

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Columbia Aniversity in the City of New York



Library





.

.



### ЧЕРНАЯ ВЪРА

или

# ШАНАНСТВО У НОНГОЛОВЪ И ДРУГІЯ СТАТЬИ ДОРДЖИ БАНЗАРОВА.

(СЪ ПОРТРЕТОМЪ И БІОГРАФІЕЙ.)

ИЗДАНО НА СРЕДСТВА ЧАСТНЫХЪ ЖЕРТВОВАТЕЛЕЙ ВЪ ПОЛЬЗУ ВОСТОЧНО-СИВИРСКАГО ОТДЪЛА ИМПЕРАТОРСКАГО РУССЕ. ГЕОГРАФ. ОБЩЕСТВА.

Подъ редавцией Г. Н. Потанина.

### САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ. Вас. Остр., 9 лин., № 12.

1891.





COLUMBIA UNIVERSITY LIBRARY

.

6

• 





### ЧЕРНАЯ ВЪРА

нун

## ШАМАНСТВО У МОНГОЛОВЪ И ДРУГІЯ СТАТЬИ

### ДОРДЖИ БАНЗАРОВА.

(съ портретомъ и біографіей.)

ИЗДАНО НА СРЕДСТВА ЧАСТНЫХЪ ЖЕРТВОВАТЕЛЕЙ ВЪ ПОЛЬЗУ ВОСТОЧНО-СИБИРСКАГО ОТДВЛА ИМПЕРАТОРСКАГО РУССК. ГЕОРРАФ. ОБЩЕСТВА.

Подъ редакцией Г. Н. Потанина.

### САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ТИПОГРАФІЯ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ. Вас. Остр., 9 лин., № 12. 1891.



AISMULOO YIISXBVIZU YZASSILI •

Намѣреніе издателя вначалѣ было перепечатать только одну статью Банзарова "Черную вѣру", приложивъ къ ней біографію этого замѣчательнаго бурята. Имѣлось въ виду отчасти доставить лицамъ, занимающимся миеологіей и фольклоромъ сибирскихъ инородцевъ, возможность вновь пріобрѣтать статью Банзарова, которая стала библіографическою рѣдкостью; но главная цѣль была напомнить бурятамъ объ ихъ замѣчательномъ соплеменникѣ, а также и русской публикѣ объ этомъ одинокомъ случаѣ, оставшемся въ продолженіи тридцати лѣтъ безъ повторенія.

Вотъ какъ оцѣнивалось тридцать лѣтъ тому назадъ на языкѣ того времени неожиданное появленіе среди русскихъ ученыхъ образованнаго монгола: "Блескъ примѣчательной личности, — писалъ оріенталистъ Савельевъ въ біографіи Банзарова, — отражается и на народѣ и буряты отнынѣ пріобрѣли право на бо́льшее вниманіе потому, что изъ среды ихъ вышелъ Дорджи Банзаровъ" \*).

\*) О жизни и трудахъ Дорджи Банзарова. СПб. 1855. Стр. 38.

252767



Однако въ настоящее время имя Банзарова среди самихъ бурятъ извѣстно только въ самомъ ограниченномъ кружкѣ лицъ; еще менѣе оно извѣстно русскимъ (за исключеніемъ, конечно, оріенталистовъ). Среди бурять его еще помнять селенгинские буряты, между которыми и до сихъ поръ еще живутъ его близкіе родственники; болѣе же отдаленные отъ Селенги буряты едва-ли слыхали объ этомъ имени. Въ настоящее время среди бурятъ изрѣдка появляются лица съ среднимъ образованіемъ, читающіе русскіе журналы; имъ было бы любопытно и поучительно прочесть біографію интереснаго земляка, о которомъ современники отзывались съ такой симпатіей, но біографія Банзарова и его собственныя статьи помѣщены въ ученыхъ изданіяхъ, которыя въ глухой провинціи трудно достать. Удовлетворить этой потребности, вотъ въ чемъ состояла собственно цёль настоящаго изланія.

Денежныя средства на изданіе далъ одинъ образованный бурятъ съ тѣмъ, чтобы на вырученныя отъ продажи деньги было предпринято новое изданіе, относящееся къ бурятамъ же. Такъ какъ литературное наслѣдство, оставленное Банзаровымъ, не велико, то впослѣдствіи было рѣшено расширить изданіе и включить въ него кромѣ "Черной вѣры" и другія статьи Банзарова. Расширеніе потребовало увеличенія издержекъ; новыя средства были найдены; одновременно съ этимъ назначеніе выручки отъ изданія было измѣнено; рѣшено обратить изданіе въ пользу Восточно-сибирскаго Отдѣла Имп. Русск. Геогр. Общества, дѣятельность котораго по изслѣдованію бурятскаго племени за послѣднее время усилилась.

Для біографическаго очерка намъ пришлось почти ограничиться статьей Савельева: "О жизни и трудахъ Дорджи Банзарова". Внѣ этого матеріала намъ удалось получить только самыя краткія сообщенія отъ гусиноозерскаго хамбо-ламы Д. Г. Гомбоева, Ю. Л. Лумбунова, М. В. Загоскина и г. Гантимурова. Эти послѣднія такъ незначительны, что вмѣсто переработки очерка, сдѣланнаго Савельевымъ, слѣдовало бы просто перепечатать эту статью; къ сожалѣнію это оказалось невозможнымъ, такъ какъ статья Савельева на половину состоитъ изъ изложенія статей Банзарова, и помѣстить ее цѣликомъ было бы излишне рядомъ съ самими статьями.

Хотя біографическій очеркъ сухъ, но онъ все-таки даетъ нѣкоторые факты и русскій читатель найдетъ въ немъ матеріалъ для размышленія. Инородецъ, вовлеченный въ русское умственное движеніе, — такихъ фактовъ русская жизнь знаетъ не много, а въ жизни бурятскаго племени это примѣръ единственный, послѣ того не возобновлявшійся. Въ сороковыхъ годахъ Банзаровъ становится въ ряды ученыхъ оріенталистовъ, а теперь мы рѣдко когда встрѣтимъ бурята, учивінагося въ гимназіи или даже въ учительской семинаріи. Русскіе патріоты сороковыхъ годовъ въ родѣ оріенталистовъ Григорьева и Савельева увидѣли въ Банзаровѣ явленіе, вызванное прогрессивнымъ ходомъ русскаго просвѣщенія; но тотъ, кто прочтетъ біографію Банзарова, убѣдится, что образованность Банзарова была чистая случайность. Вотъ

почему въ течени болѣе тридцати лѣтъ не было другого Банзарова. Захвать бурятскаго племени общимъ русскимъ стремленіемъ къ образованію еще впереди; теперь онъ только что начинается. Въ настоящее время дъйствительно въ бурятскомъ народѣ пробуждается желаніе учиться у русскихъ учителей; по послѣднимъ даннымъ въ народныхъ школахъ учится 517 мальчиковъ-бурятъ; нѣкоторые учатся въ русскихъ школахъ, но есть и улусныя бурятскія школы, въ которыхъ всѣ учащіеся буряты. Другіе мальчики учатся въ учительской семинаріи въ Иркутскѣ; встрѣчаются буряты и въ гимназіяхъ иркутской и читинской. Нѣкоторые буряты начинають уже принимать участие въ сибирской мѣстной прессѣ, другіе примыкають къ мѣстному Отдѣлу Географическаго Общества; въ изданіяхъ послёдняго мы встрёчаемъ имена бурять М. Н. Хангалова, С. А. Пирожкова, И. В. Вамбоцэрэнова.

Въ одномъ письмѣ къ пріятелю Банзаровъ просить увѣрить оріенталиста Григорьева, что онъ, Банзаровъ, сталъ совсѣмъ русскимъ. Несомнѣнно, по своимъ привязанностямъ и стремленіямъ Банзаровъ былъ совершенно русскій человѣкъ; онъ былъ членъ русскаго интеллигентнаго круга; этому нисколько не могли мѣшать сохранившіяся въ немъ симпатіи къ своему добродушному племени и принадлежность къ буддійской вѣрѣ. Если-бъ такихъ Банзаровыхъ было не одинъ, а много, какая прочная связь образовалась бы между бурятскимъ племенемъ и русскимъ и какъ бы это благотворно отразилось на бурятской жизни! Павосъ приведенной фразы Савельева можно не раздёлять; можно сказать, что одна личность еще не можетъ служить общей характеристикой племени, но вёрно то, что память о Банзаровё не можетъ пропадать безслёдно для его сородичей и что напоминанія о немъ должны пробуждать въ нихъ хорошія стремленія.

Пріобщеніе бурятскаго племени къ общей русской духовной жизни лучше всего можетъ быть достигнуто научной разработкой быта бурятъ и ихъ старины, и изданіемъ книжекъ, посвященныхъ описанію ихъ родины, ихъ исторіи и современной жизни. Такая литература создастъ духовное общеніе между русской интеллигенціей и бурятской средой. Въ этомъ же родѣ должна сослужить службу и наша книга.

Портретъ, приложенный къ нашему изданію, есть увеличенный посредствомъ фотографіи переснимокъ съ очень мелкаго портрета, снятаго дагерротипомъ въ сороковыхъ годахъ и приложеннаго Савельевымъ къ собранію писемъ Банзарова, напечатанному въ Трудахъ Археол. Общества, т. III, 1856 г. Намъ приходилось выбирать изъ двухъ: или дать художнику предварительно перерисовать его или прямо отпечатать фототипическимъ способомъ; въ первомъ случаѣ мы приложили бы къ изданію портретъ, который удовлетворялъ бы художественному вкусу будущаго владѣльца книги, но изображеніе потеряло бы вѣрность подлиннику. Во второмъ случаѣ рисунокъ сохранилъ бы ту грубость штриха, которая неизбѣжно является при увеличеніи снимка, но мы избѣгли бы обвиненія въ искаженіи чертъ лица. Мы предпочли послѣднее.

Исправленіемъ восточныхъ текстовъ, встрѣчающихся въ книгѣ, редакція ея обязана любезности монголиста А. М. Позднѣева.

Г. П, –



### очеркъ жизни и дъятельности

### Дорджи Банзарова.

Дорджи<sup>1</sup>) Банзаровъ происходилъ изъ бурятъ селенгинскаго вѣдомства, перваго Табангутскаго рода, изъ поколѣнія Урянхай, «до нынѣ пользующагося почетомъ во всей степи» по выраженію біографія, написанной Савельевымъ; родился онъ въ урочнщѣ Учётуѣ, находящемся въ долинѣ рѣки Джиды. Отецъ его, Банзаръ Боргоновъ, былъ урядникомъ, пятидесятникомъ бывшаго Ашегабатскаго полка. Мать Дорджи звали Цоли. У Банзара Боргонова было пять сыновей, пменно Нансолама-цзондуй, Даа̀лама-цыдупъ, Цыдэнъ, Бадма и Дорджи, будущій ученый. Изъ нихъ до сего времени живъ 75-лѣтній Даа̀лама-цыдупъ Банзаровъ<sup>2</sup>). На 10-мъ году отъ роду (въ 1832 г.) Дорджи былъ отданъ въ Кяхтинскую войсковую русско-монгольскую школу<sup>3</sup>), гдѣ онъ выказалъ блестящія способности.

Этимъ, по всей въроятности, и окончилось бы его образованіе, если бы слѣдующій счастливый случай не далъ ему возможности продолжить его и блистательно закончить. Случай этотъ состоялъ въ слѣдующемъ: въ 1834 году было обращено особенное вниманіе на преподаваніе восточныхъ языковъ (арабскаго, персидскаго, турецкаго, татарскаго и монгольскаго) въ Первой

<sup>1) «</sup>Дорджи» по русски значитъ «алмазъ».

<sup>2)</sup> Сообщено г. Гомбоевымъ.

<sup>3)</sup> Сообщено г. Лумбуновымъ.

Казанской гимназіи съ тою цёлью, чтобы, съ одной стороны, приготовить переводчиковъ для службы при нашихъ миссіяхъ на востокѣ, при начальникахъ пограничныхъ съ Азіею областей и при ханахъ и султанахъ, находящихся въ подданствѣ Россіи, а съ другой, чтобы дать образование и дѣтямъ татаръ, бурятъ и другихъ инородцевъ. Тайша селенгинскихъ бурятскихъ родовъ, узнавъ объ этомъ распоряженія, прислалъ прошеніе, въ которомъ, указывая на необходимость для степныхъ думъ основательнаго знанія русскаго языка, ходатайствоваль о принятія въ Казанскую гимназію нёсколькихъ малолётнихъ бурятъ и съ ними одного ламу. Такъ разсказываетъ Савельевъ. Едва ли тайша того времени могъ помимо начальства узнать о предстоящихъ преобразованіяхъ Казанской гимпазіи; въроятнъе, иниціатива этого дѣла принадлежала какому-нибудь образованному чиновнику въ Забайкальи или еще върнъе, все это предпріятіе было административной мѣрой, внушенной министерствомъ. Ходатайство тайши было уважено: «Тѣмъ охотнѣе согласился я, писалъ министръ народнаго просвъщенія графъ С. С. Уваровъ<sup>1</sup>), — на удовлетвореніе сей просьбы, что при поддержаніи сего перваго порыва можно ожидать многочисленнаго прилива азіатцевъ въ наши учебныя заведенія».

Въ числѣ мальчиковъ-ипородцевъ, предназначенныхъ тайшою въ будущіе писаря степной думы, находился и Дорджи Банзаровъ.

Въ 1835 году онъ, вмѣстѣ съ другими мальчиками и командированнымъ въ Казань биликту-ламою<sup>3</sup>) Бунтумурскаго дацана<sup>3</sup>) Галсаномъ Никитуевымъ<sup>4</sup>), прибылъ въ Казань, гдѣ и былъ принятъ вмѣстѣ съ своими земляками въ первую Казанскую гимназію, на казенномъ содержаніи. Оторванные отъ всего родного и близкаго и, не будучи въ силахъ освоиться съ новымъ обра-

٦. .

<sup>1)</sup> Журн. Мин. Нар. Пр., 1836, т. Х, стр. LXV.

<sup>2) «</sup>Биликту-лама» — почетное званіе, даваемое въ буддійскихъ монастыряхъ.

<sup>3) «</sup>Дацанъ» — буддійскій монастырь.

<sup>4)</sup> Сообщ. г. Лумбунова.

зомъ жизни и непривычными климатомъ и обстановкою, сверстники Дорджи зачахли на чужбинѣ и только крѣпкая и здоровая натура Дорджи выдержала трудную борьбу.

Объ этомъ времени изъ жизни Банзарова коротенькую замѣтку, написанную синологомъ В. П. Васильевымъ, находимъ въ 23 выпускѣ «Критико-біограф. словаря» г. Венгерова.

«Я уже второй годъ учился въ казанскомъ университетѣ монгольскому языку, нишетъ В. П. Васильевъ, когда зимой 1834 г. привезли изъ Забайкалья четырехъ бурятскихъ мальчиковъ въ первую гимназію. Съ ними прібхаль въ качествѣ практическаго преподавателя монгольскаго языка лама (собственно гецуль) Никитуевъ; потому меня вмѣстѣ съ другимъ студентомъ (Сергѣемъ Протопоповымъ) перевели жить въ гимназію для практики въ монгольскомъ языкѣ. Наша комната была подъ Никитуевской, мальчики приходили къ нему въ свободное отъ уроковъ время п, разумѣется, я зналъ ихъ всѣхъ. Одинъ, казавшійся тупымъ, скоро умеръ; другой, болѣе симпатичный (Цокто) и не уступавшій Дордже (по миѣнію г. Васильева такъ слѣдуетъ писать это имя) въ ученьи, тоже не выдержалъ; остались Будаевъ и Банзаровъ. Первый смотрѣлъ дикаремъ, но съ товарищескими наклонностями; послѣ моего отъѣзда уже онъ былъ отданъ въ солдаты за дѣло съ инспекторомъ гимназіп Скорняковымъ. Дордже Банзаровъ казался встхъ моложе, сухощавымъ, но кртико сложеннымъ; учился отлично, наряду съ лучшими учениками изъ русскихъ. Когда я убзжалъ въ Китай, онъ былъ, кажется, въ 5-мъ классѣ» (стр. 88).

Блестящія способности Банзарова скоро обратили на себя вниманіе учителей и онъ, пробывъ въ гимназіи 6 лѣтъ, съ успѣхомъ и отличіемъ окончилъ полный гимназическій курсъ и поступилъ въ 1842 году въ Казанскій университетъ. О поступленіи юнаго монгола-буддиста студентомъ въ университетъ, какъ о замѣчательномъ и выдающемся явленіи, графъ Уваровъ довелъ до свѣдѣнія Государя, и отецъ Банзарова, за успѣхи своего сына, совершенно неожиданно былъ удостоенъ Высочайшаго





вниманія. Вотъ подлинныя слова всеподданнѣйшаго отчета по министерству народнаго просвѣщенія за 1842 годъ: «Принятый въ 1835 году въ первую Казанскую гимназію на казенное содержаніе, изъ «забайкальскихъ бурятъ», Дорджи Банзаровъ, окончилъ въ семъ заведеніи курсъ ученія съ отличіемъ и по желанію поступилъ для дальнѣйшаго образованія въ университетъ. Я имѣлъ счастіе доводить до Высочайшаго свѣдѣнія о семъ первомъ еще у насъ явленіи, свидѣтельствующемъ, что основательное просвѣщеніе можетъ быть принадлежностью и полудикихъ сыновъ степей монгольскихъ. Ваше Императорское Величество, благосклонно принявъ представленіе мое, изволили удостоить Всемилостивѣйшаго вниманія отца студента Банзарова, и столь лестное поощреніе, безъ сомнѣнія, будетъ имѣть благотворное вліяніе на его соплеменниковъ» <sup>1</sup>).

Поступивъ въ университетъ, Банзаровъ продолжалъ ревностно заниматься изученіемъ восточныхъ языковъ.

Къ сожальнію, объ университетской жизни Банзарова мало сохранилось свёденій.

Извѣстно только, что онъ кромѣ обязательныхъ занятій находилъ возможность удѣлять время переводамъ нѣкоторыхъ монгольскихъ надписей, а также много помогалъ покойному А. А. Бобровникову въ составленіи его монголо-калмыцкой грамматики. Сидя по бурятски на полу и попивая «карымскій» чай, — сообщаетъ намъ въ письмѣ М. В. Загоскипъ — они читали «Гысыра» и другія монгольскія сочиненія, и Бобровниковъ выпытывалъ у Банзарова тайны монгольскаго языка. Плодомъ этихъ занятій и была образцовая грамматика, за которую Бобровниковъ получилъ демидовскую премію и магистерскій дипломъ.

Въ этотъ же періодъ университетской жизни Банзаровъ перевелъ на монгольскій языкъ съ французскаго перевода «Странствованія китайскаго буддиста IV вѣка, по имени Фа-Сяня», опи-

<sup>1)</sup> См. Журн. Мин. Народн. Просв., 1843 г., т. ХХХVIII, отд. I, стр. 53.

савшаго состояніе буддійскихъ государствъ Верхней Азіи. Неизвѣстно, отослалъ ли онъ этотъ трудъ свой къ землякамъ, которымъ хотѣлъ показать имъ, что и въ странѣ «герсовъ» (противниковъ Будды) онъ не оставилъ «ученія» Будды и все также уповаетъ на «три сокровища» душеспасенія, при помощи которыхъ буддисты думаютъ спастись, т. е. слиться съ верховнымъ началомъ. Въ университетѣ же онъ написалъ на монгольскомъ языкѣ для своихъ одноплеменниковъ «Всеобщую географію» и «Грамматику монгольскую» (рукописи эти находились у профессора О. М. Ковалевскаго <sup>1</sup>).

Университетъ Банзаровъ кончилъ съ кандидатскимъ дипломомъ и былъ назначенъ преподавателемъ всеобщей исторіи въ одной изъ казанскихъ гимназій. Диссертація, написанная имъ въ 1846 году на получение ученой степени кандидата, обратила па себя большое внимание и возбудила въ русскомъ ученомъ мирь всеобщій интересъ, показавъ въ авторѣ ея, — говоритъ Савельевъ, --- почти еще юпошѣ, только-что оставившемъ университетскую скамью, замѣчательную начитанность, зрѣлый и трезвый умъ и свѣтлый философскій взглядъ на вещи. Сочиненіе это пазывается «Черная въра или шаманство у монголовъ» и до сихъ поръ представляетъ одно изъ лучшихъ сочинений о сибирскомъ шаманствѣ. Главное положеніе статьи Банзарова заключалось въ томъ, что шаманство могло возникнуть самостоятельно, а не произощло отъ буддизма или Зороастрова ученія, какъ думали нѣкоторые ученые, а нѣкоторые думаютъ и теперь. «Нѣтъ нужды, говорить Банзаровъ, отыскивать такъ далеко начало шаманства, стараться выводить его изъ религіозныхъ системъ вовсе ему



<sup>1) «</sup>Изъ писемъ Дорджи Банзарова». П. Савельевъ (Тр. Археол. Общ., т. III, 1856 г.). Рукописи извѣстнаго монголиста О. Ковалевскаго погибли во время польскаго возстанія 60-хъ годовъ. Ковалевскій жилъ въ Варшавѣ въ томъ самомъ домѣ Замойскаго на улицѣ Новый Свѣтъ, изъ котораго былъ сдѣланъ івыстрѣлъ по намѣствику. По распоряженію варшавскихъ властей все имущество обитателей дома было вынесено на мостовую и сожжено. Ковалевскій не присутствовалъ при разгромѣ дома, а когда услышалъ о событіи и бросился къ намѣстнику съ просьбой о спасеніи рукописей, было уже поздно. Рукописи сгорѣли; въ томъ числѣ сгорѣли вѣроятно и рукописи Банзарова.

чуждыхъ». Черная вѣра монголовъ сложилась, какъ и другія древнія первоначальныя религія, изъ наблюденій надъ природой и явленіями духа человѣческаго, и есть результать взаимодѣйствія этихъ силъ; она сама собою могла возникнуть въ народъ. Банзаровъ не пытается поддержать своего положенія опроверженіемъ мнѣній тѣхъ ученыхъ, которые въ шаманствѣ видѣли отголоски болѣе сложныхъ религіозныхъ системъ Азіи, онъ ограничился только тѣмъ, что обратился къ здравому смыслу читателя, — зачёмъ искать вліяній китайскихъ, индійскихъ или иранскихъ, когда дѣло можетъ быть объяснено проще, самодѣятельностью монгольскаго народа? До тѣхъ поръ, пока не будетъ доказано научнымъ образомъ, что шаманскій обрядъ и вѣрованія шаманистовъ есть обрывки китайской или иранской религіи, мнѣніе Банзарова будетъ единственнымъ, которое можно допустить. На сколько намъ извѣстно, никто не пытался доказывать подобное послѣ диссертаціи Банзарова.

Матеріалъ, которымъ располагалъ Банзаровъ при составленій этой диссертацій, былъ не великъ; онъ состоялъ въ личныхъ воспоминаніяхъ, въ разсказахъ Никитуева и Гомбоева, природныхъ бурятъ, бывшихъ лекторами при Казанскомъ университетѣ, въ нѣкоторыхъ монгольскихъ рукописяхъ, и въ свидѣтельствахъ древнихъ и новыхъ европейскихъ путешественниковъ. Личныя воспоминанія Банзарова не могли обогатить его сочиненіе, потому что онъ оставилъ родину 13-ти лѣтъ; рукописи, которыя поименованы имъ въ началѣ статьи, не значительны по величинѣ и содержанію; свидѣтельства путешественниковъ отрывочны. Изъ такого отрывочнаго и весьча разрозненнаго матеріала Банзаровъ составилъ свою диссертацію, которая, по словамъ синолога В. П. Васильева, была замѣчательна для своего времени. Савельевъ, біографъ Банзарова, изложивъ выводы Банзарова, заключаетъ свой отзывъ такими словами:

«Такъ вѣрно, свѣтло и философически понималъ свой предметъ юный кандидатъ, только-что оставившій университетскую скамью, а десять лѣтъ тому назадъ — дитя природы, росшій



среди стадъ родимыхъ степей! Какая разница между этимъ разумнымъ воззрѣніемъ на шаманство и взглядомъ покойнаго отца Іакиноа, который довольствовался извлеченіемъ изъ манджурскаго устава описанія обрядовъ и штатовъ китайскихъ шамановъ<sup>1</sup>). Можно подумать, что два писателя о шаманствѣ имѣли въ виду различную публику, и одинъ писалъ для Европы, а другой для Пекина, и при томъ монголъ смотрѣлъ какъ европеецъ, а европеецъ— какъ монголъ<sup>2</sup>).

Диссертація Банзарова не совсѣмъ утратила значеніе и для нашего времени, какъ по фактическому своему содержанію, исключительно только въ ней находящемуся, такъ и по общему взгляду сочинителя на предметъ<sup>3</sup>). Главное положеніе Банзарова, что нѣтъ пикакой надобности выдавать шаманство за искаженіе культа высшаго порядка, напримѣръ буддизма, остается и до сихъ поръ въ силѣ; шаманство объяснимо, какъ творчество народа, стоящаго на ступени, близкой къ первобытному состоянію; эта простѣйшая форма вѣрованія могла возникнуть самостоятельно и у монголовъ и у китайцевъ и у тунгусовъ; поэтому иѣтъ тоже надобности почитать его заимствованіемъ у китайцевъ; китайское шаманство очень древне, но и сибирское шаманство отнюдь не новѣе китайскаго, хотя о немъ и нѣтъ такихъ древнихъ лѣтописныхъ указаній, какъ о китайскомъ.

Когда Банзаровъ окончилъ университетскій курсъ— въ немъ азіатскаго оставалась только одна наружность, имѣвшая чисто-





<sup>1)</sup> См. «Китай, его жители и пр.». СПБ. 1840 г. стр. 314-328.

<sup>2) «</sup>О жизни и трудахъ Дорджи Банзарова». П. Савельева. СПБ. 1855 г.

<sup>3)</sup> Послѣ диссертаціи Банзарова явились общія обозрѣнія шаманства въ книгѣ финляндскаго ученаго Кастрена Vorlesungen über die finnische Mythologie, St. Petersb., 1853, вь статьѣ Шашкова «Шаманство въ Сибири», напечатанной въ Запискахъ Географ. Общ., 1864, № 2, и въ одной главѣ книги В. В. Радлова «Aus Sibirien», Leipzig, 1885, озаглавленной: «Das Schamanenthum und sein Kultus». Сырые матеріалы о сибирскомъ шаманствѣ вообще и о монголо-бурятскомъ въ частности къ настоящему времени накопились порядочные. Шаманству у бурятъ посвящены статьи: Агапитова и Хангалова, «Матеріалы для изученія шаманства въ Сибири» въ Изв. Вост. Сиб. Отдѣла Геогр. Общ., 1883, т. XIV, № 1—2 и Хангалова, «Новые матеріалы о шаманствѣ у бурятъ», Записки того же Отдѣла по Этногр., т. II, в. 1.

монгольскій типъ съ его характерными выдавшимися скулами и темнымъ цвётомъ лица; во всемъ остальномъ онъ былъ вполнѣ по европейски образованный и развитый человѣкъ, стоявшій во всѣхъ отношеніяхъ наравнѣ съ требованіями времени. Онъ зналъ, кромѣ монгольскаго и манджурскаго языковъ, русскій, какъ второй природный, и свободно понималъ французскій, нѣмецкій, англійскій и латинскій языки; кромѣ того онъ былъ знакомъ съ турецкими языками, которыми намѣревался усиленно заняться, желая сравнить ихъ съ монгольскимъ. Ломимо этого ему не чужды были, благодаря его необыкновенной даровитости и любознательности, самые утонченные вопросы и требованія науки и идеи, интересовавшія тогда европейское общество.

Въ концѣ 1847 года онъ пріѣхалъ по своимъ дѣламъ въ Петербургъ хлопотать объ освобожденій изъ казачьяго сословія. Онъ по своему рожденію принадлежалъ къ той части бурятскаго народа, которая зачислена въ составъ Забайкальскихъ казаковъ. По казачьему положенію Банзарову предстояло вернуться въ Забайкалье и прослужить двадцать пять лѣтъ въ казачьей службѣ. Дарованіе и счастливое начало ученой каррьеры давали право Банзарову надѣяться на исключеніе его изъ казачьяго сословія; по пріѣздѣ въ Петербургъ онъ былъ представленъ императору Николаю Павловичу, но такъ какъ исключеніе Банзарова изъ казаковъ было бы изъятіемъ изъ закона, Сенатъ затруднялся это сдѣлать, хотя и соглашался освободить Банзарова отъ обязанности нести двадцатипятилѣтнюю службу; рѣшеніе дѣла было перенесено въ Государственный Совѣтъ.

Ожиданіе этого рѣшенія задержало Банзарова въ Петербургѣ, такъ что онъ здѣсь прожилъ полгода (съ конца 1847 года по іюнь 1848 года). Пребываніе въ столицѣ могло имѣть только благотворное значеніе для него; здѣсь онъ былъ возлѣ такого книжнаго богатства, какого нигдѣ въ другомъ мѣстѣ Россіи вѣтъ; знакомый уже со всѣми казанскими оріенталистами, здѣсь

онъ могъ встрѣтиться и съ столичной группой русскихъ оріенталистовъ. Этими двумя группами исчерпывался тогда весь мірокъ русскихъ дѣятелей въ оріентальной наукѣ.

Въ Петербургѣ Банзаровъ занимался, главнымъ образомъ, изученіемъ монгольскихъ и манджурскихъ книгъ и рукописей, хранящихся въ Азіатскомъ Музећ Академіи Наукъ и въ Публичной библіотекѣ. Проведя утро въ одномъ изъ этихъ мѣстъ, онъ шелъ объдать куда-нибудь въ гостиницу, а послъ объда уходилъ домой (онъ снималъ квартиру у портного въ Столярномъ переулкѣ) и здѣсь съ трубкою во рту обработывалъ и соображалъ сдѣланныя имъ вышиски. Вскорѣ, благодаря своему общительному характеру, онъ перезнакомился съ петербургскими оріенталистами и даже подружился съ многими изъ нихъ, что принесло не малую пользу, благодаря взаимному обмёну мыслей, какъ ему самому, такъ и его знакомымъ, охотно признававшимъ авторитетъ Банзарова въ дълъ его спеціальности. Однимъ словомъ, этотъ оригинальный человѣкъ, монголъ съ европейской ученостью, какъ выражается Савельевъ, сдѣлался «львомъ» общества оріенталистовъ. В. В. Григорьевъ, редактировавшій тогда «Извѣстія Географическаго Общества», посвятиль ему цёлую страницу въ своемъ изданіи. «Въ то время, какъ въ Германіи восхищаются такъ негритянскимъ джентльменома, 1) — писалъ Григорьевъ здѣсь въ Петербургѣ находится монгольскій «иелертеръ» въ полномъ значении этого слова. Это г. Дорджи Банзаровъ, монголобурять, буддистскаго вѣроисповѣданія. Онъ привезенъ былъ въ Казань съ несколькими такими же монголенками, летъ двенадцати отъ роду, чтобы учиться въ тамошней гимназіи, гдѣ, окончивъ курсъ ученія, перешелъ въ казанскій университеть по отдбленію восточныхъ языковъ и тутъ въ 1846 г. получилъ степень кандидата, написавъ весьма примѣчательную диссертацію «О черной вѣрѣ монголовъ». Физіогномія этого молодого ученаго

Digitized by Google

11

<sup>1)</sup> Дѣло идетъ о молодомъ негрѣ Аквасси Боахи, ашантійскомъ принцѣ, получившемъ блестящее европейское образованіе и выѣхавшемъ въ Европу изучать горныя науки.

слишкомъ явственно изобличаетъ происхожденіе его отъ одной кости съ Чингисомъ и Батыемъ; но по складу, какой получилъ его умъ чрезъ воспитаніе, онъ могъ бы надѣть съ честью докторскій колпакъ въ любомъ европейскомъ университетѣ». Г. Бётлингъ сообщилъ о немъ извѣстіе для иностранныхъ читателей въ бюллетенѣ Академіи Наукъ. «Наставники и друзья его, писалъ Бётлингъ, возлагаютъ на него большія надежды и ожидаютъ отъ него со временемъ важныхъ открытій» <sup>1</sup>).

Дѣло Банзарова въ государственномъ совѣть было рѣшено въ положительномъ для него смыслѣ, т. е. онъ былъ уволенъ изъ сословія казаковъ и опредѣленъ чиновникомъ особыхъ порученій при генерелъ-губернаторѣ Восточной Сибири, съ переименованіемъ въ чинъ коллежскаго секретаря. Но требовалось еще утвержденіе государя, что могло случиться не ранѣе, какъ черезъ четыре мѣсяца.

Поэтому Банзаровъ рѣшилъ ѣхать въ Казань и тамъ дождаться конца своего дѣла, а потомъ отправиться на родину, въ Сибирь. Археологическое Общество, узнавъ объ отъѣздѣ Банзарова и желая, чтобы пребываніе ученаго монгола въ Сибири нослужило на пользу науки, и для того, чтобы, по возможности, облегчить Банзарову доступъ къ изученію оставшихся древнихъ памятниковъ, еще никѣмъ достаточно не объясненныхъ, поручило Банзарова, какъ своего корреспондента, вниманію генералъ-губернатора Восточной Сибири Н. Н. Муравьеву, который отвѣтилъ, что охотно исполнитъ желаніе Общества и предоставитъ Банзарову возможность посѣщать мѣста, любопытныя для археологическихъ изслѣдованій.

Это было время перваго разцвѣта русской оріенталистики. Разомъ тогда выступилъ рядъ именъ, составившихъ впослѣдствіи ея славу: Григорьевъ, Савельевъ, Сенковскій, Ковалевскій и др. Когда перелистываешь хронику того давно промелькнувшаго времени, оно представляется очень дѣятельнымъ, кипу-

<sup>1)</sup> Seine Lehrer und Freunde setzen in ihn ein grosses Vertrauen und erwarten mit der Zeit etwas Tüchtiges von ihm.

туть есть преувеличение вследствие Можетъ быть чимъ. исторической перспективы, обыкновенно сгущающей краски, но несомнѣнно, въ сравненіи съ предыдущимъ это было живое время для русскихъ оріенталистовъ. Нашествіе монголовъ на двѣсти лѣтъ связало накогда судьбу нашего народа съ судьбами востока и потому ближайшей задачей перваго поколѣнія русскихъ оріенталистовъбыло обогатить русскую исторію пособіями изъ восточныхъ источниковъ; Тохтамышевы ярлыки, монеты, битыя въ Сараѣ, исторія Золотой Орды и завоеваній Чингисъ-хана сдёлались предметомъ живѣйшаго изученія, которое время отъ времени оживлялось горячей полемикой, переносившейся иногда изъ ученыхъ журналовъ въ литературные. И вотъ въ это-то время, когда мы заинтересовались востокомъ изъ патріотическихъ побужденій, является въ Петербургѣ монголъ Дорджи Банзаровъ. Понятно, что его встрѣтили, какъ желанное явленіе; въ особенности ему обрадовался горячій ревнитель русскаго востоковъдънія Савельевъ<sup>1</sup>).

Кружокъ русскихъ оріенталистовъ, въ который попалъ Банзаровъ въ Петербургѣ, тотчасъ же вовлекъ его въ полемику, которую онъ велъ съ нѣмцемъ Шмидтомъ, академикомъ-монголистомъ, и которая только что затихла вслѣдствіе смерти Шмидта. Противники еще стояли надъ свѣжей могилой академика съ неопущенными копьями, когда пріѣхалъ Банзаровъ. Споръ шелъ о томъ, какимъ письмомъ была написана надпись на серебряной дощечкѣ (пай-цзы), найденной въ Сибири. Григорьевъ говорилъ, что это особое тангутское письмо; Шмидтъ оспаривалъ его мнѣніе и признавалъ его за такъ называемое квадратное. Банзаровъ



**n**\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Григорьевъ въ своей біографін Савельева говорить о послѣднемъ: «Надо было видѣть, какъ привязался онъ къ Банзарову, когда открылъ неожиданно въ этомъ бурятѣ душу и образованіе нѣмецкаго гелертера!» (Жизнь и труды П. С. Савельева, Спб., 1861, стр. 138). Нѣсколько ниже онъ прибавляетъ: «Воображаю, въ какой-бы восторгъ пришелъ Савельевъ, если бы дожилъ до свиданія съ султаномъ Чоканомъ Валихановымъ!» Въ настоящее время не безполезно процитировать эти мѣста, показывающія, какъ люци относились къ инородцамъ въ то болѣе мирное время, когда національные инстинкты еще не были доведены до ослѣвленія.

примкнулъ къ мнѣнію Григорьева; кромѣ того, къ удовольствію русской партіи, Банзаровъ нашелъ Шмидта не правымъ и въ томъ, что онъ оспаривалъ правильность перевода надписи, сдѣланнаго о. Аввакумомъ.

Банзаровъ имѣлъ еще и другой случай выказать свои преимущества надъ академикомъ; въ Забайкальи была найдена лапидарная надпись, которая теперь извѣстна подъ именемъ «надписи Чингисхана». Исторія переводовъ этой надписи, изложенная въ свое время Савельевымъ, перепечатана нами ниже (стр. 102— 105). Въ какой мѣрѣ этотъ походъ противъ академика съ намѣреніемъ, какъ выражается Банзаровъ въ одномъ своемъ письмѣ, посрамить кости нѣмца, былъ чистъ отъ узко-патріотическихъ тенденцій, судить не беремся, но несомнѣнно, что Банзаровъ смотрѣлъ на свою задачу серьезно, и велъ напэденіе на нѣмца не изъ угодничества къ русскому кружку, который кажется обижался, что академическое кресло занималъ «сарептскій толмачъ». Онъ видѣлъ тутъ не больше, какъ прекрасный случай выказать свои знанія въ языкѣ и смѣтливость.

Привести въ окончательный видъ это изследование во время пребывания въ столице Банзаровъ не успелъ; онъ здесь только собралъ все необходимыя для будущей статьи матеріалы; онъ проводилъ, разсказываетъ Савельевъ, целые дни у камня, копируя надпись въ подлинную ея величину, черта въ черту, на прозрачной бумаге; сделавъ верный снимокъ, онъ принялся за ея чтение и переводъ. «Филологическия трудности не разъ останавливали его и приводили въ отчаяние, но наконецъ онъ добился вполне отчетливаго чтения и смысла надписи. Съ торжествующимъ лицомъ тріумфатора забежалъ онъ къ своимъ приятелямъ, чтобы сообщить имъ свое *еврика!*» Запасшись касающимися выписками изъ литературы, онъ весь этотъ матеріалъ увезъ потомъ съ собой изъ Петербурга и готовую статью выслалъ только уже изъ Сибири.

Въ Петербургѣ ему пришла также мысль приготовить къ изданію текстъ монгольской лѣтописи Алганъ-тобчи и переводъ ея съ критическими примѣчаніями <sup>1</sup>), но для этого въ Петербургѣ онъ не имѣлъ достаточно времени. Кромѣ подготовительныхъ работъ къ занятію исторіей Монголіи, состоявшихъ въ чтеніи и дѣланіи выписокъ, Банзаровъ былъ занятъ по порученію Академіи Наукъ составленіемъ каталога манджурскихъ книгъ и лѣтописей, хранящихся въ Азіатскомъ музеѣ. Всего было разсмотрѣно Банзаровымъ болѣе ста сочиненій.

Вообще это время было лучшею порою жизни Банзарова. И послё онъ часто вспоминаль о немъ съ глубокимъ сожалёніемъ, особенно о томъ кружкѣ, въ которомъ онъ бывалъ. Въ Петербургѣ Банзаровъ провелъ самый дѣятельный, плодотворный и интересный періодъ своей жизни; занимаясь въ библіотекахъ и музеяхъ, онъ открывалъ новые факты для науки, дѣлился своими открытіями съ авторитетами и находиль въ нихъ достойную оцѣнку. Особенно доставляли ему удовольствіе, вѣроятно, петербургскія библіотеки, которыя должны были показаться ему книжнымъ моремъ сравнительно съ Казанью, гдѣ онъ не могъ достать исторію Д'Оссона, хотя Казань тогда была центромъ нашего востоковѣдѣнія. Впрочемъ въ его письмахъ изъ Петербурга онъ не обнаружилъ восхищенія отъ этого города; за то въ письмахъ, писанныхъ изъ Казани, встрѣчаются сожалѣнія о столицѣ и столичномъ кружкѣ знакомыхъ. Въ письмахъ изъ Петербурга онъ только съ оригинальнымъ юморомъ, прикинувшись правомыслящимъ буддистомъ, подшучиваетъ надъ столицей, жители которой все отрасли шимнусовъ, безстыдно пишущіе на стѣнахъ о томъ, кто что дѣлаетъ; одинъ хвалится, что онъ «убиваетъ быковъ» п т. д., словомъ «сюда, кажется, еще не проникло ученіе Будды».

Въ августѣ 1848 года Банзаровъ былъ уже опять въ Казани. Въ ожиданіи полученія мѣста въ Восточной Сибири опъ готовился къ будущей своей службѣ; онъ былъ прикомандированъ къ штату губернаторскихъ чиновниковъ въ Казани, учился

1) Рукопись эта была впослёдствій переведена Гомбосвымъ и напечатана въ Трудахъ Восточн. Отдёл. Археолог. Общества, ч. VI. писать доклады, даже разъёзжаль съ ними по дёламъ по губерніи. Это отнимало у него много времени, тёмъ не менёе, въ короткій срокъ пребыванія въ Казани до отъёзда въ Сибирь, онъ успёлъ написать нёсколько статей. Для Археологическаго Общества имъ были написаны двё статьи, одна о пай-цзы, найденной въ Екатеринославской губерніи, другая о монгольскихъ названіяхъ нёкоторыхъ древнихъ русскихъ вооруженій. Въ это время въ Казани оріенталистъ И. И. Березинъ издалъ татарскую лётопись Шейбани - намѐ, порусски названную Шейбаніадой. Банзаровъ далъ для этого изданія нёсколько мелкихъ замѣтокъ: о происхожденіи именъ Монголъ, Уйгуръ и Ойратъ, о имени Чингисъ-ханъ и о легендарной ъёстности Эргэнэ-хонъ, изъ которой будто бы вышелъ монгольскій народъ.

Въ 1849 году Банзаровъ уѣхалъ на родину. По пріѣздѣ въ Сибирь, онъ прежде всего отправился въ долину Джиды повидаться съ матерью и родными послѣ пятнадцатилѣтней разлуки и провелъ съ ними цѣлый годъ. Затѣмъ онъ по разнымъ порученіямъ начальства жилъ въ Читѣ и Кяхтѣ, и только два года спустя по пріѣздѣ въ Сибирь онъ переселился въ Иркутскъ<sup>1</sup>). Исполняя порученія начальства, ему приходилось разъѣзжать по улусамъ и заживаться въ нихъ. Эти поѣздки по улусамъ, по отзыву знавшихъ Банзарова въ Сибири, сгубили его. Заѣхавши въ улусъ, Банзаровъ превращался въ старосвѣтскаго бурята, одѣвался побурятски, пилъ кумысъ или тарасунъ и забывалъ о службѣ. Бывало, что за нимъ посылали особаго чиновника, который и привозилъ Банзарова съ собою<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Банзаровъ въ Иркутскъ жилъ и умеръ въ домѣ казачьяго урядника Бутакова, который находился въ Любарскомъ переулкъ между Граматинской и Ланинской улицами и въ пожаръ 1879 года сгорълъ. На этомъ мъстъ въ настоящее время находится домъ Финляндскаго уроженца Павл. Як. Васильева. Сообщ. г. Гантимуровымъ.

<sup>2)</sup> Былъ слухъ, – сообщилъ намъ одинъ современникъ Банзарова, – что ламы нарочно спаивали его, такъ какъ онъ относился къ нимъ, если не враждебно, то иронически; онъ мягче относился къ шаманству, чѣмъ къ буддизму. Въ всселыя минуты онъ даже любилъ изображать изъ себя шамана и не рѣдко доходилъ до экстаза.

Поѣздки по улусамъ съ ихъ попойками послужили причиною тому, что Банзаровъ сталъ понемногу забрасывать научныя занятія и университетскаго Банзарова трудно было узнать въ чиновникѣ Банзаровѣ.

Къ казанскимъ и петербургскимъ друзьямъ своимъ, въ теченіе послёднихъ пяти лётъ, проведенныхъ въ Сибири, опъ едва написалъ нёсколько коротенькихъ писемъ, не смотря на ихъ запросы и побужденія. Когда учредился въ Иркутскѣ Сибирскій Отдёлъ Русскаго Географическаго Общества, его въ первое же собраніе избрали въ члены-сотрудники (1 декабря 1851 года), но рёдко видёли его въ засёданіяхъ Отдёла; онъ присутствовалъ только тогда, когда кто-нибудь за нимъ заёзжалъ и насильно тащилъ съ собою въ засёданіе<sup>1</sup>). Въ протоколахъ Отдѣла имя Банзарова явилось только дважды, по случаю представленія имъ отзыва объ одной статьѣ и перевода съ монгольскаго Путешествія Зая-Хамбы въ Тибетъ.

Въ Иркутскѣ Банзаровъ докончилъ свою статью: «О монгольской надписи съ именемъ Чингисъ-хана», но вѣроятно это былъ трудъ первыхъ лѣтъ его пребыванія въ Иркутскѣ. Потомъ онъ сталъ лѣниться и ничего не писалъ. Но едва-ли онъ совершенно забросилъ думать объ ученыхъ вопросахъ.

Не задолго до смерти онъ сказалъ Сельскому, правителю дѣлъ Отдѣла Геогр. Общества: «Знаете ли, я удивлю васъ! Я докажу вамъ ясно, что предки Чингисъ-хана жили у насъ — гдѣ бы вы думали? въ Баргузинской степи». Эта фраза показываетъ, что онъ во время бурятскихъ попоекъ въ баргузинской степи успѣвалъ собирать народныя легенды, или продолжалъ перечитывать и обдумывать выписки, сдѣланныя въ петербургскихъ библіотекахъ.

Не участвуя непосредственно въ трудахъ ОтдКла, говоритъ Савельевъ, по своей начитанности Банзаровъ все-таки былъ полезепъ многимъ изъ своихъ сочленовъ сообщеніемъ имъ той или



<sup>1)</sup> Сообщено было Савельеву правителемъ дѣлъ Отдѣла Ю. И. Штубендорфомъ.

другой мысли о древностяхъ и топографіи южной Сибири и такому изустно выраженному мнѣнію Банзарова наука обязана открытіемъ мѣста рожденія Чингисъ хана въ предѣлахъ Россіи. Членъ-сотрудникъ Отдѣла Юренскій, отправляясь въ поѣздку по нерчинской Дауріи, обратился за совѣтомъ къ Банзарову, который и направилъ его на мѣстность, рдѣ должно отыскивать мѣсторожденіе великаго монгольскаго завоевателя. Мѣсто рожденія Чингисъ-хана у лучшаго историка монгольскихъ родовъ и династій Рашидъ-Элдина названо Дилюнъ-Булдакъ<sup>1</sup>); такъ же и у Хондемира<sup>2</sup>). У Сананъ-сэцэна Делигонъ-Булдокъ<sup>8</sup>). Имя это по нынѣшнему монгольскому произношенію Дэлюнъ-Болдокъ, значить «Селезенка-холмъ». У Абуль-гази оно искажено въ Белюнг-Юлдукг<sup>4</sup>) и Бекунг-Ялдукг<sup>5</sup>); у китайцевъ Тпливынь (Дәлигюнъ)-Паньто (Болдокъ)<sup>6</sup>). По соображеніямъ Банзарова эту мѣстность слёдовало искать не вдалект отъ такъ называемаго помонгольски «Большаго острова» (Эке-араль). Юренскій, осмотрівь наши пограничные караулы и обътхавъ побережье ръки Онона, дъйствительно нашелъ мѣстность, доселѣ сохраняющую названіе Демона-Болдока; она находится на правомъ берегу Онона въ семи верстахъ отъ Экѐ-арала или Большаго острова, выше по теченію рѣки въ трехъ верстахъ отъ Кочуевскаго караула. Осмотрѣвъ эту мѣстность, путешественникъ сдѣлалъ ея тонографическое описаніе и передалъ его Банзарову, который составилъ особую записку о мѣстѣ рожденія завоевателя. Записка эта была передана о. Аввакуму, но куда дъвалась, неизвъстно.

2) Григорьева, «Истор. Монюл.», стр. 13. Въ нѣкоторыхъ рукописяхъ Хондемира неправильно ديلون يلزق Дилюнъ-Ялдакъ (см. Журн. Мин. Нар. Просв. 1844, т. XLIV, отд. II, стр. 36).

3) Ssanang-Ssetsen, ed. Schmidt, p. 379.

4) Bloun-Youldouk, Блукъ-Юлдукъ, по старинному Французскому и русскому переводамъ Абульгази.

5) по печатному казанскому изданію текста, стр. ۲<1. بكون يلاروق (5

6) Іакиноа, «Исторія четырехь хановь», стр. 38.

<sup>.</sup>ديلون بولراق (1

Когда Банзаровъ умеръ, перемѣну, происшедшую въ немъ, старались объяснить или просто пьянствомъ, которымъ опъ долженъ былъ кончить неизбѣжно, такъ какъ это, утверждали, порокъ его родного племени, или находили въ его концѣ сходство съ судьбою африканскихъ или американскихъ дикарей, которые, получивъ европейское образованіе, съ годами, особенно столкнувшись вновь съ своими единоплеменниками, совершенно теряли вкусъ къ цивилизованной жизни и обращались къ образу жизни своихъ предковъ.

Первое мнѣніе, конечно, несправедливо. Бурятскій народъ не болѣе зараженъ пьянствомъ, чѣмъ и русскій. Синологъ В. П. Васильевъ, въ своей замѣткѣ, написанной для «Словаря» г. Венгерова, также отвергаетъ это мнѣніе. «Пьянство въ то время, говоритъ онъ, было развито и въ гимназіяхъ и въ университетахъ». Видно уже и изъ писемъ Банзарова, что попойки бывали уже и въ Казани, и уже тогда мѣшали ученымъ занятіямъ. Кромѣ того мы имѣемъ другой примѣръ ученаго, спившагося въ Иркутскѣ—это Щаповъ, который не принадлежалъ къ бурятскому племени или, по крайней мърѣ, родился и выросъ въ русской семьѣ.

Савельевъ въ своей біографіи объясняетъ эту перемѣну такимъ образомъ: «Банзаровъ отъ природы былъ добръ до безхарактерности и мягокъ до слабости. Въ обществѣ ученыхъ, въ Казани и Петербургѣ, онъ былъ ученый, преданный своему дѣлу, и по идеямъ космополитъ съ монгольскою физіогноміей. Въ Иркутскѣ, ни съ кѣмъ еще не зпакомый, не встрѣчая, можетъ быть, того сочувствія, которое составляетъ необходимую поддержку личностей слабыхъ, онъ сталъ дичать; брататься лишь съ грязными бурятами, къ которымъ влекло его чувство національности; чуждаться всякаго общества и знакомства. Любопытно было бы, въ психологическомъ отношеніи, прослѣдить этотъ обратный ходъ пзъ европейца въ бурята… Оставленный въ европейской средѣ, нашъ бурятъ окончательно перешелъ бы въ европейда; образованіе вошло бы въ кровь и плоть. Вступивъ



же въ соприкосновеніе съ людьми полудикими, но родными ему по лицу, по языку, по вѣрѣ, по преданіямъ, дорогими по неизгладимымъ воспоминаніямъ дѣтства, Дорджи невольно увлекся чувствами. Къ понятному сочувствію къ своимъ родичамъ примѣшивалось, конечно, п сознаніе собственнаго достоинства и чувства самолюбія, потому что соплеменники смотрѣли на него, какъ на чудо, увъжали и чтили его, не смотря на его европейскую одежду и стриженую голову безъ косы».

Часть правды есть въ словахъ Савельева, когда онъ говорить о возвращении Банзарова къ чувствамъ дътства, прошедшаго въ кочевой обстановкѣ. Если иногда встрѣчаются цивилизованные люди, привыкшіе съ д'тства къ городской жизни, которымъ однако нравится кочевая обстановка и они находятъ полной поэзіи жизнь въ юрть, когда въ открытыя двери видна степь съ бродящимъ скотомъ и далью, упирающеюся въ отдаленныя горы, когда за топкой стѣнкой юрты журчить по мелкимъ камнямъ горный ручеекъ, совсѣмъ спрятавшійся въ густой и высокой заросли, и ароматы степныхъ травъ свободно вливаются черезъ рѣшетчатыя стѣнки юрты, то для человѣка, проводившаго среди такихъ картинъ свое дётство, онё должны имёть тёмъ большее обаяніе. Европейскіе путешественники часто, странствуя между номадами, переод ваются въкостюмътуземцевъ и переходятъ на кочевое положеніе, но отъ этого опрощенія въ костюмѣ и мебели до опрощенія въ ученыхъ потребностяхъ разстояніе еще большое.

Намъ кажется, что Банзаровъ до опрощенія въ послѣднемъ смыслѣ не дошелъ. Онъ просто спился, какъ спиваются и русскіе люди. Если онъ сталъ избѣгать общества образованныхъ людей, то не потому, что утратилъ интересъ къ наукѣ и вкусъ къ евроцейской обстановкѣ, а что началъ стыдиться своего порока. Пьяницы бываютъ обыкновенно робки, минтельны и нелюдимы, потому что теряютъ самоувѣренность. Болѣзнь эта у Банзарова началась еще въ Казани, а въ Иркутскѣ она развилась, потому что мѣстная жизнь этому благопріятствовала.

Русская жизнь им ветъ другой прим връ образованнаго чело-

#### XXVI

вѣка изъ сибирскихъ инородцевъ—это киргизъ Чоканъ Валихановъ, по которому мы можемъ провѣрить наше мнѣніе. Онъ также былъ отнятъ отъ кочевой жизни, какъ и Банзаровъ; при этомъ надо замѣтить, что образъ жизни у бурятъ ближе къ осѣдлому, у киргизъ же кочевой характеръ быта чище. И однако у Валиханова не было замѣтно никакого возвращенія къ кочевому мышленію. Онъ былъ менѣе оторванъ отъ степи, каждое лѣто онъ проводилъ въ ней, живя въ юртѣ и одѣваясь киргизомъ, но до послѣдней минуты жизни жилъ интересами европейскаго общества.

Намъ кажется, что кромъ разницы въ темпераментъ, въ несходствѣ киргизскаго быта съ бурятскимъ и другихъ подобныхъ причинъ, различная судьба этихъ двухъ инородцевъ въ значительной степени зависъла отъ ихъ положенія въ русской средѣ. Съ Валихановымъ судьба поступила снисходительнѣе; его привезли десятилѣтнимъ мальчикомъ въ Омскъ и отдали въ кадетскій корпусъ; одинъ изъ преподавателей, К. К. Гутковскій, служившій въ мыстномъ военномъ штабь, человыкъ очень образованный, сталъ его брать къ себѣ по праздникамъ; впослѣдствіи, когда Валихановъ вышелъ изъ корпуса офицеромъ, гостепримство, которымъ онъ пользовался въ домѣ Гутковскихъ, перешло даже въ родственную любовь. Судьба Валиханова заботила Гутковскихъ, какъ будто это былъ ихъ родной сынъ. Такимъ образомъ у Валиханова было двѣ семьи, одна въ степной юртѣ, другая въ городѣ. Возвращаясь въ городъ изъ степей, онъ находилъ здѣсь друзей, которыхъ интересовали мельчайшія подробности его ученыхъ работъ и жизнь его сердца.

У Банзарова не было такой европейской семьи. Онъ былъ мальчикомъ оторванъ отъ семьи и вырощенъ въ далекомъ городѣ, въ 6000 верстахъ отъ родины. Школа конечно дала ему товарищей, но жизнь разлучила его съ ними, такъ какъ онъ долженъ былъ пойдти по особой отъ нихъ дорогѣ. Впослѣдствіи онъ пріобрѣлъ друзей между оріенталистами, но эти друзья остались въ Петербургѣ и Казани. Пріѣхавъ въ Сибирь, онъ нашелъ здѣсь

#### XXVIII

только одинъ теплый кровъ-это свою степную семью; въ Иркутскѣ же для него была совершенная чужбина. Конечно были тогда въ Иркутскѣ люди образованные, любители ученыхъ занятій, можетъ быть даже интересовавшіеся той самой спеціальностью, въ которой былъ силенъ Бапзаровъ, но онъ не нашелъ себѣ здѣсь такого друга и покровителя, какого Валихановъ имѣлъ въ Гутковскомъ.

Въ Иркутскѣ въ это время основался Огдѣлъ Географическаго Общества, который впослѣдствіи поддержалъ нравственно не одного начинающаго научнаго работника, но всѣ наши провинціальныя ученыя общества и теперь еще не освободились отъ бюрократическаго веденія дѣла, а въ то время Отдѣлъ былъ ни чѣмъ инымъ, какъ особой канцеляріей генералъ-губернатора по ученой части. Генералъ-губернаторомъ тогда былъ графъ Муравьевъ-Амурскій; это было неизмѣримо лучше, чѣмъ Гасфордъ, который былъ при Валихановѣ въ Омскѣ. Но графъ Муравьевъ думалъ только о государственныхъ интересахъ, интересы мѣстной общественной жизни его заботили очень мало. Все вниманіе было обращено на пріобрѣтеніе Амура; и мѣстное сельское населеніе, и капиталы, и умственныя дарованія, и наука, все было направлено на службу Амуру. Въ этой кипучей амурской дѣятельности Банзаровъ былъ не нуженъ и онъ не былъ обласканъ и пристроенъ, какъ слѣдуетъ, а графъ Муравьевъ умѣлъ обласкать, въ комъ нуждался. Еслибъ вмѣсто Муравьева былъ Сперанскій, Банзаровъ нашелъ бы болѣе теплое участіе къ себѣ. И въ этомъ отношения для Валиханова обстоятельства сложились выгодние. Гутковскій быль потомъ назначенъ товарищемъ губернатора, управлявшаго областью сибирскихъ киргизовъ; Валихановъ пригодился ему при составленіи административныхъ проектовъ и новыхъ положеній своимъ знаніемъ степнаго обычнаго права. Банзарову же, кажется, не оказалось другаго дѣла, какъ производить слёдствія о злоупотребленіяхъ.

Русскіе политическіе кружки, въ которыхъ Валихановъ и Банзаровъ провели свою молодость, то есть тѣ года, когда скла-

дываются общественныя идеи у человѣка, были различны. Политическія уб'єжденія Валиханова сложились подъ вліяніемъ петрашевца Дурова и С. Я. Капустина. О казанскомъ кружкѣ, въ которомъ выросъ Банзаровъ, мы мало знаемъ, но полагаемъ, что онъ мало похожъ на друзей Валиханова. Яснѣе для насъ характеръ петербургскихъ друзей Банзарова, Савельева и Григорьева. Они тоже, какъ и друзья Валиханова, увлекались соціализмомъ (вѣроятно и Банзаровъ не остался непосвященнымъ въ эту идею), но въ мѣру. Объ этомъ свидѣтельствуетъ слѣдующая выписка, которую ны дѣлаемъ изъ біографіи Савельева, составленной Григорьевымъ: «Соціализмъ, какъ нанравленіе, пришелся ему (Савельеву) несравненно болѣе по сердцу, нежели либерализмъ; но въ возможность осуществленія соціалистическихъ утоній и въ благо, имѣющее произойдти оттого для человѣчества, онъ, какъ человѣкъ знакомый съ исторіей, не вѣрилъ, а проповѣдниковъ соціализма, съ которыми имѣлъ случай сходиться довольно часто и близко, не жаловалъ почти столько же, какъ и либераловъ, потому что и тутъ актерства и фанфаронства видблъ въ десять разъ болѣе, нежели глубокаго убѣжденія и истиннаго увлеченія» 1). Намъ кажется, была разница въ степени искренности того участія, съ которымъ русскіе друзья относились къ тому и другому инородцу. И это тоже вѣроятно могло отражаться на будущей судьбѣ Банзарова и Валиханова.

Наконецъ Валиханова могло спасать направленіе его работь. Валихановъ записывалъ сказки и пѣсни киргизъ съ цѣлью познакомить русское общество съ этими произведеніями народнаго творчества; во времена Банзарова къ этому предмету еще не пробудилось того интереса, который обнаружился къ нему позднѣе; на Банзарова, уѣзжавшаго въ Сибирь, возлагались надежды, что онъ объяснить монгольскія древности южной Сибири, съ каждымъ годомъ болѣе и болѣе истребляемыя временемъ, но тутъ, кажется, разумѣлись не устныя древности, а лапидарныя, и вообще вещественныя. Отправляя Банзарова въ Си-



<sup>1)</sup> Григорьевъ, Жизнь и труды П. С. Савельева. Спб. 1861, стр. 83-84.

бирь, слёдовало бы поставить ему въ задачу собираніе устныхъ памятниковъ у бурятъ; это занятіе было бы болёе исполнимо въ глухой провинціи. Между тёмъ Банзаровъ былъ приготовленъ къ кабинетнымъ занятіямъ, которыя можно вести только при большихъ книжныхъ средствахъ. Слишкомъ спеціальные вопросы, надъ которыми любилъ Банзаровъ задумываться, мало кого могли заинтересовать въ Иркутскѣ; въ немъ не было для Банзарова самой крошечной аудиторіи <sup>1</sup>).

Хотя нѣкоторые ученые современники Банзарова, какъ напримъръ Савельевъ, уже тогда объясняли гибель Банзарова тьмъ, что онъ не нашелъ въ провинціальномъ обществѣ нравственной поддержки, то есть объясняли безжизненнымъ, неподвижнымъ состояніемъ нашего общества, другимъ не мѣшало въ то же время по поводу біографіи «монгола во всеоружіи ученности» приходить въ неоправдываемый патріотическій экстазъ. Такъ одинъ рецензентъ, давая въ «Москвитявинѣ» отчетъ о брошюрѣ Савельева, т. е. о написанной имъ біографія Банзарова<sup>2</sup>), писаль: Кромѣ ученаго своего значенія, Банзаровъ замѣчателенъ и темъ, что представляетъ собою живой примеръ благодетельнаго вліянія Россіи на подвластныхъ ей инородцевъ. Это, какъ мы сказали, монголъ во всеоружи современной учености, благодаря вліянію Россіи. А укажите мнѣ въ Англіи просвѣщенныхъ ею индійцевъ или въ Парижѣ ученыхъ алжирцевъ! Таково ли вліяніе этихъ двухъ державъ на принадлежащихъ имъ инородцевъ? (то есть таково ли, какъ вліяніе Россіи). Заботятся ли онѣ о просвѣщеніи ихъ, толкуя о цивилизаціи?» 8).

<sup>1)</sup> Во время Банзарова въ Иркутскѣ было только два лица, знавшія монгольскій или бурятскій языкъ и занимавшіяся литературой этого племени: Сычевскій и свящ. Стуковъ; кромѣ того тогдашній иркутскій епископъ Нилъ также изучалъ монгольскій языкъ, интересовался будлизмомъ и впослѣдствін написалъ о немъ книгу. Впрочемъ, если сравнить прошлое время съ настоящимъ, то сравненіе выйдетъ не въ пользу послѣдняго. Теперь въ Иркутскѣ тоже только два лица, занимающіяся изученіемъ бурятскаго языка и бурятской жизни: свящ. Копыловъ и молодой свящ. Подгорбунскій; послѣдній кончилъ курсъ въ Казанск. духовн. академіи.

<sup>2)</sup> Москвитянинъ, 1855, т. V. (19-20), стр. 164.

<sup>3)</sup> Въ то самое время, какъ это цисалось, или даже немного ранѣе того

Изъ многочисленныхъ сибирскихъ инородческихъ племенъ только два, буряты и киргизы, выставили своихъ представителей въ ряды русскаго образованнаго общества; изъ бурятской среды вышелъ Дорджи Банзаровъ, изъ киргизской Чоканъ Валихановъ. Хотя со смерти одного изъ нихъ прошло уже около 35 лътъ, а со смерти другого 25, эти два случая такъ и остались до сей поры исключеніями въ сибирской жизни. Въ настоящее время наберется можетъ быть уже не одинъ десятокъ киргизъ, кончившихъ курсъ въ среднихъ (и даже высшихъ) учебныхъ заведеніяхъ; вѣроятно скоро подобные же ученики появятся и въ бурятской средѣ. Эти новые факты инородческой жизни имѣютъ большое общественное значение, но на русское общество они не производять такого яркаго впечатленія, какъ явленія въ роде Банзарова и Валиханова, которые хотя и представляются исключеніями, но получають особый смысль благодаря своимь талантамъ. Эти послѣднія явленія указывали русскому обществу на ошибочность мнѣнія, будто племена, изъ которыхъ вышли эти лица, не имѣютъ другой исторической задачи, какъ только населять негодныя для земледблія и незаманчивыя для другихъ высшихъ расъ степи и создавать въ нихъ нѣкоторыя жизненныя условія, полезныя для международныхъ сношеній, которыя ведутся черезъ эти пустыни. Эти явленія рождали надежду, что роль этихъ племенъ не ограничится такими скромными рамками, что они могутъ выставить впоследстви рядъ людей, которые

примутъ участіе въ русскомъ умственномъ движеніи, образуютъ въ немъ своеобразную струю и обогатятъ русскую науку и русскую литературу оригинальными взглядами. Если-бъ Банзаровъ и Валихановъ не умерли такъ рано, они могли бы сдѣлаться



<sup>(</sup>въ 1854) въ Бенгаліи было основанныхъ англичанами пять коллегій, кромѣ того Sanskrit College и мусульманское медрессе; въ сѣверозападныхъ провинціяхъ пять коллегій; въ бомбейскомъ президентствѣ три коллегіи; въ мадрасскомъ высшая школа (High School). См. Минаевъ, Очерки Цейлона и Индіи. Спб. 1878, ч. II, стр. 191. Во время путешествія Минаева, т. е. въ семидесятыхъ годахъ, въ Индіи было уже три университета, учрежденныхъ для оцѣнки обученія, получаемаго въ коллегіяхъ и для раздачи ученыхъ степеней.

# впослѣдствіи посредниками между своимъ племенемъ и русскимъ образованнымъ обществомъ. Потребность въ этомъ посредничествѣ уже чувствовалась и въ то отдаленное время; на это указываетъ то теплое радушіе, съ которымъ русское общество привѣтствовало появленіе въ его средѣ и того и другого. Едвали справедливо появленіе ихъ считать преждевременнымъ на томъ основанія, что роль ихъ остается столь долго никѣмъ не замѣщенною; эта незамѣщенная пустота вѣрнѣе можетъ быть объяснена угнетеннымъ положеніемъ инородческаго вопроса.

Оба нашихъ инородца, Банзаровъ и Валихановъ, получили образование въ русскихъ школахъ, вскормлены были тѣми идеями и тѣми умственными интересами, которыми жило въ ихъ пору русское общество, и потому, если по психической природѣ они и сохраняли особенности своего племеннаго типа, то по своему умственному развитію оба они были вполнѣ русскими образованными людьми; они волновалась тѣми же литературными и учеными вопросами, какими волновались русское общество, вожделѣнія, надежды и слава послѣдняго были и ихъ вожделѣніями, надеждой и славой; въ нихъ жило сознаніе, что и улучшеніе положенія ихъ сородичей, которыхъ оба они несомнѣнно любили, зависить оть общаго просвѣщенія Россіи. Если-бъ такихъ Банзаровыхъ и Валихановыхъ было больше, еще разъ повторяемъ, глубокое духовное родство образовалось бы между инородческой средой и русскимъ обществомъ. Для русскаго патріота и для человѣка, по добротѣ сердца интересующагося судьбой инородцевъ, истиннымъ огорченіемъ должно казаться, что витсто такого внутренняго родства, коренящагося въ общности духовныхъ интересовъ, единственной связью, соединяющею инородцевъ съ русскимъ обществомъ, служитъ одно только чувство общей административной зависимости.

Смерть и похороны Банзарова описаны у Савельева слѣдующимъ образомъ.

Здоровье Банзарова было давно разстроено. Страдая какою-

### XXXII

٦.

то скрытою болѣзнью, онъ перемогался, не довѣрялъ врачамъ и самъ составлялъ для себя лекарства по бурятскимъ рецептамъ. Такимъ образомъ онъ часто прихварывалъ и выздоравливалъ и никто не подозрѣвалъ, чтобы онъ носилъ въ себѣ зародышъ преждевременной смерти. Въ послѣднихъ числахъ февраля одинъ изъ членовъ Сибирскаго Отдѣла зашелъ къ нему съ разными учеными запросами, и былъ пораженъ, увидѣвъ его мертваго на кровати. Кончина его была скоропостижная.

Въ Иркутскѣ не было ламы; но благопріятный случай далъ возможность устроить великолѣпныя буддійскія похороны, еще не виданныя въ Иркутскѣ.

Не задолго до смерти Банзарова находился въ городѣ и только что выгѣхалъ оттуда хамбо-лама или начальникъ буддійскаго духовенства <sup>1</sup>). По приказанію генералъ-губернатора послали нарочнаго воротить его съ дороги для погребенія Дорджи. Устроена была печальная колесница, на которую поставили гробъ. Колоссальная фигура хамбо-ламы и находившіеся при немъ простые ламы въ желтой одеждѣ, читая буддійскія молитвы, сопровождали тѣло за городъ. Генералъ-губернаторъ и чиновники его канцеляріи отдали послѣдній долгъ умершему. Весь Иркутскъ стекся на похороны. Въ числѣ проводившихъ находился и извѣстный нашъ синологъ, отецъ архимандритъ Аввакумъ, уважавшій познанія Дорджи и только что возвратившійся изъ японской экспедиціи<sup>3</sup>). Это было 2 марта 1855 года<sup>8</sup>).



<sup>1)</sup> По иркутскому преданію Банзаровъ ѣздилъ провожать хамбо-ламу и при этомъ простудился.

<sup>2)</sup> О. Аввакуму Савельевъ и былъ обязаяъ сообщениемъ о смерти и похоронахъ Банзарова.

<sup>5)</sup> Банзаровъ былъ похороненъ на кладбищѣ, которое находится на горѣ надъ Рабочедомской слободой. М. В. Загоскинъ сообщилъ мнѣ, что его могилу нужно искать подлѣ дорожки, которая начинается у подошвы горы между двумя острогами и поднимается по косогору сзади каменнаго острога; первая могила безъ креста, отдѣльно стоящая вправо отъ тропинки, и должна быть могилою Банзарова. Я искалъ ее, но не могъ найдти, потому что кладбище разрослось и спустилось внизъ по горѣ, такъ что вправо отъ тропинки теперь много могилъ, и многія изъ нихъ безъ креста. *Г. П.* 

Свою біографію Банзарова Савельевъ кончаеть слѣдующими строками.

«Какъ изслѣдователь среднеазійской древности, онъ заслужилъ себѣ мѣсто между европейскими оріенталистами; какъ бурятъ, показалъ, что дарованія и просвѣщеніе могутъ быть удѣломъ и этого поколѣнія, которое съ гордостью можетъ приводить его имя, какъ представителя своего въ области науки. Блескъ примѣчательной личности отражается и на народѣ, и буряты отнынѣ пріобрѣли право на большее вниманіе потому, что изъ среды ихъ вышелъ Дорджи Банзаровъ».

Digitized by Google

# ПОДРОБНОСТИ О СИБИРСКОЙ ЖИЗНИ И ПОСЛЪДНИХЪ ДНЯХЪ

## Дорджи Банзарова.

письмо и. с. сельсваго къ п. с. савельеву.

(Труды Вост. Отдѣл. Им. Археол. Общ., т. III, стр. 174. 1856).

Вы пишите, что любопытно было-бы прослёдить обратный переходъ Банзарова изъ европейца въ бурята. Это совершилось очень просто. Послё нъсколькихъ лътъ, проведенныхъ имъ въ Казани и Петербургѣ въ сухихъ ученыхъ занятіяхъ, вдругъ онъ возвращается къ своимъ вожделѣннымъ табунщикамъ, и тамъ родной кровъ, чудесная весна Боргоской степи, краснощекія землячки, и наконецъ *тарасунъ*, вдругъ сближаютъ его съ непремѣнными условіями жизни степнаго монгола, и съ тойже минуты Банзаровъ весь принадлежалъ своимъ. Цѣлый годъ онъ провелъ на родинѣ.

Въ Иркутскѣ Банзаровъ былъ принятъ превосходно; генералъ-губернаторъ очень жаловалъ его<sup>1</sup>), многіе съ нимъ были знакомы, а я, завѣдывая Отдѣломъ, видѣлъ въ немъ совершенную для насъ необходимость. Въ Восточной Сибири Банзаровъ былъ нуженъ болѣе, нежели гдѣ-нибудь. Высокопреосвященный Нилъ, знатокъ монгольскаго языка, очень хотѣлъ сблизиться съ



<sup>1)</sup> Археологическое Общество, съ своей стороны, рекомендовало его господину генералъ-губернатору, какъ своего члена-корреспондента (см. Труды Вост. Отд., ч. I, стр. 296 и 299). П. С.

### XXXVI

Банзаровымъ и желалъ, чтобы онъ совѣтами своими былъ полезенъ при переводѣ литургіи на монгольскій языкъ. Вмѣстѣ съ тѣмъ, преосвященный пламенно желалъ, чтобы Банзаровъ принялъ христіанство. Монголъ сердился за эти попытки, и пересталъ посѣщать преосвященнаго. Думаю, что если-бы Банзаровъ принялъ христіанство ранѣе сего въ Казани, то онъ не сошелся бы потомъ съ своими такъ тѣсно.

Въ течении трехълѣтъ, проведенныхъ Банзаровымъ у насъ, онъ совершилъ только и служов. Наши виды на него были слѣдующіе: въ одномъ изъ засѣданій Отдела я предложиль, чтобы Банзаровь занялся исправлениемь въ особенности на нашихъ картахъ монгольскихъ названій жилыхъ мѣстъ, урочищъ, горъ, рѣкъ, озеръ и проч., искаженныхъ отъ времени. Онъ совершенно разд'блялъ со мною мысль о пользъ такого занятія, и въ теченіи года, кое-когда, послѣ большихъ настояній, принимался за дёло и многое успёль исправить, но большая половина осталась неразсмотренною. Миз хотелось также очень, чтобы Банзаровъ осмотрѣлъ остатки древностей Забайкальскаго края, древнія письмена и прочіе предметы, для объясненія аборигеновъ тамошняго края. Банзаровъ все обѣщалъ сдѣлать, но ни за что не принимался. Но, между прочимъ, онъ отлично пояснилъ на картѣ пункты китайской границы, согласно съ фактами нашими и манджурскими. Онъ совершилъ потздку въ Тункинскій край для изслѣдованія происхожденія Сойотовъ и ихъ заграничныхъ сосъдей, Урянхайцевъ. Онъ занимался объясненіемъ древней надписи Мангутской пещеры; онъ же просилъ г. Юренскаго разыскать Дэлюнъ-Болдокъ, место рождения Чингисъ-хана, что тотъ и сдѣлалъ; описаніе это теперь находится для просмотра у о. Аввакума. Кромѣ сего Банзаровъ готовилъ исторію перехода изъ-за границы на нашу сторону Байкала различныхъ монгольскихъ племенъ. Не задолго до своей смерти, онъ позвалъ меня и съ торжествомъ сказалъ мнѣ: «Знаетели, я удивлю васъ? Я докажу вамъ ясно, что предки Чингисъхана жили у насъ, ---гдѣ бы вы думали?---въ Баргузинской степи». Но какъ это, такъ и прочіе его порывы и предположенія остались ни при чемъ. Именно я, въ послѣдній назначенный имъ срокъ, пришелъ къ нему за статьей о Чингисѣ, и нашелъ его уже бездыханнаго, и ламу, читающаго надъ нимъ молитвы! Болѣзнь его была кратковременна: онъ обрадовался пріѣзду Бандиды-Хамбы-Ламы, въ сообществѣ его наѣлся жирной свинины и пилъ много вина, потомъ поѣхалъ Хамбу провожать, простудилъ желудокъ, и умеръ внезапно. По докладу моему, библіотека Банзарова и вещи сданы были въ Отдѣлъ; но увы, въ ней, кромѣ книгъ, ничего не оказалось<sup>1</sup>).

Не много спустя по смерти Банзарова умеръ здѣсь еще оріенталистъ, нашъ извѣстный синологъ Сычевскій. Послѣ него осталось много драгоцѣннаго; огромная библіотека его поступила также въ Отдѣлъ, и я теперь занимаюсь приготовленіемъ его рукописей къ печати.

1) Но въ нѣкоторыхъ книгахъ, какъ мнѣ лично извѣстно, были многочисленныя на поляхъ приписки Банзарова, относящіяся къ исправленію монгольскихъ текстовъ и переводовъ съ нихъ г. Шмидта; такими поправками обильныхъ ошибокъ послѣдняго особенно испещрево изданіе Сананъ-Сецена (Gesch. der Ost. Mongolen). Весьма полезно было-бы издать эти глоссы Банзарова.

Кстати, еще о Банзаровѣ. Во-первыхъ, одно дополненіе къ списку его сочиненій, напечатанному во ІІ-й части Трудовъ (стр. 160): къ нимъ надлежитъ присовокупить его Замъчанія о моніолизмахъ въ ярлыкъ Тохтамышъхана, напечатанныя на стр. 41—42 и 47—48 изданія князя М. А. Оболенскаго «Ярлыкъ хана Золотой Орды, Тохтамыша, къ польскому королю Ягайлу», Казань 1850, 8<sup>0</sup>. Во-вторыхъ, о его перепискѣ и портретѣ. Составляя его біогратію, я не могъ отыскать его писемъ, изъ которыхъ лучше всего видно, какъ сильно привилась къ нему не только образованность, но и ученыя потребности, которыя могли заглохнуть лишь въ средѣ, не представлявшей никакой пици пытливому уму его. П. С.



# СПИСОКЪ СОЧИНЕНІЙ

### Банзарова

(въ хронологическомъ порядкѣ).

1) Черная вѣра или шаманство у монголовъ. (Ученыя Записки Импер. Казан. Универс., 1846, книжка III, стр. 53— 120).

2) Разборъ сочиненія: Грамматика Калмыцкаго языка, А. Попова. (Сѣверное Обозрѣніе, 1848, мартъ, отд. критики, стр. 30—32).

3) Ueber zwei mittelasiatische Alphabete, von Dordshi Bansarow. Mit einer Nachschrift von O. Böhtlingk. Mit einer lithographischen Tafel. (Bulletin de la classe historico-philologique de l'Académie des sciences, t. V, N: 4).

Читано въ собранія историко-филологическаго отдёленія Академіи Наукъ, 3 марта 1848 г.

4) Каталогъ книгамъ на маньджурскомъ языкѣ, находящимся въ Азіятскомъ Музеѣ Императорской Академіи Наукъ, составленный Д. Банзаровымъ. (Bulletin de la cl. hist.-philol., t. V, 6).

Читано въ собраніи историко-филологическаго отдѣла Академіи Наукъ, 31 марта 1848.

5) Списокъ статуямъ и живописнымъ изображеніямъ буддійскихъ божествъ и боготворимыхъ буддистами лицъ, также буд-

`**~**\_\_\_

дійскимъ вещамъ, находящимся въ Этнографическомъ Музеѣ Импер. Академіи Наукъ.

Представлено въ засѣданія истор.-Филолог. отд. Академіи, 5 мая 1848 г.; не напечатано.

6) Erklärung einer mongolischen Inschrift auf einer im Jekaterinoslaw'schen Gouvernement, auf den Gütern des Herrn Barons A. Stieglitz ausgegrabenen Silberplatte. Mit einer lithographirten Tafel. (Bulletin de la classe hist. de l'Académie, t. V, № 9.

Читано въ собраніи историко-филологическаго отдѣленія Академіи, 19 мая 1848.

Дополненіемъ къ этой статьѣ служитъ другая, написанная, по отъѣздѣ Банзарова изъ Петербурга, г. Бётлингомъ и читанная въ собраніи того же отдѣленія, 16 мая 1848, подъ заглавіемъ: Nachtrag zu der in № 9 dieses Bulletins gegebenen Erklärung einer mongolischen Inschrift auf einer Silberplatte, von O. Böhtlingk (Bulletin de la cl. hist.-philol., t. V, № 12).

7) Пайзе, или металлическія дощечки съ повелѣніями монгольскихъ хановъ. Съ предисловіемъ и примѣчаніями П. Савельева. (Записки Археол. Общества, т. II, стр. 72—97).

Представлено въ засѣданія Археолог. Общ. 13 декабря 1848 г.

Переводъ этой статьи на нѣмецкій языкъ напечатанъ въ Mémoires de la Société Impér. d'archéologie, t. V, pp. 328—339, и t. VI, pp. 441—448, подъ заглавіемъ: Paise oder Metallplatten mit den Befehlen der mongolischen Chane als Inschrift.

9) О восточныхъ названіяхъ нѣкоторыхъ старинныхъ русскихъ вооруженій. (Записки Археолог. Общ., т. II, стр. 352 — 358).

Написано въ Петербургѣ, въ 1848 году; напечатано въ 1849 г.

9) О происхожденій имени Монголъ. (Библіотека Восгочныхъ Историковъ, изд. И. Березинымъ, томъ І, приложеніе ІІ, стр. 10 — IV).



10) О происхождении слова Чингисъ. (Тамъ-же, приложение III, стр. 1л---г).

11) О названів Эргене - Хонъ. (Тамъ-же, приложеніе IV, стр. ги-тч).

12) Объ Ойратахъ и Уйгурахъ. (Тамъ-же, приложеніе V, стр. гт - гч).

Эти четыре статьи написаны частью въ Петербургѣ, частью въ Казани, въ 1848 г.; напечатаны въ 1849 году.

13) Объясненіе монгольской надписи на памятникѣ князя Исункѐ, племянника Чингисъ-хана. (Зап. Археол. Общ., т. III, стр. 268—292).

Представлено въ засѣданія Археолог. Общества 16 октября 1850 г.

Изслѣдованіе это начато Банзаровымъ въ Петербургѣ въ 1848 г. и окончено въ Иркутскѣ въ 1850 г. Снимокъ надписи сдѣланъ имъ, чрезъ прозрачную бумагу, въ настоящую величину; съ этого снимка сдѣланъ уменьшенный фотографическій снимокъ, съ котораго и отлитографированъ рисунокъ, приложенный къ статьѣ.

Отпечатано и отдѣльно въ числѣ 50 экземпляровъ, подъ заглавіемъ: Монгольская надпись на памятникѣ князя Исункѐ, племянника Чингисъ-хана, объясненная Дорджи Банзаровымъ, член.-корресп. Имп. Археолог. Общ., съ предисловіемъ П. Савельева, чл.-основ. и секретаря того же Общ., и съ приложеніемъ снимка съ надписи. С.-Петербургъ, 1851, 8°, 27 стр.

14) Путешествіе Зая-хамбы въ Тибетъ. Переводъ съ монгольскаго.

Представлено въ засѣданіе Сибирскаго Отдѣла Русскаго Географическаго Общества 23 декабря 1852 года; не напечатано.

15) Замѣчанія о монголизмахъ въ ярлыкѣ Тохтамыша-хана, напечатанныя на стр. 41 — 42 и 47 — 48 изданія князя М. А. Оболенскаго «Ярлыкъ хана Золотой орды, Тохтамыша, къ польскому королю Ягайлу». Казань, 1850, 8°.

XL

# - COLUMBA SMERTIN - EBEABY - 200

# ЧЕРНАЯ ВЪРА

ИЛН

# ШАМАНСТВО У МОНГОЛОВЪ.

(Учен. Записки Казанскаго Университ. 1846, кн. 3.)

Оріенталисты уже издавна занимаются судьбами народовъ средней Азіи; но вниманіе ихъ преимущественно обращалось на военныя дёла монголовъ, между тёмъ какъ нравы, обычаи и въра ихъ оставались въ сторонѣ и составляли какъ бы посторонній предметь въ исторіи. Въ особенности та вѣра, которую исповѣдывали монголы до принятія буддизма, не обращала на себя вниманія ученыхъ, и послёдніе имѣли важную причину умалчивать объ ней: — это недостатокъ данныхъ, по которымъ можно бы было дать ясное понятіе о вёрё древнихъ монгольскихъ племенъ. Первый рѣшившись представить очеркъ этой вѣры, я также затруднялся недостаткомъ нужныхъ матерьяловъ. Не только европейцы, но и сами монголы не имѣютъ такого сочиненія, которое бы содержало систематическое и полное изображеніе Черной въры; все что было говорено объ ней, разбросано по разнымъ сочиненіямъ, изъ которыхъ иногда приходится выбирать по одному слову.

Георги въ своемъ «Описаніи обитающихъ въ россійскомъ государствѣ народовъ» предпринялъ описать шаманство всѣхъ народовъ въ одной статьѣ, которая только заставляетъ насъ жалѣть, что авторъ напрасно вздумалъ соединять въ одно тѣ свѣ-



1

: рецинхъ, финскихъ и другихъ народовъ; гораздо любопытиве было бы, если бы онъ къ описанию каждаго племени присоединять и очеркь его религіозныхъ пов'єрій, съ теми оттенками и подробностями, которыя необходимо должны встратиться у каждаго народа, и которыя не могли войти въ его статью. Но онъ, описывая какой нибудь народъ, довольствуется нѣсколькими фразами объ его религіи, или просто говорить: «слѣдуетъ шаманскому суевѣрію» и т. п.; послѣ чего обращается къ упомянутой стать въ которой мало любопытнаго и годнаго, въ особенности для этнографа нашего времени. Въ сочиненіяхъ европейскихъ путешественниковъ находимъ только отрывочныя и часто ошибочныя извѣстія о шаманствѣ, которыя иногда ни къ чему не служатъ. Въ русскихъ, особенно старинныхъ журналахъ можно встрѣтить много статей о шаманствѣ, но мало полезныхъ для знакомства съ миеологіей монгольскихъ племенъ.

2 ---

О. Іакиноз въ своемъ «Китаѣ» помѣстилъ статью о шаманствѣ, слишкомъ краткую и касающуюся народныхъ вѣрованій маньджуровъ.

Изъ монгольскихъ сочинений, находящихся въ Казани, я также не могъ почерпнуть ничего потому, что они чисто буддійскія. Сами монголы, изъ преданности къ буддизму, питаютъ отвращение къ стариннымъ своимъ повбрьямъ и не почитаютъ ихъ достойными вниманія грамотнаго человѣка. Не смотря на это, народъ долго не могъ отвыкнуть отъ старинныхъ понятій, такъ что проповѣдники буддизма, уступая мѣстнымъ требованіямъ, не старались истребить вдругъ шаманскія понятія и обряды. Такимъ образомъ многіе изъ нихъ изъ шаманства перешли въ буддизмъ нъсколько измѣненными, сообразно съ духомъ послѣдняго. Такъ ламы собрали молитвы, уцѣлѣвшія въ устахъ народа, прибавили къ нимъ новыя, болѣе сообразныя съ новою религіей, и опять распространили ихъ между народомъ. Этомуто обстоятельству мы обязаны темъ, что некоторые остатки древней монгольской мисслогіи дошли до насъ на письмѣ. Въ Монголіи много есть такихъ шаманско-буддійскихъ книжекъ, но онѣ составляютъ рѣдкость для того, кто живетъ въ центрѣ Россіи. И такъ я долженъ былъ довольствоваться небольшими

рукописями, которыя сообщены мн<sup>±</sup> почтенными моими наставниками, гг. профессорами монгольской словесности при нашемъ уциверситет<sup>±</sup>.

Весьма полезна была для меня небольшая рукопись:

1) 1 3 3 3 3 «Книга о молитвѣ и жертвоприношеніи звѣздамъ и богамъ». (Сообд з т щена пр. А. В. Поповымъ).

Въ началѣ рукописи иомѣщена молитва одиннадцати созвѣздіямъ. Далѣе идетъ небольшая легенда, будто бы разсказанная Буддою, о важности созвѣздія семи стариевъ в т. е. Большой Медвѣдицы, и о необходимости приносить в т. е. Больей жертвы и пр. Въ заключеніи помѣщена любопытная молитва, которую должно читать при жертвоприношеніи геніямъ. Она въ стихахъ; трудный языкъ и простой складъ стиха доказываютъ народное ея происхожденіе. Въ ней упоминаются имена множества геніевъ (тенгри) и описаны качества нѣкоторыхъ изъ нихъ.

2)  $\dot{I}$   $\dot{I}$  «Молитва огня» и 3)  $\dot{I}$   $\dot{I}$ 

5) Рукопись безъ заглавія. Въ ней заключается перечисленіе боговъ, горъ и рѣкъ, которымъ должно приносить жертвы, молитва, которую читаютъ во время возліянія богамъ.

6) 2 2 2 2 2 4 4 Констритери Святаго Маньджушри Далай Нэйджи тойна». Изъ нея заимствованы мною нёкоторые историческіе факты. Кромё того, я пользовался мон-

1\*

гольскою лѣтописью Санангъ-Сэцэна, изданною г. академикомъ Шмидтомъ, подъ заглавіемъ: Geschichte der Ost-Mongolen.

Для сравненія монгольскаго шаманства съ религіозными понятіями другихъ народовъ служили: китайскіе дзины, въ переводахъ на французскій языкъ; Зендъ-авеста, изданіе Клейкера; на маньджурскомъ языкѣ Хэсэй токтобуха Манджусай вочэрэ мотэрэ кооли битхэ. Описаніе обрядовъ съ изображеніемъ сосудовъ, музыкальныхъ инструментовъ и другихъ вещей, употребляемыхъ при маньджурскомъ богослуженіи.

Наконецъ, сочиненія многихъ европейскихъ оріенталистовъ и путешественниковъ доставили мнѣ нѣкоторыя свѣдѣнія.

Съ такъ малымъ числомъ источниковъ я не могъ вполнѣ изобразить мивологію монголовъ, многое долженъ былъ пройти молчаніемъ, многое излагать слишкомъ кратко, успѣлъ только объяснить самые главные вопросы и собрать въ одно цѣлое всѣ извѣстія о религіозныхъ понятіяхъ древнихъ монголовъ, разсѣянныя въ извѣстныхъ мнѣ сочиненіяхъ.

# Названіе и происхожденіе Черной въры.

Древняя народная религія монголовъ и сосѣднихъ съ ними народовъ извѣстна въ Европѣ подъ именемъ шаманства, у своихъ же послѣдователей она не имѣетъ особаго названія. Монголы, уже по принятіи буддизма, назвали ее Черною върою (хара шаджинъ), т. е. грубою, непросвѣщенною, какъ бы въ противоположность буддизму, который называется Желтою върою (шира шаджинъ). По словамъ о. Іакиноа, китайцы именують шаманство тяо-шень, пляскою предъ духами. Эти названія не дають еще викакого понятія о сущности шаманства. Въ чемъже оно состоить? Откуда подучило свое начало? -- одни объ этомъ толкуютъ свысока и издалека, а другіе вовсе не задавали себь такихъ вопросовъ. Накоторые полагали, что шаманство одного начала съ брахманизмомъ и буддизмомъ; другіе находять въ немъ что-то общее съ ученіемъ китайскаго философа Лаодзы. Вообще думаютъ, что оно состоитъ только въ служеній злымъ духамъ, и въ привиденіяхъ, и въ шарлатанствъ шамановъ, и въ боготворении умершихъ шамановъ. Наконецъ,

Digitized by Google

многіе почитають шаманство боготвореніемъ природы, или сближають его съ зороастровою религіей. Нѣть нужды отыскивать такъ далеко начало шаманства и стараться выводить его изъ религіозныхъ системъ, вовсе ему чуждыхъ. Ближайшее знакомство съ предметами показываетъ, что такъ называемая шаманская религія, по крайней мѣрѣ у монголовъ, не могла произойти отъ буддизма или другой какой нибудь вѣры, что она сама собою могла возникнуть въ народѣ, и состоить не въ однихъ суевѣріяхъ и обрядахъ, основанныхъ только на шарлатанствѣ шамановъ. Черная вѣра монголовъ произошла изъ того же источника, изъ котораго образовались многія древнія религіозныя системы; внѣшній міръ — природа, внутренній міръ — духъ человѣка, и явленія того и другаго вотъ что было источникомъ Черной вѣры.

5

Такая основная идея въ религіи, повидимому, должна быть произведеніемъ духа, вникающаго въ самого себя и наблюдающаго надъ природою, предполагать предварительное усмотрѣніе, чего нельзя ожидать отъ номада. Но вотъ, что говоритъ объ этомъ знаменитый ученый, который лучше всѣхъ долженъ знать дѣйствіе природы на необразованные народы: «то, что у нѣкоторыхъ лицъ, одаренныхъ замѣчательными способностями, говоритъ А. Гумбольдтъ въ своемъ «Космосѣ», является зачаткомъ Философіи природы, разумнымъ созерцаніемъ, у цѣлыхъ народовъ бываетъ произведеніемъ инстиктивной воспріимчивости. Такимъ образомъ въ глубинѣ этого тайнаго чувства возникаетъ первое побужденіе къ обожанію, боготворенію воспринятыхъ естественныхъ силъ».

Если такая инстинктивная воспріимчивость склоняеть человѣка къ боготворенію природы, то подобное же неясное предчувствіе поселяетъ въ немъ понятіе о безсмертіи души, о содѣйствіи или противодѣйствіи какихъ-то невидимыхъ существъ въ дѣлахъ его. Подъ вліяніемъ этой идеи, фантазія народа изобрѣтаетъ второстепенныхъ боговъ, и производитъ почитаніе душъ усопшихъ. И какъ Черная вѣра не представляетъ ничего разительнаго съ брахманизмомъ или буддизмомъ, а еще менѣе съ прочими религіями востока, то заключаемъ, что она возникла въ народѣ, подъ вліяніемъ природы и дѣятельности духа.

Изъ этихъ двухъ силъ, которыя руководятъ народомъ въ

Digitized by Google

стремленіи его къ вѣрованію, природа сильнѣе дѣйствуеть на младенчествующаго человѣка: отъ того-то у монголовъ небо, какъ высшій представитель силъ природы, пріобрѣло величайшее могущество надъ прочими божествами и подчинило себѣ боговъ представителей духа. Оно является у монголовъ верховнымъ божествомъ, источникомъ жизни, которую земля — второе божество въ Черной вѣрѣ — только проявляетъ и поддерживаетъ; необходимымъ слѣдствіемъ боготворенія неба и земли было почитаніе солнца, луны, звъздъ, нѣкоторыхъ воздушныхъ явленій; горъ, ръкъ и т. п.

Съ другой стороны, къ этимъ предметамъ почитанія народа примыкаетъ рядъ *геніев* или второстепенныхъ боговъ (тэгринэръ), которые суть представители нашихъ страстей, способностей и дѣйствій; они вѣчны и произошли отъ неба, подобно душѣ, которой явленія они изображаютъ собою. Наконецъ, темное понятіе о безсмертіи души и будущей жизни произвело онгоновъ (онготъ), которые суть не что иное, какъ обожаемыя души умершихъ людей.

Вотъ въ чемъ замѣчается шаманство! Если его сравнить съ миеологическими системами древнихъ народовъ Азіи и Европы, то нашлось бы, можетъ быть, замѣчательное сходство между Черною вѣрою и другими; но сходство случайное или, лучше сказать, естественное, не зависящее отъ сближенія народовъ.

Разсмотримъ, какъ фантазія народа развивала и въ какія формы облекала основную идею шаманства.

## Небо.

Монголы, подобно многимъ другимъ народамъ, понятіе о высочайшемъ существѣ соединяли съ понятіемъ о небѣ, которое отъ того является существомъ столько же матеріальнымъ, сколько духовнымъ. Голубое небо, какъ обыкновенно называютъ его монголы, дѣйствующее на воздушныя явленія и на производительность земли, не можетъ быть названо духовнымъ; но евчное небо, какъ еще называютъ его тѣ же монголы, управляющее міромъ и руководящее дѣлами человѣка, представляется существомъ духовнымъ. Стало быть, при всемъ своемъ могуществѣ небо такое, какимъ его представляли себѣ монголы, не должно быть признаваемо тождественнымъ съ Богомъ. Между темъ ошибочное толкование слова тенири (небо) и неосновательные толки мусульманскихъ историковъ привели европейцевъ къ заключенію, что татары Чингисовыхъ временъ имѣли понятіе о чистодуховномъ, верховномъ Богѣ. «Они (татары), говорить Плано-Карпини, в вруютъ въ единаго Бога, котораго считаютъ творцемъ всего видимаго и невидимаго; также въруютъ, что онъ есть какъ творецъ блаженства на семъ свѣтѣ, такъ и каратель» 1). Гайтонъ Ариянскій говорить то же: «ils reconnaissent un seul Dieu immortel et invoquent son nom; mais c'est tout»<sup>2</sup>). Рубруквись также увъряетъ, что татары или моалы (монголы) признаютъ единаго Бога, но однако они дѣлаютъ идоловъ и пр.<sup>3</sup>). Мусульманскіе историки упоминають о единомъ Богѣ, которому поклонялись монголы, и котораго почитать всёмъ поставляеть въ обязанность законъ Чингиса. Все, что говорять эти христіане и магометане о верховномъ божествѣ, которое почитали татары, относится къ небу. Ошибка произошла отъ того, что европейцы и мусульмане вообразили, что тенири у монголовъ означаетъ совершенно то самое, что у нихъ значитъ Deus или Алла; отъ этого они увѣряютъ, что Чингисъ-ханъ выдалъ себя за сына Бога, хотя тотъ называлъ себя сыномъ неба. Если бы монголы имѣли понятіе о верховномъ существѣ, которое бы превосходило могуществомъ небо, то они и обращались бы къ этому существу, дали бы ему особое имя.

praeceptum Dei vivi, или Deo Fortitudo или Les commandements de Dieu éternel etc. Въ самомъ дѣлѣ, монголы приписывали сво-



<sup>1)</sup> Его путешествіе въ Татарію. Гл. 3.

<sup>2)</sup> Hist. orientale, p. 71.

<sup>3)</sup> Его путешествіе, гл. XXVII.

ему небу такія качества, которыя легко могли ввести въ ошибку европейцевъ. Въ новое время съ католическими миссіонерами въ Китаѣ случилось нѣчто подобное этому. Понятіе китайцевъ (съ которыми монголы во многомъ сходятся) о небѣ, какъ божествѣ, такъ близко подходятъ къ идеи Бога, что сами католическіе миссіонеры введены были въ искушеніе: нѣкоторые изъ нихъ доказывали, что китайцы подъ именемъ тянь (неба) обожаютъ истиннаго Бога; другіе возстали на это ученіе, увѣряя, что Deus не должно быть переводимо по китайски чрезъ тянь.

Что касается до понятій монголовъ о небѣ, то они его представляли правителемъ міра, вѣчнымъ, правосуднымъ и источникомъ жизни. Не знаемъ, чему они приписывали начало міра и первыхъ людей. Изъ нѣкоторыхъ только намековъ въ молитвахъ можно заключать, что по мнѣнію монголовъ, небо и земля нѣкогда были слиты, соединены въ одну массу, въ родѣ хаоса. По крайней мѣрѣ, въ молитвѣ огню (см. ниже) говорится, что огонь зародился при отдёленіи неба отъ земли; въ другой рукописи (чертежъ звѣздъ и пр.) также говорится о томъ же. Это преданіе тѣмъ скорѣе могло существовать у монголовъ, что оно находится у ихъ сосѣдей, китайцевъ. Если стихія огня произошла отъ этого разъединенія неба и земли, то монголы, по всей вѣроятности, полагали, что они этимъ переворотомъ дали начало всёмъ вещамъ и разнообразнымъ формамъ жизни. Въ самомъ дѣлѣ, монголы почитали небо мужескимъ, а землю женскимъ началомъ природы; первое даруетъ жизнь, а вторая — форму предметамъ; первое у нихъ называется отцемъ, вторая матерью. По этому небо даруеть душу человѣку; это творческое его дѣйствіе означается у монголовъ словомъ 3 дзаяга, дзая, которое обыкновенно переводится: судьба. 1 Но въ старину оно выражало понятіе отличное отъ судьбы или неумолимаго рока (fatum); оно означало свободную волю неба, по опредѣленію которой человѣкъ рождается на землѣ. Такъ Чингисъ-ханъ, по словамъ монголовъ, родился между ними по опредѣленію (дзаяга) неба или Хормусды<sup>1</sup>); иначе говорятъ, что онъ явился по пове-

1)

льнію Хормусды з 1 3. Стало быть дзаяга значить то же, что дзарлика, 1 3. повельніе, изъявление воли.

Напримѣръ, у Санангъ-Сэцэна одна женщина проситъ себѣ дѣтей и говоритъ небу:

Во вторыхъ, дзаяга означаетъ самый даръ неба, душу человѣка, въ томъ видѣ, какимъ ее ниспослало оно. Но объ этомъ буду говорить ниже. Замѣчу только, что двоякое значеніе слова дзаяга очень сходно съ понятіями китайцевъ о минз «опредѣленіе неба» и сина «природа человѣка». Свобода воли неба или дзаяга доказывается и тёмъ, что оно само нарушаетъ, такъ сказать, обыкновенный законъ, по которому люди рождаются вообще. Оно иногда посылаетъ на землю избраннаго, которому назначено быть виновникомъ чего нибудь великаго; и они получаютъ свое бытіе сверхъ-естественнымъ образомъ, чему можно найти много примѣровъ въ преданіяхъ монголовъ. Таншихай, основатель могущества племени Сяньби, родился отъ градинки, которая упала, говорятъ, съ неба въ уста какой-то княгини<sup>2</sup>). Одинъ ханъ изъ дома Хунну посвятилъ небу двухъ своихъ дочерей, считая людей недостойными владёть такими красавицами, каковы были онь: небо приняло приношение и послало волка къ царевнамъ, которыя сдѣлались родоначальницами славнаго племени Хойхэ или Уйгуровз. Бодонцарз, родоначальникъ Монголовъ, родился отъ сіянія, нисходившаго на его мать. Эти преданія, имѣющія цѣлью возвысить въ глазахъ народа извѣстные владѣтельные роды, доказываютъ также заботливость неба о счастіи народовъ: ибо такіе его посланники обыкновенно являются укротителями крамолъ, устроителями сильныхъ царствъ, послѣ раздробленія и упадка силъ кочующихъ народовъ. Китайцы также вѣрятъ, что небо, отъ времени до времени, посылаетъ въ Срединное государство великихъ мужей, для того, чтобы они сдѣлались законодателями и образцами китайскихъ добродътелей.

Небо, по мнѣнію монголовъ, видитъ всѣ поступки и помыслы

<sup>1)</sup> Gesch. d. Ost-Mong. S. 180.

<sup>2)</sup> Visdelou. Supplément à la Bibliothèque orientale, p. 35.

человѣка, который никогда не можетъ укрыться отъ небеснаго правосудія; оть того монголы, чувствуя правоту, восклицали: анебо! ты вѣдай (те-よろ «небо! ты будь f f አ бѣ это извѣстно)». судьею !» 1) Если народы, цари и даже частные люди дѣлаютъ что либо противное благости и правосудію неба, то оно гнѣвъ свой на это обнаруживаетъ удивительными явленіями въ природѣ. Китайцы такъ объясняютъ явленіе кометы, неурожан, засухи, наводненія и другія подобныя несчастія: жители средней Азіи совершенно одинаковаго мебнія съ ними. Могана ханъ (изъ дома Тугю) долго задерживалъ китайскихъ пословъ, отпустилъ ихъ, и заключилъ міръ съ ихъ монархомъ потому, что небо продолжительною грозою изъявило свой гибвъ на насилія хана<sup>8</sup>). Въ XV столбтіи монголы взяли въ плѣнъ китайскаго императора и осудили его на тяжкое рабство. Однажды ночью увидѣли, что изъ чашки, изъ которой пилъ плѣнникъ, выходило багровое сіяніе и императоръ съ честью препровожденъ былъ въ Китай; ибо, по мнѣнію народа, небо того хотѣю.

Оно, какъ источникъ добра, есть врагъ злыхъ духовъ и всего нечистаго; если ударъ грома разразился надъ жилищемъ или деревомъ, то значитъ, что тутъ поселился злой духъ или тутъ есть что нибудь нечистое.

Человѣкъ долженъ стараться сдѣлаться достойнымъ милости неба, безъ которой онъ не можетъ быть счастливымъ. Одно монгольское сочиненіе представляетъ Чингисъ-хана бесѣдующимъ съ своими братьями и полководцами о томъ, что такое счастіе<sup>3</sup>)? Каждый изъ разговаривающихъ рѣшаетъ вопросъ по своему вкусу; въ заключеніе Чингисъ исчисляетъ предметы, отъ которыхъ зависитъ благо народа, и оканчиваетъ словами: «покровительство владыки земли, вѣчнаго неба — вотъ въ чемъ состоитъ счастіе, съ которымъ ничто не можетъ сравниться». Слова эти тѣмъ болѣе замѣчательны, что они вставлены въ уста Чингису, который, какъ главное лицо бесѣды, долженъ былъ разрѣшить вопросъ самымъ лучшимъ образомъ.

<sup>1)</sup> Gesch. d. Ost-Mong. S. 146, 172, 190.

<sup>2)</sup> Дегинь: Histoire des Huns etc. Г. I, Part. 2, p. 292.

<sup>3)</sup> См. Монгол. Хрестомат. для начинающихъ, стр. 65.

И такъ небо поставлено монголами выше всѣхъ ихъ божествъ, а второстепенные боги суть только орудія его воли, или различныя его силы, которыя оно употребляетъ для разныхъ цѣлей и которыя народъ олицетворилъ, въ видѣ особыхъ существъ.

Монголы долго поклонялись небу, какъ благороднѣйшей части природы, не представляя его себѣ особымъ лицемъ и геніемъ; или безотчетно воображали иногда духомъ, который являлся ниъ въ формѣ синяю неба; и кромѣ этого послѣдняго названія, они не давали этому духу никакого собственнаго имени. Наконецъ иноземное божество является у нихъ царемъ неба ---Хормусда, персскій Ормузда, котораго исламъ изгналъ изъ Ирана. Многіе уже замѣтили сходство въ именахъ Ормузда и Хормусды; между прочимъ г. Шиндтъ признаетъ, что это сходство не есть случайное <sup>1</sup>). Если къ сходству именъ прибавить сходство въ характерахъ и свойствахъ этихъ божествъ, то кажется несомнительнымъ, что Хормусда есть не что иное, какъ нѣсколько измѣненное Hormisdas. По словамъ аббата Фуше<sup>2</sup>), персы позднѣйшихъ временъ подъ именемъ Ормузда боготворили все небо; нѣтъ сомнѣнія, что и монголы заимствовали у нихъ понятіе о Хормусдѣ не въ самыя древнія времена. Стало быть Ормуздъ, переселясь изъ своего отечества въ степи средней Азін, могъ сдѣлаться тамъ царемъ неба, безъ всякаго искаженія своего прежняго характера. Мы не знаемъ ничего о времени, когда обитатели Монголіи получили отъ персовъ новыя понятія о религіи. Если предположить, что Ормуздъ сдѣлался имъ извѣстнымъ въ одно время съ боготвореніемъ огня, то это случилось ранѣе VI вѣка по Р. Х.; ибо въ эту пору Земархъ уже нашелъ у хановъ Тугю обожание огня.

Съ другой стороны нельзя сомнѣваться, что у монголовъ Хормусда и Небо были выраженіями одной и той же идеи. Буддисты, переводя санскритскія и тибетскія книги на монгольскій языкъ, Индру, индійскаго Юпитера, переименовали по монгольски Хориусдою. Къ тому же Чингисъ-ханъ называется то



<sup>1)</sup> Forschungen и пр., стр. 148.

<sup>2)</sup> Kleuker: Anhang zum Zend-Awesta 11. 13 s. 135.

1

сыномъ неба, то сыномъ Хормузды, что ясно доказываетъ тождество этихъ названій. Напримъръ, въ лѣтописи Санангъ-Сэцэна (стр. 107) Чингисъ названъ «львомъ людей, небожителемъ, котозанучаго и вёчнаго неба» ; въ другихъ мёстахъ той же лётописи рый явился (между Монголами) по волѣ голубаго и вѣчнаго неба» لعدريا مارين هر ديدشون ભ્રત્નુ ૧ 見 вается сынома Хормизды В) При тоиъ титулъ В 1 В, принятый Чин-гисъ-ханомъ, дол В 2 женъ соответ-ствовать китайскому Тянь-дзы; слѣдовательно тутъ £ значить не геній, а небо, какъ китайское тянь. Чин-В называетъ себя сыномъ неба, чтобы сравниться съ гисъ китайскими императорами, и въ то же время старается подражать Хормусдь; напримѣръ, у Хормузды было девять геніевъ, ему подвластныхъ; у Чингиса — девять воеводъ ( 1 1), а

Далѣе кажется, что монгольскій завоеватель принялъ имя одного генія, почитавшагося сыномъ неба.

Въ первой изъ приведенныхъ мною рукописей упоминается л н д, одинъ изъ ду-д д К. Темучинъ сдѣгеній Хаджиръ Чингисъ Тенгри ховъ-сыновей неба; его-то имя лалъ своимъ титломъ, по моему мнѣнію. Такое объяснение эпитета Чингисъ более достойно вероятия потому, что подтверждается обстоятельствами изъ жизни этого завоевателя. Мусульманскіе историки разсказывають, что эпитеть этоть данъ былъ Темучину однимъ шаманомъ, который объявилъ молодому хану, что Богъ даетъ ему во владение всю землю и повелеваетъ ему называться Чиниисомъ. «По повелению Бога, прибавилъ онъ, имя твое должно быть такое». Шаманъ зналъ, какъ видно, значеніе этого имени; его званіе давало ему право увѣрять народъ въ божественномъ происхожденіи молодаго хана. Есть поводъ думать даже, что Бютъ-тенгри (имя этого шамана) всенародно приписаль новому хану такое высокое происхождение по желанию самого же хана, которому онъ былъ родственникъ. Въ послёдствіи времени шаманъ этотъ не сталъ оказывать Чингису должнаго почтенія, можеть быть потому, что почиталь хана обязнанымъ себѣ, вли притомъ не умѣлъ сохранить тайну. Иначе нельзя объяснить, почему Чингисъ-ханъ велѣлъ его умертвить, когда онъ не сдѣлалъ, повидимому, никакого преступленія: мусульманскіе историки говорятъ, что причиною его смерти было его честолюбіе. что онъ стремился къ верховной власти — дѣло невозможное при Чингисъ-ханѣ. Решидъ-уддинъ разсказываетъ это происшествіе какъ-то не ясно. Онъ говоритъ <sup>1</sup>), что Бюлы-тенгри говорилъ съ ханомъ о многихъ вещахъ слишкомъ открыто, за что послёдній в велёль своему брату Джучи умертвить его: Чингись какъ будто опасался постороннему поручить казнь шамана, который передъ смертью могъ объявить тайну. Далее, геній Чингисъ носить прибавочное имя Хаджирз (большая и сильная птица изъ рода коршуновъ); слѣдовательно, эта птица была его символъ. Съ этимъ обстоятельствомъ имѣетъ связь одно мѣсто изъ надписи на кондуйскомъ памятникѣ, поставленномъ Чингисомъ послѣ побѣды надъ своими врагами. Въ надписи между прочимъ сказано, что Чингисъ уничтожилъ какихъ-то эліе (названіе зловѣщей птицы; по повѣрію монголовъ подъ видомъ ея, являлись злые духи). Слѣдовательно это темное мѣсто надписи хочетъ представить Чингисъхана птицей хаджиръ, символомъ добраго генія Чингиса; а враговъ въ видѣ эліе, символомъ злыхъ духовъ, т. е. надпись хочетъ сказать, что Хаджиръ Чингисъ восторжествовалъ надъ эліе — врагами Темучина, ханами разныхъ ордъ. И такъ если допустить, что Темучинъ принялъ титулъ Чингиса, какъ названіе бога, сына неба, какимъ онъ выдавалъ самъ себя, то оказывается, что этотъ титулъ былъ слѣдствіемъ политическихъ намѣреній, а не одного тщеславія.

## Небесныя тъла и воздушныя явленія.

Боготвореніе ихъ было слёдствіемъ почитанія неба и первое возникло въ одно время съ послёднимъ. Такимъ образомъ уже первыя достовёрныя извёстія исторіи о монголахъ представляютъ ихъ почитающими солнще и луну.

По китайскимъ лѣтописямъ, ханы хунскіе задолго до хри-



<sup>1)</sup> Ученыя Записки, изд. Каз. унив. 1841. IV, стр. 97 и сабд.

стіанской эры имѣли обычай выходить ежедневно утромъ для поклоненія солнцу, а вечеромъ лунѣ<sup>1</sup>). Почитаніе ихъ сохранилось и во времена Чингисидовъ, какъ видно изъ путешествія Пл. Карпини<sup>2</sup>). Онъ же разсказываетъ: «называютъ (татары) луну великимъ императоромъ.... солнце считаютъ матерью луны, потому что она заимствуетъ свой свѣтъ отъ солнца<sup>8</sup>». Это одно изъ тѣхъ извѣстій нашего путешественника, которыя не знаемъ какъ объяснить. Едва-ли когда нибудь номадъ любопытствовалъ знать, откуда луна получаетъ свой свѣтъ.

Неизвѣстно, какую власть, какое вліяніе приписывали монголы, обращаясь къ солнцу, какъ божеству. Впрочемъ, вліяніе этого свѣтила на природу такъ разительно, что оно у всѣхъ народовъ занимало высокое мѣсто между предметами ихъ почитанія. Безъ сомнѣнія, монголы къ боготворепію солнца пришли тѣми же путями, какъ и другіе народы. Странно, что въ молитвахъ, въ коихъ призываются всѣ божества, не упоминается ни солнце, ни луна. Послѣднюю монголы почитали, какъ указательницу времени, и признавали ея вліяніе на дѣла людей: монголы, подобно спартанцамъ, выступали въ походъ, или начинали другія важныя дѣла, не иначе, какъ въ полулуніе или полнолуніе <sup>4</sup>). Такой же обычай соблюдался у Тугю <sup>5</sup>).

Запзды также были обожаемы народомъ, который имъ приписывалъ власть доставлять человѣку здоровье и долголѣтіе, увеличивать его богатство, умножать стада и пр. Монголы особенно уважали созвѣздіе Семи старцевз Медвѣдицу, которой были приносимы Которыя соотвѣтствовали почитаемы девять большихъ звѣздъ, которыя соотвѣтствовали девяти тенгріямъ. Онѣ имѣли на людей одинаковое же вліяніе, какъ и семь старцевъ.

Многія воздушныя явленія были олицетворены монголами.

5) Supplém. à la Bibl. Oriental.

<sup>1)</sup> Дегинь: Hist. géner. des Huns. T. I, p. 2, стр. 26.

<sup>2)</sup> Путешествіе къ татарамъ, стр. 87.

<sup>3)</sup> См. стр. 93.

<sup>4)</sup> Пут. План. Карпиви: ст. 93, І. Мандев. 23.

Изъ этихъ боговъ упомянемъ: бога молніи у В, бога инея

Понятіе о послѣднемъ монголы, безъ сомнѣнія, заимствовали у китайцевъ: самое названіе лу (кит. лунъ, драконъ) доказываетъ это. Драконъ, гербъ китайской имперіи, почитается символомъ императорской власти, мудрости и силы, а иногда и мужеской силы природы (янъ). Это баснословное животное обитаетъ, по мнѣнію китайцевъ, то въ воздухѣ, то въ водѣ; онъ покрытъ чешуей, какъ рыба, и одаренъ крыльями, какъ птица; но всѣмъ тѣломъ онъ походитъ, по изображеніямъ китайцевъ, на крокодила.

Монголы представляли себъ дракона такимъ же, только измѣнили его качества, потому что они не придавали ему никакого символическаго значения. По ихъ мибнію, драконъ производить грозу; громъ есть его голосъ, молнію онъ производитъ, быстро свивая и развивая свой хвость; онъ иногда нисходить на землю, или держится на воздухѣ такъ близко, что человѣкъ можетъ усмотръть его. Всъ эти повърья о драконъ, которыя слышалъ и передалъ намъ въ своей лѣтописи Решидъ - уддинъ, доселѣ сохраняются между народомъ. Персидскій историкъ сообщаеть, что монголы очень боялись грома; страшились проливать на землю молоко, кумысъ или вино, чтобы громъ не разразился надъ вхъ жилищемъ или стадами; вбо у кочевыхъ народовъ произведенія скотоводства весьма уважаются, какъ дары божества, которое можетъ прогнѣваться, ежели люди будутъ попирать ногами эти дары. Такимъ образомъ драконъ почитался орудіемъ гнѣва небесъ и былъ уважаемъ наравнѣ съ другими второстепенными геніями. Неизвѣстно почему поколѣніе Урянханъ или Урянхайцевъ одно пользовалось, какъ видно изъ Решидъ-уддина, и нынѣ пользустся удивительной привиллегіей — a именно, Урянхайцы вѣрятъ, что громъ не можетъ поразить ихъ самихъ или ихъ стадо; они даже кричатъ, если начнется громъ, въ надеждѣ заставить умолкнуть дракона! Если бы Урянхайцы были греческимъ поколениемъ, то ихъ почли бы за потомковъ тѣхъ титановъ, которые возставали противъ громоноснаго отца

боговъ. По принятіи буддизма монголы именемъ лу стали называть индъйскихъ наговъ (змъй).

### Земля.

Выше было сказано, въ какомъ отношенів земля, какъ сила природы и божество, находится къ небу, по минологіи монголовъ. Они начали поклоняться богинѣ Этугенъ съ незапамятныхъ временъ, вѣроятно въ одно время какъ стали небу приписывать качества божества. По китайскимъ лѣтописямъ, Хунну и Тугю приносили жертвы землѣ. Изъ записокъ европейскихъ путешественниковъ видно, что ей воздавали божескія почести монголы во времена Чингисовой монархів в что они ее почитали однимъ изъ главнѣйшихъ божествъ. То, что объ этомъ сообщаетъ намъ Плано Карпини, Іоаннъ Мандевильскій и Марко-Поло, весьма неясно и запутанно. Первый, между прочими толками о вфръ татаръ, разсказываетъ, что они чрезъ чародѣевъ вопрошаютъ чертей и, получая отъ нихъ отвѣты, думаютъ, что это съ ними говорить Богь, «и сего Бога, продолжаеть Пл. Карпини, называють Итогою (Itoga, Ithoga), а Команы (турецкіе народы) Хамомъ, т. е. великимъ императоромъ». Этотъ Итога есть не что иное, какъ Итугэнъ, Этугэнъ или Этугэ — богиня земли у монголовъ, тѣмъ болѣе, что кромѣ ея не было у нихъ никакого божества, котораго название походило бы на Итогу у нашего путешественника. Но въ приведенныхъ выше словахъ странно то, что богъ Итога покомански назывался Хамомъ, т. е. шаманомъ, (а не великимъ императоромъ, какъ увѣряетъ Плано Карпини, смъшивая слова хамъ или камъ и ханъ). Путешественникъ, не зная ни монгольскаго, ни татарскаго языка, безпрестанно смѣшиваетъ тѣ слова, монгольскія или татарскія, которыхъ звуки сходны между собою. Подобное же обстоятельство и было причиною того, что у него богъ Итога зовется по турецки шаманомъ. Шамана монголы называютъ бугэ, шаманку удаганъ и идоганъ. Послѣднее названіе звучитъ такъ похоже на Итугэнъ (т. е. богиню земли), что Плано Карпини счелъ ихъ за одно и тоже; а когда ему сообщили, что идоганъ покомански называется хамъ, то онъ затвердилъ или записалъ, что монгольскій богъ Итога покомански называется Хамъ; ибо онъ вовсе не полагалъ, что хамъ означаетъ шамана, а не императора, и что между Итога (Этугэнъ) и идоганъ есть какая нибудь разница. По его словамъ, монголы боялись этого божества, почитали его и приносили ему жертвы.

Іоаннъ Мандевильскій также упоминаеть объ этомъ божествь: «хотя весь народъ (монгольскій) язычникъ, однако, говоритъ онъ, императоръ и вельможи почитаютъ всемогущаго бога и клянутся имъ, и называютъ его Ирога (Yroga, безъ сомнѣнія тоже, что Itoga у Плано Карпини), т. е. богомъ природы»<sup>1</sup>). У монголовъ не было миеологическаго лица, которое бы носило имя Ирога или подобное тому. По этому нѣтъ сомнѣнія, что путешественникъ здѣсь говоритъ объ Этугэнѣ; тѣмъ болѣе, что Dieu de la nature соотвѣтствуетъ почти слово въ слово монгольскому задыка, богъ свѣта, міра, природы, другому наз-ванію Этугэна. Авторъ несправедливо замѣчаетъ, 1 1 что хамъ и князья у монголовъ своими религіозными понятіями отличались отъ простаго народа; это увѣреніе путешественника не подтверждается никакимъ другимъ писателемъ. Могло быть, что аристократія монгольская не была столь суевѣрна, какъ чернь, что первая не столько боялась духовъ и шамановъ, какъ послѣдняя; но не болье того.

Іоаннъ Мандевильскій своего Ирогу, т. е. богиню земли считаетъ высочайшимъ божествомъ монголовъ, тогда какъ мы уже знаемъ, что выше ея было еще небо. Марко Поло также увѣряетъ, что главный предметъ почитанія монголовъ былъ Натигай (Natigai, можетъ быть испорченное Itoga), богъ земли<sup>2</sup>). Это показываетъ только то, что земля дѣйствительно была однимъ изъ главныхъ божествъ монголовъ. Ей приносили въ жертву молоко, кумысъ и чай; умоляли ее о плодородіи почвы и другихъ предметахъ, составляющихъ матеріальное счастіе человѣка. Главнымъ качествомъ богини Этугэнъ считается производительность, которая является въ ней отъ вліянія неба; поэтому ее почитали источникомъ сокровищъ и называли ее золотою Иногда, вмѣсто одной богини Этугенъ, насчитывали

<sup>1)</sup> См. у Бержерона: Voiage et Observations etc. p. 22

<sup>2)</sup> Voyage: L. I cp. LVIII, и L. III. cp. XLVII.

семьдесять семь — число совершенно произвольное и составленное по примѣру Д Д З девяноста девяти геніевъ неба.

Горы и ръки и прочія части земли или духи, которые ими владѣютъ, пользовались почитаніемъ монголовъ, вслѣдствіе боготворенія цѣлаго. Эти священныя мѣста у монголовъ могутъ быть раздѣлены на общія и частныя.

Подъ именемъ частныхъ надобно разумѣть такъ называемыя обо, которыя устраивало каждое поколѣніе въ своемъ владѣніи. Сооруженіе обо и жертвоприношеніе при нихъ дѣлались встарину довольно просто. Шаманъ объявлялъ, что духи, покровители околодка, избрали мѣстомъ своего пребыванія такой-то холмъ или гору. На этомъ мѣстѣ дѣлали небольшую насыпь изъ земли и каменьевъ съ нѣкоторыми обрядами, и обо было готово. Это были нѣкотораго рода храмы, гдѣ жители приносили свои жертвы богамъ своей страны. Обо дѣлали большею частью при дорогахъ для того, чтобы всякій проѣзжающій могъ положить на него какую нибудь вещь, напримѣръ: волосъ изъ гривы коня, какъ жертву богу, пребывающему въ обо, чтобы снискать его покровительство въ предстоящемъ путешествіи. Въ извѣстное время года жители дѣлали при обо торжественное жертвоприношеніе.

По принятіи буддизма обо сохранились подобно многимъ другимъ религіознымъ обычаямъ народа, хотя они и подверглись нѣкоторымъ измѣненіямъ. Распространеніе новыхъ религіозныхъ понятій не могло уничтожить жертвоприпошеній при обо, ибо это былъ родъ народныхъ праздниковъ, о которыхъ жители сожалѣли бы больше всего. Лучше казалось дать обо нѣкоторое буддійское значеніе, нежели допустить, чтобы народъ оставался при шаманскихъ обрядахъ. Въ слѣдствіе такого расчета, лама Ваджрадара Мэргэнъ Діянчи составилъ двѣ книжки: «обряды и молитвы, читаемыя при обо» и «о сооруженіи обо»<sup>1</sup>). Сочинитель

حجیدار ۲... حسد ۲ می می درسد ۲ می می می می درسد ۲ م ] ; поибщены въ 4-иъ томъ его сочиненій.

Digitized by Google

говорить, что есть одна старинная монгольская рукопись объ . обо, но что она уже не понятна для буддистовъ, и потому рѣшился онъ составить новый обрядникъ на основании этой рукописи. «Хотя составление такихъ книгъ, говоритъ авторъ, само по себѣ не только постыдно (ибо время ихъ уже прошло), даже непріятно для мудрыхъ; однако не возможно противиться желающимъ устроивать обо и пр.». Авторъ ничего не говоритъ о томъ, съ какими обрядами сопряженъ былъ этотъ обычай въ древности, только замѣчаетъ мимоходомъ, что онъ существуетъ съ древибищихъ временъ. Впрочемъ слѣдующія его слова показываютъ, что при шаманахъ надъ обо приносимы были кровавыя жертвы: «къ чему послужатъ, говоритъ онъ, тъ нечистыя и грѣшныя жертвоприношенія, кои состоять въ побіеніи безвредныхъ быковъ, барановъ и козловъ, подъ видомъ жертвъ, но собственно лишь для пированія и насыщенія парода; къ чему изъ нихъ<sup>1</sup>) сердце, лить ихъ кровь, развѣшивать ихъ сало кусками и обвивать (обо) полосами мокрой кожи?»

• Вотъ какъ должно быть устроено и освящено обо, по новымъ руководствамъ, составленнымъ Ваджрадарою.

Оно воздвигается, какъ мѣстопребываніе геніевъ и драконовъ земли и воды, которые покровительствуютъ жителямъ мѣста, и какъ мѣсто тѣхъ жертвоприношеній, которыя совершаются въ честь этихъ существъ.

Мѣсто для обо выбирается пріятное по своему положенію, величественное, возвышенное, гористое, обильное травами и водою.

На избранномъ возвышеніи отмѣряется кругъ извѣстной величины; тутъ изъ земли и каменьевъ дѣлаютъ насыпь, въ которую кладутъ вещи: панцырь, шлемъ, оружія и платья, всякія кушапья, посуду, шелковыя ткани и лекарственныя вещества; по бокамъ должны быть также разнаго рода украшенія; на насыпь садятъ деревья или ставятъ изображеніе птицы гаруды; или, согласно съ древними обычаями, втыкаютъ въ нее лукъ, стрѣлы, копье и мечъ. Обо должно состоять изъ многихъ такихъ слоевъ, и въ каждомъ слоѣ свои принадлежности и украшенія: изображенія множества звѣрей, птицъ; камни и листы, съ надписанными на нихъ молитвами. Вокругъ большой насыпи дѣ-

1) Туть кажется пропущено слово: вырывать. Ред.

2\*



лаются еще двѣнадцать малыхъ, такъ что всѣ тринадцать обо представляютъ весь міръ, какъ его изображаютъ буддисты, т. е.. средняя насыпь соотвѣтствуетъ горѣ Сумэру, а прочія малыя— 12-ти двипамъ или частямъ міра.

Что касается до освященія обо и обрядовъ, совершаемыхъ при этомъ случай, то они происходятъ со всёми принадлежностями буддійскаго богослуженія. Обрядникъ предписываеть читать такъ много молитвъ, и приносить столь разнообразныя жертвы, что описать ихъ трудно. Кровавыя жертвы запрещены, и вмѣсто нихъ употребляются плоды, молоко, вино, сыръ и т. п. Съ молитвами и жертвами велёно обращаться не къ однимъ , т. е. богамъ мѣстнымъ божествамъ, называемымъ Å обо, но къ геніямъ — всѣхъ странъ, за чѣмъ либо важныхъ для буддистовъ, каковы: Ма Ф гада, Будала, Удіяна, Шамбала, Гридракута, Тибеть вообще, и, наконець, всѣ страны монгольскія. Во время службы при обо дѣлаютъ рашіянъ, т. е. святую воду, которою окропляютъ стада.

Авторъ, наконецъ, изображаетъ важность обо, какъ сказано, по старинной рукописи (о которой упомянуто выше). Счастіе въ настоящей жизни, благоденствіе народа, умноженіе стадъ, увеличеніе богатствъ, удаленіе злыхъ духовъ, отвращеніе болѣзней вотъ благодѣтельныя слѣдствія обо и жертвоприношеній его геніямъ.

По окончаніи священныхъ обрядовъ при обо начинаются увеселенія: свачка, борьба и пиршество, согласно древнимъ обыкновеніямъ народа.

Общія священныя горы и рѣки монголовъ суть тѣ, которымъ воздаются почести не однимъ какимъ нибудь поколѣніемъ, но всѣми монгольскими племенами. Почтеніе къ этимъ горамъ и рѣкамъ возникло въ древнѣйшія времена и поддерживается воспоминаніями народа. Хотя племя монголовъ размножилось и разселилось по пространству всей нынѣшней Монголіи, все-таки оно не могло забыть священныя мѣста своего первобытнаго отечества. Такимъ образомъ почитаніе извѣстныхъ горъ и рѣкъ сохранилось у поколѣній, даже далеко отошедшихъ отъ нихъ, и сдѣлалось общимъ для всѣхъ монголовъ.

Одна рукопись предписываетъ дълать возліяніе изъ кумыса

слёдующимъ горамъ и рёкамъ: Бурханз-халдану ( Д Д Ц), знаменитой горё въ сёверной Монголіи; около этой (Д Д Ц), горы кочевали предки Чингисъ-хана; Гэнтэй-хану (З лежащей недалеко отъ предъидущей; Хангай-хану которая лежитъ также въ сѣверной Монголін; Мунэ-1 , кажется, въ юго-западной части Монхану и Дзэтку - хану (З графическое по **1**) и другимъ, ложение неrojin 🟹 1 гео которыхъ извъстно. Такую же честь вельно воздавать следующимъ рекамъ, которыя протекаютъ по сѣверной Монголіи: Селенгѣ, Онону, Кэрэлуну и другимъ, которыя неизвѣстны географически. Замѣчательно, что всѣ горы, которыя здѣсь упоминаются, носять эпитеть хана, т. е. царя горъ. Всѣ почти эти горы и рѣки находятся въ сѣверной Монголів или Халхѣ, гдѣ живутъ истинные представители монгольскаго народа. Въ самомъ делѣ, исторія показываеть, что эта часть средней Азіи была древнѣйшимъ отечествомъ и всегдашнимъ пріютомъ монголовъ; они переходили на югъ только при важныхъ политическихъ переворотахъ.

Изъ горъ и рѣкъ южной Монголіи только гора Мона-ханъ (вѣроятно та, которая выше названа Мунэ-ханъ) и Желтая ръка почитались священными. Въ сочиненіяхъ Ваджрадары помѣщены три небольшія книжки \*), относительно жертвоприношеній имъ. Сочинитель приписываетъ большое могущество генію горы Мона-ханъ и представляетъ его покровителемъ буддизма. Г. Шмидтъ полагаетъ, что около этой горы похороненъ Чингисъ-ханъ; можетъ быть подъ геніемъ ея надобно разумѣть духъ этого завоевателя.

Нѣкоторые изъ монголовъ молились Манихану Д, богу лѣсовъ и звѣриной ловли. Народныя повѣрья пред Д ставляютъ его человѣкомъ огромнаго роста. Онъ владѣетъ не только

3)

Digitized by Google

лёсами, но и животными, обитающими въ нихъ. Такимъ образомъ монголы всю землю оживили множествомъ геніевъ; во всякомъ предметѣ на землѣ они предполагали существованіе особаго духа. По словамъ одной молитвы, геніи находятся въ горахъ, водахъ, деревьяхъ, вѣтрѣ, камняхъ. Но изъ этого не надобно заключать, что вѣра древнихъ монголовъ заключалась въ фетишизмѣ; они не оказывали никакого почтенія къ предметамъ, въ которыхъ поселяли духовъ; обожать генія, владѣющаго предметомъ, и обожать самый предметъ не одно и то же.

### Огонь.

Почитаніе огня, свойственное многимъ народамъ древняго міра, началось въ средней Азіи въ отдаленной древности. Византійцы говорятъ, что алтайскіе турки (Тугю китайскихъ историковъ, смѣсь монгольскихъ и турецкихъ племенъ) боготворили огонь<sup>1</sup>). Земархъ, ѣздившій къ нимъ посломъ отъ византійскаго двора, долженъ былъ подвергнуться очищенію огнемъ. Извѣстно, что и монголы, въ средніе вѣка, строго соблюдали этотъ обычай.

Нѣтъ сомнѣнія, что боготвореніе огня перешло въ Монголію изъ Персіи. Оно сначала проникло оттуда къ турецкимъ племенамъ, которыя кочевали на сѣверовосточныхъ границахъ персидской монархіи<sup>3</sup>), и чрезъ посредство этихъ народовъ перешло къ монголамъ. Богиня огня у монголовъ носитъ турецкое названіе Ута или Ота д., т. е. огонь. Къ этому имени монголы прибавляютъ эпитетъ Галайхана, царицы огня (д. 1) "Э. – Э. –

Почтеніе къ огню у персовъ проистекало отъ основной идеи Зороастрова ученія. Они принимали нѣкоторый первоначальный огонь, который служилъ Ормузду средствомъ соединенія съ безграничнымъ временемъ, и изъ котораго этотъ богъ создалъ всѣ чистыя существа. Первоначальный огонь, по ученію Зендъ-Авесты, есть источникъ жизни и оживляетъ всѣ твари; онъ —

<sup>1)</sup> Memor. populorum etc., t. III, p. 70.

<sup>2)</sup> Говорять, киргизы и нынѣ приносять жертвы огню.

- 23 -

душа человѣка, источникъ его энергіи и душевныхъ способностей. Видимый огонь персы почитали какъ изображеніе невидимаго, первобытнаго огня; они считали его проявленіемъ духа и силы Бога п символомъ его, и вѣрили, что огонь имѣетъ силу доставлять человѣку знаніе будущаго, даръ слова, пищу, дѣтей <sup>1</sup>). Сверхъ того огопь, по своему происхожденію отъ божества, почитаемъ былъ персами источникомъ физической и нравственпой чистоты.

Эти понятія, перешедши въ Монголію, исказились значительно. У персовъ Изедъ - Адеръ (богъ огня) былъ богъ, а у монголовъ Утъ называется матерью ( , , слѣдовательно считалась богинею. Почтеніе къ огню у мон считалась богинею. Почтеніе къ огню у мон (~ головъ не могло имѣть такой важности, какъ у персовъ, потому что оно съ коренными религіозными понятіями монголовъ не было тёсно соединено, какъ въ Персіи. Богиня Утъ почиталась подательницею счастія и богатства, но отличительное свойство ея — чистота, могущество очищать, сообщать свою чистоту. Въ этомъ монголы сходятся съ персами. Въ качествѣ очистителя огонь считался иокровителемъ каждаго дома, а очагъ / З, \, гдѣ его разводятъ – какимъ-то святилищемъ. Домъ безъ (Д)огпя не можетъ быть достойнымъ жительства человѣка; ого нь, разведенный въ домѣ, очищаетъ его, какъ бы освящаетъ его. Такимъ образомъ богиня Утъ есть некотораго рода хозяйка дома: кто хочетъ вступить въ члены семейства, живущаго въ извѣстномъ домѣ, долженъ прежде поклониться ей, какъ бы прося у нея позволенія на это и норучая себя ея покровительству. Потому-то у монголовъ ссть обычай, что женихъ и невѣста въ день свадьбы совершають поклонение передъ огнемъ, приносять ему жертвы, что у нихъ заступаетъ мъсто вънчанія. Почитая огонь источникомъ и символомъ чистоты, монголы оказывали къ нему большое уваженіе, и старались держать его въ чистоть; они не бросали въ него вещества, отъ которыхъ происходитъ дурной запахъ, или которыя ослабляють его силу и блескъ; почитали грѣхомъ лить на него воду, плевать и т. д. И жертвы, огню приносимыя, должны усиливать пламя, какъ-то: вино, масло, жиръ. Кромъ того огню оказывали такое же почтеніе, какъ изображеніямъ



<sup>1)</sup> Зендъ-Авеста, т. І, стр. 147.

другихъ божествъ; запрещалось шагать черезъ него, замахиваться на него острымъ оружіемъ. Плано Карпини увѣряетъ, что монголы считали грѣхомъ рубить топоромъ что нибудь близь огня, вынимать ножемъ мясо изъ котла, подъ которымъ горитъ огонь, и втыкать ножъ въ него<sup>1</sup>). Многія болѣзни, особенно наружныя, и пожаръ почитались слѣдствіемъ гнѣва Утъ.

Къ огню, какъ къ очистителю, монголы прибѣгали очень часто. Способъ очищенія состоялъ въ томъ, что животное и вещь, которую надобно очищать, проводили или проносили между двухъ огней, или держали ее надъ костромъ, или окуривали. Случаевъ къ такому очищенію было очень много. Напримѣръ, если кто нибудь умретъ, то юрту, гдѣ лежалъ покойникъ, очищали огнемъ, и вещи, которыя тамъ находились, проносили между двухъ костровъ; если громомъ убьетъ животное или человѣка по близости юрты, тогда шаманъ съ особенными церемоніями очищаль ее огнемь<sup>2</sup>) и т. п. Извѣстно, что у монголовъ иноземные послы проходили между двумя огнями, если хотбли явиться къ хану, ибо полагали, что огонь отнимаетъ у человѣка возможность совершать что нибудь злое; а послы, какъ полагали тогда монголы, могли придти къ хану съ преступными намъреніями. Многіе изъ этихъ обычаевъ еще доселѣ сохраняются въ народѣ монгольскомъ.

Жертвы приносимы были огню ежедневно, каждый разъ, какъ хозяева дома начинали ёсть что нибудь. Сверхъ того торжественно дёлаемо было ему жертвоприношение въ годъ одинъ разъ. Но мы не знаемъ, какъ они происходили по шаманскому закону, потому что нигдё нётъ описания этого. Рукопись подъ заглавіемъ: «Книга о жертвоприношении богу огня» (упомянутая выше) содержитъ описание новаго обряда, составленнаго буддистами; въ ней такая смёсь стараго съ новымъ, шаманскаго съ буддійскимъ, что изъ нея трудно составить себѣ цонятие о древнемъ обрядё жертвоприношения огню.

Гораздо любопытиће другая рукопись «молитва огню», въ которой старое, подлинное рѣзко отличается отъ новаго, под-

<sup>1)</sup> Путешествіе къ татарамъ, стр. 89.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, гл. 3.

дѣльнаго. Она содержитъ въ себѣ молитву, которую читаютъ во время свадебъ, когда молодые поклоняются огню, въ юртѣ родителей жениха. Молитва или гимнъ этотъ не представляетъ никакого сходства съ тѣми, которыя въ Зендъ-Авестѣ обращены къ огню. Повторепіе одной и той же мысли на нѣсколько ладовъ, простота мыслей и выраженій доказываютъ, что она народное произведеніе. Молитва эта такъ оригинальна, что при первомъ чтеніи замѣчаемъ то, что буддисты къ ней прибавили. Привожу ее здѣсь, какъ образчикъ религіозной поэзіи монголовъ:

Матерь Утъ, царица огня, сотворенная изъ дерева ильма, растущаго на вершинахъ (горъ) Хангай-хана и Бурхату-хана! Ты, которая зародилась при отдѣленіи неба отъ земли, произошла отъ стопы матери Этугэнъ и создана царемъ тенгріевъ! Матерь Утъ, коей отецъ—твердая сталь; мать—кремень, предки—ильмовыя деревья; — которой блескъ достигаетъ до неба и проникаетъ сквозь землю! — Огонь, высѣченный небожителемъ (Чингисомъ) и разведенный царицею Улукэнъ (матерью Чингиса)! Богиня Утъ, которой приносимъ въ жертву желтое масло и бѣлаго барана, имѣющаго желтую голову! — у которой бодрый сынъ, прекрасная невѣстка и стройная дочь! Тебѣ, матерь Утъ, всегда взирающая вверхъ, приносимъ въ жертву вино чашами и жиръ пригоршнями! Даруй благополучіе царевичу (жениху) и царевнѣ (невѣстѣ) и всему народу! Поклоняемся!

Это только начало молитвы; далѣе повторяются тѣ же восклицанія, съ небольшими перемѣнами.

Надобно полагать, что не одни Хормусда и Уть перешли изъ Ирана къ предѣламъ Гоби. При лучшемъ знакомствѣ съ шаманствомъ монголовъ найдется въ немъ, можетъ быть, много сходнаго съ ученіемъ Зороастра. Такъ напримѣръ, монголы вмѣстѣ съ Ормуздомъ должны были познакомиться и съ Ариманомъ, извѣстнымъ уже между турецкими племенами подъ именемъ Шайтана, въ которомъ узнаемъ шетанъ (обманщикъ, лукавый), эпитетъ бога зла, употребляемый въ Зендъ-Авестѣ. Нынѣ этимъ именемъ магометанские татары называютъ дьявола, а языческие — злыхъ духовъ. Между тѣмъ въ монгольской миеологіи нельзя отыскать Аримана или божества похожаго на него. Можетъ быть, онъ извѣстенъ у монголовъ подъ именемъ Эрликъ-хана, бога смерти.



#### Тенгри или второстепенные боги.

Слово *тенири* въ общирномъ смыслѣ означало (у древнихъ монголовъ) небо, и вообще всякое божество; въ тѣсномъ смыслѣ оно было нарицательнымъ именемъ тѣхъ божествъ, въ которыхъ народъ олицетворилъ небесныя явленія или способности и страсти человѣческой души. Тенгри вѣчны, духовны и обитаютъ на небѣ. Къ этому же разряду боговъ надобно отнести злыхъ духовъ.

Подробное описаніе всёхъ тенгріевъ составило бы очень любопытную статью, потому что въ ней всё страсти народа явились бы въ лицахъ. Но я принужденъ ограничиться упоминаніемъ только главныхъ геніевъ.

Для человѣка, который ведеть кочевую жизнь, подверженную всѣмъ опасностямъ со стороны людей, звѣрей и самой природы, мужество есть важнѣйшая добродѣтель, безъ которой номаду нельзя обойтись, потому что опъ принужденъ воевать то съ людьми, то съ животными; онъ предоставленъ самъ себѣ, у него нѣтъ ни крѣпкихъ стѣнъ, ни особеннаго, постояннаго войска, подъ прикрытіемъ которыхъ могъ бы онъ жить спокойно. Поэтому легко понять, отъ чего богз храбрости занимаетъ почетное мѣсто на монгольскомъ Олимпѣ. Всѣхъ разборовъ, называетъ его хранителемъ царей, онгономъ (покровителемъ) простолюдиновъ, главою храбрыхъ и источникомъ сокровищъ богатыхъ<sup>1</sup>).

Авторъ гимна изображаетъ его начальникомъ небесныхъ войскъ, вооруженнымъ мечемъ и столь сильнымъ, что опъ скалы превращаетъ въ равнины. Этотъ Богатуръ Тенгри вселяетъ мужество въ воиновъ, но не участвуетъ въ войнѣ.

Во время походовъ монголы молились другому божеству, а именно Дайчинъ-тенгри ( В богу вовтелю). Они иногда приносили ему въ жертву В плѣнныхъ людей, какъ видно изъ одной поэмы<sup>2</sup>). Побѣду приписывали третьему божеству

<sup>1)</sup> Книга о молитвѣ и жертвоприношеніи и пр.

<sup>2)</sup> На казмыцкомъ языкѣ, подъ заглавіемъ: Исторія Обуши - Хонгъ-Тайчжи монгольскаго.

Кисаганъ-тенгри Е В. Покровительствуемый имъ воинъ, по словамъ рукопи Е В. Покровительствуемый имъ воинъ, по см <sup>1</sup>), «убивасть непріятеля, снимаеть съ него окровавленное платье, вѣшаетъ его на сѣдло, по правую сторону своего коня, а непріятельскаго коня ведетъ за собою съ лѣвой стороны (въ знакъ побѣды надъ владѣтелемъ лошади). На пути Кисаганъ-тенгри не оставляетъ побѣдителя, коню его не даетъ спотыкаться, въ опасныхъ мѣстахъ бережетъ воина, въ тѣсныхъ мѣстахъ доставляетъ ему свободный проѣздъ».

Эти три тенгри изображають собою одну изъ главныхъ стихій жизни монгола — войну; другая стихія ея — скотоводство. Слѣдовательно и богъ этого промысла долженъ быть почитаемъ столько же, сколько воинственные тенгри, о которыхъ сейчасъ говорено. Богъ, покровитель стадъ и имуществъ, назывался Дзаячачи, который является въ двухъ видахъ.

I. Дзолъ-дзаялачи, т. е. Счастіе-Дзаягачи. Хотя онъ въ самомъ дълѣ почитается виновникомъ счастія, однако между нимъ и фортуною древнихъ есть большая разница: фортуна благопріятствуетъ человіку случайно, по прихоти, и рідкому не изміняеть; напротивъ Дзаягачи не оставляетъ своего кліента до тѣхъ поръ, нока того не велитъ правосудіе неба: онъ богъ счастія разумнаго, а не случайнаго, слѣпаго, какъ фортуна. Слѣдовательно, Дзаягачи есть разумная, чистая, девственная природа человѣка, котораго она всегда старается отвлечь отъ всего дурнаго, противнаго природѣ; котораго защищаетъ отъ покушеній злыхъ людей и духовъ. Это заключение подтверждается тьмъ, что, по мнѣнію китайскихъ философовъ, человѣческая природа сама по себѣ добра и не содержитъ въ себѣ сѣмянъ зла, которое прилѣпляется къ ней со временемъ, въ слѣдствіе внѣшнихъ причинъ. Нравственно-философское вѣрованіе китайцевъ легко могло быть олицетворено монголами, не столь положительными и образованными, какъ послѣдователи Кунъ-дзы; а самое понятіе о первоначальномъ совершенствѣ человѣческой природы могло въ равной степени принадлежать обоимъ народамъ, потому что основанія ихъ религіозныхъ вѣрованій одни и тѣ же. Дзаягачи, какъ богъ счастія, печется не только о здоровьи своего лю-

<sup>1)</sup> Книга о молитвѣ и жертвоприношении и пр.

бимца, но и о матеріальномъ его благосостояній, онъ не только защищаеть его оть опасностей, и удаляеть оть всего дурнаго, но и хранить его стада и имущество. Поэтому-то къ нему обращались съ молитвою: «прошу счастія у Дзаягачи-тенгри, который выкалываеть глаза и перешибаеть спинной хребеть моему злодѣю....который опускаеть пальцы въ молоко и бросаеть аркань въ стадо мое» <sup>1</sup>).

Дзолъ-дзаягачи былъ въ большомъ уважения у народа; изображение его, равно какъ и Эмэгэльджи, находилось въ каждой юртѣ, гдѣ ежедневно ему приносили небольшия жертвы.

II. Другой видъ Дзаягачи называется Эмэгэльджи-дзаягачи, которая считалась богинею дѣтей, ихъ здоровья и счастія.

Выше было упомянуто о *девяти-тенгри;* они обыкновенно называются *аха дэгу йисунъ сулдэ тэнгри*, «девять тенгри — покровителей, родныхъ братьевъ». Характеристическій эпитеть ихъ сулдэ (покровитель) выражаетъ все ихъ значеніе; стоитъ только объяснить смыслъ этого сулдэ, чтобы понять что такое Девять Тенгри. Монголы приписываютъ особѣ царя нѣчто божественное, какое-то особенное могущество, которое невидимо хра-

1) Древность этой молитвы и прочихъ, находящихся въ рукописи «Книга о молитвѣ и жертвоприношеніи и т. д.», доказывается лѣтописью (см. выше) Санангъ-Сэцэна. У него одинъ монгольскій князь (Багатуръ-Хонгъ-тайчжи) упрекаетъ калмыцкаго предводителя Эсэлбэйнъ-Кя въ томъ, что этотъ своею рукою вынулъ мясо изъ котла княжескаго, что почиталось грѣхомъ. Разсерженный князь не хочетъ однако прямо называть виновнаго хищникомъ или воромъ; но чтобы выразиться получше, повторяетъ слова изъ приведенной выше молитвы, какъ общеизвѣстное выраженіе: «ты вынулъ своей рукою мясо изъ моего котла, какъ бы запуская пальцы (какъ говорится) въ молоко и бросая аркакъ ез стадо». Вотъ тексты для сличенія:

| Молитва:  | 王男 | ·\$    | voreind | المحمح ال | Variar   | ы.<br>В. | لمتنحتنا ل | nezilinzo | и т. д.   |
|-----------|----|--------|---------|-----------|----------|----------|------------|-----------|-----------|
| Лѣтопись: | 王式 | neraid | لمحتصا  | 旯         | متمدند ل | لمحصار   |            | ま         | и пр. *). |

Если Баторъ-Хунъ Тайчжи говорилъ это въ 1574 г., то молитва эта извъстна была еще задолго до этого времени.

<sup>\*)</sup> Geschichte d.Ost.-Mong. S. 218.

нить его подданныхъ, и это качество его называется сулдэ. Такъ говорится «эдзэнз хан-у сулдэ бэрз бидэ мэнду» мы здоровы подъ сулдэ государя, sous les auspices du roi. Небо править міромъ, какъ царь, и имѣетъ свое сулдэ; оно-то олицетворено въ Девяти Тенгри. Сулдэ царя есть отблескъ небеснаго сулдэ, девяти геніевъ. Чингисъ-ханъ желалъ представить въ своемъ лицѣ Хормусду, царя неба, какъ мы уже видѣли; у него было девять урлуковъ (воеводъ), вмѣсто девяти геніевъ, а знамя его, состоявшее изъ девяти бунчуговъ, называлось сулдэ. Впрочемъ можетъ быть и прежде его монгольские ханы подражали небу, ибо многіе восточные народы представляли царя своего видимымъ образомъ, намѣстникомъ Бога; персскіе цари подражали Ормузду, въ организаціи своего государства; у индусовъ, по закону Ману, въ особъ Раджи соединяются качества восьми божествъ, хранителей міра (Локапаласъ). Кромѣ того, Девять Тенгри, суть, можетъ быть, не что иное, какъ семь Амгуспандовъ у персіянъ, отъ которыхъ монголы заимствовали ихъ вытесть съ Хормусдою; а изъ 7 они могли сделать 9, потому что послёднее число у нихъ почиталось священнымъ. Сулдэ-тенгри, по своему характеру — по назначенію всегда покровительствовать, - сходны также съ Амгуспандами, которые подъ начальствомъ Ормузда борятся съ Ариманомъ и защищаютъ твари отъ послѣдняго. Сулдэ-тенгри изображаются воинственными, какъ бы имъ предстояла борьба съ кѣмъ нибудь: въ видѣ всадниковъ, одътыхъ въ латы, вооруженныхъ мечами и копьями; на головахъ у нихъ шлемы; въ одной рукѣ каждаго изъ нихъ нагайка, въ другой флагъ; ихъ сопровождаютъ соколь, левъ, барсъ, медвѣдь и собака 1). Этихъ геніевъ не должно смѣ-ШИВАТЬ СЪ ДЗАЯГАЧИ: ИХЪ ЧИСЛО-ДЕВЯТЬ —- НЕИЗМЪННО И ОНИ ЗАщищаютъ отъ бѣдъ всѣхъ смертныхъ, а дзаягачи бываетъ свой у всякаго человѣка.

1) Изображеніе Суддэ-тенгри взято изъ IV т. сочинен. Мэргэнъ-Діянчи; онъ составнить книгу о жертвоприношеніяхъ этимъ геніямъ: І Я Я І І Г пр. не такъ любопытную, какъ об'вщаетъ заглавіе. З В

| Здѣсь умалчиваю о множествѣ тенгри, которые извѣстны<br>только по именамъ. Таковы: Ј З 1 З 3 В 2 В |             |      |      |      |     |        |     |          |     |       |     |     |      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|------|------|------|-----|--------|-----|----------|-----|-------|-----|-----|------|
| тольк                                                                                              | <b>о по</b> | имен | амъ. | Тако | вы: | لملك   | またい |          | まろ  | まっても  | まろい | 1   | ようろい |
| رحستن                                                                                              | まろい         | B74  | まろい  |      | よろい | ーこうのもの | よろろ | مدکسر ۵۰ | よろ. | オレリンク | まろい | ИТ. | д.   |

Злые духи — считались врагами людей, добрыхъ геніевъ и даже самого неба. Изъ нихъ зам'єчательны:

Элье 我, которые являются въ видѣ птицы того же имени и предвѣ ~ щаютъ своимъ явленіемъ несчастіе.

Ада длетаютъ по воздуху, пугаютъ человѣка, распрострапяютъ болѣзни и внушаютъ бѣшеныя страсги.

Албинг 1, любять обманывать людей, бродять по степямь, около доро 2 гъ, зажигають ложные огни (блудлицій огонь). Путникъ, обманутый видомъ огня, ёдетъ къ нему и сбивается съ пути.

Кулчинг (P), безобразные духи, являются въ видѣ привидѣній стра (P) щать человѣка и т. п.

#### Онгоны.

Поклоненіе предкамъ принадлежитъ къ числу повѣрій, находимыхъ у многихъ древнихъ народовъ. Я уже говорилъ, что источникъ его заключается въмысли о безсмертіи души. Младенчествующій человѣкъ, который могъ имѣть только предчувствіе, а не ясное понятіе о будущей жизни, въ разныхъ странахъ неодинаково представлялъ ее себѣ. Кромѣ различныхъ мнѣній о состояпіи человѣческой души послѣ смерти, мысль о безсмертіи души обнаруживается у всѣхъ народовъ въ обрядахъ, соблюдаемыхъ послѣ смерти человѣка, каковы: похороны, поминки и другіе обычаи, въ которыхъ также видна горесть человѣка, неохотно разстающагося съ умершимъ. Отъ одного изъ такихъ обычаевъ, если вѣрить преданію, началось въ средней Азіи поклоненіе предкамъ. «Когда умиралъ у кого нибудь любимый человѣкъ, то его сыновья, дочери, старшіе и младшіе братья, сдѣлавъ фигуру на подобіе покойнаго<sup>1</sup>), хранили ее въ своихъ домахъ: они почи-

<sup>1)</sup> Обычай дёлать изображеніе умершаго человёка, до сихъ поръ существуеть у самоёдовъ. См. путешествіе Бёлявскаго.

тали ее, ставили передъ ней первое блюдо, цёловали ее и поклонялись ей, говоря: «это изображение такого нашего (любимца)». Абулгази, котораго слова приведены здѣсь, заключаетъ: «это обыкновеніе мало по малу распространилось, и, наконецъ, явилось идолопоклонство». Это преданіе, которое Рубруквисъ слышалъ изъ устъ народа, находится, по словамъ г. профессора Каземъбека, у одного арабскаго историка. Подъ тѣмъ, что Абулгази въ разсказѣ своемъ называетъ идолопоклонствомъ, надобно разумѣть не все шаманство, но только поклоненіе предкамъ, возникшее въ отдаленной древности у монголовъ и китайцевъ. У послёднихъ оно начинается со времени основанія монархіи ихъ. Конфуцій считалъ весьма важною обязанностію — совершать поклонение передъ предками и ставить предъ ними кушанья: о доброд втельныхъ государяхъ Ву-ванъ и Чеу-гунъ, говоритъ онъ, что они «служили своимъ умершимъ предкамъ, какъ бы живымъ». У кочевыхъ народовъ средней Азіи поклоненіе предкамъ началось также очень рано: его встр'вчаемъ у нихъ еще до Р. Х.<sup>1</sup>). Исторія свид'єтельствуеть, что разныя династів, влад вшія Монголіей до Чингисъ-хана, почти всѣ соблюдали этотъ обрядъ. Монгольская дипастія сохраняла его весьма строго. Плано Карпини говорить, что татары дѣлали поклоненіе Чингису<sup>2</sup>). Хубилай, потомокъ сего завоевателя, воцарился на китайскомъ престолѣ и въ 1263 г. выстроилъ въ Пекинѣ храмъ въ честь своихъ предковъ. Изъ этихъ фактовъ видно, что оба народа, монголы и китайцы — издревле почитали своихъ предковъ; но очень трудно рѣшить: заимствовали ли первые въ этомъ случаѣ что нибудь у послѣднихъ. Хотя у китайцевъ почтеніе къ предкамъ **ЛОГИЧЕСКИ ВЫВОДИТСЯ ИЗЪ СЫНОВНЕЙ ПОЧТИТЕЛЬНОСТИ, СОСТАВЛЯЮЩЕЙ** у нихъ основу добродѣтелей, тѣмъ не менѣе этотъ обычай могъ родиться у самихъ монголовъ, какъ разсказываетъ Абулгази. Сверхъ того обычай приносить жертвы предкамъ существовалъ при началѣ династіи Хунну: въ ту пору номадъ гордился своими грубыми нравами, и не желалъ ничего заимствовать отъ осидлыхъ китайцевъ. Наконецъ прибавимъ къ этому, что почитаніе



<sup>1)</sup> Дегинь: Hist. génér. des Huns etc., t. I. S. p. p. 26.

<sup>2)</sup> Путеш., стр. 85.

предковъ находимъ у многихъ южныхъ и западныхъ народовъ, которые ни одной миеологической идеи не приняли отъ жителей Срединнаго государства.

Первоначальное простое почтеніе къ предкамъ подверглось искаженію и породило онгонову. Такъ называють монголы души умершихъ людей, сдѣлавшіяся предметомъ уваженія или страха народнаго. Въ самыя древнія времена каждое семейство оказывало почтеніе однимъ только своимъ покойникамъ, имѣло, можетъ быть, ихъ изображенія, какъ свидѣтельствуетъ Абулгази, ставило предъ ними пищу и питье. Это было простое уважение къ умершему, какое было и теперь есть у китайцевъ; тогда члены семейства не приписывали душѣ своего покойника никакого вліянія на живыхъ. Но монголы съ теченіемъ времени стали вѣрить, что душа умершаго человѣка дѣйствуетъ во вредъ или пользу живыхъ, и изъ нихъ народъ создалъ новый родъ боговъ --- онгоново. Такимъ образомъ исчезло простое уважение къ тѣнямъ предковъ, а мѣсто его заступило служеніе добрымъ и злымъ онгонамъ, душамъ людей чуждыхъ, непринадлежащихъ къ семейству поклонника. Чья душа сдѣлалась онгономъ — это опредѣлялъ шаманъ, ибо не всякій могъ сдѣлаться онгономъ; а тотъ только могъ имъ быть, кто прославился въ этомъ мірѣ добрымъ или злымъ; люди, оказавшіе большую пользу народу, д'блаются онгонами добрыми; а злодъи — злыми.

Въ этомъ дѣленіи душъ на два рода проглядываетъ уже нѣкоторое понятіе о будущемъ возмездіи за дѣла. По мнѣнію монголовъ, души добрыхъ людей живутъ спокойно на томъ свѣтѣ; напротивъ, души людей злобныхъ остаются на срединѣ , т. е. они не могутъ переселиться въ тотъ свѣтъ и остают , т. е. они не могутъ переселиться въ тотъ свѣтъ и остают , т. е. они не могутъ переселиться въ тотъ свѣтъ и остают , т. е. они не могутъ переселиться въ тотъ свѣтъ и остают , т. е. они не могутъ переселиться въ тотъ свѣтъ и остают , т. е. они не могутъ переселиться въ тотъ свѣтъ и остают , т. е. они не могутъ переселиться въ тотъ свѣтъ и остают , т. е. они не могутъ переселиться въ тотъ свѣтъ и остают , т. е. они не могутъ переселиться въ тотъ свѣтъ и остают жду этимъ и тѣмъ мірами: это наказаніе за ихъ грѣхи. Злые онгоны блуждаютъ на поверхности земли и, по старой привычкѣ, вредятъ человѣку. Они вселяются въ человѣка, производятъ въ немъ болѣзни, истребляютъ дѣтей. Шаманъ узнаетъ, какой именно онгонъ причиняетъ страданіе и изгоняетъ его изъ человѣка и его жилища. Всѣхъ чаще онгонами дѣлаются души памановъ.

Смотря по мѣстамъ и поколѣніямъ, онгоновъ такъ много, что невозможно опредѣлить ихъ число: ибо каждый околотокъ имбеть своихъ онгоновъ: есть однако и признанные всёми монголами. Между ними зам'вчательно семейство Борджигинова, т. е. ханскій родъ, изъ котораго произошель Чингисъ и большая часть нынёшнихъ монгольскихъ владётелей. Народъ считалъ души всѣхъ членовъ этого огромнаго семейства добрыми онгонами и молился имъ наравић съ тенгріями. Молитва, обращенная къ нимъ, намекаетъ на многочисленность борджигиновъ, сдёлавшихся ханами и онгонами при всёхъ горахъ и пригоркахъ 1). Могущественнѣйшимъ изъ нихъ былъ Чингисъ, который и въ могилѣ не пересталъ быть покровителемъ и судьей своихъ потомковъ. Его престолъ не могъ быть занятъ ни кімъ изъ его потомковъ, безъ невидимаго дозволенія на это императора, т. е. Чингиса. Читая лѣтопись Санангъ-Сэцэна, видимъ, что поклонение предъ гробомъ завоевателя какъ бы заступило у монгольскихъ хановъ обрядъ коронованія и восшествія на престолъ<sup>2</sup>). Каждый вступающій на престоль пріфэжаль къ восьми бѣлымъ юртамъ «найманъ цаганъ кгэръ», приносилъ жертву тѣни знаменитаго своего предка и совершалъ поклоненіе. Кто дерзалъ не признавать замогильную власть Чингиса, того онъ наказывалъ немедленно. Тогонъ, сынъ Эсена, калмыцкаго владѣтеля, убійствомъ проложилъ себѣ путь къ монгольскому престолу, съ небреженіемъ отозвался о Чингись и мечемъ изрубиль его священныя юрты. Не смотря на совѣты монголовъ, онъ не хотѣлъ просить прощенія у Чингиса; непокорный Тогонъ не успѣлъ отойти отъ гроба завоевателя, какъ кровь хлынула изъ его носа и онъ — палъ мертвый. Такъ разсказываетъ Санангъ-Сэцэнъ, по словамъ котораго народъ гибель Тогона приписалъ гнѣву императора<sup>8</sup>).

Между монголами еще и теперь сохраняется почтеніе къ умершимъ владѣтелямъ. Китайскій императоръ, по политическимъ видамъ, поддерживаетъ его законами. Послѣ смерти знатныхъ монгольскихъ владѣтелей, богдо-ханъ посылаетъ отъ себя чиновника, который приноситъ жертву предъ могилою князя и даже говоритъ къ умершему рѣчь, нарочно сочиненную предварительно<sup>4</sup>).

<sup>1)</sup> Книга о молитвахъ и жертвоприношеніяхъ.

<sup>2)</sup> Geschichte der Ost-Mong. S. 146, 152, 170, 184, 186, 192.

<sup>3)</sup> Ibidem 150.

<sup>4)</sup> Липовцова: Уложеніе китайской палаты внъшнихъ сношеній.

#### Шаманы.

Происхожденіе шамановъ, жрецовъ шаманской вѣры, относится къ глубокой древности. Первое достовѣрное извѣстіе о существованіи ихъ у средне-азійскихъ народовъ сообщаютъ намъ китайскія лѣтописи въ началь VI вѣка по Р. Х. во время жужанскаго хана Чеуну<sup>1</sup>). Но начало шамановъ относится къ гораздо древнѣйшей порѣ. Много было толковъ о происхожденіи ихъ и значеніи слова шаманъ. Уже Фишеръ приводитъ нѣсколько мнѣній объ этомъ<sup>2</sup>): одни думали, что оно означаетъ воздыхающаю и стенящаю; другіе говорили, что оно означаетъ воздыхающаю и стенящаю; другіе говорили, что оно означаетъ человѣка безъ страстей—и всѣ эти толкованія дѣлаемы были на языкахъ народовъ, неизвѣстныхъ въ Сибири, живущихъ весьма далеко отъ нея. Наконецъ, ученые, по привычкѣ все выводить изъ Индіи, начали въ ней отыскивать древнее отечество шамановъ.

Извѣстно, что буддійскіе отшельники въ Индіи назывались по санскритски шраманасз (аскеты); греки, въроятно, слъдуя произношенію какого нибудь мъстнаго индійскаго наръчія, называли шрамановъ Саманеями. Сходство словъ шраманъ и шаманъ такъ обмануло оріенталистовъ, между прочими и Ф. Шлегеля, что они безъ всякихъ соображений стали шамановъ выводить отъ шрамановъ. По ихъ миѣнію, шраманы, среди грубыхъ жителей средней Азіи, изъ отшельниковъ превратились въ шамановъ Но спрашивается: отъ чего будизмъ, который послѣ эпохи Чингисъ-хана такъ глубоко укоренился въ Монголіи, не могъ тамъ утвердиться въ древности? Отъ чего онъ не устоялъ тогда противъ грубости кочевыхъ народовъ, которую побѣдилъ въ посл'єдствія? Почему онъ не оставилъ въ народной в фр монголовъ никакихъ слѣдовъ по себѣ? При томъ же странно предполагать, чтобы буддійскіе пропов'єдники могли забыть все свое и сдѣлаться шаманами, - чтобы они забыли свои священныя книги, свои обряды и одъяние. Призывание духовъ, бъснованіе шамана и его нарядъ не имѣютъ ничего общаго съ буддизмомъ. Любопытно было бы знать, какими доводами Шоттъ,

2) Сибирская исторія стр. 37.

<sup>1)</sup> Suppl. à la Bibl. Oriént., p. 39.

германскій оріенталисть, доказываеть тождество шрамановь съ шаманами. Онъ, говорять, написаль цёлую диссертацію объ этомъ. Впрочемъ и до него многіе находили какое-то небывалое сходство между буддизмомъ и шаманствомъ. Вотъ, что говоритъ Фишеръ<sup>1</sup>) о ламайской вёрё: «Сія вёра не можетъ однакожъ хвалиться никакою особенною древностію. Она составлена изъ древняго шаманскаго суевёрія и изъ христіанской вёры. Изъ шаманской удержала она Фо и переселеніе душъ. Отъ христіанъ, а именно отъ несторіанъ, приняла, какъ кажется, обряды, одежды и другія наружныя украшенія». Г. Степановъ называетъ Шакьямуни, основателя буддизма, шаманомъ, не знаю почему. Георги увёряетъ, что шаманскій законъ есть корень браминскаго, ламайскаго и другихъ языческихъ толковъ.

Если шаманы не индійскіе шраманы, то гдѣ искать начало и значение этого загадочнаго слова? Оно ничто иное какъ маньджурское самань, которое у нѣкоторыхъ тунгузскихъ племенъ въ Сибири произносится, въроятно, шаманъ. Въ словаряхъ вездъ переводять его помонгольски **Р**, т. е. шаманъ. Отецъ Іакиноъ говорить также, что слово шаманъ есть маньджурское самань, но не объясняетъ его этимологически<sup>2</sup>). Самань происходить отъ корня сам, къ которому относятся нъсколько словъ мань джурскихъ и монгольскихъ; таковы: маньдж. сам-арамби, мѣшать жидкость, монг. сам-оромой, мѣшать жидкость, возмутить; оттуда: бултыхаться, плавать, биться; сам-агу — безпорядочный, распутный, возмутившійся, бунтовщикъ, маньдж. сам-дамби, иляшу. Значение этихъ словъ вообще выражаетъ безпокойное, возмущенное состояние, следовательно самана означаеть человека взволнованнаго, изступленнаго, восторженнаго, какими действительно являются шаманы. Русскіе, вѣроятно, взяли это слово у тунгузовъ, живущихъ въ енисейской и иркутской губерніяхъ; ибо у другихъ сибирскихъ народовъ это слово не извѣстно, -- а каждый изъ нихъ имѣетъ свои слова для означенія шамановъ: тарыбг (у самовдовъ), тадыбг (у остяковъ), камг (у татаръ), бё или бугэ (у бурятъ) и др.

И такъ происхожденіе шамановъ надобно искать не въ Индіи

<sup>1)</sup> Сибир. ист., стр. 39.

<sup>2) «</sup>Китай», стр. 316.

или другихъ южныхъ странахъ, но въ средней Азіи, гдѣ возникло и самое шаманство.

У всёхъ народовъ являлись люди, отличные отъ прочихъ мечтательностію, особенною наклонностію къ мистическому и чудесному, пламеннымъ воображеніемъ и знаніемъ нѣкоторыхъ силъ природы. Они дѣлаются мудрецами, волхвами, знахарями, смотря потому, чёмъ удобнёе дёйствовать на умы народа. Въ этомъ классѣ людей получили свое начало шаманы, которые, какъ выражается о. Іакиноъ, соединяютъ въ себѣ качества жреца, врача и волхва. Бѣлявскій, который хорошо описаль шаманство остяковъ, такъ думаетъ о происхождени шамановъ<sup>1</sup>). Волхвы, жрецы и имъ подобные люди у образованныхъ народовъ пользуются положительными знаніями въ наукахъ для поддержанія своего вліянія на народъ; но шаманъ, — хотя бы онъ и чувствовалъ призваніе къ чему-то, но не имѣлъ средствъ, которыми бы могъ действовать на своихъ дикихъ и кочевыхъ единоземцевъ; увлекаемый безпокойнымъ нравомъ, онъ прибѣгалъ къ обману, который легко ему удавался при легковѣріи и невѣжествѣ народа. Стараясь привлечь къ себѣ вниманіе его, эти выродки, какъ ихъ называетъ Бълявскій, должны были приписывать себѣ качества, предъ которыми чернь болѣе всего благоговьеть, — власть надъ духами, способность сообщаться съ богами, потому что положительныхъ средствъ дѣйствовать на нее они не знали. Такимъ образомъ пріобрѣтя уваженіе и довѣріе народа, они уже смѣлѣе стали дѣйствовать, переходя отъ одного обмана къ другому. Нъкоторые изъ шамановъ должны были дойти до того, что сами начинали върить тому, чъмъ хотъли сначала обманывать другихъ, какъ случается со многими мечтателями и обманщиками. Выдумка или мечта одного шамана дѣлалась истиною для того, который слѣдовалъ за нимъ и т. д. Что нѣкогда шаманами были люди особеннаго настроенія духа, какъ бы вдохновенные, а не простые обманщики — это доказывается тёмъ, что и нынѣ шаманы бываютъ истинные и ложные. Послѣдніе суть тѣ изъ нихъ, которые принимаютъ на себя званіе шамана для выгодъ своихъ безъ особенныхъ качествъ къ тому.

<sup>1)</sup> Побздка къ Ледовитому морю, стр. 111.

Между бурятами случалось, что некоторые, послё тщетныхъ попытокъ сдѣлаться шаманомъ, должны были отказаться отъ своего намъренія: ибо они не могли приводить себя въ шаманское вдохновеніе. Напротивъ, истинный шаманъ не самъ выбираетъ себѣ это званіе, а его принуждаетъ къ тому природное влеченіе, призваніе; въ такомъ человѣкѣ съ малыхъ еще лѣтъ замѣчается какое-то тревожное, раздражительное расположеніе духа. «Онъ чувствуетъ грусть, отчуждение отъ родства, наполняетъ родительскій домъ стенаніями и воплями» 1). Онъ самъ и его ближніе всѣ видятъ тутъ дѣйствіе сверхъестественной силы. Убѣжденный въ этомъ, онъ принимаетъ званіе шамана, будучи самъ обманутъ на счетъ себя, и едва-ли всегда съ цёлью обманываетъ другихъ. Сдѣлавшись шаманомъ, онъ посвящается въ тайны искусства действовать на умы народа, изучаетъ слабую его сторону, и для своихъ выгодъ не хочетъ открыть глаза толпѣ. При томъ онъ такъ усвоиваетъ себѣ суевѣрныя понятія и частыми упражненіями въ шаманствованіи до того разстранваетъ свой организмъ, что самъ убѣждается въ томъ, чему можетъ быть не вѣрилъ прежде<sup>2</sup>).

Какъ посвящаются шаманы, чему ихъ учатъ наставники шаманы же — это ихъ тайна, которой они не сообщаютъ профанамъ. Только извѣстно, что предъ принятіемъ своего званія они подвергались нѣкотораго рода испытанію. Говорятъ даже, что у бурятъ шаманы въ это время соблюдаютъ постъ.

Относительно своихъ обязанностей шаманъ является жрецомъ, врачемъ и волхвомъ или гадателемъ. Онъ способенъ исправлять всѣ эти должности потому, что имѣетъ способность сноситься съ богами. Онъ жереца, потому что знаетъ волю боговъ, опредѣляетъ, чего желаютъ они отъ человѣка и совершаетъ жертвоприношенiе, какъ знатокъ обрядовъ и молитвъ. Степановъ несправедливо говоритъ, что «шаманы не отправляютъ священныхъ дѣйствій, не приносятъ мольбы, не посредничаютъ между человѣкомъ и божествомъ». Изъ описанія Бѣлявскаго и другихъ путешественниковъ можно видѣть, что у сибирскихъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Енисейская губернія, ч. II, стр. 59.

<sup>2)</sup> Cf. Pallas: Reise, t. III, p. 59.

народовъ они отправляютъ обязанность жертвоприносителя. Что касается до монголовъ, то исторически извѣстно, что у нихъ жертвы, хотя не всѣ, приносили шаманы. «По монгольскому обычаю, говоритъ китайская лѣтопись, обрядъ жертвоприношенія состоялъ въ томъ, что убивъ скотину и дѣлая возліяніе изъ кобыльяго молока, заставляли шамана молиться <sup>1</sup>)». Джуліани говоритъ о бурятскихъ шаманахъ, что они суть распорядители жертвъ<sup>3</sup>). Жертвоприношенія у монголовъ были постоянныя и случайныя.

Первыя происходили по случаю праздниковъ, которыхъ, по словамъ Георги, три у всѣхъ шаманскихъ народовъ: весенній, лютній и осенній.

Достовѣрно извѣстно, что монголы праздновали первый и послёдній изъ этихъ праздниковъ, съ весьма древнихъ временъ. Во время династіи Хунну, еще задолго до Р. Х. народъ собирался ежегодно (въ 5-ю луну, по кит. календарю) для жертвоприношеній предкамъ, небу, землѣ и духамъ 8). Это тотъ самый праздникъ, о которомъ упоминаетъ Рубруквисъ<sup>4</sup>), потому что время, показанное имъ, приходится въ 5-ую луну китайцевъ. Онъ пишетъ, что монголы 9 мая ежегодно собирали кобылицъ изъ своихъ стадъ, чтобы носвятить ихъ богамъ, разливали кумысъ по землѣ и дѣлали большой праздникъ. Этотъ же праздникъ и нынѣ исправляется калмыками и языческими татарами, и называется у нихъ урусъ-сара, мѣсяцъ урусъ; у другихъ татаръ ему соотвѣтствуетъ сабанъ. Урусъ есть праздникъ обновленія природы и наступленія той поры въ году, когда земля одѣвается зеленью, когда стада приносять номаду новый приплодъ и обильное молоко; по этому и жертвы, которыя въ это время благодарный народъ приноситъ богамъ своимъ, состоитъ изъ молока, кумыса, пива и травъ. Въто же время ввѣряетъ свои стада покровительству божествъ, посвящая имъ животныхъ, преимущественно лошадей. Для этого монголы собирали кобылъ и привязывали ихъ къ веревкѣ, протянутой между двумя столбами; одинъ чело-

<sup>1)</sup> Тунъ-дзянь-ганьму маньдж. І т., 1261 г., стр. 21.

<sup>2)</sup> Библіотека для чтенія, т. VII, 1834.

<sup>3)</sup> Voyage en Tartarie, chap. XL, 11.

<sup>4)</sup> Voyage. Liv. I. Chap. LXV.

вѣкъ садился верхомъ на кобылу, другой на жеребца и послѣдній объѣзжалъ кругомъ собранное стадо, а первый, взявъ въ руки сосудъ съ кумысомъ, обливалъ имъ животныхъ; къ гривѣ посвященной лошади привязывали красный лоскутъ матеріи. Разумѣется, все это дѣлалось по прочтеніи шаманомъ приличныхъ молитвъ.

Осенній праздникъ у монголовъ надобно считать столь же древнимъ, какъ весенній. При династіи Хунну жители средней Азіи ежегодно осенью приносили жертвы богамъ полей и плодородія, какъ свидѣтельствуютъ китайскіе историки. Изъ путешественниковъ среднихъ вѣковъ, Марко Поло упоминаетъ объ этомъ праздникѣ<sup>1</sup>). Хубилай-ханъ, по словамъ этого путешественника, ежегодно, въ какой-то странѣ Монголіи, приносилъ въ жертву кумысъ, прося боговъ продолжить здоровье и жизнь его и его жевъ и дѣтей. Для приготовленія кумыса доили бѣлыхъ кобылъ, потому что монголы уважали этотъ цвѣтъ. Марко Поло увѣряетъ, что этотъ обрядъ совершался 28 августа, и что опъ существуетъ у монголовъ съ незапамятныхъ временъ.

Осенній праздникъ у монголовъ называется цаганъ-сара 🕄 ), бѣлый мѣсяцъ (такъ обыкновенно переводятъ это название), съ котораго въ древности начинался новый годъ между монголами. Буряты, слёдующіе шаманству, до сихъ поръ сохраняютъ древнее времясчисленіе и начинаютъ годъ съ осени; безъ сомнѣнія, нѣкогда у монголовъ было также. потому что до сихъ поръ они первый мѣсяцъ новаго года и самый праздникъ называютъ цаганъ-сара, хотя нынѣ это у нихъ бываетъ въ концѣ зимы, а не осенью. Новый годъ перенесенъ съ сентября на январь, въроятно при Хубилаъ, который перенималъ всъ китайские обычаи и учреждения; а въ Китав съ древнайшихъ временъ годъ начинался въ концѣ зимы. Этотъ мудрый ханъ, желаяя угодить и монголамъ и китайцамъ, встрѣчалъ новый годъ по обычаямъ того и другаго народа; онъ фздилъ въ Монголію, чтобы тамъ приносить жертвы (28 августа, какъ сказано выше) и, вѣроятно, присутствовалъ при народныхъ увеселеніяхъ; между тѣмъ у него ежегодно, при пекинскомъ дворѣ, происходило вели-

1) Voyage. Liv. I. Chap. LXV.

Digitized by Google

колѣпное празднество, по случаю наступленія новаго года по китайскому календарю; вѣроятно и монголы, которые тогда жили въ Китаћ, слћдовали китайскому времясчисленію. Долговременное владычество монголовъ надъ Китаемъ, принятіе ими буддизма и другія обстоятельства были причиною, что цаганъ-сара навсегда перенесенъ былъ къ концу зимы. Что касается до самаго названія этого праздника, то его толкують различно. Марко Поло, сообщая описаніе праздника новаго года, происходившаго при Хубилаевомъ дворѣ, увѣряетъ, что въ это время всѣ одѣвались въ бълое, отъ чего и праздникъ называется la fête des blancs <sup>1</sup>). Можеть быть Хубилаю угодно было завести такой обычай при своемъ дворѣ, но въ степи онъ никогда не могъ существовать, потому что монголы рѣдко носили платье бѣлаго цвѣта, и еще рѣже употребляли на одъяніе что нибудь другое, кромъ кожи. Название цаганъ-сара можно объяснить гораздо проще. Монголы, подобно всёмъ кочевымъ народамъ, мёсяцамъ своимъ давали имена, сообразныя съ перемѣнами природы, или означали именемъ того произведенія, которое въ извѣстную пору доставляло скотоводство, или которое они преимущественно употребляли въ извѣстный мѣсяцъ. Такъ іюнь у бурятъ называется мѣсяцемъ травы, августъ мѣсяцемъ молока. Цаганъ-сара слѣдовалъ за августомъ, какъ должно заключить изъ словъ Марко Поло, что ежегодное жертвоприношение происходило 28 августа; въроятно, это было первое число слёдующаго иёсяца, которымъ начинался новый годъ и который назывался цаганъ-сара, т. е. творожныма мѣсяцемъ, такъ какъ предъидущій (августъ) назывался молочныма<sup>2</sup>). Въ самомъ дѣлѣ, монголы и буряты осенью больше ѣдятъ творогъ, приготовленный лѣтомъ, потому что молока въ это время становится мало. И такъ цаганъ-сара значитъ творожный мѣсяцъ, и въ древности онъ соотвѣтствовалъ сентябрю. Во время этого праздника шаманы приносили въ жертву богамъ лошадей,



<sup>1)</sup> Voyage. Liv. II. Chap. XV.

<sup>2)</sup> Творогъ помонгольски называется цана Ц, а прилагательное отъ него будетъ цаная (творожный); бълый также нимая цаная въ послѣднемъ, болѣе извѣстномъ , цы называютъ новый годъ монголовъ бѣлымъ мѣсяцемъ. И монголы сами ошибаются такимъ же образомъ.

рогатый скотъ, овецъ, и козъ; изъ мяса ихъ дѣлалось пиршество для всего народа, сопровождаемое скачкою, борьбою и виномъ. Такими же увеселеніями оканчивался и урусъ-сара.

Случайныхъ жертвоприношеній было весьма много. Важнѣйтіе поводы къ тому были:

1) Начатіе какого либо предпріятія. Жертву приносили тому божеству, которое считали покровителемъ человѣка или противникомъ его въ предстоящемъ дѣлѣ.

2) Бользни. Шаманъ объявлялъ, какой богъ или злой духъ виною болёзни, и чего онъ требуетъ отъ человёка. Большею частію божество соглашается, вмёсто души больного, взять какое нибудь животное извёстной шерсти. Когда шаману приведутъ назначенное животное, то онъ разными обрядами и кривляніями переводитъ демона изъ своего тёла въ животное, а въ себя предварительно переселяетъ духа изъ больнаго. Потомъ животное колютъ, мясо съёдаютъ все на томъ мёстё, гдё совершилось жертвоприношеніе, а кожу вёшаютъ на деревѣ.

3) Падежъ скота, частые набъги волковъ на стада, вообще упадокъ благосостоянія. Шаманъ узнаетъ причины всему этому, и объявляетъ средства противъ несчастія. Средства эти почти всегда состояли въ жертвоприношеніи, столь выгодномъ для шамановъ.

4) Возліяніе небу, по случаю грозы, по случаю перваго грома весною, приношеніе обо и т. д.

Къ обязанностямъ шамана, какъ жреца, относится очищеніе огнемъ и жертвоприношеніе богинѣ Утъ.

Шаманъ, какъ человѣкъ знающій волю боговъ и умѣющій прогонять злыхъ духовъ, является врачемъ; но не надобно думать, чтобы онъ для излеченія больнаго употреблялъ медицинскія средства; напротивъ того, онъ даже ихъ не любитъ. Чтобы подать помощь больному, шаманъ предписываетъ принести жертву какому нибудь богу или объявляетъ, что въ больномъ находится духъ, котораго надобно изгнать.

Для послѣдней цѣли онъ вызываетъ духа, или, какъ говорятъ монголы, (бугэлэмуй) шаманствуєть.

Этотъ странный обрядъ описанъ почти всѣми путешественниками, которые когда либо посѣщали Сибирь. Изъ словъ ихъ

£

можно заключить, что шаманы у всёхъ сибирскихъ народовъ совершаютъ этотъ обрядъ одинаково. Готовясь къ нему, чародѣй надъваетъ свой служебный нарядъ, который также у всъхъ народовъ имбетъ большое сходство. Онъ состоитъ изъ кафтана, увѣшаннаго различными бляхами и погремушками, и изъ шляпки или шлема (оргой), сдћланнаго изъ кусковъ желћза и шелковыхъ матерій. Потомъ беретъ въ руки бубенъ (кэцэ) и, ударяя въ него изрѣдка, читаетъ молитвы, сидя на полу. Удары въ бубенъ учащаются съ каждымъ разомъ, и шаманъ болѣе и болѣе одушевляется, лице его принимаетъ дикое, удивленное выраженіе, какъ будто ему является духъ. Увеличивающееся изступленіе увлекаетъ шамана: онъ встаетъ, оставляетъ бубенъ, начинаетъ плясать, прыгать, кружиться, биться, произнося заклинанія и испуская ужасные вопли такъ, что пѣна выступаетъ изъ рта. Туть присутствующіе схватывають его и стараются удержать, употребляя на это большія усилія потому, что сила шамана въ это время бываетъ чрезвычайна. Наконецъ успокоившись, онъ начинаеть дёлать фокусы, велить проколоть себѣ животь мечемъ, выкалываетъ себѣ глазъ, извергаетъ изъ рта разныя вещи и т. п. Надобно отдать справедливость шаманамъ въ томъ, что они весьма искусно дѣлаютъ свои штуки, которымъ дивятся даже европейцы. Все бѣснованіе шамана, по его увѣренію, происходить оть того, что духъ изъ тѣла больнаго переходить къ шаману, и паціентъ отъ того выздоравливаетъ. Иногда случается, что шаманъ не можетъ прійти въ изступленіе; тогда всѣ присутствующіе стараются воодушевить его: кричать, поють пѣсни, хлопаютъ въ ладоши. Этотъ обычай называють монголы тогоху. Кромѣ того шаманы лечатъ нашептываніемъ, наговорами и пр.

Третье качество шамана — даръ пророчества, который ему даетъ большую силу. Способность къ пророчеству онъ получаетъ со времени посвященія въ свое званіе. Онъ предсказываетъ просто, или по гаданью. Изъ способовъ гаданія ихъ замѣчательно гаданіе по лопаткѣ: они жгутъ баранью лопатку и по трещинамъ, которыя происходятъ на ней отъ огня, предсказываютъ будущее; гадаютъ они также по полету стрѣлъ и т. п.

Жертвоприношение и вызывание духовъ и другие обряды происходили въ домахъ, потому что храмовъ не было у монголовъ; но у нѣкоторыхъ народовъ есть особыя мѣста для моленія, какъ у чувашъ керемети.

Образъ моленія у монголовъ во времена шаманства состоялъ въ томъ, что они складывали большой, указательный и средній палецъ, прикладывали ихъ ко лбу, и наклоняли голову. Нынѣ калмыки дѣлаютъ это въ знакъ почтительнаго привѣтствія предъ князьями. Вліяніе шамановъ на народъ было чрезвычайно велико; никто не могъ не върить шаману, чего бы онъ не говорилъ: ибо шаману приписывали могущество дѣлать добро и зло людямъ чрезъ сношение съ богами и духами. Изъ біографіи одного знаменитаго ламы<sup>1</sup>) видно, что, по мнѣнію народа, шаманы владѣютъ силою производить бурю, дожди, громъ и молнію; то же самое объ нихъ разсказываетъ Марко Поло съ большою наивностію<sup>2</sup>). Не только черный народъ, но и ханы имѣли неограниченное довѣріе къ шаманамъ. Они часто прибѣгали къ нимъ, желая узнать: будеть ли успѣхъ въ чемъ либо, напр. въ походѣ. Увѣренность всёхъ въ сверхъестественномъ могуществѣ шамана была такъ велика, что по митию народа, онъ непремтино долженъ былъ вылечить больнаго. Если послёдній умираль, то думали, что чародѣй не хотѣлъ возвратить ему здоровье. Мусульманскіе историки разсказываютъ, что подобное подозрѣніе было причиною кровавой вражды между двумя покольніями: монголами и татарами.

### Паденіе шаманства.

Начало шаманства теряется въ мракѣ древности; впрочемъ исторія свидѣтельствуетъ о существованіи его у монголовъ еще задолго до Р. Х. Но, сообщая первыя извѣстія объ этой религіи, китайскія лѣтописи въ то же почти время извѣщаютъ о появленіи въ средней Азіи другой вѣры, которой шаманство должно было уступить власть надъ умами. Такимъ образомъ исторія его должна состоять изъ повѣствованія объ его упадкѣ и торжествѣ новыхъ идей.

Было время, когда шаманство владычествовало надъ встми



<sup>1)</sup> Нэйджи-тойна.

<sup>2)</sup> Voyage Liv. I, chap. LXV.

народами, обитавшими отъ Волги до восточнаго океана, отъ сѣверныхъ предѣловъ Тибета и береговъ Сейхуна до полуночныхъ странъ. Но религіи, возникшія въ южныхъ странахъ Азіи, начали его тёснить уже рано. Первою изъ нихъ былъ буддизиъ. Индійскіе проповѣдники задолго до христіанской эры перешли Гималай и распространились по берегамъ Оксуса, въ нынѣшнемъ восточномъ Туркестанѣ и Китаѣ. Въ послѣдней изъ сихъ странъ буддизмъ какъ бы покорился характеру ея жителей и оставался внутри Великой стѣны, не выступая къ предѣламъ Гоби. Изъ восточнаго Туркестана новая вѣра сдѣлала гораздо болѣе успѣховъ, нежели изъ Срединнаго царства. Буддизмъ введенъ былъ въ степи впервые оффиціально Тобо-ханомъ изъ династіи Тугю, подъ конецъ VI въка. Такимъ образомъ шаманство стало ослабъвать въ западныхъ частяхъ Монголів, куда еще раньше проникло и христіанство, если вѣрить византійцамъ. Съ паденіемъ дома Тугю усилились ойхоры, которые также содбиствовали успёху буддизма, утвердившагося около того же времени въ Тибеть, откуда онъ впослёдствія нанесъ рёшительный ударъ шаманству. Такимъ образомъ оно уступило мѣсто новымъ вѣрованіямъ, когда возникъ исламъ. Успѣхи магометанъ противъ шаманства были такъ велики, что они, чрезъ несколько столетій после своей эры. обратили въ свою вѣру множество турецкихъ племенъ на западѣ отъ Монголіп. Кромѣ того нѣкоторыя монгольскія поколѣнія основали въ сѣверномъ Китаѣ царства, и оказывали покровительство индійской въръ. Наконецъ, начались завоеванія Чингиса и его преемниковъ; они рѣшительно дали преимущество буддизму предъ всёми другими религіями. Впрочемъ, кажется, при монгольской династии Юань, буддизмъ имѣлъ успѣхи больше при дворѣ пекинскомъ и между знатью, нежели между монгольскимъ народомъ, который еще не оставилъ шаманства. Иначе трудно объяснить совершенное уничтожение буддизма въ Монголии послѣ изгнанія монгольской династіи изъ Китая. Въ самомъ дѣлѣ, какъ бы бѣдственно ни было положеніе Монголіи при преемникахъ Тогонъ-Тимура, послё того какъ этотъ императоръ бѣжалъ изъ Пекина, все-таки невѣроятно, чтобы народъ, единственно по причинѣ безпорядка въ правленіи и другихъ бѣдствій, могъ забыть религію, если онъ ее исповѣдывалъ дѣйствительно. Упадокъ же

буддизма при ханскомъ дворѣ въ эту эпоху между прочимъ объясняется тѣмъ, что ханы смотрѣли на ламъ, какъ на виновниковъ паденія своей династіи: ибо китайцы приписываютъ, по ненависти къ буддизму, паденіе монгольской династіи чрезмѣрному усиленію ламъ при дворѣ императоровъ.

Какъ бы то ни было, послѣ Тогонъ-Тимура шаманство опять взяло перевѣсъ надъ буддизмомъ, а послѣдній какъ бы преданъ былъ забвенію, но не надолго. Какъ скоро монголы сосредоточили свои силы подъ властію Даянъ-хапа, буддизмъ опять явился между монголами, которые навсегда отказались тогда отъ шамановъ. Изъ среды народа вышли отличные проповѣдники новой вѣры и истребители старой. Между ними замѣчательны *Нэйджитойнъ* и Дзая-бандида.

Первый всю жизнь (род. 1593, ум. 1680 года) ходилъ по Монголів, истребляя шаманство <sup>1</sup>). Почти въ одно время съ нимъ Лзая-бандида стремился къ той же цѣли въ Джунгаріи между калмыками. Первый старался уничтожить силу шамановъ своей простотою, добродѣтелями и простымъ нравоученіемъ; второй, человѣкъ весьма ученый, занимался проповѣдью религіи по порученію далай-ламы и банченъ-эрдэни и, кажется, для всёхъ усиёховъ употреблялъ въ пользу свое вліяніе на владѣтелей калмыцкихъ. По его желанію изданъ былъ законъ: «если кто будетъ поклоняться онгонамъ (изображеніямъ шаманскихъ боговъ), то сжечь онгоновъ, а съ самого виновника взять лошадь и овцу; если кто заставить шамана или шаманку совершать службу, съ того взять лошадь, а шамана или шаманку обкуривать эловоніями»<sup>2</sup>). Такимъ образомъ шаманство стараніемъ Нэйджи-тойна, Дзаябандиды и многихъ другихъ ламъ въ Монголіи истреблено было въ XVII столѣтіи. Оно сохранилось у монголовъ, подвластныхъ Россів, до начала нашего столѣтія, когда ургинскій хутукту уничтожиль его однимъ посланіемъ къ народу. Изъ монгольскихъ племенъ теперь придерживаются шаманства большая часть бурять; многіе изъ нихъ и изъ тунгусовъ уже приняли буддизиъ, а другіе христіанство.



<sup>1)</sup> См. его біографію.

<sup>2)</sup> См. біографію его на калм. языкѣ.

На западѣ шаманство также истреблялось дѣятельно. Потомки Чингисовы въ Золотой и Синей ордахъ приняли исламъ, который, при помощи чингисидовъ, перешелъ въ киргизскія и астраханскія степи и уничтожиль шаманство у сибирскихь татарь. Наконецъ Россія, съ своей стороны, также подвизалась на этомъ поприщѣ и до сихъ поръ продолжаетъ распространять христіанство между финскими, турецкими и другими племенами. Такимъ образомъ шаманство, уступая побѣдоносному шествію трехъ вѣръ, уклонялось на сѣверъ, въ пустыни Сибири. Больше всѣхъ сдѣлалъ буддизмъ. Причина этого заключается, кромѣ превосходства буддизма въ нравственномъ и другихъ отношеніяхъ, еще въ уступчивости буддійскихъ проповѣдниковъ, въ ихъ снисходительности къ мѣстнымъ народнымъ привычкамъ. Также много содействовали успехамъ буддизма политическія событія, покровительство властей, и, наконецъ, познанія ламъ. Они замѣняли народу шамановъ во всѣхъ отношеніяхъ: ибо они были и суть не только жрецы, но и врачи, астрономы и астрологи. Слѣдовательно, при кроткихъ правилахъ буддизма, народъ легко могъ забыть шамановъ.

Теперь шаманство, въ разныхъ видахъ, существуетъ у многихъ чувашъ, черемисъ, вотяковъ, вогуличей, остяковъ, самокъдовъ, у нѣкоторыхъ сибирскихъ татаръ, тунгусовъ и прочихъ народовъ Сибири, на островахъ Восточнаго океана и, наконецъ, у маньджуровъ. Для окончательнаго уничтоженія шаманства, остается еще много сдѣлать: оно исчезнетъ еще не скоро, будучя защищаемо суровою природою отъ предиріимчивости образованныхъ народовъ.



# ПАЙЗЕ,

#### или

## МЕТАЛЛИЧЕСКІЯ ДОЩЕЧКИ СЪ ПОВЕЛЪ-НІЯМИ МОНГОЛЬСКИХЪ ХАНОВЪ.

(Записки Археологическ. Общества т. II, стр. 72.)

Изученіе въ Европѣ исторіи монголовъ и ея памятниковъ быстро подвинулось впередъ съ тѣхъ поръ, какъ оріенталисты принялись за монгольскій языкъ. Благодаря трудолюбію ученыхъ, Европа познакомилась въ переводѣ съ произведеніями потомковъ Чингиса. Кромѣ лѣтописи Санангъ-Сэцэна, переведенной и изданной покойнымъ академикомъ Шмидтомъ<sup>1</sup>), трудолюбивый Абель-Ремюза̀ обнародовалъ два письма на монгольскомъ языкѣ хановъ Олджайту и Аргуна, писанныхъ къ французскому королю Филиппу прекрасному<sup>2</sup>). Между тѣмъ привезли въ Петербургъ



Geschichte der Ost-Mongolen und ihres Fürstenhauses, verfasst von Ssanang Ssetzen Chung-taïdshi der Ordus; aus dem Mongolischen übersetzt und mit dem Originaltexte, nebst Anmerkungen, Erläuterungen und Citaten aus anderen unedirten Originalwerken herausgegeben von Is. Jac. Schmidt. St. Petersburg. 1829.—Observations sur l'Histoire des Mongols orientaux de Sanang-Setzen, par M. Abel-Rémusat, въ Nouveau Journal Asiatique, seconde série 1832, tome VIII et XI.

<sup>2)</sup> Mémoire sur les rélations politiques des princes chrétiens avec les empereurs mongols, par M. Abel-Rémusat, Paris, 1824. — Philologisch-kritische Zugabe zu den von Hrn. Abel-Rémusat bekannt gemachten, in den königlich französischen Archiven befindlichen, zwei mongolischen Original-Briefen der Könige von Persien, Argun und Öldshaitu an Philipp den Schönen; von Is. Jac. Schmidt. St. Petersburg, 1824. II. C.

гранитную плиту съ надписью, найденную среди развалинъ, близь береговъ Онона. Любопытство оріенталистовъ возбуждено было особенно именемъ Чингисъ-хана, которымъ начинается надпись; она, по толкованію Шмидта, значитъ: «отъ Чингисъ-хана, когда онъ, покоривъ сартагольскій народъ, воротился и положилъ конецъ враждѣ отъ прежнихъ временъ всѣхъ монгольскихъ народовъ, всѣмъ тремъ стамъ тридцати пяти Elje (демонамъ)... въ знакъ изгнанія» <sup>1</sup>).

• Но по ближайшемъ разсмотрѣній надписи на самомъ камнѣ, который нынѣ находится въ сѣняхъ Азіятскаго музеума Императорской Академіи Наукъ, можно зам'єтить, что чтеніе и переводъ не такъ вѣрны, какъ думалъ покойный монголистъ<sup>2</sup>). Эти памятники писаны такъ называемыми уйгурскими буквами, т. е. нынѣшними монгольскими. Онѣ извѣстны въ исторіи подъ именемъуйгурскихъпотому, что взяты были монголами отъ племени Уйгуръ (турецкаго или монгольскаго), и употреблялись ими даже задолго до Чингисъ-хана, если вѣрить одному преданію, сообщаемому мусульманскими историками. Гораздо позже явились у монголовъ письмена четвероугольныя или квадратныя. Хубилайханъ, внукъ Чингиса, основатель монгольской династіи въ Китаъ, повелёль ученому тибетскому ламё, по имени Пакба, составить для монголовъ новыя буквы. Поводомъ къ такому нововведенію было, кромѣ династической гордости, которая хотѣла, чтобы монголы писали собственными буквами, и несовершенство уйгурской азбуки. Хубилай, какъ поклонникъ конфуціевой мудрости и поборникъ буддизма, желалъ, чтобы китайскія и буддійскія книги были переведены на родной его языкъ; но немногочисленными буквами уйгуровъ невозможно было передать звуки индійскіе,



<sup>1)</sup> Bericht über eine Inschrift aus der ältesten Zeit der Mongolen-Herrschaft, von I. J. Schmidt, въ Mémoires de l'Acad. Imp. des' Sciences de St. Pétersbourg, VI série, Sciences politiques, etc., tome H (1833). П. С.

<sup>2)</sup> Извѣстно, что еще до привезенія въ Петербургъ плиты съ Чингисовой надписью, сдѣланъ былъ въ Сибири переводъ ея, не понравившійся монголисту-академику. Г. Шмидтъ разобралъ переводъ съ большею запальчивостію, нежели справедливостію, несправедливо приписавъ его о. Іакиноу. Возникшая по этому поводу полемика перепечатана была въ Отечеств. Запискахъ 1839, т. VII, подъ заглавіемъ: «Процессъ о монгольской надписи на памятникѣ Чингисъ-хана». П. С.

тибетскіе и китайскіе, которые неизбѣжно должны были попасть въ переводъ. Пакба взялъ за основаніе новой азбуки тибетскую, придалъ буквамъ ея четвероугольныя формы, отъ чего произошло и названіе *дорбэлчжина*, «четвероугольныхъ» или «квадратныхъ»; онѣ были обнародованы въ 1269 году, но не смотря на особое повелѣніе Хубилая, не вошли въ народное употребленіе. Оріенталисты долго не знали самой азбуки, потому что памятниковъ ея осталось мало, да и тѣ сдѣлались намъ извѣстны весьма недавно. Въ 1839 г. германскій филологъ Кононъ фонъ-деръ-Габеленцъ издалъ отысканный имъ въ одномъ китайскомъ сборникѣ ярлыкъ Буянту-хана, одпого изъ китайскихъ чингисидовъ. Это была тарханная грамота, данная этимъ ханомъ въ 1314 году нѣкоторымъ буддійскимъ монастырямъ въ Китаѣ, писанная по монгольски квадратными буквами<sup>1</sup>).

Около того же времени, на другомъ концѣ свѣта, въ столицѣ Китая, открываль и изучаль ть же памятники члень нашей миссія, архимандрить Аввакумь Честный. По просьбѣ китайцевь, которые не могли разобрать древнюю грамоту, вырѣзанную на ками въ городъ Бао-динъ-фу, почтенный архимандритъ началъ трудиться надъ нею, и руководясь сходствомъ ея буквъ съ тибетскими, прочелъ ее. Оказалось, что это была грамота, данная одною ханьшей буддійскимъ монастырямъ. При разысканіяхъ по этому случаю, о. Аввакумъ нашелъ въ одномъ китайскомъ археологическомъ сборникѣ и ярлыкъ Буянту-хана. Третій памятникъ квадратныхъ письменъ есть похвальный отзывъ о книгѣ Джунъ-юнъ, написанный на китайскомъ языкѣ, но монгольскими буквами. Присоединивъ еще легенды на монетахъ китайскихъ чингисидовъ, мы исчислимъ всѣ памятники четвероугольныхъ письменъ, какіе были доселѣ извѣстны. Но недавно открылся новый любопытный памятникъ ихъ.

Въ 1846 г. купецъ Ананьинъ нашелъ въ минусинскомъ округѣ енисейской губерніи серебряную дощечку съ монгольскою надписью четвероугольными вызолоченными буквами. Она состояла изъ слѣдующихъ четырехъ строкъ:

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes, Bd. II, S. 1 - 21: Versuch über eine alte mongolische Inschrift. II. C.

Тэгри-инъ кучунъ-дург Мöнкэ

> Хаанъ нэрэ хутуктай болтогай. Кэнъ улу буширэку, алдаху, укуку.

О. Аввакумъ, которому пришлось разбирать и эту квадратную надпись, перевелъ ее такъ: «Силою неба, имя Мункэ-хана да будетъ свято! Кто не уважитъ, (тотъ) погибнетъ, умретъ».

Съ перваго взгляда переводъ этотъ казался совершенно върнымъ, потому что не противоръчилъ ни грамматикъ, ни правиламъ письменности монголовъ. Но при дальнъйшемъ объяснении надинси возникло не малое затрудненіе: Монкэ-ханъ, котораго имя упоминается въ надписи, былъ предшественникъ Хубилая и умеръ въ 1259 году, десятью годами ранѣе обнародованія квадратныхъ письменъ. Какъ могло случиться, что повелѣніе, принадлежащее этому хану, написано буквами, которыхъ при немъ не было? Г. Григорьевъ, издавая надпись и переводъ о. Аввакума съ своими примѣчаніями, объяснилъ дѣло такимъ образомъ: хотя китайцы и монголы и говорять, что квадратныя буквы изобрѣтены Пакбою, однако слово «изобрѣтеніе» въ устахъ восточныхъ народовъ не имбетъ такого строгаго значенія, какъ у европейцевъ; о Пакбѣ могли сказать, что онъ «изобрѣлъ» азбуку, хотя бы заслуга въэтомъ случат ограничивалась однимъ примтненіемъ ея къ монгольскому языку, взявъ ее готовую у кого нибудь; такъ и слѣдуетъ полагать, по мнѣнію г. Григорьева: Пакба взялъ ту самую азбуку, которая въ 1036 году была составлена тангутскимъ государемъ Юань-хао для его подданныхъ; по сосѣдству и частымъ сношеніямъ, тангутская азбука могла быть въ ходу и между монголами, и слѣдовательно наша надпись, безъ нарушенія исторической истины, можеть и должна быть отнесена ко времени Монкэ-хапа: она писана тангутскими буквами, до передѣлки ихъ Пакбою<sup>1</sup>).

Монгольская надпись временъ Монкэ-хана, найденная въ восточной Сибири. Чтеніе и переводъ архимандрита Аввакума, бывшаго начальника рсссійской духовной миссіи въ Пекинѣ. Издана, съ присовокупленіемъ изслѣдованія о письменахъ у монголовъ, В. В. Григорьевымъ, бывшимъ профессо-

Вскорѣ академикъ Шмидтъ объявилъ переводъ о. Аввакума и примѣчанія Григорьева неправильными по двумъ главнымъ причинамъ: во-первыхъ потому, что слово монкэ въ надписи не есть собственное имя хана, а простой эпитетъ къ слову *тэнгри* (небо) и значитъ «вѣчный», и во-вторыхъ потому, что основанныя на чтеніи о. Аввакума предположенія объ употребленіи монголами тангутскихъ письменъ не имѣютъ основанія <sup>1</sup>).

Въ самомъ дѣлѣ, большая часть писемъ и грамматъ чингисидовъ, которыя дошли до насъ въ подлинникахъ и переводахъ, начинаются фразою: Мёнкэ тегріинз кучунз-дурз, «силою вѣчнаго неба». Но въ нашей надписи слово Монко вынесено на красную строку, какъ будто оно собственное имя владътельнаго лица, потому что это одна изъ важибищихъ дипломатическихъ формъ у китайцевъ и монголовъ, и это-то всего болѣе и склонило г. Григорьева принять монкэ за собственное имя; въ добавокъ къ тому, имя это стоитъ между двумя строками нѣсколько выше, такъ что приходится позади слова тэнири, и впереди хаанъ, и слѣдовательно должно быть отнесено къ послѣднему. Шмидтъ увѣрялъ, что оно поставлено между строками для симметріи и за недостаткомъ мѣста, — объясненіе, котораго недостаточность доказалъ Григорьевъ въ своемъ отвѣтѣ<sup>2</sup>). Возраженіе Шмидта заключалось преимущественно въ этихъ двухъ пунктахъ, не касаясь другаго главнаго вопроса: точно ли тангутская азбука употреблялась у монголовъ? Правда, онъ предложилъ еще нѣкоторыя поправки въ переводѣ о. Аввакума, а отъ иныхъ потомъ и самъ отказался.

Между тѣмъ ко мнѣнію Григорьева присоединилъ свой авторитетъ патріархъ нашихъ синологовъ, о. Іакиноъ<sup>8</sup>). Въ изданной

1.

ромъ восточныхъ языковъ и проч. (Отпечатано изъ Журнала Министерства Внутреннихъ Дѣлъ, 1846 г., т. XVI). П. С.

<sup>1)</sup> Ueber eine mongolische Quadrat-Inschrift aus der Regierungszeit der mongolischen Dynastie Juan in China, въ Bulletin scientifique, tome IV, № 9. Эти замѣчанія Шмидта напечатаны были и на русскомъ языкѣ въ Библіотекѣ для чтенія, 1846 (ноябрь) и С.-Петербургскихъ Вѣдомостяхъ 1846 г., № 249. П. С.

<sup>2)</sup> Отвѣтъ г. академику Шмидту на замѣчанія его о монгольской надписи, найденной въ восточной Сибири (1846).—Второй отвѣтъ г. академику Шмидту на новыя замѣчанія его и пр. (1847). П. С.

<sup>3)</sup> Замѣчанія по поводу спора о монгольской надписи временъ Монкэ-хана, въ Финск. Вѣстникѣ, 1847 (іюнь). П. С.

по этому поводу статьт, онъ объявиль, что лѣтописи китайскія, говоря объ изобрѣтеніи письменъ Юань-хао и Пакбою, употребляютъ такія выраженія, которыя не выражаютъ вполнѣ изобрѣтенія новыхъ вещей, потому что этого изобрѣтенія и не было на самомъ дѣлѣ: ни Юань-хао, ни Пакба не изобрѣли ничего. Юань-хао, хорошо знавшій языки китайскій и тибетскій. взялъ въ основание своему труду тибетскую азбуку и только приспособиль ее къ произношению тангутскихъ звуковъ; а Пакба-лама взялъ въ основаніе тангутскія буквы Юань-хао и только приспособилъ ихъ къ произношенію монгольскихъ звуковъ. Другими словами: письмена, «изобрѣтеніе» которыхъ приписывается въ Европѣ Пакбѣ-ламь, вовсе не были его изобрѣтеніемъ, а составлены Юань-хао, котораго изобрѣтеніе состояло липь въ передѣлкѣ на иной ладъ тибетской азбуки, задолго до него существовавшей. Послѣ столь яснаго признанія со стороны оріенталиста, котораго мнѣнія такъ уважаются, мнѣніе Григорьева казалось утвержденнымъ окончательно; но и Шмидтъ продолжалъ упорствовать въ своемъ мнѣніи, и вопросъ оставался не рѣшеннымъ.

Недавно явился новый памятникъ подобнаго рода и поднялъ дёло снова.

Въ мартѣ 1848 года, баронъ Штиглицъ доставилъ въ Императорскую Академію Наукъ серебряную дощечку съ монгольскою надписью уйгурскими буквами. Дощечка эта, по своей формѣ совершенно сходная съ тою, которая подала поводъ къ полемикѣ, была вырыта еще въ 1845 году въ имѣніи барона, въ селѣ Грушевкѣ, екатеринославской губерніи. Надпись на ней и украшенія сверху, которыхъ не было на прежней дощечкѣ, вызолочены и сохранились въ совершенной цѣлости: она читается весьма легко, слѣдующимъ образомъ:

> Мöнкэ тэгри-инг кучунг-дург, екэ су джали-инг игэгэнг-дург: Абдулла-инг джарликг кэнг улу буширэку кумунг алдаху, укуку.

Т. е. «Вѣчнаго неба силою, великимъ соизволеніемъ и могуществомъ (его), Абдуллы повелѣнію который человѣкъ не повинуется, (тотъ) проступится, умретъ».

Въ этой надписи нова для насъ вторая строка, которая впрочемъ находится въ ярлыкѣ Буянту-хана. Разберемъ ее подробнѣе. Су значитъ «авторитетъ, величіе, воля»; лица, дѣйствовавшія отъ имени хана, ставили въ началћ своихъ актовъ: хагану-судурз «авторитетомъ» или «волею хана»; такъ въ письмѣ Аргуна, въ ярлыкѣ (еще неизданномъ) одной ханши, и то же самое въ началѣ письма Байджу, монгольскаго полководца, къ папѣ: dispositione divina, «божественнымъ расположеніемъ». Джали значитъ «могущество», «чудесное могущество»; изэзэна «заступленіе, покровительство». Вся эта фраза выражаетъ ту защиту, то покровительство, которое небо даруетъ хану. Первыя двѣ строки нашей надписи переведены были на русский языкъ, кажется, еще очень давно; въ началѣ ярлыка, даннаго Узбекомъ митрополиту Петру, говорится: «Вышняго и безсмертнаго Бога (Монкэ тэгри-инг) силою (кучунг-дург) и волею (су) и величествомъ (джали) и милостью его многою (екэ)». Этотъ переводъ намъ кажется втрите, нежели тотъ, который мы видимъ у Марко-Поло. Нѣтъ сомнѣнія, что дощечка эта принадлежитъ Золотой ордѣ, и Абдулла, здѣсь упомянутый, царствоваль по монетамъ съ 1362 или 1363 по 1368 или 1369 годъ <sup>1</sup>). Историческаго объ немъ ничего неизвѣстно, кромѣ того, что онъ имѣлъ много совмѣстниковъ; можетъ быть въ 1368 и 69 годахъ онъ царствовалъ вторично; въ русскихъ лѣтописяхъ онъ называется Авдулъ и Овдулъ; въ лѣтописи подъ 1362 годомъ сказано, что пришелъ во Владиміръ «посолъ изъ Мамаевой орды отъ царя Авдула съ ярлыкомъ на великое княжение володимирское». Первый отчетъ о вновь найденной дощечкѣ пом'єщенъ мною въ «Бюллетенѣ» историко-филологическаго класса Императорской Академіи Наукъ<sup>2</sup>). Но съ тѣхъ поръ открылось многое къ объясненію предмета, что и побудило меня приняться за новую статью о дощечкахъ. По этому поводу нельзя было не вспомнить полемики между нашими оріенталистами, которой краткое содержаніе мы



<sup>1)</sup> См. Френа, Монеты хановъ Золотой Орды, переводъ М. Волкова, стр. 20. П. С.

<sup>2)</sup> Bulletin de la classe hist philol., tome V, № 9: Erklärung einer mongolischen Inschrift aus einer im Jekaterinoslawschen Gouvernement ausgegrabenen Silberplatte, von Dordshi Bansarow. Nachtrag, v. O Böchtlingk, ibid. № 12. *II. C.* 

указали. Говорили, что споръ состоитъ изъ двухъ вопросовъ: 1) собственное ли имя или нарицательное въ надписи—слово монкэ, и 2) употреблялись ли у монголовъ тангутскія письмена Юань-хао? Стоитъ рѣшить только одинъ изъ этихъ вопросовъ, чтобы опровергнуть или доказать другой.

Шмидтъ силился доказать, что монко въ надписи значитъ не больше, какъ «вѣчный», хотя тутъ онъ или всякій другой долженъ былъ довольствоваться предположеніями и догадками; ибо монко попадаетъ въ собственныя имена только по своему положенію въ красной строкѣ, безъ всякаго подтвержденія со стороны исторіи. Мы возьмемъ другую методу и воспользуемся тѣмъ, что Шмидтъ упустилъ изъ виду: постараемся изъ достовѣрныхъ фактовъ исторіи, безъ всякихъ предположеній, вывести чтонибудь рго или сопtrа мнѣнія Григорьева объ употребленіи монголами тангутскихъ письменъ.

Китайскія и монгольскія лѣтописи ни слова не говорять объ этомъ. Если бы монголы взяли у тангутовъ ихъ азбуку, то это по всей вѣроятности было бы записано въ китайской лѣтописи подъ тѣмъ годомъ, въ который Чингисъ покорилъ Тангутъ. Но ни лѣтопись династіи Юань, ни «Ганъ-му» (сводъ лѣтописей всѣхъ китайскихъ династій) не упоминаютъ о заимствованіи письменъ отъ тангутовъ, тогда какъ о паденіи ихъ царства онѣ сообщаютъ довольно много данныхъ. Изъ мусульманскихъ историковъ оріенталисты выбрали множество фактовъ объ уйгурской ппсьменности, но ни слова о тангутскихъ. Возможно ли, чтобы Рашидъ-эддинъ не зналъ, если бы монголы употребляли эти письмена? Обратимся къ свидѣтельствамъ современнымъ.

Вотъ что говоритъ Рюйсбрукъ о письменахъ тангутовъ (chap. XXXIX): «Ceux (жители) de Tanguth écrivent de la droite à la gauche, comme les Arabes, et en montant en haut multiplient leurs lignes».

Если наша надпись писана, какъ предполагается, азбукой Юань-хао до приспособленія ся Пакбою къ монгольскому языку, то отчего же въ ней строки расположены перпендикулярно, а не горизонтально, отъ правой руки къ лѣвой? Кто еще передѣлалъ тангутскую азбуку до Пакбы? — Это свидѣтельство Рюйсбрука тѣмъ болѣе важно, что онъ былъ въ Монголіи въ 1253 году, при дворѣ того самаго Мöнкэ-хана, котораго имя хотятъ найти въ надписи. И о письменахъ монголовъ въ то время Рюйсбрукъ выражается весьма опредѣлительно и вовсе не въ пользу заимствованія ихъ отъ тангутовъ. «Les Jugurs (уйгуры), продолжаетъ онъ, écrivent de haut en bas», и въ другомъ мѣстѣ (ch. XXVII: les Tartars ont pris leurs (уйгуровъ) lettres et leur alphabet; ils commencent par en haut, qui comme une ligne va finir en bas etc.... Les lettres que le chan Mangu (Мöнкэ-ханъ) envoie à votre Majesté (къ Людовику Святому) sont écrites en langue Moal (mongole), mais en caractères Jugurs».

Плано-Карпини, бывшій въ Монголіи въ 1246 году, при Гуюкъ-ханѣ, пишетъ (см. Путешествіе его, кн. 2, глава V): «Il alla (Чингисъ-ханъ) attaquer les Huires (уйгуровъ) qui étaient chrétiens Nestoriens, qu'il vainquit: et les Tartars prirent leurs lettres et caractères; car auparavant cela ils ne savaient ce que c'était que d'écrire, et aujourd'hui on appelle ces lettreslà. lettres des Mongales».

Въ китайской лѣтописи разсказывается, когда именно и по какому случаю монголы заимствовали свои буквы у уйгуровъ. Въ 1204 году Чингисъ-ханъ разбилъ владѣтеля племени Найманъ и между прочими взялъ въ плѣнъ главнаго сановника побѣжденнаго хана, по имени Та-та-тунъ-о. Онъ имѣлъ при себѣ печать своего повелителя. Чингисъ обласкалъ плѣнника и сдѣлалъ его хранителемъ своей печати. Та-та-тунъ-о зналъ уйгурское письмо, которому выучилъ старшаго сына Чингисова и другихъ монголовъ, и такимъ образомъ ввелъ его между монголами<sup>1</sup>).

Мусульманскіе историки также сообщають не мало извѣстій о письмѣ уйгурскомъ и о заимствованіи его монголами. Уже приведенныя нами свидѣтельства прямо доказываютъ, что, кромѣ династіи Юань, всѣ чингисиды писали уйгурскими буквами, которыя вывезли гулагиды въ Персію и джучиды въ Кипчакъ, и употребляли его, какъ офиціальную азбуку, во всѣхъ дѣлахъ внутри и внѣ государствъ своихъ. Что же за нужда была Монкэхану вдругъ писать свое повелѣніе тангутскими буквами? Марко-



<sup>1)</sup> Abel-Rémusat, Nouv. Mélang. Asiat. T. II, p. 61 et suiv.

Поло, который долго жилъ между самыми тангутами, ничего не говоритъ о заимствованіи монголами ихъ письменъ; но онъ сохранилъ намъ два перевода подобныхъ надписей (см. ниже) и въ обоихъ нѣтъ собственнаго имени хана, хотя одна надпись очевидно однозначуща съ нашею. Слово «Богъ», которымъ онъ переводитъ монгольское тэнгри, въ обѣихъ надписяхъ его сопровождается эпитетами. Если дадимъ больше вѣроятія историческимъ фактамъ, нежели сомнительному положенію слова мёнкэ въ нашей надписи, то надобно будетъ сознаться, что въ ней имени Мёнкэ-хана не должно быть потому, что она писана квадратными буквами, а ихъ до Хубялая монголы не могли знать.

Переходя къ самой надписи, не находимъ въ ней, кромѣ *монкэ*, ничего такого, что бы говорило въ пользу предположенія нашихъ оріенталистовъ; напротивъ того, въ ней есть такіе признаки, по которымъ можно заключить, что она писана настоящими Пакбинскими буквами. Шмидтъ увѣрялъ, что слово хаанз имѣло бы въ себѣ знакъ родительнаго падежа (у), еслибъ монкэ было собственное имя. Когда Григорьевъ возразилъ на это съ своей стороны, то академикъ началъ доказывать, что въ хаанз заключается «центральное понятіе», Centralbegriff всей фразы, отъ чего и нѣтъ при немъ знака родительнаго падежа. И въ томъ и другомъ случаѣ Шмидтъ ставилъ въ авторитетъ собственное убѣжденіе, не объяснивъ, почему онъ такъ думаетъ.

Г. Шотть говорить <sup>1</sup>), что туть ошибкой не поставлено знака падежа; но если бы онъ поближе былъ знакомъ съ монгольскимъ языкомъ, то безъ труда замѣтилъ бы, что хаанъ относится къ нэрэ «имя», какъ прилагательное къ своему существительному, и въ этомъ случаѣ нѣтъ нужды въ падежѣ для ихъ соединенія: хаанъ - нэрэ значитъ не имя какого нибудь хана, а вообще имя ханское, царское имя; въ противномъ случаѣ надобно было бы сказать Мöнкэ хаану нэрэ, т. е. «имя хана Möнкэ». Это одно изъ самыхъ обыкновенныхъ правилъ монгольскаго языка. Такимъ образомъ фраза: хаанъ-нэрэ кутуктай болтогай, кэнъ улу буширеку, алдаху, укуку, является какъ бы параграфомъ изъ монгольскихъ законовъ, общею фор-

<sup>1)</sup> Archiv für wissenschaftliche Kunde von Russland. Bd. VI, S. 326.

мулою. Въ самомъ дёлё, послёднюю строку находимъ въ такъ называемомъ завётё Чингисовомъ, присланномъ отъ Байджу, при письмё къ папѣ. Великій ханъ, который съ своей стороны прислалъ этотъ завётъ къ Байджу для обнародованія между западными народами, представляетъ необходимость покориться ему безъ сопротивленія: «Сіе мое постановленіе, — пишетъ онъ, — да достигнетъ до свёдѣнія каждаго невѣжды и ученаго. И такъ, кто услышитъ это и не станетъ выполнять, тотъ да истребится, погибнетъ, умретъ» (destructur, perdetur et morietur)! Безъ сомнѣнія, послѣднія слова суть неискусный переводъ пашихъ кэнз улу буширэку, алдаху, укуку, а вся наша надпись содержитъ въ себѣ общую формулу законную, въ которой собственнаго имени хана не должно быть.

На вновь найденной надписи мёнкэ стопть въ началѣ, въ значеніи «вѣчный»; если присоединимъ къ этому два перевода подобныхъ надписей, которые сохранились у Марко-Поло, и гдѣ вовсе нѣтъ собственнаго имени, то аналогически надобно будетъ принять мёнкэ въ обыкновенномъ его значеніи «вѣчный», и допустить, что, какъ бы подобныя надписи ни варіировались, мёнкэ все-таки сопровождало слово «небо», потому что вѣчность, по стариннымъ религіознымъ понятіямъ монголовъ, считалось отличительнымъ свойствомъ неба, какъ верховнаго божества. Впрочемъ, въ серединныхъ фразахъ и на монетахъ встрѣчается просто: тэлріинъ-кучунъ дуръ.

Еще одинъ фактъ изъ самой надписи: если она писана азбукою Юань-хао, до приноровленія ея Пакбою, то шрифтъ нашей надписи долженъ бы имѣть какія нибудь особенности противъ настоящей Пакбяной азбуки, потому что языки монгольскій и тангутскій принадлежатъ къ двумъ разнымъ семействамъ; но, сравнивъ нашу надпись въ отношеніи почерка и ореографіи съ позднѣйшими ярлыками, которые написаны буквами Пакбы, не находимъ ни малѣйшей разницы между ними; даже знаменитое слово мо́нкэ въ надписи написано такъ же невѣрно, какъ и въ ярлыкѣ Буянту-хана, именно монкха. Наконецъ еще одинъ вопросъ: почему же китайскіе историки, которые довольно подробно говорятъ объ изобрѣтеніи буквъ Пакба-ламою, не упоминаютъ,

Digitized by Google

что онѣ взяты имъ отъ тангутовъ, если это было въ самомъ дѣлѣ такъ? Неужели этого бы не знали при дворѣ Хубилая?

Мы здѣсь перебрали всѣ возможные факты, чтобы рѣшить вопросъ, и, куда ни обратись, нигдѣ не находимъ ни малѣйшаго доказательства въ пользу того, чтобы монко въ надписи было имя хана; напротивъ, все удостовѣряетъ насъ, что оно попало въ красную, не какъ имя царствующаго хана, а по непостижимой для насъ случайной причинѣ. Можно думать, что оно попало въ красную строку по ошибкѣ гравера-китайца, не знавшаго монгольской грамоты, или что это еще слёды обычаевъ царствованія Монкэ-хана. При немъ, какъ мы увидимъ ниже, эти дощечки уже были въ употреблении у монголовъ. Изъ лести или для приданія надписи современной важности, могли монгольскіе секретари хана Монкэ ставить нарочно слово монкэ, которое собственно должно стоять передъ тэнгри, сверху между двумя строками, такъ, чтобы оно могло быть отнесено къ обѣимъ: въ первой строкѣ оно значило «вѣчный», а во второй являлось собственнымъ именемъ царствующаго хана. Но въ послѣдствіи, когда при Хубилат стали переписывать эти надписи новыми буквами Пакбы, которыми велёно писать всё государственныя дёла, слово монкэ могло остаться, благодаря привычкъ китайцевъ держаться строго старины, въ томъ положении, какъ оно писалось при Монкэ-ханъ. Конечно, это догадка; но только ею и можно объяснить, почему монко страннымъ образомъ поставлено въ надписи между строками.

Теперь о назначеній этихъ дощечекъ. Когда появились онѣ, всѣ согласны были въ томъ, что онѣ давались чиновникамъ на дорогу, какъ открытые листы. Объясняя вновь открытую дощечку, я придалъ имъ слишкомъ большую важность: ошибка была тутъ очень естественна, потому что мы не имѣли тогда никакихъ положительныхъ доказательствъ, которыя бы могли разъяснить вопросъ. Статья о новой надписи уже была напечатана, какъ я нашелъ въ Путешествіи Марко-Поло объясненія этихъ памятниковъ; вскорѣ оказалось, что Катрмеръ, Д'Оссонъ и Гаммеръ уже приводили эти извѣстія венеціанскаго путешественника, именно говоря о такъ называемыхъ паизѐ, о которыхъ часто упоминаютъ персидскіе историки эпохи гулагидовъ.

``\

Digitized by Google

«Въ словарѣ Бурхани-кати, говоритъ Катрмеръ<sup>1</sup>), находится слѣдующее толкованіе: слово паизе означаетъ грамоту, которую царь жалуетъ какому либо лицу и которая доставляетъ сему послѣднему право на общее повиновеніе». Паизе, замѣчаетъ тотъ же оріенталистъ, не были исключительно золотыя; ибо авторъ Джиганъ-кюшай упоминаетъ о золотыхъ и серебряныхъ. Тотъ же авторъ говоритъ о паизе съ львиною головой; въ его твореніи читаемъ: «Онъ имъ показалъ особенное вниманіе, пожаловалъ имъ паизе со львиною головой и ярлыкъ».

Такимъ образомъ нашлось настоящее названіе нашихъ дощечекъ. Марко-Поло не упоминаетъ о названіи паизе; но тѣмъ не менѣе объясняетъ ихъ назначеніе чрезвычайно ясно и обстоятельно. Вотъ цѣлая глава (Сар. III, lib. 11) изъ его Путешествія:

«Великій ханъ» (монгольскій, — въ его время Хубилай) «назначаетъ 12 самыхъ мудрыхъ изъ своихъ князей для того, чтобы они узнавали о подвигахъ офицеровъ и начальниковъ его арміи, въ особенности во время походовъ и сраженій, и доносили ему объ этомъ, чтобы ханъ, извѣщенный о ихъ заслугахъ, возвышаль ихъ по достоинствамъ. Такъ производить онъ сотниковъ въ тысячники, жалуетъ имъ много серебряныхъ вещей и обычныя дощечки или значки, показывающіе приказъ или благородство. Дощечки, которыя даются сотникамъ, бываютъ серебряныя, тысячникамъ золотыя или серебряныя позолоченыя; а темники (или десятитысячники) получаютъ золотыя дощечки съ изображеніемъ львиной головы; первыя имѣютъ вѣсу 120 saggi<sup>2</sup>), а послѣднія 220. Надписи на нихъ начинаются слѣдующими словами: «Силою и могуществомъ великаго Бога, и милостью, которою онъ намъ даровалъ наше царство, да будетъ имя хана благословенно, и всѣ тѣ, которые не повинуются приказу (вырѣзанному) на дощечкѣ, должны претерпѣть смерть и уничтоженіе».

Очевидно, что это та самая надпись, которая вырѣзана на дощечкѣ квадратными буквами, со вставкой только второй строки



<sup>1)</sup> Histoire des Mongols de la Perse. T. I, p. 138.

<sup>2)</sup> Венеціанскій saggio равнялся шестой доли унціи.

надписи на другой извѣстной намъ дощечкѣ. Тэнгри переведено словомъ «Богъ», потому что европейцы въ средніе вѣка думали, что монголы подъ именемъ тэнгри почитаютъ Бога; странно, что здѣсь небу придается эпитетъ «великій», неупотребительный у монголовъ. Фраза «и милостію, которою онъ намъ даровалъ наше царство» есть возможно понятный, но вольный переводъ словъ эке су джали-инъ игэлэнъ дуръ, которыя занимаютъ вторую строку на Абдуллиномъ паизе; а конецъ перевода опять соотвѣтствуетъ квадратной надписи. Слова хаанънэрэ хутуктай болтогай и т. д. переведены почти такъ, какъ у о. Аввакума.

«Начальники», продолжаетъ Марко-Поло, «у которыхъ есть эти дощечки, пользуются сопряженными съ ними привиллегіями, и въ надписи прописывается, какія пменно обязанности и какая власть вручена имъ. Начальникъ ста тысячъ войска или главнокомандующій надъбольшою арміею имѣетъ золотую дощечку, в'єсомъ въ 300 саджи (saggi); на ней находятся вышеприведенныя слова, а сверху изображены левъ, солнце и луна. Онъ пользуется преимуществами своего высокаго званія, какъ они дарованы ему на его великолёпной дощечкѣ. Когда онъ выѣдетъ, надъ его головою держатъ зонтъ, знакъ его сана и власти; когда онъ сядеть, сидить въ серебряныхъ креслахъ. Великій ханъ жалуеть нѣкоторыхъ вельможъ своего царства дощечками, на которыхъ изображенъ кречетъ; въ силу этихъ дощечекъ нѣкоторые важные князья водятъ за собою, какъ стражу своей особы, цілыя арміи. Они могутъ брать, по своему произволу, лошадей изъ императорскихъ конюшенъ для своего употребленія, и присвоивать себь лошадей офицеровъ ниже ихъ чиномъ». — Когда дядя и отецъ Марко-Поло побхали въ Европу съ порученіемъ отъ хана, то онъ велѣлъ имъ дать «золотую дощечку, на которой былъ вырѣзанъ ханскій знакъ, по обычаю, введенному Его Величествомъ: тотъ, кому она дана, долженъ быть безопасно провожаемъ, вмѣстѣ съ своею свитою, отъ станціи до станціи, губернаторами всёхъ мёстъ, въ ханскихъ земляхъ, и во время своего пребыванія въ какомъ-либо городѣ, замкѣ или дворѣ, имъетъ право требовать жизнепныхъ припасовъ и всякую вещь, необходимую для его удобства». Она имъ очень пригодилась ца

пути, гдѣ имъ, по предъявлении дощечки, давали все нужное и конвой. Они воротились въ Китай съ Марко-Поло. Наконецъ всѣ трое опять отправились въ Европу моремъ, въ сопровождения невѣсты, назначенной для Аргунъ-хана. И въ это путешествіе ханъ велѣлъ дать имъ «золотую дощечку, на которой было вырѣзано его повелѣніе, чтобы имъ оказывали свободный и безопасный пріемъ во всѣхъ частяхъ его царства, равно какъ н всякую необходимую защиту имъ и ихъ свитѣ». Когда они высадились на берегъ въ Персіи, представили принцессу и собрались ѣхать въ Венецію, то правитель Персіи далъ имъ «много золотыхъ дощечекъ, изъ которыхъ каждая была 11/2 локтя длиною и 5 дюймовъ шириной, а въсомъ въ 3 или 4 марка. На нихъ было написано: Силою вѣчнаго Бога, имя великаго хана всегда должно быть всюду почитаемо и восхваляемо, и всякій, кто не будетъ повиноваться ему, долженъ умереть, а имѣніе его конфисковать. Далѣе написано было, что трое пословъ, какъ его (великаго хана) представители, должны быть во всей землѣ принимаемы съ должнымъ уваженіемъ, всѣ требованія ихъ исполняемы, необходимый конвой имъ данъ. Все это было въ точности исполнено, и изъ многихъ мѣсть ихъ провожала стража въ двъсти человъкъ».

Изо всего, что говорено о пайзе, должно полагать, что они были двухъ родовъ: одни были знаки отличія, и давались за важныя заслуги; другіе же—простые дорожные документы, охранныя грамоты для чиновниковъ, посланныхъ куда нибудь отъ хана.

Названіе пайзе, которое оріенталисты нашли у персидскихъ писателей, пришло въ Персію вмѣстѣ съ монголами изъ восточной Азіи<sup>1</sup>); оно не что иное, какъ китайское пай-дзы, «дощечка, табличка»; въ сложныхъ названіяхъ изинъ-пай, хо-пай оно употребляется безъ прибавочнаго дзы, его опредѣляющаго. Въ монгольскомъ языкѣ осталось это слово въ двухъ своихъ зна-



Мы сохранили во всей стать русскую транскрипцію слова, введенную г. Банзаровымъ, хотя признаемъ ее не совсѣмъ удачною, потому что пайзе, не имѣя обрусѣлой формы, отступаетъ и отъ персидской транскрипціи پازو па́наѐ (съ первымъ долгимъ слогомъ и удареніемъ на послѣднемъ слогѣ) и отъ китайской п'ай-изы. Ужь не лучше ли употреблять форму байса, сохраненную въ ярлыкѣ, данномъ Алексѣю митрополиту? П. Савельевъ.

ченіяхъ, которыя мы ему придали выше. Бай доселѣ по-монгольски значитъ между прочимъ «призъ, награда», которую получаютъ на играхъ борцы и бѣгуны; а муруинъ-бай означаетъ особое украшеніе на попонѣ, которое даетъ право брать на дорогѣ подводы и кормъ.

Въ Китаѣ употребленіе значковъ, болѣе или менѣе похожихъ на пайзе, восходитъ до глубочайшей древности. По нашему желанію, нашъ синологъ о. Палладій Каваровъ взялъ на себя трудъ выписать изъ китайскихъ книгъ нѣкоторыя подробности объ этого рода значкахъ; съ благодарностью сообщаемъ часть ихъ, какъ введеніе въ исторію пайзе.

«При разныхъ китайскихъ династіяхъ дълали эти таблички или значки изъ металловъ, камней, дерева и даже шелковыхъ матерій. Назначеніе ихъ было также разнообразно: однѣ (гуй и тѣ-цзюань, грамматы, писанныя золотыми буквами) давали право на вассальное владѣніе; другія (тяо-цзы, замѣтка, гуаньфань, охранная) означали простое полномочіе или служили охраной, какъ пайзе; иныя (Фу, вѣрительныя бамбуковыя дощечки) собирали вассаловъ ко двору ихъ верховнаго властелина; на цзинь-пай (золотая дощечка) и синь-пай писали объявленіе или приказаніе, посылаемое куда нибудь; съ цзинь-цзы-пай (дощечка съ золотыми буквами) курьеръ долженъ былъ проскакать 200 верстъ въ день; хо-пай были то, что наши дорожныя и проч.

«Замѣчательно также, что до династіи Хань (съ 206 до Р. Х. по 23 по Р. Х.) у китайскихъ императоровъ символомъ ихъ власти была такъ называемая върительная дощица изъ краснаго нефрита, длиною 3 фута и шириной въ 8 дюймовъ; на обоихъ краяхъ ея было по отверстію для снурковъ изъ бѣлаго нефрита. Надпись золотыми буквами гласила: тянь чи ди фу си, т. е. «неба повелѣніемъ императора върительная печать». Императоръ Цинь-ши-хуанъ-ди приказалъ вырѣзать на этой печати слова: шо у минъ юй тянь, т. е. «принялъ волю отъ неба».

Когда пайзе взяты монголами отъ китайцевъ — опредѣлить трудно; но Марко-Поло несправедливо говоритъ, что этотъ обычай введенъ Хубилаемъ. Изъ исторіи видимъ, что въ 1218 году Чингисъ далъ своему знаменитому полководцу Мохоли титулъ ко-ванъ, право рѣшать дѣла своимъ именемъ, клятвенную граммату и золотой значекъ<sup>1</sup>).

Достовѣрно, что при Монкэ-ханѣ они уже употреблялись монголами. По словамъ армянскаго историка Орбеліана, Монкэханъ далъ царю Сембаду пайзу золотую, т. е. дощечку, на которой вырѣзано было имя Бога и имя хана. Рюисбрукъ разказываетъ: Mangu donna à ce Moal (посланному въ Европу) ses tablettes d'or, qui est une plaque d'or, large comme la main et longue de demi-coudée, où son ordre était gravé. Celui qui porte celà peut demander et commander tout ce qui lui plait et tout est exécuté sans délai<sup>2</sup>). Въ 1260 году Хубилай-ханъ далъ одному своему полководцу, за одержанную имъ побѣду надъ претендентами на вслико-ханскій престолъ, «золотой значекъ тигра», анжини тасхай тэмгэту, съ изображеніемъ тигра? Безъ сомнѣнія, пайзе давались великими ханами весьма часто, какъ видно изъ словъ Марко-Поло.

Вићстћ съ завоеваніями монголовъ, распространились по Азіи и пайзе. Мы уже знаемъ, что ихъ раздавали гулагиды въ Персіи, и джучиды въ Кипчакћ; кромћ подлиннаго пайзе Абдуллы, принадлежащаго къ разряду дорожныхъ документовъ, знаемъ, что Тимуръ-Пуладъ далъ какому-то Бей-хаджи пайзелыкъ ярлыкъ, т. е. ярлыкъ съ пайзе; такъ сказано въ ярлыкѣ Тохтамыша, данномъ Бей-хаджи въ 1382 г.<sup>3</sup>).

Теперь естественно спросить: давались-ли пайзе русскимъ князьямъ и сановникамъ отъ джучидовъ? Бывали они въ ордѣ въ великой милости у хановъ, получали ярлыки, слѣдовательно и пайзе; но я нашелъ одинъ только примѣръ полученія пайзе русскимъ человѣкомъ. Въ рукописномъ переводѣ ярлыка, даннаго Бердибекомъ Алексѣю, митрополиту кіевскому и всея Руси чудотворцу, сказано: «байсу да ярлыкъ съ алою тамгою дали есьмы на утвержденіе вамъ»<sup>4</sup>). Передѣлка пайзе въ байсу показываетъ,

Digitized by Google

, **\*** 

<sup>1)</sup> Въ маньджурскомъ переводѣ сказано анжени-тэмиэту, «золотой знакъ», а не доронь, «печать», которую встрѣчаемъ часто въ томъ переводѣ. О. Іакиноъ (въ «Исторіи четырехъ хановъ», стр. 89) перевелъ однако «печать». Кто правъ: точно ли выразился нашъ синологъ?

<sup>2)</sup> Voyage Chap. XXXV.

<sup>3)</sup> См. Записки Одесскаго Общества Исторія и Древностей. Томъ І, стр. 338.

<sup>4)</sup> У одного изъ казанскихъ ученыхъ, А. И. Артемьева, хранится руко-

- 64 -

что это слово было въ употреблении у русскихъ, стало быть и самая вещь была хорошо извѣстна имъ. Можетъ быть найдутся въ русской истории и другия извѣстия о пайзе<sup>3</sup>).

пись, заключающая въ себъ множество любопытныхъ отрывковъ, и въ томъ числъ переводъ шести ярлыковъ, данныхъ ханами Золотой Орды русскому духовенству. Ярлыки эти тъ самые, которые уже издалъ Григорьевъ («О достовърности ярлыковъ, данныхъ ханами Золотой Орды русскому духовенству». Москва, 1842). Въ изданіи Григорьева въ текстъ нътъ слова байса, но въ выноскъ прибавлено: вайд уса ярлыкъ, въроятно вмъсто байсу да ярлыкъ, что будетъ согласно съ рукописью; вмъсто б поставить в могъ переписчикъ.

Примъчание П. Савельева. По важности этой рукописи для вопроса о паизе, сообщаемъ описание ея, доставленное намъ А. И. Артемьевымъ.

«Рукопись моя, сборникъ конца XVII въка или даже начала XVIII, заключаетъ въ себъ статьи разнаго содержанія, преимущественно же духовнаго. На листъ 115—120 помъщены шесть ярлыковъ: 2-ой, 3-ій, 4-й, 5-й, 6-й и 7-й противу ярлыковъ, изданныхъ Григорьевымъ. Разница моего списка съ ярлыками Григорьева незначительна; важнъйшій варіантъ именно слово байсу. Въ подлинникъ слово это находится въ 5-мъ ярлыкъ (у Григорьева 6-й) и вотъ въ какомъ видъ: «Такъ рекше байсу да ярлыкъ съ алою тамгою дали есмы на «утвержденіе вамъ, тетигуя лъта, десятаго ми́а, въ 10 нова, сылгата ми́а въ «семь сотъ осьмое».

(Рукопись листъ 119-й на оборотѣ). Сравн. стр. 128 диссертаціи г. Григорьева. Слова этого у него нѣтъ, а въ выноскѣ (121) сказано: «вайдуса ерлыкъ».

3) Примѣчанія, принадлежащія не Банзарову, а Савельеву, отмѣчено иниціалами П. С. или полнымъ его именемъ. *Ред.* 



# О ВОСТОЧНЫХЪ НАЗВАНІЯХЪ НѣКОТОРЫХЪ СТАРИННЫХЪ РУССКИХЪ ВООРУЖЕНІЙ.

#### (Записки Археологическаго Общества, т. П.)

Въ статът: «О татарскомъ вооружении, хранящемся въ музеумѣ Его Императорскаго Величества въ Царскомъ Селѣ», читанной въ одномъ изъ первыхъ засѣданій Общества, замѣчено, что, «по общепринятому мнѣнію, русскіе заимствовали у татаръ вооруженія ихъ изъ колецъ и чешуи» 1). Но, совершенно-ли достовѣрно это мнѣніе? спрашиваетъ далѣе авторъ. Вопросъ этотъ, говорить онъ, легко могъ бы быть разрѣшенъ, ежели бы посредствомъ сравненія было опредѣлено, что большая часть выраженій, употребляемыхъ на русскомъ языкѣ для означенія оружія и вооруженій съ XIV до XVI стольтія, происхожденія татарскаго. Рѣшенію вопроса, по его мнѣнію, могутъ содѣйствовать оріенталисты сличеніемъ старинныхъ русскихъ названій вооруженій съ монгольскими, татарскими и т. д.<sup>2</sup>). Имѣю честь предложить Обществу истолкование и сколькихъ такихъ названій, въ видѣ перваго опыта. Названія эти объяснены монгольскимъ и турецкимъ языками, по близкому сродству которыхъ ихъ нельзя рѣшительно отнести къ тому или къ другому изъ нихъ ИСКЛЮЧИТЕЛЬНО.



<sup>1)</sup> Записки Археологическо-Нумизматическаго Общества, томъ I, стр. 47.

<sup>2)</sup> Тамъ-же, стр. 48 и слъд.

Между оборонительными оружіями древнихъ русскихъ находимъ, между прочими, бахтерецъ, куякъ и тегилей; между наступательными, джидъ и сайдакъ. Предлагаю, на первый разъ, истолкованіе этихъ пяти наименованій.

I. Куякъ, доспѣхъ изъ круглыхъ или четвероугольныхъ металлическихъ пластинокъ или бляхъ, которыя набирались на сукнѣ, на бархатѣ и т. п. У монголовъ доселѣ существуетъ хуякъ д, который дѣлается изъ желѣзныхъ бляхъ, пришитыхъ къ кожѣ или къ какой-либо матеріи.

Плано-Карпини описываеть подъ именемъ «латъ» (lorica) доспёхъ монголовъ его времени, который дълался у простолюдиновъ изъ ремней, связанныхъ между собою веревочками такимъ образомъ, что они составляли чешуйчатую полосу; у богатыхъ и знатныхъ людей эти доспёхи дѣлались изъ желѣзныхъ бляхъ, нанизанныхъ уступами на ремни. Такъ одѣты были у монголовъ не только воины, но и лошади ихъ. Куяки и хуяки сходны, стало быть, между собою въ общемъ устройствѣ своемъ: они состоятъ изъ бляхъ, набранныхъ на матеріи.

II. Бахтерецъ или бехтерецъ, родъ кольчуги, у которой, на боковой, нагрудной и спинной частяхъ, было, вмѣсто колецъ, по нѣскольку рядовъ металлическихъ дощечекъ. Названіе этого доспѣха передѣлано, безъ сомнѣнія, изъ монгольскаго В бэктэръ, по турецки بكتر (по словарю Біанки «кираса»). Мнѣ неизвѣстно хорошо устройство монгольскаго бэктэра; словари толкуютъ, что это хуяки, которые носитъ отборное войско богдохана. Изъ всѣхъ соображеній можно заключить, что это тотъ-же хуякъ, но покрытый матерчатымъ или суконнымъ чахломъ. Слѣдовательно, бэктэръ немногимъ отличается огъ русскаго бехтерца.

III. Тегиляй быль доспѣхъ съ короткими рукавами и высокимъ стоячимъ воротникомъ, толсто подбитый хлопчатою бумагою или пенькою. Подобный доспѣхъ и доселѣ существуетъ у монголовъ подъ именемъ олбокъ , между тѣмъ какъ тэгэлэй или дэгэлэй , между тѣмъ какъ тэгэлэй или дэмонголы разумћли тотъ доспћхъ, который нынћ они называютъ олбокомъ, то-есть дрене-русскій тегиляй.

Части, изъ которыхъ состояли доспѣхи, носятъ всћ названія чисто-русскія; таковы: подборъ, подзоръ, ожерелье, запонъ, доски, кругъ, зарукавья, наколѣнники, наручи и т. п. Только часть, защищавшая ноги, называлась батарлыкъ или бутурлыкъ, названіемъ турецко-татарскимъ بتورلق (бутурлыкъ, которое значитъ «панталонникъ» или «напоясникъ».

Между наступательными старинными орудіями русскихъ находимъ:

IV. Джидъ, метательное копье. У монголовъ и нынѣ копье вообще называется не иначе, какъ джида или джада Д. Чахолъ для лука у русскихъ назывался тохтуй; у монго ловъ токтуй или доктуй созначаетъ вообще чахолъ, а въ тѣсномъ смыслѣ кожаный чахолъ, сдѣланный по формѣ лука и употребляемый для защиты лука отъ сырости и для ношенія его на плечѣ.

V. Сайдакъ, сагадакъ или саадакъ, называли русскіе весь приборъ для стрѣлянія, т. е. лукъ съ токтуемъ и стрѣлы съ колчаномъ. У монголовъ и татаръ приборъ этотъ называется сагадахъ ", сайдакъ и садакъ.

Вотъ опытъ объясненія нѣкоторыхъ изъ множества восточныхъ названій, означавшихъ у насъ, въ старину, предметы вооруженія.

Изъ приведенныхъ примѣровъ видно, что русскіе очень мало измѣняли татарско-монгольскія слова; но что самыя вещи, ими означаемыя, у русскихъ далеко отличались отъ настоящихъ монгольскихъ и отдѣлкою и богатствомъ матерьяла. Это весьма естественно. Монголы и турецкія племена привезли съ собою грубыя произведенія степныхъ мастеровъ къ народу болѣе ихъ образованному, который ихъ усовершенствовалъ въ теченіи времени, сохранивъ имъ однако родное ихъ названіе и основную, первоначальную форму.

Сверхъ того, сохранившіеся до нынѣ въ Россіи доспѣхи и 5\*

Digitized by Google

оружія принадлежали царямъ и знатнымъ лицамъ. Пріобрѣтенные заказами, покупкою или въ подарокъ отъ азіятскихъ владѣльцевъ, эти доспѣхи отличаются роскошью, далеко недоступною для простаго воина.

Все это наводить на мысль: заимствованія русскихь оть монголовь и татарь, въ предметахь вооруженія, не составляли-ли одну только роскошь богатаго класса народа?.... Чтобы отвѣчать утвердительно на этоть вопрось, требуется весьма подробное знакомство съ памятниками древней Руси. Не принимая на себя такого труда, могу однакожъ замѣтить, что заимствованное оть востока вооруженіе не должно было изгонять собою древняго, собственно русскаго, но служило только къ дополненію и усовершенствованію послѣдняго. У русскихъ были и до XIII столѣтія мечи, копья, луки, стрѣлы, кольчуги и щиты, которые остались и послѣ того въ употребленіи, потому что новые предметы, какъ напримѣръ джидъ, бахтерецъ, северга и тому подобные, составляли только особые виды извѣстныхъ уже до того русскихъ оружій.

Нѣкоторыя части этихъ предметовъ вооруженія обозначались словами чисто восточными, какъ-то елмань (широкая часть меча), кибить и мадянъ (части лука), набалдашникъ, —доказательство, что и въ устройствѣ (технической части) этихъ предметовъ русскіе многое заимствовали отъ востока.

Но сравнивая древне-русскую кольчугу съ монгольскимъ тегиляемъ, надобно согласиться, что послѣдніе были выгоднѣе для небогатыхъ людей простотою устройства, дешевизною матерьяла, изъ котораго дѣлались, и легкостью. И потому, мнѣ кажется, можно допустить, что эти заимствованные предметы вооруженія были во всеобщемъ употребленіи. Это мнѣніе ни сколько не лишится правдоподобія, если даже допустимъ, подобно автору статьи о татарскомъ вооруженіи<sup>1</sup>), что сохранившіяся до насъ вооруженія, которыя необходимо заставляютъ предполагать большое познаніе въ выдѣлкѣ и обработкѣ металловъ, дѣланы мастерами кавказскаго племени Кубечи, или научившимися у нихъ татарами, у которыхъ эти вооруженія должны все-таки сохра-

<sup>1)</sup> Записки, I, 49.

нить наименованіе татарское: ибо привычки, нужды и вкусъ татаръ заставили ихъ отдёлывать свои вооруженія въ особенномъ родѣ. Но, какъ простой воинъ не могъ употреблять богатаго вооруженія, то куяки, бахтерцы, тегиляи и т. п. должны были у простаго народа сохранить ту простоту въ формѣ и отдѣлкѣ, которою они отличались у самихъ монголовъ и татаръ.

Говорять, что русскіе, признавъ превосходство монгольскаго вооруженія, заимствовали его у нихъ для побѣжденія врага его же оружіемъ. Мнѣ кажется, къ этому можно прибавить еще другія причины заимствовація. Извѣстно, что побѣжденные народы обязывались выставлять монголамъ войско для ихъ походовъ, а потому и русскіе нерѣдко должны были участвовать въ ихъ войнахъ междоусобныхъ или внѣшнихъ. Тутъ не только русскіе знакомились ближе съ вооружениемъ побѣдитслей, но и послѣдние сами могли требовать, чтобы русскіе воины вооружались, какъ слёдуеть, ибо Чингисъ-ханъ въ своемъ «ясакѣ» установилъ относительно вооруженія изв'єстныя правила, которыя потомками строго соблюдались. Наконецъ жалованье и дары, по восточному обычаю, оружіями со стороны хана и его вельможъ не мало распространили между русскими монгольское вооружение. Сверхъ выше приведенныхъ названій, остается еще множество восточныхъ, для объясненія которыхъ нужно близкое знакомство съ языками турецко-татарскимъ, персидскимъ и арабскимъ; таковы: байдана, колонтарь, юшманъ, кончеръ, томарка, северга, чалдаръ ИТ. П.



### О ПРОИСХОЖДЕНИИ ИМЕНИ "МОНГОЛЪ".

### (Библіотека Восточныхъ Историковъ, И. Березина, т. І. (Казань 1849). Приложеніе II, стр. ↓•--↓∨).

Мусульманскіе историки разсказывають, что у Илинджэ, праправнука Яфетова <sup>1</sup>), было два сына: Монголъ в Татаръ, которые сдѣлались родоначальниками двухъ народовъ монгольскаго и татарскаго или турецкаго. Близкое родство не помѣшало этимъ народамъ поссориться: произошла кровопролитная война, окончившаяся совершеннымъ истребленіемъ монголовъ. Изъ всего народа осталось только двое мужчинъ Нэгусъ и Каянъ или Хаянъ и двѣ женщины, которые бѣжали всѣ вмѣстѣ и укрылись въ долинѣ Эргунэ или Эргэнэ - хонъ. Здѣсь въ продолженіе четырехъсотъ-лѣтняго пребыванія поколѣніе монгольское такъ размножилось, что уже не могло помѣщаться въ долинѣ и искало изъ нея выхода, но тропинку, по которой предки пробрались въ долину. потомки забыли: только догадливость одного кузнеца<sup>2</sup>) дала монголамъ возможность выбраться изъ Эргэнэ-хона<sup>8</sup>). Въ это время ханомъ у монголовъ былъ Бэртэчэнэ. Здѣсь монгольскіе писатели сходятся съ мусульманскими, потому что первые не знають ни монгола, ни татара, ни вражды ихъ потомковъ, а начинаютъ свои

Здѣсь издателемъ «Библіотеки» г. Березинымъ было сдѣлано примѣчаніе: «Этотъ Илинджэ въ нашей рукописи» (т. е. въ рукописи Шейбани-наме, текстъ и переводъ которой и составили содержаніе перваго тома «Библіотеки») «названъ Алиджа».

<sup>2)</sup> Объ этомъ см. ниже въ ст. «О названии Эргэнэ-хонъ».

<sup>3)</sup> См. ниже въ той же статьѣ.

преданія прямо съ Борточино (съраго волка). Монгольскія льтописи говорять, что онъ быль сынь одного тибетскаго государя. Бъжавь изъ Тибета, онъ пришель въ Монголію, гдъ нашель племя Д Бота или Бэтэ, избравшее его своимъ ханомъ, и женился на

дъвиць Гоа-мараль (прекрасной лани), отъ которой имълъ двухъ сыновей: Батачи или Бэтэчи, и Батасъ или Бэтэсъ. Это самое поколѣніе, какъ увъряетъ Санангъ-Сэцэнъ, было названо при Чингисъ-ханѣ Монголъ. По китайскимъ историкамъ Батачи, родоначальникъ монгольскихъ хановъ, родился отъ волка небесноголубаго цвѣта и бѣлой дикой лани<sup>1</sup>), т. е. у нихъ монгольскія имена Борто-чино и Гоа-маралъ приняты въ нарицательномъ смыслѣ. Тибетскій царевичъ съ монгольскимъ именемъ, женатый на дъвиць, которой имя также означаетъ животное, едва-ли можеть быть принять за историческое лицо. У самого Санангъ-Сэдэна есть мѣсто, гдѣ онъ говоритъ, что Чингисъ-ханъ, собираясь на облаву, предсказываетъ, будто на охотъ явится сърый волкъ (борто-чино) и прекрасная лань (гоа-маралъ), и запрещаетъ убивать ихъ; это предание содержитъ намекъ на то, что чингизиды производили свой родъ отъ этихъ животныхъ, что, впрочемъ, не рѣдкость въ преданіяхъ Средней Азіи. Монголы, не зная родословной своихъ владѣльцевъ далѣе Батачи, по общему обыкновенію, прибѣгали къ вымыслу, и чтобъ возвысить родъ своихъ хановъ, приписали ему необыкновенное происхождение. Въ глазахъ набожныхъ буддистовъ еще почетите было происхожденіе отъ тибетскихъ государей, и вотъ почему Борто-чино произведенъ ими въ тибетскіе царевичи. Если Борто-чино дъйствительно сушествоваль, то вѣроятнѣе всего онъ быль изъ племени Курлась, какъ пишутъ мусульманскіе историки.

Такимъ образомъ достовѣрная генеалогія чингизидовъ начинается съ Батачи-хана, который, можетъ быть, имѣлъ еще другое имя, ибо Батачи-ханъ значитъ просто «ханъ Батасскій, ханъ племени Бата». Можетъ быть Батачи первый сдѣлался самостоятельнымъ княземъ этого племени, и отъ него получилъ это имя: отъ того-же монголы не помнятъ его предковъ. Имя 2 (Бата, Бэтэ) надѣлало шуму, когда оно, по изданіи лѣтопи си Са-



<sup>1)</sup> Mém. relatifs à l'Asie, par Klaproth, 204.

нангъ-Сэцэна, сдёлалось извёстно оріенталистамъ, какъ древнее названіе поколёнія Монголъ; нёкоторые совсёмъ отвергали существованіе этого имени; г-нъ Шмидтъ отыскивалъ его въ историкахъ западныхъ и китайскихъ, но прибранныя имъ извёстія едвали относятся къ этому поколёнію, которое до Чингисъ-хана всегда было незначительно. Если надобно допустить, что поколёніе Монголъ когда-то называлось Бата, то по какому случаю и когда возникло имя Монголъ? По монгольской лётописи Алтанъ-тобчи оно произошло еще въ то время, когда Борто-чино прибылъ изъ Тибета въ Монголію; г-нъ Шмидтъ, слёдуя Санангъ-Сэцэну, думалъ, что оно дано монголамъ самимъ Чингисъ-ханомъ и произведено отъ корня монга, «строптивый», «дерзкій» <sup>1</sup>), а мусульманскіе историки производятъ его отъ мунга «слабый», «печальный».

Чтобы ни значило слово мониз или муниз, по свойству самаго языка монголовъ пе могло ихъ имя произойти отъ этого корня: безъ всякой натяжки оно разлагается на Мон-голъ, «рѣка Монъ». Значеніе этихъ словъ прямо указываетъ, откуда произошло это имя, т. е. отъ рѣки, на которой жилъ самый народъ; такимъ-же образомъ отъ рѣки Салджа названы Салджуты, отъ рѣки Олхо— Олхонуты, отъ Хуанъ-хо или Желтой рѣки (Шира-голъ) Ширайголы, и проч. Производство названія Монголъ именно отъ этихъ двухъ словъ доказывается тѣмъ, что первое изъ нихъ (монъ) встрѣчается въ собственныхъ именахъ владѣтельныхъ лицъ поколѣнія Монголъ: Буданцаръ Мон-ханъ «ханъ монскій», Моналунъ (жена Махадодана) «княжна монская»<sup>2</sup>).

Слёдовало-бы теперь представить эту р'ёку Монъ, но мы не отыщемъ ея въ географіяхъ и на ландкартахъ, а найдемъ только гору Мона, которая зовется еще Мона-ханъ, т. е. царемъ горъ. Она возвышается въ южной Монголіи на сѣверномъ берегу Желтой рѣки противъ области Ордосъ. Изъ европейцевъ только миссіонеръ Жербильонъ, путешествуя съ китайскимъ императоромъ

<sup>1)</sup> Этотъ отрывокъ взятъ Санангъ-Сэцэномъ, въроятно, изъ какой-нибудь старивной поэмы, потому что онъ написанъ аллитераціально, а между прочимъ на слогъ мо, монз; авторъ поэмы, занятый подбираніемъ риемы, вовсе не думалъ объяснять происхожденія слова «монголъ».

<sup>2)</sup> Это имя произведено такимъ-же образомъ, какъ другія женскія имена: Тумэлунъ отъ Тумэнъ, Алталунъ отъ Алтанъ.

Канъ-си, имѣлъ случай видѣть ее 1). Около этой горы должна протекать эта рѣка, которая называлась и можетъ быть теперь называется Мон-голь; по крайней мбрб въ XV-мъ стольтіи она называлась этимъ именемъ; доказательствомъ этому служитъ то, что одно поколѣніе, поселившееся около горы Мона-ханъ и составлявшее одинъ изъ шести тумэновъ (корпусовъ, союзовъ), получило название Монголчинъ по мъсту своего кочевания<sup>2</sup>). Этимъ обстоятельствомъ я былъ наведенъ на мысль искать тутъ-же объясненія общаго нынѣ имени Монголъ. Не должно думать, чтобъ это Монголчинъ было то самое древнее поколѣніе, изъ котораго произошелъ Чингисъ-ханъ; старинное поколѣніе Монголъ само дѣлилось на множество малыхъ ордъ, которыя, при общей переборкѣ племенъ во время Чингисъ-хана, распались на части, и собирательное имя ихъ монголъ стало означать весь народъ монгольскій; новое-же покол'єніе или союзъ Монголчинъ состояло изъ разныхъ ордъ, не принадлежащихъ древнему поколѣнію Монголъ, и притомъ это былъ союзъ поколѣній, а не ханство, и слѣдовательно не было господствующаго поколѣнія, которое сообщилобы свое имя другимъ; по-этому союзъ назвался по кочеванью своему около горы Мона, Монголчинъ, прибавивъ конечную частицу чина для отличія отъ общаго тогда всему народу имени Монголъ, которое нѣкогда возникло на тѣхъ-же мѣстахъ.

Монголы имѣють особенное почтеніе къ горѣ Мона. Преданіе говорить, что Чингисъ-ханъ, проѣзжая мимо ея въ Тангуть, сказалъ: «Вотъ гора, достойная служить убѣжищемъ для погибающаго народа, обиталищемъ для благоденствующаго, для дряхлыхъ оленей жилищемъ въ ихъ старости, и для старцевъ мѣстомъ успокоенія». — Когда-же Чингисъ-ханъ, по словамъ Санангъ-Сэцэна, скончался въ Тангутѣ, и когда похоронная процессія его проходила мимо горы Мона, то колеса телеги, на которой везли тѣло монгольскаго монарха, ушли въ землю такъ, что телега не могла двинуться съ мѣста<sup>8</sup>). По замѣчанію лѣтописи Алтанъ-Тобчи это случилось по пристрастію, которое по-



<sup>1)</sup> Duhald, Description de l'Empire de la Chine, IV, 474.

<sup>2)</sup> Geschichte der Mongolen, 151, 153, 187, 189, 207, 243.

<sup>3)</sup> Geschichte der Ost-Mongol., 99 и 107.

койный питалъ къ горѣ Мона. Кромѣ того изъ горъ южной Монголіи Мона одна удостоилась жертвоприношеній у древнихъ монголовъ. Все это показываетъ, что какое-то историческое воспоминаніе связывало монголовъ съ этою горою.

Впрочемъ, чтобъ подтвердить мое мнѣніе, я приведу факты, которые покажуть, что покольние Монголь, по всъмъ историческимъ указаніямъ кочевавшее постоянно въ сѣверной Монголіи, жило нѣкогда около горы Мона-ханъ. Извѣстно, что монголы до Чингисъ-хана составляли часть сильнаго племени татаръ (о. Іакиноъ переиначилъ это имя въ Татань и повторяетъ, что Татань означаетъ сильное племя, къ которому принадлежали монголы и поколѣніе Татаръ, съ которыми не должно смѣшивать Татань, но еще г. Клапротъ доказалъ, что у китайскихъ историковъ Ta-ta и Ta-tan означаютъ одно и то-же, т. е. татаръ). Въ началѣ IX столѣтія по Р. Х. татары (Татани о. Іакиноа) изъ сѣверной Монголіи перекочевали къ Ордосу, в усилившись здѣсь, перешли опять на сѣверъ и заняли Халху<sup>1</sup>), а поколѣніе Монголъ составляло часть татаръ; Клапротъ говоритъ, что этотъ переходъ татаръ на югъ случился вскорѣ послѣ 824 года<sup>2</sup>). Одна китайская лѣтопись пишеть, что когда Кидани разрушили государство народа Мохо (въ нынѣшней Манджуріи), то часть этого народа перешла на югъ къ горамъ Инъ-шань (въ цѣпи этихъ горъ находится наша Мона-ханъ), и здѣсь назвалась Та-та, т. е. здѣсь они впервые сдѣлались извѣстны китайцамъ подъ именемъ татаръ <sup>3</sup>). Монголы же, составляя часть татаръ, разумѣется, прикочевали съ ними вмъсть на югъ, и именно къ тъмъ мъстамъ, гдъ находится гора Мона-ханъ. И такъ, если монголы въ началѣ IX вѣка кочевали около горы Мона-ханъ, то отчего-же имъ было не получить своего имени точно такимъ-же образомъ, какъ въ XIV вѣкѣ монголчины? До этого времени составляя часть татаръ, они вѣроятно назывались Бота, какъ говоритъ у Санангъ-Сэцэна преданіе. Принятіе какимъ-либо поколѣніемъ новаго имени всегда сопряжено бываеть у кочующаго народа съ пріобрѣтеніемъ боль-



<sup>1)</sup> Записки о Монголіи, II, 175.

<sup>2)</sup> Klaproth, Mém. relatifs à l'Asie, 467.

<sup>3)</sup> Schott, Aelteste Nachrichten von Mongolen und Tataren, 25.

шей или меньшей самостоятельности; такъ и начало имени Монголъ должно принять одновременнымъ съ началомъ вражды монголовъ съ прежними ихъ повелителями татарами, вражды, оконченной Чингисъ-ханомъ; съ другой стороны Китай легко могъ быть причиною отпаденія монголовъ отъ татаръ: приближеніе сильной орды татаръ къ границамъ Китая не могло не безпокоить китайцевъ, которые въ этихъ случаяхъ считаютъ за лучшее разссорить опасныхъ имъ народовъ.

И такъ для начала имени Монголъ и политической значительности въ степяхъ самаго поколѣнія, подъ этимъ именемъ извѣстнаго, надобно принять первую половину IX столѣтія. И дѣйствительно, извѣстія о монголахъ, находимыя въ китайскихъ лѣтописяхъ, не простираются далѣе этой поры: въ первый разъ упоминается въ исторіи династіи Танъ (618—907) народъ Монгъ-у, жившій на южномъ берегу нынѣшней Аргуни<sup>1</sup>); стало быть извѣстіе это относится къ тому времени, когда монголы опять перешли съ береговъ Желтой рѣки на сѣверъ.

Имѣя въ виду эти факты, нельзя придавать поколѣнію Монголъ ни той древности, ни той важности до Чингисъ-хана, какую хотѣли придать имъ г.г. Шмидтъ, Дегинь и о. Іакиноъ. Г-нъ Шмидть, вполнѣ вѣря тибетскому происхожденію Борто-чино, полагалъ, что Борто-чино жилъ около 73 года до Р. Х.<sup>2</sup>). При своемъ вычисления знаменитый оріенталистъ основывался на числѣ поколѣній потомковъ Борто-чино до Чингисъ-хана, которыхъ было до двадцати пяти, но число владетелей другихъ поколений средней Азів, какъ-то Хунну, Сянь-би, Жужань, Уйгуръ, Тугю, Кидань и Ню-чжи, поперемѣнно владъвшихъ Монголіею отъ Р. Х. до XIII столѣтія, т. е. до Чингисъ-хана, составляетъ не двадцать пять, а нёсколько сотенъ, и невозможно, чтобъ монгольскіе владѣтели одни были такъ долговѣчны, что каждый изъ нихъ, по смерти своего отца, царствовалъ пятьдесятъ лѣтъ. Такъ выходить по вычисленію г-на Шмидта. Столь же несправедливо Дегинь, Шмидтъ и о. Іакиноъ старались доказать, что эта маленькая орда монголовъ владѣла среднею Азіею подъ именами Хун-

2) Schmidt, Forschungen, 75.



— 75 —

<sup>1)</sup> Schott, Aelteste Nachrichten v. Mongolen und Tataren, 19.

ну и Тугю. Г. Шмидть считаеть Тобо-хана изъ династіи Ту-гю за одно лицо съ Добо-мэргэномъ, одиннадцатымъ предкомъ Чингисъ-хана; между тѣмъ онъ не сообразилъ своей мысли съ изданною имъ лѣтописью Санангъ-Сэцэна, въ которой Добо-мэргэнъ представленъ ничтожнымъ князькомъ, бродящимъ съ своимъ народомъ около нынѣшней Урги, а одному изъ сыновей его Буданцару, при раздѣлѣ наслѣдства, достается одна только паршивая лошадь, тогда какъ Тобо-ханъ оставилъ послѣ себя цѣлую имперію.

## О ПРОИСХОЖДЕНИИ СЛОВА ЧИНГИСЪ.

(Библ. Восточн. Истор., т. І. Прилож. III, стр. 1Л-Р.)

Существуетъ много толкованій на это знаменитое слово. По Абуль-гази оно происходить отъ чина, которое будто по-монгольски значитъ «великій», и гизг, окончанія превосходной степени, а по Д'Оссону отъ чиниз «могущественный» и гизз, знака множественнаго числа. Правда есть монгольское слово чиниз, но оно значить «твердый», а не великій или могущественный, окончанія-же гизг въ монгольскомъ языкѣ не находится. Монголы и китайцы разсказывають, что Чингись взято съ крика одной птицы. Г. Шмидть справедливо зам'ятилъ, что это слово нынѣ не имѣетъ на монгольскомъ никакого значенія, да и искать этимологію его почти нѣтъ нужды. Кому извѣстно политическое состояніе Монголіи въ эпоху появленія Чингисъ-хана, тотъ легко пойметъ, что монгольскому завоевателю не нужно было принимать титула великаго, могущественнаго, воинственнаго и т. п., ему нуженъ былъ титулъ въ другомъ смыслѣ. До появленія Чингисъ-хана Монголія, состоя подъ вліяніемъ Китая, дробилась на множество мелкихъ племенъ, которыя назывались илами, и владътелямъ ихъ приличествоваль титуль иль-хановь; нѣкоторые изъ нихъ украшались китайскимъ титуломъ ванъ, князь. Если владътель успъвалъ соединить подъ свою власть нѣсколько иловъ, что называлось гуръ, то онъ получалъ титулъ гуръ-ханъ. Въ этомъ смыслѣ ханы Хара-китайскіе назывались гуръ-ханами, и по-этому же врагъ и соперникъ Чингиса Джамуха, на собраніи боровшихся съ

Чингисъ-ханомъплеменъ, былъпровозглашенъ ими гуръ-ханомъ<sup>1</sup>). Когда Тэмуджинъ покорилъ себѣ всѣ племена средней Азіи, ему нуженъ былъ приличный его положению титулъ; побѣдивъ илъхановъ и гуръ-хановъ, онъ бы унизилъ себя, если бы усвоилъ себѣ ихъ званіе, ихъ, которые были его подданными. Эту самую мысль высказаль шаманъ Бутъ-тэнгри въ рѣчи, обращенной къ Тэмучину на курилтаћ. Не смотря на эти слова, я не могу допустить, что Чингисъ-ханъ, собравши нарочно курилтай для возшествія на престолъ и принятія новаго титула, предоставилъ пріисканіе этого титула шаману. Бутъ-тэнгри былъ только исполнителемъ воли Чингисъ-хана; послѣдній не только не хотѣлъ, какъ выше сказано, титула подобнаго гуръ-хану, но еще хотѣлъ быть равнымъ китайскому императору. Для этого онъ объявилъ себя сыномъ неба, и потому принятый имъ титулъ Чингисъ долженъ былъ означать нѣчто выше гуръ-хана, соотвѣтствующее китайскому хуанъ-ди «императоръ». Я думаю, что Тэмуджинъ возстановилъ древній титулъ великихъ хановъ народа Хіунъ-ну, владѣвшаго всею Монголіею съ 214 г. до Р. Х. по 93 по Р. Х.<sup>2</sup>), титулъ Tchen-yu, Ченъ-ю, а по сѣверному китайскому или новѣйшему произношенію шань-юй. Китайцы, выражая этоть титулъ по возможности своими јероглифами, толкуютъ, что это слово значить то-же, что хань; они же говорять, что Хіунь-ну называли своихъ хановъ также тэнгри-кубу, т. е. «сынъ-неба» <sup>8</sup>). Я уже замѣтилъ, что у монголовъ былъ шаманскій богъ Хаджиръ Чингисъ тэнгри «сынъ неба» 4). Слѣдовательно Хіунъ-ну растолковали китайцамъ значение Tchen-yu (Чингисъ) другими монгольскими словами тэнгри-кубунъ, и потому можно, не входя въ этимологію слова Чингисъ, принять, что оно равносильно титулу



<sup>1)</sup> О. Іакиноа, Истор. четыр. хановъ, 20, въ подлинникѣ пишется изюйръ (кмрг) ханъ: въ переводѣ о. Гакиноа, не извѣстно почему, перемѣнено въ Чулхань.

<sup>2)</sup> О. Іакинеа, Записки о Монголіи, II, 9.

<sup>3)</sup> Хотя Mailla говорить, что имя Ченъ-ю можетъ по-китайски читаться еще Танъ-жу (Tan-jou), изъ чего онъ заключаетъ, что это можетъ быть испорченное китайское Tien-tsé, тянь-дзи, т. е. сынъ неба, однако эти слова, по свойству монгольскаго языка, не могли быть превращены въ Чингисъ (Mailla, Hist. de la Chine, III, 142—143).

<sup>4)</sup> Ученыя Записки, 1846, III, 69.

«сынъ неба» или «императоръ». На это можетъ быть возразятъ, что въ безграмотномъ и дикомъ народѣ не могло такъ долго сохраняться преданіе о народѣ Хіунъ-ну и титулъ его хановъ; но кто будетъ спорить, что можетъ быть самое имя народа, дурно переданное намъ китайцами, существуетъ еще и нынѣ въ Монголіи, а тѣмъ меньше можетъ кто-либо утверждать, что преданіе о первомъ могущественномъ ханствѣ, давшемъ сильное движеніе всѣмъ племенамъ средней Азіи, не могло сохраниться въ Монголіи до Чингисъ-хана; всякій допуститъ, что преданіе могло быть искажено, могло забыть самыхъ Хіунъ-ну, но легко могло сохранить мысль, что ханъ, владѣющій всею Монголіею, называется «Чингисъ». Я даже имѣю поводъ думать, что Рашидъ-Эддинъ сохранилъ средне-азійское преданіе о Хіунъ-ну, но объ этомъ говорить здѣсь не мѣсто.



### 0 НАЗВАНІИ ЭРГЭНЭ-ХОНЪ.

(Библіот. Восточн. Истор., т. І. Прилож. IV, стр. YI-YY.)

Названіе ار كنه قون, по принятой Рашидъ-Эддиномъ ореографіи монгольскихъ словъ, слёдуетъ читать Эргэнэ-Хонъ (Хунъ, Гонъ, Гунъ), а не Эргэнэ-Конъ. Рашидъ-Эддинъ и другіе историки не опредѣляютъ мѣстоположенія этой долины, и потому европейскіе ученые отыскивали ее произвольно по всей Монголіи. Шмидть считаеть ее за урочище Гунъ-эрги около Коко-нора (Geschichte der Ost-Mongol., 372); Миллеръ (Сибирск. Исторія, 35) и о. Іакиноъ (Истор. Обозр. Ойрат. 7) предполагають ее между Алтайскими горами; Фишеръ (Сибирск. Истор., 22) около береговъ нынѣшней Аргуни. Эти разногласныя мнѣнія основаны у каждаго писателя на своихъ причинахъ: согласить ихъ невозможно, да и принять которое-нибудь изъ нихъ тоже нельзя. Поэтому мы удовольствуемся объясненіемъ самаго названія, которое Рашидъ-Эддинъ толкуетъ کہر ننل «крутой горный скать». Въ нынѣшнемъ монгольскомъ языкѣ это названіе не извѣстно, однако можно доказать, что оно монгольское. Эргэнэ происходить отъ я эрии, яръ, берегъ (какъ த чахолъ, бурка отъ б фор-ма, عسبك все въ родѣ шашеш ницы, отъ سبك рѣзать () и будетъ значить «берегообразный, отвѣсный, кру-той». Отъ слова хонз остались только производныя, какъ-то хон-хорг, «углубленіе», «ложбина», хон-гилг, «дупло», хон-дага, «чашка»; изъ значенія этихъ словъ видно, что корень хонг долженъ означать «углубленіе», «ложбина», «скатъ» (въ якутскомъ хону

долина)». И такъ Эргэнэ-хонъ значитъ по-монгольски ложбина, падь съ отвѣсными краями, долина, окруженная отвѣсными горами, какою и представляетъ ее преданіе. У монголовъ есть обычай давать горамъ имена самыхъ простыхъ вещей, по сходству наружной ихъ формы: такъ находимъ Алтанъ-тэбши (золотое блюдо), Тоно (дымникъ у юрты), Муна (палица, колотушка), и наконецъ мысъ, на которомъ стоитъ Тобольскъ, назывался у татаръ Алтанъ-Аргинакъ. Нынѣ у монголовъ эризнека значитъ «шкафъ»; можно допустить, что настоящее имя нашей горы было не Эргэнэ, а Эргэнэкъ, гдѣ окончательный и изчезъ отъ слѣдующей гортанной буквы. Гора Эргэнэкъ существуетъ еще и нынъ въ южной Монголіи, и тамъ-же встр'вчаемъ названіе Хонъ въ именахъ нѣкоторыхъ горъ, какъ-то: Хара-хонъ, Уланъ-хонъ и проч. По-этому можно нѣкоторымъ образомъ признать, что древняя Эргэнэ-хонъ находилась въ цёпи горъ, идущихъ по южной Моңголіи рядомъ съ Великою Стеною, темъ более, что поколеніе Монголъ нѣкогда кочевало въ этихъ мѣстахъ (см. выше ст. «О происхожденіи имени Монголъ»). Впрочемъ, надобно замѣтить, что кочевые народы переходять вногда огромныя пространства, заселяють новыя мѣста, которымъ дають имена мѣстностей старыхъ кочевьевъ; оттого нельзя утверждать, чтобы не нашлось горы съ именемъ Эргэнэ-хонъ въ сѣверной, западной или восточной Монголія; съ открытіемъ такой горы наша догадка о мѣстоположения Эргэнэ-хона уничтожается сама собою, но во всякомъ случаѣ должно признать, что объясненіе Рашидъ-Эддина справедливо.

6

## ОБЪ ОЙРАТАХЪ И УЙГУРАХЪ.

(Библіот. Восточн. Истор., т. І. Прилож. V, стр. Р.)

Мусульманскіе и китайскіе льтописцы упоминають объ одной части Монголін, называвшейся Баргуджинъ - Тукумъ (نوكوم ); это названіе, которое можно перевести «Западная область», китайцы переводять «ущелье Ба-р-ху-чжень». (Исторія четырехъ хановъ, 16, 21, 361; Mailla, Hist. IX, 20). Подъ этимъ именемъ разумѣлась, по словамъ Рашидъ-Эддина, часть сѣверной Монголіи, лежащая на западъ отъ Селенги (Уч. Зап. Каз. Унив. 1841, IV, 120; ср. 81), иначе называемая Баргу (برغو); Марко Поло также упоминаеть о равнинѣ Баргу, лежащей на сѣверъ отъ монгольской столицы Хара-Хорумъ и простирающейся до Океана<sup>1</sup>).

Въ этой странѣ жили, по Рашидъ-Эддину, Бургуты (برغوت) Буряты или Буруты), Хори (قورى) нынѣшніе Хоринскіе Буряты) и сходные съ ними Тумэты (تو مات), называемые общимъ именемъ Баргутъ (برقوت), «Западные» (Учен. Зап. 1841, IV, 119—129). Тутъ-же обитали Ойраты, Кэрэмучинъ (ловцы бѣлокъ), Булагачинъ (ловцы соболей), Ойнъ-Урянха (مانكة المالية ньс ные Урянхайцы), Урасутъ, Теленгутъ, Кәстэми, «похожіе на монголовъ», называемые лѣсными народами, по-монгольски

<sup>1)</sup> Имя Баргу сохранилось досель въ названіяхъ Баргу-Бурятъ и Баргузинъ (ръка, на которой стоитъ Баргузинскъ, городъ въ Иркутской губерніи).

т. е., م , и наконецъ Киргизы (1. с. 69, الم سن ركان , هو تين سكان 17, 123; Журн. Мин. Нар. д Просвъщ. 1843, май, Отд. II, 97). О лёсныхъ народахъ 🦼 Рашидъ-Эддинъ говоритъ: «между монголами есть много 😩 такихъ племенъ.... Такъ и Тайджуты суть лёсной народъ, потому что жилища ихъ расположены между землями Монголіи, Киргизовъ и Баргутовъ. Словомъ, есть много сортовъ лѣсныхъ народовъ». Эти лѣсные народы, отдёленные отъ прочихъ монголовъ самою природою, говорили языкомъ нѣсколько отличнымъ отъ языка прочихъ монголовъ, что замѣчаетъ и Рашидъ-Эддинъ, говоря объ Ойратахъ; они также и въ образѣ жизни и занятіяхъ нѣсколько отличались отъ прочихъ монголовъ, будучи по преимуществу звѣроловами; Ойраты, жившіе, какъ говорить Абуль-Гази (Родосл. Истор. о Татарахъ, т. I, стр. 156), по рѣкамъ, впадающимъ въ Ангару, были пастоящимъ лѣснымъ народомъ. Обыкновенно объясняютъ названіе Ойрать черезъ «ближній», «союзникъ», производя его отъ монгольскаго ойро «близко» (Nachricht über die Mong. Völk. 6; Шмидта Forschungen, 45; Записки о Монголів, І, 134; Истор. Обозрѣніе Ойратовъ, 3, 24), не стѣсняясь тѣмъ, что это производство не только грамматически невозможно, но несогласно и съ исторіей. Изъ исторіи Чингисъ-хана видно, что до него Ойраты составляли обыкновешный монгольскій илъ или орду, а не союзъ племенъ. Покорешные Чингизъ-ханомъ Ойраты при немъ еще менье могли составлять какой-либо союзъ. Угэтэй-ханъ, сынъ Чипгисъ-хановъ, оставилъ много сыновей, которые при избираній великаго хана, послѣ смерти Угэтэя, были обойдены выборомъ. При Мункэ-ханѣ эти сыновья были сосланы въ Джунгарію за покушение на ханство. Съ тѣхъ поръ западная Монголія не разъ была поприщемъ возстанія потомковъ. Угэтэя противъ великихъ хановъ. Эти обстоятельства безъ сомнѣнія были источникомъ ненависти калмыковъ къ монголамъ и къ дому Чингиса. Какъ скоро монголы были изгнаны изъ Китая (1368 г.) и торжествующіе китайцы начали тёснять ихъ, калмыки выступаютъ немедленно на борьбу съ монголами; въ 1393 г. калмыкъ Батула-Чинсангъ досталъ себѣ у слабаго монгольскаго хана власть надъ четырьмя Ойратами, Дурбэнъ-Ойратъ. Здѣсь начало явленія Ойратовъ въ видѣ самостоятельнаго народа, когда они на самомъ дѣлѣ начали дѣйствовать въ видѣ союза, но союзъ этотъ заключается въ единодушіи противъ монголовъ, а не въ имени, которое существовало задолго до того времени; прибавочное же Дурбэнъ «четыре» явилось не потому, чтобъ калмыки составили тогда союзъ четырехъ племенъ, но по другому поводу и притомъ еще въ XIII столѣтіи. Чингисъ-ханъ поставилъ всѣхъ монголовъ на военную ногу, вслѣдствіе чего всѣ племена были раздѣлены на тумэны или десятитысячные корпуса, которые служили виѣстѣ съ тѣмъ и административнымъ дѣленіемъ народа.

Изъ Ойратовъ онъ составилъ четыре тумэна: по-этому-то монголы вмѣсто Дурбэнъ Ойратъ говорятъ еще Дурбэнъ, Дурбэнь тумэнь п Дурбэнь тумэнь Ойрать. Это дёленіе на тумэны сохранилось въ Монголія до владычества манджуровъ. — Вотъ гдѣ начало Четырехъ Ойратовъ, а не въ формальномъ составленіи пастоящаго четвернаго союза. По-этому я думаю, что Ойратъ происходитъ вовсе не отъ ойро, а составленъ изъ словъ ой-арать 👌 , которыя соотвътствуютъ Рашидову Ойнг Иргень и турецко 🚽 му Агачери, т. е. «лѣсной народъ». Мы выше ви-Ойраты до Чингисъ-хана, живя въ Баргуджинъдѣли, что 省 Тукумѣ, принадлежали къ лѣснымъ народамъ. Такимъ образомъ вѣроятно они жили въ лѣсахъ южной Сибири, и въ пзвъстную эпоху, за-долго до Чингисъ-хана, присвоили себѣ нарицательное Ойратъ въ видѣ собственнаго имени. Въ этомъ еще болће убѣдимся, если разберемъ составъ племенъ, образовавшихъ изъ себя Ойратъ. По монгольскому преданію, сообщепному Санангъ-Сэцэномъ (Gesch. der Ost-Mong., 56), четыре Ойрата состоятъ изъ племенъ: 1) Угэлэтъ, 2) Багатутъ, 3) Хоитъ и 4) Кэргутъ. Это безъ сомнѣнія древнѣйшій составъ ойратскихъ тумэновъ. Новѣйшія извѣстія калмыковъ считаютъ четырьмя Ойратамн: 1) Угэлэтъ, 2) Хоитъ-Багатутъ, 3) Баргу-Бурятъ (вмѣсто Кэргутовъ), 4) Дурбетъ, Дзунъ-гаръ, Хошутъ и Торгутъ. Въ этомъ дъленіи очевидно представленъ составъ Ойратовъ двухъ различныхъ эпохъ, ибо первыя чегыре покольнія суть ть самыя, изъ которыхъ, по словамъ Санангъ-Сэцэна, нѣкогда состояли Ойраты, тогда какъ въ повѣйшее время они состояли пзъ послѣднихъ четырехъ племенъ (Дзунъ-гаръ, Дурбэгъ, Хошутъ и Торгутъ). Палласъ, пользовавшійся, неизвѣстно какими источниками,

считаетъ такъ: 1) Олотъ (Угэлетъ), 2) Хойтъ, 3) Тумэтъ (по другому его источнику Батутъ) и 4) Баргу-Бурятъ (Sam. hist. Nachr. über die Mong. Völkerschaften, В. I, 5); Абуль-Гази же говоригъ (Родосл. Ист. о Татарахъ, 156, 157), что Хори, Туматы, Теленгуты, Урасуты и Кэстэми произошли отъ Ойратовъ. Изъ этихъ народовъ Угэлэты, Хоиты, Багатуты, Дзунгары (Чоросъ). Хошуты и Торгуты не упоминаются въ числѣ монгольскихъ народовъ во времена Чингисъ-хана. По-этому надобно полагать. что эти племена возникли уже послѣ XIII столѣтія или они входили въ составъ древняго поколѣнія Ойратъ. Баргу-Бурятъ суть Бургуты и Хори Рашидъ-Эддина, а Кэргуты — Киргизы того-же писателя; въ спискъ Ойратовъ Санангъ-Сэцэна они поставлены вмѣсто Баргу-Бурятъ калмыцкихъ преданій. Очень вѣроятно мнѣніе Шмидта, что эти два поколѣнія нѣкогда составляли въ ойратствѣ одинъ народъ (Geschichte der Ost-Mong., 373). Между калыцкими племенами и въ новъйшее время было покольніе Киргизъ (о. Іакинеа, Истор. Обозр. Ойратовъ, 29). Слѣдовательно нельзя отвергнуть, что Киргизы принадлежали нѣкогда Ойратамъ. Тумэты, до переселенія своего на югъ, принадлежали также къ Ойратамъ, ибо, кромѣ приведеннаго объ этомъ калмыцкаго извѣстія, Абуль-Гази подтверждаетъ это, да и по кочеванью своему въ Баргуджинъ-Тукумѣ они необходимо должны были войти въ составъ Ойратовъ. Въ вышеприведенныхъ спискахъ замѣчается разногласіе въ племенахъ четырехъ тумэновъ, изъ которыхъ состояли Ойраты, но это доказываетъ только одно, что въ разныя времена п по разнымъ обстоятельствамъ то вли другое изъ поколѣній ойратскихъ составляло особый тумэнъ. Подобный примъръ можно найти и въ новъйшей исторія Ойратовъ; когда Торгуты откочевали въ Россію, то отъ поколѣнія Дзунъ-гаръ были отдѣлены Дурбэты, заступившіе мѣсто Торгутовъ. По-этому въ разногласіи приведенныхъ нами извѣстій о составѣ Ойратовъ должно видѣть не ошибку писателей, но только то, что эти известія относятся къ различнымъ эпохамъ. Тогда окажется, что лѣсные народы, которые, по словамъ Рашидъ-Эддина, жили въ Баргуджинъ-Тукумѣ, названы были Чингисъханомъ Ойратами и составили четыре тумэна. Изъ этого я за-



ключаю, что даже во время Чингисъ-хана имя Ойратъ принималось въ значении лѣснаго народа.

Между племенами монгольскихъ поколѣній есть особенныя имена по числамъ. Такъ встрѣчаемъ названія Хоитъ отъ хояръ, «два»; Дурбэтъ отъ *дурбэнъ*, «четыре»; Дологатъ отъ *дологанъ*, «семь»; Найманъ «восемь»; Исутъ отъ исунъ, «девять»; Хори, «двадцать»; Дзагутъ отъ *дзагунъ*, «сто»; Мингатъ отъ *минганъ*, «тысяча»; Тумэтъ отъ *тумэнъ*, «десять тысячъ». Эти численныя имена чаще встрѣчаются между народами Баргуджинъ-Тукума; по-этому я думаю, что имена Киргизъ и Кэргутъ произведены отъ тюркскаго قرق кыркъ, «сорокъ», съ окончаніемъ множественнаго числа.

Профессоръ Каземъ-Бекъ считаетъ Ойратъ и Уйгуръ за однозначительныя нарицательныя имена, которыми обозначались союзы народовъ средней Азіи, допуская, что Уйгуръ дѣйствительно произведено отъ турсцкаго уймака, «прилѣпляться», «приставать», какъ толкуетъ Абуль-Гази (Жур. Мин. Нар. Просв., 1841, авг., Отд. II). По моему мненію действительно есть сродство между этими именами, но только въдругомъ родѣ: Уйгуръ происходить отъ 🛃 ой лѣсь, и 🤶 гурз народъ, и есть не что иное, какъ другая форма имени Ойратъ<sup>1</sup>) или переводъ его. Исторія свидѣтельствуетъ, что Уйгуры, переселившись изъ южной Монголіи на сѣверъ, обитали именно въ лѣсной Монголіи, т. е. на съверо-западъ (о. Іакинеа, Записки о Монголіи, ч. III, 136, 137). Когда это поколение составляло ханство, то ядро его обитало въ срединъ съверной Монголіи. Рашидъ-Эддинъ и Абуль-Гази говорятъ, что Уйгуры дълились на два отдъла: одни жили по десяти рѣкамъ и назывались Унъ (десять)-Уй-

<sup>1)</sup> Доказанное уже сродство языковъ тюркскаго и монгольскаго позволяетъ думать, что слово ой, употребительное только у монголовъ, принадлежало нѣкогда и тюркамъ لوى (лощина), а *пуръ* также общее слово не только монголамъ и тюркамъ, но сохранилось донынѣ и въ манджурскомъ *пурунь*, народъ. По-этому, если бы Уйгуры и были тюркскій народъ, какъ думаютъ многіе, и тогда наше словопроизводство не можетъ почесться невозможнымъ. Мусульманскіе писатели пишутъ , а не , , а не , , какъ бы слѣдовало по этимологіи, но это потому, что , по закону языковъ средней Азів, при соединеніи съ ой должно необходимо перейти въ .

гуръ, а другіе по девяти и назывались Тогузъ (девять) - Уйгуръ. Хотя Рашидъ-Эддинъ и приводитъ имена десяти рѣкъ, на которыхъ жили Уйгуры, но признать въ нихъ невозможно нынѣшнихъ названій; только въ Учъ-Табинъ اوج تابين узнаемъ ны-нѣшній Гурбанъ Тамиръ, и въ Тулэръ تولر-нынѣшнюю Тулу, впадающія въ рѣку Орхонъ; въ У тикэнъ او تبكان узнаемъ Оиtie-kien китайскихъ историковъ, гору, около которой, вѣроятно, протекала рѣка того-же вмени, и на западной сторонѣ которой стояла Хара-хурумъ, столица уйгурскихъ хановъ; это та самая гора, которая у монголовъ называется Утэгэ-Хуланъ 🧧 и при которой Угэтэй-ханъ скончался (о. Іакиноа, Исторія З четырехъ хановъ, 284, 287). Тотъ-же историкъ говоритъ, **TD** десять уйгурскихъ рѣкъ назывались общимъ именемъ 里 Онъ-Орхонъ اون اورقون «десять Орхоновъ». Этихъ данныхъ уже достаточно для того, чтобы доказать, что Онъ-Уйгуры жили по бассейну нынѣшняго Орхона, а девять Уйгуровъ жили, вѣроятно, по Селенгѣ. Можетъ быть этотъ послѣдній отдѣлъ Уйгуровъ (если они были тюркскаго племени) состоялъ изъ Ойратовъ. Глава этихъ Уйгуровъ девяти ръкъ назывался чисто монгольскимъ именемъ كو ل ايركين скимъ именемъ 1) Į, «начальникъ гола» (рѣкв), «главный на рѣкахъ», а у десяти Уйгуровъ-илг-илдить въ разборъ тереръ, илтэбэръ. Здъсь не мъсто вхо 马 всѣхъ фактовъ, которые окончательно могли бы объяснить вопросъ объ этихъ народахъ, но должно замѣтить, что вопросъ этотъ могъ бы быть развить до занимательной ясности, если бы въ основаніе его положить мысль: Уйгуры и Ойраты суть два лѣсныхъ народа тюркскаго в монгольскаго племени, составлявшіе (съ VIII столѣтія) одно политическое тѣло.



<sup>1)</sup> У джурджидовъ (по-китайски Ню-Джень) эргинъ означало «начальникъ гарнизона въ степной ордъ» (Visdelou, Suppl.).

# ОБЪЯСНЕНІЕ МОНГОЛЬСКОЙ НАДПИСИ НА ПАМЯТНИКЪ КНЯЗЯ ИСУНКĖ, ПЛЕ-МЯННИКА ЧИНГИСЪ-ХАНА.

(Записки Импер. Археолог. Общества, т. III, Спб. 1851 г., стр. 268-292.)

Покойный академикъ Шмидтъ, издавая свой переводъ этой надписи въ «Запискахъ Академіи Наукъ», не представилъ ни филологическаго отчета въ переводѣ, ни достаточнаго историческаго обълсненія о назначеніи памятника. Онъ только весьма положительно сказалъ, что прочиталъ надпись «очень легко», что «трещина на камнѣ не причинила надписи никакого вреда», и что приложенный къ статьѣ его снимокъ съ надписи «вѣренъ». Повѣрять г. Шмидта тогда никто не рѣшился, тѣмъ болѣе, что послѣ такихъ рѣшительныхъ увѣреній академика повѣрка казалась излишнею.

Въ 1848 году я сдѣлалъ съ надписи возможно вѣрный спимокъ во всю величину и удостовѣрился, по внимательномъ разсмотрѣніи надписи на самомъ камнѣ, что снимокъ г. Шмидта не совсѣмъ вѣренъ, а переводъ его требуетъ исправленій. Объясняя вновь надпись, я не дозволялъ себѣ ни малѣйшаго произвола при чтеніи: отъ того нашлись въ ней такія слова, которыя неизвѣстны въ нынѣшнемъ языкѣ монголовъ; но могли быть въ употребленіи въ XIII столѣтіи. Г. Шмидтъ поступалъ въ этомъ случаѣ слишкомъ произвольно и всю надпись «объяснилъ» и «очень легко» современными словами. Въ этомъ-то и состоитъ существенная разница моего способа чтенія отъ его: результаты покажутъ, чей способъ правильнѣе. Сообщаю объясненіе затруднявшихъ доселѣ словъ и затѣмъ полный переводъ надписи.

I.

Сартанула г. Шмидть читаеть Sartaghol и считаеть это монгольскимъ названіемъ ханства Хара-Китай, «Черный-Китай». Но Хара-китайцы никогда не назывались Сартанулами у монголовъ, которые подъ этимъ именемъ разумѣли обитателей Хивы, производя его отъ Сарта: такъ и доселѣ называютъ турецкіе народы коренныхъ, осѣдлыхъ жителей персидскаго происхожденія, составляющихъ промышленное населеніе Хивы и Бухаріи<sup>1</sup>).

Монголы прибавили къ *Сарта* турецкихъ племенъ слово *чуръ* («народъ, государство»), и вытсто *Сартачуръ* говорили *Сартачулъ*, потому что они не любятъ двухъ *p*, если они не сопровождаются гласными въ одномъ и томъ-же словѣ, и послѣднее *p* обыкновенно превращаютъ въ *л* (см. Бобровникова, Грамм. Монг.-Калм. языка, стр. 32).

Во время Чингисъ-хана, Хива была столицею огромной имперіи харезмской, заключавшей въ себѣ Бухару, Хиву и часть Персіи; эта-то имперія, состоявшая подъ властью Харезмъшаховъ, и называласъ у монголовъ *Capmaryлъ*. Завоеваніе ея, стоившее шестилѣтняго похода (1219 — 1225), составляетъ одинъ изъ важнѣйшихъ эпизодовъ въ исторіи Чингисъ-хана; напротивъ, покореніе Хара-Китая произошло почти незамѣтно. Кучлукъ-ханъ, владѣтель разсѣяннаго Чингисъ-ханомъ поколѣнія Найманъ, въ началѣ XIII столѣтія успѣлъ завладѣть престоломъ хара-китайскимъ, устранивъ законнаго хана. Чингисъ-ханъ, собираясь въ походъ на Хиву и желая обезопасить свой тылъ, отрядилъ въ 1218 году Джебе́-Нояпа, извѣстнаго нашествіемъ на Россію въ 1224 году, съ 20 тысячами войска. Кучлукъханъ, услыхавъ о приближеніи монголовъ, бѣжалъ на западъ, и



<sup>1)</sup> См. Meyendorff, Voyage d'Orenbourg à Bokhara; Н. Ханыкова, Описаніе Бухарскаго ханства.

оставленное имъ ханство безъ боя покорилось монголамъ; а Джебе́-Ноянъ, преслѣдуя Кучлукъ-хана, настигъ его въ горахъ Бедехшана, предалъ его смерти и въ томъ-же 1218 году возвратился въ Монголію<sup>1</sup>). Это легкое завоеваніе, въ которомъ Чингисъ-ханъ самъ вовсе не участвовалъ, Шмидтъ называетъ событіемъ «великимъ и рѣшительнымъ», стараясь придать ему такую важность для того, чтобы тѣмъ объяснить причину сооруженія нашего памятника, который, по его мнѣнію, поставленъ Чингисъ-ханомъ въ 1219 или 1220 году.

Г. Шмидтъ впалъ въ эти ошибки во первыхъ потому, что невѣрно читалъ всю надпись; во вторыхъ отъ того, что не исправилъ критически текста изданной имъ лѣтописи Санангъ-Сэцэпа. У этого монгольскаго лѣтописца хронологія полти нигдъ не сходится съ китайскими и мусульманскими историками, что отчасти надобно приписать искаженію текста и особенному способу монгольскаго летосчисленія. Монголы считаютъ года по именамъ 12-ти животныхъ съ прибавленіемъ еще 10-ти условныхъ знаковъ: изъ соединенія тѣхъ и другихъ составляется циклъ въ 60 лѣтъ, по прошествіи которыхъ начинается новый рядъ годовъ или циклъ въ томъ-же порядкѣ. При этомъ способѣ хронологіи легко можетъ случиться (и случается въ рукописяхъ), что вмѣсто одного условнаго знака, ошибкою поставятъ при названии животнаго другой, и тогда годъ, означаемый словами, будетъ уже иной; но подобная невѣрность можетъ быть исправлена, только бы вмѣсто одного животнаго не было поставлено другое. Такъ у Санангъ-Сэцэна сказано, что Сартанулы покорены Чингись - ханомъ въ году и - таулай (зайца), т. е. въ 1195 году; между тыть изъ другихъ достовърныхъ источниковъ извъстно, что нападение на Хиву начато въ 1219 году. Если вместо и-таулай поставимъ китаулай, то получится 1219 годъ. Значитъ, у монголовъ начало военныхъ дъйствій противъ Харезмъ-шаха принято за покореніе его имперіи, и Санангъ-Сэдэнъ не ошибся ни въ имени народа, ни въ хронологіи. По его-же словамъ,

<sup>1)</sup> D'Ohsson, Histoire des Mongols, t. I, p. 163-176.

Тукмаки <sup>1</sup>) покорены въ году бинъ-лу (краснаго дракона самца), т. е. въ 1196 году, — это также не справедливо; но перемѣнивъ знакъ бинъ въ у, получимъ у-лу (желтаго дракона самца), т. е. 1208 годъ: и дѣйствительно Кучлукъханъ, впослѣдствіи уже овладѣвшій Тукмаками, былъ разбитъ Чингизъ-ханомъ въ 1208 году<sup>2</sup>). Здѣсь разбитіе хана Наймановъ, который послѣ сдѣлался ханомъ Тукмаковъ, принято Санангъ-Сэцэномъ за покореніе сего послѣдняго народа. Если бы г. Шмидтъ подобнымъ образомъ исправилъ хронологію своего автора, то могъ бы исправить и свои ошибки при помощи того-же писателя, чрезъ котораго онъ въ нихъ впалъ, и не путался бы въ своихъ примѣчаніяхъ, гдѣ онъ предлагаетъ перемѣнить имена владѣтелей Сартагуловъ и Тукмаковъ<sup>3</sup>).

### II.

Шмидтъ читаетъ эдзэлэджу, «овладѣвъ», совершенно произвольно. Слоговъ дз и лэ вовсе нѣтъ въ этомъ словѣ, которое должно читать аулиджу. Подобнаго слова у монголовъ нѣтъ; но какъ трещина задѣла слово сверху, то надобно думать, что изъ него пропала начальная *m*, и что тутъ было *таулиджу*, «напавши, послѣ на паденія».

Глаголъ таулиху, который пишется еще тагулиху, тэугулиху (джагатайское тугульменъ, «падать внизъ, соскакивать»), означаетъ всякое стремление сверху внизъкосвенно, и потому означаетъ налетъ хищной птицы, прыжокъ дикой лошади, «налетать, скакать, наскакать, набѣжать», и въ военномъ смыслѣ нападать.

### III.

Шмидтъ читаетъ эртэну «древній»; но по палеографическому правилу слёдуетъ читать арат-и или эрэти. Арати значитъ «людей», и это чтеніе — самое приличное смыслу надписи.



<sup>1)</sup> O словѣ Тукмакъ см. Charmoy, Expédition de Timour, p. 170, 245 etc.

<sup>2)</sup> См. о. Іакинеа, Исторія четырехъ хановъ, стр. 40.

<sup>3)</sup> Geschichte der Öst-Mongolen, S. 87.

Основная линія этого слова вытянута предъ и послѣ р съ цѣлью показать присутствіе гласнаго а предъ р и послѣ него (*apa*).

### IV.

Шмидтъ читаетъ бога̀ оргай хориксанъ (bogha orghai choriksan), и изъ нихъ bogha orghai переводитъ «ненависть совершенно», не указывая однако, гдѣ онъ нашелъ эти слова, совершевно неизвѣстныя монголамъ.

Въ отвѣтъ на переводъ Ванчикова, онъ увѣряетъ, что у калмыковъ орга значитъ «совершенно». Дѣйствительно у калмыковъ есть выраженіе ороуга «безъ основанія», «ни съ того, ни съ сего», которое выговаривается почти орга, и только при отрицаніи можетъ значить «совершенно». Вѣроятно, Шмидтъ ссылается на это выраженіе, которое однакожъ для смысла нашей надписи не годно.

Хориксанз г. Шмидтъ переводитъ «положить преграду, конецъ»; но оно значитъ «загородить, запереть, запретить». Первыя два зпаченія его нисколько не клеятся съ Шмидтовскимъ «ненависть совершенно», а послѣднее «запретить» также тутъ не годится, ибо монголъ скажетъ: «ненавидьте! говоря, запретилъ», а русская фраза «ненависть запретилъ» совершенно не въ духѣ монгольскаго языка.

Эти три слова надобно читать *Буга-Сучигай хуриксан*з (въ *Сучигай*, которое сверху задѣто трещиной, пронало начальное с). Первыя два слова суть собственное имя мѣста, а хуриксанз значитъ «собрались» и есть причастіе прошедшаго времсии отъ неупотребительнаго нынѣ, но извѣстнаго по производнымъ, глагола хуримой, «собираться» (джагатайское курамакъ).

Отъ этого слова происходятъ *хуримъ* «пиръ», «собранie», — *хурилтай*, «сеймъ», — *хуріямой*, «собираю».

Д'Оссонъ въ своей «Исторіп монголовъ» сообщаеть <sup>1</sup>), что Чингисъ-ханъ, послѣ раззоренія харезмской имперіи, пустился въ обратный путь въ Монголію, причемъ лѣто и зиму 1224 года

×.

<sup>1)</sup> Histoire des Mongols, 1834, tome I, p. 325.

провелъ въ походѣ, направляясь къ Иртышу, и на мѣстѣ, называемомъ Bouca Soutchicou (Буга-Сучику; *Буга-Сучигай* нашей надписи), сдѣлалъ «пиръ» для своего войска, а въ февралѣ 1225 года достигъ своей орды. Наша надпись выражается точнѣе Д'Оссона, говоря, что тутъ происходилъ сеймъ монголовъ, «хурилтай», который всегда сопровождался пиршествами.

Слова Чингисъ-хани и арат-и поставлены въ винительномъ падежѣ, какъ подлежащія причастія хуриксанъ («собравшійся»), на основаніи существующаго въ монгольскомъ языкѣ правила, похожаго на латинскій винительный съ неопредѣленнымъ (см. Бобровникова, Грамм. Монгольскокалмыцк. яз., § 477). Буга-Сучигай поставлено безъ знака мѣстнаго падежа потому, что оно стоитъ непосредственно предъ глаголомъ хуриксанъ и связь между ними очевидна.

Персидскій историкъ Мирхондъ пишетъ, что Чингисъ-ханъ, возвращаясь изъ похода противъ харезмцевъ, сдѣлаль хурилтай на мѣстѣ Кулапъ-Язы<sup>1</sup>). Эги турецкія слова значатъ «равнина кулановъ» (дикихъ ословъ), а наши Буга-Сучигай или Сучику по монгольски значатъ «олень—бояться», т. е. мѣсто, гдѣ олени пугаются. Нѣкоторое сходство въ значеніи именъ этихъ мѣстъ позволяетъ считать ихъ за одно и то же урочище, носившее

1) Вотъ это мѣсто изъ Мирхонда, сообщенное мнѣ въ переводѣ профессоромъ И. Н. Березинымъ: «Когда зима подошла къ концу и отъ пышности прибытія весны поля и степь стали предметомъ зависти кремскаго цвѣтника, Чингисъ-ханъ отправился съ арміей изъ Самарканда и отдалъ приказъ, чтобы мать султана Мухаммеда и харемъ его шли впереди войска и громкимъ годосомъ причитали и оплакивали султана, корону, тронъ, эмировъ и визирей... На берегу рѣки Сейхуна, Джагатай и Угедей соединились съ Ордой, по міру странствующей; когда же переправились черезъ Сейхунъ, то пришли въ Куланъ-Язы. Джучи оцѣпилъ со стороны Дешти-Кыпчака, а съ той стороны повелъ облаву Чингисъ-ханъ съ дътьми и ноянами. Черезъ нъсколько времени произошао соединеніе охотничьихъ рядовъ на мѣстѣ охоты (أوقا) и кругъ ихъ сошелся. Чингисъ-ханъ сѣлъ на коня, устремился въ середину и пустилъ многочисленную охоту. Посл'ь того какъ принцы, эмиры и нояны кончили охоту, помиловали остальныхъ звърей и, наложивъ на нихъ свои клейма, освободнан. Джучи, пришедши къ отцу, преклонилъ колѣна и исполнилъ обрядъ цълованія руки; обнявши братьевъ, горячо распрашивалъ о здоровьъ и представилъ хану многочисленные подарки, между прочимъ подвелъ сто тысячъ лошадей, изъ среды которыхъ было двадцать тысячъ сърыхъ одномастныхъ. Это лёто все провели въ томъ мёстё. Когда же собрались окрестные эмиры изъ предъловъ и окрестностей, то устроили большой сеймъ и казнили отдъленіе изъ уйгурскихъ эмировъ». (Vie de Djenghiz-khan, par Mirkhond, 163-169).



двоякое названіе у двухъ народовъ; тъмъ болье, что и хурилтай, о которомъ говоритъ Мирхондъ, долженъ быть тотъ самый, который упоминается въ нашей надписи и у Д'Оссона. Объ урочищѣ Буга-Сучигай ничего не извѣстно по исторіи, а Куланъ-Язы извѣстно по сраженію въ 1199 году между Найманами и Онгъханомъ кереитскимъ<sup>1</sup>). Это сраженіе должно было произойти въ земляхъ Наймановъ, на которыя Онгъ-ханъ сдѣлалъ набѣгъ; слѣдовательно, урочище Куланъ-Язы или Буга-Сучигай должно находиться около Алтая и Верхняго Иртыша, гдѣ кочевали Найманы. Это будетъ именно въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ проходилъ Чингисъ-ханъ, идя на харезмскую имперію и возвращаясь изъ этого похода. Здѣсь дѣйствительно водятся куланы и олени.

V.

Исункэ. Это слово помѣщено надъ строкою, какъ названіе священнаго предмета или владѣтельнаго лица; но Шмидтъ, которому впрочемъ извѣстно было это монгольское правило, находитъ тутъ ирункэ, «вообще», которое не можетъ занимать такого почтеннаго мѣста въ надписи. Здѣсь очень явственно виднѣется Исункэ, собственное имя одного изъ племянниковъ Чингисъ-хана; онъ-то и есть главное лицо въ нашей надписи, и потому мы поговоримъ о немъ ниже подробнѣе.

### VI.

Шмидтъ предполагалъ читать Ononodurun, Chondodurun и Chondojorun. По моему, это слово можно читать Онтодорг, Ондодорг, Онхоторг и Хонходорг или Хонгодорг. Смыслъ всей надписи таковъ, что это слово должно быть не что иное, какъ собственное имя небольшаго монгольскаго поколѣнія, которое составляло удѣлъ князя Исункэ. Между монголами донынѣ существуетъ поколѣніе Хонгодоръ, а именно всѣ почти буряты Аларскаго вѣдомства (въ Иркутскомъ округѣ) принадлежатъ къ племени Хонгодоръ, и такъ-какъ они не настоящіе буряты, а

<sup>1)</sup> О. Іакинеа, Исторія четырехъ хановъ, стр. 18, 384. Китайскими іероглифами это имя выражено *хуланъ джанъ-це*; но о. Іакинеъ, слёдуя нелёпому толкованію китайцевъ, передёлалъ эти іероглифы въ хоронь-джасэ.

монголы, переселившіеся въ Сибирь въ XVII столѣтіи, то очень можно допустить, что эти именно Хонгодоры и упомянуты въ надписи, и, кочевавъ нѣкогда на Аргуни, могли достаться въ удѣлъ Исункэ. Во время смутъ чингисидовъ, они могли часто мѣнять мѣста своего кочеванія и доставаться новымъ владѣтелямъ. Это небольшое поколѣніе не упоминается въ исторіи, вѣроятно, по своей незначительности.

Въ этомъ словѣ, всѣхъ болѣе пострадавшемъ отъ времени, *x* ⇒ превратилось въ *m* .р.

#### VII.

Два послѣднія слова въ надписи не могутъ быть объяснены нынѣшнимъ монгольскимъ языкомъ, хотя Шмидтъ, къ ущербу своего перевода, и сд'Елалъ это, какъ будто въ древнемъ памятникъ не могутъ встрътиться слова, нынъ забытыя. Поэтому я объясняю ихъ словами неизвъстными нынъ, но возможными въ монгольскомъ языкѣ, при помощи филологическаго анализа, которому монгольскій языкъ и сродные съ нимъ манджурскій и турецкій въ высшей степени доступны. Въ нихъ, за неимѣніемъ предлоговъ, слова образуются и измѣняются посредствомъ прибавленія разныхъ частицъ къ концу корня. Такимъ образомъ въ каждомъ словѣ первый слогъ необходимо долженъ быть корень и притомъ всегда односложный. Если слово многосложно, то непосредственно за корнемъ слѣдуютъ одинъ или два слога, которые составляютъ лексикографическое значеніе производнаго слова; затёмъ слёдуютъ наращенія грамматическія, опредѣляющія грамматическое значеніе слова. Слѣдовательно, въ этихъ языкахъ корней можетъ быть не больше того, какое число слоговъ, съ помощію всевозможныхъ комбинацій всёхъ гласныхъ и согласныхъ, можегъ быть получено. При такомъ образованіи языковъ средней Азіи, не подающемъ большой надежды на богатство въ словахъ, надежда эта еще уменьшится, когда скажемъ, что характеристическое значеніе односложнаго корня никогда не теряется въ производныхъ. Въ значени этомъ всегда выражается что-либо доступное органамъ чувствъ или содержится въ звукъ, издаваемомъ человъкомъ при дъйствіи



чего-либо на чувства его, т. е. извѣстное движеніе или положеніе предмета (органъ зрѣнія), пли звукоподражаніе (органы слуха, обонянія, осязанія и пр.). Эти чисто матеріальныя представленія въ производныхъ словахъ легко переходятъ, посредствомъ сравненія, въ понятья чисто умственныя, и отъ одного корпя происходятъ слова, которыхъ значенія, по-видимому, не имѣютъ между собою ничего общаго.

Вотъ, напримѣръ, производныя отъ корня бул, который означаетъ движение вверхъ: бул-ги, «прыгать», бул-тай, «высунуться», бул-акъ, «ключъ» (бьющій вверхъ изъ земли), бул-чинъ, «икра у ноги», бул-дакъ, «холмъ», бул-га, «возстаніе», «бунтъ».

Но при всемъ томъ, всякій, кому пзвѣстны значенія корня и паращеній, сообразивъ эти части слова, можетъ всегда опредѣлить приблизительно значеніе даннаго слова. Такъ мы и поступимъ съ словами, которыя намъ нужно объяснить.

Посліднее слово въ третьей строкѣ надписи, по мнѣнію Шмидта, есть эліе (Elije) «демонъ», — чтеніе совершенно произвольное. На прилагаемомъ снимкѣ читается алдакъ или алтакъ. Я принялъ посліднее въ значеніи «воинъ», «солдатъ», отъ слова алъ, «рота, эскадронъ».

Въ этомъ словѣ *л* написано почти слитно съ *т* для показанія, что между ними пѣтъ никакой гласной. — Слово алз въ значеніи баталіона встрѣчается въ тарханномъ ярлыкѣ Сеадетъ-Гирел<sup>1</sup>); тамъ сказано: алымъ, кушунымъ, миниимъ, туманымъ, тибъ и пр., т. е. «не требовать (поборовъ)», говоря: «мой эскадронъ, мой полкъ, моя тысяча, мой туманъ (десятитысячье)».

Извѣстно, что у монголовъ войска дѣлились на десятки, сотни, тысячи и десятки тысячъ; но независимо отъ этого были хошуны, эскадроны или нѣсколько болѣе<sup>2</sup>). При нынѣшнемъ устройствѣ монголовъ, хошупами называются небольшіе удѣлы, обра-

<sup>1)</sup> См. Ярлыки Тохтамыша и Сеадетъ-Гирея, стр. 4.

<sup>2)</sup> Charmoy, Expédit. de Timour, pp. 208, 253, 391; Journ. Asiat. 1836, sept., p. 224.

зующіе въ военномъ отношенія дивизін, раздѣленныя на полки (джаланъ) и роты (сомонъ). Эго устройство введено манджурами, до которыхъ у монголовъ существовало устройство Чингисъ-хана. Въ вышеприведенномъ текстѣ ярлыка эти воинскія дѣленія перечислены по степенямъ отъ меньшаго къ большему, и потому надобно думать, что алг былъ меньше хощуна (въ турецкомъ языкѣ осталось алай, «баталіонъ»), родъ нынѣшнихъ джалановъ или сомоновъ. Дъленіе на сотни и тысячи было чисто воинское, тогда какъ дѣленіе на алы и хошуны имѣло источникомъ родовое право, т. е. дълежъ наслъдственнаго владънія или поколѣнія между наслѣдниками. И такъ, ала можно перевести «отрядъ, участокъ»; слёдовательно ал-такъ (сличи ур-такъ, «товарищъ») значитъ «тотъ, который принадлежитъ алу», рядовой, вовнъ извѣстнаго отряда. Корень ала, въ самомъ дѣлѣ, означаетъ понятіе, выражаемое русскимъ предлогомъ раз, т. е. распространеніе, раздвиганіе, раздъленіе, расширеніе, разсѣяніе, какъ видно изъ произведенныхъ отъ него словъ: алхумой, «шагать», т. е. раздвигать ноги, *алхимой*, «драться», т. е. размахивать рукой, бить какъ попало, — алджіямой, «утомиться», т. е. разстроиться, быть разбиту, — алцаймой, «раздвинуть ноги», алусь, «чрезъ», — алда, «сажень», длина вытянутыхъ рукъ, — алманъ, «широкій», — алмай, «полоумный», разстроенный въ умѣ, алана, «пѣгій», т. е. гдѣ цвѣта разсѣяны, — алія, «шалунъ», разсѣянный, — албинг, «бродячій духъ» (блудящій огонь), — алдарг, «слава», т. е. что распространяется, в т. п.

#### VIII.

Послѣднее слово надписи Шмидть читаеть шиндарулга, «изгнаніе». Не говоря уже о томъ, что шиндарулга никогда не имѣло такого значенія, и самаго этого слова вовсе нѣтъ въ надписи. Въ началѣ послѣдняго слова, много пострадавшаго отъ времени, можно разобрать онд или унд; далѣе слѣдуетъ нѣсколько неясныхъ черточекъ и, наконецъ, ясно: лага. По монгольской конструкціи словъ, тутъ долженъ быть глаголъ, а не существительное шиндарулга, которымъ никогда въ монгольскомъ языкѣ не оканчиваются періоды. Безъ большой натяжки можно полагать,

Digitized by Google

7

что тутъ написано ондулала, «получилъ въ удълъ», что будетъ всего сообразнъе со смысломъ всей надписи.

Корень он, судя по производнымъ, содержитъ въ себъ понятіе противоположности, особности, отдѣльности, дѣленія. Отъ него происходятъ-манджурскія: онъ, «разстояніе», напр. отъ одной станціи до другой, — ондомби, «дѣлать что-либо противное тому, что слѣдуетъ дѣлать, разладить, разстроить» (турецкое онмака, «расколоть»), -- ончо, «широкій, пространный», такъ сказать «раздвинутый». Монгольскія: они, «ушко у стрѣлы», «ущелье» (какъ нѣчто раздѣленное), — ондо, «другой, особый», — онцо, «единственный, одинокій, особый», — онхойна, «угрюмый», тотъ, который не участвуетъ въ бестат, но сидитъ въ сторонъ особо. Отъ корня он правильно можетъ быть произведенъ глаголъ ондомой, который долженъ содержать въ себѣ понятіе объ отдѣленіи, особности; а если къ этому глаголу прибавить наращение причинной формы (causalis). то выйдетъ ондуламой, который употребляется витьсто страдательнаго глагола. Такимъ образомъ ондулага (га есть знакъ прошедшаго времени) будетъ значить что-нибудь въ родѣ: «былъ отдѣленъ», тѣмъ болѣе, что здѣсь говорится о дѣлежѣ наслѣдства. Для ясности я перевелъ прямо «получилъ въ удѣлъ». Дѣйствительное существованіе глагода ондомой доказывается тёмъ, что и нынё есть въ монгольскомъ глаголъ ондоймой, «высунуться, торчать, рѣзко отдѣляться отъ окружающихъ предметовъ». Эта форма правильно произведена отъ ондомой чрезъ прибавленіе й для означенія наружнаго положенія предмета, какъ бултаймой, «торчать, высунуться», отъ бултамой «скакать, бѣжать»; — хадзаймой, «кривиться», отъ хадзанаръ, «кривой» и т. д. Есть еще ондогулика, «остроконечный, конусообразный, выдающійся, отдѣляющійся».

И такъ надпись, по нашему толкованію, надобно читать слѣдующимъ образомъ: 1) **Чингисъ-ха́ни** 

2) Сартагулг иргэнг таулиджу багуджу хамукг монголг улусунг

3) арат-и Буга-Сучигай хуриксанз-дурз,

4) Исункэ Хонгодор-унг гурбанг дзагунг гучинг табунг алтакг

5) тург ондулага.

عدريد الله الم ال الله المحالية المحالية الموالية المحالية المحا محالية المحالية محالية محال

Это значитъ:

"Когда Чингисъ-ханъ, послѣ нашествія на городъ Сартагулъ (хивинцевъ), возвратился, и люди всѣхъ монгольскихъ поколѣній собрались въ Буга-Сучигаѣ, то Исункѐ получилъ въ удѣлъ триста тридцать пять воиновъ хонгодорскихъ".

Смыслъ надписи выходитъ очень простой: Исунке, племянникъ Чингисъ-хана, получилъ отъ дяди въ наследственное владение небольшой отрядъ, и для увековечения этой милости и своихъ правъ поставилъ памятникъ, сохранившийся до нашихъ временъ. История вполне подтверждаетъ то, что говоритъ, по нашему чтению, надпись. Чингисъ-ханъ ране 1224 года не могъ 7\*

Digitized by Google

заняться раздачею удѣловъ своимъ сыновьямъ и родственникамъ, ибо все время до 1210 онъ провелъ въ борьбѣ съ кочевыми народами Монголіи, съ 1210 по 1218 годъ въ войнахъ съ Китаемъ, и, наконецъ, съ 1219 по 1224 г. въ походѣ на западъ. Дѣйствительно, Гаммеръ въ своей «Исторіи Золотой Орды» пишетъ 1), что Чингисъ-ханъ, по возвращении изъ похода на Персію (послѣ нашествія на Сартагуловъ, по нашей надпися), роздаль удёлы своимь дётямь. При этомь дёлежё, Исунке нашей надписи долженъ былъ получить что нибудь по близкому родству съ Чингисъ-ханомъ, ибо онъ былъ сынъ Джучи-Хасара, роднаго брата завоевателя, и слёдовательно приходился ему племянникъ. По словамъ Рашидъ-Эддина, знаменитаго автора Исторіи Монголовъ на персидскомъ языкѣ, Джучи-Хасаръ «имѣлъ до сорока сыновей, изъ которыхъ сдълались извѣстными только трое: «Бигу (читай Бгу), Тугу и Исунку» (Исунке нашей надовси)<sup>3</sup>). Слова Рашидъ-Эддина «сдѣлались извѣстными» надобно понимать такъ, что изъ множества сыновей Джучи-Хасара только эти трое, какъ рожденные отъ старшей изъ женъ его, получили права принцевъ, т. е. право на удблъ, участіе въ хурилта или въ государственномъ сеймѣ и въ избраніи великаго хана. И точно, Ђгу, Тугу и Исунке участвовали въ 1251 году въ возведеній на престолъ Мёнкэ-хана<sup>3</sup>). «Исунке былъ», продолжаетъ персидскій историкъ, «высокаго роста, имѣлъ длинную бороду... славился прекрасными познаніями въ государственныхъ дѣлахъ и по сей причинѣ пріобрѣлъ всеобщее уваженіс... При пожалованіи войсками своихъ сыновей, Чингисъ-ханъ далъ также по полку каждому изъ сыновей Джучи-Хасара, которые уже выросли, т. е. Бгу, Тугу и Исунку, а изъ смѣшанныхъ войскъ далъ каждому по сту человѣкъ». Эги полки Рашидъ-Эддина суть, по всей в роятности, именно то, что монголы называли аль, и отъ того въ нашей надниси люди, составлявшіе «полкъ» Исунке, названы алтакъ. Три «полка» (или ала) сыновей Джучи-



<sup>1)</sup> Gesch. der Goldenen Horde, 89-90.

<sup>2)</sup> Эрдмана, Предки Чингисъ-хана, въ Журналѣ Минист. Народ. Просв. 1843 г., т. ХХХVIII, отд. I, стр. 104.

<sup>3)</sup> Іакинеа, Исторія четырехъ хановъ, стр. 306; только въ этой исторіи изъ Ѣгу и Тугу сдѣлано одно лицо Екэ-тоганъ («большой котелъ»).

Хасара составляли, по арміи великаго ханства, одинъ «баталіонъ» въ тысячу человѣкъ, какъ говоритъ Рашидъ-Эддинъ въ другомъ отдѣлѣ своей исторіи 1). Этотъ баталіонъ, или по монгольскому дѣленію просто минианъ, «тысяча», взятый въ значеніи удѣла князей одного семейства, составляль, вкроятно, одинъ хощуна. Если раздѣлимъ тысячу на три между тремя братьями, то на долю Исункэ достанется почти то самое количество людей, какое показано въ надписи, т. е. триста тридцать три. «Юртъ и мъстопребываніе Исунке и семейства Джучи-Хасара», продолжаетъ Рашидъ-Эддинъ, — «были въ Могулистанѣ (Монголіи) на сѣверо-восточной сторонѣ, на границахъ Эргунэ (Аргунь), Кулѐ-науръ (озеро Кулунъ или Далай-норъ) и Хайларъ (рѣка, впадающая въ это озеро съ восточной стороны)». Близъ береговъ Аргуни, именно на рѣчкѣ Кыркыръ, и найденъ нашъ памятникъ, поставленный княземъ Исункэ около своего дворца, котораго развалины находятся на той-же рички Кыркыръ, немного пониже отъ мѣста, гдѣ стоялъ памятникъ<sup>2</sup>).

Наше чтеніе такъ оправдывается исторіею, что дальнѣйшія возраженія противъ толкованія г. Шмидта дѣлаются ненужными. Въ историческомъ отношеніи, наша надпись замѣчательна, какъ древнѣйшій образчикъ монгольской письменности, и какъ выраженіе того памятнаго въ исторіи Азіи и Европы момента, когда Чингисъ-ханъ, на хурилтаѣ, раздавалъ царства своимъ потомкамъ, и тѣмъ надолго рѣшилъ судьбы многихъ народовъ, въ томъ числѣ и Россіи; извѣстно, что Чингисъ-ханъ назначилъ въ удѣлъ своему сыну Джучи-хану Кипчакъ, еще не покоренный, но покореніе котораго рѣшено было походомъ въ 1224 году Джебе́ и Субутая черезъ Кавказъ, предпринятымъ въ видѣ огромной рекогносцировки съ цѣлью убѣдиться въ возможности завоеванія прикаспійскихъ странъ и сосѣдственной къ нимъ Россіи. Время сооруженія памятника надобно отнести къ тому времени, когда

<sup>2)</sup> Рисунокъ ихъ былъ изданъ г. Спасскимъ, см. предисловіе къ этой статьв.



<sup>1)</sup> Эрдмана, Къ Исторіи Чингисъ-хана, въ Журн. Минист. Народн. Просв. 1844 г., т. XLIV, отд. І, стр. 85. Переводчикъ Рашидъ-Эддина, г. Эрдманъ, передалъ термины подлинника нынѣшними русскими словами; но любопытно бы знать, какіе эти термины, которые онъ перевелъ «полкъ» и «баталіонъ». Можетъ быть Рашидъ-Эддинъ употребляетъ настоящія монгольскія слова.

И сунке построилъ себъ дворецъ на ръчкъ Кыркыръ, приблизительно между 1224—1300 годами, предполагая, что Исунке могъ поставить его не задолго до своей кончины.

Къ статъъ Д. Банзарова П. Савельевъ присоединилъ предисловіе отъ своего имени; оно знакомитъ съ положеніемъ вопроса о надписи до Банзарова и уясняетъ научное значеніе работы послѣдняго, поэтому помѣщеніе его здѣсь мы сочли не безполезнымъ. *Ред.* 

Надпись, которой представляется здёсь, въ первый разъ, полный переводъ, доселѣ была пзвѣстна подъ именемъ Чпнгисъ-хановой, по имени этого хана, которое начертано въ ней въ красной строкѣ и со времени нахожденія памятника читаемо было безъ затрудненія даже сибирскими толмачами. Для науки надинсь эта еще болье важна, какъ древныйшій посель извъстный памятникъ письменности монголовъ. Хранящіеся въ Парижѣ ярлыки хановъ Аргуна и Олджайту къ королю французскому Филиппу IV нъсколькими десятилътіями новъе, и только немногія монгольскія слова, начертанныя на монетахъ Гудагу, могутъ быть современны нашему памятнику. Г. Банзарову принадлежить честь объяснения этого древнѣйшаго памятника славнѣйшей эпохи его предковъ, половины XIII въка. Еще во время пребыванія своего въ Петербургѣ, въ 1848 году, г. Банзаровъ пытался прочесть надпись вполнѣ, но нѣсколько нечеткихъ словъ его останавливали. Снявъ съ подлинной плиты снимовъ сквозь прозрачную бумагу, онъ продолжалъ изучать эту надпись въ Сибири, куда отправленъ былъ по дёламъ службы, и, наконецъ, въ Иркутскѣ, въ августв 1850 года, добился полнаго и отчетливаго уразумения всехъ дотоле таинственныхъ словъ надписи. Изслёдованія его представляются здёсь читателямъ. Но какъ ученый монголисть нашъ, пиша въ Иркутскѣ, не имѣлъ подъ рукою книгъ, нужныхъ для изложенія исторіи нахожденія этого намятника и прежнихъ попытокъ объяснить надпись, и не сообщняъ о томъ извѣстій, то мы сочли за нужное, для полноты статьи, предпослать краткое историческое обозрѣніе вопроса объ этомъ памятникѣ. Первыя, довольно обстоятельныя, извёстія объ этомъ памятнике сообщилъ г. Спасскій въ 1818 году <sup>1</sup>). «На сѣверѣ (отъ рѣчки Урулюнгу, впадающей въ Аргунь съ лѣвой стороны)-писалъ г. Спасскій-идуть гранитныя, лесистыя горы, а на полдень, въ пределы Китая, общирная и пріятная степь. Отъ сихъ горъ въ рѣвѣ текутъ многіе ручьи, которые однакожъ, не дойдя оной, скрываются въ каменныя розсыпи. На двухъ изъ этихъ ручьевъ, Кыркырѣ и Малой Кондуѣ, отврыты слѣды прежде бывшихъ нѣкоторыхъ зданій. Въ первомъ мѣстѣ (т. е. при Кыркырѣ) остаются оныя донынѣ безъ всякаго изсяѣдованія; но сколько по достав-

<sup>1)</sup> Сибирскій Вѣстникъ, 1818, ч. IV, отд. II, стр. 116-124.

ленному мнѣ плану<sup>1</sup>) заключить можно, оныя существовали разстояніемъ одно отъ другаго на 90 саженъ. Нъкоторые изъ валовъ или пасыпей имѣютъ странное и многоразличное направленіе; но есть и такіе, которые имѣютъ видъ четвероугольника, составляющаго какъ будто бы основаніе ограды. Въ ияти верстахъ отъ сихъ достопамятностей, вверхъ по ручью, находится нѣсколько древнихъ кургаповъ, заслуживающихъ вниманіе тѣмъ, что, по увѣренію нѣкоторыхъ, близъ оныхъ стоялъ большой гранитный камень съ прекрасно высъченною на немъ восточными буквами надписью; но большая часть утверждають, что сей камень принадлежить къ числу памятниковъ, найденныхъ при разрыти древнихъ развалинъ на Кондув...» Далве говоритъ г. Спасскій, что камень этоть перевезень быль въ Нерчинский заводъ и хранился тамъ вместе съ нѣкоторыми другими древностями. Изъ извѣстія г. Шмидта узнаемъ, что, по ходатайству г. Спасскаго, приказано было въ 1829 году перевезти этотъ цамятникъ въ С.-Петербургъ<sup>2</sup>). Г. Шмидтъ, описывая кондуйскія развалины, куда относили памятникъ, не упомянулъ однакожъ о кыркырскихъ, гдѣ, по увѣренію многихъ и свидѣтельству г. Спасскаго, стоялъ первоначально этотъ камень. Въ 1832 году онъ привезенъ былъ въ Петербургъ и хранидся въ министерстве фицансовъ; въ 1839 г. выставленъ былъ, для публики, въ залё выставки произведсній промышленности, а посяѣ закрытія выставки переданъ въ Академію Наукъ, которая распорядилась поставить этотъ историческій памятникъ на лѣстницѣ передъ аверьми своего Азіятскаго Музея. Здѣсь онъ находится и теперь. Памятникъ этотъ состоитъ изъ гранитной плиты, имъющей 2 аршина 13 вершковъ длины, 14<sup>3</sup>/4 вершковъ ширины и 5 вершковъ толщины. Камень треснуль почти въ самой середине, вероятно, во время перевозки въ Нерчинскій заводъ. Эта трещина, какъ видимъ изъ статьи Банзарова, не мало затрудняетъ чтеніе, коснувшись буквъ надписи. Первыя попытки въ чтенін надписи сділаны были сибирскими толмачами и ламами, еще во время нахожденія тамъ памятника. Они безъ труда разобрали нѣкоторыя слова, которыя не представляли затрудпенія, именно:

Чингисъ-ханъ... послѣдуя временамъ... всѣ монгольскіе народы<sup>8</sup>).

Г. Ванчиковъ, учитель монгольскаго языка въ Кяхтѣ, разобралъ еще нѣсколько словъ; но, къ сожалѣнію, непонятые архаизмы онъ перевелъ гадательно. Надпись переведена имъ вполнѣ такъ:



<sup>1)</sup> Этотъ планъ составляетъ XIX-й листъ рисунковъ, приложенныхъ къ Сибирскому Въстнику.

<sup>2)</sup> Mémoires de l'Acad. Impér. des sciences de St. Pétersb. (1833), VI série, t. II, 1. — J. Schmidt's Bericht über eine Inschrift aus der ältesten Zeit der Mongolen-Herrschaft, S. 249.

<sup>3)</sup> Сиб. Вѣст., loc. cit., стр. 123.

Когда Чингисъ-ханъ соизволилъ овладѣть сартольскимъ народомъ и присоединить къ древнему становищу всего монгольскаго народа, находящеся вообще по Онону побѣждены тремя стами тридцатью пятью посланными<sup>1</sup>).

Г. Шмидтъ, когда памятникъ привезенъ былъ въ С.-Петербургъ, составилъ новый переводъ надписи и помъстилъ его въ Запискахъ Академіи Наукъ. Вотъ его переводъ:

Отъ Чингисъ-хана, когда онъ, покоривъ сартагольскій народъ, воротился и положилъ конецъ враждѣ отъ прежнихъ временъ всѣхъ монгольскихъ народовъ всѣмъ тремъ стамъ тридцати пяти Elje (демонамъ)... въ знакъ изгнанія<sup>2</sup>).

Наконецъ г. Банзаровъ представляетъ свой переводъ съ объясненіемъ всёхъ словъ, затруднявшихъ прежнихъ переводчиковъ.

Сравнивъ съ этимъ переводомъ два прежніе, вяхтинскаго учителя п петербургскаго академика, читатель увидить, что оба они равно далеки отъ истины, а въ отношеніи здраваго смысла кяхтинскій переводъ беретъ верхъ надъ петербургскимъ, который заставляетъ могучаго Чингисъ-хана ставить монументь въ честь 335 демоновъ!! Мы бы не упомянули объ этомъ обстоятельстве, если бы самъ Шиндтъ не назвалъ перевода Ванчикова «безсмысліемъ» и «вздорною болтовнею сумасшедшаго», а свой — «имѣющимъ логическій смыслъ» 8). Это сравненіе обонхъ переводовъ напоминаеть полемику, которую желательно бы забыть для чести ученой литературы: увидъвъ переводъ г. Ванчикова, бывшій сарептскій толмачъ, почитавшій себя тогда мовополистомъ «по монгольской части», вооружился противъ почтепнаго о. Іакипеа, которому произвольно приписалъ переводъ, и наговорилъ ему печатно незаслуженныя непріятности. О. Іакиноъ отвъчалъ съ достопнствомъ и скромностью ученаго, и предсъдатель комитета объ устройствѣ выставки печатно подтвердилъ свидѣтельство знаменитаго нашего синолога о непричасти его въ повому переводу надписи 4).

<sup>1)</sup> Этотъ переводъ былъ помъщенъ при памятникъ, на выставкъ 1889 г.

<sup>2)</sup> Mém. de l'Acad., loc. cit,, crp. 252. По нѣмецки выражено такъ: «Von Tschinggis-Chan, als er nach Unterwerfung des Sartagolschen Volkes zurückgekehrt war und aller mongolischen Volksstämme von früheren Zeiten her herrschenden Groll ein vollständiges Ende gemacht hatte, den sämmtlichen drei hundert fünf und dreissig Eljê (Dämonen) des.... als Bannung».

<sup>3)</sup> Я. Шиидтъ: О новомъ переводѣ монг. надписи на извѣстномъ памятникѣ Чингисъ-хана, С.-Петерб. Вѣд. 1839 г., № 224.

<sup>4)</sup> Всѣ три статьи г. Шмидта, о. Іакиноа и г. Комарова, перепоч. вмѣстѣ

Въ заключеніе, должно сказать о снимкахъ съ нашей надииси и въ особеньости о приложенномъ къ этой статьѣ.

Г. Спасскій, первый, пздаль рпсунокь памятника п уменьшенный въ осьмую долю списокь надписи<sup>1</sup>). Надпись, сдёланная незнавшимь монгольскаго языка, весьма невёрна.

Г. Шмидтъ приложилъ новый, также умевьшенный, снимокъ надписи къ своей статьъ<sup>2</sup>). Но и этотъ списокъ также неудовлетворителенъ, потому-что списыватель переипсывалъ, а не снималъ надпись; не сохранилъ характера письменъ, и произвольно возстановилъ буквы, не ясныя въ подлинникъ.

Г. Банзаровъ желалъ, чтобы въ стать его приложенъ былъ снимовъ съ вадинси, во всю ся величину, который и быль прислань имъ витстъ со статьею. Желаніе законное, понятное всякому, знающему важность палеографическихъ признаковъ и невозможность сохранить характеръ надписи въ уменьшенномъ рисункъ, дълаемомъ литографами, незнающими коппруемыхъ ими письменъ! Но литографический листъ въ два аршина алины и аршинъ ширяны трудно и неудобно приложить къ статьё, печатаемой въ 8-ю долю листа; а между тёмъ необходнмо было пздать вёрный и точный сномокъ для оправданія предлагаемаго чтенія. Какъ быть! Не довъряя рукъ европейскаго художника въ дълъ правильнаго уменьшепія монгольскихъ буквъ XIII вѣка, я прибѣгъ къ солнцу. Листъ чувствительной бумаги положенъ былъ въ камеру-обскуру, поставленную противъ подлиннаго снимка надписи, п солнечные лучи, по способу Дагерра н Тальбота, перенесли надинсь въ уменьшенномъ видѣ на дно камеры. Затъмъ, укръпленный на чувствительной бумагъ рисунокъ былъ отлитографировань обыкновеннымь порядкомь. Туть уже не можеть быть ни умышленныхъ, ни произвольвыхъ ошибовъ. Возьмите увеличительное стекло, увеличивающее въ восемь разъ, и вы будете имъть передъ глазами вашу надпись въ пастоящемъ ея видѣ, въ подлинную величину<sup>8</sup>).

въ Отеч. Зап. 1839 г. (т. VI. Смѣсь, стр. 27—33) подъ заглавіемъ: «Процессъ о монгольской надписи на памятникѣ Чингисъ-хана».

1) Сибирск. Въстн., l. с., рисун. XXII.

2) Mémoires etc., l. c.

3) Снимокъ Савельева былъ помѣщенъ при статьѣ Банзарова въ Записк. Археол. Общ., т. III. Мы отказались отъ мысли приложить его къ нашему изданію прежде всего за неимѣніемъ средствъ на это. При томъ простое перепечатаніе снимка Савельева при улучшенныхъ способахъ эстампированія, придуманныхъ нынѣ, было бы анахронизмомъ, а изготовленіе новаго снимка при помощи современныхъ средствъ будетъ болѣе умѣстно, когда надпись подвергнется новому ученому изслѣдованію. *Ред.* 



# ПИСЬМА<sup>1</sup>).

### I.

Казань, 15 марта 1847<sup>2</sup>).

Алексѣю, Александрову сыну, по фамиліи Бобровникову, сѣящему сѣмена языка храбрыхъ монголовъ въ великомъ училищѣ, распространяющемъ вѣроученіе великаго народа русскаго<sup>8</sup>).

Привѣтъ отъ Дорджи, сына Банзарова, изъ поколѣнія Урянхайцевъ, прибывшаго изъ страны монгольской для переправы черезъ море мудрости, но претерпѣвшаго крушеніе отъ бури и оставшагося въ Казани, подобно плѣннику.

Міръ сей подобенъ океану, наполненному подводными скалами. Жизнь наша сопряжена съ мученіями, которыя ожидать должно каждую минуту. Четыре моря мученій, отъ которыхъ еще мы не освобождены, и каждую минуту находимся мы въ опасности быть захваченными ихъ волненіями!

Настоящее мученіе достопочтеннаго вашего тѣла есть слѣдствіе дурнаго дѣянія, сдѣланнаго вами еще въ вашихъ прежнихъ перерожденіяхъ; поэтому вы должны заниматься, мыслить и читать, и держать книгу, вмѣщающую въ себѣ парамита: это лучшій способъ для излеченія; это амброзія, которая гаситъ пламя мученій міра сего.

<sup>1)</sup> Примѣчанія къ письмамъ принадлежатъ оріенталисту Савельеву. Ред.

<sup>2)</sup> Писано на монгольскомъ языкъ, «въ женское лъто огня и овна, 15-го дня перваго весенняго мъсяца», что и соотвътствуетъ означенному здъсь году, мъсяцу и числу нашего лътосчисленія.

<sup>3)</sup> То есть Духовной Академін.

Узнавъ, что принесеть пользу вамъ и всёмъ изъ шести разрядовъ существъ, посылаю вамъ эту великую книгу, называемую Элдибъ биликъ-парамитъ. Да очистятся ваши грѣхи, скопившіеся во многихъ вашихъ перерожденіяхъ; да возродится мысль и стремленіе къ Бодди. Да успокоятся тёло, языкъ и душа ваша! Все это должно быть слёдствіемъ чтенія этой книги.

Уповающій на добродѣтель, гэцулъ Галсанъ, будучи ограбленъ разбойниками *терсовз*<sup>1</sup>), но спасенный по милости трехъ драгоцѣнностей<sup>2</sup>), прибылъ въ Казань и поступилъ въ клинику, дающую убѣжище страждущимъ, пользоваться леченіемъ великаго и искуснаго пандита — Элатича<sup>8</sup>), который рѣжетъ мясо и кости, сковывающія насъ съ этимъ міромъ.

II.

Петербургъ, 7 февраля 1848 4).

Любезный лама! Вы навѣрно, по благословенію Будды, здоровы. Я также здѣсь здоровъ. Каждый день хожу по присутственнымъ мѣстамъ. Не знаю, какъ скоро уѣду. Если ѣхать, такъ скоро уѣду. Если остаться, такъ останусь до 1-го числа марта. У васъ, что новаго? Нѣтъ ли съ нашей стороны писемъ? Покуда я еще не ознакомился съ городомъ. Понемногу привыкаю къ здѣшней жизни. Вы хотѣли ѣхать на родину вмѣстѣ со мной; подумайте объ этомъ. Какъ бы то ни было, но къ 15 числу непремѣнно буду въ Казани<sup>5</sup>). Если дѣйствительно думаете ѣхать на родину, то приготовьтесь...

#### III.

Петербургъ, 7 февраля 1848.

...Я здѣсь живу ни хорошо, ни худо. Ходъ моего дъла такой: рѣшено, что меня пошлютъ въ Иркутскъ чиновникомъ осо-



<sup>1)</sup> Иновѣрцевъ, небуддистовъ.

<sup>2)</sup> Лама Галсанъ Гомбоевъ дъйствительно подвергся нападенію разбойниковъ, близъ Сызрани.

<sup>3)</sup> Профессоръ Еллачичъ, искусный хирургъ въ Казани.

<sup>4)</sup> Писано по-монгольски къ дамѣ Галсану Гомбоеву, позднѣе преподавателю монгольскаго языка при Петербургскомъ университетѣ.

<sup>5)</sup> Такъ скоро думалъ сначала Банзаровъ покончить свое дъло!

быхъ порученій; но не рѣшено, съ какимъ окладомъ и на какихъ правахъ. Дѣло стоитъ вотъ за чѣмъ: сенатъ затрудняется исключить меня изъ казаковъ, хотя соглашается освободить меня отъ обязанности нести 25-лѣтнюю казацкую службу; поэтому дѣло мое церенесется въ государственный совѣтъ, такъ какъ съ исключеніемъ меня изъ казаковъ сопряжено измѣненіе закона<sup>1</sup>).

#### IV.

Петербургъ, 8 марта 1848 2).

... Увѣряю васъ, что поѣздка въ Пекинъ на одинъ годъ есть вещь невозможная... Почему знать? Можетъ быть, вмѣстѣ съѣздимъ въ Пекинъ. Вы узнаете тамъ еще иъсколько восточныхъ языковъ и будете совершенный въ своемъ родѣ ученый. «Въ Пекинѣ жить все равно, что въ ссылкѣ, въ заточеніи» скажете вы: но развѣ, въ Казани, вы не такъ же дома сидите? Скажете, что «лучшіе годы жизни убьешь тамъ безъ толку»; а какой толкъ будетъ, если эти шесть лѣтъ пробьетесь учителемъ, и въ добавокъ, при мало-дѣятельной жизни, привыкнете лѣниться и на всю жизнь засядете на одномъ мѣстѣ? Что за неволя, портить, или лучше сказать закабалить, задержать свою будущность, когда вамъ есть случай идти впередъ, разнообразить вашу жизнь, посмотрѣть кое-что? Повѣрьте, — я скажу вамъ по опыту, — человѣку, привыкшему къ извъстному кругу и мъсту, очень тяжело его оставить; но оставьте разъ, вы не будете о немъ сокрушаться, хотя не перестанете любить старыхъ знакомыхъ, старое житье. мѣсто воспитанія и проч. Все это будеть всегда храниться въ вашей намяти, — и этого довольно. Вы, можетъ быть, будете смѣяться надъ моимъ двухмѣсячнымъ опытомъ; но сами знаете, какъ непріятно было оставить мнѣ Казань, не смотря на то, что всѣ торопили меня оставить ее, суля чудеса. Сожалблъ я о Казани. возвращусь туда съ восторгомъ; но все-таки здѣсь теперь живу ладно, не скучаю, не плачу, хотя и не веселюсь слишкомъ.



<sup>1)</sup> Какъ бурятъ, Банзаровъ принадлежалъ къ казацкому сословію, обязанному военною службою.

<sup>2)</sup> Писано къ одному изъ казанскихъ оріенталистовъ, желавшему ѣхать въ Пекинъ съ духовною миссіею, но только на одинъ годъ.

...Я живъ и здоровъ постоянно. Хожу каждый день въ Академію; а скоро ли ворочусь въ Казань, не знаю еще.

Дѣло мое благопріятно рѣшено въ общемъ собраніи, но пойдетъ еще въ государственный совѣтъ и къ Государю на утвержденіе. На это нужно мѣсяца четыре. Поэтому я уже думаю ѣхать въ Казань и тамъ дожидаться конца.

V.

Петербургъ, 12 апрѣля 1848 1).

Достигшему предѣла всей премудрости, — сіяющему какъ лѣтнее солнце среди моря грамматики, — родомъ Ойрату кялмыцкому<sup>2</sup>), прославившемуся подъ русскимъ пменемъ Бобровникова,

Небольшое посланіе.

Вашъ ничтожный братъ, желающій вамъ спокойствія и здоровья, получивъ многозначущее письмо ваше, обрадовался ему, подобно тѣмъ пяти стамъ купцамъ, которые нашли въ морѣ драгоцѣнность величиною съ лошадиную голову. Содержаніе вашего письма глубже рѣки Идиль<sup>8</sup>). Такой глубины можетъ достигнуть лишь тотъ, кто предается созерцанію о пользѣ шести napàмить<sup>4</sup>). Что до этого касается, то гдѣ мнѣ, ничтожному вашему брату, скитающемуся по городамъ и странамъ, достигнуть до такого глубокомыслія! Русскіе, живущіе на пути, по которому я ѣхалъ, угнетены суетою, вслѣдствіе чего они никогда не избавятся отъ рукъ полчища *шимнусов*з<sup>5</sup>). Силою злой судьбы, родившись терсами<sup>6</sup>), они не только не въ состоянии понять грѣхи и добродѣтели, но и не слыхали даже о десяти черныхъ грѣхахъ и десяти облыхъ добродѣтеляхъ. Вообще, благочестивыхъ людей между ними очень мало. Здёсь-то сосредоточивается орчиланиз<sup>7</sup>). Хотя и есть люди, знающіе санскритскій и тибетскій языки, и читають они священныя и буддійскія книги, но сущно-



<sup>1)</sup> Писано по-монгольски.

<sup>2)</sup> А. А. Бобровниковъ, авторъ «Монгольско-калмыцкой грамматики».

<sup>3)</sup> Волги.

<sup>4)</sup> Шести разрядовъ существъ, по буддійскому ученію.

<sup>5)</sup> Шимнусы, по буддійскому ученію, представители матеріи.

<sup>6)</sup> Терсы — противники Будды, не-буддисты, иновърцы.

<sup>7)</sup> Матеріяльный міръ.

сти ихъ не понимаютъ; они подобны опрокинутому сосуду, во внутрь котораго ничего не попадетъ. Изъ этихъ книгъ не извлекаютъ они понятія о добродѣтели, а стараются только о существенной (для себя) выгодѣ. Вообще, что касается до этихъ ученыхъ инородцевъ, то занятія ихъ подобны представленію десяти игрищъ.

Если вникнуть въ обычаи и обращение зд'Ешняго народа, то увидимъ, что они отличаются отъ другихъ. Люди ходятъ здѣсь, какъ бѣшеные. Языковъ много: кто говоритъ по-чухонски, кто по-нѣмецки, другіе по-французски и т. д. По моему мнѣнію, буддійское ученіе сюда еще не проникло. Невинныхъ, безгрѣшныхъ и простодушныхъ здъсь легко обманываютъ и надуваютъ. Къ полученію грѣшныхъ денегъ всѣ стремятся съ такою же жадностью, съ какою благочестивые должны стремиться къ полученію благословенія. Еще безстыднѣе черты характера ихъ. Каждый пишетъ на желѣзныхъ доскахъ, что онъ дѣлаетъ: «Я шью сапоги», — «я дёлаю гробы», — «я стригу волосы», — «я дёлаю телеги», — «я убиваю быковъ» и т. д., и доски эти привѣшиваютъ на стѣнахъ своихъ домовъ. Нѣкоторые выставляютъ на окнахъ такія соблазнительныя вещи, что отъ нихъ рождаются грѣшныя мысли. Всё эти люди отрасли шимнусовъ. По опредёленію судьбы, прібхавъ сюда, теперь въ продолженіе двухъ недбль постоянно занимаюсь добрыми дѣлами и мысленно живу съ вами.

Есть здёсь огромное зданіе, которое называется Академія, гдё хранится множество вещей, принадлежащихъ буддистамъ; я привелъ ихъ въ порядокъ, также какъ и книги маньджурскія, и сдёлалъ имъ опись. У меня есть нёсколько книгъ тертиковз<sup>1</sup>), и еще надёюсь пріобрёсти ихъ, потому что здёшніе инов'єрцыученые, въ надеждё распространить свою славу, раздаютъ свои сочиненія даромъ.

Какъ ни пріятно вообще письмо ваше, но еще пріятнѣе и глубокомысленнѣе обѣщаніе, что вы приготовите новую колоду картъ и хорошую водку къ моему пріѣзду. Если это исполнится, для пользы всѣхъ существъ, то добродѣтель ваша будетъ такъ ве-

<sup>1)</sup> Не-буддистовъ.

лика, что и сказать нельзя! Первое дѣло — мизеры; безъ того, что мы за люди!

Если И. влюбился въ татарку, то это признакъ, что онъ хочетъ обратиться въ мухаммеданство, и хотъ онъ живетъ въ чистомъ домѣ, но не соблюдаетъ обѣта *шакшабата* (цѣломудрія), вслѣдствіе чего грѣхъ его удваивается или удвоитъ татарку, такъ что изъ одного дурнаго дѣла выйдетъ два.

У обитателей Запада настало теперь смутное время <sup>1</sup>): они повыгоняли своихъ хановъ и владѣльцевъ и потомъ стали враждовать другъ съ другомъ. Кажется, такое же время было тогда, когда Гэсэръ-ханъ родился въ семъ мірѣ. Судя по характеру настоящаго времени, не явится ли снова Гэсэръ. Тогда намъ предстанетъ случай быть въ числѣ тридцати трехъ богатырей его.

Уповайте на пурбанъ эрдени! 2).

Младшій братъ вашъ, Банзаровъ сынъ.

### VI.

#### (Петербургъ, 25 мая 1848) 3).

Любезный ламдагай! Я живу здёсь въ добромъ здоровьё. Какъ ваше здоровье? Желалъ бы отправиться поскорёе въ Казань, но разныя обстоятельства удерживаютъ меня. Впрочемъ скоро выёду. Сегодня вторникъ, а намёреваюсь уёхать въ концё этой недёли.

Три года тому назадъ найдена была одна серебряная дощечка съ квадратною надписью, которая была причиною спора между Шмидтомъ и Григорьевымъ. Теперь найдена еще такая же дощечка съ монгольскою надписью; содержаніе ея сходно съ предъидущей. Я занимаюсь объясненіемъ ея; поэтому я и не писалъ къ вамъ. Теперь уже печатается статья. Здѣсь нѣкоторыя дѣла скоро дѣлаются. Если увидите Ковалевскаго и Попова, скажите имъ объ этой дощечкѣ. Воть эта надпись:



<sup>1)</sup> Февральская революція во Франціи.

<sup>2)</sup> Гурбань эрдени, «три драгоцённости», чрезъ посредство которыхъ буддисты думаютъ спастись, т. е. слиться съ верховнымъ началомъ.

<sup>3)</sup> Писано по-монгольски къ ламѣ Галсану Гомбоеву.

Мöнкə тегріинь кучунь-дурь, скэ су джаліинь игэгэнь-дурь. Абдулаинь джарликь: кәнь улу буширэху, кумунь алдаху, укуку.

Вотъ какая удивительная вещь нашлась! Игэгэна — ну какъ объяснятъ это слово ваши казанские ученые? До моего пріъзда приготовьте мнѣ объяснение. Посмотримъ! Если неправильно объясните, то съ васъ взыщется бутылка меду; а если вѣрно, то я заплачу.

#### VII.

Казань, 4 августа 1848<sup>1</sup>).

...Здёсь умеръ оть холеры профессоръ Дитгель; не слыхали-ли, кто будетъ на его мёсто?

Я живу здёсь, какъ истинный провинціалъ...

... Пишу о знаменитыхъ *пай цзы*, да ожидаю отъ васъ объщанныхъ свѣдѣній; здѣсь же открытія я не сдѣлалъ никакого. Мы все ломаемъ голову надъ Чингисовою падписью; но пока ничего не придумали.

Бобровниковъ кончилъ монгольско-калмыцкую грамматику и получилъ отъ Ковалевскаго блистательную рецензію.

#### VIII.

Казань, 18 августа 1848 2).

....Здѣсь я иногда скучаю, и сожалѣю о Питерѣ, а въ особенности о томъ кружкѣ, въ которомъ я бывалъ. Ученыя мои занятія теперь состоятъ въ составленіи статьи для П. С. Савельева; да еще замышляю кое-что, но не знаю, какъ удастся. Миѣ сильно хочется писать къ В. В. Григорьеву, да онъ самъ сказалъ, чтобы безъ дѣла и безъ толку не писать. Что онъ говоритъ о моихъ нѣмецкихъ грѣхахъ? Увѣрьте его, пожалуйста, что я давно уже переродился въ русскаго. Эго случилось со мной дорогой...



<sup>. 1)</sup> Къ о. Палладію Каварову, нынѣшнему начальнику русской духовной миссіи въ Пекинѣ.

<sup>2)</sup> Къ о. Палладію.

### IX.

Казань, 23 сентября 1848.

Благодарю васъ и нѣкотораго жителя улицы Шестилавочной <sup>1</sup>) за добрую память и благодарственный адресъ, котораго я удостоился отъ васъ по строгомъ изслѣдованіи моего поведенія и образа мыслей... Но прежде бывшій *гелертерз* <sup>2</sup>), хотя и избѣгъ счастливо всякихъ метаморфозъ, кромѣ ниже поименованной, не смотря на свое постоянство, кругомъ виноватъ передъ вами, промолчавъ ровно три мѣсяца. Дѣло въ томъ, что я рѣшился не писать къ вамъ до тѣхъ поръ, пока статья о *пайзе* не будетъ готова. Между тѣмъ о. Палладій не присылалъ ожидаемыхъ для статьи выписокъ, а я, въ ожиданіи ихъ, не слишкомъ торопился оканчивать статью, и слѣдовательно не писалъ къ вамъ. Наконецъ ваше письмо развязало мнѣ руки.

Путешествіе мое изъ Петербурга въ Казань кончилось благополучно; только досталось моимъ бокамъ, да еще я ужасно загорѣлъ, сдѣлался мѣдно-краснымъ, какъ индѣецъ, и только недавно началъ бѣлѣть, т. е. желтѣть. По пріѣздѣ въ татарскую столицу, занялся я, разумѣется, оффиціальными дѣлами: ходилъ являться по начальству, написалъ письма къ нѣмцамъ, и т. д. А что дѣлалъ я послѣ того, — не стоитъ и писать.

Однако статью для васъ<sup>8</sup>) давно окончиль и ждаль только изв'єстій оть о. Палладія; но боюсь, что она будеть слишкомь коротка и не будеть соотв'єтствовать вашему ожиданію. Затрудненій, при составленіи ся, не мало; первое — недостатокъ въ книгахъ; вы не пов'єрите, что я не могъ найти зд'єсь даже Д'Оссона Histoire des Mongols. Но впрочемъ вы увидите статью мою скоро; черезъ нед'єлю она будетъ готова и немедленно будеть отправлена.

Между прочимъ, я досталъ сочинение Висковатова объ одеждѣ и вооружении русскихъ войскъ и нашелъ въ немъ съ десятокъ



<sup>1)</sup> В. В. Григорьева.

<sup>2)</sup> Такъ, въ шутку, называетъ Банзаровъ самого себя потому, что писалъ нѣсколько статей на нѣмецкомъ языкѣ, напечатанныхъ въ Bulletin Akaдeмin Наукъ.

<sup>3)</sup> Изслѣдованіе *о пайзе*, которое онъ не успѣлъ кончить въ Петербургѣ и обѣщалъ выслать изъ Казани.

названій чисто-монгольскихъ; но этого, мнѣ кажется, мало для того, чтобы составить статейку для вашихъ «Записокъ». Вы должны рѣшить, что дѣлать мнѣ: писать или не писать? Будетъ ли такая малость годна для тѣхъ, которые съ помощью нашей братіи, восточниковъ, надѣются опредѣлить, что и какія оружія русскіе заимствовали отъ монголовъ <sup>1</sup>).

Надпись на столбѣ Чингисовомъ<sup>2</sup>) сводитъ меня съ ума. Сколько я ни старался, не могъ разобрать въ ней ровно ничего; только узналъ, что слово, которое Шмидтъ переводилъ «вообще», есть собственное имя племянника Чингисова. Остается ожидать вдохновенія отъ «синяго и вѣчнаго неба!»...

Но оставимъ древность и обратимся къ настоящему. На дняхъ я былъ у А., съ которымъ познакомился и надѣюсь видѣться почаще... Б. оплѣшивѣлъ такъ гладко, что ужъ больше никогда не будетъ стричься... Изъ поѣздки своей онъ бѣжалъ, «холерѣ гоняще его»...

### X.

#### 11 октября 1848.

Я обѣщалъ скоро прислать вамъ статью; наконецъ она поспѣла; но, ожидая почты, пролежала у меня цѣлую недѣлю. Въ одинъ день съ этимъ письмомъ получите и ее; но я долженъ предупредить васъ на счетъ достоинства этого новаго произведенія своего. Боюсь, что вы и Василій Васильевичъ<sup>8</sup>) будете недовольны ею, ея краткостью и незрѣлостью. Что дѣлать! еще не опытенъ въ писаніи, да и книгъ-то пѣтъ; въ самомъ изложеніи и слогѣ замѣтите неловкость, которой я никакъ не могъ побѣдить. Посылая статью на ваше распоряженіе, во всемъ полагаюсь на васъ и надѣюсь, что вы безъ церемоніи поправите все, что вамъ будетъ угодно, прибавите и убавите въ ней, что можно. Въ одномъ мѣстѣ я оставилъ пробѣлъ, чтобы можно было выписать изъ Histoire des Mongols Д'Оссона, если въ ней вы най-



<sup>1)</sup> Эта статья предпринята имъ вслъдствіе помъщенной въ Запискахъ Археол. Общ. статьи г. Жиля о монголо-татарскомъ вооруженіи, хранящемся въ Царскосельскомъ арсеналъ.

<sup>2)</sup> То есть на плитъ съ именемъ Чингиса, находящейся нынъ въ Азіятскомъ музеумъ Академіи Наукъ.

<sup>3)</sup> В. В. Григорьевъ.

дете еще какія подробности... Съ братомъ вашимъ А. С. <sup>1</sup>) я уже говорилъ на счетъ наставленія меня въ барометрическихъ наблюденіяхъ и онъ обѣщался научить меня, сколько нужно.

Теперь же я хожу заниматься — чёмъ бы, вы думали? — дёлами, т. е. писать доклады, отношенія и проч. и проч., чтобы приготовиться сколько нибудь къ будущей службё. Между тёмъ изъ Петербурга нётъ извёстій, и ничего не знаю, что тамъ дёлается съ моимъ дёломъ. Еще менёе знаю, что дёлается въ ученомъ мірё, потому что здёсь не очень часто толкуютъ о такихъ вещахъ....

Сюда пріѣхали какіе-то девять нѣмцевъ-музыкантовъ, угощать казанцевъ музыкой за деньги; также «итальянскій балетмейстеръ», у котораго впрочемъ главныя роли играютъ мароканцы. Ничего нѣтъ удивительнаго, что нѣмцы пріѣхали сюда за русскими и татарскими деньгами; но какъ догадались о томъ мароканцы! Вотъ это новость!

### XI.

#### 14 анваря 1849.

... Очень радъ, что моя статья <sup>2</sup>) удостоилась вашего вниманія, и прекрасно, что вы хотите придѣлать къ ней два хвоста. Только предложу вамъ одно условіе: слава міра сего мнѣ прискучила, и потому не помѣщайте въ хвостѣ отчета обо мнѣ, какъ сдѣлалъ это Böhtlingk; а цитатъ и примѣчаній — сколько вамъ угодно. Не знаю, какъ думаетъ о семъ писаніи В. В. Григорьевъ; боюсь, чтобы не попасться ему въ лапы и какъ нибудь невзначай не подвергнуться участи Шмидта! Да сохранитъ меня Будда! Чингисова надпись ставитъ меня въ тупикъ: какъ, въ четырехъ строкахъ, четыре слова монгольскихъ, которыхъ не знаешь! Увѣренъ только въ одномъ, — что слово, которое Шмидтъ переводитъ «вообще», имѣетъ самое частное значеніе, и что оно имя Чингисова племянника, Исункэ. Мое мнѣніе подтверждается, кромѣ выноски этого слова въ красную строку, еще тѣмъ, что удѣлъ этого Исункэ былъ именно тамъ, гдѣ нашли памятникъ.

2) «О пайзе».



<sup>1)</sup> Профессоръ физики въ Казанскомъ Университетѣ.

Монгольскихъ названій старинныхъ русскихъ вооруженій я нашелъ хоть немного, но зато все несомнѣнно вѣрныя. Доставить объ этомъ въ скорости вамъ статью я не могу, или не рѣшаюсь; думаю, что, можетъ быть, удастся мнѣ сдѣлать статью получше той, какую я могу теперь написать, такъ сказать, съ маху.

Какъ писать *пайзе?* Лучшіе судьи въ этомъ дѣлѣ — вы да о. Палладій, персіянинъ и китаецъ. Достопочтенный житель Грязной улицы<sup>1</sup>) рѣшитъ вамъ, которое изъ китайскихъ удареній приличествуетъ первоначальной формь *пай* — дзы. Я полагаю, что честь ударенія достанется первому слову; а монгольская форма этого слова, сокращенная бай, безъ слова дзы, которое есть только хвостъ его, не приличествовала устамъ нобѣдителей.

Что дѣлается у васъ въ Географическомъ Обществъ? Нѣтъли чего новенькаго? Тезка вашъ Петровъ<sup>2</sup>) преподаетъ здѣсь англійскій языкъ, на томъ основаніи, вѣроятно, что нышче Индія стала Англіей.

### XII.

#### 12 октября 1849 8).

Благодарю васъ за письмо, доставившее мнѣ удовольствіе нзвѣстіемъ о моемъ безконечномъ дѣлѣ... Извините меня за долговременное молчаніе: тому были причины, а именно поѣздки по уѣздамъ Казанской губерніи съ знакомыми мнѣ чиновниками. Уѣзжая въ уѣзды, каждый разъ намѣревался я заняться чѣмънибудь для науки; но гостепріимство уѣздныхъ жителей отнимаетъ у меня возможность заняться чѣмъ бы то ни было. Вы вѣрно знаете, что я временно причисленъ къ здѣшнему губернскому правленію; а кто изъ губерніи пріѣдетъ въ уѣздъ, тому воздается почетъ непремѣнно, хотя бы даже онъ не хотѣлъ того. Такимъ-то образомъ, разъѣзжая съ чиновниками губерпскими, я · долженъ былъ безпрестанно бывать на обѣдахъ, чаяхъ и проч. Такъ у меня все лѣто прошло. Въ подобныхъ путешествіяхъ можно услышать или слушать много смѣшного, но не чего-нибудь другого... Впрочемъ въ городѣ Чистополѣ я пріобрѣлъ 300 мѣд-

<sup>1)</sup> О. Палладій.

<sup>2)</sup> Санскритологъ П. Я. Петровъ.

<sup>3)</sup> Годъ, мѣсяцъ и число написаны по-монгольски, также какъ и мѣсто писанія: Тогонъ-хотонъ «Котелъ-городъ», т. е. Казанъ, Казань.

Hig g

icta.

pt-

ITH) AIV.

111

611

EII

970

町

Ъ

Ъ-Сб

18

ныхъ булгарскихъ монетъ и держу ихъ у себя. Судьба ихъ въ вашихъ рукахъ: прикажете зарыть ихъ въ землю, онѣ будутъ зарыты; прикажете прислать ихъ къ вамъ, онѣ будутъ присланы. Къ чести Казанской губерніи, я долженъ прибавить, что эти монеты собраны секретаремъ земскаго суда.

Я очень радъ, что статья моя (о пайзе) скоро напечатается. Статью о монгольскихъ названіяхъ древнихъ русскихъ вооруженій пришлю вамъ скоро; но предупреждаю васъ, многаго отъ нея не ждите.

Дипломъ Общества и двѣ книги Записокъ получилъ я уже давно...Вотъ выходитъ у насъ другая монгольская грамматика<sup>1</sup>), по поводу которой я хочу сравнить обѣ грамматики и показать Азіи, какіе успѣхи можетъ сдѣлать филологія въ одинъ годъ...

### XIII.

#### 9 января 1850.

...Посылаю вамъ, въ видѣ hommage (извините за французское слово) отъ автора, «Грамматику монгольскаго языка»<sup>2</sup>). О достоинствахъ ея я не буду распространяться потому, что вскорѣ будетъ говорено о томъ печатно. Во вторыхъ, посылаю давно обѣщанную статью о восточныхъ названіяхъ вооруженій<sup>8</sup>). Я ею не доволенъ, потому что слишкомъ коротка она. Но чѣмъ богатъ, тѣмъ и радъ. Другая бѣда — слогъ; не знаю почему-то не могъ изложить ее ясно и толково. Передѣлывать, если найдете нужнымъ, можете сколько угодно.

Скоро ли отпечатаются *пайзе?* Мнѣ очень хочется получить статью. Въ Сибпрь ѣду я еще не скоро, мѣсяца черезъ полтора, и потому если оттиски готовы, то присылайте ихъ...

Я читаю много, но пишу мало. Хоть постоянно копаюсь надъ исторіей Монголіи, но у меня бываетъ, въ извъстное время, за недостаткомъ большихъ работъ, мономанія на особенные сюжеты. Теперь мнѣ покою не даетъ извъстная надпись на камнѣ, вдѣланномъ въ стѣну въ сѣняхъ Азіятскаго музеума Академіи Наукъ, приписываемая Чингису. Надпись эта особенно прославлена ру-

<sup>1)</sup> Монгольско-калмыцкая, г. Бобровникова; первая была г. Попова.

<sup>2)</sup> А. А. Бобровникова.

<sup>3)</sup> Напечатана во II томъ Записокъ Археол. Общ., стр. 72-98.

ганкою, которую нѣмецъ Шмидтъ задалъ по русски почтенному о. Іакиноу. Миѣ хочется теперь посрамить «черныя кости» нѣмца и косвенно оградить о. Іакиноа. Въ разборѣ этой надинси я теперь уже столько сдѣлалъ, что, если-бы я имѣлъ 1/100 той смѣлости, съ какой разбиралъ ее Шмидтъ, то давно отправилъ бы свой переводъ къ вамъ. Если со временемъ случится такое происmectbie, то дайте слово отпечатать литографieю мой снимокъ въ той величинѣ, какъ онъ есть. Дѣло остановилось у меня вотъ на чемъ. Въ этой надинси главную роль играетъ Исункэ, по китайской транскрипція И-сунг-кхэ (Истор. четырехъ хановъ, стр. 306-376), племянникъ Чингиса, сынъ знаменитаго его брата Джучи-Хасара или Хаджара. Мнѣ нужно знать его біографію, которая вѣроятно находится въ Исторіи династіи Юань (каталогъ книгъ Азіят. Департам. № 24 и можно еще посмотрѣть въ № 55), и также нужно бы знать, что досталось ему въ удѣлъ, какое мѣсто онъ занималъ между князьями; а о Чингисъ-ханъ посмотрѣть, что онъ дѣлалъ непосредственно по возвращении изъ хивинскаго похода, а именно въ 1225 году, - и вообще, что сказано объ Исунка въ исторія. Объ этомъ я писаль и къ Василію Васильевичу; но онъ ничего не могъ сделать, а взялся за дело Щукинъ, и увы! о злодъйство! - В. В. съигралъ въроятно съ нимъ штуку: Щукинъ искалъ, вмѣсто благороднаго племянника Чвигисова, Исункэ, какого-то Хабака, котораго имя, по сходству съ однимъ русскимъ словомъ, весьма оскорбительно для каждаго монгола и срамитъ искателя. Витстт съ тъмъ я писалъ къ Щукину, по просьбѣ котораго Розовъ рылся въ исторіи династів Юань. Помогите и вы, Павелъ Степановичъ, побудите о. Іакиноа, ради собственной его амбиціи, принять участіе въ этомъ дѣлѣ. Онъ, безъ сомнѣнія, опытнѣе Розова въ чтеніи историческаго китайскаго текста...

Вы знате, что я ћду въ Сибирь, гдѣ можно найти развѣ сказку о Баламирѣ, царѣ Унновъ. Поэтому сообщите, сдѣлайте милость, цѣны на Рашидъ-Эддина (изданіе Катрмера), па Д'Оссона, Гаммерову Истор. Золот. Орды и другія замѣчательныя сочиненія по исторіи монголовъ <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Нѣкоторыя изъ этихъ книгъ высланы были къ нему, частью въ Казань, частью въ Иркутскъ.

### XIV.

Иркутскъ, въ августѣ 1852 1).

... Буряты простодушный народъ, и потому они думаютъ, напримѣръ, что одинъ русскій человѣкъ поставилъ на Селенгѣ желѣзный ящичекъ и молилъ вечернюю звѣзду сойти съ неба, а только спустилась она въ ящичекъ, какъ онъ унесъ его съ собою. Я хотѣлъ утѣшить добрыхъ людей и началъ слѣдствіе (не забудьте, что я — чиновникъ!), чтобы открыть преступника и предать его закону. Оказалось — боюсь сказать вамъ правду — кто бы, думали вы, былъ преступникъ? — академикъ!... Подъ предлогомъ, будто бы онъ измѣрялъ широту и долготу Селенги, приманилъ онъ Венеру въ свой ящикъ и уѣхалъ съ ней въ Петербургъ. Недавно, впрочемъ, звѣзда эта опять возвратилась къ бурятамъ.

#### XV.

Иркутскъ, 4 сентября 1852 <sup>2</sup>).

Я былъ до сихъ поръ въ безпрестанныхъ хлопотахъ по случаю отъ взда генералъ-губернатора изъ Иркутска въ Красноярскъ, и наконецъ-то собрался написать къ вамъ.

Во первыхъ, я не писалъ къ вамъ долго потому, что былъ въ улусахъ, деревняхъ, изъ которыхъ многія отстоятъ отъ города на нѣсколько сотъ верстъ; я былъ между бурятами, которые, изъ преданности ко мнѣ, не давали мнѣ покоя, т. е. или осаждали меня дома, или зазывали къ себѣ, съ непремѣннымъ желаніемъ разузнать отъ меня подробно все, что я имѣлъ случай видѣть, и наконецъ пить тарасунг (но пе «спиться съ круга»), какъ вы писали.

Во сторых, денегъ у меня нѣтъ потому, что я живу однимъ жалованьемъ, хотя на рукахъ у меня бывали такія дѣла, отъ которыхъ другіе толстѣютъ; я же отъ нихъ худѣю потому, что ѣздить по уѣздамъ всегда стоитъ мнѣ дороже, чѣмъ жить въ Иркутскѣ ностоянно. Получать въ Иркутскѣ 2000 рублей жало-



<sup>1)</sup> Писано къ г. Шифнеру, которому Банзаровъ сообщилъ обращики шаманскихъ молитвъ, напечатанные только недавно, въ приложени къ «Бурятской грамматикѣ» Kacrpèna (Versuch einer Burjät. Sprachlehre. 1857), на стр. 234–239.

<sup>2)</sup> Писано къ И. Н. Березину.

ванья, то же, что получать въ Казани только 300 руб. сер. Такова здѣсь дороговизна во всемъ! Я долго прожилъ между бурятами, производилъ слѣдствія строго, однимъ словомъ, дѣла велъ не политично; меня на десять дней посадили на гауптвахту, но все-таки ничего со мною нельзя было сдѣлать. Я остался на мѣстѣ, и теперь съ губернаторомъ въ такихъ же отношеніяхъ, какъ и прежде. Но всего того, что ему было насказано на меня тѣми, которымъ нравится мое мѣсто, не хочу описывать, потому что для описаній всегда найдутся сюжеты болѣе благородные, нежели эти вещи.

Въ третьихъ, учеными дѣлами заниматься во время командировки нельзя потому, что всѣхъ книгъ съ собой не повезешь, голова занята другими предметами, нѣтъ людей, вопросы и мнѣнія которыхъ могли бы навести на ученость. Наконецъ, если бы я и жилъ постоянно въ Иркутскѣ, и то ничего не могъ бы сдѣлать потому, что у меня нѣтъ книгъ. Но при всемъ томъ, я занимался сколько было можно: изучалъ бурятскія нарѣчія, собиралъ свѣдѣнія о древностяхъ и нѣкоторыя изъ нихъ разсмотрѣлъ. Но что нашелъ въ этихъ памятникахъ, теперь не скажу. Подождите. За Байкаломъ рѣдкихъ книгъ очень мало, и можно сказать, что въ Казани больше дѣльныхъ книгъ, чѣмъ у бурять.

Четвертое: въ Шейбаніадѣ, которой экземпляры у меня теперь лежатъ (но я надъюсь сколько нибудь ихъ сбыть), нужно бы поправить: 1) Примѣчанія 60-61, подлинникъ стр. "у: вмѣсто أنحمه, въ текстѣ, переводѣ и примѣчаніи надобно поправить: اباجمه قونكقور Эбулджие-Хонгорг «ложбина» (котловина), «зимникъ» (зимнее кочевье). Этимъ очень просто объясняется значение имени Хонгкирать, которое затрудняло всѣхъ любителей толкованія собственвыхъ именъ монгольскихъ, начиная съ Рашидъ-Эддина до васъ, любезный абагай: Хонжирать есть только смягченное произношеніе имени Хонхорать, «жители ложбины»: отъ того-то по турецки это имя выговаривается то Конкрать, то Конрадь (какъ у Киргизовъ. 2) Примѣч. 37: вмѣсто كنبت надобно читать كبر المراقبة Кубдуть). Китайскіе историки говорять, что Хайду ушель къ племенамъ Па-л-ху и Цзв-гу; но при этомъ случав, имъ нельзя вѣрить безусловно; они или ихъ письменность часто смѣшиваютъ виды собственныхъ именъ, т. е. вмѣсто городъ, пишутъ племя, и

\$

наоборотъ. Palhou и Tsiecou суть рѣки Чикой (у бурятъ Цокої) и Баргу (см. на картѣ къ Стат. Опис. Китайск. Имп., о. Іакинеа). Именемъ Баргу называлась не только рѣка, но и племя монгольское, которое нынѣ извѣстно подъ именемъ Баргу-Бурята. Отъ этихъ Баргу-Бурятовъ происходятъ Буряты Хоринские (Забайкальской обл., Верхнеудинскаго округа), а между Хоринскими Бурятами есть родъ, называемый Кубдута: если Хайду ушелъ къ Баргутама, какъ говорятъ китайцы, то естественно могъ попасть къ отдѣлу ихъ, Кубдутама, что говорятъ и мусульманскіе историки. Нѣкоторыми мѣстами Тохтамышева ярлыка, т. е. перевода его, я не доволенъ: сообщу вамъ свои замѣчанія, и прошу васъ напечатать ихъ гдѣ-нибудь.

Вы безъ моего участія напечатали уже въроятно ярлыкъ Тимуръ-Кутлука; сожалью объ этомъ потому, что я было уже приготовилъ половину перевода, какъ обстоятельства заставили меня уѣхать за «Богатое море» (بای کول) Байкалъ, а съ тѣхъ поръ забылъ объ немъ.

Я желалъ бы представить вамъ очерки восточно-сибирскихъ нравовъ; но не могу, потому что они едва-ли дадутъ вамъ хорошее понятіе о моей родинѣ.

«Алтанъ Тобчи»<sup>1</sup>) оказывается очень труднымъ для перевода по сжатости слога, множеству стиховъ и искаженныхъ мѣстъ. Скоро пришлю къ вамъ образчикъ моего перевода, чтобъ вы разсмотрѣли его и дали мнѣ совѣты. Наконецъ, если хотите, то я доставлю переводъ грамматы, писанной квадратными буквами и уже изданной по-нѣмецки, но съ невѣрнымъ переводомъ<sup>2</sup>).

<sup>1) «</sup>Золотая Пуговка», названіе древнъйшей досель извъстной монгольской льтописи.

<sup>2)</sup> Г. Габеленцемъ, во II томъ Zeitschrift der morgenl. Gesellschaft.

### приложение.

#### Замѣчаніе о монголизмахъ въ ярлыкѣ Тохтамышъ Хана <sup>1</sup>).

(«Ярлыкъ хана Золотой Орды, Тохтамыша, къ польскому королю Ягайду», Казань, 1850, стр. 41-42 и 47-48).

Ярлыкъ Тохтамыша писанъ четкимъ уйгурскимъ шрифтомъ; въ палеографическомъ отношении онъ отличается точностью правописанія и по шрифту близко подходитъ къ надписи на каменной плитѣ, найденной въ Нерчинскомъ округѣ, а еще ближе къ пайзѣ, найденной въ имѣніи барона Штиглица въ Екатеринославской губерніи; въ каллиграфическомъ отношеніи онъ далеко уступаетъ двумъ письмамъ персидскихъ Чингизидовъ къ французскому королю Филиппу Прекрасному.

Разбирая этоть ярлыкъ прежде всего въ палеографическомъ отношенія, я нашелъ въ немъ довольно словъ, нынѣ неизвѣстныхъ. Я такъ и ожидалъ: требовать отъ памятника XIV столѣтія непремѣнно нынѣшняго татарскаго языка — значитъ отвергать всякую перемѣну въ языкѣ народа, продолжающаго жить и подвергнувшагося съ той поры довольно многимъ преобразованіямъ въ общественной жизни, значитъ въ древностяхъ отыскивать только современность. Поэтому я не могъ согласиться не только съ произвольнымъ чтеніемъ прежнихъ толкователей Тохтамышева ярлыка, но даже съ точнѣйшимъ чтеніемъ профессора Березина. Такъ стоящее въ концѣ 10-й строки слово можетъ быть прочитано не вначе, какъ *икисана* или *икикана*, первое въ слѣдующей строкѣ *джэдэ*, *iedэ*, *джада* или я*да*; послѣднее изъ

<sup>1)</sup> Эту статью слёдовало помёстить передъ письмами, но она была пропущена. Г. П.

нихъ неизвёстно и не легко можетъ быть объяснено изъ языка татарскаго или монгольскаго. Посему лучше оставить его безъ объясненій, тёмъ болёе, что пропускъ его почти не вредитъ смыслу пѣлаго. — Торжество Тохтамыша надъ измѣнниками выражено неизвѣстнымъ глаголомъ, который лучше всего читать муниканалды. Въ указѣ калмыцкаго хана Галдана Цэрэна, помѣщенномъ въ собраніи монголо-калмыцкихъ законовъ, упоминаются рабы или работники, называемые бэдэриэ, батракъ!?); эти рабы раздѣлены въ законѣ на олзолоксанъ бэдэриэ, военноплѣнныхъ и манханіулъ бэдэриэ, подъ которыми, безъ сомвѣнія, должно разумѣть рабовъ, отданныхъ въ кабалу за долгъ или для заработки наложенной за преступленіе пени, которой они не въ состояніи заплатить. Если мунханалды примемъ за корень монханіулъ, то смыслъ Тохтамышева выраженія муниканалды будетъ: «Небо предало въ мои руки какъ бы въ кабалу враговъ моихъ».

Настоящій ярлыкъ, писанный уйгурскими буквами, доказываетъ, что Золотая Орда, не смотря на введеніе ислама и арабской азбуки, долго сохраняла династическое, такъ сказать, письмо—уйгурское, особенно для внѣшнихъ сношеній и важныхъ бумагъ по внутреннимъ дѣламъ; послѣднее подтверждается пайзой Абдуллы, писанной уйгурскими же буквами въ 1362—1363 годахъ; въ дѣлахъ же, или касавшихся мусульманъ, или небольшой важности, или наконецъ требующихъ всенароднаго свѣдѣнія, употреблялось, вѣроятно, арабское письмо, какъ мы видимъ въ тарханномъ ярлыкѣ того же Тохтамыша.



#### Указатель собственныхъ именъ, встръчающихся въ изданіи.

Абдулла-хань, 53, 63. Будала, 20. Агачери, пл., 84. Буданцаръ, 76. Алтанъ-Аргинавъ, гора, 81. Бурханъ-халданъ, гора, 21. Алтанъ-тобши, 81. Бурхату-ханъ, гора, 25. Амгуспанды, 29. Бутъ-тэнгри, 78. Ангара, р., 83. Буянту-ханъ, 49, 53, 57. Бэртэчэнэ, 70. Аргунъ, 47, 53, 61, 102. Аргунь, р., 75, 80, 94, 101, 102. Бэтэ, нар., 71. Бэтэсъ, Бэтэчи, 71. Ариманъ, 25. Бютъ-тенгри, 12, 13. Багатуръ-Хонгъ-тайчжи, 28. Багатуть, пл., 84. Ваджрадара Мэргэнъ Діянчи, 18, Байджу, 53, 57. 19, 21. Байкаль, оз., 121. Баргу, местн., 82, 121. Галай-ханъ, богъ, 22. Баргу-Бурятъ, пл., 84, 85, 121. Гоа-мараль, 71. Баргуджинъ Тукумъ, мести., 82, 85, Гунъ-Эрги, мѣстн., 80. 86. Гурбанъ-Тамиръ, р., 87. Баргуты, пл., 83. Гэнтэй-ханъ, гора, 21. Бата, нар., 72. Батасъ, 71. Дайчинъ-тенгри, 26. Далай-норъ, оз., 101. Батачи, 71. Батула-Чинсангъ, 83. Іжебе-Ноянъ, 89, 90, 101. Батутъ, пл., 85. Джучи-ханъ, 101. Бей-хаджи, 63. **Джучн-Ха**саръ, 13, 101, 118. Бердибекъ, 63. Дзагуть, пл., 86. Богатуръ-Тенгри, 26. Дзая-бандида, дух. л., 45. Бодонцаръ, 9, 76. Дзаягачи-тенгри, 28, 29. Борджигинъ, 33. Дзолъ-Дзаягачи, богъ, 27. Борточино, 71, 72, 75. Дзунъ-гаръ, пл., 84, 85. Буга-Сучигай, Буга-Сучику, мёстн., Дзэтку-ханъ, 21. Добо-мэргэнъ, 76. 92-94, 99. Дологать, пл., 86. Булагачинъ, пл., 82. Бургуты, пл., 82, 85. Дурбетъ, пл., 84, 86. Дурбэнъ-Ойратъ, нар., 83. Бота, нар., 71, 75.

- 125 -

Желтая рёка, 21, 72, 75. Жужань, 75. Земархъ, 11, 22. Изедъ-Адеръ, богъ, 23. Илиндже, 70. Индра, богъ, 11. Инь-шань, горы, 74. Ирога, богъ, 17. Иртышъ, р., 94. Исункэ, 94, 99-102, 118. Исутъ, пл., 86. Итога, богъ, 16, 17. Итугенъ, богиня, 16. Каянъ, 70. Кидаль, вар., 75. Кипчакъ, пл., 55, 63, 101. Киргизы, нар., 83, 85, 86. Кисаганъ-тенгри, 27. Коко-норъ, оз., 80. Команы, нар., 16. Кондуй, р., 102, 103. Конврать, пл., 120. Кубдутъ, пл., 120, 121. Кубечи, племя, 68. Куланъ-Язы, мъстн., 93, 94. Кулунъ, Куле-науръ, оз., 101. Курласъ, ил., 71. Кучлувъ-ханъ, 89, 90. Кыркыръ, р., 101, 102. Кәргутъ, пл., 84-86. Кэрэлунь, р, 21. Кәрәмучинъ, пл., 82. Кэстэми, пл., 82, 85. Магада, 20. Маниханъ, 21. Маньджушри Далай Нэйджитойнъ, 3. Мингатъ, пл., 86. Моганъ-ханъ, 10. Моналунъ, женщ., 72. Мона-ханъ, гора, 21, 72-74. Монгольчинъ, пл., 73. Монгъ-у, нар., 75. Монвэ-ханъ, Мунвэ-ханъ, 50, 51, 55, 56, 58, 63, 83.

Монъ-ханъ, 72. Мохо, нар., 74. Мохоли, 62. Мунэ-ханъ, 21. Мэргэнъ-діянчи, 29. Найманъ, пл., 86, 89, 91, 94. Натигай, богъ, 17. Нэгусъ, 70. Нэйджи-тойнъ, дух. л., 45. Ню-чжи, нар., 75. Ойнъ-Иргевъ, пл., 84. Ойнъ-Урянха, пл., 82. Ойраты, нар., 82, 85-87. Ойхоры, нар., 44. Олоть, нар., 84. Олджайту, 47, 102. Олхонуты, 72. Онгъ-ханъ, 94. Ононъ, р., 21, 48. Онъ-Орхонъ, р., 87. Ордосъ, стр., 72. Ормуздъ, 11, 22. Орхонъ, р., 87. Отъ, богиня, 22. Павба, дух. л., 48-50, 52, 54, 57. Салджуты, пл., 72. Сартагулъ, нар., 89-91, 99, 100. Селенга, р., 21. Сембадъ, арм. царь, 63. Сумэру, гора, 20. Сяньби, нар., 9, 75. Тайджуты, пл., 83. Тангутъ, царство, 73. Таншихай, 9. Та-та, Татань, нар., 74. Та-та-тунъ-о, 55. Теленгуть, пл., 82, 85. Темучинъ, 12, 13. Тимуръ-Пуладъ, 63. Тобо-ханъ, 44, 76. Тогонъ, 33. Тогонъ-Тимуръ, 44, 45. Тогузъ-Уйгуръ, пл., 87.



-126 -

Тоно, гора, 81. Хонгвирать, пл., 120. Торгутъ, пл., 84, 85. Хонгодоръ, пл., 94, 95, 99. Хори, пл., 85, 86. Тохтамышь, 63. Тугю, 10, 11, 14, 16, 22, 44, 75, Хоринскіе буряты, 82, 121. Хормузда, 9, 12, 25. 76. Тукмаки, нар., 91. Хошутъ, пл., 84, 85. Тулэръ, р. (Тула), 87. Хуанъ-хо, р., 72. Хубилай, 31, 39, 40, 48-50, 56, Тумэтъ, пл., 85, 86. Тэмуджинъ, 78. 58, 62, 63. Хунну, 9, 16, 31, 38, 39, 75. Угэлэтъ, пл., 84, 85. Угэтэй, 83, 87. Цово, р., 121. Удіана, 20. Узбекъ, ханъ, 53. Чеуну, 33. Уйгуръ, 9, 48, 55, 75, 86, 87. Чжамуха, 77. Улукэнъ, 25. Чикой, р., 121. Унъ-Уйгуръ, пл., 86, 87. Чингисъ-ханъ, 7, 8, 10-12, 21, Урасутъ, пл., 82, 85. 25, 31, 33, 47, 48, 55, 62, 71-Урулюнгу, р., 102. 75, 77, 78, 83, 85, 89-91, 93, Урянханъ, Урянхайцы, 15. 99, 101, 104. Чоросъ, пл., 85. Утивэнъ, р., 87. Утъ, богиня, 22—25, 41. Утэгэ-Хуланъ, гора, 87. Шайтань, 25. Учь-Табинъ, р., 87. Ширайголы, нар., 72. Хаджиръ Чингисъ тевгри, 12, 13, Эмэгэльджи, 28. Эргунэ или Эргэнэ-хонъ, 70, 80, 81. 78. Хайларъ, р., 101. Эргэнэвъ, гора, 81. Хамъ, 16. Эрливъ-ханъ, богъ, 25. Хангай-ханъ, гора, 21, 25. Эсэлбэйнъ-кя, 28. Хара-Хорумъ, гор., 82, 87. Эсенъ, 33. Хаянъ, 70. Этугенъ, Этугэ, 16, 17. Хіунъ-ну, нар., 78, 79. Юань-хао, танг. царь, 50, 52. Хонть, Хойть, пл., 84-86. Xořxə, 9.

## Предметный указатель къ статьямъ: "Черная вѣра", "Пайзе" и "О восточныхъ названіяхъ русск. вооруженій".

.

| Ада, духъ, 30.                      | Звъзда, 6, 14.                    |
|-------------------------------------|-----------------------------------|
| Албниъ, духъ, 30.                   | Земля, 6, 7, 16, 17.              |
|                                     | Змѣй, 16.                         |
| Бахтерецъ, 66, 68.                  | Идоганъ, удоганъ, 16.             |
| Бехтерецъ, 66.                      | Иней, 15.                         |
| Большая Медвъдица, созв., 3, 14.    | Ильмъ дерево, 25.                 |
| Бубенъ шам., 42.                    |                                   |
| Бутырлыкъ, 67.                      | Кремень, 25.                      |
| Бѣлый баранъ, 25; бѣлый мѣсяцъ,     | Кречетъ, 60.                      |
| праздн., 39; бълыя кобылы, 33;      | Кровавая жертва, 19.              |
| б. юрты, 33.                        | Кулчинъ, духъ, 30.                |
|                                     | Кумысъ, 14, 15, 17, 38.           |
| Вино, 15.                           | Куякъ, 66.                        |
| Волкъ, 9, 71.                       |                                   |
| Восемь бѣлыхъ юртъ, 33.             | Левъ, 60.                         |
|                                     | Лопатка, гаданье на ней, 42.      |
| Гаданье, 42.                        | Лу, дунъ, 15, 16.                 |
| Гаруда птица, 19.                   | Луна, 6, 13, 14, 60.              |
| Геній, 6, 19, 22.                   |                                   |
| Гора, 18.                           | Медвѣдица (больш.), созв., 3, 14. |
| Градъ, 9.                           | Молнія, 15, 43.                   |
| Громъ, 10, 15, 24, 43.              | Молово, 14, 15, 17, 28, 38.       |
| Девяносто девять, 18.               | Нага (змѣй), 16.                  |
| Девять бунчуговъ, 29; геніевъ, 12;  | Небо, 6—11.                       |
| звъздъ, 14; тенгри, 28, 29; девять  | Нефратъ, 62.                      |
| Уйгуровъ, 87.                       |                                   |
| Джидъ, 67, 68.                      | 060, 18-20.                       |
| Дзарликъ, 9.                        | Огонь, 3, 8, 11, 22—25.           |
| Дзая, дзаяга, 8.                    | Онгонъ, 6, 26, 30-32.             |
| Драконъ, 15, 19.                    | Оргой, шаман. шлемъ, 42.          |
| Желтоголовый баранъ, 25.            | Рашіянъ, 20.                      |
| Жертва, 14, 19, 23, 24, 38, 40, 41. |                                   |
|                                     |                                   |

Саадакъ, сагадакъ, сайдакъ, 67. Северга, 67. Семь старцевъ, созв., 3, 14. Семьдесятъ семь, 18. Созвѣздіе, 3. Солнце, 6, 13, 14, 60. Сталь, 25. Судьба, 8. Сулдэ, 28, 29. Сынъ неба, 12, 13. Тегиляй, 66, 68. Тенгрп, небо, 7, 26. Товтуй, 67. Тэгри, геній, 6, 26.

Урусъ-сара, праздн., 38.

Цагапъ-сара, праздн., 39, 40.

Элье, духъ, 30, 48, 96, 104.

### - 128 ---

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

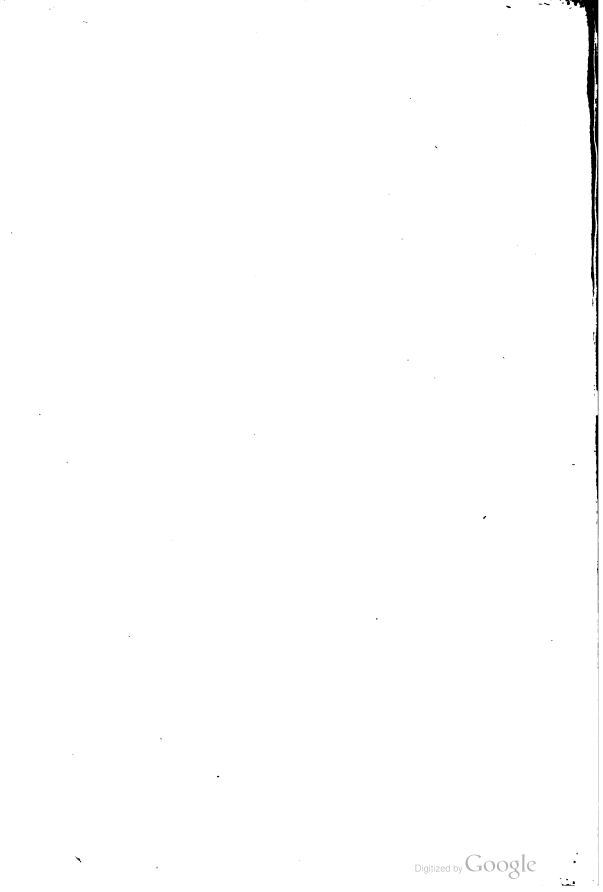
.

|                                                               | CTP. |
|---------------------------------------------------------------|------|
| Отъ редавців.                                                 | щ    |
| Очервъ жизни и дѣятельности Дорджн Банзарова                  | IX   |
| Письмо Сельскаго. Подробности о сибирской жизни и послёд-     |      |
| иихъ дняхъ Банзарова                                          | XXXV |
| Списовъ сочинений Банзарова (въ хронологическомъ порядкф). ХХ |      |
| Черная въра или Шаманство у монголовъ                         | 1    |
| Названіе и происхожденіе черной въры 4; небо 6; небесныя тыла |      |
| и воздушныя явленія 13; земля 16; огонь 22; тенгри или вто-   |      |
| ростепенные боги 26; онгоны 30; шаманы 34; паденіе шаман-     | •    |
| ства 43.                                                      |      |
| Пайзе или металлическія дощечки съ повелёніями монгольскихъ   |      |
| хановъ                                                        | 47   |
| О восточныхъ названіяхъ нѣкоторыхъ старинныхъ русскихь воо-   |      |
| ружевій                                                       | 56   |
| О происхождении пмени Монголъ                                 | 70   |
| О происхождении слова Чингисъ                                 | 77   |
| О названии Эргэнэ-хонъ                                        | 80   |
| Объ ойратахъ и уйгурахъ.                                      | 82   |
| Объясненіе монгольской надписи на памятникъ внязя Исунке,     |      |
| племянника Чингисъ-хана                                       | 128  |
| Письма Банзарова                                              | 106  |
| Приложеніе. Зам'вчанія о монголизмахъ въ ярлыкѣ Тохтамышъ-    |      |
| хана                                                          | 122  |
| Указатель собственныхъ именъ, встръчающихся въ изданіи        | 124  |
| Предметный указатель въ статьямъ: «Черная вѣра», «Пайзе» и «О |      |
| восточныхъ названіяхъ русскихъ вооруженій»                    | 127  |

Digitized by Google

~

ł



• • • • • • r 

Digitized by Google

۱ , ч. Digitized by Google



.

•

.

.

.

,

Digitized by Google

`

•

•

