

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

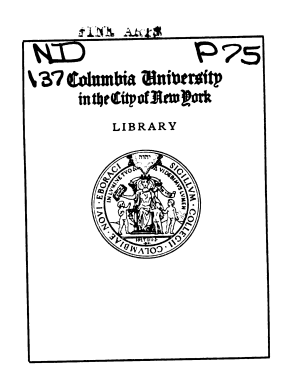
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







▼ 

1287 / **NOS**H

· ·

, ,

.

# Mural Paintings CTBHHHH POCINCN

ın BЪ Ingrange unacurany to

ume almosa.

# Ancient Churches ДРЕВНИХЪ ХРАМАХЪ

Greek + Russian. FPE4ECKNXD N PYCCKNXD.

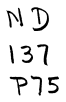
> N. Por Krovskii H. NOKPOBCHAFO.

#### МОСКВА.

Типографія Э. Лисснера и Ю. Романа, Воздвиженка, Крестовоздвиженскій пер., д. Лисснера. 1890.

R. F.A. 31-17804

Печатается по распоряжению Импяратороваго Московскаго Археологическаго Общества. Предстдатель Графиня Уварова.





# Перечень снимковъ.

#### А. Стѣнописи Спасонередицкой церкви.

#### Стран.

Digitized by Google

| Таблица | I.   | Богоматерь въ алтарной апсидъ и уготованіе престола — въ алтар-                                                                   |   |
|---------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
|         |      | номъсводъ                                                                                                                         | ł |
| מ       | II.  | Апостолы — въ барабанѣ купола                                                                                                     | j |
| 'n      | III. | Св. діаконы Авивъ и Лаврентій — въ алтаръ; вел. кн. Ярославъ Вла-                                                                 |   |
|         |      | диміровичъ на южной стіні храма                                                                                                   | ; |
| 'n      | IV.  | Св. мученицы — въ діаконикъ; Рождество Христово — на хорахъ . 57                                                                  | , |
| 'n      | V.   | Введеніе Богоматери во храмъ и срътеніе Господне — на съверной<br>ствнъ храма; часть изображенія страшнаго суда (апостолы на пре- |   |
|         |      | столахъ Судія въ ореолъ, ангелы, уготованіе престола, праведные<br>въсы, ангелъ свиваетъ небо; адъ) — на западной ствив 58        | 3 |
| n       | VI.  | Рождество Богородицы — на восточномъ сасъ съвернаго столпа. Святый                                                                |   |
|         |      | Несторъ. Крещеніе Господне — на южной ствит 59                                                                                    | 1 |
| n       | VII. | Продолженіе картины страшнаго суда: апостолы на престолахъ и ан-<br>гелы, группы праведниковъ; Богоматерь въ раю среди ангеловъ   |   |
|         |      | и благоразумный разбойникъ 60                                                                                                     | ) |

# Б. Стѣнописи ярославскихъ церквей:

## а) Ильинской.

| <b>7</b> ) | VIII. | Да молчитъ всякая плоть человъча, – изображеніе въ алтаръ; Нынъ |
|------------|-------|-----------------------------------------------------------------|
|            |       | силы небесныя съ нами — въ малой юго-восточной апсидъ 125       |
| 7)         | IX.   | Вознесеніе Господне — въ западной части свода                   |
| יי<br>זי   | X.    | Лоно Авраама — въ паперти надъ дверями                          |
| n          | XI.   | Положеніе ризы Господней въ Успенскомъ соборѣ, — изображеніе    |
|            |       | въ придълъ положения ризы Господней                             |

## б) ц. Іоанна Предтечи.

| ກ     | XII.  | О тебъ радуется, благодатная — на плафонъ алтаря     |   | • | • | . 130 |
|-------|-------|------------------------------------------------------|---|---|---|-------|
| ກ     | XIII. | Литургія — въ алтаръ; чудесные разсказы изъ Цвътника | • | • | • | . 132 |
| <br>m | XIV.  | Прододженіе литургін и разсказовъ Цвётника           |   | • | • | . –   |

|             |        | — IV — Cmpan.                                                      |
|-------------|--------|--------------------------------------------------------------------|
| Таблица XV. |        | Чудесное обращеніе жидовина и царя сарацинскаго въ христіанство, — |
|             |        | изображенія въ жертвенникъ                                         |
| 77          | XVI.   | Святые русской церкви — въ діаконикъ                               |
| ູ້          | XVII.  | Рождество Богородицы и благовъщение — въ сводъ                     |
| <br>ກ       | XVIII. | Премудрость созда себъ домъ — въ западной части свода 142          |
| 7           | XIX.   | Плоды страданій Христовыхъ, — изображеніе въ южной паперти 148     |
| <b>n</b>    | XX.    | Живой крестъ, — снимокъ съ картины XV в. изъ собранія Соммерара    |
|             |        | въ парижскомъ музев Клюни                                          |

#### в) ц. Николомокринской.

| <b>7</b> 7 | XXI.   | Евхаристія — на западной ствив алтаря — надъ царскими вратами.       | 147 |
|------------|--------|----------------------------------------------------------------------|-----|
| 77         | XXII.  | Воскресеніе Христово— въ самой апсидъ — съ правой стороны алтаря.    | 148 |
| 77         | XXIII. | Вселенскіе соборы (1-й и 2-й) на южной ствнв въ средней части храма. | —   |

#### г) ц. Өеодоровской.

| 70 | XXIV. B | Нъкоторыя изображенія страстей Христовыхъ; чудо иконы Өеодоров- |
|----|---------|-----------------------------------------------------------------|
|    |         | ской Богоматери во время пожара въ костромскомъ Успенскомъ      |
|    |         | соборъ; видъніе Темиръ-Аксака (изъ Исторіи иконы Влахернской    |
|    |         | Богоматери) — на ствнахъ средней части храма 154                |

#### д) ц. Іоанна Златоуста.

| n | XXV.  | Евангелистъ Лука пишетъ икону Богоматери; встръча иконы Влади-    |
|---|-------|-------------------------------------------------------------------|
|   |       | мірской Богоматери въ московскомъ Успенскомъ соборъ; событія      |
|   |       | изъ жизни св. Іоанна Златоуста (рожденіе, крещеніе и др.); изгна- |
|   |       | ніе изъ храма торговцевъ                                          |
| ກ | XXVI. | Недреманное око                                                   |

#### е) ц. Димитрія Солунскаго.

" XXVII. Часть изображенія страшнаго суда — на западной ствив храма . . 160

ι.

# Стѣнныя росписи въ древнихъ храмахъ греческихъ и русскихъ.

#### Н.В. Покровскаго.

Православный храмъ не есть простое сооружение, предназначенное исключительно для цёлей практическихъ: въ своемъ внутреннемъ и внёшнемъ убранствё онъ отражаетъ возвышенную идеальную мысль, подобно тому, какъ и отдёльные предметы и принадлежности православнаго богослуженія имѣють свое символическое значеніе и отчасти обнаруживають слёды этого символизма въ своихъ внёшнихъ формахъ. Символизмъ обычный спутникъ церковнаго искусства. Міръ греко-римскій выставилъ блестящіе образцы убранства общественныхъ и частныхъ зданій и утвердилъ обычай украшать живописью плафоны и стёны, преслёдуя при этомъ цёли эстетическія и сообщая этимъ живописамъ по преимуществу характеръ декоративный. Искусство древне-христіанское удержало этоть обычай, восприняло установившіеся декоративные мотивы<sup>1</sup>), но уже очень рано стало вносить въ общепринятыя формы элементъ животворящей христіанской мысли. Добрый пастырь въ сводахъ римскихъ катакомбъ, историческія и символическіе сцены и знаки на стёнахъ, напоминая своимъ мёстоположеніемъ древній греко-римскій обычай убранства помѣщеній и допуская на ряду съ собою многочисленныя декораціи въ стилѣ и манеръ греко-римской, переносять уже мысль христіанина изъ области эстетики въ область вёчной христіанской истины. Такимъ образомъ уже здёсь въ катакомбахъ, въ самомъ зародышѣ христіанскихъ храмовъ, дана мысль объ идеальномъ значеніи христіанскаго храма и наглядное опроверженіе извѣстнаго, созданнаго путемъ теоретическимъ, воззрѣнія на храмъ въ крайнемъ протестантизмѣ. Вопросъ о значеніи катакомбной символики, объ отношении ся къ задачамъ церкви и погребению, --- вопросъ спорный; но его рѣшеніе не входитъ въ нашу задачу, такъ какъ, указывая на убранство катакомбныхъ церквей, капеллъ и криптъ, мы не думаемъ искать здъсь генезиса для послъдующей росписи христіанскихъ храмовъ, но отм'вчаемъ лишь традиціонный пріемъ, получившій

1

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Характеристика ихъ бъ сочинении: Über den decorativen Styl in d. altchr. Kunst. v. Ir. Portheim. Stuttgart. 1886.

со временемъ иной видъ и характеръ. Ни въ характеръ христіанства катакомбнаго періода, ни въ наличныхъ художественныхъ силахъ, ни во внёшнемъ положеніи христіан. ской религіи не было благопріятныхъ условій для развитія и образованія той сложной системы храмовой росписи, какая явилась въ періодъ византійскій. Въ IV въкъ несомнённо уже существовали многочисленные христіанскіе храмы, богато украшенные живописью. Памятники эти въ цёломъ видё до насъ не дошли, а дошедшіе очень немногіе или не дають никакого понятія объ ихъ древней росписи, или представляють въ своихъ мозаикахъ лишь зачатки этой росписи, въ которыхъ нътъ болъе или менъе цёльнаго символическаго воззрёнія на храмъ. Но до насъ дошли свёдёнія о живописяхъ этихъ древнъйшихъ храмовъ въ сочиненіяхъ древнихъ авторовъ, изъ которыхъ можно видѣть, что уже въ то время зарождался циклъ изображеній, пригодныхъ для христіанскаго храма, выражающихъ до нѣкоторой степени его идеальное значеніе. Отъ V-го и слёдующихъ столётій дошли до насъ и самые памятники древне-христіанскаго зодчества, украшенные мозаикою; это храмы продольнаго или базиличнаго типа. Но какъ архитектурныя формы ихъ, такъ равно и то, что этотъ типъ храмовъ перешелъ главнымъ образомъ въ достояніе запада, довольно равнодушнаго въ средніе въка къ запросамъ художественно-религіозной мысли и бёднаго художественными силами, не могли благопріятствовать широкому развитію христіанской символики во внутреннемъ убранствѣ храмовъ этого типа. Античная традиція, проходящая весьма замѣтною полосою въ этихъ храмахъ, требовала мраморной отдёлки внутри храма; нётъ здёсь достаточнаго простора для живописной символики; не было притомъ и необходимой энергія и даже настойчиваго спроса на этотъ предметъ. Замътное исключение представляютъ храмы равеннскіе; но сравнительною широтою своего иконографическаго содержанія храмы эти обязаны сильному воздёйствію со стороны Византіи; то же слёдуеть зам'єтить и относительно позднѣйшихъ храмовъ, примыкающихъ къ этому архитектурному типу въ южной Италіи в Сициліи. Цёльное и полное выраженіе символической идеи храма находится въ ствнописяхъ храмовъ византійскихъ. Архитектурное единство ихъ, при всей сложности составныхъ частей, какъ нельзя болёе пригодно для широкаго развитія христіанской идеи о церкви единой со всёми ся подраздёленіями: алтарь и стёны храма, куполъ и паруса сводовъ, притворъ доставляютъ удобныя мѣста для живописи. Каждая часть храма имъетъ здъсь свое опредъленное назначение, сообразно съ которымъ усвояется ей и символическое значеніе; и это значеніе нагляднымъ образомъ выражается въ церковныхъ стёнописяхъ. Отъ этого византійскаго источника получили свое начало древнія стѣнописи русскія и греческія эпохи возрожденія греческаго искусства въ XVI—XVII вв. Взаимоотношеніе ихъ можеть быть опредёлено посредствомъ сравнительнаго обозрѣнія и оцёнки уцёлёвшаго доселё матеріала. Матеріаль этоть заключается отчасти въ памятникахъ древней письменности, главнымъ же образомъ въ сохранившихся до насъ вещественныхъ памятникахъ древности. Памятники древней письменности отмѣчаютъ лишь общія черты храмовой символики; но не дають полнаго понятія о цельныхъ иконографическихъ циклахъ, не обозначаютъ точно распредѣленія изображеній по различнымъ частямъ храма и, за весьма немногими исключеніями, не описывають характера иконографическихъ сюжетовъ. Съ этой стороны, повидимому, гораздо большую важность,

- 2 -

сравнительно съ другими памятниками письменности, могъ бы имъть греческій иконописный подлинникъ. Представляя собою цёльную теоретическую систему церковной живописи, предполагающую уже несомнённую устойчивость иконографическихъ формъ и ихъ опредѣленность, гарантированную отъ личнаго произвола, исполнителей, объединяя въ себѣ всю совокупность правилъ, пріемовъ и объясненій, выработанныхъ продолжительною практикою многихъ покольній художниковъ, греческій подлинникъ действительно заключаеть въ себѣ особый отдѣлъ о распредѣленія стѣнописей въ храмахъ. Тёмъ не менёе его важность въ этомъ отношения не велика. Во-первыхъ, заключая въ себѣ лишь конечные результаты многовѣковой работы, онъ не даетъ указаній ни на первоначальное возникновение той системы, которую рекомендуеть, ни на ея постепенное сложеніе, элементы первоначальные здёсь уравнепы съ позднёйшими, и нить къ историческому изъясненію предмета запутана; во-вторыхъ, заключаетъ въ себъ такіе элементы, которые составляють результать новъйшей изобрътательности, воспитанной на началахъ западной живописи, и отчасти прямо подражательные. Для историка искусства явленіе это представляеть свой особый интересь, но чистый образь Византіи здёсь уже утрачивается, и въ вопросъ объ иконографія византійской, какъ явленіи оригинальномъ, съ особыми ему только принадлежащими чертами, подлинникъ греческій уже не вмёеть безусловно важнаго значенія. Подъ видомъ элементовъ греческихъ онъ передаеть черты иноземнаго происхожденія. Изображенія Архангела Михаила сз мечомз въ правой рукѣ, Ангела великаго совѣта, Еммануила и предтечи на облакахъ стоятъ въ тёсномъ родствё съ новыми произведеніями западнаго искусства; изображенія Спасителя, Моисса и Аарона въ архіерейскихъ одеждахъ и митрахъ, обиліе надписей, восполняющихъ недостатокъ иконографической опредъленности и прямо превращающихъ предметы художества въ предметы исключительно нравственно-религіознаго назиданія и наученія — все это суть черты очень поздняго происхожденія, явившіяся уже послё того, какъ византійскій геній закончилъ свою художественную исторію. Рѣшительное доказательство поздняго происхожденія подлинника получается изъ сравненія его съ наличными паматниками. Представлая собою отвлечение отъ наличныхъ фактовъ, подлинникъ можеть быть провъряемъ этими фактами; а эта повърка, хотя бы въ одной части подлинника, касающейся расписанія храмовъ, показываеть, что онъ сходенъ отнюдь не съ памятниками византійскими, но съ поздне-греческими XVII-XVIII вв., и удерживаетъ всѣ главнѣйшія особенности этихъ послѣднихъ. Итакъ, подлинникъ по отношенію къ характеристикѣ памятниковъ византійскихъ не можетъ имѣть того руководственнаго значенія, какое усвояль ему Дидронь'). Постепенное раскрытіе смысла храмовой символики, точное уяснение того, откуда зачались и какъ дополнялись храмовыя росписи, какіе мотивы управляли мыслію богослововъ и художниковъ въ распредёленіи живописей по извёстнымъ частямъ храма, въ какомъ смыслё возможно говорить объ опредёленномъ канонъ расписыванія церквей, — въ смыслъ ли опредъленности и однообразія безусловнаго, или ограниченнаго основною мыслію росписи, но не простирающагося на подробности; возможно ли провести действіе одного и того же канона чрезъ всю исторію

1) Didron, Manuel d'iconogr. chv. p. XXXV.

- 3 --

Digitized by Google

1\*

византійскаго, поздне-греческаго и русскаго храмозданія — все это такіе вопросы, которые могуть быть рѣшены при посредствѣ уцѣлѣвшихъ до насъ вещественныхъ памятниковъ византійскихъ и русскихъ. Памятники литературные также необходимо должны быть приняты въ соображеніе. Не говоря уже о томъ, что они иногда восполняють недостатокъ памятниковъ вещественныхъ и устанавливають единственно надежныя опоры для правильнаго истолкованія отдѣльныхъ иконографическихъ сюжетовъ; они необходимы для точнаго уясненія внутренняго смысла храмовыхъ росписей въ ихъ цѣломъ видѣ и цѣльныхъ группахъ: безъ литургическихъ сочиненій патр. Софронія и Германа не совсѣмъ ясна будетъ для насъ общая идея византійскаго храма; безъ помощи "Цвѣтника" и "Слова о литургіи", приписываемаго св. Григорію Богослову, доселѣ еще неизвѣстнаго въ нашей литературѣ, мы не могли бы уяснить значеніе алтарныхъ стѣнописей въ нѣкоторыхъ храмахъ ярославскихъ.

Обозрѣніе церковныхъ стѣнописей въ широкомъ смыслѣ этого слова составляетъ одну изъ неотложныхъ задачъ церковной археологіи. Стёнописи храмовъ древле-христіанскихъ и отчасти византійскихъ давно уже обратили на себя вниманіе спеціалистовъ: первыя изъ нихъ всв неоднократно изданы и описаны, изъ числа вторыхъ извъстны доселѣ лишь нѣкоторыя. Стѣнописи греческія XVI—XVIII вв. доселѣ остаются неизданными, хотя бы даже въ образцахъ, если не считать случайно схваченныхъ нъкоторыми отдёльныхъ изображеній: но пять-шесть такихъ изображеній не дають почти никакого понятія о тёхъ десяткахъ тысячъ ихъ, которыя находятся напр. въ однихъ храмахъ авонскихъ. До сихъ поръ нътъ даже болъе или менъе цъльной характеристики и описаній этихъ памятниковъ. Иностранные и русскіе ученые въ своихъ изслѣдованіяхъ и отчетахъ объ Авонъ предлагають лишь отрывочныя замътки о стънописяхъ; такое отношение къ предмету проходить даже въ статьяхъ объ Авонѣ спеціалиста по греческой иконографіи Дидрона. Наиболье ценны, хотя также очень не полны, замечанія еп. Порфирія въ его излідованіяхъ объ Авоні. Между тімъ важность авонскихъ ствнописей признана у насъ уже давно; ихъ копированіе и изученіе составляло одну изъ задачъ экспедиціи г. Севастьянова: затрачено было не мало усилій и трудовъ, изготовлено множество снимковъ, но... на этой первой ступени дѣло остановилось: кальки, сложенныя въ ящики, безъ достаточныхъ указаній на оригиналы, до сихъ поръ лежать въ авоно-русскомъ андреевскомъ скитъ, въ забвенія, и уже не далеко время ихъ полнаго разрушенія. Нѣтъ при нихъ ни удовлетворительныхъ описаній, ни какихълибо характеристикъ. Стёнописи русскихъ храмовъ извёстны не болёе, чёмъ греческія: уже давно изданы мозанки и фрески Кіево-Софійскаго собора, но до сихъ поръ это дорогое изданіе остается безъ текста; изданы также мозанки Кіево-Михайловскаго монастыря, фрески Старо-Ладожской Георгіевской церкви, кое-какіе отрывки изъ важнёйшихъ фресокъ нередицкихъ и нѣкоторыхъ другихъ; остатки стѣнописей Дмитріевскаго собора и большая часть фресокъ Успенскаго собора во Владимірѣ. Многочисленныя ствнописи ярославскихъ, вологодскихъ и другихъ храмовъ московскаго періода не только не изданы и не описаны, но даже многія изъ нихъ совсѣмъ неизвѣстны въ литературѣ. Въ виду такого положенія дёла и важности церковныхъ стёнописей для исторіи русскаго искусства и религіознаго просвъщенія, уже одно перечисленіе важнъйшихъ памят-

никовъ этого рода, въ интересахъ будущихъ спеціальныхъ изслёдованій, должно имёть свое значеніе: нельзя ставить широкихъ задачъ изслёдованія и обобщенія памятниковъ, если не извъстно гдъ, находятся эти памятники и каковы они. Личныя наблюденія надъ многими изъ стёнописей въ Россіи, на Авонё, въ Греціи и на западё, доставили намъ обширный матеріаль, который мы и предлагаемь почитателямь православной старины. Мы обратимъ особенное вниманіе на памятники малоизвъстные и неизвъстные, имъя въ виду главнымъ образомъ символику храма, выражающуюся въ характеръ его стънописей и ихъ распредвлении по разнымъ частямъ храма. Не столь давно предметь этотъ поставленъ былъ на очереди нашими археологическими обществами и даже возникало предположеніе организовать археологическую экспедицію для обслёдованія стёнописей византійскихъ. Уясненію этого предмета и посвящается настоящій трудъ. Что касается детальнаго разбора иконографическихъ типовъ и сюжетовъ, подробностей символики византійско-русскаго искусства, то они войдуть въ особое сочиненіе, уже давно нами приготовляемое. Безъ сомнѣнія, было бы весьма важно привлечь сюда всѣ безъ исключенія памятники стёнописей, разсёянные повсюду, но такая задача не по силамъ одного человѣка; между тѣмъ замѣченная нами повторяемость типовъ и сюжетовъ въ храмовыхъ росписяхъ разныхъ мёстностей, но одной и той же эпохи, даетъ основаніе думать, что и собранный нами матеріалъ представляетъ собою цёльность. Дополненія и поправки въ частностяхъ всегда возможны. Уже давно представители христіанской археологіи, обозрѣвая памятники средневѣковья, догадывались, что распредѣленіе стѣнописей въ храмахъ имѣетъ характеръ не случайный; и если Куглеръ не замѣтилъ послѣдовательно выдержанной основной идеи въ мозаикахъ собора св. Марка въ Венеціи<sup>1</sup>), все же онъ допускалъ возможность и действительность обычныхъ пріемовъ въ распредёленіи стёнописей по крайней мёрё въ болёе извёстныхъ ему западныхъ храмахъ<sup>3</sup>); такъ же, и даже съ большею настойчивостью, проводилъ эту мысль и Дидронъ, утверждавшій, что въ средневъковыхъ храмахъ запада восточная сторона указываетъ на явленіе Сына Божія во плоти, западная — второе пришествіе Христово, сѣверная — хладный законъ Моисеевъ, и южная законъ горячей любви евангельской, и что соотвётственно тому распредёлялись здёсь и стёнописи<sup>3</sup>). Признають эту мысль по отношенію къ памятникамъ западнымъ и другіе<sup>4</sup>). I. Г. Миллеръ въ 30-хъ годахъ настоящаго столътія предпринялъ даже спеціальный трудъ изъясненія символики алтарной апсиды и тріумфальной арки въ западныхъ храмахъ отъ V до XIV в.<sup>5</sup>): трудъ довольно благородный, но весьма узкій по отношенію къ матеріалу, бывшему въ распоряжения автора. Миллеръ имбетъ въ виду почти исключительно храмы Рима, присоединая сюда лишь мозаики равеннскихъ храмовъ свв. Виталія и Аполлинарія (in classe) и собора въ Капгръ. О памятникахъ византійскихъ авторъ совсѣмъ не говоритъ; онъ опускаетъ также мозаики и фрески южной Италіи и Сициліи.

<sup>5</sup>) I. G. Müller, Die bildlichen Darstellungen im Sanctuarium der christl. Kirchen vom V. bis XIV. Jahrhundert. Trier 1835.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Рук. въ ист. живописи, 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 351.

<sup>3)</sup> Annales archéol. t. XI, p. 148-149 cf. Manuel d'iconogr. chr. p. XXXVII etc.

<sup>4)</sup> Jalke, Aus dem weiten Reiche der Kunst. 2. Aufl. 1889, S. 337 ff.

Нѣтъ нужды входить въ оцѣнку этого труда. Достаточно замѣтить, что весь продолжительный періодъ времени, отъ V до XIV вѣка, разсматривается здѣсь какъ одинъ неподвижный моментъ, хотя несомнѣнно между эпохою готики и пятымъ вѣкомъ большая разница; и допущены нѣкоторыя ошибки въ истолкованіи иконографическихъ сюжетовъ<sup>1</sup>). По отношенію къ памятникамъ православнаго востока доселѣ не было сдѣлано даже и такой несозершенной попытки. Спеціалисты иностравные и русскіе, съ неодинаковою рѣшительностью, упоминаютъ объ извѣстномъ распорядкѣ стѣнописей въ храмахъ византійскихъ; назовемъ Дидрона, еп. Порфирія, И. Д. Мансветова, Е. Е. Голубинскаго, В. А. Прохорова и Н. П. Кондакова, но до сихъ поръ эти замѣчанія имѣли лишь характеръ отрывочный, высказывались мимоходомъ при оцѣнкѣ отдѣльныхъ памятниковъ.

Всю совокупность памятниковъ, подлежащихъ нашему обслёдованію, мы сводимъ къ слёдующимъ группамъ:

1) Памятники византійскіе отъ VI в. до паденія Константинополя.

2) Памятники русскіе византійскаго типа: сюда относятся главпымъ образомъ стънописи кіевскія, новгородскія и владиміро-суздальскія.

3) Памятники греческіе XVI-XVIII вв., преимущественно Авонской горы.

4) Стёнописи русскія того же времени и особенно многочисленныя стёнописи храмовъ ярославскихъ. Въ интересахъ полноты отмётимъ также наиболёе важные памятники періода древне-христіанскаго.

Съ VI столътія, вмъстъ съ установкою основнаго типа византійскаго храма, начинаеть слагаться коренной типъ стѣнной росписи. Прослѣдить шагъ за шагомъ процессъ этого развитія пока невозможно; вёрно то, что памятники Х в. представляють эту роспись въ видё законченнаго цёлаго, и въ такомъ видё она переходить въ Россію, гдѣ и находить свое приложеніе въ указанныхъ группахъ памятниковъ. Византійскія стънописи и мозанки XII и слъдующихъ въковъ представляютъ значительное расширеніе объема иконографическаго содержанія, но отраженія этого явленія въ стѣнописяхъ русскихъ мы не находимъ. Въ XVI в. слёдуетъ возрожденіе греческаго искусства и постепенное склоненіе греческой живописи въ XVII в. къ формамъ западнымъ; необычайно широкое развитіе иконографическихъ темъ разнообразнаго содержанія и сильное осложнение символики храма составляеть характерную черту стёнописей греческихъ этого періода. То же явленіе замѣчается и въ памятникахъ русскихъ того времени. Связь между греческими и русскими памятниками, весьма замътная въ XVI въкъ, начинаетъ ослабъвать въ XVII в.; когда русскіе живописцы, освобождаясь все болье и болье отъ древнихъ традицій, вступаютъ на путь подражанія западу и отчасти самобытнаго творчества: создають и разрабатывають совершенно новые циклы изображеній, раскрывають идею литургіи во всёхъ подробностяхъ и вносять въ храмъ частныя черты національныхъ върованій, на ряду съ формами, заимствованными прямо съ запада. Несмотря впрочемъ на эти отличія, русскія стёнописи въ основныхъ чертахъ храмовой символики все еще представляютъ замѣтное сходство съ греческими; а эти послѣднія могутъ и

- 6 -

<sup>1)</sup> См. стр. 23-24 и 26.

должны быть поставлены въ связь съ древними византійскими. Горушное зерно сильно развилось, видоизмѣнилось, но не утратило сполна всѣхъ своихъ свойствъ. Такова сила традиціи, лежащей въ основ' византійской и древне-русской иконографіи и символики. Было бы ошибочно говорить о сходствё распредёленія стёнописей въ храмахъ во всёхъ подробностяхъ и видёть здёсь господство строго определеннаго и непреложнаго канона, убивающаго въ корнѣ всякую свободу личнаго художественнаго произволенія. Такого канона древность не знала; но главнъйшія черты символическаго воззрівня на храмъ и его составныя части всегда находили болёе или менёе однообразное выраженіе въ церковныхъ стёнописяхъ; въ этомъ только смыслё и возможно признать въ нихъ закономърность. Но мы не ограничиваемъ свою задачу исключительно рътеніемъ этого вопроса. Обзоръ ствнописей въ порядкъ хронологической послъдовательности ведеть къ уясненію художественныхъ идеаловъ, понятій и воззрѣній на задачи церковной живописи въ разныя эпохи, и такимъ образомъ даетъ матеріалъ для будущей исторіи русскаго искусства. Съ точки зрънія практической ръшеніе относящихся сюда вопросовъ также далеко не безполезно; особенно въ виду нарождающагося у насъ стремления возвратиться къ старинѣ и въ ней поискать руководственныхъ мотивовъ къ уясненію нѣкоторыхъ задачъ современности. Въ самомъ дълъ, прежде чъмъ созвать, по произволу, новое, полезно знать, что говорить намъ древность, въковой опыть. Разсуждая даже а priori, невозможно допустить, чтобы прожитыя столётія не имёли никакой цёны въ начертании плановъ будущаго: не даромъ люди жили, думали и чувствовааи, приводили въ систему религіозное міровоззр'вніе, устанавливали порядки церковно-практической жизни. Добытые усиліями в'яковъ результаты должны им'ять какое-нибудь значеніе, хотя бы оно было даже отрицательное; но они имёють значеніе положительное. Кто съ уважениемъ относится къ церковному преданию каноническаго, литературнаго и т. п. характера, тотъ не можетъ отрицать важности и преданій художественныхъ и иконографическихъ; если же это встрѣчается, то причина этой непослѣдовательности заключается во всякомъ случай не въ самомъ предметй, но въ оригинальныхъ свойствахъ наивныхъ отношеній къ старині. Само собою понятно, что наше обращеніе къ старинѣ не обрекаетъ насъ на неподвижность. Если бы русскіе художники, въ виду возвращенія нашей церковной архитектуры къ формамъ древнимъ, усвоили себъ основныя черты и древней символической росписи храмовъ и такимъ образомъ, вмёсто живописей разбросанныхъ въ храмъ по случайной прихоти, стали бы давать нъчто цъльное, выражающее извъстное воззръніе на храмъ, то получился бы весьма важный практическій результать изученія старинныхъ стѣнописей. Для полнаго нагляднаго ознакомленія съ древними росписями, мы даемъ фотографические снимки съ ствнописей двухъ важнъйшихъ эпохъ въ исторія русскихъ стёнописей: наиболёе виднымъ представителемъ древнёйшей эпохи служать фрески XII-XIII вв. въ церкви Спаса въ Нередицахъ, близъ Новгорода; эпоха позднёйшая выражена сполна въ издаваемыхъ стёнописяхъ яросдавскихъ. Нельзя не пожелать, чтобы со временемъ изданы были въ хорошихъ образцахъ всъ важнъйшіе памятники греческихъ и русскихъ стѣнописей.

- 7 --

# Глава I.

#### Памятники древне-христіанскаго періода.

Символическое воззрѣніе на храмъ получило свое начало уже въ древнѣйшую эпоху христіанства; но это воззрэніе какъ въ своемъ объемъ, такъ отчасти и въ характеръ, отличается оть византійскаго столько же, сколько отличается древне-христіанская литература отъ византійскаго богословія. Стоя въ связи съ искусствомъ катакомбнаго періода, древніе христіанскіе храмы въ своемъ внутреннемъ убранствѣ заключаютъ слѣды простой древне-христіанской символики, пользуются тэми же иконографическими формами, которыя получили свое зачатіе въ эпоху катакомбъ. Христосъ Спаситель, апостолы и върующіе являются здъсь иногда въ видъ агнцевъ; душа, жаждущая спасенія, въ видъ оленя у источника; спасительныя страсти Христовы въ виде простого креста въ связи съ символомъ рыбы, четыре Евангелія въ видѣ четырехъ райскихъ ръкъ. Но если христіанскіе мозаисты, украшая христіанскіе храмы, могли воспользоваться нѣкоторыми элементами искусства катакомбнаго періода, то для болбе или менбе цбльной символики храма періодъ этотъ не давалъ подготовленной почвы, и вопросъ объ этой символикѣ въ IV в. явился однимъ изъ настойчивыхъ вопросовъ, требующихъ того или другаго решенія: где и что следуеть изображать въ храме? Ответь на эти вопросы нужно было вывести изъ общаго понятія о значеніи христіанскаго храма. Храмъ есть мисто собранія върующихъ, въ которомъ невидимо присутствуетъ Самъ Богъ; онъ предназначается для молитвъ, поученія, совершенія таинствъ, особенно евхаристіи, указывающей прямо на искупленіе людей кровію Іисуса Христа. Въ этой основной мысли о спасеніи заключается отвёть на поставленный вопрось: стёнописи должны напоминать о Богё и спасеніи людей и приводить волю и чувство зрителей въ соотвѣтствующее настроеніе. Но идея искупленія и спасенія людей допускаетъ весьма разнообразные формы и способы ея выраженія; въ то же время она столь широка, что обнять ее во всёхъ подробностяхъ, во всёхъ частныхъ формахъ ея проявленія, художникъ IV-V в. ръшительно не могъ: въ то время еще не наступила пора для такой сложной богословско-художественной системы. Исторія религіознаго искусства показываеть, что иногда идея искупленія выражалась въ искусствъ въ формахъ пророчествъ и прообразовъ ветхаго завъта, иногда прямо въ событіяхъ и чудесахъ особенно послёднихъ дней земной жизни Іисуса Христа, иногда въ видъ отдъльныхъ изображеній тъхъ священныхъ событій, которыя отмъчены установленіемъ важнъйшихъ праздниковъ, иногда въ сложныхъ символическихъ формахъ литургическаго характера. Въ памятникахъ позднъйшихъ неръдко можно встрътить всё эти формы и пріемы совмѣстно въ одномъ и томъ же храмѣ; въ храмахъ же древне-христіанскаго періода идея эта выражалась въ формахъ весьма простыхъ. Главнымъ мѣстомъ для изображеній въ этихъ храмахъ служили алтарная апсида и тріумфальная арка. Въ этой и другой центральное мѣсто принадлежить изображенію Спасителя въ разныхъ видахъ. Въ апсидъ римской церкви Пуденціаны Спаситель представленъ въ нимбъ, на тронъ, съ книгою въ шуйцъ и благословляющею десницею. По сторонамъ Его двъ группы

людей безъ нимбовъ и двъ женщины съ вънками въ рукахъ; выше — четвероконечный кресть и символы евангелистовь; на заднемъ планъ городъ<sup>1</sup>). Іисусъ Христосъ, искупившій людей крестною смертію, основаль церковь; сотрудники Его и управители церкви апостолы, женскія фигуры означають церковь изь іудеевь и язычниковь, символы евангелистовъ указываютъ на распространеніе ученія Христова по четыремъ странамъ свъта. Таковъ смыслъ этой росписи! Въ алтарной апсидъ церкви Косьмы и Даміана въ Римъ Інсусъ Христосъ и нёсколько святыхъ мужей, внику 13 агнцевъ (три уничтожены), означающихъ Спасителя и апостоловъ: Агнецъ-Христосъ стоитъ на горъ, изъ которой текутъ 4 ручья — символы четырехъ евангелистовъ, съ правой стороны городъ<sup>3</sup>). Въ капеллъ Венанція въ Римъ: Інсусъ Христосъ среди двухъ ангеловъ, Богоматерь, Іоаннъ Предтеча, апостолы, Іоаннъ Богословъ, Петръ и Павелъ и святые<sup>3</sup>). Въ церкви св. Стефана (Rotondo) въ апсидъ крестъ съ бюстомъ Спасителя и возлъ него Прискъ и Фелиціанъ<sup>4</sup>); въ соборѣ въ Паренцѣ въ Истріи Богоматерь на тронѣ съ Божественнымъ Младенцемъ, какъ въ храмахъ византійскихъ, среди двухъ ангеловъ и святыхъ<sup>8</sup>); въ римской церкви Пракседы Інсусъ Христосъ и шесть св. мужей, внизу 13 агнцевъ<sup>6</sup>); въ церкви Маріи in Domnica Богоматерь въ сонмѣ ангеловъ<sup>7</sup>). Въ храмахъ продольныхъ, позднъйшаго времени, какъ въ церкви св. Климента въ Римъ и готическихъ, въ алтарной апсидѣ изображалось распатіе Спасителя. Итакъ, въ мозаикахъ алтарныхъ апсидъ является во-первыхъ Самъ Спаситель, иногда въ видъ агнца, закланнаго за грѣхи людей; во-вторыхъ, устроители церкви — апостолы — также иногда въ видѣ агнцевь; въ третьихъ представители небесной церкви святые и ангелы: искупленіе и основаніе церкви — коренная тема; Богоматерь съ Младенцемъ, въ апсидахъ храмовъ, посвященныхъ Богоматери, указываеть на воплощеніе, какъ на одинъ изъ моментовъ искупленія; въ четвертыхъ райскія ръки — символы четырехъ евангелистовъ, возвъстившихъ людямъ ученіе Христово. Св. Агнеса въ апсидъ церкви, посвященной ея имени, составляеть понятное исключеніе. То же самое начало проходить и въ мозаикахъ тріумфальной арки. Въ церкви св. Павла за стёнами Рима помёщено было изображеніе Спасителя среди двухъ служащихъ ангеловъ, четыре символа евангелистовъ и 24 апокалипсическихъ старца<sup>8</sup>); въ церкви Косьмы и Даміана агнецъ на престолѣ съ апокалипсическимъ свиткомъ, запечатаннымъ семью печатями, по сторонамъ его, 7 свътильниковъ и символы евангелистовъ<sup>9</sup>); въ капеллъ Венанція символы евангелистовъ, два города Іерусалимъ и Виолеемъ и изображенія святыхъ<sup>10</sup>); въ церкви Нерея и Ахиллеса Інсусъ Христосъ стоитъ въ ореолѣ, по сторонамъ Его святые, Богоматерь

- <sup>3</sup>) Garr., tav. 272-273.
- 4) Ibid. tav. 274.
- <sup>5</sup>) Ibid. tav. 276.
- 6) Ibid. tav. 286, Cp. также мозанки въ церкви Цецили и церкви св. Марка, ibid. 292, 294.

2

Digitized by Google

- 7) Ibid. tav. 293.
- 8) Garr. tav. 237.
- 9) Ibid. 258.
- <sup>10</sup>) Ibid. 272-273.

-- 9 ---

<sup>1)</sup> Garrucci, Storia del'arte christiana tav. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Garrucci, tav. 253.

на тронѣ съ Младенцемъ и Благовѣщеніе<sup>1</sup>), въ церкви Пракседы Інсусъ Христосъ, къ Которому приближаются святые съ вънками"); въ церкви Цециліи св. жены и мужи подносять Богоматери вѣнки<sup>3</sup>); въ церкви Maria in Domnica Інсусъ Христосъ среди двухъ ангеловъ и 12-ти апостоловъ)<sup>4</sup>; въ церкви св. Марка въ Римъ бюстовое изображеніе Спасителя и символы евангелистовъ<sup>8</sup>); въ церкви Лаврентія (in Campo verano) Інсусъ Христось возсёдить на сферё; по сторонамь Его два апостола, четыре св. мужа и два города<sup>6</sup>). Здёсь тё же главныя изображенія, что и въ алтарной апсидё, наиболёе видное дополнение составляють сюжеты апокалипсические: старцы<sup>7</sup>), означающие искупленныхъ и оправданныхъ людей Ветхаго и Новаго завътовъ; свътильники — апокалипсическія церкви<sup>8</sup>) въ смыслѣ дальнѣйшемъ означають, и вообще церкви, просвѣщенныя свётомъ Евангелія, принесеннаго на землю Божественнымъ Агнцемъ<sup>9</sup>). Слёдовательно и роспись тріумфальной арки указываеть на искупленіе и основаніе церкви Інсусомъ Христомъ. Мысль о торжествъ основанной церкви, въроятно, послужила мотивомъ и къ усвоенію этой церковной аркъ наименованія: "arcus triumphalis". Не представляють существенно отличій въ идеѣ и украшенія сводовъ въ храмахъ древне-христіанскихъ: въ бывшихъ мозаикахъ ораторіи Іоанна Крестителя въ Римѣ въ сводѣ изображенъ агнецъ и евангелисты съ символами 10); въ баптистеріи св. Іоанна in fonte въ Неаполѣ звъздное небо, въ которомъ монограмма имени Іисуса Христа с <sub>Т</sub><sup>Р</sup> о и чудеса Іисуса Христа<sup>11</sup>); въ капеллѣ Зенона въ церкви Пракседы бюстовое изображеніе Іисуса Христа среди святыхъ<sup>19</sup>); въ церкви Прикса въ Капут въ центрт свода семь небесныхъ сферъ, зв'ёзды и тронъ Божій, апостолы, пророки, мученики и птицы, пьющія изъ сосудовъ<sup>18</sup>). Здъсь мысль о небесной церкви выражена уже съ большею опредъленностью, и роспись напоминаеть куполы византійскихь храмовь. Оригинальный характерь им'веть мозаичная роспись свода въ церкви Констанцы въ Римъ IV в.: ландшафтныя и миеологическія сцены, пляшущіе сатиры, вакханки, сцены уборки винограда, купидоны и птицы въ виноградникъ, затъйливые узоры изъ цвътовъ, сосуды и роги изобилія выдъляють эту роспись изъ ряда другихъ храмовыхъ росписей. Но мы не можемъ принять мнѣнія Андрея Фульвія, Фабриція, Шрадера и Чіампини, которые видять здѣсь рядъ сценъ, относящихся къ культу Бахуса. Изъяснение ихъ новыми спеціалистами Вите, Мюнцемъ и Гарруччи также заключаетъ въ себъ крайности, особенно замътныя у Гарруччи, который изъясняетъ ихъ въ смыслё христіанской символики. Намъ представляется

- 8) Апокал. I, 12 cp. 20.
- <sup>9</sup>) Апокал. V, 6.
- <sup>10</sup>) Garrucci, tav. 239. Ср. римскую церковь Іоанна евангелиста ibid. 238.
- 11) Ibid. 269.
- 12) Ibid. tav. 287, 288.
- 13) Ibid. tav. 255.

— 10 <del>—</del>

<sup>1)</sup> Ibid. 284.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid. 285.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. 292.

<sup>4)</sup> Ibid. 292.

<sup>5)</sup> Ibid. 294.

<sup>6)</sup> Ibid. 271.

<sup>7)</sup> Anosas. IV, 4 H 10.

наиболье въроятнымъ видъть здъсь простую орнаментику въ греко-римскомъ стиль. Ръдкое явленіе, въ отношенія символяки, представляють древніе храмы: римскій въ честь Богоматери Великой и равенскіе. Не говоря о мозаикахъ алтарной апсиды въ церкви Маріи Великой (коронованіе и успеніе Богоматери), какъ позднѣйшихъ, отмѣтимъ лишь мозаики V въка. Въ центръ тріумфальной арки находится здъсь престолъ со свиткомъ и крестомъ; по сторонамъ евангельскія событія; Благовъщеніе (по переводу съ рукодёльемъ), Срётеніе (въ своеобразныхъ иконографическихъ формахъ), поклоненіе волхвовъ, двѣнадцатилѣтній Інсусъ Христосъ въ Іерусалимскомъ храмѣ поучаетъ народъ, волхвы предъ Иродомъ, избіеніе младенцевъ, Іерусалимъ и Виелеемъ въ видѣ двухъ городовъ. По стёнамъ храма расположены изображенія, относящіяся къ ветхозавётной исторіи, именно событія изъ жизни Авраама, Іакова, Моисея и странствованія евреевъ<sup>1</sup>). Такимъ образомъ, здёсь однё только мозаики тріумфальной арки выставляють на видъ личность Іисуса Христа, притомъ въ дътскомъ возрастъ, вмъстъ съ Богоматерью; но ни въ этихъ мозаикахъ, ни твиъ менве въ мозаикахъ боковыхъ ствнъ нвтъ ясныхъ и опредъленных указаній на искупительную жертву и основаніе церкви. Роспись эта имъетъ характеръ оригинальный, вызванный теченіемъ церковной жизни V въка. Эпоха, къ которой относится сооруженіе церкви Маріи Великой и ея мозаикъ, отм'тена въ исторіи спорами о божествъ Іисуса Христа и достоинствъ Богоматери, и самый храмъ Маріи Великой былъ посвященъ Дёвё Маріи въ обличеніе несторіанъ, унижавшихъ ся достоинство; отсюда и мозаики этой церкви направлены главнымъ образомъ къ выраженію мысли о высокомъ достоинствѣ Богоматери: Богоматерь поставлена здѣсь въ близкое отношеніе къ событіямъ изъ жизни Іисуса Христа, откуда слѣдуетъ, какъ выводъ, прославленіе не только Спасителя, но и Богоматери. Кстати замётимъ, что въ этихъ мозаикахъ дана одна изъ самыхъ первыхъ попытокъ христіанскихъ мозаистовъ перейти къ темамъ, относящимся къ дътству Іисуса Христа. Оставляемъ въ сторонѣ другія мозавки древне-христіанскаго періода, потому что для нашихъ цѣлей онѣ не представляютъ существеннаго интереса<sup>3</sup>).

На рубежё, раздёляющемъ періоды древне-христіанскій и византійскій, стоять мозаическія росписи храмово равеннскихо. Усиленіе равеннскаго экзархата и сближеніе его съ Византіею, особенно во времена Өеодориха, вызвали здёсь оживленную художественную дёятельность. Исторія не сохранила до насъ точныхъ указаній на національность равеннскихъ художниковъ, хотя нёкоторыя имена ихъ извёстны (Cuserius, Ianus, Paulus, Stephanus); тёмъ не менёе стиль равеннскихъ мозаикъ заключаетъ въ себё несомнённые слёды византійскаго вліянія; латинскія надписи не противорёчать этому, подобно тому, какъ таковыя же надписи въ мозаикахъ торчелльскихъ и сицилійскихъ не даютъ основаній оспаривать византійское происхожденіе этихъ мозаикъ. Каждая изъ трехъ важнёйшихъ эпохъ въ исторіи Равенны имёстъ своихъ представителей и въ ра-

2\*

<sup>1)</sup> Рис. Garrucci, tav. 211—222 cf. vol. I, р. 497 etc. Мозанки эти изданы были неоднократно. Мы цитируемъ ихъ, равно какъ и мозанки другихъ храмовъ, по изданию Гарруччи, которое при всъхъ недостаткахъ въ воспроизведении художественнаго стиля памятниковъ, отличается значительною полнотою иконографическаго содержания.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. подробный перечень ихъ въ сочинения Поїя: Die altchristl. Fresca- u. Mosaik-Malerei v. Otto Pohl, Leipzig, 1888.

веннскихъ мозаикахъ: къ эпохъ Галлы Плакиды относятся мозаики католическаго ваптистерія (430 г.) и надгробнаго храма или мавзолея Галлы Плакиды (440 г.); ко времени **Өеодориха мозаики аріанскаго ваптистерія (500 г.) и большая часть мозаикъ въ церкви** Аполлинарія Новаго (504 г.); ко времени Юстиніана — мозаики въ церкви св. Виталія (547 г.) и св. Аполлинарія во флоть (549 г.). Иконографическое содержаніе мозанкъ католическаго ваптистерія соотвътствуетъ назначенію самаго зданія<sup>1</sup>): зданіе это крещальня, съ необходимымъ для крещенія бассейномъ посрединѣ; отсюда и мозанки изображають собою лиць и событія. имъвшія близкое отношеніе къ крещенію. Здъсь, въ кругломъ медаліонѣ купола, надъ центромъ крещальнаго резервуара помѣщена прекрасная мозаика, изображающая крещеніе Спасителя. Спаситель обнаженный стоить по поясъ въ водъ, съ лъвой стороны Его на береговой скалъ — Іоаннъ Креститель: правая рука его простерта надъ головою Спасителя<sup>8</sup>), въ лѣвой онъ держить крестъ символъ христіанскаго исповѣданія. Сверху надъ головою Спасителя парить голубь, символъ Святаго Духа. Съ правой стороны выступаетъ изъ воды бородатая фигура Іордана съ подписью IORD..., тростникомъ въ лёвой рукв и съ простынею. Всв указанныя три фигуры отличаются полною художественностію, естественностію положенія, моделлировки и контуровъ. Но античная постановка фигуръ Спасителя и Іоанна Крестителя носить въ себѣ уже нѣкоторый отпечатокъ христіанскаго идеальнаго воззрѣнія того времени. Длинные волосы ихъ локонами падають на плечи, подбородки и щеки обрамлены бородами; выраженіе лицъ спокойное, величественное. Вообще по компановкѣ и выполненію картина эта представляеть одно изъ древнѣйшихъ воспроизведеній евангельскаго разсказа о крещеніи. Вокругъ этого изображенія и нъсколько ниже его въ стѣнахъ купола изображены 12 апостоловъ среди деревьевъ, въ туникахъ, съ вънками въ рукахъ: они представлены здъсь въ одномъ изъ трудныхъ для живописи моментовъ въ движении. Однакожъ, художникъ довольно удачно преодолѣлъ трудности этого момента: ни одинъ изъ апостоловъ не спотыкается, всѣ выступаютъ мѣрнымъ шагомъ, и кромѣ того сохраняютъ индивидуальность выраженій. Волосы ихъ подстрижены, нимбовъ нътъ; отдълены одинъ отъ другаго растеніями образующими сегменты круга и занавъсами, падающими сверху. Ниже апостоловъ расположенъ рять изображеній, въ которомъ можно различить два вида: въ одномъ ясно выступаютъ шесть колониъ, — четыре впереди и шесть на заднемъ планъ, — группировка которыхъ обозначаеть, повидимому, три нефа въ церкви; въ глубинѣ средняго нефа или въ алтарной апсидъ поставленъ престолъ на которомъ лежитъ Евангеліе; въ боковыхъ нефахъ, оканчивающихся также полукружіями, — два съдалища. Второй видъ изображеній отличается отъ перваго тёмъ, что въ центральномъ нефѣ язображенъ здѣсь украшенный драгоцёнными камнями и тканями тронъ, на спинки котораго четвероконечный кресть въ кругломъ медаліонъ; а въ боковыхъ нефахъ каменныя преграды невысокія,

#### 

Digitized by Google

<sup>1)</sup> PHC. Garr., tav. 226-228.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Примич. Чашка, изъ которой онъ льетъ воду на голову Спасителя, здёсь представляется неум'єстною, такъ какъ, во-первыхъ, по положению Спасителя видно, что художникъ хотёлъ представить крещеніе чрезъ погруженіе; во-вторыхъ, изв'єстно по памятникамъ письменности и искусства, что крещеніе чрезъ обливаніе явилось гораздо позднёе V в. По всему в'роятію, чашка составляетъ здёсь поздн'ящую прибавку.

лавровыя и дубовыя вътви. Группы эти, по всей въроятности, служать выраженіемъ трехнефной церкви V-го столътія: въ первой изъ нихъ въ центральномъ нефѣ престолъ съ Евангеліемъ, такъ было и въ дъйствительныхъ церквахъ; въ боковыхъ нефахъ два съдалища, по мнѣнію нѣкоторыхъ ученыхъ (Richter, Die Mos. v. Ravenna S. 15; cf. Diehl, Ravenne 48) означають мъста для епископа и государя: основаніе для такого предположенія заключается въ томъ, что еще и доселѣ въ греческой церкви Гроба Господня въ Іерусалимъ существуютъ предъ алтаремъ троны патріарха іерусалимскаго и государя. Подобные примёры извёстны и у насъ въ Россіи<sup>1</sup>); но эта аналогія не уясняеть разсматриваемаго изображенія. Во-первыхъ, древніе источники не говорять ничего о томъ, имѣлъ ли государь свой особый тронъ въ алтари; вѣроятно, нѣтъ. Во-вторыхъ, съдалища эти отдалены отъ престола и находятся въ особыхъ нефалъ именно въ концѣ ихъ, гдѣ въ храмахъ византійскихъ устраивались жертвенникъ и діаконикъ; въ-третъихъ, троны царя и патріарха въ храмахъ позднёйшихъ обращаются лицомъ къ алтарю; въ данномъ же случав наоборотъ. Върнве видъть здъсь если не столы для потребностей, соединенныхъ съ назначениемъ жертвенника и діаконика (тёмъ болѣе, что спинки видны неясно), то обычныя мъста для служащихъ епископовъ и священниковъ, символически указывающіе на проповъдь Евангелія. Въ группахъ втораго вида — тронъ отнюдь не есть съдалище епископа, но престолъ Божій: форма эта удержалась въ памятникахъ позднъйшаго времени и получила специфическое наименование "стощавіа той доогови или уготование престола и потому значение ся не подлежить никакому сомнёнію. Низкія преграды въ боковыхъ нефахъ означають обычную въ древности низкую алтарную преграду въ храмахъ, лавръ же и дубъ, по остроумному замъчанію Гарруччи, указывають на гробницы мучениковь, увънчанныя знаками побѣды<sup>2</sup>). Совокупность этихъ изображеній имѣетъ спеціальное значеніе примѣнительно къ спеціальному назначенію самаго ваптистерія. Средоточіе всего составляеть Спаситель, освятившій таинство крещенія собственнымъ прим'вромъ; подлѣ Него апостолы среди райскихъ деревьевъ, съ вънками, которыхъ они удостоены за то, что выполнили заповъдь Спасителя о крещении всъхъ народовъ и (иные изъ нихъ) запечатлъли проповъдь о крещении мученическою кончиною. Крещение открываетъ собою людямъ доступъ въ церковь Христову, въ которой невидимо присутствуетъ самъ Іисусъ Христосъ (на Своемъ тронѣ): церковь эта создана на основани апостоловъ, замѣленныхъ здѣсь книгами четырехъ Евангелій, и пророковъ. Такимъ образомъ, спеціальное значеніе этихъ мозаикъ не только не противоръчитъ уже намъченной выше идеъ украшенія купола, а наобороть вполнѣ гармонируеть съ нею. Въ центрѣ купола здѣсь все-таки удерживается Христосъ, какъ глава церкви и установитель таинствъ; ближайшими орудіями Его и членами небесной церкви являются апостолы, туть же и еваниелисты, которые въ архитектурныхъ паматникахъ уже VI въка перешли въ паруса сводовъ, туть и пророки и въ дополненіе ко всему внёшнее выраженіе Христовой церкви въ видё главныхъ чертъ христіанскаго храма. Подобная компановка сюжетовъ удержана и

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Новгород. Соф. соб.; моск. Усп. соб. и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Garrucci, Storia IV, 36.

въ мозанкахъ *аріанскаго ваптистерія*<sup>1</sup>): здѣсь то же крещеніе Спасителя (типъ юный) и тѣ же апостолы съ вѣнками, и среди нихъ тронъ (*е́тоциасіа*) на которомъ утвержденъ четвероконечный крестъ. Безспорное различіе въ художественномъ стилѣ между этими мозанками и мозанками православнаго (или католическаго) ваптистерія не позволяетъ признать первыя копіею послѣднихъ, но оно не исключаетъ тождества лежащей въ основѣ ихъ идеи<sup>2</sup>). Позднѣе по времени, но древнѣе по духу полусимволическое мозаическое убранстео усыпальницы Галлы Плакиды<sup>3</sup>). Куполъ ея имѣетъ видъ звѣзднаго неба, въ срединѣ котораго утвержденъ крестъ: онъ замѣняетъ Спасителя, какъ символъ искупленія человѣчества и побѣды надъ смертію<sup>4</sup>). Съ четырехъ сторонъ его расположены символы четырехъ евангелистовъ; ниже въ люнетахъ купола между окнами апостолы; ихъ отдѣляютъ другъ отъ друга группы изъ сосудовъ, стоящихъ между двумя голубями: мотивъ тотъ же, что и въ описаніи убранства церкви у Цавлина Ноланскаго.

> Crucem corona lucido cingit globo, Cui coronae sunt corona apostoli Quorum figura est in columbarum choro<sup>5</sup>);

въ двухъ боковыхъ люнетахъ (поперечныхъ) представлены два источника, къ которымъ подходять по два оленя, — символы христіанскихь душь, жаждущихь воды живой 6). Но самая лучшая мозаика находится здёсь надъ входною дверью: — это символическое изображение Іисуса Христа въ видѣ Добраго Пастыря<sup>7</sup>), сходное по идеѣ съ соотвѣтствующими изображеніями эпохи катакомбъ, но уже получившее, подъ вліяніемъ христіанскаго мировоззрѣнія, своеобразную форму. Сцена представляеть роскошный ландшафтъ съ деревьями, травою и горами; здёсь пасутся шесть агнцевъ; въ срединъ фигура Добраго Пастыря: онъ сидить на камнъ, одъть въ долматикъ, его глава съ длинными волосами и античное лицо украшены золотымъ нимбомъ, въ лъвой рукъ вмъсто пастушескаго посоха онъ держитъ крестъ; правою ласкаетъ одного изъ шести окружающихъ его агнцевъ. Если сравнимъ это изображение съ изображениями катакомбъ, то увидимъ, что оно носитъ въ себѣ совершенно ясные слѣды иного пониманія этого сюжета. Добрый Пастырь держить уже кресть, но не посохъ, голова его окружена сіяніемъ, одежда указываеть на высшее достоинство: простая идиллическая сцена переведена здѣсь въ возвышенное созданіе христіанства. Надъ изображеніемъ Добраго Пастыря изображена другая сцена: желъзная рътетка, подъ нею костеръ, объятый пламенемъ, справа быстро приближается къ этой ръшеткъ мужская фигура съ золо-

<sup>1)</sup> Maria in Cosmedin, Garrucci, Storia tav. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ ваптистеріяхъ посл'ядующаго времени изображались уже многія чудеса Евангелія. Garr. I, 586.

<sup>8)</sup> Garr., tav. 229-233.

<sup>4)</sup> Ср. мозанка на сводъ ваптистерія неаполитанскаго, построеннаго еп. Северомъ, Garr., tav. 269; также въ церкви Петра Хризелога въ Равеннъ, ibid. tav. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Epist. ad. Sever. Migne t. LXI S. 336.

<sup>6)</sup> Cp. tav. 278, гдё тотъ же сюжетъ ниветъ надпись... vus desiderat ad fontes aquarum, ita desiderat anima mea ad te Deus. Мозанка въ церкви S. Maria ad praesepe; cp. также 290.

<sup>7)</sup> Рис. Garr., tav. 233; ср. фототишическій снимокъ въ нашемъ сочиненіи о страшномъ судѣ (Труды одесск. археол. съѣзда, т. Ш).

тымъ крестомъ на правомъ плечъ и съ книгою въ лъвой рукь: — это одинъ изъ христіанскихъ мучениковъ, вѣроятно, Лаврентій, замученный на раскаленной рѣшеткѣ. Въ цёломъ, куполъ здёсь очевидно удерживаетъ значеніе неба, на которомъ возсёдитъ Искупитель и Глава Церкви, основанной на Евангеліяхъ. Подъ символическою формою креста скрывается намекъ на высшую идею христіанства, что вполнѣ согласно съ характеромъ первоначальнаго христіанскаго искусства. Символическіе источники и монограммы имени Інсуса Христа (ХР) также близки къ эпохѣ первоначальнаго христіанства, но они имъютъ здъсь значение, въроятно, спеціальное, примънительно къ погребальному назначению здания. Кром'ь неба какъ элемента постояннаго въ украшения храма, хотя и не всегда выражаемаго въ однѣхъ и тѣхъ же фигурахъ (позднѣе — радуга), здёсь является надъ дверями Добрый Пастырь: "азъ есмь пастырь добрый.... азъ есмь дверь; мною аще кто внидетъ, спасется, и внидетъ и изыдетъ и пажить обрящетъ"; здъсь первый примъръ утвердившагося впослъдствіи обычая изображать надъ дверами храма Іисуса Христа, какъ это видно въ Софіи константинопольской и еще яснѣе въ храмѣ св. Марка въ Венеціи, гдѣ Іисусъ Христосъ держитъ Евангеліе, раскрытое на словахъ: ego sum janua... Изображеніе мученика, въроятно, имъетъ связь съ изображеніемъ Добраго Пастыря: если въ лицѣ Добраго Пастыря представлено символическое начало христіанства, то въ лицѣ мученика — его торжество, такъ разсуждають Кавальказелле и Кроу<sup>1</sup>); но въ послѣдующемъ канонѣ расписанія церквей это сопоставление не удержалось.

Мозанки въ церкви Аполлинарія Новаго представляють, послѣ церкви Маріи Великой въ Римѣ, блистательный образецъ росписанія средней части храма<sup>3</sup>). Цѣль мозаиста заключалась въ томъ, чтобы изобразить величіе и славу Іисуса Христа; къ этой мысли приводило его направленіе тогдашняго богословія, изслёдовавшаго въ борьбъ съ ересями вопросы о божествъ Сына. Божія; вмъсть съ тъмъ и тамъ же, въроятно, не безъ вліянія споровъ о достоинствѣ Богоматери, мозаисть прославляеть въ своемъ твореніи и Богоматерь. Мозанки расположены по стѣнамъ этого храма въ три ряда и представляють 26 изображеній, относящихся къ евангельской исторіи, 32 изображенія святыхъ и двѣ процессіи. Въ верхнемъ ряду по стѣнамъ расположены евангельскія событія: исцѣленіе разслабленнаго, исцѣленіе бѣсноватаго, исцѣленіе втораго разслабленнаго, отдѣленіе овецъ отъ козлицъ, лепта вдовицы, мытарь и фарисей, воскрешеніе Лазаря, бесёда съ самаранкою, грёшница у ногъ Іисуса Христа, исцёленіе двухъ слёпыхъ, чудесный ловъ рыбы, чудо умноженія хлъбовъ. На другой сторонъ представлены событія страданія и воскресеніе Спасителя: тайная вечеря въ историческомъ переводъ, Інсусь Христось въ саду Геосиманскомъ среди спящихъ учениковъ, лобзание Іуды, взятие Спасителя стражею въ Геосиманскомъ саду, Інсусъ Христосъ на судъ предъ первосвященникомъ, предсказание Спасителя объ отречении Петра, (въ традиціонной композиціи, усвоенной византійскою миніатюрою, — съ пѣтухомъ на столбѣ), отреченіе Петра, раскаяніе Іуды, Інсусъ Христосъ предъ Пилатомъ, умывающимъ руки, шествіе на Гол-

- 1) Storia, I, 31.
- 2) Garrucci, tav. 242-252.

- 15 -

Digitized by Google

гову съ Симономъ Киринеяниномъ, несущимъ четвероконечный крестъ, явленіе ангела двумъ муроносицамъ у гроба Господня, бесъда Іисуса Христа съ двумя учениками на пути въ Эммаусъ и явленіе Інсуса Христа 12-ти ученикамъ при зацертыхъ дверяхъ. Сравненіе мозаикъ первой категоріи со второю даетъ въ результатв одно характерное различіе въ типѣ Спасителя: въ первыхъ 13-ти изображеніяхъ Спаситель является въ видѣ юношя, безъ бороды, въ послъднихъ --- въ опредълившемся византійскомъ типъ, но эта разность не можеть служить доказательствомъ разновременнаго происхождения мозанкъ; древность представляеть не мало примъровъ, гдъ эти два типа являются въ одномъ и томъ же памятникв и относятся къ одному и тому же времени; объяснение этого явления заключается въ направлении тогдашняго искусства, съ одной стороны близкаго еще къ древне-христіанскому искусству фресокъ и саркофаговъ, съ другой — вступившаго уже на путь самостоятельнаго развитія въ духѣ византійской образованности: эпохи переходныя, естественно, обозначаются въ искусствѣ колебаніемъ типовъ. Несмотря, впрочемъ, на эту неустойчивость въ типъ Спасителя, общее направленіе разсматриваемыхъ мозаикъ проведено весьма послёдовательно. Стоя на точкъ зрънія богослова, художникъ избралъ рядъ сюжетовъ, наиболъе пригодныхъ для достиженія преднамъченныхъ цёлей: онъ оставилъ въ сторонѣ событія дётства Іисуса Христа, не соблазняясь тѣми многочисленными темами, которыя предлагались ему распространенными въ его время сказаніями о дётствё Іисуса Христа, и остановился лишь на нёкоторыхъ чудесахъ, съ очевидностію подтверждающихъ божественное величіе и славу Іисуса Христа; а затёмъ — на послёднихъ дняхъ Его земной жизни и воскресении. Въ самыхъ страданіяхъ Спасителя открывалось для него божественное достоинство Искупителя; лишь нѣкоторые моменты этихъ страданій (поруганіе Інсуса Христа, крестная смерть, снятіе со креста) мозаистъ скрылъ отъ взоровъ наблюдателя; возможно думать, что изображенія этого рода опущены здѣсь потому, что ихъ присутствіе вносило бы слишкомъ замѣтный разладъ въ основную мысль мозаиста; болѣе же вѣроятное объясненіе этого опущенія заключается въ томъ, что подробности страданій Інсуса Христа въ то время еще не были разработаны въ иконографіи: извъстные римскіе саркофаги, на которыхъ представлено возложеніе на главу Спасителя терноваго вѣнка, двери Сабины въ Римѣ съ изображениемъ распятия (V в.) и, можетъ быть, одна таблетка изъ слоновой кости, принадлежащая Британскому музею, описанная и изданная неоднократно Краузомъ, Рого де Флери, Доббертомъ и др., суть единственные представители этихъ сюжетовъ въ области иконографіи до VI вѣка. Въ среднемъ ряду между окнами помѣщены на стѣнахъ 32 изображенія отдёльныхъ святыхъ; въ нижнемъ — двё процессіи — мужская и женская: въ первой 26 святыхъ мужей, въ туникахъ и тогахъ, украшенныхъ клавами, съ вѣнками въ рукахъ, торжественно выступаютъ изъ воротъ города Равенны (гдъ вдали виденъ дворецъ) и направляются къ Іисусу Христу, сидящему на великолъпномъ тронъ, среди четырехъ ангеловъ съ жезлами, знаменующихъ воинство Небеснаго Царя; во второй 22 святыя дѣвы, съ вѣнками, въ роскошныхъ визаптійскихъ костюмахъ, выступаютъ изъ равеннской гавани и направляются къ Богоматери, сидящей на тронъ съ Младенцемъ; по сторонамъ трона Богоматери находятся ангелы съ жезлами и волхвы съ дарами. Средоточнымъ пунктомъ въ этихъ мозаикахъ является Спаситель: Онъ совершитель чудесъ и Искупитель рода человѣческаго; въ этой части разсмотрѣнныя мозанки пролагають новый путь въ расписаніи храмовъ; сюжеты эти, по крайней мѣрѣ нѣкоторые изъ нихъ, будутъ удержаны въ византійскихъ храмахъ и войдутъ въ канонъ расписанія церквей, изложенный въ позднѣйшемъ иконописномъ подлинникѣ; изображенія отдѣльныхъ святыхъ также будутъ удержаны, какъ представители основанной Іисусомъ Христомъ Церкви; процессіи имѣютъ здѣсь, очевидно, спеціальное назначеніе и потому онѣ не могли войти въ обычную роспись церквей. Нельзя при этомъ не обратить вниманія на то, что чудеса и событія изъ жизни Спасителя находятся здѣсь на стѣнахъ средней части храма: то же мѣсто они удержали за собою и въ памятникахъ позднѣйшихъ.

- 17 -

Мозанки равеннской церкви Аполлинарія во флотв<sup>1</sup>) дають понятіе только объ украшеніи тріумфальной арки и алтарной апсиды: ихъ разновременное происхожденіе (VI и VII вв.) не мътаетъ разсматривать ихъ, какъ части одного цълаго. Здъсь въ алтарной апсидъ находится замъчательное полусимволическое изображение Преображения: роскошный ландшафть оживляеть внутреннюю поверхность алтарной апсиды, и среди него представленъ равеннскій епископъ Аполлинарій въ долматикъ, фелони, омофоръ и нимбъ съ воздѣтыми руками; у ногъ его 10 агнцевъ, означающихъ вѣроятно, равеннскую паству Аполлинарія. Въ верхней части апсиды въ овальномъ медаліонъ, устанномъ звъздами, четвероконечный кресть; въ центръ пересъченія балокь креста — миніатюрный медаліонный образъ Спасителя, по сторонамъ поперечной балки креста греческія буквы α и ω; на верху продольной балки монограмма ίχθύς; внизу подпись: Salus mundi. По сторонамъ креста, вић круга, въ облакахъ Моисей и Илія, — первый въ видѣ молодаго человѣка, второй въ видѣ старца<sup>2</sup>); сверху выступаетъ рука изъ облаковъ --- символъ соизволенія Бога Отца; внизу три агнца. Эта полусимволическая композиція представляетъ собою Преображение Господне: на это указывають изображения Монсея и Или и трехъ агнцевъ, означающихъ Петра, Іакова и Іоанна. Въ то же время, исходя изъ факта историческаго, мозаистъ порвалъ связь съ историческою обстановкою этого событія и представиль славу преобразившагося Спасителя подъ образомъ звёздъ. Въ обстановкѣ исторической является это событіе въ мозанкѣ на алтарной стѣнѣ церкви Преображенія на Синайской горъ (VI в.), представляющей первый по древности примъръ воспроизведенія этого сюжета въ искусствѣ. Представленія его въ алтарной апсидѣ не противоръчитъ пріему расписанія византійскихъ храмовъ: въ важнёйшей части храма отводится мъсто все-таки Спасителю, въ одномъ изъ важнъйшихъ моментовъ Его жизни; почему именно этоть моменть взять, здёсь рёшить трудно. Можно лишь прямо утверждать, что система расписыванія церквей въ VI в. только еще зачиналась, но не была разработана; этимъ недостаткомъ развитія объясняется и то, почему мозаисть помѣстилъ здѣсь въ апсидѣ и св. Аполлинарія<sup>3</sup>). Изображеніе Преображенія Господня остается

8

<sup>1)</sup> Garrucci, 265 - 266.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Richter, S. 99. Въ снижѣ Гарруччи оба коложавие, безъ бородъ: tav. 265.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. изображеніе Агнін въ мозанкахъ римской церкви Агнін, также изображеніе Прима и Фелиціана въ церкви, поскященной имени св. Стефана (Stefano rotondo Sul Celio): Garrucci, tav. 274.

и въ храмахъ послѣдующаго времени, но съ развитіемъ символики храма ему отводится мъсто въ средней части; изображение святителя удержано въ самомъ алтаръ, но ему дано иное значеніе: въ общей схемъ естественно должны будуть утратить свое частное значеніе отдёльныя изображенія, вызванныя причинами частными, каково въ данномъ случав изображение св. Аполлинария. Въ нижней части алтарной апсиды находится здёсь четыре изображенія святыхъ епископовъ съ книгами: св. епископы войдутъ въ послёдующій канонъ расписыванія церквей. Въ боковой части апсиды направо — Мельхиседекъ за столомъ, съ хлъбами предложенія; направо — Авраамъ съ сыномъ Исаакомъ; налѣво — Авель подносить Мельхиседеку агнца; здѣсь мы имѣемъ прообразы жертвы новозавётной, для изображенія которыхъ алтарь служить самымъ естественнымъ мёстомъ. На лёвой сторонё алтарной апсиды — группа изъ пяти клириковъ, въ числё которыхъ два діакона съ кадилами, пресвитеръ, повидимому епископъ и наконецъ архіепископъ Репарать (?) и три лица въ царскихъ одеждахъ; эта группа вызвана мёстными побужденіями: въ храмахъ позднъйшихъ для нея нътъ мъста въ алтаръ. На тріумфальной аркѣ медаліонное изображеніе Спасителя и четыре символа евангелистовъ: первое остается въ послъдующихъ храмахъ на томъ же мъстъ, послъдніе въ храмахъ купольныхъ переходять на паруса сводовъ. Ниже на той же аркѣ 12 агнцевъ выходять изъ двухъ городовъ: Іерусалима и Виелеема — это апостолы, мъстомъ которыхъ позднъе является трибунъ. Ниже на столбахъ арки два ангела съ рипидами, на которыхъ написано ауюс: ихъ мёсто въ алтарё, гдё служать діаконы, означающіе ангеловъ. Еще ниже два евангелиста Матеей и Лука. Итакъ, зачатки опредъленной росписи церковной здъсь можно видёть въ изображеніяхъ Преображенія, епископовъ, Спасителя, апостоловъ, символовъ евангелистовъ и ангеловъ съ рипидами.

Въ церкви св. Виталія во Равению (524-534 г.) имѣютъ для насъ значеніе мозанки алтаря и купола<sup>1</sup>). Мозанки алтарной апсиды выражають мысль о голгоеской жертвѣ, отчасти въ прообразахъ и пророчествахъ ветхаго завѣта: въ нижнемъ ряду алтарныхъ ствнъ представлены прообразовательныя событія ветхаго завёта, въ верхнемъновозавѣтныя. Въ полуциркульныхъ рамахъ, украшенныхъ сверху изображеніями двухъ летящихъ ангеловъ и крестомъ въ кругѣ, — мотивъ обычный для мозаикъ равеннскихъ синайскихъ и отчасти константинопольскихъ, — представлены съ одной стороны жертва Авеля и Мельхиседека, съ другой — св. Троица. Въ центръ первой группы помъщенъ столъ, покрытый бълымъ покровомъ съ пурпуровою каймою; на столъ сосудъ и два хлёба; по сторонамъ престола Авель и Мельхиседекъ приносятъ дары Богу, - первый агнца, второй хлёбъ; присутствіе Бога отмёчено изображеніемъ руки, выходящей изъ облаковъ. Во второй группѣ подъ вѣтвистымъ деревомъ поставленъ столъ, за которымъ сидять три лица въ одинаковыхъ нимбахъ, но безъ крыльевъ; съ левой стороны Авраамъ, одѣтый въ подпоясанную тунику, подносить къ столу тельца на блюдѣ, позади его — Сарра; съ правой стороны Авраамъ приноситъ въ жертву Исаака. Какъ внутренній характеръ сюжетовъ, такъ и композиція ихъ ясно показываютъ, что задача мозаиста заключалась здёсь не въ точномъ воспроизведении историческихъ событий, но въ высшей

- 18 -

<sup>1)</sup> Garrucci, tav. 258-264.

идеъ: онъ ставитъ рядомъ Авеля и Мельхиседека, явленіе Бога Аврааму и жертвоприношение Исаака, нисколько не смущаясь разновременностью событий и лицъ и стремясь лишь къ выраженію мысли о новозав'ятной жертв'я: жертва Авеля, Мельхиседека и Авраама суть прообразы новозавётной жертвы (Евр. VII и XI); а явленіе Аврааму трехъ странниковъ соединено съ жертвоприношеніемъ, какъ моментъ, выражающій обътование Божие о рождении Исаака, имъющаго прообразовать новозавътную жертву. Въ верхнемъ ряду помъщены изображенія евангелистовъ съ извъстными символами и книгами въ рукахъ. Дополненіемъ къ изображеніямъ перваго ряда служатъ изображенія пророковъ Исаіи и Іереміи и троекратное изображеніе Моисея: пасущаго стада, снимающаго обувь предъ купиною и получающаго скрижали закона. Двѣ процессіи мужская и женская, въ которыхъ выдъляются императоръ Юстиніанъ, императрица Өеодора и архіепископъ равеннскій Максиміанъ, расположены по боковымъ ствнамъ апсиды. Изображеніе Спасителя въ видъ молодаго человъка, сидящаго на шаръ среди двухъ ангеловъ — и епископовъ: Виталія и Екклезія, изъ которыхъ первый получаетъ изъ рукъ Іисуса Христа вѣнокъ, второй подноситъ модель церкви, — имѣетъ частное значеніе. На сводъ церкви небесный агнецъ среди звъздъ, въ кругъ, поддерживаемомъ четырьмя ангелами. Этоть агнець, въ видъ прямаго изображенія Іисуса Христа, и евангелисты суть единственные элементы, отличающиеся устойчивостью въ позднъйшемъ росписании церквей. Выражение въ живописяхъ алтаря идеи новозавѣтной жертвы получило со временемъ совершенно другой видъ.

Разсмотрънные памятники древне-христіанскаго періода указывають уже на довольно значительное расширеніе цикла христіанской иконографіи; замѣтно здѣсь также стремленіе выразить идею искупленія въ мозаикахъ алтарной апсиды, тріумфальной арки и свода, но строго опредъленнаго и яснаго воззрънія на символическое значеніе частей храма, строгой символики, здъсь еще нътъ. Личное воззръніе и цъли художника неръдко колеблютъ слабые устои намъченнаго практикою преданія и сообщають росписи своеобразный характеръ. Иначе не могло и быть: въ эпоху IV—V вв. лишь намёчались пути для храмовой символики; но и эти попытки иногда встрвчали основательное противодъйствіе со стороны церковной власти, какъ это видно изъ опредъленія Ельвирскаго собора (305 г. прав. 36); замътно, что по мъстамъ недоставало хорошихъ художниковъ, да и народъ, не совсѣмъ отвыкшій отъ идолопоклонства, склоненъ былъ къ боготворенію священныхъ изображеній. По отношенію къ храмамъ центральныхъ пунктовъ, Рима, Константинополя, такихъ неудобствъ не могло быть, но и здъсь канонъ росписи еще не установился. Посмотримъ, что говорятъ объ этомъ памятники древней письменности, въ какомъ отношени стоятъ они къ разсмотрённымъ памятникамъ вещественнымъ? Въ актахъ VII вселенскаго собора находятся указанія (викаріевъ папы Адріана) на то, что еще при Константинъ Великомъ на стънахъ базилики латеранской находились изображенія изъ ветхаго и новаго завёта и между прочимъ изображенія Адама, изгоняемаго изъ рая, и благоразумнаго разбойника, входящаго въ рай<sup>1</sup>).

3\*

Digitized by Google

- 19 -

١) Κωνσταντίνος οἰχοδομῆσας ναὸν τοῦ Σωτῆρος ἐν Ρώμη ἐν τοῖς δοσὶ τοίχοις τοῦ ναοῦ ἱστορίας παλαιὰς καὶ νέας ἐνετύπωσεν. ἐνταῦθα τὸν ᾿Αδὰμ τοῦ παραδείσον ἐξιόντα, ἐχεῖσε, δὲ τὸν ληστὴν εἰς τὸν παράδεισον ἐισιόντα. Hard. acta concil. IV, 187.

Св. Никифоръ въ антирретикахъ противъ Копронима свидътельствуетъ, что императоръ Константинъ украшалъ храмы св. изображеніями, въ числё которыхъ отмёчаетъ священные символы божественнаго домостроительства, чудеса Христовы, страданія Спасителя и мучениковъ<sup>1</sup>). Отцы собора также говорять, что въ виелеемскомъ храмѣ художники Константина Великаго изобразили Рождество Христово, поклоненіе пастырей и волхвовъ, срътеніе, крещеніе, чудеса Христовы, крестную смерть, воскресеніе Іисуса Христа, вознесеніе Его на небо и нѣкоторыя чудеса апостоловъ<sup>2</sup>). Свѣдѣнія эти, при предположении ихъ полной въроятности, имъли бы большую важность, каковую дъйствительно и усвояеть имъ Гарруччи<sup>3</sup>), но для характеристики стѣнописей именно IV в. они едва ли могуть служить надежнымъ источникомъ. Прежде всего остается въ данномъ случав неизвъстнымъ – на чемъ они основаны: представляютъ ли они точную передачу дъйствительныхъ фактовъ, или же, будучи направлены противъ иконоборцевъ лишь для доказательства общаго положенія о существованія иконъ во время Константина Великаго, не имъютъ претензій на историческую точность. Послёднее болёе въроятно. Представляется съ перваго раза довольно подозрительною та полнота иконографическихъ цикловъ не только новаго, но и ветхаго завъта, о которой говорять эти свидѣтельства; туть уже цѣльная, хорошо разработанная система, о которой едва могли мечтать художники временъ Константина Великаго; подобныя системы не создаются вдругъ; между тъмъ эпоха предшествовавшая Константину Великому успъла слегка намътить лишь нъкоторыя основанія для этой системы. Въ частности изображеніе страстей, особенно крестной смерти Іисуса Христа, по всей въроятности, не существовало при Константинѣ Великомъ. Не говоря о томъ, что доселѣ не открыто ни одного распятія ранѣе V вѣка, оно не могло имѣть мѣста въ ту раннюю эпоху уже по одному тому, что распятіе на крестѣ продолжало еще оставаться казнію обыкновенныхъ преступниковъ. Воть почему въ приведенныхъ свидътельствахъ мы склонны видъть лишь общее подтверждение мысли о существовании священныхъ изображений въ храмахъ при Константинѣ Великомъ. Достовѣрность ихъ въ этомъ смыслѣ не можетъ быть оспариваема: въ храмахъ IV в. могли быть и дъйствительно были отдёльныя изображенія изъ ветхаго и новаго завътовъ, но не было цёльной системы ихъ, не было многихъ изъ перечисленныхъ подробностей, которыя такимъ образомъ мы относимъ на долю субъективныхъ соображеній авторовъ свидѣтельствъ, отправлявшихся отъ современной имъ практики росписанія церквей. Опираясь на авторитеть древности, авторы имъли въ виду оправдать эту практику, и потому весьма понятно, что при исчислени названныхъ иконографическихъ группъ выступалъ въ сознанія ихъ образъ живой действи-



<sup>1)</sup> Τὰ ἱερὰ σύμβολα τῆς μεγάλης τοῦ Θεοῦ οἰχονομίας, θαύματα τε καὶ θεοσηρίας καὶ παθήματα πρὸς δε γὲ καὶ τὰ τῶν ἀγίων αὐτοῦ σαφῶς καὶ πολυτελὼς ἐξεικονίζον διέγραφεν ἐν δε τοῖς ἱεροῖς σκεύεσι etc. Antirreth. III. Ed. Migne, p. 520.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Έν ταις ἐχχλησίαις... ταῦτα ἐν ζωγραφιχοις χρώμασι διαχαράττων τήν ἐν Βεθφλεέμ γένησιν, τήν τῶν ποιμένων αὐτοψίαν, τήν τῶν Μάγων δωροφορίαν, τὸν τοῦ ἀστέρος δρόμον, τήν τοῦ διχαίου Συμεών εἰσδοχήν, τήν ὑπὸ Ἰωάννον βάπτισιν, τήν τῶν παραδόξων χαὶ θεῖ χῶν θαυμάτων ἀνάδειξιν, χαὶ ἐχούσια παθήματα, τὴν ὑπερφυῆ καὶ ζωηφόρον ἀνάστασιν, τήν εἰς οὐρανόν θεϊχὴν ἁνάληψιν, καὶ τὰ ἀχόλουθα τῶν ἀποστόλων τεράτους γήματα. Ed. Conbefis. Manipol., p. 118. Garr. I, 443.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) I, 443.

тельности. Указанія на храмовыя росписи у писателей IV и V вв., Іоанна Златоуста, Астерія Амасійскаго, Пруденція, Епифанія и др., довольно многочисленны; но всё они имѣютъ характеръ отрывочный, и точныхъ свѣдѣній о цѣльныхъ храмовыхъ росписяхъ не дають; сравнивая ихъ между собою и съ уцѣлѣвшими вещественными памятниками можемъ лишь видъть, что христіанская иконографія въ IV-мъ, особенно же въ V в. получила значительное развитіе: разработаны были уже многія группы изображеній ветхаго и новаго завѣтовъ, сцены мученій. Съ особенною подробностію говорить объ этомъ предметѣ Павлинъ Ноланскій (354-431 г.); самъ онъ заботился о построеніи церквей въ Нолѣ и оставилъ описаніе ихъ. Церкви и мозаики ихъ до насъ не дошли; изъ описаній же Павлина видно, что мозаики эти въ своемъ внутреннемъ содержаніи повторяли тѣ же самыя темы, которыя отмѣчены нами выше по уцѣлѣвшимъ памятникамъ древне-христіанскаго періода. Въ алтарной апсидъ базилики Феликса въ Нолъ представленъ былъ крестъ на горъ, изъ которой текли четыре ручья; у подножія креста Іисусъ Христосъ въ видѣ агнца; надъ нимъ св. Духъ въ видѣ голубя, отъ котораго шли лучи на агнца; выше начертаны были слова Бога Отца: "сей есть Сынъ Мой возлюбленный, о Немъ же благоволихъ", — это символическое изображение Св. Троицы напоминаеть намъ скульптурное изображение на извъстномъ саркофать Юнія Басса (IV в.) въ гротахъ ватиканскихъ. По сторонамъ агнца находились апостолы и вѣнцы, которые стяжаль Інсусь Христось своею кровію. Среди нихь голуби — символы невинныхъ душъ, которымъ уготовано царство небесное. Пурпуровыя одежды и пальмы означали побѣду и небесную силу. Во второмъ ряду, повидимому, представленъ былъ Спаситель въ образъ человъческомъ на скалъ, въ знакъ того, что онъ есть petra ecclesiae<sup>1</sup>). Въ апсидѣ базилики того же Феликса въ Фунди представленъ былъ рай съ цвѣтами и деревьями и въ немъ Агнецъ Христосъ у подножія креста; надъ нимъ Св. Духъ въ видъ голубя, отъ котораго шли внизъ лучи; выше въ облакахъ рука, держащая вѣнокъ; затъмъ здъсь представленъ былъ Спаситель въ образъ Добраго Пастыря<sup>3</sup>); по правую сторону Его четыре агица, по левую --- четыре козла: ясный намекъ на отделение овецъ отъ козлицъ, имѣющее послѣдовать на страшномъ судѣ. Описанія эти стоятъ въ полномъ согласіи съ наличными памятниками древне-христіанскаго періода, гдъ повторяются тѣ же самыя иконографическія темы. На ряду съ цикломъ символическимъ, Павлинъ Ноланскій упоминаеть и о циклё историческомь изъ ветхаго завёта, изъ книги бытія, Іисуса Навина, Руон, Товита и Юдиои<sup>3</sup>). Далёе идеть Пруденцій (394—405), отмёчая въ своемъ "Диттохеонъ" иконографическія темы, близко подходящія къ темамъ мозаческой росписи въ римской церкви Маріи Великой (). Неоднократно обращаясь въ своихъ сочиненіяхъ къ церковному искусству, Пруденцій на этоть разъ предлагаеть намъ сорокъ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Текстъ Павлина Ноланскаго не вполнѣ ясенъ и допускаетъ различныя толкованія по отношенію къ подробностямъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Августи полагаеть, что выраженіе Павлина Ноланскаго, Пастырь Добрый относится не къ отдёльному изображенію, но къ тому же агицу. Beiträge, l, 177-178.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Patrol. curs. compl. *Ed. Migne*; S. l. t. LXI; cf. Augusti, Beiträge zur chr. Kunstgesch. u. Liturgik I, 147 ff.; II, 127-129.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Patrol. c. c. S. l. t. LX; cf. Garrucci 1, 476—484. Свёдёнія о немъ и указанія на литературу въ ст. г. Цвёткова: Приб. къ Твор. св. о. 1888. Ш, 177 и дал.

левать четверостипій, относящихся къ 24 изображеніямъ ветхаго зав'ёта и 25 новозавътнымъ. Рядъ первыхъ начинается съ гръхопаденія прародителей, за нимъ слъдують: жертва Каина и Авеля, ковчегъ Ноя, нёкоторыя событія изъ исторіи Авраама, Іосифа, Моисся, странствованія евреевъ въ пустынѣ, Іисуса Навина, судей, царей и вавилонскаго плёна. Новозавётныя четверостишія относятся въ благовѣщенію, рождеству Христову, поклоненію волхвовъ и пастырей, избіенію младенцевь, крещенію Спасителя, искушенію, чудесамъ. Особенную важность имъють упоминанія о страстяхъ Христовыхъ; отсюда мы узнаемъ, что въ одномъ изъ храмовъ начала V в. были изображены: село крови, домъ Кајафы, столбъ бичеванія, прободеніе ребра Іисуса Христа, гробница Інсуса Христа, гора Елеонская, наконецъ нёкоторыя изъ событій Дёяній Апостольскихъ и Апокалипсиса. Если върно то, что эти четверостишія предназначены были служить объяснительными подписями къ изображеніямъ храма<sup>1</sup>), то нужно признать, что это быль одинь изъ лучшихъ храмовъ; по аналогіи съ другими храмами полагаемъ что изображенія изъ ветхаго и новаго зав'ятовъ находились на ствнахъ храма, а апокалипсические старцы — на тріумфальной аркв. Со стороны объема и содержанія живописей храмъ этотъ, какъ замѣчено, приближался къ римской церкви Маріи Великой и даже превосходилъ ее: въ немъ находился довольно сложный циклъ страстей, какого не было и нътъ не только ни въ одномъ изъ современныхъ ему храмовъ, но даже и въ храмахъ равеннскихъ VI вѣка. Необходимо впрочемъ замѣтить, что точныхъ и опредъленныхъ указаній на иконографическія композиціи въ четверостишіяхъ Пруденція нътъ: содержание ихъ составляетъ передача библейскаго текста съ примъчаниями автора, но не описаніе иконографическихъ сюжетовъ; и лишь путемъ сравненія четверостишій съ древними памятниками можно догадываться, какія именно композиціи, какіе моменты свящ. событій имѣетъ въ виду авторъ.

На ряду съ замѣчательными образцами внутренней росписи храмовъ, въ IV—V вв. встрѣчаются и такіе, въ которыхъ общеизвѣстная христіанская символика и иконографія уступаютъ первое мѣсто, повидимому, декоративнымъ элементамъ, унаслѣдованнымъ отъ искусства греко-римскаго. Мы упоминали уже о мозаикахъ Констанцы, представляющихъ одинъ изъ лучшихъ образцовъ декоративной орнаментики. Въ равеннскомъ ваптистеріи Урсіана, по свидѣтельству Агнелла, представлены были изображенія людей и животныхъ (diversa hominum animaliumque et quadrupedum aenigmata). Эги пѣтухи, павлины, голуби, черепахи, зайцы, кролики, козы, серны, агнцы, львы, были вѣроятно лишь простою декораціею, не имѣющею символическаго значенія<sup>3</sup>). Подобную же орнаментику проектировалъ одинъ изъ византійскихъ сановниковъ V в., Олимпіодоръ для вновь сооружаемаго имъ храма: онъ хотѣлъ представить въ алтарѣ сцены охоты съ зайцами, козами, охотничьими собаками и охотниками и сцены рыбной ловли; въ средней части храма — предметы изъ міра растительнаго и животнаго — четвероногихъ, птицъ, пре-

-22 -

Отсюда Гарручи полагаеть, что название Dittocheon происходить оть διτταχώς, потому что стихи написаны были на двухъ стёнахъ храма; или оть διατοιχείον кор. διάτοιχος; ср. жизнь Стефана младшаго, гдё говорится, что церковь св. Маріи Влахериской была украшена живописями "διατοίχοις" на внутреннихъ стёнахъ Garr. I, 476 ср. противоположное мизніе Гаха: Darstell. d. Verkünd. Maria. Zeitschr. f. kirchl. Wissensch. 1885.
 2) Cf. Garr., tav. 406; ср. Epist. Hieron. III ad Nepot.

смыкающихся и растенія. Олимпіодоръ былъ остановленъ Ниломъ, рекомендовавшимъ вмѣсто всѣхъ этихъ хитросплетеній изобразить въ алтарѣ одинъ крестъ, на стѣнахъ храма — событія ветхаго и новаго завѣта, чтобы неграмотные, не умѣющіе читать св. писаніе, могли поучаться добродѣтели тѣхъ, которые право служили истинному Богу, и старались подражать ихъ великимъ дѣламъ; въ притворахъ, по мнѣнію того же подвижника, достаточно помѣстить изображенія креста Господня<sup>1</sup>). Имѣла ли проектированная Олимпіодоромъ роспись символическое значеніе, какъ полагали нѣкоторые<sup>3</sup>), или просто декоративное<sup>5</sup>), во всякомъ случаѣ она свидѣтельствуетъ объ отсутствіи опредѣленнаго канона храмовой росписи въ древне-христіанскій періодъ и о возможности широкаго личнаго произвола по отношенію къ ней. Рѣшеніе Нила сдерживаетъ этотъ произволъ и направляетъ роспись храма къ тѣмъ новымъ темамъ, которыя уже намѣчались въ христіанскомъ искусствѣ. Разработка этихъ темъ и образованіе системы храмовой росписи составляетъ заслугу Византіи.

## Глава II.

#### Памятники византійскіе.

Извъстныя религіозно-художественныя преданія и формы древне-христіанскаго періода имѣли приложеніе не только на западѣ, но и на востокѣ. Несомнѣнно, что наибольшее число открытыхъ и обслъдованныхъ доселъ памятниковъ этого періода принадлежить западу, въ частности Риму; объясняется это весьма многими причинами, въ ряду которыхъ слёдуетъ отмётить, между прочимъ, сравнительно большее вниманіе къ западу, чёмъ къ востоку, со стороны спеціалистовъ. Но и востокъ христіанскій принималь участіе въ общей религіозно-художественной жизни того времени и оставиль намь нѣкоторые вещественные памятники скульптуры, керамики, въ которыхъ проходитъ тоть же стиль, та же символика, что и въ памятникахъ, найденныхъ на западъ. Статуэтка Добраго Пастыра, золотыя бляхи (съ изображеніями евангельскихъ событій) въ Констанстинопольскомъ мувеѣ, терракотовыя лампы и ампулы въ Аеинскомъ политехникумѣ и проч. носять на себъ всъ слъды того же греко-римскаго стиля и символическихъ воззрѣній христіанъ, что и въ Римѣ '). То же замѣчается и по отношенію къ памятникамъ архитектурнымъ<sup>в</sup>). Будущія изслёдованія должны пролить свёть на эту темную эпоху на востокѣ. Полагать нужно, что первоначальные храмы востока, въ частности константинопольскіе, допуская въ изобиліи мраморную облицовку внутреннихъ поверхностей, не особенно изобиловали священными изображеніями и во всякомъ случав въ отношевіи полноты и цёльности иконографичискихъ цикловъ стояли далеко отъ позд-

#### — 23 —

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Nili ascetae epist. l. IV, ed. Allatii, Roma 1668 t. I l. IV, epist. 61, p. 791, cp. Augusti, Beiträge II, 92.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. S. 90 ср. Мансветовъ, Труды мосв. археол. съёзда I, 274.

<sup>3)</sup> Ο декоративномъ характеръ свидътельствуеть то, что Ниль называеть эту роспись дътскою забавою глазъ: νηπιώδες αν έιη και βρεφοπρεπές περιπλανήσαι τον όφθαλμόν; π. 491.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Нёкоторые изъ этихъ предметовъ изданы въ брошюрё Гольтцингера Kunsthistor. Studien. Tübingen 1886. <sup>5</sup>) Ср. напр. Voguë, La Syrie centr.

нъйшихъ храмовъ византійскихъ: циклы эти намъчались уже въ IV в., но на ряду съ ними на первыхъ порахъ все еще очень ясно выступалъ элементь декоративный. Доказательствомъ тому служитъ храмъ св. Георгія въ Солуни<sup>1</sup>). Время происхожденія мозаикъ этого храма не опредблено съ точностію; но съ полною вброятностью можно отнести ихъ къ IV----V вв. Мозанки купола, отличаясь блестящимъ декоративнымъ характеромъ, въ стилѣ живописей Помпеи и Геркуланума, не особенно богаты иконографическимъ содержаніемъ. 17 отдёльныхъ изображеній святыхъ<sup>3</sup>), съ обозначеніемъ ихъ именъ<sup>3</sup>) и времени празднованія въ древнійшемъ кругі церковнаго года, представляють интересь для агіологіи и исторіи церковнаго года; стиль ихъ, близкій къ античному, указываеть одну изъ исходныхъ точекъ для исторіи византійскаго искусства и иконографіи въ искусствѣ греко римскомъ; иконографическія подробности въ изображеніяхъ сватыхъ своими уклоненіями отъ позднѣйшихъ таковыхъ же изображеній и описаній ихъ въ греческихъ и русскихъ подлинникахъ, а также и нѣкоторымъ сходствомъ съ ними даютъ понятіе о первоначальныхъ формахъ въ изображени святыхъ на востокъ и входятъ какъ зачаточные элементы въ исторію подлинника. Возможно согласиться, что подъ мусульманскою штукатуркою находятся еще неизвёстные доселё фрагменты мозаикъ ) Тёмъ не менве обширной росписи въ этомъ храмв ноть и не было. Здось мы имбемъ дбло съ явленіемъ зачаточнымъ, основнымъ мотивомъ котораго служитъ не столько символика христіанскаго храма, сколько начало декоративное 5). Художникъ еще не уяснилъ себъ идеи храма, но подчинялся традиціонному пріему украшенія обширныхъ зданій, начало котораго восходитъ къ отдаленной эпохъ греко-римскаго искусства, внося сюда лишь частныя черты, явившіяся въ искусствъ собственно христіанскомъ. Явленіе это вполнъ естественно для IV-V вв., когда еще не установились ни архитектурный типъ византійскаго храма, ни отдѣльныя иконографическія формы, и даже церковный годъ еще только начиналъ слагаться въ единое цёлое. Не безъ причины и Евсевій, подробно описывая храмы, построенные Константиномъ Великимъ, не даетъ подробныхъ указаній относительно ихъ росписей. Но спустя одно — два стольтія посль того, упомянутые недочеты были уже значительно выполнены: византійскій архитектурный типь храма уже установился, и въ его росписи намёчены именно тё основныя черты, которыя проходать во всёхъ храмахъ византійскихъ. Паматниковъ стённой росписи VI в. до насъ дошло только два: оба неполные и находятся подъ мусульманскою штукатуркою. Первый изъ нихъ — мозанки св. Софіи въ Солуни. Уцвлевшіе доселе фрагменты превосходныхъ мозанкъ этой церкви показываютъ слъдующее: въ центръ купола здъсь представленъ былъ кругъ, поддерживаемый 22-мя мозаическими ангелами и въ этомъ кругѣ Спаситель, возносящійся на небо (отъ него сохранились лишь ноги и часть плаща).

Digitized by Google

I) Старое предположение о томъ, что первоначально это былъ языческий храмъ, превращенный въ храмъ христіанский чрезъ присоединение алгарной апсиды, подтверждается наблюдениями, сдёланными въ прошедшемъ году при исправления храма.

<sup>2)</sup> По новыйшему счету Бэйе: Memoire sur une mission au mont Athos, p. 320.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Романъ антіохійскій, Евкарпіонъ, Ананія, Василискъ, Примъ, Филиппъ, Өеритъ, Левъ патарскій, Филимонъ, Онисифоръ, Козьма и Даміанъ и др.

<sup>4)</sup> Ibid. p. 319.

<sup>5)</sup> Подробн. опис. тамъ же.

Ниже этихъ изображений Богоматерь съ воздётыми руками, на подобіе кіевской нерушимой ствны, и по сторонамъ ся два ангела, изъ которыхъ одинъ левою рукою указываеть вверхъ на возносящагося Спасителя; мысль этого жеста выражена греческою подписью: ανόρες γαλιλαίοι τὶ ἐστήχατε ἐμβλέποντες είς τὸν οὐρανὸν... Еще ниже, въ барабанѣ купола 12 апостоловъ съ книгами и свитками: нѣкоторые изъ апостоловъ смотрять вверхъ, другіе сохраняють спокойное положеніе. Основная мысль этой росписки купола совершенно ясна: здъсь предъ нами вознесение Інсуса Христа на небо, съ тѣми подробностями, которыя удержались навсегда въ византійской и русской иконографіи. Простое и изащное выполненіе сюжета, монументальныя позы, ландшафтный аксессуаръ въ видѣ деревьевъ, отдѣлающихъ апостоловъ одного отъ другаго, индивидуальность типовъ и возвышенность идеи цёлаго ставять эту мозанку въ рядъ древнъйшихъ и лучшихъ произведеній византійскаго искусства. Идея церковнаго купола здъсь опредълилась уже ясно: онъ означаетъ собою небо, гдъ возсъдитъ, вмъстъ съ Отцемъ и Св. Духомъ вознесшійся оть земли, въ присутствіи апостоловъ, Сынъ Божій. Сходство въ очертаніи купола съ небесною твердью и его положеніе, господствующее надъ цёлымъ храмомъ, служатъ ближайшимъ мотивомъ къ такой именно символизаціи купола. Но, углубляясь въ эту символику, художникъ здёсь не могъ еще сполна отрѣшиться отъ мысли о вознесенія, какъ фактѣ историческомъ. Строго говоря, онъ изображаетъ евангельское событіе въ его исторической опредбленности, всё отдбльныя лица ставить между собою именно въ ту связь, какая указана въ Евангелія. Позднъйшіе художники, какъ увидимъ, оставятъ въ сторонъ эту связь и удержавъ тъ же элементы, съ нѣкоторыми измѣненіями, представять здѣсь уже не событіе вознесенія, но торжествующую церковь Христову на небъ: первоначальная идея изображеній купола будеть расширена въ связи съ общимъ направленіемъ византійскаго церковнаго искусства въ послёдующее время и его тенденціею къ разработке отвлеченныхъ понятій. Остатки мозанческаго изображенія Богоматери, съ младенцемъ, на сводъ алтарнаго полушарія заставляють думать, что помимо купола въ этомъ храмѣ быль украшенъ мозанкою по крайней мъръ алтарь; но какая мысль проходила въ цъльномъ циклъ этихъ мозанкъ, объ этомъ судить можно липь предположительно, на основаніи росписей въ другихъ храмахъ. Софія Константинопольская представляеть намъ уже значительное количество мозанкъ, а въ первоначальномъ храмѣ Юстиніана число ихъ, по всей въроятности, было еще болъе значительно; но не всъ уцълъвшія здъсь мозанки относятся къ одному и тому же времени и не всъ доступны для изученія, потому что, по въроятному заключению Н. П. Кондакова, даже въ лучшемъ издании ихъ у Зальценберга, онъ переданы не всъ 1). Что мозанки св. Софін не всъ извъстны намъ, это очевидно уже изъ того, что уцѣлѣвшія части ихъ не представляютъ собою никакого единства по отношенію къ убранству цёлаго храма: онё разбросаны на разныхъ частяхъ храма и сами по себѣ не даютъ понятія о той идеѣ, которая управляла мыслію художника при расписании цёлаго храма. Недостатокъ этотъ невозможно объяснить ничёмъ инымъ, вром'в предположенія объ утрат'в значительной части мозанкъ. Если въ Софіи Солун-

<sup>1</sup>) Виз. ц. н пам. Конст. 123-124.

Digitized by Google

ской данъ уже довольно прозрачный намекъ на идею купола, то невъроятно, чтобы эта идея была развита въ Софіи Константинопольской менве, чвиъ въ Солунской. Притомъ изъ числа уцёлёвшихъ мозаикъ Софіи Константинопольской собственно къ эпохэ Юстиніана возможно отнести лишь изображенія ангела на алтарномъ сводѣ, херувимовъ въ парусахъ сводовъ и пророка Аввакума на южной ствнв, если послёдній не измъненъ въ издании Зальценберга западнымъ художникомъ, и сошествіе Св. Духа — на хорахъ. Всѣ остальныя мозанки относятся къ позднѣйшему времени; окончательно реставрированы онъ при Іоаннъ Палеологъ. Невозможно допустить ни того, что во время Юстиніана въ Софіи было только пять-шесть мозаическихъ изображеній, ибо это прямо противорѣчило бы непоколебимо установленной отъ временъ древнихъ мысли о величіи этого храма, ни того, что даже во время Іоанна Палеолога расписаніе византійскихъ храмовъ подчинено было случайной прихоти художниковъ и не представляло въ себъ ни внёшняго, ни внутренняго единства, ни наконецъ того, что недостатокъ мозанки быль выполнень фресковою живописью, ибо въ такомъ случай пришлось бы допустить, что здѣсь иногда болѣе видныя мѣста, напр., алтарная апсида, отводились для фресокъ, а менве видная, напр., алтарный сводъ, для мозаикъ, что прямо противорвчитъ византійскимъ понятіямъ о сравнительныхъ достоинствахъ мозаикъ и фресокъ. Остается предположить, что въ уцѣлѣвшихъ мозаикахъ Софіи мы имѣемъ лишь disjecta membra одного цёлаго. Мраморная отдёлка храма внутри, безъ сомнёнія, суживала поле дёятельности мозаиста, но она не могла повести къ совершенному пренебреженію установившимся пріемамъ расписанія церкви, основаннымъ на глубокомъ символическомъ истолкованіи цёлаго храма и его частей. Изданныя Зальценбергомъ, а отчасти и не изданныя, но только указанныя имъ мозаики Софіи, дають слѣдующее понятіе о расписаніи этого храма. Въ куполъ изображенъ былъ Господь Вседержитель<sup>1</sup>), въ парусахъ сводовъ херувимы. Въ алтарной апсидъ изображение Влахернской Богоматери на тронъ, съ благословляющимъ Младенцемъ на рукахъ; на южной сторонъ свода предъ алтарною апсидою — ангелъ съ державою и скипетромъ. На южной стене храма вверху надъ окнами святители: Анеимъ еп. Никомидійскій, Василій Великій, Григорій Богословъ, Діонисій Ареопагить, Николай Мирликійскій и Григорій просв'ятитель Арменіи. Выше представлены были пророки, изъ которыхъ уцёлёлъ одинъ Исаля. На сёверной сторонё, въ соотвѣтствіи съ южною, сохранились лишь пророки Іеремія, Іона и Аввакумъ. Всѣ они изображены въ строго-византійскомъ стилъ, во весь рость, съ греческими надписами, съ золотыми нимбами; святители въ фелоняхъ, съ благословляющими десницами и Евангеліями въ шуйцахъ, съ короткими волосами; пророки въ плащахъ, со свитками; на восточной перемычной аркъ въ челъ медаліонное изображеніе уготованія престола съ Богоматерію и Предтечею по сторонамъ: ниже — Іоаннъ Палеологъ; внутри западной арки медаліонное изображеніе Богоматери съ благословляющимъ Младенцемъ и по сторонамъ его — апостолы Петръ и Павелъ. На южной сторонъ гиниканитовъ въ куполъ — соmeствіе Св. Духа. Въ нареиксъ, надъ царскими дверями изображеніе Спасителя на тронъ; по сторонамъ Его медаліонныя изображенія Богоматери и архангела, у ногъ —

- 26 -



<sup>1)</sup> Онъ разрушенъ. Salzenberg, Altchristl. Baudenkmal v. Constantin. S. 82.

колёнопреклоненнаго императора. Вотъ и всё, извёстныя доселё, мозанки св. Софін. Ни идея купола, ни алтаря, ни средней части храма не выражены здъсь надлежащимъ образомъ; событій Евангелія нѣтъ, между тѣмъ какъ появленіе въ иконографіи покрайней мёрё многихъ изъ нихъ, предшествуеть VI-му столётію; личность Спасителя не выступаеть съ полною опредёленностію и подробностями, между тёмъ какъ она въ иконографіи того времени занимала наиболбе видное мбсто: Евангеліе прежде другихъ источниковъ древней письменности стало находить свое выражение въ искусствъ. Изображенія Спасителя на рукахъ Богоматери, въ куполё въ картинё сошествія Св. Духа и въ нароиксъ суть единственные вдъсь представители общирнъйшаго цикла иконографіи Спасителя. Съ другой стороны, хотя по уцёлёвшимъ остаткамъ невовможно съ точностію опредѣлить циклъ находившихся здѣсь изображеній, тѣмъ не менѣе возможно съ полною ввроятностію думать, что мозаисть придерживался того же пріема въ распредѣленіи живописей, какой встрѣчается въ другихъ, отчасти современныхъ ему, отчасти позднъйшихъ памятниковъ византійскаго искусства. Куполъ въ его сознаніи символически означаль главу церкви Інсуса Христа, алтарь указываль на воплощеніе и искупительную жертву Іисуса Христа, поясненіемъ къ чему служить уцёлёвшій близъ алтарной апсиды дориносящій ангель, вошедшій въ символику храма и въ Россія; средняя часть храма означаеть церковь небесную въ лицъ пророковъ и святителей.

Если вещественные памятники VI в. сохранились до насъ далеко не въ цёльномъ видѣ и оставляють не мало пробѣловъ въ рѣшеніи вопроса о стѣнныхъ росписяхъ того времени, то этотъ недостатокъ можетъ быть значительно восполненъ на основани одного цённаго памятника письменности. Это похвальное слово современника Юстиніана, софиста Хориція епископу газскому Маркіану<sup>1</sup>). Описывая внутреннее убранство и красоту построеннаго Маркіаномъ храма въ честь мученика Сергія, Хорицій касается и его мозанкъ. Задачи автора не позволяють намъ предъявлять къ этому описанію строгихъ требованій археологической точности и опреділенности. Мысль оратора, пробуждаемая изображеніями, выходить изъ предёловь внёшняго описанія: то онъ изливаеть свои чувства, то вспоминаеть о такихъ подробностяхъ евангельскихъ событій, какихъ, быть можеть, не было въ изображеніяхь; опускаеть иконографическія подробности, не представляющія важности съ его точки зрёнія на предметь, и такимъ образомъ даетъ намъ матеріалъ, имѣющій лишь вспомогательное значеніе. Прежде всего матеріалъ этотъ важенъ для насъ потому, что въ немъ находятся данныя для заключенія о широкомъ иконографическомъ циклё стённыхъ росписей VI вёка; затёмъ и о нёкоторыхъ иконографическихъ композиціяхъ, легко угадываемыхъ посредствомъ сближенія этихъ описаній съ уцёлёвшими отдёльными памятниками византійской и русской древности. Хорицій дасть понять, что въ алтарной апсидё храма св. Сергія изображена была Богоматерь съ Младенцемъ въ нѣдрахъ и возлѣ нея сонмъ благочестивыхъ (ледее́отуке бѐ

Digitized by Google

4 \*

<sup>1)</sup> Έγχώμιον είς Μαρχιανόν, έπισχόπον Τάζης. Choricii gazaei orationes. Curante Io. Fr. Boissonade Parisiis 1846, p. 79 sq. Небольшой отрывовъ изъ этого слова въ Сборн. Общ. Древне-Русск. Иск. 1866 г., отд. П, стр. 118—119.

χορός αμφοτέρωθεν εύσεβής). На сводів) благовіщеніе Пресвятой Богородицы: дійствіе происходить въ покояхъ (ейс ластаба) Богоматери; Благолённая Дёва смущена; въ рукахъ Ея пурпуровая пряжа; предъ Нею, въ почтительномъ отдалении, крылатый ангелъблаговъстникъ. Встръча Богоматери съ Елизаветою: Елизавета припадаетъ къ груди Св. Девы и хочеть упасть предъ Нею на колени, но та удерживаеть ее. Рождество Христово: ясли, въ которыхъ лежитъ Божественный Младенецъ; волъ и оселъ\*); Богоматерь, возлежащая на одрѣ; лѣвая рука Ея подложена подъ локоть правой, а на правой покоится ланита; лицо Богоматери не измёнилось, потому что Она родила неискусомужно. Явленіе ангела пастырамъ: пастыря въ разнообразныхъ положеніяхъ; одинъ изъ нихъ, старецъ, опирается на свой посохъ; всв они съ удивленіемъ прислушиваются къ ангельскому голосу и обращаютъ свои взоры туда, откуда онъ слышенъ; между тѣмъ, овцы, по природной глупости, не обращаютъ никакого вниманія на чудо: однѣ изъ ΗΝΧЪ ΠΡΗΠΑΛΗ ΚЪ ΒΟΔΟΠΟΙΟ (πρός την πόαν), αργγία ΠЬΙΟΤΣ ΗΒΣ Η ΟΤΟ ΤΗΝΚΑ (πίνει της πηγης); напротивъ, собака какъ будто разсматриваетъ необычайное явленіе. Пастыри идутъ на поклоненіе родившемуся Спасителю; имъ предшествуетъ звѣзда. Срѣтеніе: Симеонъ сгорбленный, но радостный старець; предъ нимъ Богоматерь, съ Младенцемъ въ объятіяхъ. Бракъ въ Канъ Галилейской: въ храминъ Інсусъ Христосъ; возлъ Него женихъ; Іисусъ Христосъ, по просьбъ Богоматери, превращаетъ воду въ вино; слуги наполнають сосуды. Исцёленіе тещи Симоновой: Спаситель простираеть Свою руку къ больной; при этомъ присутствуетъ ап. Петръ. Исцѣленіе сухорукаго и слуги сотника; воскрешеніе сына вдовы Наинской на пути къ м'всту погребенія; гробъ сопровождають плакальщицы (ай учгаїлес длофиеран). Інсусь Христось прощаеть женщину, взятую въ прелюбодѣянін. Укрощеніе бури; исцѣленіе лунатика и кровоточивой; воскрешеніе Лазаря; тайная вечеря; судъ Пилата; поруганіе Іисуса Христа; распятіе Іисуса Христа среди двухъ разбойниковъ; стража при гробѣ Інсуса Христа; воскресеніе и вознесеніе на небо. Вокругъ свода, повидимому, изображены были пророки. Отсюда видно, что въ храмъ св. Сергія представлены были довольно полно важнёйшія событія Евангелія въ тёхъ именно формахъ, въ какихъ являются они во множествѣ другихъ памятниковъ, византійскихъ и русскихъ. Декоративный элементь, въ видё виноградныхъ вётвей, деревьевъ, птицъ, также нашелъ здёсь примёненіе. Это единственный памятникъ, опредёляющій съ достаточною полнотою цёльную роспись храма VI столётія.

Кром'й того, н'йкоторыя указанія на византійскую роспись VI в. находятся также въ эпиграммахъ палатинской антологіи: зд'йсь отм'йчены чудеса Евангелія, пом'йщаемыя въ росписяхъ храмовъ Константинопольскихъ, безъ обозначенія м'йста, ими занимаемаго<sup>8</sup>). Поздн'йе говоритъ объ этомъ предмет в патріархъ Фотій, въ р'йчи на освященіе новой базилики, построенной Василіемъ Македоняниномъ. Ораторъ восхищается великол'йпіемъ новаго зданія, его блестящими мраморами, красота которыхъ вызываетъ въ его



<sup>1) &</sup>quot;Οθεν τὰς ἐπὶ τῶν τοίχων ἱστορίας παραδραμών,

Έπι τὸν ὄροφον ἀναβήσομαι (p. 91).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Авторъ объясняеть присутствіе ихъ глухою ссилкою на предсказанія древнихъ мудрецовъ (παλαιοίς σοφοίς) и бить можеть имбеть въ виду пророчество Исаіи, I, 3.

<sup>8)</sup> Тексть Garr. I, 542.

памяти знаменитыя имена древне-греческихъ художниковъ Фидіаса, Праксителя, Парразія и Зевксиса; о стённой же росписи упоминаеть лишь въ краткихъ чертахъ. Въ куполё (доорή) онъ отмёчаеть мозаическій образъ Спасителя, въ видё зрёлаго мужа, какъ Создателя и Промыслителя міра, тамъ же (тої; бе леод айтя тя дооря той приофеою топраон ерхихдон;) сонмъ ангеловъ дориносящихъ; въ алтарной апсидѣ Св. Дѣву съ простертыми руками (типъ оранты); лики апостоловъ, мучениковъ, пророковъ и патріарховъ, наполняющихъ храмъ и какъ бы восклицающихъ: "Коль возлюбленна селенія твоя Господи силъ" и проч.<sup>1</sup>). Ораторъ ясно даетъ понять характеръ росписи купола и алтарной апсиды; но онъ не даетъ указаній на распредѣленіе остальныхъ изображеній и умалчиваетъ объ изображеніяхъ, относящихся къ Евангелію, — означаетъ ли это умалчиваніе то, что такихъ изображеній здѣсь совсѣмъ не было, какъ предполагаетъ проф. Кондаковъ<sup>2</sup>), сказать трудно.

Традиціи византійской росписи проходять также и въ мозанкахъ храма св. Марка, ез Венеціи. Еще не такъ давно извѣстный ученый, Францъ Куглеръ, говорилъ, что въ распредѣленіи стѣнописей въ церкви св. Марка трудно услѣдить послѣдовательно выдержанную основную идею, что здёсь ничто не указываеть на подобную общую идею, и кто сталъ бы искать ее здёсь, тотъ долженъ бы напередъ самъ вложить ее. Когда, при самомъ началѣ, представлены рай, апокалипсисъ и сошествіе Св. Духа, а въ заключеніе, на самомъ святъйшемъ мъстъ, Спаситель и пророки, то такой порядокъ не только противоръчить принятому нынъ распредъленію подобныхъ общихъ церковныхъ украшеній, но также важнёйшимъ примёрамъ въ этомъ родё изъ послёдней поры среднихъ вѣковъ<sup>3</sup>). Сооруженіе безпримёрное въ исторіи византійскаго искусства по обилію мозанкъ, покрывавшихъ здъсь собою площадь болье сорока тысячъ квадратныхъ футовъ, соборъ св. Марка не имълъ для себя ни одного соотвътствующаго образца, которымъ бы могъ руководиться мованстъ въ распредѣленіи его мованкъ: всѣ готовые образцы были для него недостаточны, и онъ долженъ былъ самъ обработывать систему размѣщенія мозаикъ; но въ трудѣ новомъ и столь обширномъ весьма возможна нѣкоторая невыдержанность. Въ данномъ случай недостатокъ единства въ циломъ зависить въ значительной мёрё и оттого, что мозаики св. Марка создавались въ разныя времена, въ продолженіе нісколькихъ столітій: дополнители и реставраторы не всегда были знакомы съ тёми преданіями византійской старины, которыя руководили первыми византійскими мозаистами, и, внося частныя дополненія и исправленія, не сообразовались съ идеею цёлаго. Но что и до сихъ поръ, несмотря на видимую разрозненность частей, здёсь можно уловить идею цёлаго, — это несомнённо. Самъ Куглеръ чувствоваль, что въ нѣкоторыхъ группахъ и массахъ есть нѣкоторое соотношеніе; но это соотношение, эта связь частей становятся болье ясными при сравнении росписи св. Марка съ росписями другихъ византійскихъ и русскихъ храмовъ, которыя были неизвёстны Куглеру. Первый куполъ въ храмъ св. Марка, въ отношеніи своей росписи, представляетъ полное сходство съ куполами византійскими и русскими: въ центръ его изобра-

- 29 -

<sup>1)</sup> Corp. script. hist. byz. Ed. Niebuhrii: G. Codinus, p. 198-200.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Виз. церкви и пам. Константинополя, стр. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Руков. въ истор. живоп. стр. 55, 57.

женъ Іисусъ Христосъ; кругомъ расположены изображенія Богоматери, Давида, Соломона и одиннадцати пророковъ (ср. церковь Георгія въ Старой Ладогѣ): Исаіи, Іеремін, Даніила, Авдія, Аввакума, Осін, Іоны, Софонін, Аггея, Захарів и Малахін <sup>1</sup>). Іисусъ Христосъ (finis legis Christus) представленъ въ видѣ юноши, безъ бороды, съ длинными волосами, въ крестообразномъ нимбъ, съ благословляющею десницею и свиткомъ въ шуйцѣ; пророки со свитками, въ которыхъ написаны изреченныя ими пророчества о лицъ Інсуса Христа, какъ Спасителя міра. Въ пандантивахъ сводовъ символы евангелистовь; сверхъ того, на восточной подпружной аркъ Агнепъ Божій, съ крестомъ на древкъ. Мысль этой группы изображеній совершенно понятна: здъсь сопоставлены ветхій зав'ять въ лиц'я ветхозав'ятныхъ пророковъ и царей, съ его предчувствіями й чазніями Искупителя міра: Искупитель этотъ явился отъ Дёвы Маріи; Онъ быль закланъ, какъ агнецъ, за спасеніе міра и Своимъ вѣчнымъ закономъ истины и любви, распространеннымъ по всему міру посредствомъ евангелій, положилъ конецъ ветхому завѣту (finis legis Christus). Онъ есть дверь въ новозавѣтное царство благодати<sup>в</sup>). Но устраняя встхій законъ и установляя новый, Онъ указаль и средства къ его исполненію: Его земная жизнь была истиннымъ воплощеніемъ этого закона; затёмъ законъ этоть нашель свое изъяснение въ проповъди апостольской: все это представлено во второмъ центральномъ куполѣ, который являетъ Христа, какъ совершеннѣйшій образецъ добродѣтелей (Ipse perfectissimum exemplar virtutum), и олицетворенія добродѣтелей: prudentia, humilitas, benignitas, pietas, abstinentia, misericordia, patientia, castitas, modestia, constantia, charitas, spes, fides, justitia, fortitudo a temperantia; здъсь же Божія Матерь среди двухъ ангеловъ, апостолы; а въ парусахъ сводовъ евангелисты. Дальнъйшее развитіе этой мысли представляють изображенія чудесь Іисуса Христа, помъщенныя въ нижнихъ частяхъ храма, отчасти вблизи центральнаго купола, отчасти въ концахъ поперечнаго нефа, отчасти въ бочарномъ сводъ, между вторымъ и пятымъ куполами. Углубляясь далёе въ жизнь Іисуса Христа, мозаисть представляеть событія дётства Іисуса Христа въ лёвой части поперечнаго нефа, отсюда естественнымъ образомъ переходить къ лицу Богоматери и излагаетъ въ правой части поперечнаго нефа исторію Іоакима и Анны. Послъднія событія, относящіяся къ жизни Інсуса. Христа на землъ и основанию церкви, группируются вокругъ патаго купола въ центральномъ нефв, ближайшаго къ входу въ храмъ: въ центръ этого купола представлено весьма замъчательное моваическое изображение сошествия Св. Духа на апостоловъ, куда введены присутствовавшие при этомъ событи народы въ національныхъ костюмахъ и типахъ: они расположены вокругъ купола; въ пандактивахъ изображены архангелы. Подлъ этого вупола, на бочарныхъ сводахъ и ствнахъ, представлены двянія и страданія апостоловъ, а на бочарномъ сводъ противъ входа, по стънамъ, сцены изъ апокалипсиса, относящіяся къ судьбѣ основанной Інсусомъ Христомъ церкви. Ветхій завьть, какъ предверіе новаго, находить здёсь свое мёсто въ куполахъ малыхъ, прилегающихъ къ задней,

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ongania, Pianta della bas. di San Marco.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изображеніе Інсуса Христа на тронѣ съ предстоящими Богоматерью и св. Маркомъ, надъ входными большими вратами, съ надписью: janua sum vitae, per me mea membra venite.

входной, части храма; здёсь представлены: твореніе міра<sup>1</sup>), событія изъ жизни Ноя<sup>2</sup>), Авраама<sup>8</sup>), Іосифа<sup>•</sup>) и Моисея<sup>5</sup>). Въ цёломъ, такимъ образомъ, проходитъ прежде всего слёдующая мысль. Ветхозавётная церковь, какъ подготовительная ступень въ исторіи домостроительства человѣческаго спасенія, утрачиваеть свое значеніе съ явленіемъ предвозвъщеннаго пророками Мессіи, который своими чудесами, жизнію, ученіемъ и крестною смертію, пропов'вданными евангелистами и апостолами при сод'вйствіи ниспосланнаго на нихъ Св. Духа, основалъ церковь новозавътную. Столпами этой церкви являются мученики и іерархи — преемники апостоловъ, многочисленныя изображенія которыхъ размѣщены по разнымъ частямъ храма. Въ этихъ послѣднихъ изображеніяхъ трудно отыскать точную связь между собою, хотя ихъ отношеніе къ цёлому довольно ясно. Но въ вопросѣ объ основной мысли росписанія храма важно знать существенныя черты росписи; а они здёсь находятся на-лицо и стоять не въ противорёчіи, какъ говоритъ Куглеръ, но въ согласіи какъ съ росписями въ другихъ храмахъ, византійскихъ и русскихъ, такъ и съ главнъйшими требованіями канона, изложеннаго въ греческомъ иконописномъ подлинникъ. Сюжеты, имъющіе спеціальное значеніе для извъстнаго храма, каковы въ данномъ случаъ факты изъ жизни св. Марка, ап. Петра и св. Климента, очевидно, не могли найти себѣ мѣста въ общемъ канонѣ, но они допускались всегда даже и въ Россіи, гдъ византійскія иконографическія традиціи пользовались большею неприкосновенностію, чёмъ въ самой Византін, — для примёра можемъ указать на цёлую серію изображеній изъ жизни Кирилла Александрійскаго въ стёнописяхъ Кіево-Кирилловскаго монастыра, также на многочисленныя спеціальныя росписи придёловъ въ русскихъ храмахъ XVII вѣка.

Храмъ св. Марка не единственный примёръ такого храма на Западё, гдё обнаруживается въ полной силё геній византійскій. Не мало такихъ памятниковъ въ южной Италіи и Сициліи, гдё даже до XIV в. преобладала византійская обрядность. Не говоря о свидётельствё Льва Остійскаго, нодтверждающемъ оскудёніе художественныхъ силъ въ Италіи и призывъ сюда византійскихъ художниковъ, отмётимъ лишь нёкоторые изъ уцёлёвшихъ здёсь памятниковъ: такова Солетская церковь св. Стефана, съ византійскою живописью 1347 г.; стёны ея украшены изображеніями евангельскихъ событій: дётства Іисуса Христа, чудесъ и послёднихъ дней земной живни, событій изъ жизни Богоматери, св. Стефана и отдёльными изображеніями мучениковъ и апостоловъ; на западной стёнё — страшный судъ. Заслуживаетъ вниманія здёсь то, что простыя изображенія расположены на нижнихъ частяхъ храма, сложныя — на верхнихъ; такъ и въ храмахъ византійскихъ и поздне-греческихъ, напр. авонскихъ. Композиціи сюжетовъ имёютъ характеръ византійскій; въ числё ихъ замёчательно въ алтарной апсидё изображеніе Спасителя въ длинныхъ бёлыхъ одеждахъ, въ крестообразномъ нимоѣ, съ ангельскими крыльями, съ чашею въ рукѣ; надпись говоритъ, что это "Премуд-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> На планъ Онганіи куполъ А.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пункты В и С по сторонамъ вестибула.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Куполь D.

<sup>4)</sup> Куполы *E*, F и G.

<sup>5)</sup> Куполь *H*.

рость слово Божіе" (ή άγ. σοφία ό λόγος τοῦ θεοῦ); повыше еще два ангела съ кадильницами и факелами<sup>1</sup>). Подобное же изображение не такъ давно открыто было въ Александрійскихъ катакомбахъ<sup>2</sup>); здёсь также ангелъ съ крыльями и надпись: ооб.... оофіа Іс. Хс. Смысль этого изображенія Диль опредбляеть на основаніи Ис. XI, 2, гдё говорится: "и почіеть на немь Духь Божій, духь премудрости и разума". Но подробности изображенія не находять объясненія въ приведенномъ текств. Чаша въ рукахъ ангела — софія, кадильницы и факелы въ рукахъ другихъ ангеловъ напоминаютъ о совершеніи литургіи и безкровной жертвѣ, и потому вѣрнѣе видѣть здѣсь наглядное выраженіе мысли притчей Соломоновыхъ: "премудрость созда себѣ домъ... и раствори въ чаши своей вино и уготова свою трапезу". (Притч. IX, 1-2). Трапеза эта и чаша, въ памятникахъ стариннаго русскаго искусства, какъ будетъ показано ниже, всегда истолковывается въ смыслѣ евхаристической жертвы. Изображеніе это должно быть принято во вниманіе при рѣшенія давно уже поставленнаго вопроса о происхожденіи новгородскаго типа Софін. Далье византійскія мозанки палатинской капеллы въ Палермо<sup>8</sup>), собора въ Чефалу, церкви Маріи адмиральской (Martorano) въ Палермо<sup>4</sup>), собора въ Монреалѣ<sup>5</sup>), собора на островѣ Торчелло, близъ Венеціи, XII в., — заключаютъ въ системѣ своего распредбленія по различнымъ частямъ храма слбды того же византійскаго вліянія, и если византійскій порядокъ соблюденъ здёсь съ меньшею послёдовательностію, чёмъ въ Византіи, то это объясняется, главнымъ образомъ, особенностями архитектуры этихъ памятниковъ. Византійскій распорядокъ живописей сложился въ неразрывной связи съ архитектурою византійскаго храма. Постоянная повторяемость однѣхъ и тѣхъ же строительныхъ формъ повела къ тому, что съ этими формами срослись извёстныя изображенія. Воть почему и въ упомянутыхъ сейчасъ храмахъ строго-византійская роспись удержалась по преимуществу въ алтарныхъ апсидахъ и куполахъ, представляющихъ собою болёе или менёе точное подобіе тёхъ же частей въ храмахъ византійскихъ. Роспись куполовъ палатинской капеллы и Мартораны, апсидъ собора въ Чефалу и той же Мартораны виолнъ византійская ). Сравнительно большею выдержанностію отличаются мозанческія росписи храмовъ византійскаго стиля XI-XII вв.

Зам'вчательные образцы такой росписи представляють храмы въ монастыр'в св. Луки, въ Фокидъ, XI в.<sup>7</sup>), и въ монастыр'в Дафни, близъ Авинъ. Мозанки перваго храма превосходно исполнены и сохранились въ хорошемъ состояніи. Въ алтарной апсид'в — Богоматерь на тронъ, въ синей одеждъ и головномъ убор'в, съ Младенцемъ Інсусомъ, Который благословляетъ десницею, а въ шуйцъ держитъ свитокъ; въ тимпанъ трехъ

6) Ожидаемъ подробнаго обслёдованія этихъ росписей отъ одного изъ нашихъ спеціалистовъ по исторіи искусства.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Подробное описаніе въ ст. Диля "Peintures byzant. de l'Italie meridionale. Bull. de correspond. hellenique VIII, 1884, p. 264—281". Сюжеты истолкованы Дилемъ не вездѣ правильно, напр. Вознесеніе на восточной сторонѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. cr. Bemepa Notice sur une catac. chr. à Alexandrie. Bulletino di archeol. crist. 1865, agosto; cf. 1865, ottobre: simboli dell' eucaristia nelle pitture del ipogeo scoperto in Alessandria d'Egitto.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) La capella palatina di San Pietro dipinta... da Andrea Ferzi ed illustrata dai professori J. Cavalleri, Neli, Carini 1875.

<sup>4)</sup> Опис. въ ст. г. Щукарева: Зап. Импер. русск. археол. общ. т. IV, 1, нов. сер.; стр. 50-67.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Gravina, il duomo di Monreale cf. Serra-di-Falco, Del duomo di Monreale.

<sup>7)</sup> L'église et les mosaiques du couvent de Saint-Luc en Phocide par Ch. Dichl. Paris, 1889.

верхнихъ оконъ — деисусъ<sup>1</sup>). Въ сводѣ алтаря — сошествіе Св. Духа на апостоловъ, въ той же композиціи, какъ въ Софіи константинопольской, съ изображеніемъ "племенъ и языковъ"<sup>9</sup>). На тріумфальной аркв — два архангела. Средняя часть храма: въ куполѣ — Пантократоръ, возлѣ котораго, пониже — Богоматерь, Іоаннъ Предтеча и четыре ангела; еще ниже, въ трибунѣ — пророки, а въ парусахъ сводовъ — благовѣщеніе, рождество Христово, крещеніе и срътеніе<sup>в</sup>); всъ мозаики купола, видънныя Дидрономъ въ тридцатыхъ годахъ, теперь осыпались, за исключеніемъ трехъ послёднихъ изображеній въ парусахъ сводовъ. Затёмъ, арки, своды, стёны и столбы украшены отдёльными изображеніями святыхъ, преимущественно аскетовъ и подвижниковъ, устроителей монашескаго житія: Өеодора Студита, Даніила Скитника, Өеоктиста, Максима, Нила и Досивея, Іоанникія и Сысоя, Луки (б уоvонужиотис) и Никона Спартанскаго, Арсенія, Антонія, Иларія в Ефрема, Іоанна Климака, Макарія Египетскаго, Іоанна Колова, Евфимія, Саввы, Пахомія и Өеодосія, Григорія Чудотворца, св. Николая, Василія Великаго, Іоанна Златоуста, св. Димитрія, Өеодора Тирона, Христофора, Прокопія, Меркурія в проч. Въ тимпанахъ аркадъ, поддерживающихъ сводъ: Богоматерь съ Младенцемъ (вост.), неизвѣстный святой (зап.), три отрока въ огненной печи (съв.) и Даніилъ во рвъ львиномъ (югъ.). Не забыты также и нъкоторые изъ ацостоловъ и самъ патронъ монастыря — св. Лука (въ тимпанъ западной аркады). Въ лъвой алтарной апсидь — святители: Кириллъ Александрійскій, Игнатій Богоносець, Григорій, просвътитель Арменіи, и неизвъстный. Въ правой апсидъ: Діонисій Ареопагитъ, Филовей, Іеровей, Григорій Нисскій и др. Въ нарвиксь: увъреніе Оомы, сошествіе Інсуса Христа во адъ, Константинъ и Елена съ крестомъ, возлѣ нихъ свв. жены; въ аркадахъ апостолы и евангелисты; надъ дверью Спаситель (бюстъ) съ открытымъ Евангеліемъ, въ которомъ написано: 'Еую̀ είμι τὸ φῶς τοῦ χόσμου... Далве святые Елиндифоръ, Анемподисть, Акиндинь, Пегасій; въ свод'я четыре медаліонныя изображенія Богоматери въ видъ оранты, Іоанна Предтечи, архангела Михаила и Гавріила; на стънъ (в.) распятіе Спасителя, съ предстоящими, потомъ умовеніе ногъ и нѣсколько изображеній отдёльныхъ святыхъ<sup>4</sup>). Посмотримъ на второй изъ названныхъ храмовъ.

Нѣкогда благоустроенный *дафнійскій храмъ* уже близокъ къ разрушенію. Мозаики, которыми были покрыты почти всё его внутреннія поверхности, осыпаются; отъ цёльной мозаической росписи храма остались теперь одни фрагменты, которые, впрочемъ, даютъ понятіе о первоначальномъ планё росписи и характерё типовъ и сюжетовъ. Въ главной алтарной апсидё сохранилась часть мозаическаго изображенія Богоматери на тронё съ Младенцемъ и по сторонамъ ея архангеловъ Михаила и Гавріила съ жезлами. Нижнія части алтарной апсиды облицованы мраморомъ и мозаической росписи не имёютъ. Направо отъ главной апсиды, въ діаконикѣ изображенія св. Николая (въ малой апсидѣ), св. Елевеерія и Аеанасія (въ аркѣ), а въ аркѣ возлѣ иконостаса — двухъ діаконовъ

Б

Digitized by Google

4) Подробности см. въ Ц. С. Диля.

<sup>1)</sup> Изображеніе Богоматери почти совершенно уничтожено; Диль ошибочно видить въ ней неизвёстнаго святаго. Ibid. р. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cf. Salzenberg, Altchr. Baudenkmal. Pl. 25 H 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дидронъ, а за нимъ Бойе невѣрно называютъ срѣтеніе обрѣзаніемъ. *Didron, Manuel*, p. 425, cf. Bayet, L'art byzantin, p. 144—145. Диль исправляеть эту ошибку.

Евпла и Лаврентія, въ видѣ прекрасныхъ юношей. Сводъ этой малой апсиды украшенъ древне-христіанскою монограммою имени Іисуса Христа, вѣроятно, уже утратившею къ тому времени свое первоначальное значение. Въ лъвой (отъ зрителя) малой апсидъ, гдѣ помѣщается жертвенникъ, Іоаннъ Предтеча въ видѣ суроваго аскета; возлѣ него, въ аркѣ, два святителя, Сильвестръ и Анеимъ; въ сводикѣ та же монограмма, а въ аркѣ иконостасной — св. Рубинъ и неизвёстный. Въ средней части храма: въ куполё колоссальное изображение Господа Вседержителя, напоминающее Пантократора въ константинопольской Кахріе-Джами, съ благословляющею десницею: ликъ строгій, на лбу и около носа глубовія складки, густые темные волосы падають на плечи; верхняя одежда синая, а нижная сърая, проложенная волотомъ. Ниже Вседержителя — радъ пророковъ, среди которыхъ обращаютъ на себя внимание Іеремія — мужественный старецъ, Давидъ и Соломонъ въ діадимахъ. Подъ куполомъ, въ парусахъ сводовъ, въ томъ мъстъ, гдё обычно помещались и помещаются евангелисты, здёсь находятся изображенія благовѣщенія (СВ), рождества Христова (ЮВ), крещенія (ЮЗ) и преображенія (СЗ). На сверо-западномъ столбв входъ въ Герусалимъ, на юго-восточномъ — сошествіе во адъ и явленіе ангела св. женамъ у гроба Іисуса Христа; на юго-западномъ — увѣреніе Оомы, на сверо-восточномъ — распятіе Інсуса Христа. На южной ствив — медальонныя изображенія мучениковъ; на западной, надъ входомъ, успеніе Богоматери. Во внутреннемъ притворъ отдъльныя изображенія святыхъ: Акиндина, Елпидифора, Анемподиста и др.; во внѣшнемъ — тайная вечеря (восточн. стор.), введеніе во храмъ Пресвятыя Богородицы (тамъ же), срътеніе (южн. ст.) и явленіе Бога Аврааму въ видъ трехъ странниковъ (свв. стор.). Съ отмвченными двумя росписями греческихъ храмовъ следуетъ сопоставить мозаическую роспись бывшаго Храма Спасителя въ загородномъ константинопольскомъ монастырѣ, превращеннаго въ мечеть Кахріе-Джами. Тѣ представляють образцы росписи храмовъ небольшихъ, этотъ — много-купольныхъ; циклы изображеній здёсь полнъе и шире, особенно въ притворахъ. Мозаики и фрески этого храма исполнены въ XI—XIV в. Въ области византійской иконографіи время это отм'ячается широкимъ распространеніемъ иконографическихъ цикловъ изъ жизни Богоматери и дётства Спасителя, явившихся, какъ думають, подъ непосредственнымъ вліяніемъ памятниковъ письменности, распространенныхъ въ то время, и усилившагося почитанія Богоматери<sup>1</sup>). Первоначальное появление этихъ иконографическихъ цикловъ восходитъ въ отдаленной христіанской древности и первые слёды его можно находить уже въ мозаикахъ Маріи Великой въ Риме и на равеннской каоедре Максиміана; но насколько распространены они были въ стёнописяхъ византійскихъ храмовъ отъ VI до XI в. — сказать трудно. Въ разсматриваемомъ храмъ они являются уже во всей полнотъ ихъ развитія. Какой характеръ имъла мозаическая роспись главныхъ частей этого храма — неизвъстно, такъ какъ мозанки здъсь отчасти заштукатурены, отчасти разрушены; уцёлёли онё въ четырехъ куполахъ, изъ которыхъ два находятся въ нароиксъ: здъсь, въ сводъ праваго южнаго купола изображень Інсусь Христось въ медальонь, съ книгою, а въ радусахъ – праотцы '); въ съверномъ куполъ Богоматерь съ божественнымъ Младенцемъ и по радусамъ 16 про-

<sup>1)</sup> Н. П. Кондаковъ, Визан. церкви, стр. 184-185.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ же, табл. 42.

родовъ, согласно съ другими памятниками и греческимъ иконописнымъ подлинникомъ. Окодо праваго купола сгруппированы изображенія, относящіяся къ чудесамъ Інсуса Христа: исцѣленіе тещи Симоновой, кровоточивая, исцѣленіе двухъ слѣпыхъ и глухонѣмого, исцѣленіе сухорукаго и прокаженнаго; на южной сторонѣ возвращеніе волховъ и входъ въ Іерусалимъ. Около сѣвернаго купола событія, относящіяся къ исторіи Богоматери: отходъ Іоакима въ пустыню, явленіе ангела Аннъ, рождество Богородицы, вечера іереевъ, ласканіе Богоматери родителями, введеніе во храмъ, Марія получаеть пурпуръ для завѣсы іерусалимскаго храма, моленіе о жезлахъ, Іосифу вручаютъ жезлъ и Марію, благовъщеніе, цілованіе Елизаветы и др. Во внішнемъ наромксі главнійшее місто принадлежить изображенію событій изъ жизни Іисуса Христа и чудесь Его: явленіе Іисуса Христа народу, искушеніе, встрёча Іисуса Христа съ Іоанномъ, бесёда съ самарянкою, исцфленіе разслабленнаго и слёпорожденнаго, воскрешеніе Лазаря и др.; также отдёльныя изображенія святыхъ. Безъ сомнёнія, мозаики эти представляють одно изъ любопытнъйшихъ явленій въ исторіи византійской иконографіи. Ихъ размъщеніе также представляеть немаловажный интересь въ исторіи храмовыхъ росписей. Совершенно ясно, что при украшении мозанками визшняго притвора мысль мозанста сосредоточена была главнымъ образомъ на чудесахъ и дътствъ Іисуса Христа, при росписаніи же внутреннаго наронкса на чудесахъ Інсуса Христа и сценахъ изъ протоевангелія; но частнъйшее расположение сюжетовъ представляетъ здъсь значительную разрозненность: события, хронологически слёдовавшія одно за другимъ, поставлены въ разныхъ, отдаленныхъ одно отъ другаго, мъстахъ и наоборотъ сближены событія разновременныя. Очевидно, что условія м'вста ставили сильныя затрудненія вполн'я асному и посл'ядовательному развитію идеи мозаиста, и онъ по необходимости долженъ былъ пожертвовать внёшнимъ единствомъ росписи требованію полноты; основная мысль оказалась затемненною, но она не погибла. Остроумная догадка проф. Кондакова, что мозаики внѣшняго притвора прибавлены спустя нёкоторое время послё окончательнаго устройства храма, ибо въ противномъ случав онв должны были находиться во внутреннемъ притворъ, а мозаики внутренняго притвора — во внёшнемъ, заслуживаетъ вёроятія, хотя ся значеніе и ослабляется отчасти общею невыдержанностію внёшняго размёщенія сюжетовъ, отчасти нёкоторыми другими примёрами византійскихъ росписей, гдё сюжеты евангельскіе также пом'вщаются во вн'вшнемъ наренксъ. Но при видъ этихъ росписей наренксовъ является другой не менžе важный вопросъ: почему именно въ нареиксахъ помёщены изображенія чудесь Іисуса Христа и сцены, им'єющія связь съ источниками апокрифическими? Древнъйтие примъры росписания церквей, какъ церковь Маріи Великой въ Римъ, церковь Аполлинарія Новаго въ Равеннё, св. Маркъ венеціанскій и др. показывають, что мёсто для изображеній чудесь Інсуса Христа и Его дётства отводилось въ средней части храма, но не въ притворъ. Для объясненія этого необходимо предположить, что къ тому времени, когда расписывалась разсматриваемая церковь, убранство средней части храма опредѣлилось уже нѣсколько иначе, чѣмъ въ памятникахъ предшествовавшаго времени: здёсь, по всей вёроятности, помёщались изображенія важнёйшихъ праздниковъ православной церкви и сюжетовъ символическихъ, и для чудесъ уже не оставалось свободнаго мѣста; нѣчто подобное представляють и древнѣйшія росписи храмовь русскихъ, <u>ह</u>\*

Digitized by Google

въ которыхъ чудеса по большей части исключаются изъ обычнаго цикла храмовыхъ изображеній. Явленіе это, конечно, имъетъ свои причины въ общемъ направленіи тогдашняго византійскаго богословія, почерпавшаго свое содержаніе изъ источниковъ церковнаго преданія и развивавшаго тв части христіанскаго ввроученія и морали, которня находили внёшнее выраженіе въ главнёйшихъ церковныхъ праздникахъ. Церковная богослужебная практика и обрядъ притягивали къ себъ вниманіе скорье, чемъ первоначальный источникъ истины. Съ другой стороны не всякое преданіе имъло одинаковую цёну въ глазахъ нашего мозанста. Подробности сказаній о Богоматери и дётствё Інсуса Христа могли имъть второстепенное значеніе для символики храма, и онъ помъстиль ихъ въ преддверіи, какъ событія, имѣющія лишь подготовительное значеніе къ факту основанія и славы церкви новозавётной. Фресковая роспись придёла этой церкви, описалная проф. Кондаковымъ<sup>1</sup>), не смотря на кажущуюся разрозненность ея, заключаетъ въ себъ однакожъ черты символическаго единства. Въ куполъ знаменіе Пресвятой Богородицы и ангелы, въ парусахъ сводовъ — 4 евангелиста; подобная роспись встръчается и въ другихъ многокупольныхъ храмахъ — греческихъ и русскихъ. Въ тъсной связи съ изображеніемъ Богоматери стоить изображеніе лествицы Іакова и купины Моисся, которыя, какъ видно изъ памятниковъ древней письменности, служили прообразами Богоматери, возводящей людей отъ земли къ небу и пребывающей Приснодфвою, подобно неопалимой купинъ Моисея. Въ алтарной апсидъ — сошествіе Інсуса Христа во адъ и святители, какъ въ нѣкоторыхъ русскихъ храмахъ XVII в. Въ передней части средняго храма событія Евангелія: Інсусь Христось у Мареы и Марін, положеніе Інсуса Христа въ гробь, страшный судъ, рай и нёсколько отдёльныхъ изображеній пророковъ и святыхъ. Выборъ евангельскихъ сюжетовъ указываеть, повидимому, на погребальное назначение придёла »): сошествіе во адъ и изведеніе ветхозавѣтныхъ праведниковъ составляють залогь всеобщаго воскресенія, равно какъ и воскрешеніе Лазаря (фреска уничтожена); положеніе Інсуса Христа во гробъ, страшный судъ, рай — указывають на кончину и загробную жизнь человѣка.

## Глава III.

## Древнъйшія стънописи въ Россіи. Мозанки и фрески кіевскія.

Русская иконографія представляеть собою продолженіе иконографія византійской. Вмёстё съ вёрою Россія приняла отъ грековъ византійскую обрядность и вообще испытала на себё всё тё вліянія, которыя были неизбёжны вслёдствіе вновь возникшаго родства религіозныхъ исповёданій. Византійское искусство и иконографія не могли составлять въ этомъ случаё исключенія: онё перешли въ Россію во всёхъ своихъ главнёйшихъ видахъ — и въ видё архитектуры, и мозаики, фресокъ, миніатюръ, эмали,

- 36 -



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 191-194.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 192.

литейнаго дёла и проч. и на первыхъ же порахъ заняли здёсь господствующее положение. Русское самобытное искусство, начало котораго было положено еще въ эпоху. предшествовавшую христіанству, не могло представлять сильной конкурренціи этому чужеземному искусству. Мы знаемъ изъ новъйшихъ раскопокъ, произведенныхъ въ разныхъ мъстахъ, что народы, обитавшіе въ Россіи, были знакомы съ способами обработки металловъ и производствомъ изъ металла художественныхъ издѣлій. Но Византія, совмѣщая въ себъ всю сумму техническихъ знаній Россіи, могла выставить немало новыхъ. неизвѣстнымъ туземцамъ. Особенно это нужно сказать относительно произведеній мованческихъ, о которыхъ русскіе могли имѣть только смутныя и случайныя понятія. также фресковыхъ и вообще живописныхъ. Еще до сихъ поръ, несмотра на всъ успѣхи современной русской археологіи, не удалось открыть въ Россіи ни одного образца живописи изъ эпохи, предшествовавшей христіанству. Но если мы даже допустимъ возможность открытія такихъ образцовъ въ будущемъ, все-таки напередъ можно сказать, что соперничество ихъ съ живописями Византіи было невозможно. Только спустя боле или менње долгое время, когда Россія успѣла уже усвоить себѣ всѣ пріемы, внесенные сюда новою школою учителей-византійцевь, она могла выставить и своихъ собственныхъ работниковъ съ нёкоторыми признаками національныхъ русскихъ идеаловъ. Затёмъ слёдуеть обратить вниманіе и на другую сторону дёла. Церковное искусство Византіи было искусствомъ ісротическимъ, не допускающимъ произвольныхъ измѣненій и вымысловъ, даже и въ томъ случат, если бы нашлись въ Россіи охотники до такихъ измѣненій. Одно изъ основныхъ требованій, которое византійцы предъявляли къ церковной живописи, состояло въ томъ, чтобы изображение по возможности точно выражало религіозную идею, именно ту идею, которая была выработана византійскимъ богословіемъ; отсюда — правило, что сочиненіе иконъ должно принадлежать св. отцамъ, но не иконописцамъ, не художникамъ, на долю которыхъ оставалось одно лишь выражение готовой идеи въ образъ. При такомъ положении дъла весьма трудно ожидать, чтобы искусство живописи могло пойти и въ Россіи по пути свободнаго развитія. Византійцы въ вопросахъ религіознаго обряда вовсе не отличались тою широтою воззрѣнія и тернимости, которую иногда навязывають имъ ученые. Такимъ же точно образомъ они должны были поступать и въ отношении религіознаго искусства. Такъ они действительно и поступали и успёли настолько привить къ русскому сознанію идею о неизмённости иконописныхъ византійскихъ традицій, что сами русскіе стали смотрёть на всё измёненія въ этомъ дёлё, какъ на ересь. Извёстный протесть дьяка Висковатаго по поводу иконописныхъ работъ для московскаго Благов'ещенскаго собора, исполненныхъ псковскими мастерами, протесть Стоглава противъ иконописныхъ вольностей и предписаніе ндти по слёдать лучшихъ древнихъ иконописцевъ, протесты большаго московскаго собора противъ нёкоторыхъ иконографическихъ подробностей служатъ свидётельствами того, какъ глубоко проникнуты были русскіе люди иконописными традиціями Византіи и какъ они оберегали ихъ на дълъ... Возможно ли послъ того, чтобы византійцы на самыхъ первыхъ порахъ христіанства въ Россіи могли допустить свободное творчество въ русскомъ церковномъ искусствъ ? Такимъ образомъ ни подготовка русскихъ художниковъ, на первыхъ порахъ очень слабая, ни основной принципъ византійскаго цер-

- 37 -

Digitized by Google

ковнаго искусства не позволяють намъ говорить о самобытности русскаго церковнаго искусства по крайней мёрё въ первый періодъ его существованія, — говоримъ это главнымъ образомъ объ искусствъ живописи. Постараемся раскрыть это положеніе на основаніи лётописнымъ указаній, народныхъ преданій и главнымъ образомъ на основаніи уцълъвшихъ до насъ памятниковъ византійскаго художества въ Россіи. Во-первыхъ, лътописи ясно и опредѣленно говорять намъ о греческихъ иконописцахъ, работавшихъ въ Россія: греками украшены были первыя кіевскія церкви: Десятинная, Кіево-Софійскій соборъ и Кіево-Печерскій монастырь. Это были первые художники въ Россіи, положившіе здѣсь прочныя начала византійской художественной школы. Именъ этихъ греческихъ художниковъ мы не знаемъ. На съверъ Россіи въ Новгородъ, по сказанію лётописей, художествомъ занимались также греки: новгородская лётопись называеть нѣкоторыхъ изъ нихъ по именамъ; таковы были: грекъ Петровичъ, Исаія и Өеофанъ, первый изъ нихъ въ 1196 году расписывалъ св. иконами церковь новгородскую пресвятой Богородицы на воротахъ; второй въ 1338 году — другую новгородскую церковь входа Господа въ Іерусалимъ; третій, грекъ Өеофанъ, въ 1378 году расписывалъ новгородскую церковь Господа Інсуса Христа на Ильинской улицъ. Новгородский софійскій соборъ расписанъ былъ также греками. Вообще, преданіе о работахъ греческихъ художниковъ въ Новгородъ поддерживалось еще въ XVI и XVII столътіяхъ, какъ это видно изъ словъ московскаго Благовъщенскаго собора священника Сильвестра (1554): "церкви (въ Новгородѣ) ставили великіе князья, а по иконописцевъ посылали по греческихъ, церкви подписывати и св. иконы писати"), и изъ предисловий къ стариннымъ русскимъ подлинникамъ<sup>2</sup>).

Начиная съ XIV столѣтія греческіе художники появляются и въ Москвѣ и работаютъ вдёсь вмёстё съ русскими мастерами. Такъ въ 1343 году греческіе иконописцы митрополита Өеогноста расписывали живописью московскій Успенскій соборъ; въ слівдующемъ затёмъ 1344 году расписана была церковь Спаса на Бору; работа произведена была, правда, русскими мастерами, подъ руководствомъ Гойтана, Семена и Ивана; но эти руководители были учениками грековъ<sup>3</sup>). Въ Москвъ также работалъ и тотъ грекъ Өеофанъ, который прежде былъ въ Новгородѣ: по переѣздѣ въ Москву онъ расписалъ здѣсь три церкви: рождества Богородицы (1395 г.), Архангельскій соборъ (1399 г.) и Благовъщенский соборъ (1405 г.), производя работу вмъстъ съ старцами Прохоромъ и Андреемъ Рублевымъ. Всё эти извёстія, хотя и не очень многочисленныя, имѣють важное значеніе въ характеристикѣ древне-русскаго церковнаго искусства, но не столько сами по себъ, сколько по связи съ другими основаниями, подтверждающими византійскій характеръ этого искусства. Строго говоря, ссылка на національность того или другого художника сама по себѣ доказываетъ очень немногое. Существуетъ не мало указаній на имена русскихъ художниковъ, работавшихъ въ области древнерусскаго искусства; но это доказываеть только то, что эти лица, благодара своимъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Макарій, Археол. опис. церк. древн. въ Новгородѣ Ш, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сахаровъ, Изсл. о русск. иконоп. I, прилож., стран. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ровинскій, Истор. русск. иконопис. 137.

способностямъ и умѣнью, производили работы въ установившемся іеротическомъ стилѣ; то же нужно сказать и объ именахъ греческихъ художниковъ: но они будутъ имътъ свою важность въ виду слёдующихъ основаній. Во-вторыхъ, общераспространенное древне-русское преданіе доселъ сохраняетъ память о греческихъ иконахъ въ Россіи. Это преданіе, безъ сомнѣнія, не есть вымыселъ фантазія, а имѣетъ свои основанія. Какъ въ Италія особенное уваженіе простонародья къ византійскихъ иконамъ свидітельствуеть о широкомъ распространения здёсь нёкогда византийскаго искусства, такъ точно и въ Россіи. Греческія или корсунскія иконы у насъ въ Россіи всегда пользовались особеннымъ уваженіемъ. Преданіе это отмѣчено неоднократно новгородскимъ лётописцемъ. Такъ подъ 1045 годомъ, разсказывая объ образё Спасовё въ новгородскомъ Софійскомъ соборъ, лътописецъ передаетъ слъдующее: "во святъй Софіи премудрости Божін въ великомъ Новѣ-градѣ во время божественной службы стоялъ Димитрій Ласкиревъ (грекъ) и призва софійскихъ священниковъ Прокопіа съ товарищами и воззръвъ на образъ милосердаго Спаса, иже и донынъ стоитъ на правомъ клиросъ на столѣ противо мѣста владычня; и вопросивъ ихъ Димитрій: вѣдомо ли вамъ про ту икону каковъ слухъ? Они же ему отвъщали: слухъ, господинъ, таковъ, что не одна та икона изъ Корсуня привезена греческаго письма. И Димитрій отв'яща: у насъ де въ мудрыхъ людяхъ слухъ идетъ, да и писаніе въ нашей греческой земли есть, что та икона прежде Владимірова крещенія бѣ въ Царѣ-градѣ, а письмо Мануила царя греческаго". Важно для насъ въ этомъ разсказъ то, что, по словамъ софійскихъ священниковъ, въ Новгородѣ существовало преданіе объ иконахъ, принесенныхъ туда изъ Корсуня, въ числѣ таковыхъ былъ и образъ Спасовъ. Далёе: въ повёсти о приходё царя Іоанна IV въ Новгородѣ въ 1570 году повѣствователь разсказываеть, что царь, между прочимъ, "повелѣ взяти... и св. иконы чудотворныя корсунскія, письма греческихъ живописцевъ<sup>1</sup>). Заслуживаеть здёсь вниманія то, что корсунскія иконы считались въ Новгородё чудотворными и взяты были Иваномъ Васильевичемъ Грознымъ, какъ предметы особенно чтимые, а можеть быть и цённые по своимъ художественнымъ достоинствамъ. Преданіе о корсунскихъ иконахъ еще до сихъ поръ уцёлёло въ Россіи, и корсунскихъ иконъ насчитывають у насъ свыше 40. Въ-третьихъ, всё уцёлёвшіе до насъ памятники древнерусскаго искусства носять на себѣ очевидные слёды, обнаруживающіе ихъ византійскій характеръ. Возьмемъ ли кіевскія мозанки и фрески Новгорода, Старой Ладоги, Владиміра кляземскаго, древнія иконы, повсюду видимъ здёсь и византійскую технику, и византійскіе художественные пріемы, и византійскую иконографію, и даже греческія подписи. Если такой именно характеръ проходить во всёхъ открытыхъ доселё памятникахъ древне-русскаго художества, хотя бы выполнение художественныхъ работъ принадлежало иногда и русскимъ мастерамъ, то мы необходимо должны признать, что это художество было преобладающимъ въ древней Россіи. И если присоединить къ этому извъстія о греческихъ художникахъ, работавшихъ въ Россіи, и корсунскихъ иконахъ, то заключеніе о византійскомъ характер' древне-русскаго церковнаго искусства мы должны будемъ признать безспорнымъ. Такимъ характеромъ отличается оно въ періодъ

1) Новгор. льтоп. изд. Археогр. Ком. стр., 399; ср. 341.

Digitized by Google

времени отъ первоначальнаго появленія въ Россіи и до XVI-XVII в. Существенный характеръ этого искусства въ отмѣченный періодъ времени опредѣляется уже изъ его тьсной зависимости отъ искусства византійскаго. Какъ въ церковномъ художествъ Византіи канонизація художественныхъ формъ была итогомъ художественной исторія, такъ и въ Россіи неподвижность и однообразіе составили отличительную черту его. Если въ искусствъ западномъ мы видимъ постепенную смену періодовъ, сопровождающуюся постепеннымъ прогрессомъ въ области иконописной техники, и художественныхъ идеаловъ, примѣнительно къ росту западно-европейской цивилизаціи, то ничего подобнаго не встръчается въ искусствъ древней Россіи. Напротивъ, въ продолжение цълыхъ пятитести столътій мы видимъ здъсь господство одного неизмъннаго начала, исключающаго. прогрессъ въ смыслѣ западномъ. Начало это точно формулировано отцами стоглаваго собора. Сущность его заключается въ томъ, что русскіе мастера всёхъ мёсть и временъ должны писать иконы по образу и по подобію и по существу и по лучшимъ образцамъ древнихъ живописцевъ. Начало это исключаетъ собою возможность историческаго прогресса, такъ какъ оно подчиняетъ живопись одному неизмънному преданію и обрекаетъ живописца на работу копированія лучшихъ образцовъ. Иначе едва ли могло и быть. Прогрессъ въ области изобразительнаго искусства обыкновенно идетъ рука объ руку съ литературою и поэзіею, и если въ послёднихъ такого прогресса не было, то трудно ожидать его и въ живописи. Эта мысль о тёсной связи въ исторіи между литературою и поэзіею съ одной стороны и изобразительными искусствами съ другой --- хорошо развита О. И. Буслаевыиъ. Витстъ съ первыми проблесками освобождения отъ среднев вковаго нев вжества въ лирик в трубадуровъ и миннезингеровъ, въ важныхъ и шутливыхъ разсказахъ труверовъ, въ народныхъ сценическихъ представленіяхъ, разыгрываемыхъ на городскихъ площадяхъ, въ богословскихъ преніяхъ и ересяхъ, наконецъ въ схоластикъ университетскаго преподаванія, явился знаменитый въ исторіи архитектуры готическій стиль. Знаменитая эпоха пизанской скульптуры и Джіоттовой школы есть вмёстё съ тёмъ и эпоха великаго творца божественной комедіи. Какъ самъ Дантъ умбль рисовать, такъ и его другь и вмбстб современный ему живописець Джіотто упражнялся въ сочинение стиховъ... И въ слёдующихъ столётіяхъ на западё искусство, поэзія и наука идуть рука объ руку... Леонардо да Винчи (будучи художникомъ) любилъ механику и написалъ отличный трактать о живописи. Микель Анджело былъ не только скульпторъ, живописецъ и архитекторъ, но вмёстё и писалъ сонеты и усердно занимался классическою археологіею"). Сопоставленія эти показывають, что въ исторіи западнаго искусства прогрессъ художественный шелъ рядомъ съ прогрессомъ поэзіи, литературы и науки; это взаимодъйствіе знаній и спасало художество отъ монотоннаго однообразія и слёдованія по избитой колеё. Между тёмъ въ Россіи до XVI-XVII вв. недоставало этихъ благопріятныхъ условій. "Русская литература даже въ первой половипѣ XVII в., по словамъ того же ученаго, стояла на той же самой ступени, что и въ XII в. Одни и тъ же умственные интересы, погруженные въ безотчетное върованіе, то же отсутствіе средствъ къ развитію, та же безыскусственность въ жизни, та же

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ө. И. Буслаевъ. Общ. пон. о русск. иконоп., стр. 18. Сборн. общ. древне-русск. иск. 1866 г.

письменность, тѣ же прологи... Положительно то же самое нужно сказать и о русскомъ иконописании. Русскіе живописцы временъ Іоанна Грознаго и даже Михаила Өеодоровича не сдёлали ничего для живописи, что могло бы возвысить ее, напр. надъ мозаиками и фресками въ русскихъ церквахъ XI – XII столътій <sup>1</sup>). Итакъ, одно неизмънное начало въ нашей иконописи проходитъ чрезъ весь продолжительный періодъ времени отъ X до XVI в. Строгое подчинение этому началу повело къ тому, что наша старинная живопись сохранила въ неприкосновенной цёлости тё иконографическіе сюжеты и формы, которые выработаны были въ Византіи, и слёдовательно въ ней мы имёемъ данныя для повърки и разъясненія преданій самой Византіи. Косность спасла наше искусство отъ этой тривіальности и распущенности, какими отличалось нікогда церковное искусство на Западъ. Стремленіе къ оригинальности и освобожденію отъ древнихъ традицій составляеть въ русскихъ памятникахъ до XVI в. явленіе рёдкое. Но въ XVI и особенно въ XVII в. стремленіе къ новшествамъ уже составляетъ значительный противовъсъ византизму, принимаетъ массовый характеръ и налагаетъ свою печать на всѣ русскія стѣнописи. Въ виду сказаннаго мы и раздѣлаемъ всю совокупность русскихъ стѣнописей на двѣ группы:

1) Отъ XI до XVI в., 2) XVI—XVII в.

Въ трехъ главныхъ центрахъ началась и получила наибольшую полноту развитія религіозная жизнь нашихъ предковъ: въ Кіевѣ, Новгородѣ и Владиміро-Суздалѣ. Къ этимъ же центрамъ примыкаетъ и древне-русская художественная дѣятельность: здѣсь древнѣйшіе храмы, здѣсь и древнѣйшія стѣнописи.

Кіевъ. Лётописные источники сообщають намъ, что древнёйшіе кіевскіе храмы украшены были мусіею, ствнописью, иконописью, проязведеніями чеканнаго и литейнаго дъла. О св. Владиміръ лътописецъ замъчаетъ, что онъ, задумавъ создать церковь св. Богородицы "пославъ приведе мастеры отъ грекъ и украси ю иконами, еже бъ взялъ въ Корсуни"<sup>\*</sup>). Къ тому же Кіеву относится извѣстіе печерскаго патерика о чудесномъ прибытіи греческихъ живописцевъ для расписанія Кіево-Печерской церкви. Вмъсть съ греками работали въ Кіевъ и ихъ ученики, русскіе, въ ряду которыхъ на первомъ мъстъ стоить имя преподобнаго Алимпія печерскаго. Всѣ важнѣйшіе храмы въ Россіи украшались, въроятно, ствнописями, за исключеніемъ храмовъ деревянныхъ. Это былъ общепринятый византійскій обычай. Но если въ самой Византія въ эпоху построенія древнёйшихъ русскихъ храмовъ (X-XI вв.) преобладающимъ видомъ живописи была мозаика, то въ Россіи ее замѣнила живопись фресковая. Мозаика — роскошь доступная лишь для храмовъ богатыхъ, каковы были храмы княжескіе, соборные и монастырскіе; но даже и въ этихъ храмахъ на ряду съ мозанкою допускалась и фреска. Тѣ и другія сохранились въ Кіево-Софійскомъ соборъ, представляющемъ собою древнъйшій образецъ полной ствиной росписи, отчасти мозаической, отчасти фресковой (XI в.), уже реставрированной и даже видоизмёненной '). Въ лбе алтарной апсиды прежде всего обра-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Лавр. лет. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Древности Росс. Государ. изд. Императ. Русск. Археол. Общ., вып. 1—4: полное издание исбать мозанкъ. и фресокъ; ср. также отдѣльныя изображенія въ изд. Прохорова, Христ. древности 1875—1877 г. Опис. мозанкъ. въ соч. митропол. Евиенія "Опис. Кіево-Соф. соб., стр. 42—45"; въ соч. прот. Сквориова "Опис. Кіево-Соф. соб.,

щаеть на себя внимание колоссальное (около 7 аршинь въ высоту) изображение Богоматери "Нерушимой ствны". Богоматерь изображена стоящею на ромбоидальномъ золотомъ подножія; голова ся окружена нимбомъ и покрыта разволоченнымъ покрываломъ, ниспадающимъ сзади и спереди. Нижняя одежда Богоматери состоитъ изъ лазурнаго хитона, опоясаннаго червленымъ поясомъ, съ бълымъ платкомъ; обувь красная. Руки Богоматери воздёты кверху и имёють голубыя поручи, украшенныя крестами. Это одно изъ самыхъ рудкихъ мозаическихъ изображеній Богоматери. Съ нимъ можетъ стать рядомъ лишь такое же изображение въ Гелатскомъ монастырѣ близъ Кутанса<sup>1</sup>), устроенное, по мъстному преданію, императоромъ Алексбемъ Комниномъ для царя Давида Возобновителя (XI в.). Слёдовательно, какъ кіевская, такъ и гелатская мозаика относатся къ одному и тому же времени, составляють произведение одного и того же греческаго художества и носять явные слёды одного и того же византійскаго стиля; оба изображенія занимають одно и то же мисто вь алтари и имиють близко-сходную иконографическую форму. А форма эта есть результать долголётняго богословско-художественнаго упраженія древне-христіанскихъ и византійскихъ художниковъ: она встрёчается уже часто среди фресковыхъ изображеній римскихъ катакомбъ: это извѣстная и столь часто повторяемая въ первые въка христіанства "orante" фигура женщины въ молитвенномъ положеніи; трудно еще усмотръть во всъхъ этихъ катакомбныхъ фигурахъ изображеніе Богоматери, но важно уже то, что въ тёхъ же катакомбахъ мы встрёчаемъ перенесеніе этой формы на несомнённыя изображенія Богоматери; переносъ этотъ совпадаеть со временемъ перваго обособленія византійской иконографіи въ особую самостоятельную систему. Отсюда береть свое начало цёлый рядь изображеній Богоматери, иногда съ Божественнымъ Младенцемъ, въ алтарныхъ апсидахъ храмовъ: въ церкви Петра Хризогона въ Равениъ, Софіи Константинопольской, въ капеллъ Венанція при ваптистеріи Іоанна Латеранскаго въ Римъ, въ церкви Богоматери (Maria in Porto) въ Равеннѣ, въ Софіи Солунской, св. Марка въ Венеціи, въ константинопольской базиликъ Василія Македонянина (опис. въ цит. словъ патр. Фотія), въ Дафни, въ церкви св. Луки въ Фокидъ и др., въ русскихъ храмахъ: Спаса въ Нередицахъ, Кіево-Кириллова монастыря; въ церкви Спаса въ Полоцкъ, воздвигнутый св. княгинею Евфросиніею; въ георгіевской церкви въ Старой Ладогѣ; въ кавказской церкви въ Аталѣ<sup>3</sup>). Въ храмахъ греческихъ и русскихъ XVI—XVII в. Богоматерь въ алтарной апсидъ встрѣчается постоянно, хотя форма ея изображенія и обстановка уже измѣняются. Не считаемъ возможнымъ говорить здёсь о различіи типовъ Богоматери, хотя бы это различіе и имѣло свою важность даже въ вопросѣ о выборѣ для того или другаго храма одного изъ этихъ типовъ, и констатируемъ лишь обычный фактъ изображения Бого-

- 42 -



ио обновленія его въ 1843—1853 гг. Кіевъ 1854 г." (мозанки и фрески); въ соч. Закревскаго "Описаніе Кіева", т. 2, стр. 790 и слёд. (мозанки и фрески); Фундуклей, Обозр. Кіева въ отнош. въ древностямъ. Кіевъ 1847. Крыжановскій, Кіевскія мозанки, ст. въ Зап. Русск. Археол. Общ. т. VIII, стр. 235 и слёд. — Прот. П. Г. Лебединиевъ, о св. Софін кіевской (Труд. Кіев. Археол. Съёзда I, 53 и слёд.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Богоматерь съ младенцемъ Іисусомъ на рукахъ; ноги ея на подножіи; справа ея — архангелъ Миханлъ, слѣва — архангелъ Гавріилъ, со свитками, въ которыхъ монограмма Іисуса Христа. См. Gagarine, Caucase pittoresque, Explic. des pl. VIII.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Кавказ. старина I, 23.

матери въ апсидъ. Слъдуетъ ли расширить значение разсматриваемаго типа Богоматери "Нерушимой ствны" (безъ І. Х.) и видеть въ немъ монументальное изображение церкви, въ отличіе отъ иконнаго типа Богоматери съ Младенцемъ на лонъ, какъ полагаетъ проф. Кондаковъ<sup>1</sup>), или — изображение невещественнаго дома Софии Премудрости Божіей, какъ догадывается г. Крыжановскій <sup>8</sup>), рёшать не беремся; замётимъ впрочемъ, что одинъ изъ указанныхъ Н. П. Кондаковымъ признаковъ этого типа, именно "монументальныя фигуры при немъ апостоловъ, святителей и пр." въ памятникахъ древности встрёчается одинаково въ связи съ тёмъ и другимъ типомъ. Какъ понимать типъ этотъ въ сюжетъ "Вознесение Господне" — въ смыслъ ли олицетворения церкви, какъ полагають Гримуарь и А. И. Кирпичниковь, объ этомъ скажемъ въ особомъ сочинении. Остановимся въ данномъ случав на одномъ ближайшемъ значения разсматриваемаго изображенія: это есть образъ Богоматери, которому издревле усвоено наименованіе "Нерушимая стѣна". Основаніе для наименованія заключается едва ли въ томъ, что изображеніе это, несмотра на многочисленныя б'ядствія, постигшія этотъ храмъ въ разныя времена, сохранилось цёлымъ и невредимымъ. Вёрнёе думать, что величественное изображеніе на стёнё, видимое въ храмё всёми, при низкомъ иконостасё, вызывало въ памяти довольно распространенное въ памятникахъ письменности сравнение Богоматери съ твердынею. Богоматерь-покровительница Константинополя; она надежнѣе крипостныхъ стинъ его, она, по выраженію церковныхъ писнопиній, "Царствія неру-Шимая ствна" (χαίρε της βασιλείας το απόρθητον τείχος cf. τείχος εί των παρθένων); держава, ствна и утвержденіе, нерушимая ствна и предстательство, ствна необоримая, ствна недвижимая, ствна прибвжища, ствна нерушимая, прибвжище и покровъ; палата, которою сохраняется нерушимо градъ нашъ (Константинополь); всёхъ городовъ и весей непобъдимое хранилище и предградіе. Эти общеизвъстныя уподобленія легко могли послужить поводомъ къ тому, чтобы усвоить изображенной на стана Богоматери наименованіе "Нерушимой ствны". Мозаика эта имветь такимъ образомъ большую важность дли характеристики византійско-русскаго иконографическаго преданія; замёчательна она и со стороны стиля. Не видно здёсь ни излишней манерности, ни сильной наклонности къ аскетическимъ формамъ представленія, ни педантическаго увлеченія мелочами въ ущербъ цёлому, характеризующихъ эпоху упадка византійскаго искусства; напротивъ изящество формы и глубина внутренняго содержанія --- суть ся отличительные признаки.

Ниже Богоматери въ той же алтарной апсидѣ помѣщено мозаическое изображеніе тайной вечери по литургическому переводу. Въ центрѣ алтарной стѣны изображенъ престолъ, покрытый матеріею багрянаго цвѣта съ четырьмя золотыми наугольниками, съ бѣлыми и сѣрыми полосами, съ золотыми украшеніями въ видѣ круговъ и цвѣтовъ, образующихъ собою фигуру четвероконечнаго креста. На престолѣ изображены: крестъ золотой четвероконечный, дискосъ золотой съ частицами евхаристическаго хлѣба, звѣздица, губка, копіе въ видѣ небольшого ножа и родъ метелки. Надъ престоломъ — киворій или шатровая сѣнь, по древне-византійскому обычаю; по сторонамъ престола стоятъ

<sup>1)</sup> Визант, перкви 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Зап. Импер. археол. общ. VIII, 254.

два ангела въ двойныхъ хитонахъ --- свётло-зеленомъ и сёромъ, одинъ съ ораремъ; вьющіеся волосы ихъ украшены тороками; оба ангела держать въ рукахъ золотыя, украшенныя драгоцёнными камнями, рипиды и такимъ образомъ представляютъ собою служащихъ діаконовъ. Далѣе по обѣимъ сторонамъ престола два раза изображенъ Спаситель въ золотомъ хитонѣ и голубомъ иматіи, съ крестообразнымъ, украшеннымъ драгоцѣнными камнями, нимбомъ; оба изображенія Іисуса Христа почти совершенно сходны между собою. Съ лёвой стороны Спаситель держить въ правой рукѣ евхаристическій хлѣбъ; къ нему подходятъ шесть апостоловъ, въ наклонномъ положения, съ обращенными къ Спасителю руками; а передній изъ нихъ ап. Петръ (типъ съ курчавою бородою и волосами) сложиль руки точно такь, какь слагають ихъ русскіе православные христіане для принятія священническаго благословенія. Всё апостолы одёты въ хитоны, иматіи и сандалія, у всёхъ короткіе волосы и золотые нимбы. Находящаяся вверху греческая ΠΑΛΠΗCЬ ΓΛΑCΗΤЬ: "λάβετε φάγετε τουτο έστίν το σωμα μου το ύπερ ύμων χλώμενον είς άφεσιν аµаотиют". Это причащение апостоловъ подъ видомъ хлъба. Съ правой стороны престола изображенъ Спаситель съ чашею въ рукахъ, къ которой приближаются въ такомъ же видѣ, какъ и на предыдущей половинѣ картины, другіе шесть апостоловъ съ апостоломъ Павломъ во главѣ. Надпись вверху; "листе е́ autov лачтес точто е́отіч то αίμα μοῦ τὸ τῆς χαινῆς διαθήχης τὸ ὑπὲρ (ὑμῶν χαὶ π)ολλῶν έ(χχυνόμε)νον εἰς ἄφε ( σιν ἀμαρτιῶν )<sup>4</sup>. Это причащение апостоловъ подъ видомъ вина. Древнъйший образецъ такого изображения найденъ въ миніатюрахъ россанскаго Евангелія VI въка; съ твхъ поръ оно вошло въ обычное употребление и повторяется множество разъ на самыхъ разнообразныхъ памятникахъ древности. Въ византійскихъ и русскихъ мозаикахъ оно встръчается два раза --въ Софін Кіевской и въ мозанкахъ Кіево-Михайловскаго златоверхаго монастыря. То н другое изображение въ общихъ чертахъ совершенно сходны между собою, но въ частностяхъ между ними замѣчается разница, а это доказываетъ, что Михайловская мозанка не была скопирована съ Софійской и, можеть быть, сдёлана другими мастерами. Наиболёе замётная разница ихъ заключается во первыхъ въ томъ, что въ Михайловской мозаикъ нётъ киворія надъ престоломъ, но есть другая подробность, которой нѣтъ въ Софійской: это алтарная преграда съ завъсою предъ престоломъ, въ видъ низкой стънки съ столбиками: важная археологическая подробность для исторіи нашего иконостаса; во вторыхъ, на Михайловской мозаикѣ Спаситель, при раздаяніи хлѣба, держить въ лѣвой рукѣ дискосъ, а въ Софійской этого дискоса нётъ; въ третьихъ, на престолё въ Михайловской мозаикъ изображенъ одинъ только дискосъ, двугихъ утварей нътъ; въ четвертыхъ, въ Михайловской мозанкѣ надпись пріимите ядите... и пійте отъ нея вси..." сдълана по-славянски, тогда какъ въ Софійской по-гречески.

Въ нижней части алтарной апсиды изображенія святителей Василія Великаго, Іоанна Златоуста, Григорія Нисскаго, Григорія Чудотворца, св. Епифанія, Климента римскаго, Григорія Богослова, святителя Николая и по краямъ къ иконостасу свв. діаконы Стефанъ и Лаврентій. Итакъ въ мозаикахъ Кіево-Софійскаго алтаря данъ типичный образецъ алтарной росписи въ изображеніяхъ Богоматери, евхаристія, святителей и діаконовъ.

Средняя часть храма украшена мозанкою и фрескою. Въ центральномъ куполѣ мозанческій Пантократоръ, недавно открытый, въ воронкѣ купола архангелы (сохра-



нился одинъ), ниже апостолы (сохранились Петръ и Павелъ)<sup>1</sup>). Въ парусахъ сводовъ евангелисты (сохранился Маркъ). На царской аркъ медальонное изображение деисуса. На алтарныхъ столпахъ превосходное изображение благовъщения: на съверо-восточномъ столит архангель Гавріиль, на юго-восточномъ Богоматерь. Такое разделеніе этого сюжета ведеть свое начало изъ глубокой византійской древности: его мы встрачаемъ уже въ миніатюрахъ сирійскаго евангелія VI в.<sup>3</sup>), гдѣ Богоматерь представлена по одну сторону портика, а архангелъ по другую. Затёмъ оно проходить совершенно ясно въ обычныхъ изображевіяхъ на древне-русскихъ царскихъ дверяхъ въ иконостасъ, причемъ Богоматерь изображается на одной половинкъ дверей, а архангелъ на другой. Подробности этого изображенія въ кіевской мозанкѣ слѣдующія: архангелъ изображенъ въ моментъ движенія, одѣяніе его составляютъ — сѣрый хитонъ съ поручами и бѣловатый иматій; ноги обуты въ сандаліи, въ волосахъ — тороки; золотой нимбъ; правою рукою благословляеть, въ лѣвой держить жезль; подлѣ головы греческая надпись: ό άρχ. Γαβριήλ. Χέρε πεχαρητομένη ό πζ μετά σοῦ (испорчена). Богоматерь представлена въ голубоватомъ хитонѣ съ золотыми поручами и такого же цвѣта головномъ покровѣ, въ золотомъ нимбъ и красныхъ сапожкахъ; въ лѣвой рукъ ся багряный матеріалъ для пряжи, въ правой — нитка съ веретеномъ; ноги покоятся надъ ромбондальномъ подножіи. Подл'в головы надинсь — справа МР ӨҮ слвва: ίδοῦ ή δούλη χοῦ γένυτο μυ χατά τὸ ἑήμα σου. Этотъ переводъ благовъщенія, восходящій своимъ началомъ по крайней мъръ къ V в. (мозанки Маріи Великой въ Римф) основанъ на древнемъ довольно распространенномъ преданія, по которому Богоматерь въ моментъ благовъщенія изготовляла завъсу для іерусалимскаго храма. Въ памятникахъ византійскихъ и русскихъ онъ былъ переводомъ нанболъе распространеннымъ, равно какъ довольно многочисленны и преданія о подробностяхъ событія благовъщенія въ памятникахъ греческой, славянской и западно-европейской письменности. Въ купольныхъ аркахъ изображены были мученики по десяти въ каждой; изъ нихъ сохранились десять въ южной и пять въ съверной. Остальныя части храма покрыты фресковою живописью.

Фрески Кіево-Софійскаго собора, исполненныя вмёстё съ сооруженіемъ его Яросларомъ Владиміровичемъ<sup>3</sup>), въ настоящее время уже реставрированы. Исторія этой реставраціи, разсказанная неоднократно<sup>4</sup>), убѣждаетъ въ томъ, что сюда внесены многія исправленія и дополненія, произвольныя толкованія сюжетовъ; такъ что въ настоящемъ видѣ памятникъ этотъ уже утратилъ значительную долю своей археологической цѣнности. Но если въ самомъ памятникѣ реставрація сгладила многіе слѣды древности и внесла въ роспись не мало новаго и произвольнаго, даже прямо невѣрнаго, то для насъ всетаки остается возможность ознакомленія съ археологическою стороною памятника отчасти по изданію его рисунковъ, исполненныхъ Ө. Г. Солнцевымъ, отчасти по описанію, сдѣланному очевидцемъ реставраціи прот. Скворцовымъ. Послѣдній, описывая эту роспись, выходитъ изъ предположенія, что она должна выражать собою идею Ипостасной

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изданы проф. Праховымъ въ Труд. Моск. Арх. Общ. 1887, Ш; тамъ же первосвященникъ Ааронъ съ сѣв. столпа царской арки.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Biscioni, Biblioth. Med. Lauv. catal. cf. проф. Усовъ, Сир. Ев. (въ Труд. Моск. Арх. Общ. т. XI, вып. 2, табл. V), Garrucci, tav. 130.

<sup>8)</sup> Ц. С. прот. П. Г. Лебединцева.

<sup>4)</sup> Напр. прот. Скворцовымъ, Закревскимъ, Срезневскимъ, Прохоровымъ и др.

Премудрости Божіей. Какъ мозаическая евхаристія служить выраженіемъ мысли "объ уготовании трапезы" Премудростію, такъ на стёнахъ храма представлены другія дёла Премудрости; сюда относятся не только евангельскія событія, какъ славнъйшія діла Софіи, но и явленіе Аврааму трехъ странниковъ, отдёльныя лица, какъ рабы и служители Премудрости, Успеніе Богоматери, какъ прославленіе дома Премудрости Божіей, когда Пресв. Дъва, одушевленный храмъ Бога Слова, призвана была украшать собою храмъ вѣчной славы<sup>1</sup>). Взглядъ слишкомъ широкій, и исходная точка зрѣнія автора не върна. Авторъ идетъ по пути соображений теоретическихъ и полагаетъ, что идея посвященія храма Софія Премудрости Божіей должна была абсолютно господствовать во всёхъ изображеніяхъ. Нельзя отрицать того, что посвященіе храма имёло и имёеть вліяніе на подборъ изображеній для стённой росписи; но чёмъ объяснить то, что многія изъ изображеній Кіево-Софійскаго собора повторяются не только въ храмахъ "Софіи", но и вообще въ храмахъ въ честь Спасителя, Богоматери и святыхъ? Если повтореніе ихъ въ первыхъ двухъ можетъ быть еще, хотя съ большими натяжками, сведено къ Софіи въ виду недостаточно опредѣленнаго истолкованія идеи Софіи въ памятникахъ письменности, то повтореніе въ храмахъ, напр. въ честь Георгія, будетъ имъть уже вное значение. Пусть опредъление "София — премудрость" относится къ Сыну Божію, а дѣло Сына Божія обнимаетъ собою весь міръ, всю церковь; но нельзя опускать изъ вниманія того, что это опредёленіе частное, и къ нему, какъ таковому, невозможно сводить всю область богословствованія и въ частности весь кругь христіанской иконографіи. Фресковыя изображенія здёсь расположены въ слёдующемъ порядкъ. На съверной сторонъ вверху подъ сводами Іисусъ Христосъ предъ первосвященникомъ, раздирающимъ свои одежды, и ап. Петръ возлѣ костра, ниже --- сошествіе Спасителя въ адъ (Іисусъ Христосъ со свиткомъ, но безъ креста; Давидъ и Соломонъ направо отъ зрителя) и явленіе Спасителя тремъ свв. женамъ по воскресеніи (дъйствіе среди двухъ скалъ, видны пальмы, свв. жены у ногъ Іисуса Христа). На южной сторонь: вверху распатіе Інсуса Христа среди двухь разбойниковь (предстоящіе: Іоаннъ Богословъ и 4 свв. жены; воины, одинъ съ копьемъ, другой съ губкою, третій съ длиннымъ мечомъ и щитомъ. Логинъ сотникъ; сцена оживленная); ниже увъреніе Оомы (юный Оома простираеть руку къ прободенному ребру Спасителя) и посольство апостоловъ на проповъдь (Спаситель возлагаетъ руки на стоящихъ возлъ Него апостоловъ). Здъсь же съ западной стороны надъ аркою сошестве Св. Духа на апостоловъ (апостолы расположены полукругомъ, евангелисты съ книгами, остальные со свитками, вверху стилизованное небо; нътъ ни Св. Духа, ни огненныхъ языковъ, ни фигуры космоса). На верхнихъ галлереяхъ также евангельскія событія: чудо въ Канъ галилейской, тайная вечеря, столъ въ видъ сигмы; схема обычная византійская), Іисусъ Христосъ въ домѣ Симона (?), явленіе Аврааму трехъ ангеловъ, жертвоприпошеніе Авраама и три отрока въ вавилонской печи. Остальныя многоличныя изображенія въ средней части храма сдёланы вновь. Единоличныя изображенія весьма многочисленны (до 108 поясныхъ и до 220 во весь рость) и представляютъ святыхъ разнаго званія, преимущественно мучениковъ<sup>3</sup>). Въ общихъ чертахъ планъ росписи таковъ: въ алтарѣ предметы,

- 46 -

- 1) Ц. С. стр. 39-46.
- <sup>9</sup>) Детальный разборь ихъ и сравнение съ другими памятниками, особенно минологиями, представляеть разко

относящіеся къ евхаристіи, въ куполѣ представители небесной церкви, на стѣнахъ и сводахъ — событія Новаго Завѣта, особенно относящіеся къ голгоеской жертвѣ, установленію евхаристіи и воскресенію; также отдѣльные святые, отчасти уцѣлѣвшіе отъ древней росписи, отчасти сдѣланные вновь.

Кромѣ главной алтарной апсиды, въ Кіево-Софійскомъ соборѣ находятся на лицо еще четыре: въ съверной, ближайшей къ главной апсидъ, представлены событія изъ исторіи ап. Петра<sup>1</sup>); въ южной — событія изъ жизни Богоматери: зачатіе (встръча и лобзаніе Іоакима и Анны у городскихъ вороть), рождество Богородицы (сюжетъ скомпанованъ по образцу рождества Христова: св. Анна лежитъ въ постели, возлѣ нея три женскія фигуры съ сосудами въ рукахъ, внизу двѣ бабки омываютъ Богоматерь въ купели), введеніе во храмъ (въ сопровожденіи дъвъ) и питаніе Богоматери ангеломъ (Богоматерь сидить на верхней ступенькъ галлереи), далъе неясный сюжеть: Богоматерь стоитъ возлё портика съ вътвію въ рукъ, предъ нею группа людей, среди которыхъ одно лицо въ епископскомъ омофорѣ и одна женщина; за Богоматерью внутри портика сватитель. Одинъ изъ признаковъ этого изображенія — вътвь въ рукъ Богоматери, повидимому, указываеть на обручение Богоматери Іосифу (вътвь – расцвътший жезль); но святительскіе омофоры не допускають такого изъясненія; пусть въ памятникахъ византійскихъ анахронизмы встрёчаются, напр. крестъ на столё въ изображении срётенія, но омофоръ съ крестами въ числѣ одеждъ ветхозавѣтныхъ липъ даже и первосвященниковъ, явленіе странное: мы ни разу не встрёчали подобныхъ аномалій и затрудняемся допустить, чтобы хорошій художнихъ Кіево-Софійскаго собора могь позволить себѣ такую вольность. Болъе въроатно предположение, что здъсь художникъ имълъ въ виду представить предвозвѣщеніе апостоламъ объ успенія Богоматери, при чемъ Богоматерь показала собраннымъ апостоламъ вътвь, принесенную Ей ангеломъ, какъ знакъ приближенія Ея кончины. Въ такомъ случав спископы въ омофорахъ могуть означать апостоловъ, въ частности епископъ, стоящій въ портикъ, будетъ означать перваго епископа іерусалимской церкви Іакова. Допуская такое толкованіе, мы тёмъ не менѣе сомнѣваемся въ правильности рисунка, изданнаго С.-Петербургскимъ археологическимъ обществомъ. Савдують: обручение Богоматери (первосвященникъ бесвдуеть съ Богоматерью, въ сторонѣ Іосифъ съ посохомъ и народъ), благовѣщевіе въ двухъ иконописныхъ переводахъ у источника (Богоматерь черпаеть воду изъ бассейна и обращаеть взоръ къ поясному ангелу, представленному въ стилизованномъ небъ; скалистый ландшафтъ) и съ рукодёльемъ (Богоматерь съ веретеномъ въ рукѣ стоитъ возлѣ палатъ, передъ нею въ смиренно-наклоненномъ положеніи благовъствующій архангель), свиданіе Богоматери съ прав. Елизаветою (въ палатахъ обнимаются, изъ-за портьеры выглядываетъ служанка). Всъ

Digitized by Google

сторонній интересь. Здёсь находится между прочимь мученикь Мама, памяти котораго посвящень быль въ Константинополё монастырь въ предмёстьи, гдё останавливались русскіе гости, пріёзжавшіе въ Константинополь. Замётник, что нёкоторыя изображенія святыхъ Кіево-Соф. собора находятся также въ малоневеёстной доселё Давидъ-Гареджійской минеё XII вёка.

<sup>1)</sup> Здёсь между прочимъ находится изображеніе ап. Петра, крестящиго въ сосудё женщину, въ сторонѣ воспріемники съ покрывалами и народъ. Сюжеть этотъ нъ изданіи СПБ. археолог. общества названъ крещеніемъ Пресв. Богородицы, что мало вѣроятно: во-первыхъ, крещеніе Богоматери совсѣмъ не извѣстно въ памятникахъ византійскаго и русскаго искусства; во-вторыхъ, Богоматерь не могла быть представлена обнаженною. Названное толкованіе, вѣроятно, основано на извѣстномъ преданіи, что Богоматерь крещена ап. Петромъ. Вѣрнѣе видѣть здѣсь крещеніе одного изъ членовъ семьи Корнилія.

эти изображенія представляють единство, всё относятся къ жизни Богоматери и повторяють темы, подробно развитыя въ протоевангеліи Іакова, а позднёе въ гомиліяхъ Іакова о дёвствё Богоматери. Но между миніатюрами гомилій и указанными сейчасъ изображеніями — большая разница какъ въ композиціяхъ, такъ отчасти и въ выборё сюжетовъ. Очевидно, что темы, ставшія весьма употребительными въ то время въ Византіи, варіяровались въ художественной обработкё. — Въ крайнихъ алтарныхъ апсидахъ устроены придёлы георгіевскій и архангело-михайловскій. Роспись ихъ имёетъ характеръ спеціальный; въ первомъ — событія мученической кончины св. Георгія, во второмъ — явленія ангеловъ ветховавётнымъ лицамъ: напр. Іакову, Іисусу Навину, Валааму и Захарія. Въ основё этой росписи лежитъ мысль преданія, что во всёхъ этихъ случаяхъ Божественнымъ вёстникомъ былъ именно архистратигъ Михаилъ.

Въ западной части Кіево-Софійскаго собора, на лъстницахъ, ведущихъ на хоры, уцѣлѣли живописи свѣтскаго характера: левъ, разтерзывающій какое-то животное, охота на тигра и кабана, ипподромъ съ дрессированными конями и всадниками, музыкапты съ трубами, литаврами и цитрами, акробаты, грифоны, охота на льва, бълку, медвъдя и оленя, битва рыцаря съ чудовищемъ, царскій дворецъ и т. п. Наклонность къ символическимъ толкованіямъ давала иногда поводъ видъть здъсь поучительные намеки на русское скоморошество и пласку, на занатія русскихъ людей охотою. Таково мнініе П. В. Павлова<sup>1</sup>), не имѣющее серьезныхъ основаній. Сементовскій видитъ здѣсь намеки на подвиги чудо-богатырей Владиміра, его сыновей и его ловчей дружины и аллегорическія изображенія<sup>2</sup>). Прохоровъ догадывался, что циклы эти имѣють византійское происхожденіе и указывають на византійскія забавы. Въ недавнее время Н. П. Кондаковъ изъяснилъ эти фрески въ смыслъ игръ византійскаго цирка и зрълищъ ипподрома<sup>3</sup>). Во всякомъ случав фрески эти не имвють внутренней связи съ храмовою росписью; онѣ помѣщены въ качествѣ орнамента не въ самомъ храмѣ, по на лѣстницахъ; былъ ли здѣсь ходъ во дворецъ, какъ предполагалъ Прохоровъ, или только на хоры, — все равно. Подобнаго рода орнаментика допускалась и въ византійскихъ дворцахъ и храмахъ; у насъ въ Россіи также расписывались стёны и своды лёстницъ; въ храмахъ московскаго періода эта роспись входовъ имбеть уже религіозно поучительный характеръ за немногими исключеніями (роспись на лістниці колокольни при ц. Димитрія Солунскаго въ Новгородѣ).

Остатки стѣнной росписи недавно открыты также въ Кіевскомъ Кирилловомъ монастыръ. Большая часть ихъ относится къ XII вѣку; нѣкоторыя къ XVII в. <sup>4</sup>). Въ алтарной апсидѣ Богоматерь, какъ нерушимая стѣна, евхаристія или μετάδοσις, какъ въ кіевскихъ мозаикахъ съ незначительною разницею въ положеніи Спасителя и ангеловъ съ рипидами, и два ряда святителей — во весь ростъ и погрудные въ медальонахъ. На столпахъ царской арки было представлено благовѣщеніе по тому же переводу и съ такимъ же размѣщеніемъ фигуръ, какъ въ мозаикахъ Кіево-Софійскаго собора,

- 48 -

<sup>1)</sup> Труды Ш-го археол. съйзда, т. I, стр. 283 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кіевъ, изд. 1881 г., стр. 95, 96.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Записки Импер. русск. археологическ. общества т. III, 3-4 нов. сер., стр. 287 и слёд.

<sup>4)</sup> Онис. въ статъѣ проф. Прахова "Кіевскіе пам. виз.-русск. искусства". Труды москов. археол. общ. № 1, 3, стр. 1 и слѣд.

ниже — срътеніе и два аностола, Петръ и Павелъ<sup>1</sup>). На стънахъ храма были праздники, изъ которыхъ уцѣлѣли отъ XVII в. изображенія рождества Христова и успеніе Богоматери: въ послѣднемъ при каждомъ апостолѣ, летящемъ на погребеніе Богоматери, находится ангелъ-руководитель, — подробность, повторяющаяся часто въ памятникахъ XVII в. Въ западной части храма страшный судъ въ древней византійско-русской схемѣ<sup>\*</sup>). По мѣстамъ открыты отдѣльныя изображенія святыхъ. Придѣлъ св. Кирилла Акександрійскаго (съ южной стороны) имѣетъ спеціальную роспись, относящуюся къ дѣательности знаменитаго александрійскаго іерарха: Богоматерь благословляетъ свв. Кирилла и Асанасія, св. Кириллъ исцѣлаетъ бѣсноватыхъ, св. Кириллъ пишетъ заповѣдь Божію, учитъ церковъ, проповѣдуетъ правую вѣру, учитъ на соборѣ (ефесскомъ), проклинаетъ еретиковъ; погребеніе св. Кирилла. Всѣ вообще фрески кирилловской церкви повреждены, но ихъ остатки прямо укызываютъ на источники византійскіе; какихъ-либо самобытныхъ русскихъ особенностей, предполагаемыхъ нѣкоторыми спеціалистами, мы здѣсь не цаходимъ.

Таковы представители храмовой росписи въ Кіевѣ. Неблагопріятныя условія исторической жизни не позволили здѣсь развить византійскія начала и на основѣ ихъ создать самобытную русскую церковную живопись. Попытки украшенія кіевскихъ храмовъ<sup>в</sup>) въ XVII в. привели лишь къ копированію съ асонскихъ образцовъ; но и такія попытки были здѣсь очень рѣдки. Болѣе значительное число стѣнныхъ росписей уцѣлѣло въ храмахъ новгородскихъ.

## Глава IV.

## Стѣнописи новгородскія.

Основныя начала византійскаго искусства и иконографіи проходять также и въ росписяхъ храмовъ новгородскихъ. Преобладающимъ видомъ росписи въ Новгородъ была роспись фресковая. Что касается мозаическаго производства, то оно имѣло здъсь слишкомъ ограниченное приложеніе; по крайней мѣрѣ здъсь до сихъ поръ не извѣстно ни одного болѣе или менѣе значительнаго памятника древней мозаики, за исключеніемъ единственнаго остатка мозаическихъ украшеній въ алтарномъ полукружіи новгородскаго Софійскаго собора. Не легко допустить, чтобы ни въ памятникахъ вещественныхъ, ни въ памятникахъ древней письменности не сохранилось указаній на мозаику, если бы она была здѣсь взвѣстна по крайней мѣрѣ настолько, насколько въ Кіевѣ; между тѣмъ какъ фресковыя росписи и письменныя извѣстія о нихъ сохранились въ значительномъ количествѣ. Объяснить это возможно трудностію и дороговизною производства мозаики<sup>4</sup>). Наличныя данныя не позволяють намъ согласиться съ тѣмъ мнѣніемъ, будто древне-

- <sup>9</sup>) См. ниже о фрескахъ новгородскихъ и владимірскихъ.
- <sup>3</sup>) Ствнописи въ ц. Спаса на Берестове.

7

<sup>1)</sup> Всѣ эти изображенія сильно повреждены.

<sup>4)</sup> Ср. Е. Е. Голубинский, Истор. русск. ц. т. I, ч. 2, стр. 196.

русские мастера въ короткое время такъ хорошо ознакомились съ мозаическимъ дёломъ, что даже превзошли самихъ грековъ. Мибніе это основано, впрочемъ, на памятникахъ — не съверныхъ, а кіевскихъ; тъмъ не менте и въ этомъ объемъ оно страдаетъ преувеличениемъ. "Сравните, говоритъ проф. Праховъ, фрески и мозанки киево-софийскія, греческія XI в. съ михайловскими мозанками и кирилловскими фресками, русскими XII въка. Вы невольно остановитесь на той особенности, что въ живописи XII в. стиль прежде условный и нъсколько деревянный уступаеть мъсто большей естественности, большей свободѣ. Взгляните на двѣ мозаики: евхаристію софійскаго алтаря и евхаристію михайловскаго алтаря и для прим'вра сравните апостоловъ, подходящихъ справа къ І. Христу съ чашей. Вы неминуемо отдадите предпочтение михайловскому изображенію: сколько естественности въ движеніи и въ выраженіи благоговѣнія въ первой наклоненной фигуръ, сколько благородной граціи во второй. Насколько фигуры выросли и стали стройны. Стиль колеблется, такъ какъ въ принесенныя Византіей формы русская фантазія, овладёвъ ими, начинаетъ вносить живыя наблюденія: то-есть, на нашихъ глазахъ начинается тотъ органическій, творческій процессъ, который помогъ, напр. итальянцамъ, воспользовавшись всёмъ, что могла дать имъ Византія, повести дёло искусства — исканіе красоты внёшней и внутренней жизни челов'яка — далёе и далёе до феноменальнаго совершенства въ созданіяхъ XIV стол. Въкъ XI былъ для насъ въкомъ ученія, вёкъ XII началомъ самостоятельной художественной діятельности; да, самостоятельной, такъ какъ русскій ученикъ византійскаго учителя уже началъ наблюдать двиствительность и вносить свои наблюденія въ искусство "1). Отзывъ чрезвычайно лестный для русской культуры и искусства. XII в.; но едва ли справедливый: онъ основанъ на сравнени мозаикъ кіево-софійскихъ съ михайловскими, изъ которыхъ первыя признаются дёломъ византійскихъ художниковъ, а вторые — русскихъ; однако на чемъ покоится предположение о михайловскихъ мозанкахъ, какъ произведения русскомъ? На славянской надписи "пріимите, ядите" и т. д. Но извёстно, что нёкоторыя изъ византійскихъ мозаикъ Италіи и Сициліи имъютъ латинскія надписи, тъмъ не менъе сами мозанки имѣютъ несомнѣнно византійское происхожденіе; на русскихъ иконахъ даже XVI и XVII вв. встръчаются греческія надписи, но иконы эти писались русскими иконописцами; на греческихъ иконахъ встръчаются надписи турецкія, на византійскихъ эмаляхъ грузинскія. Возможно предположить, что и въ мозаикахъ михайловскихъ славянская надпись сдёлана грекомъ, тёмъ болёе, что 1) славянскій шрифть — греческій; 2) въ надписи этой допущены ошибки, болёе свойственныя греку, чёмъ, русскому; 3) нъкоторыя буквы, — какъ замътилъ г. Крыжановскій сохраняють здъсь прямо греческую форму"). Затёмъ, если славанская надпись служить признакомъ русской работы, то на какую работу — греческую или русскую указывають греческія надписи **Β**5 ΜΟβΑΝΚΑΧΈ ΤΟΓΟ ΒΕ ΜΗΧΑЙЛΟΒCΚΑΓΟ ΑΛΓΑΡΗ: ό άγιος Αημήτριος, ό άγιος Στεφάνος? Βωходя изъ предположения довольно шаткаго, А.В. Праховъ опускаетъ изъ виду то, что указанныя имъ преимущества русскаго памятника предполагають не только наблюдательность и изученіе природы, но и долговременныя упражненія; гдё же слёды этихъ

- 50 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цят. ст. стр. 24-25.

<sup>2)</sup> Z, H (HTA), N.

упражненій? Почему эта русская школа мозанки проявила себя только въ единственномъ памятникѣ, почему не обнаружила себя такъ или иначе, если не въ Кіевѣ, то, напр. въ Новгородѣ или Владиміро-Суздалѣ? Спросъ вызываетъ производительныя силы и ведетъ къ прогрессу. Но если нѣтъ достаточныхъ основаній предполагать большой спросъ, то представляется болѣе вѣроятнымъ думать, что русскія мозанки исполнялись византійцами изъ византійскаго матеріала, хотя бы и при помощи русскихъ учениковъ. Нѣтъ нужды говорить о томъ, что въ Михайловскихъ мозанкахъ какъ композиціи, такъ и типы и техника имѣютъ характеръ византійскій. Но если такъ шло дѣло въ Кіевѣ, то тѣмъ болѣе въ отдаленномъ Новгородѣ трудно ожидать широкаго развитія мозаическяго производства; фреска была удобнѣе здѣсь во всѣхъ отношеніяхъ: ею украшены были важнѣйшіе новгородскіе храмы, начиная съ Софійскаго собора.

Нікоторыя свідінія о росписи новгородскаго Софійскаго собора сообщаеть новгор. лётопись. "Въ лёто 6553 (1045) заложи великій князь Владиміръ Ярославичъ... въ великомъ Новъградъ церковь каменную св. Софіи, при второмъ епископъ Лукъ и дълали ю семь лёть и устроиша вельми прекрасну и велику... и устроивь церковь, приведоша иконныхъ писцовъ изъ Царя-града и начаша подписывати во главъ и написаша образъ Господа Бога и Спаса нашего Інс. Христа съ благословящею рукою. Во утрій день видѣ епископъ Лука образъ написанъ неблагословящею рукою; иконописцы же писаша по три утра, и на четвертое утро гласъ бысть отъ образа Господня иконнымъ писцомъ глаголющъ: писари, писари, о писари! не пишите Мя благословящею рукою, (напишите Мя сжатою рукою); Азъ бо въ сей руцѣ Моей сей великій Новградъ держу; а когда сія рука Моя распространится, тогда будеть граду сему скончаніе. Мъра тому Спасову образу: отъ вѣнца до пояса полъ 4 сажени, а около вѣнца 43 пади, носу длина полъ 4 пяди, рука сжатая длань 6 пядей, устамъ полторы пяди, очи полъ 2 пяди, а простертая длань 8 пядей; подпись Інсусъ Христосъ по 14 пядей; архангели и херувимы надъ окны написаны стояще по 16 пядей, а пророцы написаны промежъ оконъ стоящия по 18 пядей мёрныхъ, а внутри главы кругомъ, где окна, 12 саженъ, а отъ Спасова образа ото лбу до мосту церковнаго 15 саженъ мърныхъ. А писали Спасова образа годишное время и болё <sup>1</sup>)". Извёстіе это характеризчеть обычные пріемы нашихъ лътописцевъ, когда идетъ ръчь о памятникахъ искусства: лътописецъ отмъчаетъ въ памятныкѣ то, что особенно поражаетъ паблюдателя или грандіозностію размѣровъ, или блескомъ драгоцённыхъ матеріаловъ, или какимъ-либо чудесными событіями, сопровождавшими ихъ сооружение. Все это имбетъ свою важность, но для насъ въ данномъ случав горавдо важнве мимоходомъ брошенныя замвчанія о цареградскихъ художни кахъ и о размъщенія изображеній въ куполь: изъ этихъ намековъ становится яснымъ, что въ куполѣ изображенъ былъ Пантократоръ, ниже надъ окнами купола архангелы, въ барабанѣ — пророки. О другихъ подробностяхъ первоназальнаго настъннаго письма въ Софійскомъ соборѣ ничего не извѣстно. И если народное преданіе признаетъ существующія въ настоящее время ствнописи собора, въ томъ числь и образъ Спасовъ, первоначальными, то ему нельзя придавать безусловной въры. Даже живописи верхнихъ

7\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лётопись новгород. церкв. изд. Археограф. Коми. стр. 181—182. Ср. И: И. Срезневский, Свёд. и замёч. о малоизв. и неизв. пам. вып. XXXI, стр. 98. Д. И. Прозоровский, Новгородъ и Псковъ, стр. 144.

частей собора не восходять ранёе XVII в. здёсь находятся уже изображенія новгородскихь святителей XV—XVI в. и даже новгородскаго митрополита Авфонія († 1653 г.), помёщенное въ куполё ниже пророковь<sup>1</sup>). Необходимо, впрочемь, признать, что первоначальныя изображенія купола, отмёченныя лётописцемь, при передёлкахь не уничтожались, но лишь исправлялись.

Блестящій образець фресковой росписи представляеть цер. Спаса вз Нередицахз близз Новгорода. Памятникъ этотъ, несмотря на свое высокое значеніе и художественно исполненные г. Мартыновымъ снимки, находящіеся теперь въ московскомъ Историческомъ музеѣ, доселѣ еще не обслѣдованъ.

Персковь Спаса Преображенія построена въ 1198 г. Въ новгородской лётописи подъ 6706 г. записано: "князь великій Ярославь сынъ Владимерь, внукъ Мстиславль, заложи церковь камену во имя святаго Спаса Преображенія, въ Нов'вгород'в въ Нередицахъ. И начаша мастеры делати Іюня въ 8 день, на память св. Өсодора, а скончаша мъсяца Сентябра"<sup>\*</sup>). Въ такой короткій срокъ времени, впрочемъ необычайный для того времени<sup>8</sup>), перковь могла быть построена только вчериѣ; росписаніе ея произведено было въ слъдующемъ году: "въ лъто 6707, — продолжаетъ лътописецъ, написаша церковь святаго Спаса въ Нередицахъ" 1). Это единственное извъстіе въ лътописяхъ о настённомъ письмё Нередицкой церкви; дальнёйшая исторія стёнописи остается неизвистною. Подъ 1543 годомъ упоминается въ литописи о Преображенской церкви, но о стѣнописяхъ ни слова: "въ лѣто 7051 бысть пожаръ въ Нередицахъ, въ монастырѣ у св. Спаса: да у Спаса святаго у каменной церкви верхъ сгорѣлъ до плечъ, да трапеза сгорѣла съ церковію Троица Святая, и иконы изъ нея вынесли<sup>а 5</sup>). Пожаръ этотъ, какъ видно, не распространялся на всю церковь Спаса, но только повредилъ верхнія части ся до плечъ и потому фрески остались цёлыми. Настоящій видъ ихъ, равно какъ и палеографическіе признаки ихъ подписей не позволяють признать ихъ произведеніемъ и даже реставраціею XVI въка. Тъмъ не менъе то, признанное въ настоящее время, положеніе, что онъ уцёлёли безъ возобновленій въ томъ видъ, какой имъли до 1200 года, нельзя считать вполнъ доказаннымъ. Положеніе это основывается прежде всего на свидётельствё лётописи, а затёмъ подкрёпляется и иными соображеніями: сюда относятся надписи, нацарапанныя на томъ же грунтв, на которомъ находятся фрески, и указывающія на ХШ-е стольтіе. На столбь, между діаконикомъ и алтаремъ (южная сторона столба), нацарапано: "въ лъто 6787 (1279) мъсяца овтября 7 преставися рабъ Божій Кириллъ на память св. Сергія, а 9 день жена его преставися Оксинія. Господи, помози рабу Твоему Кириллу и Оксиніи". Подобная же надпись, сдёланная тёмъ же прифтомъ, находится на югозападномъ столбё церкви: "въ лъто 6762 (1254) мъсяца Генваря 29 преставися рабъ Божій Козьма Ивановичъ". Если послёдняя надпись можеть означать мёсто погребенія мірянина подлё югозапад-



<sup>1)</sup> Макарій, Археолог. опис. новгород. церкв. І, 57.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Новгор. летоп. изд. Археогр. ком. стр. 13, ср. 197.

<sup>3)</sup> Ср. Каменная церковь Преображенія въ старой Русь построена въ 70 дней; тамъ же стр. 198; церковь Трехъ Отроковъ въ Новгородъ построена въ четыре дня; церкви деревянныя строились иногда въ одинъ день (обмденныя); ср. Е. Е. Гомубинскій, Исторія русск. ц., І ч. 2, стр. 80.
4) Новгор. лѣтоп., стр. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tamb ze, crp. 73.

наго столба церкви, то первая не можеть имъть такого значения; допустить, чтобы женщина могла быть погребена въ алтаръ или діаконикъ мужскаго монастыря слишкомъ трудно... Надпись, въроятно, сдълана для памяти къмъ-либо изъ почитателей умершихъ лицъ, можетъ быть лицомъ духовнымъ, мъстнымъ монахомъ, и могла служить напоминаніемъ о времени кончины этихъ лицъ, нужнымъ для поминовенія на литургіи. Но какъ эта, такъ и другая надпись относятся уже къ XIII въку, даже ко 2-ой его половинѣ. Слѣдовательно онѣ не ручаются за то, что въ продолженіе слишкомъ 50 лётъ, протекшихъ отъ времени первоначальнаго написанія фресокъ, не было произведено здёсь реставрацій: фрески по тёмъ или другимъ причинамъ могли потребовать исправления, и указанныя надписи могли быть нацарапаны не на первоначальномъ грунтъ, но исправленномъ. Допустимъ даже, что это грунтъ первоначальный, тэмъ не менъе все-таки этимъ не исключается возможность исправленія фресокъ, состоявшаго, напр. просто въ освъжени красокъ, исправлении испорченныхъ мъстъ безъ поновленія цёлаго грунта; исправленіе этого рода могло имёть мёсто даже спустя долгое время послѣ 1279 г. (дата второй надписи). Наконецъ, не нужно опускать изъ вниманія и того, что нацарапанныя на внутреннихъ ствнахъ Нередицкой церкви многочисленныя надписи не были доселѣ никѣмъ провѣрены критически ни со стороны внутренняго содержанія, ни со стороны палеографической, что составляеть одну изъ неотложныхъ частныхъ задачъ русской археологіи, а потому мы и не можемъ усвоить ниъ рѣшающаго значенія въ вопросѣ о цѣлости первоначальныхъ Нередицкихъ фресокъ. Осторожность не излишняя въ виду соображеній, о которыхъ рёчь ниже. Другимъ признакомъ цёлости первоначальныхъ фресокъ служитъ, повидимому, изображение русскаго князя съ надписью на свиткъ. Надпись издана и обслъдована И. И. Срезневскимъ въ извъстіяхъ И. Р. Археол. Общества<sup>1</sup>); тексть ея слёдующій:... "Въ о боголюбивый княже вторый Всеволодъ злыя обличая добрыя любя правыя кормя и вся церковныя чины и монастырскія лики милостивны имая, но милостивче кто твоя добродітели можеть исчести, но даждь Богь цесарстве небесное съ всёми святыми, угодшими ти въ безконечныя вѣки, аминь"<sup>2</sup>). Ученый издатель надписи съ полною достовѣрностію полагаеть, что этотъ князь есть не кто иной, какъ Ярославъ Владиміровичъ, который построилъ Нередицкую церковь: видъть въ этомъ изображенія лицо какого-нибудь другаго князя, не имъвшаго особенно близкаго отношенія къ Нередицкому монастырю, нътъ основаній. Князь держить въ рукахъ модель построенной имъ церкви: это обычная иконографическая форма для изображенія ктиторовъ въ храмахъ византійскихъ<sup>3</sup>), и даже грузинскихъ. Находящуюся при этомъ изображении надпись И. И. Срезневский относитъ ко времени до 1200 года, — слѣдовательно, къ тому же времени, повидимому, нужно отнести и изображение князя. Не возражая противъ ученыхъ соображений автора, основанныхъ на признакахъ письма, мы въ то же время не можемъ считать вопросъ этотъ окончательно решеннымъ. Составитель надписи выражаетъ пожелание Ярославу царства небеснаго въ безконечные въки. Но такое пожелание возможно было только послъ кончины Ярослава; при жизни же было естественно пожелать ему здравія и долгоденствія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изв. И. Р. А. О. 1863 г. т. IV, стр. 201-205.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ореографія не соблюдена.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. еп. Еккиезій въ п. св. Витація въ Равенић; Өеодоръ Метохинъ въ Кахріе-Джани и др.

Такъ это и дѣлали русскіе писцы. Согласимся, что въ припискѣ на извѣстномъ Мстиславовомъ Евангелін Алекса Лазаревъ выражаетъ пожеланіе царства небеснаго живому князю Мстиславу Владиміровичу, но форма этого пожеланія иная: Алекса желаеть "наслъдія царства небеснаго и долгольтняго княжества"; здъсь же буквально одно "царствіе небесное со всёми святыми". Рёчь идеть оть составителя надшиси и относится кълицу, уже умершему; слёдовательно, надъ этою надписью работала неизвёстная рука не въ 1199 году, когда Ярославъ былъ живъ, но спустя нѣкоторое время. Время кончины Ярослава въ лётописяхъ не отмёчено. Въ лётописи по архивскому списку, изданному археографическою коммиссіею, подъ 1214 годомъ, замѣчено, что Ярославъ засёлъ въ Торжкё; издатели признаютъ въ этомъ Ярославё строителя Нередицкой церкви<sup>1</sup>). Онъ живъ былъ даже въ 1233 г., какъ видно изъ словъ: "Борисова чадь взяла Изборскъ изгономъ съ княземъ Ярославомъ Владиміровичемъ и съ нѣмци<sup>2</sup>)". Если върно, что Ярославъ скончался послъ 1233 года, то ясно, что разсматриваемую надпись нельзя относить къ концу XII въка. Въ 1199 году Ярославъ былъ еще живъ и въ томъ же году выведенъ Всеволодомъ изъ Новгорода<sup>8</sup>). Отнести надпись къ концу ХП в. возможно только въ томъ случав, если будетъ доказано, что Ярославъ въ томъ же 1199 г., то-есть, когда расписывалась Нередицкая церковь, скончался. Болъе въроятнымъ представляется первое предположение — особенно въ виду слѣдующихъ соображеній. Покойный Прохоровъ, усмотръвъ на головъ Ярослава подобіе татарской фески, усумнился относительно времени происхожденія этого изображенія и ръшился отмыть верхній слой фрески, — предположеніе о феск'я оказалось ошибочнымъ, но промывка привела къ важному открытію: въ изображеніи оказались слёды поновленій; подъ верхнимъ изображеніемъ князя открылось другое первоначальное изображеніе. Если поновлено изображение князя, то, весьма въроятно, въ то же время передълана и надпись, въ которой реставраторъ могъ усмотртть следы анахронизмовъ: произойти это могло вскорѣ послѣ кончины Ярослава, когда преданіе объ его добродѣтеляхъ было еще свѣжо въ народной памяти. Но если потребовалась реставрація для изображенія князя, то возможно предположить ее и для остальныхъ ствнописей храма; не легко понять, почему предпринита была реставрація одной фигуры; если фигура эта обветшала, то должны были къ тому времени обветшать и другія. Какъ произведена была реставрація? Полагаемъ, что весьма осторожно: это подтверждается съ одной стороны сравненіемъ изображенія Ярослава первоначальнаго съ подновленнымъ, съ другой — тѣмъ, что не смотря на тщательные поиски и наблюденія, слёдовъ реставраціи въ священныхъ изображеніяхъ мы не нашли. В'вроятно, фрески обновлены были по старымъ чертамъ. Время обновленія опредбляется отчасти признаками палеографическими, которые указывають на XII-XIII вѣкъ, отчасти художественными и иконографическими. Ученый издатель надписи не видить съ палеографической точки зрёнія препятствій отнести

<sup>3</sup>) Лѣтопись, стр. 13.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. указатель стр. 28. С. М. Соловьевь, упоминая о томъ, что Ярославь быль въ Торжкв, относить это пребывание ко времени до вторичнаго призыва Ярослава въ Новгородъ въ 1197—8 годахъ. История России т. 2, стр. 361—362. Съ другой стороны связанныя въ лътописи съ известиемъ о пребывани Ярослава въ Торжкв собития (страшный голодъ и задержание новгородцевъ) тотъ же историкъ соединяетъ съ именемъ Ярослава Всеволодовича, но не Владимировича; ibid. 373—374.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Погодинъ, Изсявд., закъч. и лекцін по русск. исторія, т. VI, № 188.





Digitized by Google

·• : • стномъ Мстисла-эбеснаго живому Harris Harris 1995年4年,19月1日,19月1日,19月1日。 1997年 Алекса желаеть a di sant буквально одно 8.198.59 надинся и отнотала неизвѣстная onsteriore Paris es en Appender (Sterring) вкоторое время. по архивскому A PARTIE PLAN AND AND A , замъчено, что المراجعة الفلاد والالافار معهولا فالوريون val 🖕 🥵 🖓 al строятеля Нересловъ: "Борисова ь и съ нёмци<sup>2</sup>)<sup>«</sup>. разсматриваемую ь быль еще живь надпись къ концу славь въ томъ же ся. Болве ввродующихъ сообрава на завение и татарской фески, рѣшился отмыть 10 промывка приній; подъ верхэніе. Если цоно-Злана и надпись, зойти это могло 41.13. 44. A было еще свъжо twenis kess, TO tert in a second легко понять, поa caller тпіала, то должны а финура LINE CONTRACT реставрація? Пооны сравненіемъ — тѣмъ, что не священныхъ взотарымъ чертамъ. и, которые ука-

a anna a Crha

. . :

и, которые укаческима. Ученый чятствій отнести

Торжић, относить это Исторія Россія т. 2, ава въ Торжић событія юслава Всеволодовича,



**\***-



фото типия Шерера Наятильца и И. сказ

Digitized by Google

.

.

.

Digitized by Google





Фолотички Шереуз Накт. тылын Хуны Москыз



-

.

1 . • . : \* • . ••• . . 1. . . . • • • • • • 1 to a t ۲. ۲. ı. . + . · · · · : . . and the second second second second . ۰. n de la companya de Norma de la companya d  $(0, 1, 1, 2, 3) = (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2/3} (1 + 1)^{2$  $(x_{1,1},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{1,2},x_{$ and the gradient of the second · · · · · · The second states of the second second Call (Call of Call of Cal and the second second second second and the second second second second NY ATAONA DIA MANAGARANA AMIN'NY ARAand the second of the second particular the second or possible to a subset of the subset  ${\bf c}$  of  $(45.854)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1.52)_{1,1} = (1$  $\label{eq:static_state} \left\{ \mathbf{y}_{i}^{(1)}, \mathbf{y}_{i}^{(2)}, \mathbf{y}^{(2)}, \mathbf{y}^{(2)}, \mathbf{y}^{(2)$ Constraints of the second straints and the ALC DE LA CARACTER DE  $p_{\rm eff} = S_{\rm eff} \left[ 1 + \frac{1}{2} S_{\rm eff} \left[ \frac{1}{2} + \frac{1}{2} + \frac{1}{2} S_{\rm eff} \left[ \frac{1}{2} + \frac{1}{2} + \frac{1}{2} S_{\rm eff} \left[ \frac{1}{2} + \frac{1}{2} + \frac{1}{2} + \frac{1}{2} S_{\rm eff} \left[ \frac{1}{2} + \frac$ Company and a strange with the end

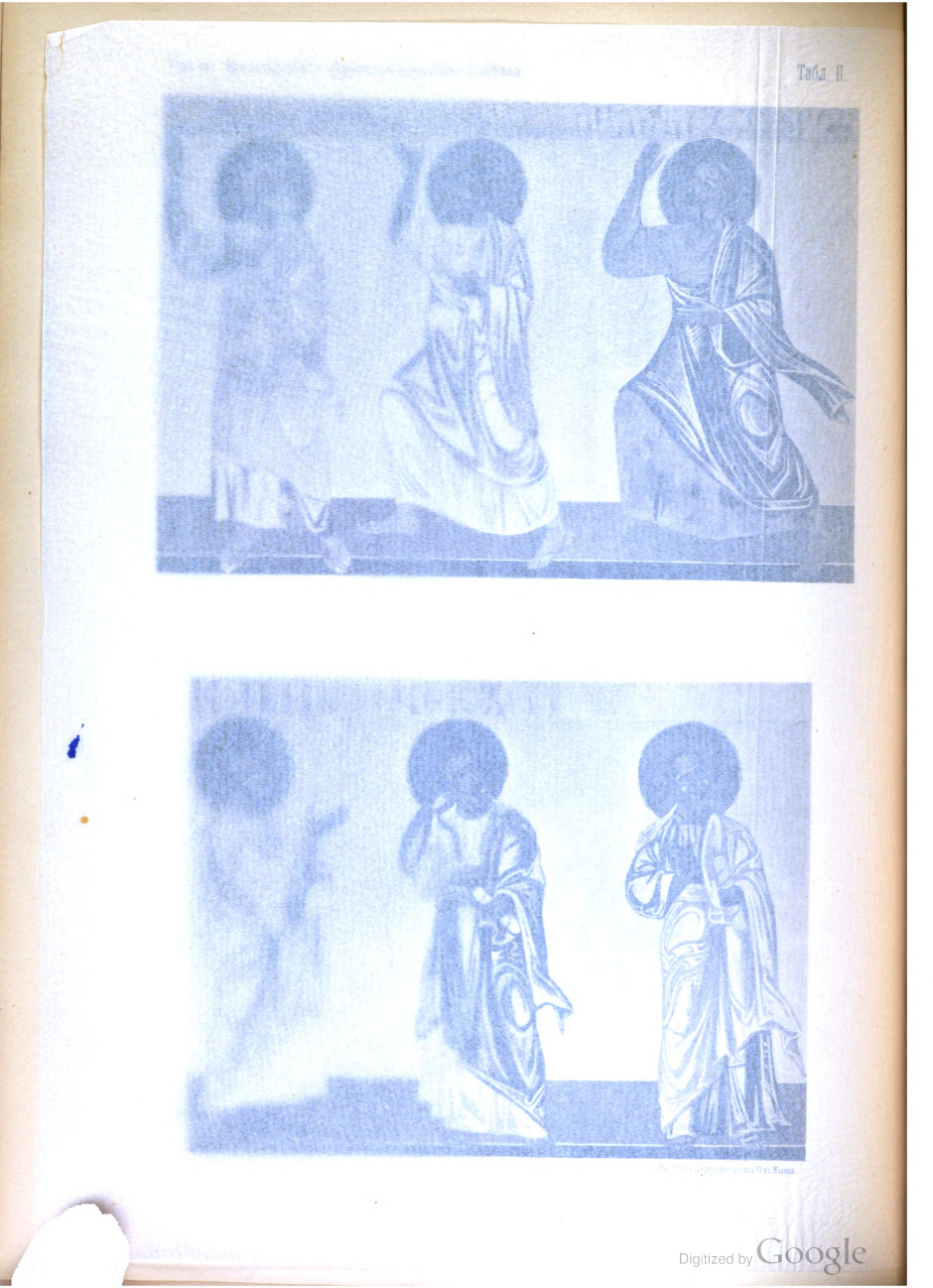
Statistics of the second statistic of the second state of

.

.

Digitized by Google

1



надшись къ XII вѣку; хотя замѣчаетъ, что "рисунокъ нѣкоторыхъ буквъ этой надписи не совсёмъ тотъ, что въ книгахъ того времени"; во всякомъ случай какъ надпись при язображенія Ярослава, такъ и всё другія не позже XIII в. При изображеніяхъ святыхъ въ свиткахъ встрёчаются греческія надписи; удержаны греческія вертикальныя надписи буюс. Стиль и подробности костюмовъ, за исключениемъ русскаго костюма Ярослава, стоять ближе къ греческимъ памятникамъ, чёмъ въ фрескахъ владимірскихъ соборовъ Дмитріескаго и Успенскаго, и приближаются къ остаткамъ древнъйшихъ фресокъ Кіево-Кирилловскаго монастыря. Въ виду сказаннаго мы склонны видъть въ Нередицкихъ фрескахъ памятникъ XII в., возобновленный очень осторожно въ XIII в. Въ цёломъ Нередицкія фрески представляють чрезвычайно отрадное явленіе въ ряду другихъ памятниковъ фресковой живописи. По обилію иконографическихъ сюжетовъ и типовъ, удовлетворительной сохранности и отсутствію новъйшихъ исправленій онъ превосходять всѣ извѣстные доселѣ памятники фресковой росписи въ Византіи и Россіи до XV в. Грунтъ весьма крѣпкій съ примъсью пеньки, сообщающей ему особенную вазкость<sup>1</sup>). Стиль византійскій, сюжеть и типы, за исключеніемъ кн. Ярослава, византійскіе; подписи вертикальныя, отчасти греческія, напр. Ιω. προδρόμος; краски довольно блёдныя; въ средней части храма онё болёе ярки и плотны, чёмъ въ алтарё; фигуры правильныя византійскія, величественныя; выраженіе лиць серьезное даже строгое; сильныхъ анатомическихъ погрѣшностей не замѣтно; но аскетическая тенденція обнаруживается повсюду: въ морщинахъ между бровями, около носа и особенно на лбу; въ алтарѣ фигуры крупнѣе и короче (6 головъ — около 38 вершковъ), чѣмъ въ средней части храма (8 головъ); всъ святители въ фелоняхъ, съ короткими волосами. Медаліонныя изображенія въ аркахъ напоминаютъ соотвётствующія изображенія въ мозаикахъ Кіево-Софійскаго собора. Поврежденія коснулись отчасти фресокъ алтаря, гдъ повреждены изображения апостоловъ въ тайной вечери; особенно же верхнихъ частей — сводовъ, купола и стенъ. Это могло проивойти прежде всего во времи пожара, бывшаго вдъсь 12 мая 1543 года.

Обращансь затёмъ къ размёщенію сюжетовъ въ Спасо-Нередицкой церкви, нужно замётить, что оно весьма типично. Въ куполё, согласно древнёйшему византійскому обычаю, изображенъ Іисусъ Христосъ въ разноцвётномъ кругё (небесныя сферы), поддерживаемомъ ангелами; нёсколько ниже изображены апостолы<sup>9</sup>) въ оживленныхъ позахъ: взоры ихъ обращены вверхъ къ Спасителю; иные въ движеніи, воздёваютъ руки; жесты эти и позы находятъ свое объясненіе въ фрагментахъ надписи вокругъ купола: "вси языцы восплещите руками..."<sup>3</sup>) Нётъ никакого сомнёнія въ томъ, что живописецъ, изображая эту картину, держалъ въ памяти конкретный фактъ Вознесенія Спасителя на небо: за это ручается какъ характеръ иконографической композиціи, такъ и продолженіе псалма, изъ котораго заимствована надпись: "взыде Богъ въ воскликновеніи, Господё во гласё трубнё"); текстъ этотъ и въ экзегетической литературѣ и въ памят-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) То же самое и въ остаткахъ фресокъ Благовъщенской церкви на Городищъ близъ Новгорода.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Табл. II.

<sup>8)</sup> IIc. XLVI, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cr. 6.

никахъ византійской и русской иконографіи прилагался именно къ событію Вознесенія Господня. Ниже апостоловъ — пророки, а въ парусахъ сводовъ еван.елисты; съ восточной и западной сторонъ на ребрахъ арокъ два изображенія Нерукотвореннаго образа. Слёдовательно, въ убранствъ купола мы имъемъ изображеніе небесной церкви, подъ формами, почти неизмънно повторяющимися въ продолженіе небесной церкви, подъ формами, почти неизмънно повторяющимися въ продолженіе небесной столькихъ стольтій. Въ зенитъ алтарнаго свода изображенъ Іисусъ Христосъ *въ ондъ стариа* съ съдою бородою и волосами; изображеніе это погрудное, въ медаліонъ; Спаситель съ благословляющею десницею и свиткомъ въ шуйцъ; глава Его украшена крестообразнымъ нимбомъ, въ которомъ написаны извъстныя буквы осо»; по сторонамъ изображенія — надпись:

> І́с Х́с ветъ д́йь хы мъ н н.

Надинсь и атрибуты изображенія не оставляють никакого сомнѣнія въ томъ, что вдѣсь изображенъ именно Іисусъ Христосъ. Сёдина въ волосахъ и бородѣ не можеть быть признана случайною порчею первоначальнаго колорита, напр., сыростію грунта, потому что сосёднія изображенія, стоящія въ одинаковыхъ условіяхъ, сохранили колорить въ своихъ темныхъ волосахъ. Съдина эта означаетъ то, что здъсь Інсусъ Христосъ представленъ какъ ветхій деньми, что прямо отмізчено и въ надписи. Надпись даеть прямо видъть, что выраженіе "ветхій деньми" живописецъ прилагаль именно ко 2-му лицу Пресв. Троицы: это имъетъ свою важность при оцънкъ извъстнаго опредъленія собора 1667 г. объ изображеніяхъ Бога Отца. Здёсь мы имтемъ рёдкую иконографическую форму, характеризующую отношеніе нашего искусства къ изображенію Бога Отца и къ толкованію тамиственныхъ мёсть Св. Писанія. Извёстное прор. Даніила "престоли поставишася и ветхій денми съде"<sup>1</sup>) истолковано здъсь въ примъненіи къ Сыну Божію, какъ истолковано оно и отцами московскаго собора<sup>8</sup>) 166<sup>6</sup>/7 г. Возлѣ изображенія "ветхаго деньми" представлены два архангела Михаилъ и Гавріилъ съ жезлами въ десницахъ и съ шарами, въ которыхъ начертанъ крестъ съ обычными надписями Іс. Хс. ніка; далбе по направленію ко лбу алтарной апсиды изображенъ украшенный перлами престолъ<sup>8</sup>), на которомъ находится Евангеліе; на Евангеліи — Св. Духъ; за престоломъ шестиконечный крестъ съ терновымъ вѣнкомъ, трость и копіе; надпись: "престоль Господень Іс. Хс." — изображеніе довольно извёстное въ памятникахъ византійскихъ<sup>4</sup>); по сторонамъ трона херувимъ и серафимъ въ одинаковыхъ формахъ съ ромбоидальными рипидами и надписями: "свять, свять, Господь". Во лбѣ апсиды — Богоматерь<sup>5</sup>) въ пурпуровой мантіи и голубой туникъ, съ бълымъ платочкомъ за поясомъ. Въ нъдрахъ Ея медаліонное изображеніе Божественнаго Младенца съ благословляющею десницею, со свиткомъ въ шуйцѣ; руки Богоматери воздѣты, какъ въ кіево-софійскомъ изображении Нерушимой ствны. Богоматерь стоить на подножия, украшенномъ перлами;

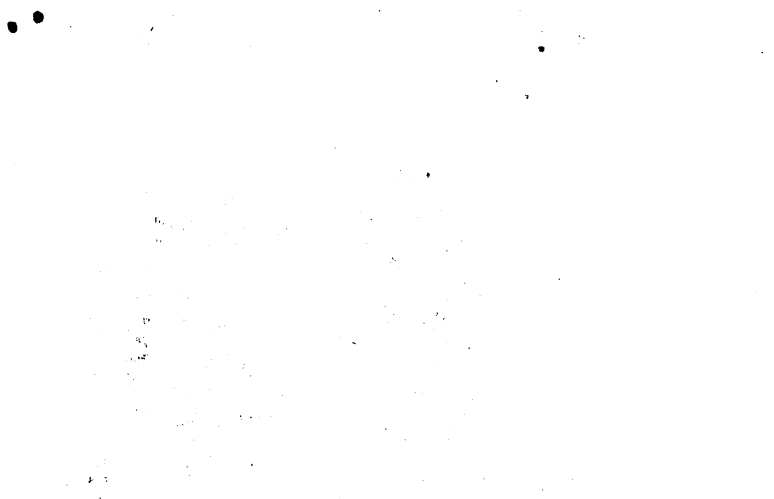
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дан. VII, 9; ср. 13, 22.

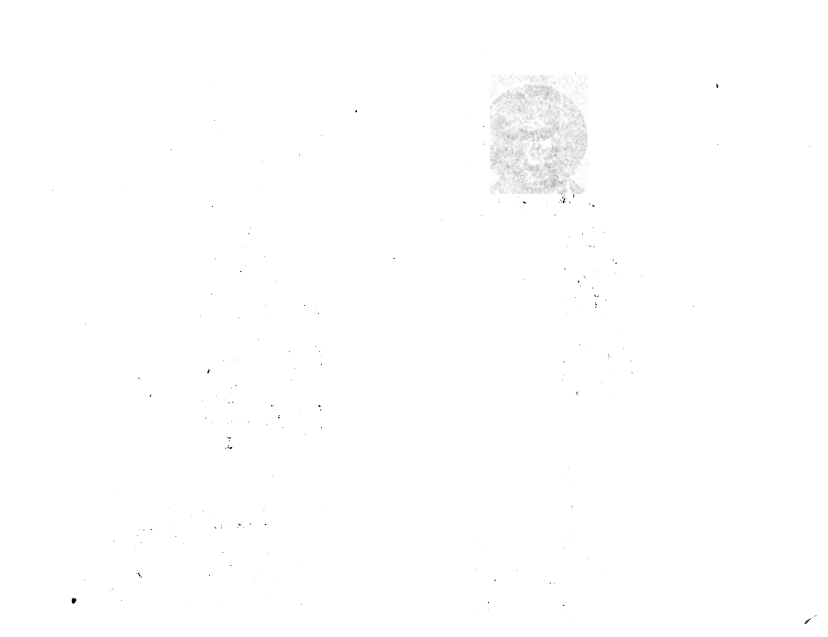
<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Γ*1*. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Табл. I.

<sup>4)</sup> Ср. Собр. визант. и руссв. орнам. кн. Гр. Гр. Газарина, табл. XIV и XXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Табл. I.





## • • •

المراجع من ا المراجع من ا المراجع من المراجع م المراجع من المراجع م المراجع من المراجع المراجع من المراجع من

# 

• . • • · · · · •• and a second s , **स**्तु । an an an taon taon 1975. An anns an taon 1976 • . . · · · · · · . 5 A. A. · · · · · · . . • · · . · , · ÷ . • .

(x,y) = (x,y) + (x,y

<sup>-</sup>

Табл. Ш.



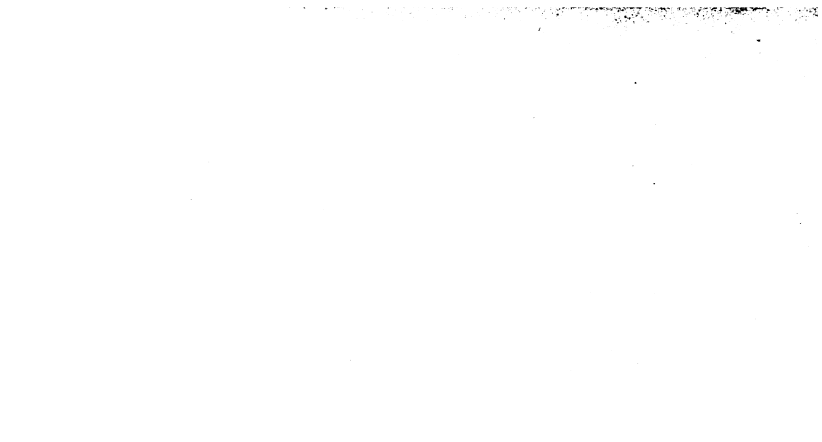




Рототилия Шерера Боло такая Кева Москва



.



Digitized by Google

Труды Ярославскаго Археологическаго Съѣзда.

IT A

•

Фототнийя Шерерь НабгольцьнК? въ Москов.





•

.

• • -' • . . 2.14 · · · . · · · · · •• ·. A state of the sta •  $\{\phi_{ij}, \phi_{ij}, \phi_{$  $(x_1, \dots, x_n) \in \{x_1, \dots, x_n\}$ . and a second . · ; .

ty and a a company of the second seco .

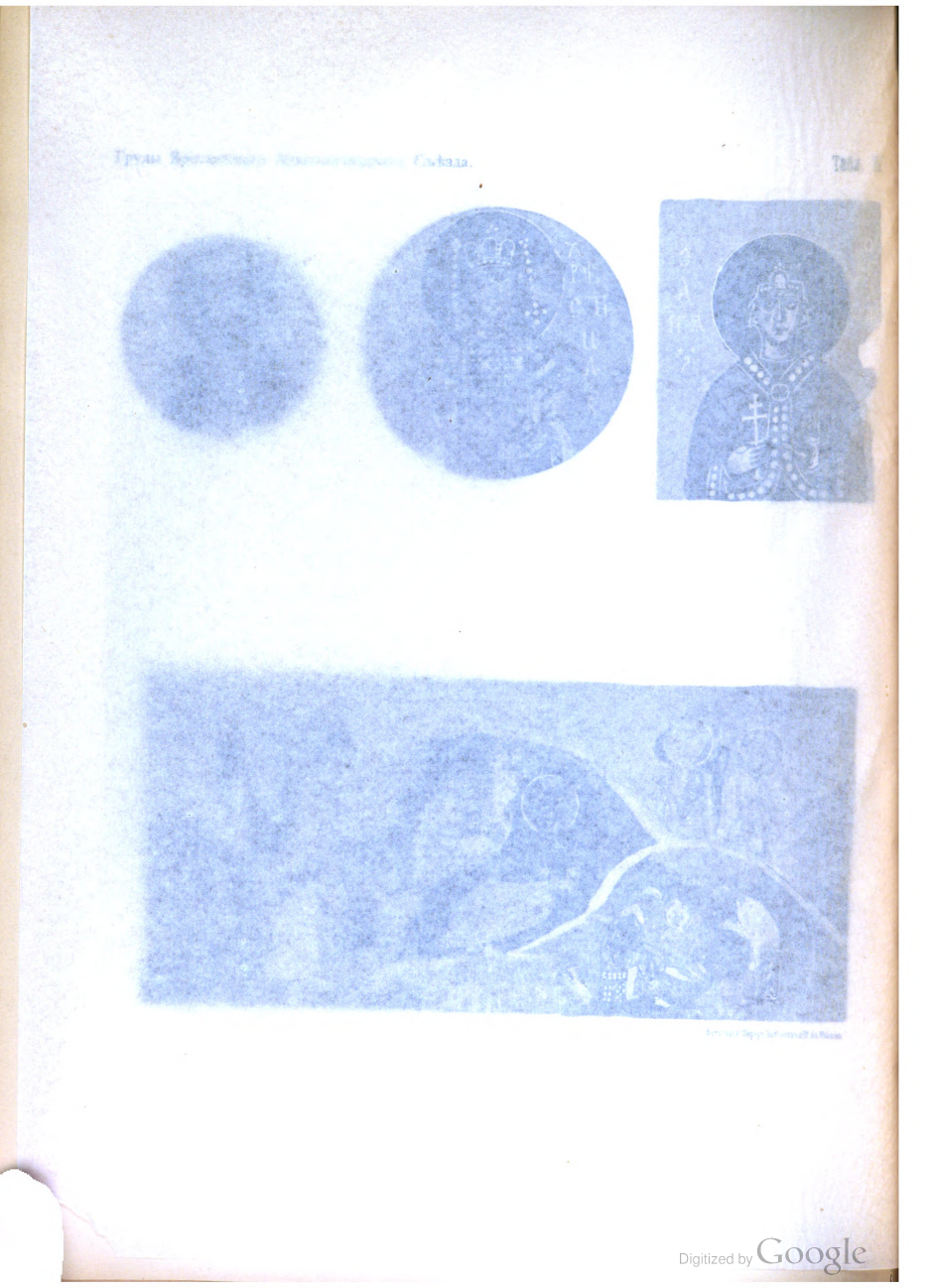
.

.

. .

<sup>.</sup> 

<sup>.</sup> 



перлами украшены также Ея обувь, поручи и нимбъ Спасителя. Старческій типъ Богоматери и недостатокъ отчетливости въ исполнении обличаютъ посредственнаго иконописца, копировальщика; но несомизнио, что цзлый типь этого изображения близко стоить къ той византійской школь, которая создала кіевскую Нерушимую ствну. Ниже Богоматери въ алтарной апсидъ — раздаяние Інсусомъ Христомъ св. хлъба и чаши апостоламъ; еще ниже два ряда святителей, въ числё которыхъ можно разобрать по линіи С. В. Ю. Дометіана, Амфилохія, Власія, Ипатія, Лазаря, воскрешеннаго Спасителемъ и бывшаго, по преданію, епископомъ кипрскимъ, Іакова, Өе..., Григорія и Игнатія; всъ они въ кресчатыхъ фелоняхъ съ Евангеліями въ рукахъ. На столпахъ возлъ царскихъ врать св. діаконы Лаврентій (СВ) и Авивъ (ЮВ)<sup>1</sup>), съ кадилами и сіонами въ рукахъ; на главахъ ясно видна тонсура. Въ полукружия жертвенника (съ съверной стороны алтаря) Богоматерь, а на стёнахъ апостолы и св. мужи: Діонисій, Іаковъ Алфеевъ, Мина и др.; въ діаконикѣ однѣ св. жены<sup>в</sup>): муч. Христина въ роскошной діадимѣ съ драгоцёнными привёсками (посцаотпроса), въ царскихъ одеждахъ, съ крестомъ въ правой рукѣ и простертою лѣвою дланью; св. Екатерина въ подобныхъ же одеждахъ, Агаоія, Зиновія, Устинія и др., а въ полукружіи діаконика самъ Спаситель (?). Это распредбленіе изображеній жертвенника и діаконика имбеть свое основаніе въ томъ, что первый никогда не былъ доступенъ для женщинъ: онъ есть мъсто священнослужащихъ; наоборотъ въ діаконикъ допускались и діакониссы.

Въ средней части храма важнёйшія мёста заняты изображеніями двунадесятыхъ праздниковъ. На съверной стънъ въ нижнемъ ряду между алтарными и средними столбами Введеніе Богоматери во храмъ<sup>3</sup>): первосвященникъ простираетъ руки къ идущей къ нему Богоматери, за которою слёдують Іоакимъ и Анна и группа дёвъ съ вёнками на головахъ. На заднемъ планѣ портикъ јерусалимскаго храма: здѣсь сидитъ Богоматерь, а ангелъ приносить Ей пищу; въ томъ же ряду ближе къ иконостасу Срътение ): Іосифъ держитъ въ рукахъ клътку съ птицами; впереди него Богоматерь держитъ Іисуса Христа, далёе престолъ съ киворіемъ и Симеонъ Богопріимецъ, простирающій къ Спасителю руки, задраппированныя въ плащъ, за Симеономъ праведная Анна. Всё лица въ нимбахъ; нимбъ Іисуса Христа по обычаю крестообразный. Выше, въ слёдующемъ ряду, по сторонамъ окна два пророка, надъ окномъ апостолы и, наконецъ, въ верхнемъ ряду по сторонамъ верхняго малаго окна распятіе: кресть восьмиконечный; ноги Спасителя поставлены на поперечной косой балкъ, тъло въ изогнутомъ положении; титла не видно; также не видно ни адамовой главы, ни Голговы; вверху два ангела; внизу съ одной стороны двъ свв. жены, съ другой Іоаннъ Богословъ и воинъ; ближе къ иконостасу снятіе со креста: изображеніе стерто; можно различить только изображенія Інсуса Христа и Богоматери. Надъ этими изображеніями на съверномъ склонъ церковнаго свода воскрешеніе Лазаря: Лазарь въ видѣ спеленутой муміи стоить возлѣ пещеры; Інсусъ Христосъ простираетъ къ нему руку; ближе къ иконостасу Воскресеніе

Digitized by Google

8

<sup>1)</sup> Табл. III.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Табл. IV.

<sup>8)</sup> Табл. V.

<sup>4)</sup> На той же табл.

Христово: Інсусъ Христосъ, повидимому, на вратахъ адовыхъ, по сторонамъ Его двъ фигуры мужская и женская, означающія Адама и Еву; вверху подл'в главы Інсуса Христа ангель. На восточномъ фасъ съверозападнаго столпа Рождество Богородицы<sup>1</sup>): св. Анна на постели въ полулежачемъ положении, направо двѣ женщины съ сосудами, внизу двѣ женщины омывають Богоматерь въ купели; налёво въ особомъ помёщеніи за драпировкою стоить служанка. На южной ствив: внизу крещеніе Спасителя въ Іорданв<sup>\*</sup>): Інсусъ Христосъ стоитъ въ водъ съ благословляющею десницею, у ногъ Его восьмиконечный кресть съ надписью Ic. Xc.<sup>3</sup>) Іоаннъ Предтеча возлагаетъ десницу на главу Інсуса Христа. На заднемъ планѣ — горы; сверху изъ-за горъ (слѣва) выставляются два ангела съ покрывалами въ рукахъ; съ правой стороны Спасителя еще два ангела съ такими же покрывалами; внизу съ лъвой стороны группа людей сидящихъ: одинъ только что снялъ верхнее платье (кисть его правой руки еще въ рукавѣ), другой съ сумкою чрезъ плечо снимаеть сапоги, третій бросился въ воду и плыветь къ Інсусу Христу; изображенія Св. Духа нёть. Гористый ландшафть оживлень скудною растительностію. Надъ этимъ изображеніемъ вверху пророки и апостолы, надъ которыми еще изображение одного изъ праздниковъ (замазано). На той же южной ствив находится и вышеупомянутое изображение русскаго князя Ярослава Владимировича 4): князь представленъ въ видъ пожилаго человъка съ длинною съдоватою бородою; на плечахъ его накинуть безрукавный княжескій узорчатый костюмь сь застежкою на правомь плечі; на голов' его шапка съ м'ховымъ околышемъ, на ногахъ сапоги. Въ правой рук' онъ держить модель построеннаго имъ небольшого храма, имъющаго видъ прямоугольника съ одною алтарною апсидою и византійскимъ куполомъ. Онъ подносить этоть храмъ Спасителю, Который сидить на тронв и благословляеть подносящаго. Мы уже замвтили, что иконописецъ повторилъ въ этомъ изображении довольно распространенную въ византійской иконографіи схему; но для изображенія русскаго князя въ русскомъ костюмъ, съ церковію, у него не могло быть готоваго византійскаго образца; намъ не извъстны подобные образцы и въ памятникахъ русской иконографіи ранъе XII в. Изображеніе княжескаго семейства въ изборникъ Святослава имъетъ иной характеръ. Поэтому въ описанномъ изображения мы видимъ одну изъ древнъйшихъ попытокъ приспообсленія добытыхъ знаній къ представленію русскихъ національныхъ сюжетовъ. Попытка, правда, очень слабая, тёмъ не менёе въ ней замётна наблюдательность и умёнье въ передачь характерныхъ особенностей костюма. Продолжение цикла праздниковъ находится на хорахъ. Здёсь на западной стёнё представлено Рождество Христово<sup>5</sup>): Богоматерь въ полулежачемъ положении; возлъ Нея Інсусъ Христосъ въ ясляхъ, въ которыя смотрять воль и осель; вверху звёзда; налёво три волхва, различныхь возрастовь, въ коронкахъ и одеждахъ, украшенныхъ драгоцёнными камнями; позади волхвовъ Іосифъ сидить, повернувь голову къ Богоматери; направо двё служанки омывають Інсуса Христа въ купели; надъ пещерою вверху четыре ангела по два съ той и другой стороны, внизу —



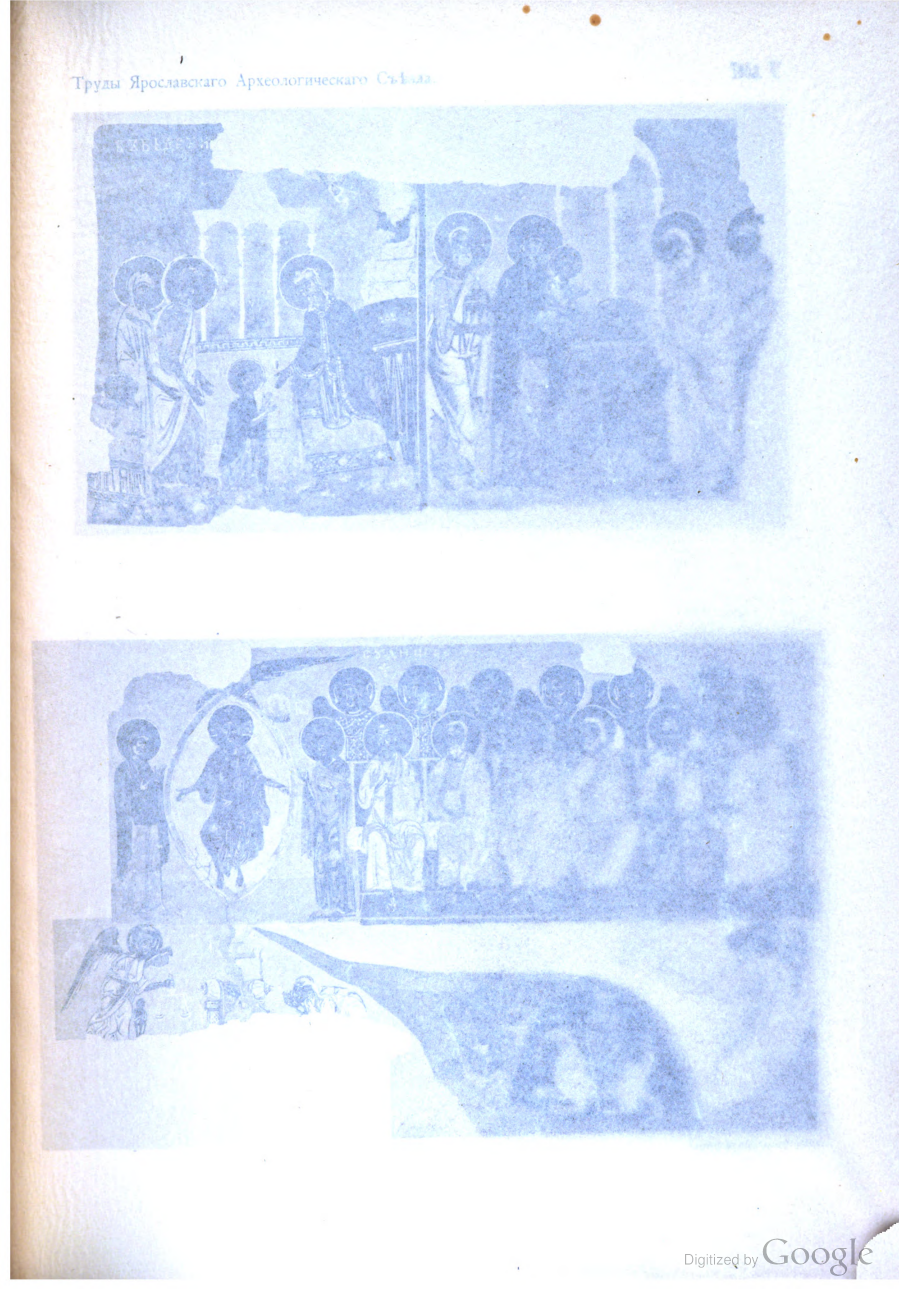
<sup>1)</sup> Табл. VI.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Та же табі.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) На рисункѣ г. Мартынова кресть передань не вполнѣ точно.

<sup>4)</sup> Табл. Ш.

<sup>5)</sup> Табл. IV.



-

A second sec

•

1

· • s.E.€ , • 、 .i  $t_{i,j}$ , . 38931 (S. L. 5.... . .. . • en en en a • , (N, +) $T > m_{\rm eff}$ : • , e sport some t · . ·· . . . . . . ."h - p -•.• 4 2 and Bright And • 1 . . . . . • • • • ۰, NANAR II. and the second second second second and the second Contract of the and a second product of the

х .

Труды Ярославскаго Археологическаго Съѣзда.





Фототникя Шерерь Набральные на Москов



.

.

.

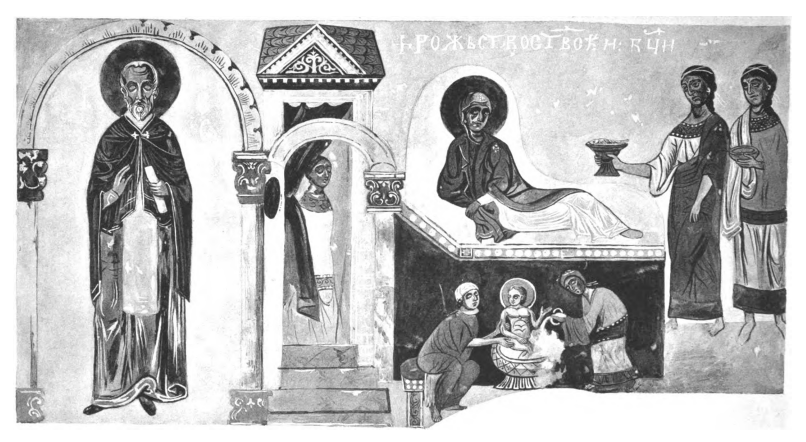
.

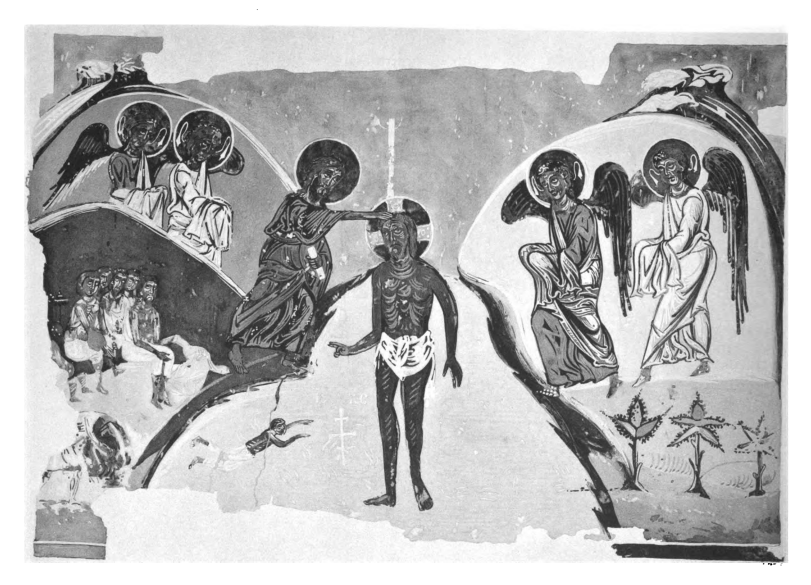
•

.

Digitized by Google

.





Фототнија Шерерз Набгалецзи IP въ Масков



рь, къ которомя обрановатия за разько аптелъ, стакана сверен селонено конста imaera crago. Hall stant apolipanostena Ca. Tpanta sa cash the sub-transcenie въ жертву il зака'), на спорта салъ хорами съ сбесовор соблост, тобщани 1, Съ южной — пеясный эпизорь им с томи страданий імпор муличи, мож іслов іслов статка надонск..., како предаеття на черть ... Знизу на западнов ствив страничия ..... За среднив нартавки совется на на ть Христа Судье во миндалевиднома еслем. - се простиртнима дольго и не есле ъ Его Богоматерь и Предтеча въ общество с то таконовать налистора . В токо иъ на престолахъ съ книгами въ развите соло состемите с собласт Как о сторону апостоловъ два ангела - одна в сторо во сторон и сторо мертвие встають каз побовь; Арханича з въ видъ свитка съ взображенными за за стал за стали за стали в геля уготование простола, подл'я которых сколо то в водать в в е, а налыво ангель ст праведными в сто 4. 6 фороковъ, мучениковъ нацать же вразва одна групна, въ которой памосата и на съ ключомъ. Первыя шесть сучаль собласть ны, а посл'ядняя направляется в станов с ÷... вображенъ отчасти надъ этими • • SCIOLEN BE HDECTOLENA HIMLETALENA въ, рядомъ бласноварженай анабайся в случа на рая на кожно с страти на реал авленъ съ прасой - огромный старкы кахъ Туду; далве анокала изъ котораго ньетъ обвань лина - и и ПЕНКОВЪ СЪ ВЫСТАВЛЯЮНИМИ: иковъ; ниже евангельскій лась правильностию и посла 14. аеть въ ней симметрия. Иткоро своихъ местахъ. Но въ отнот --еть явление радкоя это лиров." уда оъ стънописказъ тромѣ сложныхъ композиция и на в с слиниковъ. Роспись образцо. П ) Ср. мозацки Виталія Раненскаго. 1 Ta6a. V. ) На нашей таблиції піть ... 🖄 👝 т. ---

- 59 --

пастырь, къ которому обращается съ ръчью ангелъ, стоящій вверху; одинокій козель изображаетъ стадо. Надъ этимъ изображеніемъ Св. Тронца въ видъ трехъ ангеловъ и принесеніе въ жертву Исаака<sup>1</sup>); на сводахъ надъ хорами съ съверной стороны лобзаніе Іудино, съ южной — неясный эпизодъ изъ исторіи страданій Іисуса Христа, какъ видно изъ остатка надписи... "како предается на смерть"...

Внизу на западной ствив страшный судъ. Въ среднив картины<sup>1</sup>) художникъ представиль Христа Судію въ миндалевидномъ ореоль, съ простертыми дланями; по сторонамъ Его Богоматерь и Предтеча въ обычномъ молитвенномъ положение и 12 апостоловъ на престолахъ съ книгами въ рукахъ; позади апостоловъ 12 ангеловъ. По правую сторону апостоловъ два ангела — одинъ трубитъ внизъ, другой вверхъ; нъсколько ниже мертвые встають изъ гробовъ; Архангелъ Михаилъ свертываетъ небо, представленное въ видъ свитка съ изображенными на немъ солнцемъ и луною. Подъ трономъ Спасителя уготование престола, подл'в котораго направо Адамъ и Ева колънопреклоненные, а налёво ангель съ праведными вёсами и душою въ видё маленькой человёческой фигуры; далѣе, налѣво<sup>8</sup>) семь отдѣльныхъ группъ праведниковъ: ликъ апостоловъ, ликъ пророковъ, мучениковъ, отцевъ въ кресчатыхъ фелонахъ, черноризцевъ, свв. женъ и еще одна группа, въ которой находится и ап. Павелъ (?); впереди этой группы ап. Петръ съ ключомъ. Первыя шесть группъ обращены къ трону Спасителя, т.-е. къ центру картины, а послёдняя направляется въ противоположную сторону, очевидно, къ раю. Рай изображенъ отчасти надъ этими группами, отчасти на южной стене: въ уровень съ апостолами на престолахъ представлена Богоматерь также на престолъ среди двухъ ангеловъ, рядомъ благоразумный разбойникъ съ перевязкою по чресламъ. Продолженіе картины рая на южной ствив: здвсь среди деревьевъ изображенъ Авраамъ съ душою праведнаго на лонъ, украшеннаго нимбомъ, подлъ Авраама кучка другихъ душъ'). Адъ представленъ съ правой стороны<sup>в</sup>): рядомъ съ Адамомъ и Евою сидить на звъръ сатана — огромный старикъ съ длинными усами и щетинистыми волосами; онъ держитъ на рукахъ Іуду; далёе апокалипсическая жена блудница на звёрё; въ рукахъ ся сосудъ, изъ котораго пьетъ обвившійся вокругь нея змёй. Продолженіе на съверной стънъ: пять ящиковъ съ выставляющимися изъ нихъ человвческими головами означають мученія грёшниковъ; ниже евангельский богачъ въ огнъ. Нельзя сказать, чтобы эта картина отличалась правильностію и послёдовательностію въ расположеніи частей; по мёстамъ недостаеть въ ней симметріи; нёкоторыя части, какъ напр. сатана съ Іудою поставлены не на своихъ мъстахъ. Но въ отношени полноты частей и ихъ сохранности она представляеть явленіе рёдкое: это первый по древности образець полной картины страшнаго суда въ стънописяхъ).

Кромѣ сложныхъ композицій, въ средней части храма разбросано на столпахъ и аркахъ немало отдѣльныхъ изображеній святыхъ: мучениковъ, мученицъ, преподобныхъ и столпниковъ. Роспись образцовая.

8\*

<sup>1)</sup> Ср. мозанки Виталія Равенскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ta61. V.

<sup>8)</sup> Ta61. VII.

<sup>4)</sup> На нашей таблицё нёть этой части картины.

<sup>5)</sup> Tadi. V.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Подроб. объясн. картины въ особ. соч. о стр. судъ, помъщ. въ Ш т. Трудовъ Одесскаго Археочог. Съъзда-

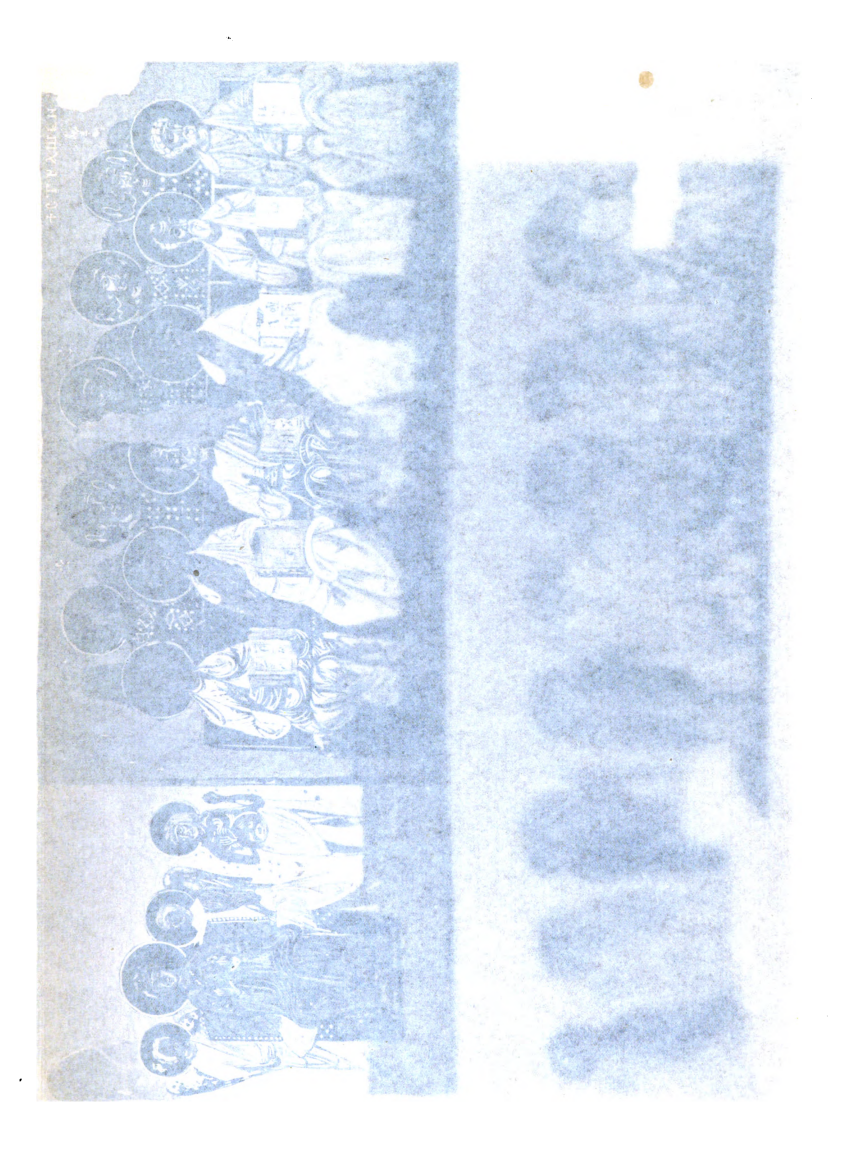
Стрнописи во церкви св. Георгія во Старой Ладого исполнены, по всей въроатности, вмёстё съ первоначальнымъ построеніемъ церкви въ ХП в. Хотя прямыхъ указаній на то въ памятникахъ письменности нътъ, но во 1-хъ, нацарапанныя на стёнахъ надписи, напоминающія своимъ шрифтомъ надписи Нередицкія 1), во 2-хъ, орнаменты изъ плетеній и арабесокъ, напоминающіе орнаменты рукописей XII—XIII вв., въ 3-хъ, сухой византійскій стиль изображеній заставляють относить эту ствнопись къ древныйшему періоду русскаго искусства. Въ рисункъ и исполнении обнаруживается тщательность и любовь къ дёлу, но здёсь уже выступають ясно признаки сильнаго паденія византійскаго искусства: длинныя, худощавыя фигуры, оливковый цвёть кожи, сухія изможденныя лица съ морщинами — недостатокъ, особенно ръзко бросающійся въ глаза въ изображеніяхъ молодыхъ лицъ ангеловъ; по мъстамъ неправильный рисунокъ. Тенденція къ неподважнымъ монументальнымъ позамъ изрёдка смёняется попыткою изобразить движеніе, но попытка оканчивается неудачно: двигающіяся фигуры апостоловъ въ куполѣ поставлены въ неловкія танцовальныя позы и лишены подобающаго имъ величія. Со стороны художественной фрески эти стоять нісколько ниже Нередицкихъ, хотя это обстоятельство и не можеть служить признакомъ ихъ позднъйшаго происхожденія: различіе въ достоинствѣ памятниковъ зависить не всегда отъ различія эпохъ, но неръдко и отъ таланта и опытности исполнителей. Фрески Староладожскія такъ же, какъ и Нередицкія, имѣютъ характеръ византійскій какъ въ смыслѣ художественномъ, такъ и иконографическомъ.

Большая часть фресокъ Староладожской Георгіевской церкви разрушена въ 1780 г.; остаются лишь нёкоторыя части, по которымъ, впрочемъ, возможно опредёлить главнъйшія черты первоначальной росписи ся: въ куполь сохранилось изображеніе Спасителя на тронѣ, въ видѣ блестящей радуги, въ кругѣ, означающемъ небесныя сферы, съ благословляющею десницею, со свиткомъ въ шуйцъ. Кругъ, въ которомъ заключено взображение Спасителя, поддерживають 8 ангеловь въ разноцвѣтныхъ одеждахъ; ниже помѣщены 12 апостоловъ и среди нихъ Богоматерь съ воздѣтыми руками среди двухъ ангеловъ. Взятыя вмёстё изображенія эти повторяють иконографическія формы сюжета Вознесенія Господня; но отъ конкретнаго факта мысль художника переносится здёсь къ общей идеъ церкви, предызображенной въ пророческихъ твореніяхъ ветхаго завъта и потому ниже апостоловъ въ барабанъ купола между окнами онъ изобразилъ пророковъ, среди которыхъ выдёляются Давидъ въ видё старца и Соломонъ въ видё молодаго человъка, въ діадимахъ и одеждахъ императоровъ византійскихъ, со свитками и благословляющими десницами (персты — указательный и мизинець простерты, остальные сложены воедино). Слъдовательно размъщеніе живописей купола въ Георгіевской церкви сходно съ Нередицкимъ. Въ алтарномъ полукружіи представлена была Тайная Вечеря, отъ которой сохранились лишь части престола, Спасителя и одного апостола; ниже святители въ кресчатыхъ фелоняхъ и омофорахъ, въ нимбахъ, съ короткими волосами, со свитками въ рукахъ; подъ ними другой рядъ святителей въ медаліонахъ — все это совершенно согласно съ росписями другихъ древнихъ храмовъ. Исключительное явленіе въ росписахъ алтара составляеть изображеніе св. Георгія<sup>8</sup>). Св. Георгій представленъ

- 60 --

<sup>1)</sup> Изд. Прохоровымъ, Хр. др. 1872, 1.

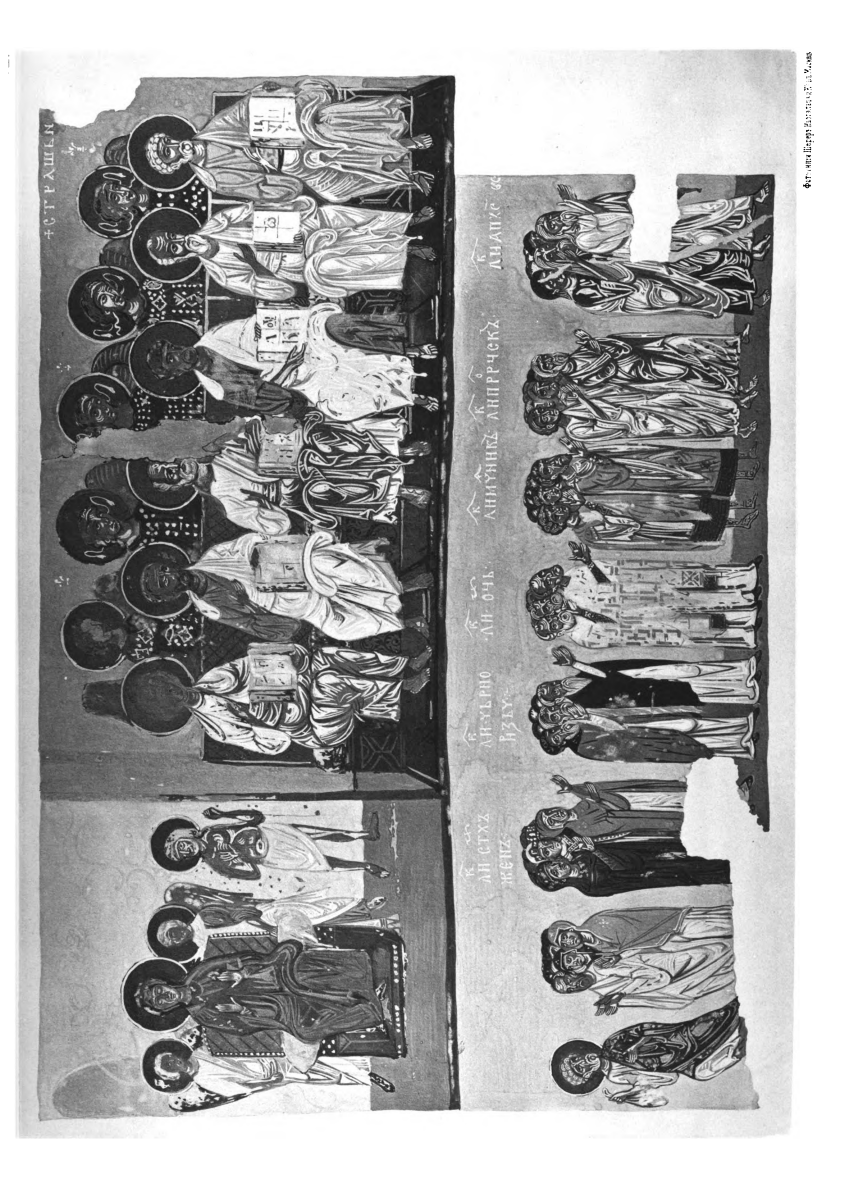
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Съ южной стороны алтаря.





.

.



Digitized by Google

.

·

۰

.

.

· .

здёсь на бёломъ конѣ, въ воинской кольчугѣ и красномъ развёвающемся плащѣ, со щитомъ въ лѣвой рукѣ и копьемъ въ правой, съ тороками въ волосахъ. Внизу подъ конемъ св. Георгія страшный змѣй, готовый поглотить стоящую возлѣ него царевну; въ сторонѣ дворецъ, изъ котораго смотрять на страшную сцену царь и царица въ діадимахъ и придворные. Въ древнихъ стѣноиисяхъ византійскихъ и русскихъ нѣтъ св. Георгія въ алтарѣ. По греческому подлиннику изображеніе его полагается внѣ алтаря въ пятомъ ряду въ полукружіи праваго клироса<sup>1</sup>). Появленіе его въ алтарѣ Георгіевской церкви объясняется посвященіемъ ея имени св. Георгія<sup>4</sup>). Надъ св. Георгіемъ прекрасное изображеніе двухъ архангеловъ съ копьями и державами. На сѣверной сторонѣ алтаря очистительная жертва Іоакима и Анны (оба стоятъ съ барашками въ рукахъ предъ первосвященникомъ; дѣйствіе происходитъ въ византійскихъ палатахъ, означающихъ, повидимому, дворъ храма Іерусалимскаго, ср. ниже фрески Николо-Липенскія). Затѣмъ въ алтарѣ и въ средней части храма сохранились отдѣльныя изображенія святыхъ: на южной стѣнѣ муч. Агаеонъ и неизвѣстный мужъ ветхаго завѣта (Захарія?)

Digitized by Google

<sup>1)</sup> έξωθεν είς τοὺς τραχοῦς ποίησον τοὺς μεγαλομαρτύρας ἐχ δεξιῶν μὲν τὸν ἅγιον Γεώργιον.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ древнихъ памятникахъ византійскихъ, поздне-греческихъ и русскихъ неображеніе св. Георгія имъетъ разнообразныя формы: чаще всего онь нвображался въ вида воина съ кольемъ и щитомъ; иногда художники представляли его во дворці Діоклетіана среди стражи въ моменть его вдохновенной різчи предъ императоромъ, или поверженнымъ въ темницѣ въ оковахъ. Пытки св. Георгія (колесованіе), мученическая кончина (обекглавленіе) и чудеса также находнии свое выражение въ памятникахъ. Всё эти виды изображений описаны въ греческихъ подлинникахъ; ср. русскіе подлинники СШБ. Дух. Акад. рукопись XVI в. № 1523; строгонов. лицевой подъ 23 априля и др.; ср. икону XIV в. въ музећ Академін Художествъ, изданную съ опущеніемъ нѣкоторыхъ подробностей Прохоровниъ въ Матеріалахъ для исторія русскихъ одеждь 1871 г. Изображеніе св. Георгія на конч, поражающаго змія, ничеть также, по всей втроятности, византійское происхожденіе: его мы встртиаемъ въ одной изъ пещерныхь церквей Крыма (въ Эски-Керменъ, рис. въ собр. прот. Чепурвна), въ еконостасъ церкви Иракли – древняго Перинеа (икона ръзная, въка XV): тотъ и другой имъють происхождение не западное; такова же и фреска староладожская и ценина. Димитріевскаго собора во Владимірѣ, указанная И. П. Сахаровымъ (Зап. отд. русск. и слав. археол. т. І, стр. 70). Въ основъ этого иконописнаго перевода лежитъ древнее, извъстное почти у всъхъ народовъ Европы, преданіе (Сисзирень, Русск. простонар. правля. Ш, 65 и слёд.), по которому св. Георгій, явившись въ образв воина, поразвить въ страня ливійской страшнаго зиви, требовавшаго человическихъ жертвъ, и освободнать царевну и всю страну отъ неумолемаго врага. Французскій ученый Клермонъ Ганно сопоставляеть сказанія о св. Георгія съ мисологическими преданіями Египта, Финикін, Греціи и Рима и находить между ними зам'ятныя параллели, а изображеніе Георгія на кон'в сравниваеть съ барельефомъ луврскаго музея, представляющимъ Горуса на кон'в, поражающаго копьемъ крокодная (Clermont Ganneau, Gorus et St. Georges). Но какъ бы близко ни сходнинсь между собою тв и другия сказанія, во всякомъ случав св. Георгій, какъ форма иконографическая, и Горусъ съ головою коршуна стоять далево одянь оть другого; и неть достаточныхь оснований предполагать, что формы Горуса послужные мотивомъ для езображенія св. Георгія. Бижайшимъ мотивомъ къ тому было сказаніе о чудѣ св. Георгія, и если для художника нужень быль наглядный примърь нвображенія "всадника, поражающаго чудовище", то онь могь найти его въ памятникахъ древне-христіанскихъ. Въ левоиъ приделе Успенскаго собора, въ Москве, на стене направо отъ входа, находится древній барельефъ, представляющій вооруженнаго, на біломъ коні, всадника, поражающаго чудовище. Барельефъ этоть повреждень новъйшею раскраскою; тёмь не менье по надписи видно, что это не Георгій, за кокотораго онъ принять, но импер. Константинъ: "императору цезарю Флавію", говорится въ надписи, "Константину великому, отцу отечества, августу сенать и народь римскій посвятили сін тріумфальныя врата за то, что по внушению свыше и по своему великодушию овъ освободиль праведнымъ оружиемъ государство отъ тврана и его скопища". Г. Снегиревъ видитъ въ этомъ свиволическомъ изображении указание на побъду христіанства надъ язичествомъ (ср. Церк. истор. Евсевія III, 3); и въ такомъ случай стоящая въ сторона женская фигура можетъ быть признана олицетвореніемъ церкви (Памятн. моск. древн. 17—18). Видонзмёненіе этой иден представляють другіе памятники, на которыхъ тотъ же Константинъ Великій на конъ поражаеть уже не дракона, но Максентія: таковы изображенія на дискъ Перузи (Cahier, Nouveau mélanges d'archéol. p., 62-83) и въ псалтири Лобкова (по изд. проф. Конда-KOBA TAGI. XIV; (Cp. Bulletin de la Société archéol. de Limousin t. XXXI; Revue de l'art. chr. 1885, p. 282-283). повтореніе первой группы съ дракономъ представляетъ изображевіе импер. Өеодосія, приведенное у Кайе (ibid.). Примёры эти показывають, что изображение св. Георгія въ виде всадника, поражающаго змія, по своей иконографической сторон'в не является одинокних, но входить въ цинь однородныхъ явленій древности.

съ колпачкомъ (заповѣди) на головѣ, въ правой рукѣ его восьмиконечный крестъ символъ мученичества; прор. Даніилъ и неизв. воинъ (Георгій или Димитрій?); возлѣ ризницы св. Севастьянъ и неизв. мученикъ; за правымъ клиросомъ св. муч. Марія съ крестомъ и простертою дланью, за лѣвымъ св. Николай; возлѣ праваго клироса 4 ангела. На западной стѣнѣ страшный судъ, отъ котораго сохранилчсь ангелы дориносащіе (7), апостолы на престолахъ (4) съ книгами, Богоматерь и Предтеча'). По этимъ остаткамъ можно заключить, что главная мысль росписи здѣсь сходна съ нередицкою.

Станописи церкви св. Николая на Липна близъ Новгорода, конца XIII въка, описанныя подробно Г. Д. Филимоновымъ<sup>8</sup>), и въ настоящее время уже обновленныя. Будучи весьма важны для исторіи алтарной преграды, онѣ не имъють таковой важности въ вопросѣ о типахъ росписи: многочисленныя передѣлки и поправки храма, заложеніе старыхъ и пробитіе новыхъ дверей и оконъ должны были сопровождаться исправленіемъ и стѣнописей. Вотъ почему авторъ монографіи о Николо-Липенской церкви замѣчаетъ, что остатки *фресок*з здѣсь исполнены не одною рукою и быть можетъ не въ одно время<sup>8</sup>); а архим. Макарій, вѣроятно, на основаніи остатковъ позднѣйшей исправленной стѣнописи, уже не фресковой, замѣчаетъ, что церковь украшена древнею иконописью, но не фресковою<sup>6</sup>).

Не мудрено, что позднъйшіе исправители живописи, опустивъ изъ вида порядокъ древней росписи, зам'вняли одни изображенія другими и такимъ образомъ нарушили цёлость древней росписи. Къ сожалёнію, въ свое время не было проведено границы между остатками древней стёнописи и позднёйшей; можеть быть это не представлялось вполнъ удобнымъ и въ то время, — тъмъ болъе невозможнымъ теперь. Отмътимъ лишь главнэйшія взображенія по вышеуказанному описанію: въ вуполё представленъ былъ Господь Вседержитель, въ трибунв купола архангелы и пророки, въ парусахъ сводовъ евангелисты, на лбахъ четырехъ арокъ деисусъ; на дугахъ арокъ и столбахъ пророки и свв. воины. На съверной стънъ распятіе, снятіе съ креста, положеніе во гробъ, бесъда съ Самарянкою и святители; на южной, повидимому, праздники... Все это согласно съ росписью Нередицкою; но роспись западной части, гдъ представлены Спаситель, творящій чудо исцёленія (?), знаменіе Богоматери, апостолы и святые, праздники и въ числѣ ихъ введеніе Богородицы въ храмъ<sup>5</sup>), уже напоминаеть позднѣйшія греческія росписи. Въ алтарѣ за большою надпрестольною аркою сошествіе Св. Духа на апостоловъ, уцѣлѣвшее также въ росписи Успенской церкви с. Волотова и обычное въ алтарномъ сводъ храмовъ афонскихъ XVII въка. Ниже преображение Госполне и знаменіе Богородицы, неизвёстныя въ древнэйшихъ алтарныхъ росписяхъ. Надъ дверями, ведущими изъ алтаря въ жертвенникъ, введеніе во храмъ Пр. Богородицы, надъ другими, ведущими въ діаконникъ, срътеніе и крещеніе; въ сводъ жертвенника знаменіе Богородицы. Въ восточной части храма на аркахъ и столбахъ возлѣ иконостаса находятся изображенія воскресенія Христова и другихъ праздниковъ и чудесъ; воскрешеніе

- 62 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. нашу ст. о Стр. Судѣ въ Труд. VI Археол. Съѣзда т. Ш., стр. 305-306.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Церковь св. Никодая чуд. на Липить. Москва, 1859 г.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. crp. 12.

<sup>4)</sup> Археолог. опис. церкови. древн. въ Новгор. I, 530.

<sup>5)</sup> Ibid. crp. 14.

Лаваря и другія неясныя изображенія<sup>1</sup>). На западныхъ фасахъ алтарныхъ столбовъ благовѣщеніе Пр. Богородицы, расположенное такъ же, какъ въ Кіево-Софійскомъ соборѣ. Воздерживаясь отъ выводовъ относительно цѣльной росписи въ этомъ храмѣ по вышеупомянутой причинѣ, не можемъ не отмѣтить ея сходства съ Нередицкою по отношенію къ куполу и сѣверной и западной стѣнамъ; благовѣщеніе на столбахъ также первоначальное. Росписи остальныхъ частей храма представляютъ значительныя уклоненія, объяснить которыя, по отсутствію самаго памятника, трудно.

Стънописи въ церкви с. Ковалева близъ Новгорода сдъланы, какъ видно изъ записи надъ входными дверями внутри храма, повелёніемъ раба Божія Аванасія Степановича въ 1380 году<sup>2</sup>). Въ куполъ сохранились: Спаситель, ангелы, апостолы или пророки (нельзя разобрать); въ алтарномъ полукружів мы разобрали подъ слоемъ извести нъсколько святителей, изъ которыхъ одинъ держитъ свитокъ съ надписью: "Боже святый, почивая на святыхъ иже пресвятымъ гла..." Это Василій Великій или св. Златоусть, такъ какъ надпись свитка взята изъ молитвы трисвятаго, находящейся въ литургіяхъ этихъ двухъ святыхъ отцовъ. На съверной стънъ средней части храма вверху снятіе со креста и положение въ гробъ (гробъ Іисуса Христа въ видъ пещеры), ниже преображение Господне и "Предста Царица"; еще ниже три святые воина съ копьями. На южной ствнв уцвлвли единоличныя изображенія; въ аркахъ возлв этой ствны царь и царица въ діадимахъ; а на сводъ воскрешеніе Лазаря; въ съверо-западной аркъ двъ мученицы съ крестами, въ коронахъ. Нъсколько единоличныхъ изображений находится также на ствнахъ сверной (Моисей Муринъ и Ефросинъ къ СЗ углу) и западной (Никита великомученикъ, мученица, два столиника, въ числѣ которыхъ Симеонъ) и на столпахъ храма (на СЗ воинъ съ щитомъ, украшеннымъ гербомъ со львомъ, на Ю преподобный со свиткомъ). Цёльная роспись, насколько можно судить о ней по этимъ фрагментамъ, не представляла значительныхъ уклоненій отъ Нередицкой.

Ствнописи Успенской церкои с. Волотова близт Новгорода. Церковь построена въ 1352 году, какъ это видно изъ лѣтописи<sup>3</sup>), и росписана, вѣроятно, въ то же время<sup>4</sup>). Въ началѣ XVII вѣка она опустошена Шведами и въ 1630 г. исправлена; древнія стѣнописи ся также были исправлены въ это время. Какъ стѣнописи первоначальныя, такъ и позднѣйшія имѣютъ здѣсь своихъ представителей: отъ первыхъ сохранилось одно изображеніе въ алтарной апсидѣ: оно найдено подъ толстымъ слоемъ штукатурки и повреждено ударами кирки: по всей вѣроятности насѣчки эти сдѣланы были при возобновленіи древнихъ стѣнописей въ XVII в. для того, чтобы крѣпче держалась новая штукатурка; видѣть въ этой подробности слѣды шведскаго или литовскаго фанатизма нѣтъ основаній; остальныя наличныя стѣнописа Волотовской церкви относятся къ XVII в. Если сравнить между собою тѣ и другія, то окажется, что древнѣйшая стѣнопись выше по достоинству, чѣмъ позднѣйшая: рисунокъ ея отчетливѣе, фигуры правильнѣе,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 15-16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Греческій подлинникъ рекомендуетъ полагать здёсь подобныя записи; онё встрёчаются во многихъ греческихъ храмахъ.

<sup>8)</sup> Лит. по архивн. сборн. подъ 1352 г. ср. литоп. новгор. церкв. Бож. подъ тимъ же годомъ.

<sup>4)</sup> Въ полн. собр. лътоп. подъ 6871 г. (1868) замъчено: "н подписана бысть церковь св. Богородицы на Волотови"; а въ лът. по архивн. сборн. на Молотновъ.

краски лежать плотнѣе. Живопись позднѣйшая al secco, хотя въ темъ придерживается старины, особенно въ разм'ещени изображений, но допускаеть уже нёкоторыя и новшества, какъ изображеніе жидовина Авфонія въ успеніи Богоматери. Она не высокаго достоинства и подходить по стилю къ другимъ памятникамъ XVI-XVII в. Поврежденія довольно значительны<sup>1</sup>). Въ центрѣ алтарной апсиды представленъ престолъ багрянаго цвъта, украшенный со стороны зрителя четвероконечнымъ крессомъ съ драгоцёнными камнями, наполняющимъ своею формою настённые кресты въ Константинопольской Софін. На престол'в дискосъ или потиръ (разобрать трудно); сторонамъ престола два ангела съ круглыми рипидами и съ орарями, на которыхъ **^**ЯНО ПОславянски о агюся; вовлѣ ангеловъ два святителя въ кресчатыхъ фелоняхъ, مر амофорахъ, украшенныхъ черными крестами, съ развернутыми свитками: въ одномя (съ лѣвой стороны) написано: "Господи Боже нашъ, живый на высокихъ, на смиренныя п. запраяй"; въ другомъ: "изрядно, о пресвятъй, пречистъй, преблагословеннъй, славнъй Е: дычицъ нашей"... Первый изъ этихъ святителей — Іоаннъ Златоусть, второй — Василій Великій, а не наобороть: это видно изъ того, что формула живый на высоких — б е́у булабс хатогхот находится именно въ литургіи св. Златоуста, между тёмъ какъ въ литургіи Василія Великаго вм'єсто нея поставлено на небеспах живый — о є́ го одрагої хатогхої; а въ литургія преждеосвященныхъ даровъ измёнено начало и вмёсто Господи Боже... читается "Боже единый благій и благоутробный, иже въ высокихъ живый", слёдовательно это не составитель литургія преждеосвященныхъ даровъ. Вотъ единственный доселѣ остатокъ первоначальной Волотовской стенописи. Продолженіемъ ся служать въ алтарной апсидѣ, въ томъ же ряду, позднѣйшія изображенія святителей, въ числѣ которыхъ, повидимому, повторены древнія изображенія св. составителей литургій, со свитками: замѣчательно, что, при всемъ различіи шрифтовъ въ надписяхъ первоначальныхъ и позднъйшихъ, ореографія ихъ очень сходна; не служить ли это доказательствомъ того, что позднъйшій иконописецъ копировалъ надписи со свитковъ первоначальныхъ? Рядъ святителей апсиды замыкають изображенія четырехъ діаконовь, по два на каждомъ изъ двухъ иконостасныхъ столбовъ: на всёхъ свв. діаконовъ тонкіе въ видё лентъ орари съ надписями лгюсъ; двое изъ нихъ (съ лѣвой стороны) съ сіонами и кадилами и одинъ (съ правой), повидимому, съ книгой. Таковъ первый снизу рядъ изображеній. Выше евхаристія (μετάδοσις): налъво Спаситель, стоя за престоломъ, подаетъ шести апостоламъ св. чашу, на право Онъ же подаетъ другимъ шести апостоламъ св. хлъбъ; всъ апостолы представлены, по обычаю, въ почтительно наклоненномъ положенія; во главѣ группъ апп. Петръ и Павелъ. Позади апостоловъ съ лѣвой стороны, пёснопёвецъ въ чалмё (Іоаннъ Дамаскинъ?): онъ указываетъ на евхаристію; въ свиткъ его написано: "пиво ново паче словесе азъ рече во царствіи + ХС другомъ испію яко Богъ святый есмь"... Съ правой стороны другой пёснопёвецъ со свиткомъ: "странствія владычня и безсмертныя трапезы на горнемъ м'ест'я высокими умы в'ерніи пріндите воспримемъ въ шедш... слово отъ слово научившеся, его же величаемъ". Очевидно,

- 64 --

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кстати замътить, что стъны и столбы церкви испещрены многочисленными, нацарапанными остріемъ надписями разновременнаго происхожденія. Слъдовало бы спеціалистамъ эпиграфики разобрать ихъ наравит съ Нередицкими.

это Косьма Макийский, составитель канона на великій четвертокъ<sup>1</sup>). Любопытный, не встрёчающійся въ другихъ памятникахъ, мотивъ въ изображеніи евхаристіи! Обращаеть на себя вниманіе также и то, что дъйствіе происходить въ палатахъ съ легкою драннировкою вверху. Во лбу алтарной апсиды Богоматерь на тронѣ съ Младенцемъ Іисусомъ, и по сторонамъ Ея два ангела. Въ аркѣ надъ пѣснотворцами Захарія (слѣва) со свиткомъ: "благослевенъ Господь Богъ Изранлевъ"<sup>8</sup>), и т. д. и неизвѣстный старецъ въ высокой коронообразной шапкѣ, съ сосудомъ въ правой рукѣ: между ними дориносящій архангелъ въ мед<sup>\*</sup>систивъ. Циклъ стѣнописей алтаря наполняется еще нѣсколькими отдѣльными изображецийст святителей, пророковъ и Іоакима и Анны (ср. Старо-Ладожскія фрески). На тріуска альной аркѣ въ медаліонѣ кисть руки, въ которой находятся праведныя души въ видѣ маденькихъ человѣчковъ<sup>3</sup>), два ангела и сошествіе Св. Духа на апостоловъ съ тою подробностію, что возлѣ головы извѣстной фигуры космоса, написано "λаос, φιλ"; подробно" вта имѣетъ важность въ вопросѣ о значеніи самой фигуры космоса — о чемъ рѣчь будетъ въ другомъ мѣстѣ.

Средняя часть храма: въ куполѣ Господь Вседержитель, ниже ангелы, еще ниже пророжи, или праотцы, въ парусахъ сводовъ евангелисты съ необычайными для ствнописей символическими фигурами: кромъ ев. Іоанна, диктующаго Црохору, всъ остальные евангелисты имъютъ своими символами женскія фигуры: одному евангелисту (ю. з.) она шепчеть на ухо, другому (с. з.) указываеть на книгу, съ третьимъ (ю. з ) бесѣдуетъ. Фигура эта есть олицетворение Софии — Премудрости Божией; въ памятникахъ византійской иконографіи она является не позже VI в. 4). Въ аркахъ средней части храма медаліонные пророки со свитками; на съверо-восточномъ алтарномъ столбъ благовъщеніе Пр. Богородицы. Съверная стъна: внизу бюсты святыхъ, выше успеніе Пр. Богородицы; затёмъ, по направленію кверху, распятіе и положеніе во гробъ, воскресеніе, въ видѣ сошествія во адъ (сильно повреждено) и вознесеніе<sup>5</sup>). Южная стѣна: внизу бюстовыя изображенія святыхъ, выше образъ знаменія Пр. Богородицы, а по сторонамъ его два преподобныхъ: одинъ изъ нихъ (съ лѣвой стороны) держитъ въ рукахъ модель храма, крытаго по сводамъ съ византійскимъ куполомъ<sup>6</sup>), выше введеніе Богоматери во храмъ, въ сопровождения дъвъ съ факелами въ рукахъ, еще выше крещеніе Спасителя, наконецъ, въ самомъ верху рождество Христово Остальныя части съверной и южной стенъ покрыты отдельными изображениями святыхъ, среди которыхъ на южной ствив (близъ ю.-з.) угла) выдвляется только одна сложная композиція, представляющая пиръ знатныхъ гостей въ монастырів: за столомъ сидятъ три лица, изъ которыхъ одно въ высокой шанкъ византійскаго сановника, съ кубкомъ въ лівой рукі, другое въ білой шляпі (?) также съ кубкомъ; съ лівой стороны стола

6) Г. Д. Филимоновъ предполагаеть, что здёсь изображено срётеніе; вёрнёе — это строители храма (архіеи. Монсей и Алексій) подносять Богоматери модель Волотовскаго храма.

9

<sup>1)</sup> Это тё самыя лица, которыя въ цит. соч. Г. Д. Филимонова названы припадающими святыми съ надписями "пиво ново" и "страстей" (ц. соч. стр. 59).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лук. I, 68—69.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) "Праведныхъ души въ руцѣ Божін..." изображеніе поставлено не на своемъ мѣстѣ, ср. ниже стѣнопись Успенскаго соб. во Владимірѣ.

<sup>4)</sup> Россанское Евангеліе.

<sup>5)</sup> Фигура Спасителя пом'ящена уже въ аркѣ свода.

монахъ, сидя у стола, отдаетъ приказаніе другому, стоящему возлё него монаху. Монахъ-слуга подаетъ на столъ блюдо. Картина эта характеризуетъ монастырскій быть и принадлежитъ къ числу немногихъ бытовыхъ картинъ въ русскомъ искусствѣ. На сѣверной стѣнѣ св. Зосима причащаетъ св. Марію Египетскую — сюжетъ заурядный въ стѣнописяхъ афонскихъ. Западная стѣна: знаменіе Богоматери надъ дверью, по сторонамъ ея — архангелъ и столпникъ, выше, въ двухъ рядахъ, двѣ неразобранныя сцены; внизу (ю.-з.) явленіе І. Христа Марів Магдалинѣ; въ аркѣ, около западной стѣны опять знаменіе, преображеніе и воскрешеніе Лаваря. На столбахъ храма: Іоаннъ Лѣствичникъ, агіосъ Евфимъ, агіосъ Варлаамъ, агіосъ Іоасафъ, агіосъ Никитя, агіосъ Θеодоръ освященный и др.

Стёнописи притвора XVII в. имёють характерь смёшанный: однё изъ нихъ относятся къ евангелію, другія — къ прославленію Богоматери, третьи характера возвышенно-поучительнаго: съ восточной стороны притвора надъ входными: мироносицы у гроба Господня и явленіе І. Христа Маріи Магдалинё; по сторонамъ дверей два архангела. Въ сводё Похвала Пр. Богородицы, лёствица духовная и "Премудрость созда себё домъ" въ формахъ выразительныхъ: представлены палаты на семи столпахъ и предъ ними женская фигура съ жезломъ безъ нимба (олицетвореніе Премудрости); двое слугъ возлё Премудрости заколаютъ двухъ животныхъ; въ сторонё Соломонъ со свиткомъ: "Премудрость созда себё домъ". Сюжетъ этотъ въ такихъ формахъ является въ нашихъ памятникахъ, какъ кажется, не ранёе XVI в. и повторяется довольно рёдко<sup>1</sup>). На западной сторонѣ притвора: мученики, мученицы, столпникъ и, наконецъ, надъ наружною дверью встрёча Богоматери съ Елизаветою.

Роспись алтаря и средней части Волотовскаго храма повторяеть несомнѣнно древній типъ византійско-русской росписи. Исправленіе ся въ XVII в. было лишь реставрацією живописи первоначальной: всё древнія изображенія остались на своихъ прежнихъ мѣстахъ и почти всё удержали свои древнія формы. Чтобы убѣдиться въ этомъ, достаточно сравнить въ алтарной апсидѣ изображенія святителей — первоначальныя и поновленныя: вторыя явно скопированы съ первыхъ. Характеръ росписи общій для храмовъ всѣхъ наименованій: лишь въ изображеніи успенія Богоматери на сѣверной стѣнѣ художникъ отмѣтилъ мысль о посвященіи храма въ честь успенія Пр. Богородицы.

Кромѣ описанныхъ стѣнописей, въ предѣлахъ древнаго Новгорода было много и другихъ. Можно полагать, что всѣ болѣе или менѣе значительныя церкви были расписаны. Но отчасти время, отчасти неуваженіе къ родной старинѣ уничтожили ихъ. Лишь въ нѣкоторыхъ храмахъ уцѣлѣли небольшіе фрагменты ихъ и то сильно поврежденные, то переписанные вновь и даже съ перемѣною въ стилѣ и композиціяхъ, то, наконецъ, закрытые штукатуркою или забѣленные. Сюда относятся стѣнописи: въ церкви Благовѣщенія Пр. Богородицы, на Аркажѣ, близъ Новгорода XII в.<sup>3</sup>), въ церкви Θеодора Стратилата въ Новгородѣ, на торговой сторонѣ XIV в.<sup>3</sup>), въ жертвенникѣ церкви

<sup>1)</sup> Ср. Ипатьевский образовъ въ моемъ Опис. Древностей Костр. Ипат. монастыря.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изображение Спасителя около горняго мъста въ алтаръ́; въ діаконикъ́ въ 1883 году открыто было наше изображение поднесения главы І. Крестителя Иродіадъ́.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Забѣлены въ недавнее время, но съ хоровъ южной стороны все-таки замѣтны еще фигуры святыхъ на одномъ изъ столбовъ, отдѣляющихъ алтарь отъ средней части храма. Прохоровъ въ Матеріалахъ для исторіи русск. одеждъ 1871 г. издалъ изображенія трехъ русскихъ князей и св. Варвары (?) изъ ц. Өеодора Стратилата.

Благовъщенія Пр. Богородицы въ Городищъ XIV в.1), въ Никольской церкви упраздненнаго Гостинопольскаго монастыря, на Волховъ, ранъе 1483 г. Неоднократно были возобновлены, въ послъдній разъ въ 1850 году<sup>3</sup>). Эти остатки стънныхъ росписей не дають намъ ничего новаго по отношенію къ нашему вопросу. Въ частности роспись Гостинопольскаго алтаря, несмотря на ея исправленія, вполнъ согласна съ древними алтарными росписами храмовъ Новгородскихъ. Насколько глубоко укоренились въ Новгородъ древнія традиціи, видно изъ того, что въ позднъйшихъ исправленныхъ росписяхъ куполовъ и трибуновъ въ храмахъ Спаса Преображенія, Димитрія Солунскаго, св. Климента неизмѣнно повторяются древніе мотивы и формы. Даже росписи храмовъ XVII в., не смотря на повсемъстное преобладание въ то время иной московской росписи, удерживають все еще старые новгородскіе пріемы. Такова ствнопись обыденной церкви во Звъринъ монастыръ, исполненная въ XVII в. и въ недавнее время возобновленная. Если сравнить ее съ одновременными росписями Москвы, Ярославля, то нельзя не замѣтить между ними различія. Здѣсь нѣть той широты иконографическаго замысла, той свободы въ сочинении, того стремления передать въ художественныхъ формахъ сложныя поучительныя мысли и событія, какими отличаются вышеупомянутыя росииси московскаго района. Стънная роспись — аксесуаръ храма, и архитектурныя формы послѣдняго оказывають вліяніе на характерь росписи не только при ся первоначальномъ исполнении, но и при позднийшихъ исправленияхъ. Незначительные размиры нов-

ственнаго замысла и удерживали художественную мысль въ тѣхъ границахъ, какія намѣчены были для храмовой росписи въ древнемъ византійско-русскомъ преданіи. Въ росписи обыденной церкви XVII вѣка тотъ же рядъ святителей со свитками въ алтарной апсидѣ, тѣ же свв. діаконы на столпахъ алтаря, что и въ храмахъ древнѣйшихъ, и только изображеніе "Отечества" въ центрѣ алтарной апсиды переноситъ мысль наблюдателя въ позднѣйшій періодъ XVII в. Роспись купола — копія съ росписей древнѣйпихъ: Пантократоръ, ангелы, херувимы, праотцы и пророки — таково его иконографическое содержаніе. На стѣнахъ сѣверной, южной и западной праздники; на столбахъ изображенія отдѣльныхъ святыхъ. Та же самая роспись была принята и въ храмахъ *Псковскихъ*. Оставляя въ сто-

городскихъ храмовъ даже и въ XVII в. по необходимости стесняли объемъ художе-

Та же самая роспись оыла принята и въ храмахъ Псковскихъ. Оставляя въ сторонѣ теоретическія соображенія объ единствѣ первоисточника церковнаго искусства для всей Руси, о церковной зависимости Пскова отъ Новгорода, о тѣснѣйшемъ родствѣ архитектурныхъ формъ въ храмахъ Новгородскихъ и Псковскихъ, обратимъ вниманіе на то, что говорятъ намъ по этому предмету точныя данныя. Изъ всѣхъ древнихъ росиисей Пскова до насъ дошла лишь одна въ Мирожскомъ монастыръ XII в.; но и она находится подъ нѣсколькими слоями бѣлилъ; тѣмъ не менѣе нѣкоторыя части этой росписи просвѣчиваютъ сквозь бѣлила и даютъ основанія надѣяться, что со временемъ, когда будутъ открыты они опытною рукою, передъ нами явится одна изъ лучшихъ копій

- 1) Нёсколько ликовъ святыхъ.
- <sup>2</sup>) Въ алтарной апсидѣ Богоматерь и Младенецъ на тронѣ и по сторонамъ ея два архангела колѣнопреклоненные — западное новшество; ниже тайная вечеря по литургическому переводу; въ куполѣ — Господь Вседержитель; до 180 отдѣльныхъ изображеній святыхъ помѣщены въ разныхъ мѣстахъ храма.

9\* **•** 

Digitized by Google

византійской стёнописи. Неоднократно наблюдая мирожскія стёнописи, мы замётили здёсь слёдующія изображенія: во лбё алтарной апсиды Деисусъ, оть котораго сохранились Господь Вседержитель на тронё съ евангеліемъ и благословляющею десницею и по правую сторону Его I. Предтеча. Ниже евхаристія, въ которой можно видёть ангела и Спасителя, подающаго святый хлёбъ шести подходящимъ къ Нему апостоламъ; еще ниже два ряда святителей, одни во весь ростъ, другіе погрудные, въ строгихъ византійскихъ типахъ. На правой сторонё апсиды ангелъ (видно лицо и часть курчавыхъ волосъ). Въ трибунё купола — апостолы (?). На стёнахъ храма — сѣверной, южной и западной замётны группы изображеній, но разобрать ихъ за бѣлилами невозможно; нельзя разобрать также и живописей на алтарныхъ столбахъ за иконостасомъ. На сводахъ западной части храма событія изъ жизни Богоматери<sup>1</sup>); въ сѣверозападной части сводовъ событія евангельскія. Единственный памятникъ настённаго письма во Пско́вѣ вполнѣ примыкаетъ такимъ образомъ къ однороднымъ древнѣйшимъ памятникамъ Новгорода.

# Глава V.

## Стънописи владиміро-суздальскія.

Если во владиміро-суздальской архитектурѣ нельзя отрицать замѣтнаго сходства съ архитектурою романскою, сложившеюся подъ вліяніемъ Византін, если даже возможно было личное участіе западно-европейцевъ въ сооруженіи здёшнихъ храмовъ, то ничего подобнаго не могло быть по отношенію къ владимірскимъ стёнописамъ. Принципъ византійско-русской иконографіи, доколё онъ не былъ поколебленъ, требовалъ, чтобы стёнописи исполнены были лицомъ православнымъ, знакомымъ съ православною іеротическою живописью. Даже въ XVI-XVII вв., когда началось сильное вторженіе западныхъ элементовъ въ русское искусство, и русское общество достаточно свыклось съ ними, раздавались голоса, протестующіе противъ "иконнаго воображенія" невѣрныхъ ляховъ; самъ патріархъ Іоакимъ въ эпоху полнаго ослабленія древнихъ иконографическихъ традицій сильно, хотя и безуспѣшно, протестовалъ противъ печатныхъ листовъ нъмецкихъ, распространяемыхъ лютеранами и писанныхъ не съ древнихъ подлинниковъ и безъ должнаго благоговънія. Тъмъ болъе въ періодъ владиміро-суздальскій нельзя было и думать о томъ, чтобы поручить внутреннее убранство храма иновърцу. Стънописи исполнялись здёсь отчасти греками, отчасти ихъ учениками русскими; а потому и типъ храмовой росписи здёсь должанъ быть тотъ же византійско-русскій. Церковь Покрова Пресв. Богородицы, на Нерли, близъ Боголюбова монастыря, построенная Андреемъ Боголюбскимъ въ 1165 г., сохранила единственный слъдъ ся первоначальной византійской росписи въ изображении Господа Вседержителя въ куполѣ. Болѣе общирные циклы изображеній сохранились во владимірскихъ соборахъ Дмитріевскомъ и Успенскомъ, хотя и здъсь нътъ полныхъ стъвныхъ росписей.

<sup>1</sup>) Зачатіе Богоматери, жертва Іоакима и Анны, пиръ въ дом'я Іоакима, рождество Богородицы и ср'ятеніе.

- 68 -

Оть росписи Дмитріевскаго собора сохранилась часть изображенія страшнаго суда, открытая при возобновление собора въ 1837--1844 гг. У западной стёны, подъ хорами, изображение Богоматери, сидящей на тронв и возлъ Нея ангелъ съ жезломъ. По сосъдству изображение Авраама, Исаака и Іакова, сидящихъ на престолахъ, и дві; группы праведныхъ душъ въ видъ дътей; въ нъдрахъ Авраама праведная душа въ видъ маленькаго человёка въ нимбё<sup>1</sup>) и бёлой сорочкё; въ сторонё благоразумный разбойникъ съ крестомъ. Всѣ эти изображенія помѣщены въ двухъ вертоградахъ съ роскошными деревьями, плодами, цвътами и птицами. По другую сторону той же арки, гдз; находятся вертограды, представлена группа праведниковъ мужчинъ и женщинъ съ царицею въ діадимѣ, которыхъ ведетъ апостолъ Петръ въ рай. Радомъ два ангела съ трубами: одинъ трубить въ землю, другой — въ море, призывая людей на страшный судъ. Затёмъ у западной стёны по об'вимъ сторонамъ большой средней арки надъ входомъ сохранились апостолы на престолахъ съ раскрытыми книгами въ рукахъ и ангелы дориносящіе. Очевидно, здъсь мы имъемъ одну часть цъльной картины страшнаго суда. которая по принятому пріему распредёленія живописей въ храмѣ помѣщалась именно въ западной части. Стиль и иконографія этой росписи имъють характеръ византійскій. Заключеніе это остается въ силѣ, признаемъ ли мы, что роспись произведена непосредственно греками, вызванными кн. Всеволодомъ при построении собора въ 1194-1197 гг., или русскими учениками грековъ, работавшими по византійскимъ образцамъ. За исключеніемъ славянскихъ надписей, нётъ здёсь ни одной черты, которая бы обнаруживала самобытно-русское происхождение росписи: композиции и типы, положения фигуръ и костюмы — все это имъетъ свои прототипы въ уцълъвшихъ доселъ греческихъ образцахъ. Ученый издатель памятника гр. С. Г. Строгановъ видитъ здёсь замъчательныя отступленія отъ перешедшихъ въ Россію древнихъ греческихъ подлинниковъ и свободное отношеніе художника къ дблу<sup>2</sup>); мнёніе это основано на невёрной оцёнкё греческаго подлинника Дидрома. Безъ сомнёнія, между этимъ подлинникомъ и композиціею страшнаго суда въ Дмитріевскомъ соборѣ — значительная разница; но она означаеть то, что составитель самаго подлинника отступаеть отъ древнихъ образцовъ, а не наобороть. Признавая, тъмъ не менве, дмитріевскую ствнопись произведеніемъ греческихъ художниковъ, авторъ не совсъмъ справедливъ по отношенію къ ихъ русскимъ ученикамъ: онъ полагаетъ, что въ произведеніяхъ русскихъ мастеровъ вообще замѣчается слишкомъ много принужденнаго, условленнаго и типическаго, что въ нихъ не употребляется греческое слово "агіосъ": съ послѣднимъ безусловно нельзя согласиться, такъ какъ терминъ этотъ на иконахъ русскаго происхожденія встрёчается даже и въ XVI—XVII вв. весьма неръдко; первое же предположеніе основано на немногихъ образцахъ новгородскихъ иконъ, о которыхъ неизвѣстно, писаны ли онѣ лучшими русскими иконописцами или посредственными. Нёть ничего невёроятнаго въ томъ, что нѣкоторыя копів русскихъ мастеровъ не уступали по достоинству греческимъ образцамъ, представляющимъ въ свою очередь копи съ другихъ образдовъ, и самъ авторъ допускаетъ, что дмитріевская роспись могла быть исправлена пресловутымъ русскимъ икон-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ изд. Гр. Г. С. Строгонова она ошибочно названа Младенцемъ Інсусомъ. Дмитр. соб., стр. 11. <sup>2</sup>) Ц. С. стр. 12.

никомъ Андреемъ Рублевымъ, — слёдовательно, признаетъ за нёкоторыми русскими мастерами такія же достоинства, какія усвояетъ и греческимъ. Вёрно одно, что общее заключеніе о византійскомъ характерѣ дмитріевскихъ фресокъ не ввмёняется существенно отъ того или другаго рёшенія вопроса о національности художниковъ.

Ствнописи Успенскаю собора во Владимирь. Построенный Андреемъ Боголюбскимъ "Успенский соборъ во Владимири (1158-1160 гг.) украшенъ былъ "паче иныхъ церквей" многоразличными драгоцённостями, въ томъ числё и живописью настённою. Когда въ 1859 и 1880 открыты были въ этомъ храмъ древнія живописи, то естественно явилось мибніе, что онв относятся къ времени первоначальнаго построенія собора, или по крайней мъръ ко временамъ князя Всеволода. Однако едвали можно согласиться съ этимъ мибніемъ. Лфтописныя справки показывають, что первоначальная стёнопись не могла уцёлёть здёсь до нашего времени, даже и подъ штукатуркою. Страшный бичь русскихь памятниковь — пожарь неоднократно опустошаль и Успенскій соборъ<sup>1</sup>). "Въ 1185 г., по словамъ лётописи, погор'в мало не весь городъ, и княжъ дворъ великій сгоръ, и церквій числомъ 32 и соборная церковь св. Богородица златоверхая юже бѣ украсилъ благовѣрный князь Андрей. Загорѣся сверху, и что бяше внѣ и вну узорочій, и паникадила серебряная, и сосудь златыхъ и серебряныхъ безъ числа, порть шитыхъ золотомъ и жемчугомъ<sup>3</sup>), однимъ словомъ: все огонь взя безъ утеча<sup>3</sup>)". Въ 1237 году во время нашествія татаръ соборъ обгорѣлъ опять извнутри и снаружи. Въроятно, огонь не пощадилъ и живописей, если онъ уничтожалъ металлическія вещи. Изъ твхъ же источниковъ извъстно, что въ 1408 г. соборъ росписанъ былъ знаменитымъ русскимъ иконописцемъ Андреемъ Рублевымъ вмёстё съ Даниломъ иконникомъ (). По общепринятому обычаю, лица эти, вёроятно, приноравливались къ уцёлёвшимъ до нихъ остаткамъ древнъйшей живописи, но это приноровленіе не было равносильно точнъйшей реставрація древнъйшаго письма. Въ виду этихъ данныхъ представляется болъе въроятнымъ, что открытыя въ недавнее время ствнописи составляють остатокъ росписи Рублева и его товарищей. Склонаясь къ этому второму предположению, проф. Мансветовъ въ подтверждение его указывалъ въ уцёлёвшемъ памятнике на слёдующие признаки: въ нимбѣ Інсуса Христа находятся рѣдко встрѣчающіяся въ древнихъ вѣнцахъ греческія буквы 2007, при томъ и разм'ящены он'я иначе, чёмъ въ памятникахъ XII---XIII вв.; именно wov, между тёмъ какъ въ древнёйшихъ пишется оwp<sup>5</sup>). Этотъ признакъ для опредёленія сравнительной древности паматниковъ не можетъ быть признанъ надежнымъ. О. арх. Антонинъ первый указалъ на присутствіе этихъ буквъ въ нимбъ, какъ на одинъ изъ признаковъ позднъйшаго происхожденія памятника (не ранъе XIII-XIV вв. <sup>6</sup>), а затёмъ самъ отказался и совершенно резонно отъ этого поспёшнаго заключенія<sup>7</sup>). Многочисленные памятники византійской мяніатюры и мозанки заставляють

<sup>1)</sup> Ср. Истор. влад. канедр. Усп. соб. свящ. А. Винопрадова.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Илат. лет. стр. 127.

<sup>8)</sup> Лавр. лат. стр. 166.

<sup>4)</sup> П. С. Р. Л. т. VIII, стр. 81-82; Карамзинъ, Ист. гос. росс. V, примъч. 254.

<sup>5)</sup> Прибави. къ Твор. отц. 1883 г. П, 546.

<sup>6)</sup> Зап. покл. св. горы 117.

<sup>7)</sup> Ibid. 303—304 примъч.

относить появление этого признака къ болбе раннему времени. Что касается различія въ разм'ященіи этихъ буквъ, то оно явилось еще въ Византіи, и отъ произвола художника зависёло — принять то или другое изъ этихъ размёщеній: истинный смыслъ оть того не измёнялся. Люди знакомые съ греческимъ языкомъ въ случаё размёщенія ихъ о <sup>о</sup> и читали сперва о, написано какъ бы на особой верхней строкъ, потомъ ои, -выходило то же самое осор. Какое изъ этихъ размёщеній древнёе — сказать трудно; замътемъ лишь, что о. арх. Антонинъ въ ръшении этого вопроса совершенно расходится съ проф. Мансветовымъ, и въ то же время ни одинъ изъ нихъ не приводитъ никакихъ основаній. Второй признакъ, указанный сперва С. А. Усовымъ, а потомъ И. Д. Мансветовымъ, — форма головныхъ уборовъ въ видъ колпачковъ на волхвахъ и вельможахъ, изображенныхъ въ стёнописяхъ Успенскаго собора, въ группѣ святыхъ идущихъ въ рай 1), имбеть некоторое значение: действительно, она преобладаеть въ памятникахъ позднейшихъ, хотя и имфетъ свой корень въ отдаленной христіанской древности. Третій признакъ позднёйшаго происхожденія разсматриваемыхъ стёнописей, по мнёнію проф. Мансветова, состоить въ томъ, что здёсь въ изображеніяхъ мучениковъ опущенъ кресть въ лёвой рукѣ и оставленъ только одинъ атрибуть мученичества — простертая длань<sup>\*</sup>). Признакъ этотъ безусловно не въренъ, такъ какъ съ одной стороны и въ памятникахъ древнъйшихъ встречаются неръдко мученики и мученицы съ однимъ атрибутомъ --крестомъ или простертою дланью, съ другой — въ памятникахъ позднъйшихъ иногда являются оба атрибута въ приложении къ одному и тому же мученику. Изъ числа многихъ намятниковъ, подтверждающихъ это, укажемъ на лицевое евангеліе XII в., принадлежащее русскому Пантелеймонову монастырю на Афонъ<sup>3</sup>), и строгоновский лицевой подлинникъ XVII в. <sup>4</sup>). Болѣе вѣрнымъ признакомъ служитъ стиль росписи: стройныя фигуры изображенныхъ здъсь святыхъ, тонкія черты лицъ, тщательность и чистота отдълки, а также головные уборы царицъ, идущихъ въ рай, напоминаютъ лучшую московскую иконопись XV-XVI вв. Слёдуеть обратить вниманіе также на найденное здёсь изображеніе св. Авраамія. Если это Авраамій болгаринъ<sup>в</sup>), замученный въ Орд'в и перенесенный во Владимірскій Княгининъ монастырь, то ясно, что стёнопись собора произведена отнюдь не въ XII в., такъ какъ перенесеніе мощей св. Авраамія послёдовало въ ХШ в. Склоняясь, такимъ образомъ, къ предположенію о принадлежности нашихъ

области. Въ верхнихъ частяхъ собора на стёнахъ открыты изображенія праздниковъ: преображенія (С), сошествія св. Духа на апостоловъ, крещенія Спасителя (Ю), напоминающаго хорошіе образцы академической живописи, введенія Богоматери во храмъ и

стёнописей Андрею Рублеву, мы признаемъ за ними большую археологическую важность, это наиболёе крупный памятникъ древней стённой росписи во Владиміро-Суздальской

1) Приб. къ Твор. св. отц. стр. 551

4) См. изображение подъ 16 числомъ апреля.

5) Проф. Мансветовъ видитъ въ немъ Авраамія затворника 29 октября.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 552.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) № 2. См. л. 196. Св. Димитрій съ однимъ аттрибутомъ — четвероконечнымъ крестомъ въ правой рукѣ; л. 206 муч. Евстратій съ простертою дланыю и др.

срътенія (3). Затъмъ, если оставить въ сторонъ орнаментъ лъваго нефа (въ первомъ отъ западной ствны, сводъ между двумя арками), отличающійся своеобразнымъ тономъ и преобладаниемъ цвътовъ голубого, краснаго и бълаго), (тогда какъ въ остальныхъ фрескахъ господствуютъ цвѣта желтый и блѣдносиній) и несомнѣнно относящійся къ позднъйшему времени, то всё главнъйшія живописи будуть примыкать къ западной части храма: расположены онѣ по западной ствнѣ, аркамъ, сводамъ и столбамъ главнаго и праваго нефа. Почти всё онё составляють отдёльныя части одной и той же картины страшнаго суда, разбросанной по разнымъ местамъ. Недостатокъ места почти всегда заставляль нашихь мастеровь разбивать эту сложную картину на отдёльныя группы. Такъ случилось и здъсь. Цълость картины оть этого, безъ сомнънія, значительно пострадала: картина, разбитая на группы, отдаленныя одна оть другой, не производить вдругъ цёлостнаго впечатлёнія на зрителя. Но для византійскихъ и русскихъ художниковъ представляли важность не столько единство и цёльность впечатлёнія, сколько глубина содержанія картины, богатства мысли; оть того мы не находимъ у нихъ поразительныхъ, разсчитанныхъ на воображеніе, эффектовъ, которые столь обыкновенны въ живописи западной. Съ этой стороны разница между нашими и западными художниками особенно замѣтна въ воспроизведеніи картины страшнаго суда. Въ то время, какъ напр. Микель Анджело въ сикстинской капеллѣ представляетъ страшный судъ во всемъ его трагическомъ величіи, Христу усвояеть формы Юпитера громовержца, однимъ мановеніемъ поражающаго грѣшниковъ, выслѣживаетъ до мельчайшихъ подробностей психологическія ощущенія лицъ, присутствующихъ на судѣ, — словомъ, воспроизводить весь процессъ суда изъ своего личнаго воображенія, прим'йняясь главнымъ образомъ къ аналогичнымъ явленіямъ въ сферѣ обычной жизни, византійскіе и русскіе художники предпочитають спокойное отношение къ сюжету, спокойныя сцены и положения и свое личное творчество подчиняють установившемуся возврѣнію на предметь въ памятникахъ нисьменности. Каждая деталь въ ихъ изображеніяхъ имъетъ свое историческое прошлое, свой точно опредбленный смысль, изъясняемый путемь сопоставленія памятниковь художественныхъ и литературныхъ. Въ какихъ же формахъ выразилось воззрѣніе художника въ разсматриваемомъ памятникъ? На западной стенъ надъ входною аркою художникъ изобразиль уготование престола (έтощаойа): на престоль евангелие, восьмиконечный кресть съ тростію и копіемъ; у подножія креста сосудь, въ которомъ находится, вѣроятно, кровь распятаго Богочеловъка, омывшая гръхи человъческаго рода; къ сосуду прикрѣплены въсы праведные; здъсь же Адамъ и Ева въ колѣнопреклоненномъ положенія, какъ виновники человъческаго гръхопаденія, вина которыхъ искуплена распятымъ Спасителемъ. По сторонамъ престода Богоматерь и Предтеча въ такомъ же точно положенія, какъ обычно на иконахъ деисуса; за ними по одному ангелу съ жезлами и кругами со вписанными впутри буквами X<sup>1</sup>) и по одному евангелисту. Продолженіе картины съ съверной и южной сторонъ составляють апостолы на престолахъ съ раскрытыми книгами, среди которыхъ узнаются четыре евангелиста по вписаннымъ на листахъ книгъ буквамъ: мт лк мо їю, и ангелы въ нъсколько рядовъ съ жезлами: это одинъ изъ

- 72 -

<sup>1)</sup> Anosas. XXI rs.

главнёйшихъ элементовъ древней картины страшнаго суда, перешедшій также и въ живопись позднёйшую. Мысль этого изображенія заключается въ томъ, что апостолы, какъ ближайшіе провозвёстники дарованнаго во Христё спасенія человёческаго, будуть соучастниками въ судё Господа надъ людьми. Центральная часть этого изображенія — Самъ Христосъ, представленный на сводё между арками, сёдящимъ въ кругё, образованномъ изъ серафимовъ: строгая фигура Спасителя, задрапированная въ мантію, представлена въ рёшающемъ моментё послёдняго суда: правою рукою Спаситель дёлаетъ жестъ, призывающій праведниковъ къ наслёдію уготованнаго имъ царства небеснаго; лёвая выражаетъ отверженіе грёшниковъ. Подлё Спасителя — солнце, луна и звёзды, утвержденныя въ небё, имёющемъ форму полотна, свиваемаго двумя ангелами, въ соотвётствіи со словами псалма: "вся яко риза обветшаютъ и яко одежду свіеши я и измёнятся".

По сосъдству съ изображениемъ Спасителя представлены внутри арки въ кругъ символическія фигуры 4-хъ царствъ: Македонскаго — въ видъ грифона, Римскаго въ видъ крылатаго дракона, Вавилонскаго — въ видъ медвъдя и Антихристова — въ видъ рогатаго звъря. Такова обстановка страшнаго суда. Художникъ нарисовалъ намъ картину этого суда въ формахъ, созданныхъ византійско-русскою древностію согласно съ указаніями на этотъ предметъ въ ветхомъ и новомъ завътъ и въ церковномъ преданіи. Отсюда онъ переходить къ изображенію самаго процесса суда; впрочемъ онъ не вдается здёсь въ драматизмъ, которымъ любили щеголять западные художники, а останавливается лишь на предшествующемъ и послъдующемъ моментахъ. Онъ представилъ двухъ ангеловъ, изъ которыхъ одинъ трубитъ внизъ, другой — вверхъ, созывая живыхъ и умершихъ на судъ. По звуку этихъ трубъ земля и море отдаютъ своихъ мертвецовъ. Земля изображена здъсь въ видъ женщины съ жезломъ въ правой рукъ и гробомъ въ лъвой; вокругъ нея воскресающія женщины въ бълыхъ однообразныхъ повязкахъ, представители царства звёрей, птицъ и пресмыкающихся: левъ, слонъ, пеликанъ, змъй. Рядомъ другое античное олицетвореніе — моря также въ видъ женщины съ длинными распущенными волосами: правою рукою она держитъ оснащенный корабль, подлѣ котораго плаваютъ морскія рыбы. По звуку тѣхъ же трубъ возстаютъ лики святыхъ царей, представленныхъ здъсь въ костюмахъ ветхозавътныхъ праведниковъ, и въ шапочкахъ, а одинъ въ діадимѣ; лики святыхъ мучениковъ въ мантіяхъ и хитонахъ, лики свв. святителей въ кресчатыхъ фелоняхъ съ короткими волосами, лики преподобныхъ въ нижнихъ одеждахъ, перетянутыхъ широкими поясами, мантіяхъ и одинъ въ клобукъ въ видъ колпака, наконецъ, лики свв. женъ, среди которыхъ выдъляется фигура царицы въ царскомъ одбяніи и вёнцё и фигуры женъ преподобныхъ (?) въ клобукахъ... Судъ совершился; за нимъ слёдуетъ блаженство праведниковъ и мученіе грёшниковъ; послёднихъ художникъ не изобразилъ, или же они не уцёлёли до насъ... Ап. Петръ съ ключомъ въ правой рукѣ ведетъ святыхъ въ рай: въ ряду святыхъ --- цари ветхозавётный и новозавётный, святители, преподобные, царицы и др. праведныя жены; вдали ап. Павелъ, въ лѣвой рукѣ его свитокъ, въ которомъ написано: "придѣте со мною благінхъ", правою указываеть на мфсто блаженства праведниковъ. Надпись: "идутъ святія въ раі". Тамъ благоразумный разбойникъ съ крестомъ въ лёвой рукё, среди 10

Digitized by Google

райскихъ деревьевъ съ надписью: "благоразумный разбойникъ свётъ невечерній". Самое блаженство праведниковъ представлено въ двухъ видахъ, отличающихся одинаково наивнымъ характеромъ: въ одномъ мѣстѣ изображена кисть правой руки, въ которой находятся праведныя души: очевидно художникъ понялъ буквально извѣстное библейское выраженіе "праведныхъ души въ руцѣ Божіи"; въ другомъ мѣстѣ онъ изобразилъ лоно Авраамово: на широкомъ возвышеніи сидятъ Авраамъ въ видѣ старца, Исаакъ въ видѣ зрѣлаго мужа и Іаковъ въ видѣ довольно молодого человѣка: послѣдніе два съ простертыми дланьями; у Авраама въ пазухѣ души праведныхъ въ видѣ мальчугановъ; рядомъ съ нимъ еще нѣсколько дѣтскихъ фигуръ, въ нимбахъ и бѣлыхъ сорочкахъ; кругомъ райскія деревья. Это изображеніе (т.-е. лоно) открыто было уже давно Ө. Г. Солнцевымъ и сохранилось лучше всѣхъ другихъ. Картина рая дополнена изображеніемъ Богоматери на тронѣ среди двухъ ангеловъ, открытымъ на стѣнѣ подъ сводомъ югозападной части храма<sup>1</sup>).

Нѣсколько единоличныхъ изображеній въ разныхъ частяхъ храма совершенно стушевываются предъ этою замѣчательною картиною страшнаго суда.

Этимъ памятникомъ мы заключаемъ рядъ русскихъ ствнописей древнвишаго періода<sup>3</sup>).

Обозрѣніе стѣнныхъ росписей въ уцѣлѣвшихъ доселѣ паматникахъ византійскихъ и русскихъ отъ VI до XV в. указываетъ въ нихъ съ одной стороны черты общія типическія, незамётно въ нихъ повторяющіяся, съ другой — черты измёняемыя, происхожденіе которыхъ опредѣляется не существующимъ канономъ, но личными соображеніями и симпатіями лицъ, завёдывавшихъ убранствомъ храма. Уже было замёчено, что подъ канономъ мы разумъемъ не какія-либо строго формулированныя и закръпленныя высшимъ авторитетомъ правила, въ родѣ напр. правилъ, изложенныхъ въ греческомъ подлинникѣ, но установленный предапіемъ и практикою обычай, выросшій на почвѣ господствовавшихъ символическихъ воззрѣній на храмъ и его составныя части. Закрѣпить всѣ художественныя формы въ строго опредбленныя рамки и превратить художника въ копировальную машину слишкомъ трудно. Даже греческий подлинникъ XVII—XVIII в. не имбеть притязаній на такую деспотическую роль, и мы увидимъ ниже, что, несмотря на всеобщее употребление его, все-таки замвчается нвкоторое различие въ размвщении сюжетовъ въ греческихъ храмахъ XVII и XVIII в. Тъмъ менъе возможно было такое закрѣпленіе формъ въ періодъ византійскій. Оно имѣло свое мѣсто, по не было безусловнымъ и не убивало въ корнѣ индивидуальную мысль художника. Установленное теоритическою мыслею въ продолжение въковъ символическое воззръние на храмъ и его составныя части направляло мысль художниковь на соотвътственныя художественныя темы; практика указывала и готовые образцы такого примъненія церковнаго искусства, но не было точнъйшей формулировки этого воззрънія, указанія на детали и способы художественнаго выраженія его, не было безусловнаго требованія, чтобы художникъ не могъ не цереставить, ни ввести вновь ни одного изображения. Было бы странно,

- 74 -

<sup>1)</sup> Снимки съ этихъ ствноцисей и объясненія въ цит. соч. о стр. судь.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Фрагменты росписей въ ц. св. Евфросннія въ Полоцкѣ, въ Юрьевой божницѣ въ г. Острѣ, Черниг. губ., н въ Звенигородскомъ соборѣ не прибавляють пока, съ нашей точки зрѣнія, ничего новаго къ тому, что дано въ другихъ памятникахъ, а потому оставляемъ ихъ въ сторонѣ.

если бы византійскій или русскій художникъ пом'встиль въ алтар'в страшный судъ, какъ напр. это сдёлалъ Микель Анджело въ сикстинской капеллё, а евхаристію на западной ствив, или помвстиль бы Господа Вседержителя въ нижнемъ арусв на столив, а въ куполѣ — мученицу: это было бы не согласно съ символическимъ воззръніемъ на храмъ; но замънить изображеніе мученика сюжетомъ евангельскимъ и т. п. онъ могъ. Къ такимъ видоизмѣненіямъ, не нарушающимъ идеи цѣлаго, нерѣдко приходилось прибѣгать въ твхъ случаяхъ, когда художникъ хотвлъ чёмъ-либо отмётить въ стёнописяхъ посвящение храма имени того или другаго святаго. Пусть основныя черты росписи, хотя бы онв установились прежде всего въ храмахъ, посвященныхъ Спасителю, Богоматери, идев Софіи Премудрости Божіей и т. п., приняты были также и къ храмамъ, посвященнымъ имени святыхъ, твиъ не менве эти послёдніе если не въ цёломъ, то въ частностяхъ имъли свои отличія; быть можеть отсюда, между прочимъ, объясняется различіе росписей въ храмахъ дафнійскомъ и св. Луки въ Фокидъ. А въ памятникахъ позднъйшихъ отъ XVI в. весьма неръдко можно встрътить въ этихъ послъднихъ храмахъ и совершенно особый типъ росписи, всецёло обусловленный спеціальною идеею посвященія. Какъ въ храмахъ византійскихъ, такъ и въ древне-русскихъ наибольшею типичностью отмѣчаются росписи алтаря и купола: зависить это отъ сравнительно большей важности этихъ частей въ смыслё теоретической символики, отчасти также и отъ устойчивости ихъ архитектурныхъ формъ, новторявшихся въ большей части храмовъ съ замѣчательнымъ однообразіемъ: къ устойчивымъ формамъ архитектуры легко прирастають и устойчивыя формы иконографіи. Въ алтарной апсидъ полагалось изображеніе Богоматери съ Предвъчнымъ младенцемъ или безъ Онаго; евхаристія въ видъ раздазнія Спасителемъ апостоламъ св. хлёба и св. чаши, при чемъ присутствуютъ и ангелы служащие съ рипидами; святители и діаконы. На столбахъ, отдёляющихъ алтарь отъ средней части храма, благовъщеніе Пресв. Богородицы; на аркахъ — Деисусъ. Въ куполь Господь Вседержитель, ангелы, апостолы, пророки и праотцы; въ парусахъ сводовъ, святители. На стънахъ храма и сводовъ главнъйшіе праздники православной церкви; на западной стёнѣ по большей части страшный судъ. На столбахъ и въ аркахъ отдёльныя изображенія святыхъ мучениковъ, преподобныхъ столпниковъ. Относительно росписи притворовъ трудно сказать что-либо опредѣленное, потому что росписей ихъ мы имъемъ слишкомъ мало. Опредёляя отмъченными изображеніями типическія черты византійско-русской росписи, нельзя замѣтить, что онѣ проходять съ особенною послёдовательностью въ храмахъ русскихъ: говоримъ это, имёя въ виду наличную сумму памятниковъ и не предръщая будущихъ выводовъ, когда число древнихъ византійскихъ памятниковъ въ рукахъ спеціалистовъ увеличится. Не даромъ же получило у насъ столь широкое распространение извъстное символическое изъяснение частей храма: верхъ церковный — глава Господня, главу бо церковную держить Христосъ, шею — апостолы, пазухи --- евангелисты, а поясъ --- праздници, двери же алтарю образъ Спасовъ<sup>1</sup>). Уже самая конкретная форма этого изъяснения свидътельствуетъ о томъ, что оно явилось результатомъ постоянной повторяемости однихъ и тѣхъ же изображеній на извѣст-

1) Рукоп. Соф. библ. № 1454, л. 33. Ср. Кормчая, о апостольстви, соборы; св. церкви толкъ.

10\*

ныхъ частяхъ храма, а не наоборотъ. Послёдовательность, съ какою проходить намёченная система росписи въ нашихъ храмахъ, видна изъ слёдующей таблицы.

|                                                                                                                       | Кіево-Софій-<br>скій соборъ. | Михайловск.<br>монастырь. | Кирилловск.<br>монастырь. | Новгор. Соф.<br>соборъ. | Церк. Спаса<br>въ Неред.                | Цер Георгія<br>въ Ладогѣ.               | Церковь св.<br>Николая на<br>Липнъ. | Церк. села<br>Ковалева. | Церк. села<br>Волотова. | Марож мон.<br>въ Псковъ. | Усп. соборъ<br>во Влад. | Дмитровск.<br>соборъ.                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|---------------------------|---------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------|-------------------------|--------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|
| Богоматерь<br>  Евхаристія<br>  Святители<br>  Діаконы                                                                | ++++                         | ?<br>+?<br>?              | ++??                      | ?????                   | +++++                                   | ? +???                                  | ??????                              | ?<br>?<br>?             | +++++                   | ?<br>+<br>?              | ?????                   | ??????????????????????????????????????? |
| Алтарние<br>столин.<br>Визловетение                                                                                   | +                            | ?                         | +                         | ?                       | ?                                       | ?                                       | +                                   | ?                       | +                       | ?                        | ?                       | ?                                       |
| Кантократоръ<br>Коба<br>Ангелы<br>Кар<br>Ацостолы<br>Пророки                                                          | +++?                         | ????                      | ????                      | +<br>+<br>?<br>+        | +++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ | +++++++++++++++++++++++++++++++++++++++ | ++++?                               | +<br>+<br>?             | +<br>+<br>+<br>?        | ?<br>?<br>+<br>?         | ?<br>?<br>?             | ???????                                 |
| ни и<br>м на<br>м на<br>м на<br>м на<br>м на<br>ники<br>о<br>о<br>о<br>о<br>о<br>о<br>о<br>о<br>о<br>о<br>о<br>о<br>о | +                            | ?                         | +                         | ?                       | ÷                                       | ?                                       | +                                   | +                       | ÷                       | ?                        | ÷                       | ?                                       |
| на (Страшвый судъ .<br>В Б н евангеліе                                                                                | ?<br>?                       | ?<br>?                    | +<br>?                    | ?<br>?                  | +<br>+                                  | +?                                      | ?+                                  | ?<br>?                  | ?<br>十                  | ?<br>?                   | +                       | +.                                      |
| ана браженія                                                                                                          | +                            | ?                         | ÷                         | ?                       | +                                       | +                                       | +                                   | +                       | +                       | ?                        | +                       | . ?                                     |

Частое повтореніе знака + показываеть, что на соотвѣтственныхъ мѣстахъ храмовъ помѣщались одни и тѣ же изображенія. Знакъ ? означаеть не отрицаніе или уклоненіе, но лишь то, что при настоящемъ положеніи нашихъ полуразрушенныхъ памятниковъ мы не можемъ сказать, какія изображенія находились на этихъ мѣстахъ.

Такъ какъ распредѣленіе стѣнописей въ храмахъ стоятъ въ тѣсной связи съ общимъ символическимъ истолкованіемъ храма и его частей, то возможно было бы ожидать прямыхъ разъясненій по нашему вопросу отъ древнихъ греческихъ литуристовъ, Софронія, патріарха іерусалимскаго (VII в.), Германа, патр. константинопольскаго (VIII в.) и Симеона, архіепископа солунскаго (XV в.), оставившихъ намъ въ своихъ трудахъ, между прочимъ, и толкованія о храмѣ и его принадлежностяхъ. Между тѣмъ ни одинъ изъ нихъ прамо не говоритъ о стѣнописяхъ и иконографіи. Симеонъ Солунскій случайно отмѣтилъ иконографическія формы ангеловъ и опредѣлилъ значеніе нимба въ изображеніяхъ святыхъ<sup>1</sup>); но эти замѣтки стоятъ внѣ всякой связи съ общею символикою храма.

- 76 -

<sup>1)</sup> О божеств. храмѣ. Шис. отц. и учиг. ц. относ. къ истолков. правосл. богослуж. т. Ш, стр. 152 – 154.

Өеодоръ Андидскій въ изъясненіи литургіи отибтиль обширный цикль евангельской иконографіи въ храмахъ<sup>1</sup>), какъ доказательство обширнаго символическаго значенія литургін, обнимающаго всю земную жизнь Іисуса Христа, но не даль указаній на распредѣленіе изображеній. Объясняется этоть недочеть, быть можеть, твмъ, что корень символическихъ толкованій Софронія и Германа восходить къ той отдаленной эпохъ, когда канонъ ствнописей только еще зачинался. Симеонъ Солунскій, авторъ позднъйшій, имълъ подъ руками всѣ средства къ восполненію этого недочета, но онъ, по его собственному признанію, остерегался вносить въ эту область личныя прибавки и соображенія, предпочитая собирать и излагать то, что говорить писаніе и св. отцы и что можно извлечь изъ ихъ богопросвѣщенныхъ мыслей<sup>2</sup>). Тѣмъ не менве, если не прямо, то косвенно, символическія изъясненія храма, предлагаемыя названными авторами, несмотря на присущій имъ субъективизмъ, уясняють намъ тв мотивы, которые управляли мысли художниковъ, расписывавшихъ храмы. Сравнивая тъ и другія, находимъ очевидныя параллели во внутреннемъ содержаніи ихъ: это не означаеть ни того, что художники руководились прямо изъясненіями названныхъ литургистовъ, имѣя ихъ подъ руками во время своихъ работъ, ни того, что сами литургисты составляли свои изъясненія подъ вліяніемъ стёнописей; это указываеть на единство общаго для тъхъ и другихъ источника: символизмъ Софронія и Германа не составляеть въ общемъ явленія исключительнаго; онъ быль довольно распространенъ въ то время, какъ это видно изъ родственныхъ по духу древнихъ произведеній церковной письменности. Самый тексть древнихъ литургій, обильный параллелями и символизмомъ, доставлялъ неисчерпаемый матеріалъ какъ для литуристовъ, такъ и для художниковъ: въ немъ дъйствительно находятъ свое изъясненіе нъкоторыя изъ такихъ подробностей церковныхъ росписей, о какихъ не упоминается въ символикъ названныхъ литургистовъ.

Церковь есть образъ міра, состоящаго изъ существъ невидимыхъ и видимыхъ; еа алтарь — символъ нервыхъ, средняя часть — вторыхъ; въ то же время объ эти части составляютъ нераздъльное единство. Эта мысль, переданная Максимомъ Исповъдникомъ со словъ неизвъстнаго старца<sup>3</sup>), проходитъ неоднократно въ средневъковыхъ толкованіяхъ о храмъ и литургіи. Его встръчаемъ мы и у патр. Софронія, который, подобно Максиму Исповъднику, считаетъ храмъ образомъ мысленнаго (алтарь) и чувственнаго (средній храмъ) міра<sup>4</sup>). Болъе подробно излагается символическое воззръніе на храмъ въ твореніяхъ натр. Германа и Симеона Солунскаго. Церковь, говоритъ первый изъ нихъ, есть вемное небо, въ которомъ живетъ и пребываетъ Пренебесный Богъ. Она служитъ напоминаніемъ распятія, погребенія и воскресенія Христова и прославлена болѣе Моисеевой скиніи свидѣнія: она предображена въ патріархахъ, основана на апостолахъ; въ ней-то истинное очистилище и святое святыхъ; она предвозвѣщена пророками, благоукрашена іерархами, освящена мучениками и утверждается престоломъ своимъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ... начертанныя красками свящ. изображенія, въ которыхъ благочестивые созерцаютъ всё тайны воплощенія Христа Бога нашего, начиная отъ благовёстія Пресв. Дёвё арх. Гавріиломъ и кончая вознесеніемъ Господа и вторымъ Его пришестіемъ. Прав. Собес. 1884, I, 378.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же II, 544.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Пис. отц. и учит. ц. I, 304—305.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамь же, стр. 340-341.

на ихъ святыхъ останкахъ. Иначе: церковь есть Божественный домъ, гдъ совершается таинственное животворящее жертвоприношеніе, гдѣ есть и внутреннѣйшее святилище, и священный вертепъ, и гробница, и душепитательная животворящая трацеза; гдъ (найдешь) перлы божественныхъ догматовъ, коимъ училъ Господь учениковъ Своихъ<sup>1</sup>). Храмъ, по словать Симеона Солунскаго, есть домъ Божій, ибо освящаеть божественною благодатію и священнод виственными молитвами<sup>3</sup>); вм вств съ твиъ онъ есть видимый міръ, а алтарь въ немъ есть небо въ видѣ полукружія<sup>3</sup>); вмѣстѣ съ тѣмъ, храмъ изображаеть также и рай или райскіе дары, заключая въ себъ не простое древо жизни, по самую жизнь священнодъйствуемую и раздаваемую<sup>4</sup>); онъ есть прекрасная невъста Христова, блистающая великольпіемъ<sup>5</sup>). Какъ символъ всего міра, храмъ разделяется на три части: алтарь служить символомъ пренебесныхъ и горнихъ (обителсй), гдѣ находится и престолъ невещественнаго Бога; храмъ образуетъ этотъ видимый міръ: верхнія части его видимое небо, нижнія то, что находится на землі, и самый рай; внішнія же части — самыя низшія части земли... Св. алтарь принимаеть въ себя іерарха, Который образуеть Богочеловѣка Іисуса и обладаеть Его силою; прочія священныя лица образують апостоловь и преимущественно самихь архангеловь и ангеловь, каждый соотвѣтственно своей степени<sup>6</sup>).

Недостаточная устойчивость и опредбленность приведенныхъ толкованій объясняется тёмъ, что здёсь мы имёемъ дёло съ субъективными размышленіями; рёчь идетъ не о точности изъясненія, но о подобіяхъ и сравненіяхъ. Въ прим'вненіи къ нашему вопросу возможно извлечь отсюда лишь слёдующее. Алтарь — горній мірь и святилище съ животворящею трапезою; средній храмъ — видимый міръ. Церковь предвозвъщена пророками, предоизображена патріархами, благоукрашена іерархами, освящена мучениками; въ ней указанія на воплощеніе Іисуса Христа и искупленіе. Въ предёлахъ этихъ мыслей и понятій вращаются и стенописи. Въ алтаре изображается установленіе евхаристіи, какъ основаніе для важнёйшаго изъ совершаемыхъ въ алтарё священнодёйствій; это установленіе воспоминается въ текстѣ древнихъ литургій. Самъ Спаситель, Великій Архіерей, по выраженію ап. Павла<sup>7</sup>), совершитель таинства. Пріемлющіе его — апостолы: они подходять къ Спасителю въ почтительно-наклоненномъ положении, со сложенными, какъ бы для принятія благословенія, руками, что совершенно согласно съ древнею литургическою практикою, о которой говорить св. Кириллъ Іерусалимскій въ 5-мъ тайноводственномъ поученіи: "подходи къ св. дарамъ... сдѣлавъ лѣвую руку престоломъ для правой... какъ бы съ видомъ поклона". Но историческое событіе представляется здёсь въ обстановкѣ, заимствованной изъ литургической практики: столъ имѣетъ видъ престола съ евхаристическими сосудами; возлѣ него два ангела съ рипидами, означающіе служащихъ діаконовъ: патр. Софроній и Германъ сравниваютъ діаконовъ съ апгельскими

- 78 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же стр. 357-358.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же т. Ц, стр. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же 193.

<sup>4)</sup> Тамъ же 194.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же 195.

<sup>6)</sup> Тамъ же 183-184, ср. 205.

<sup>7)</sup> Евр. VШІ, 1 ср. Литург. Постановл. апост.

силами — служебными духами, а орари ихъ съ ангельскими крыльями; Симеонъ Солунскій уподобляеть діаконскій стихарь свётлой одеждё ангеловь, — самихъ діаконовъ ангеламъ, а орарь — херувимскимъ крыльямъ<sup>1</sup>). По Златоусту также діаконы служать образомъ ангеловъ, а орари означаютъ ангельскія крылья<sup>2</sup>). Въ этой подробности разсматриваемое изображение евхаристи пріобрѣтаетъ идеальную черту. Изображение святителей въ алтаръ занимаютъ вполнъ подобающее имъ положеніе: опи ближайшіе преемники апостоловъ; имъ принадлежитъ заслуга приведенія въ стройный порядовъ литургін; алтарь во время священнослуженія составляеть мёсто еписконовь, какъ намёстниковь Христа, преимущественно предъ всёми другими јерархическими лицами; было бы не послёдовательно — отвести ихъ изображеніямъ какое-либо иное мёсто, виё алтаря. Святымъ діаконамъ, какъ служащимъ епископамъ, отводится также мъсто въ алтаръ, преимущественно возлѣ алтарныхъ входовъ, наблюденіе за которыми лежало на ихъ обязанности. Всѣ вмість они составляють небесную церковь; но въ этой церкви, въ этомъ небесномъ рай, высокое мъсто принадлежитъ Богоматери, которая и является въ алтарной апсидъ, какъ "высшая небесъ". Глава церкви — Самъ Господь находится въ зенить алтарнаго свода: это Ветхій деньми<sup>3</sup>), всегда сущій: "глава Его и власы бълы, какъ бълая волна, какъ снътъ, и очи Его, какъ пламень огненный, — такими чертами описывается Онъ въ апокалипсисѣ '); о Немъ идеть ръчь въ актахъ муч. Перпетун, гдъ подъ формою таинственнаго видънія даны ясные намеки на евхаристію<sup>5</sup>). Престолъ Господень ) окружають дориносящіе ангелы и херувимы, какъ о томъ многократно говорится и въ церковныхъ пѣснопѣніяхъ, и въ древнихъ литургіяхъ<sup>7</sup>); въ волотовскихъ ствнописяхъ онъ представленъ "огнезрачнымъ"<sup>8</sup>) и утвержденъ на полукругѣ, означающемъ небо. Значеніе изображеній праздниковъ въ нѣкоторыхъ храмахъ будетъ объявлено ниже; замътниъ здъсь лишь, что сошествіе Св. Духа въ стънописяхъ волотовскихъ указываетъ на особенное присутствіе Св. Духа въ алтаръ, во время совершенія безкровной жертвы: силою Его совершается пресуществленіе даровъ; къ Нему, какъ Освятителю, обращены многія молитвы литургіи<sup>9</sup>), при чемъ иногда прямо указывается на чудесное событіе пятидесятницы. — Средняя часть храма — церковь земная. Глава ея-I. Христосъ<sup>10</sup>), а потому Онъ изображается въ куполѣ. Церковь предвозвѣщена пророками, утверждена апостолами, а потому они и помъщаются близъ Спасителя; посредствомъ четырехъ Евангелій распрослранено ученіе Христово по всёмъ четыремъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пис. отц. т. I стр. 272 и 367, ср. стр. 287, 393, 402, 281, 400, 405, 407-408; т. III стр. 15, 18, 19, 26 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) 1. Злат. Бес. о Блудн. сынб.

<sup>3)</sup> Кромѣ ц. Спаса въ Нередицахъ, Опъ сохранился въ стѣнописяхъ ц. малой митрополіи близъ Аоннъ. Зам. нокл. св. горы 7. То же изображеніе въ Парижск. Ев. № 74: ясную надпись "δ παλαιός ήμεφῶν" Вагенъ считаетъ непсиятною. Kunstwerke u. Künstler, III, 227.

<sup>4)</sup> Апокал. I, 14 ср св. Кипріана кн. объ одежді дівственниць стр. 136, собр. литург. вост. и зап. I, 75. <sup>5</sup>) Собр. др. лит. I, 74—76.

<sup>6)</sup> Дан. VII, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Собр. др. лят. II, 62-63, 90, 120; ср. 17, 26-27; I, 161, 174.

<sup>8)</sup> Ср. тропарь Обрѣзанію: "на престолѣ огнезрачнѣмъ въ вышнихъ сѣдяй"...

<sup>9)</sup> Собр. др. лит. I, 127, 135, 149, 178; II, 168; III, 91.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Edec. I, 22-23; V, 23.

странамъ свъта, отсюда — въ четырехъ парусахъ — евангелисты. Распространенію и утвержденію церкви Божіей на землѣ много содъйствовало мученичество и подвижничество; а потому на столпахъ церкви и отчасти на стёнахъ изображаются мученики, столпники и др., бывшіе живыми столпами церкви Христовой. Они, равно какъ и апостолы, патріархи, пророки, евангелисты, воспоминаются въ древнихъ литургіяхъ'). Сущность въроучения церкви заключается въ Евангелии, слъдовательно, изображение на ствнахъ храма важнъйшихъ евангельскихъ событій, преимущественно тъхъ изъ нихъ. которыя отибчены установленіемъ особыхъ праздниковъ, служить нагляднымъ выраженіемъ этой въры, напоминаеть о дъйствіяхъ искупленія людей, поддерживаеть и научаеть жаждущихъ познанія истинной вёры: это перлы Божественныхъ догматовъ, упоминаемыхъ патр. Гермогеномъ. Какъ выраженіе скончанія земной церкви и вмёстё какъ поучительная картина, на западной стёнё изображается страшный судъ. --- Мы уже замётили, что относительно притворовъ трудно сказать что-либо опредёленное по недостатку памятниковъ; тоже и относительно жертвенниковъ и діакониковъ. Замътимъ впрочемъ, что изображеніе Богоматери въ жертвенникъ Спасо-Нередицкой церкви находить свое объяснение въ словахъ патр. Софрония: "какъ пресущественный Богъ, воспріявъ плоть отъ Дёвы, во единой ипостаси явился совершеннымъ Богомъ и совершеннымъ человѣкомъ... такъ и новое тѣло (проскомидійный агнецъ) какъ бы изъ нѣкоего чрева и отъ кровей и отъ плоти дъвственнаго тъла т.-е. изъ цълаго хлъба изсъкается діакономъ или iepeeмъ<sup>2</sup>)"; а изображеніе І. Предтечи (Дафни) вызвано евангельскимъ изреченіемъ: "се агнецъ Божій" (Іоан. І, 29, 36), имѣющимъ связь съ приготовленіемъ въ жертвенникѣ проскомидійнаго агнца<sup>3</sup>). Вообще нужно замѣтить, что 1) послёдовательность и однообразіе проходять лишь въ главнёйшихъ частяхъ стённыхъ росписей; 2) росписи древнъйшихъ православныхъ храмовъ отличаются простотою; въ нихъ нётъ замысловатыхъ сюжетовъ, которые бы могли вызывать недоумёнія; даже ветхозавътный элементъ, несмотря на то, что онъ глубоко проникалъ и въ древнюю литературу и въ искусство, занимаетъ въ нихъ, если исключить куполъ, очень незначительное мѣсто<sup>4</sup>). Текстъ древнихъ литургій прямо вызвалъ художниковъ па сравненіе голговской жертвы съ жертвами Авеля, Ноя, Авраама, Самуила, Мелхиседска и др., однако изображенія этого рода являются лишь въ видё исключенія въ немногихъ храмахъ (напр. въ ц. св. Виталія въ Равеннѣ). Новозавѣтный храмъ украшается ясными новозавётными изображеніями.

# Глава VI.

### Греческія стѣнописи XVI—XVIII вв.

Новая эпоха въ исторіи церковныхъ стёнописей греческихъ и русскихъ начинается въ XVI в. Паденіе византійскаго искусства наступило еще гораздо раньше паденія

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. др. лнт. I, 127; II, 71, 127, 210.

<sup>2)</sup> Пис. отц. I, 275; то же въ толковании Өеодора Андидскаго, стр. 384.

<sup>3,</sup> Ср. тексть проскомидіи.

<sup>4)</sup> Кіево-соф. соб. росписи въ западныхъ храмахъ, исполненныя византійцами, здёсь не имъются въ виду.

византійской имперіи, и историческія обстоятельства до XVI в. совершенно не благопріятствовали его возрожденію. Даже на Авонѣ, который доселѣ признавался нѣкоторыми убѣжищемъ церковнаго искусства въ эту пору политическихъ неурядицъ, искусство живописи не находило болѣе или менѣе широкаго приложенія; кратко и довольно ясно раскрыто это епископомъ Порфиріемъ<sup>1</sup>). Оживленіе искусства наступаетъ для православнаго востока въ XVI в.: центромъ художественной дѣятельности становятся авонскіе монастыри, а рельефнымъ выраженіемъ новаго художественнаго движенія служатъ церковныя стѣнописи, уцѣлѣвшія отчасти до сихъ поръ. Авонская школа сосредоточила въ себѣ художественныя силы разныхъ мѣстностей Греціи, Македоніи, Кипра, слила ихъ въ одномъ горнилѣ, а затѣмъ широко распространила сферу своего художественнаго вліянія. Во главѣ этого новаго художественнаго движенія стоитъ имя знаменитаго художника Панселина.

На Ассинь до сихъ поръ сохраняется память о знаменитомъ Панселинь; имя его, какъ основателя новой художественной школы, занесено и въ греческій иконописный подлинникъ Діонисія Фурноаграфіота. Однако ни мѣстное преданіе, ни Діонисій, замътившій, что Панселинъ превзошелъ славою всёхъ древнихъ и новыхъ живописцевъ, ничего не говорять ни объ особенностяхъ панселинова стиля, ни о характеръ произведенной имъ въ области искусства реформы, ни даже о времени его жизни и деятельности: славное преданіе является для насъ так. обр. почти мертвымъ звукомъ. Церковная археологія, особенно въ лицъ еп. Порфирія, далеко подвинула впередъ вопросъ о времени жизни Панселина<sup>3</sup>), признавъ его художникомъ XVI в.; но вопросъ объ его работахъ доселё не рёшенъ. Многія произведенія принисываются кисти Панселина; въ томъ числѣ роспись протатскаго собора на Авонѣ, что подтверждаетъ еп. Порфирій видённою имъ въ этомъ соборѣ надписью, указывающею на Мануила Панселина. Надпись эта подвержена нѣкоторому сомнѣнію<sup>3</sup>); но если славный Панселинъ не есть вымыслъ праздной фантазіи, --- а это несомнённо, если затёмъ онъ оставиль слёды своихь работь въ стёнописяхь авонскихь, что весьма вёроятно въ виду общераспространеннаго авонскаго преданія, то изъ числа всёхъ авонскихъ стёнописей ему должны принадлежать лучшія: таковы прежде всего именно стѣнописи протатскаго собора. А если это справедливо, то въ протатскихъ стѣнописяхъ находится ключъ къ рѣшенію вопроса о художественной реформѣ Панселина.

Предшествовавшая Панселину эпоха упадка внесла сильное разложение въ область нъкогда славнаго византийскаго искусства. Внутренняя жизнь его отлетъла и внъшния формы омертвъли. Чувство художественной красоты, необходимое условие жизни искусства, измельчало, и на смъну его явилась въ живописи тенденция дидактическая, которая ръдко улаживается съ художественностию замысла, не нанося послъднему сильнаго ръшительнаго удара. Нравоучительныя картины, копи, служатъ показателями

3) Cm. HERE.

- 81 -

<sup>1)</sup> Зогрофич. летопись Авона. Чтен. въ Общ. Любит. Дух. Просв. 1884; III, 217 и слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письма въ архим. Антонину. Труды Кіев. Дух. Акад. 1867 г. №№ 10—11; ср. мићнія: Didron, Manuel d'iconogr. Chr. Introduct; Παρνασσός 1881 (ст. Лампроса: ό Ίησοῦς τοῦ Πανσελήνου σ. 445); Notes sur le peintre byzantin M. Pansélinos: Revue archéol. Mai-juin 1884, p. 324—334.

искусства этой эпохи. Панселинъ и его школа поняли ненормальность такого положенія дёла и поставили своей задачей ввести въ одряхлёвшее искусство дыханіе жизни. Задача очень широкая, требовавшая и сильныхъ талантовъ и хорошей подготовки. Въ Италіи задача эта была поставлена и рътена уже давно; и весьма въроятно, что llaнселинъ знакомъ былъ съ произведеніями западной живописи; твмъ не менве онъ не сталъ на путь рабскаго подражанія западу. Иная среда требовала иной постановки діла. Панселинъ прямо и безповоротно рѣшилъ вопросъ о необходимости поднять элементъ красоты въ искусствъ; но онъ зналъ, что церковное искусство восточной церкви имъло свои јератическія формы, которыя оберегали заключенную въ нихъ религіозную мысль; радикальная ломка этихъ формъ, въ интересахъ художественной свободы, повела бы неизбъжно къ нъкоторому видоизмъненію и этихъ мыслей. Религіозный копсерватизмъ, составляющій одну изъ отличительныхъ чертъ восточной половины христіанства, требоваль уваженія и къ иконографическимъ традиціямъ. Но въ такомъ случав капитальная реформа въ искусствъ была невозможна, и Панселинъ не могъ думать о ней. Его роль въ исторія греческаго искусства близко подходить къ той роли, которую играль нашъ Симонъ Ушаковъ въ исторіи русской живописи. Тотъ и другой стремились внести въ искусство элементъ красоты; въ томъ и другомъ сознаніе ся необходимости было вызвано съ одной стороны крупными недостатками современной имъ дъйствительности, съ другой — знакомствомъ съ произведеніями западныхъ художниковъ. Но между ними есть и различіе: нашъ русскій художникъ пошелъ далбе греческаго и, заявляя неоднократно на словахъ о своемъ уважении къ древнему преданію, представилъ въ своихъ произведеніяхъ нъсколько попытокъ разрушенія этихъ преданій. Художникъ греческій,

водворая въ искусствѣ красоту, остается все-таки консерваторомъ въ типахъ и сюже тахъ. Его искусство не поражаетъ оригинальною новостью замысла: все въ немъ такъ же просто, ясно, определенно, какъ было и прежде, въ то же время красиво и величественно. Качества панселиновой живописи пришлись по душѣ даже и авонскимъ отшельникамъ, и вотъ почему протатская живопись доселѣ привлекаетъ къ себѣ всеобщее вниманіе агіоритовъ. Храмъ протатскій не великъ, но въ немъ обнаружила себя съ достаточною ясностію школа Панселина. Общій распорядовъ стѣнной росписи напоминаетъ старинные византійскіе пріемы. Композиція изображеній въ своихъ основныхъ чертахъ тв же, что и въ древнихъ памятникахъ византійскихъ, то онв оживлены: слёды оживленія замѣтны въ картинѣ крещенія Іисуса Христа, гдѣ присутствуеть живописная группа ангеловъ; Богъ изрекаетъ Свое свидътельство (рука); море и Іорданъ, олицетворенные въ видѣ двухъ человѣческихъ фигуръ, сидящихъ на рыбахъ, возвращаются вспять; а вдали видна проповѣдь Іоанца Предтечи съ приближающимся къ нему Іисусомъ Христомъ; въ картинѣ молитвы въ саду геесиманскомъ представлена группа спящихъ учениковъ, къ которой приближается изъ-за горной скалы Інсусъ Христосъ: группа живописна, положенія фигуры естественны и разнообразны. Очень хорошо скомпанованы также: введеніе Богоматери во храмъ въ сопровожденіи дѣвъ, бесѣда съ самарянкою, представленною въ видъ красивой, молодой женщины съ распущенными волосами, съ кувшиномъ въ рукахъ. Красота отдёльныхъ типовъ превосходитъ рёшительно все, что им знаемъ въ этомъ родъ изъ эпохи упадка и возрожденія въ греческихъ ствно-

- 82 -

инсяхъ: всёмъ извёстно прекрасное изображеніе Младенца Інсуса "Недреманнаго ока", неоднократно изданное въ качествё образца панселинова стиля; прекрасенъ великомученикъ Пантелеймонъ, таковы же св. Осодоръ Тиронъ, Осодоръ Стратилатъ въ воинскихъ доспёхахъ, прекрасенъ двёнадцатилётній Інсусъ, поучающій въ храмё. Въ этой особенности данъ противовёсъ недостатку красоты въ памятникахъ эпохи, предшествовавшей Панселину: для примёра достаточно обратить вниманіе на нередицкія и староладожскія копіи съ византійскихъ живописей, гдё стремленіе сообщить молодымъ лицамъ суровую важность убиваетъ красоту. Протатская живопись гармонически соединаетъ въ одномъ цёломъ красоту и величіе. Разумная граница въ проведенія этого начала соблюдена, и тамъ, гдё обычная красота не должна имёть мёста, какъ напр. въ типахъ старческихъ выступаетъ на первый планъ строгая внушительная важность: примёромъ старческаго типа можетъ служить превосходное изображеніе св. Николая Чудотворца, въ которомъ видёнъ строгій учитель и подвижникъ; формы его, однакожъ, чужды той утрировки, какой нерёдко подвергался этотъ типъ въ произведеніяхъ ремесленнаго характера.

Переходя къ обозрѣнію авонскихъ стѣнописей, отмѣтимъ первоначально главнѣйшія типическія черты авонскихъ храмовъ, съ которыми тѣсно связано настѣнное письмо. Обычная форма храма— прамоугольникъ, близкій къ квадрату, съ восточной стороны три полукружія: въ среднемъ, сравнительно болѣе обширномъ, помѣщается алтарь, налѣво жертвенникъ, направо діаконникъ. На сѣверной и южной стѣнахъ средняго храма глубокія полукруглыя ниши съ полусферическими сводами, гдѣ помѣщаются пѣвцы. Четыре столба, соединенные арками, своды, трибунъ и куполъ — обычны. Капитальная стѣна отдѣляетъ храмъ отъ притвора; послѣдній имѣетъ одинаковую широту съ церковнымъ корпусомъ, но въ длину гораздо менѣе его. Въ нѣкоторыхъ храмахъ (напр. въ Кутлумушѣ) притворы устроены съ трехъ сторонъ (С. З. Ю.), подобно притворамъ русскихъ храмовъ XVII в.<sup>1</sup>). Всѣ внутреннія поверхности этихъ частей обильно украшены настѣнною живописью: однѣ изъ живописей относятся къ XVI в., другія — къ XVII, XVIII и XIX вв. Болѣе древнихъ стѣнописей, за исключеніемъ ватопедскихъ мозаикъ, по нашему мнѣнію, на Авонѣ нѣтъ.

### XVI-й вѣкъ.

1) Стънопись собора Успенія Пресв. Богородицы въ Протатъ: несмотря на значительные слёды поврежденій, общій характеръ росниси обнаруживается ясно. Въ алтарной апсидё Богоматерь на тронё съ Божественнымъ Младенцемъ среди двухъ ангеловъ; внизу святители, въ кресчатыхъ фелоняхъ со свитками. Въ жертвенникѣ (СВ) І. Христосъ, стоящій во гробѣ (?), ниже — святители; на стёнахъ можно различить изображенія лёствицы Іакова, купины Моисея и отдёльныя фигуры святыхъ. Въ малой апсидѣ съ правой (ЮВ) стороны, гдѣ въ настоящее время устроенъ особый придѣлъ: Спаситель въ видѣ младенца въ чашѣ, стоящей на престолѣ подъ киворіемъ; по сто-

11\*

<sup>1)</sup> Объ архитектурѣ авонскихъ храмовъ даетъ свѣдѣнія альбомъ г. Клаггеса въ библіотекѣ Академін Художествъ; ср. также рисунки въ Путешествін Барскаго.

ронамъ престола два святителя. На стёнахъ этого придёла отдёльные святые, по преимуществу святительскаго сана и среди нихъ два изображенія изъ Евангелія: исцёленіе сухорукаго и явленіе І. Христа св. женамъ по воскресеніи (хаїдете). Судя по характеру изображеній, здісь быль нікогда жертвенникь.—Средняя часть храма'): на сверной ствив вверху изображения святыхъ ветхаго заввта; рядъ ихъ продолжается и на съверной стънъ алтаря (пророки); ниже — сошествіе І. Христа во адъ и неизвъстное сложное изображение; продолжение этого ряда на съверной ствив алтаря составляють сошествіе Св. Духа на апостоловъ (съ фигурою Космоса въ видъ царя) и увъреніе ап. Оомы (ή ψηλάφησις); на нижнихъ частяхъ съв. стъны: Оедоръ Стратилать, Өедоръ Тиранъ, еще неизвъстный воинъ, одинъ изъ христіанскихъ поэтовъ со свиткомъ и св. Лука. Въ аркахъ пророки со свитками и мученики. Южная ствна: въ соотвътствіи съ съверною стъною, здъсь вверху помъщены ветхозавътные праведники, оны же и на южной ствиб алтаря (въ числб ихъ одна женщина; можеть быть, проматерь Ева?); ниже событія Евангелія: І. Предтеча пропов'ядуеть о Спасителі, крещеніе І. Христа, преображеніе, молитва въ саду Геосиманскомъ и взятіе І. Христа въ этомъ саду. Въ алтарѣ рождество Христово и тайная вечеря за столомъ въ видѣ сигмы. Въ аркахъ пророки. Въ двухъ нижнихъ рядахъ южной стѣны: св. Іоаннъ, апостолы, христ. поэтъ (І. Дамаскинъ?), Ефремъ Сиринъ, свв. Артемій, Меркурій и неизвъстный воинъ. Западная стъна: по сторонамъ дверей два ангела со свитками; надъ дверями "недреманное око", выше успеніе Богоматери; возлѣ сѣверной стѣны I. Христосъ, поучающій народъ въ храм' Іерусалимскомъ; возл' южной — бес'вда I. Христа съ самарянкою. По угламъ (СЗ и ЮЗ) св. Пантелеймонъ, св. Николай и др. На восточной ствив, отдвляющей алтарь отъ средней части храма, -- по правую сторону иконостаса омовеніе ногъ и введеніе Богоматери во храмъ — въ двухъ моментахъ, по извую — положение I. Христа во гробъ и благовъщение, (подъ которымъ обозначенъ годъ сооруженія иконостаса 1685). На тріумфальной аркв: съ левой стороны благовествующій архангель и пророкь со свиткомь, ниже ап. Павель, съ правой — Богоматерь, къ которой относится благовъстіе архангела, и пророкъ Даніилъ, ниже ап. Петръ (?)<sup>9</sup>). На вершинѣ арки Нерукотворенный образъ. Такой мотивъ украшенія тріумфальной арки составляеть обычное явленіе въ авонскихъ храмахъ. Расположеніе относящихся сюда изображеній будеть ясно изъ слёдующей схемы. (Ср. 219.)

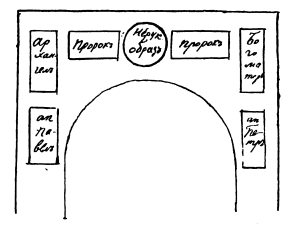
Время исполненія протатскихъ стёнописей опредёлялось не одинаково. Нёкоторые изъ спеціалистовъ относили ихъ къ Х—ХІІ вв. и сближали ихъ по времени происхожденія и характеру съ дафнійскими мозаиками и даже съ миніатюрами ватиканскаго минологія<sup>8</sup>); но еп. Порфирій доказалъ, что онъ исполнены въ XVI в. Оставляя въ сторонъ соображенія теоретическія, какъ не представляющія особенной важности, отмъ-

- 84 -

<sup>1)</sup> Храмъ не имъетъ купола; однако, на основанія этого едва ли возможно относить сооруженіе его ко времени, предшествовавшему Софін Константинопольской: Зам. покл. св. горы 110; тімъ меньшую въроятность имѣетъ мнѣніе о сооруженія его при Константинъ Великомъ. Общій характерь архитектури указываеть на позднѣйшее время.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нѣкоторыя подробности у еп. Порфирія: Востокъ христ. П, 2, стр. 275—281; описанія не вездѣ точны.
 <sup>3</sup>) Зам. покл. св. горы 115—117. Авторъ повднѣе отказался отъ этого предположенія: стр. 303—304 примѣчаніе.

тимъ лишь указаніе на этотъ предметъ въ житіи Өеована Авонскаго (+1548 г.), изъ котораго видно, что карейскій храмъ расписанъ стараніемъ прота св. горы Серафима въ XVI в.<sup>1</sup>) Что касается надписи, прочитанной еп. Порфиріемъ надъ входомъ изъ жертвенника въ алтарь. . аµєтоυ (т.-е. πουίσταµένου) τοῦ Μανουήλ (Патоελήνου), указывающій на участіе Панселина въ росписи, то такой мы не могли найти; притомъ здѣсь и мѣсто для нея не подходящеее. Если дѣйствительно здѣсь была какая-либо надпись, въ настоящее время уже не замѣтная, то она ближе всего могла служить объясненіемъ къ одному изъ находящихся здѣсь изображеній; а для записей именъ художниковъ въ авонскихъ храмахъ назначается другое мѣсто при входѣ.



Въ томъ же протать уцѣлѣла въ алтарѣ придѣла Іоанна Предтечи роспись 1526 года. Въ апсидѣ Богоматерь, ниже престолъ, на которомъ лежитъ покрытый тканью Младенецъ Іисусъ (µєλισµός) — агнецъ Божій, раздѣляемый вѣрующимъ<sup>3</sup>); по лѣвую сторону Іисусъ Христосъ, стоящій во гробѣ. На аркѣ возлѣ Богоматери благовѣщеніе; выше на стѣнахъ: встрѣча Богоматери съ Елизаветою и рождество Христово (съ пастырями и волхвами). Живопись средняго достоинства<sup>3</sup>), довольно сухая; преобладаютъ глубокіе тоны. Время ея исполненія обозначено въ особой надписи: ἡστορίσθη ἐπὶ Γαβριήλου τοῦ πρότου καὶ Γερασίµου καὶ Μερκουρίου τῶν µοναχῶν τοῦ εχад (7034=1526) ἔτους нд. їд. Какъ по колориту, такъ и по характеру фигуръ стѣнопись эта стоить гораздо ниже панселиновой.

Станописи во лавра св. Аванасія. Въ алтарномъ полукружін: Богоматерь "ширшая небесъ", по сторонамъ которой два ангела со свитками; надъ Нею въ сводъ пророки со свитками пророчествъ, къ Ней относящихся. Ниже Богоматери литургія, точнѣе херувимская пѣснь: Іисусъ Христосъ, въ архіерейскомъ саккосѣ и омофорѣ, стоитъ возлѣ двухъ престоловъ, на которыхъ утверждены киворіи, здѣсь надпись: добот то βῆμα τῆς тоалέζης χυρίου στῆθι τρέμων ἄνθρωπε χαι ιεύου χάτω Хрс γὰρ ἔνδον θύεται χαθ ἡμέραν χαι лãoa τάξις τῶν ἁγίων ἀγγέλων λιτουργιχῶς προσχυτοῦσιν αὐτὸν ἐν φόβφ. Служащіе ангелы

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Еп. Порфирій, Перв. Пут. въ авон. мон. П, 2, стр. 273-274. Сн. Зам. пок. св. горы, стр. 303-304.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Преосв. Порфирій относится къ ней слишкомъ строго, называя "невзрачнов", ц. с. стр. 281.

съ литургическими сосудами, съ плащаницею совершають великій входъ: онъ начинается у одного престола и оканчивается съ другой стороны у другаго; ниже святители. Въ сводъ алтаря представлены лица и событія, по преимуществу имъющія отношеніе къ жертвъ алтаря: Сошествіе Св. Духа на апостоловъ (см. выше) и вознесеніе Іисуса Христа на небо въ видъ живой сцены: оно напоминаетъ конецъ литурги, когда священникъ показываеть народу св. дары при произнесени словь: "всегда, нынъ и присно"... акть этоть символически означаеть вознесение Спасителя на небо, въ чемъ убъждають произносимыя священникомъ слова: "вознесися на небеса Боже и по всей земли слава Твоя". Тамъ же, какъ прообразъ новозавътнаго храма, представлена ветхозавътная скинія, въ которой предъ жертвенникомъ стоитъ съ кадиломъ Моисей (надиись лоофіта Movois): направо Моисей получаетъ скрижали закона. Подъ изображеніемъ сошествія Св. Духа перенесеніе кивота завѣта въ Іерусалимъ съ музыкальною игрою на разныхъ струнныхъ инструментахъ, при чемъ царь Давидъ представленъ съ арфою въ рукахъ, а Оза, сынъ Аминадава, поверженнымъ на землю<sup>1</sup>). Сравненіе скинія съ храмомъ, новаго Іерусалима — церкви — съ древнимъ и — таинства алтаря съ кивотомъ завѣта — такова мысль этихъ изображеній: здёсь же, въ лицё Озы отмёчена мысль о томъ, какъ опасно недостойному человѣку приступать къ алтарю. Въ жертвенникѣ — евхаристія по литургическому переводу, Іисусъ Христосъ стоящій во гробѣ, св. діаконъ Лаврентій, св. Петръ Александрійскій, предъ которымъ стоитъ Спаситель въ раздранномъ хитонъ. Въ діаконникъ лъствица Іакова, святители. Средняя часть храма: въ куполъ Пантократоръ на волотомъ фонѣ. На съверной стънъ распятіе (ангелъ собираеть кровь изъ ребра Інсуса Христа въ чашу), снятіе со креста, Інсусъ Христосъ на судѣ у Пилата, воскресеніе и еще нікоторыя чудеса Евангелія; внизу мученики. Южная стіна: рождество Христово, избіеніе младенцевъ (прав. Елизавета съ младенцемъ Іоанномъ стоитъ возлъ горы); 12-ти лѣтній Іисусъ въ храмѣ Іерусалимскомъ, крещеніе Іисуса Христа (съ олицетвореніями моря и Іордана), воскрешеніе Лазаря и входъ въ Іерусалимъ. Внизу мученики и изображеніе торжества православія (процессія съ иконами<sup>в</sup>). На западной ствив: успеніе Богоматери, тайная вечеря, по историческому переводу, въ видѣ возлежанія за столомъ; омовение ногъ, взятие Іисуса Христа въ саду геосиманскомъ и отречение ап. Петра. На столпахъ храма къ востоку благовъщение Пресв. Богородицы, безъ пророчествъ; на остальныхъ стѣнахъ воздвиженіе честнаго креста (сѣв.), ктиторы храма Никифоръ Фока и Іоаннъ Цимисхій съ моделью храма. Живопись притворовъ новая: во внутреннемъ притворѣ ветхій завѣтъ, во внѣшнемъ — вселенскіе соборы, апокалицсисъ, притчи Евангелія — лествица духовная.

Исторія этихъ стёнописей темна. Мёстное преданіе относить ихъ къ отдаленной эпохё византійскаго искусства. Одинъ изъ западпыхъ ученыхъ старался подтвердить правдоподобность этого преданія<sup>3</sup>): онъ сравнивалъ лаврскія стёнописи съ итальянскими мозаиками древне-христіапскаго періода и, замёчая сходство между ними въ широтё контуровъ, относилъ первыя къ эпохё до раздёленія церквей. Доказательство столь по-

- 86 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 2 цар. VI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. зам'ячанія еп. Порфирія: ц с. І, 1 стр. 206-207.

<sup>3)</sup> Papety, Les peintures byzant. et les couvents de l'Athos. Revue des deux mondes 1847; t. 18, p. 769 etc.

чтенной древности авторъ видълъ, между прочимъ, въ находящихся здъсь изображеніяхъ римскихъ папъ Сильвестра и Льва Великаго, которыя, будто бы, могли быть помъщены въ православномъ храмъ только въ эпоху мира и полнаго согласія между церковію восточною и западною. Во всей этой аргументація, какъ справедливо замѣтилъ Милье'), воображение заступаетъ мѣсто дѣйствительности: широта контуровъ можеть служить въ равной мъръ признакомъ XVI въка; а изображения римскихъ папъ, принятыхъ въ восточную агіологію, встрёчаются часто въ памятникахъ греческихъ и русскихъ даже и въ XVII-XIX вв. Съ большею осторожностію отнесся къ этому памятнику Дидронъ. Провъряя мъстное преданіе о написанія этихъ фресокъ Панселиномъ въ Х в., онъ считаетъ его невѣроятнымъ, но допускаетъ, что онѣ могли быть написаны въ XIV в.<sup>8</sup>). Оставляя въ сторонъ темныя преданія и предположенія, обратимъ вниманіе на запись объ исполнения стёнописей, находящуюся на западной стёнё 3): отсюда видно, что онъ сдъланы монахомъ Өеофаномъ въ 1535 году. Былъ ли этотъ Өеофанъ ученикомъ Панселина, какъ полагалъ Макарій Кидоніецъ'), сказать трудно. Но его мегалографія, отличающаяся изящными благородными формами, выдержанностію типовъ, строгимъ и благоговъйнымъ выраженіемъ въ лицахъ, близко подходить къ ствнописи протатской. Нѣкоторыя поновленія не вредять цѣльности впечатлѣнія. Мнѣніе автора замѣтокъ поклонника св. горы, будто лаврская стёнопись ниже ватопедской достоинствомъ и послё карейской (=протатской) представляется вовсе не замёчательной<sup>5</sup>), основано на порвомъ впечатлёнія. Согласимся, что она уступаеть въ достоинствё живописи карейской; но ватопедская, по нашему мнѣнію, ниже лаврской. При сравнительной оцѣнкѣ ихъ необходимо прежде всего обратить вниманіе на то, что живопись ватопедская обнаруживаетъ сильную накловность къ копированію западпыхъ образцовъ и допускаеть такіе сюжеты, какихъ православная древность не знала<sup>6</sup>). Уже по одному этому мы отдаемъ безусловное преимущество мегалографіи лаврской.

Въ лаврскомъ параклист св. Николая стёнопись исполнена рукою Фралга Кателлона изъ Өнвъ, что въ Віотіи, въ 1560 году (надпись). Въ алтарной апсидё Богоматерь съ Божеств. Младенцемъ и евхаристія (μετάδοσις); ниже херувимская пёснь, еще ниже святители (поновлены). Въ сводё алтаря сошествіе Св. Духа на апостоловъ съ космосомъ и вознесеніе Господне. Въ средней части храма: на сводё — событія послёднихъ дней жизни Іисуса Христа; на стёнахъ главнымъ образомъ жизнь и чудеса св. Николая<sup>7</sup>). Еп. Порфирій называетъ живопись "отмённою: колоритъ всей стённой живописи естественный, лица бёлы — это образецъ иконнаго письма греко-оессалійскаго". Въ какой мёрё замёчанія эти могутъ быть приложены къ первоначальной стёнописи этого параклиса, сказать трудно. Въ настоящее время она заключаетъ въ себё, особенно въ средней части храма, слёды сильныхъ подновленій, которыя измёнили харак-

- 5) Зам. покл. св. горы стр. 188.
- 6) См. о ней ниже.
- 7) Погребеніе св. Николая подробно описано еп. Порфиріемъ: ц. с. 208 209.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Archives des missions scientifiques 1865, p. 497.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Annales archéol. t. XXI, p. 36.

<sup>3)</sup> Тексть ся въ цит. соч. сп. Порфирія I, 1, стр. 205; ср. также Annales archéol. t. XXI, р. 35.

<sup>4)</sup> Ц. с. еп. Порфирія 205.

теръ иконографіи XVI в. Укажемъ для примъра на изображеніе рождества Христова, гдъ Богоматерь представлена спящею на колънахъ предъ Божественнымъ Младенцемъ форма, заимствованная прямо съ западныхъ образцовъ и не встръчающаяся въ православной живописи XVI в. Весьма въроятно, что изъ того же западнаго источника проистекаютъ и другія, отмъченныя выше, достоинства ствнописи; а потому считать ее образцомъ еессалійскаго оригинальнаго иконнаго письма XVI в. нельзя.

Ствнная живопись въ лаврской тралезю сдблана, кажется, одновременно съ ствнописью собора тёми же мастерами: она отличается тою же строгостью стиля, но имбеть темный колорить и повреждена сыростью 1). Спеціальное назначеніе зданія требовало и своеобразной росписи, и нужно признать, что художникъ ръшилъ свою задачу вполнъ удовлетворительно. Въ полукружии трапезы онъ помъстилъ тайную вечерю по историческому переводу: на ствив яства, рыба и просфоры. Надъ нею благовъщение Пресв. Богородицы въ трехъ моментахъ, выражающихъ душевное состояние Богоматери: въ 1-й моменть явленія ангела Богоматерь сидить съ веретеномъ въ рукахъ, потомъ она встаеть и съ удивленіемъ простираетъ руки, наконецъ смиреннымъ наклоненіемъ головы выражаеть покорность воль Божіей (се раба Господня, буди Мив по глаголу твоему). На стънахъ трапезы — событія изъ исторіи мученичества, единоличныя изображенія преподобныхъ и нъсколько событій изъ ветхаго завъта (жертва Канна и Авеля, убіеніе Авеля); древо Іессея и возлѣ него древніе философы и сивиллы, съ ихъ пророчествами о Мессіи. На западной стінь превосходное изображеніе страшнаго суда, подробности котораго (звёрь сатаны) напоминають адь Данта. Какъ евхаристія должна напоминать участникамъ трапезы о хлъбъ небесномъ, такъ мученія и преподобные — о подвигахъ христіанскихъ, а страшный судъ о наградахъ и наказаніяхъ въ будущей жизни. Если воздержаніе отъ пищи и подвижничество принадлежать къ числу важнъйшихъ добродътелей монашества, то вполнѣ своевременно и умѣстно наглядное напоминаніе объ этомъ именно въ братской трацезѣ.

Ставнописи соборнаго храма ез Кутлумушъ. Въ алтарномъ полукружіи литургія: поставленъ престолъ, возлѣ котораго стоитъ Інсусъ Христосъ въ саккосѣ и омофорѣ и благословляетъ ангела съ кадиломъ въ рукахъ; за этимъ ангеломъ слѣдуетъ рядъ другихъ ангеловъ — съ рипидами, дискосомъ, потирами и плащаницею; ниже представленъ дважды Спаситель, къ Которому съ двухъ сторонъ подходятъ апостолы для принятія св. хлѣба и вина; ниже два ряда святителей — въ медальонахъ и въ ростъ со свитками. Въ сводѣ алтаря: Богоматерь среди ангеловъ, сошествіе Св. Духа съ космосомъ и вознесеніе Господне. Въ малой апсидѣ съ лѣвой стороны — ангелы съ рипидами, въ сводѣ Інсусъ Христосъ — на колесницѣ прор. Іезекіиля; на стѣнахъ святители и нѣсколько изображеній изъ ветхаго завѣта. Въ діаконникѣ по правую сторону алтаря: въ куполѣ Богоматерь и святители; на восточной сторонѣ купина Моисея (въ пламени Богоматерь). Средняя часть храма: въ куполѣ Пантократоръ, ниже ангелы съ копьями и среди нихъ Богоматерь и Іоаннъ Предтеча съ крыльями. Въ сводѣ евангельскія событія: избіеніе младенцевъ (съ Елизаветою и Іоанномъ Предтечею), сошествіе во адъ,

- 88 --

<sup>1)</sup> Во время нашего посёщенія, во второй половине августа, 1888 г. она исправлялась.

преображеніе въ трехъ моментахъ и друг. На сѣвер. стѣнѣ—Евангеліе, мученики и св. воины; то же и на южной; а на западной — успеніе Богоматери (съ жидовиномъ), восхожденіе Іисуса Христа на крестъ (ἀνάβασις ἐπὶ σταυροῦ — Іисусъ Христосъ восходитъ на крестъ по лѣстницѣ) и снятіе тѣла Іисуса Христа со креста. На восточной сторонѣ средней части храма возлѣ тріумфальной арки — благовѣщеніе Пресвятыя Богородицы: Богоматерь сидитъ съ веретеномъ, а пониже Ея налѣво служанка съ прялкою;

- 89 --

родицы: Богоматерь сидить съ веретеномъ, а пониже Ея налѣво служанка съ прялкою; ниже Ааронъ съ расцвѣтшимъ жезломъ и свиткомъ, въ которомъ написано: έγω δέ δάβδον βλαστήσασαν παρθέτε; подъ архангеломъ Моисей со свиткомъ: έγω βάτον καιομένην είδον σέ κόρη. Преосвящ. Порфирій, упоминая неоднократно объ этихъ стѣнописяхъ, относить

преосвящі. порфирія, упошиная неоднокраїно объ зтахь стрнописахь, онносить ихъ къ 1640 году<sup>1</sup>); но судя по надписи, находящейся внутри храма надъ входомъ, онѣ древнѣе на цѣлое столѣтіе; воть эта надпись: *ἀνιστοφήθη ὁ πάνσεπτος και ίεφ*ός ναὸς οὖτος τοῦ Κυφίου καὶ Θεοῦ καὶ Σωτήφος ἡμῶν Ιῦ Χῦ dià συνδφομῆς τε καὶ δαπάνης τῶν... παφοικούντων ἀδελφῶν ἡγουμετεύοντος Μαξίμου ἰεφομονάχου... ἑπτακισχιλιαστοῦ τεσσαφακοστοῦ ἀγδοῦ (7048=1540). Живопись, повидимому, поновлена, — быть можеть одновременно съ расписаніемъ притвора въ половинѣ прошедшаго столѣтія; но крупныхъ отступленій оть оригинала въ подновленіяхъ не видно. — Притворы расписаны въ 1744 году іеромонахомъ Исаіею; во внутреннемъ притворѣ изображенія смѣшаннаго характера: кончина мучениковъ, святителей и др., во внѣшнемъ: сошествіе во адъ съ драматическою подробностію низверженія сатаны, распятіе съ конными всадниками, какъ въ западныхъ картинахъ, и цѣлый рядъ изображеній на тему "хвалите Господа съ небесъ", гдѣ представлены и знаки зодіака, звѣри, разные виды музыкальныхъ инструментовъ и плясокъ. Картина эта въ ряду стѣн.лисей греческихъ XVIII в. не составляеть явленія исключительнаго<sup>8</sup>).

Станописи въ дохіарскомъ соборъ. Алтарь украшенъ изображеніями, относящимися къ жертвь новаго завъта. По обычаю, въ апсидъ Богоматерь, ниже литургія или херувимская пѣснь, еще ниже евхаристія (μετάδοσις), наконецъ два ряда святителей. На стѣнахъ алтаря: скинія свидънія (С), въ которой видны первосвященникъ за престоломъ и народъ; несеніе кивота завъта (Ю) въ очень простыхъ формахъ (безъ Давида и музыки); въ сводъ алтаря: пятьдесятница (съ космосомъ), вознесеніе Іисуса Христа на небо и нѣкоторыя чудеса. Въ жертвенникъ: Іисусъ Христосъ, въ видъ Младенца, на дискосъ подъ покровомъ, святители, Петръ Александійскій, предъ которымъ Спаситель въ раздранномъ хитонъ и др. Въ діаконникъ Св. Троица и святители. — На съверной стѣнъ средняго храма: умноженіе хлѣбовъ, укрощеніе бури, исцѣленіе разслабленнаго, мытарь и фарисей, сошествіе Іисуса Христа во адъ, воздвиженіе честнаго креста и др.; внизу — мученики. На южной: рождество Христово, срѣтеніе, искушеніе Іисуса Христа, чудо въ Канъ, преображеніе, торжество православія и мученики. На западной: "недреманное око", успеніе Богоматери, распятіе, событіе изъ жизни Іоанна Предтечи и дѣтства Богоматери (благословеніе ея тремя священниками и лас-

12

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ц. с. стр. 190, 195, также Зографич. лётоп. Авона стр. 220-221.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ср. напр. наренксъ параклиса Скоропослушници возле собора въ Дохіаръ, роспис. 1832 г. и др.

каніе родителями). На алтарныхъ столбахъ благовъщеніе: возлъ Богоматери, сидящей съ веретеномъ, прор. Исаія, возлъ благовъствующаго архангела Давидъ.

Внутренній нароиксь: твореніе міра, древо Іессея, "Азъ есмь лоза, вы же — рождіе", акаоисть Богоматери и сцены изъ исторіи мученичества (на сводъ). Внъшній нароиксь: страшный судъ, "что ти принесемъ", лъствица духовная; чудесныя событія съ юношею, открывшимъ кладъ, потомъ потопленнымъ злыми монахами и спасеннымъ архангелами Михаиломъ и Гавріиломъ<sup>1</sup>). Живопись притворовъ не представляется особенно важною съ археологической точки зрънія, хотя ся исполненіе обнаруживаеть искусную руку. Иное дёло роспись алтаря и средней части храма. Она исполнена, какъ видно изъ надииси, въ 1568 году<sup>8</sup>) усердіемъ воеводы Молдавовалашскаго Александра, при игуменъ Өеофилъ. Въ отзывахъ о сохранности ея спеціалисты расходятся: по мнъню автора Замѣтокъ поклонника св. горы, она остается съ той поры неприкосновенною<sup>8</sup>), а по зам'тчанію Дюшена и Бэйе'), первоначальная живопись почти совершенно исчезла вслъдствіе реставрацій. Но истина, какъ кажется, заключается въ срединъ. Слъды обновленій здёсь замётны, тёмъ не менёе въ общемъ удержанъ древній характеръ живописи: не отличаясь красотою панселинова стиля, она даеть рядъ композицій и типовъ, отличающихся строгимъ характеромъ; особенно характерны типы старческіе, напоминающіе послёднюю эпоху византійской живописи. Западныхъ новшествъ почти нъть; но Богоматерь въ изображении Рождества Христова представлена уже стоящею на колѣнахъ, въ чемъ мы видимъ слѣдъ реставраціи.

Параклист св. Геория въ Ксенофъ. Роспись отличается простотою и типичностію: апсида алтарная украшена изображеніями Богоматери, евхаристіи и святителей; сводъ евангельскими изображеніями — вознесенія, чудесъ Іисуса Христа (исцёленіе слёпаго, укрощеніе бури и др.) и сошествіе Св. Духа. На сбиерной стёнё средняго храма страсти Христовы: Іисусъ Христосъ на судё предъ Каіафою, входъ въ Іерусалимъ, расцятіе, положеніе во гробъ и сошествіе во адъ. На южной стёнё рождество Христово (съ волхвами), срётеніе, крещеніе (съ олицетвореніями моря и Іордана и драконами плавающими), омовеніе ногъ и тайная вечеря; внизу мученики. На западной недреманное око, (ангелъ держитъ орудія страданій Іисуса Христа), напоминающее подобное же изображеніе въ протатскомъ католиконѣ; распятіе Іисуса Христа и успеніе Богоматери. На алтарныхъ столбахъ благовѣщеніе (около Богоматери Захарія и Іевекіиль; около архангела — Аввакумъ). Всѣ комповиціи отличаются простотою въ духѣ древнихъ памятниковъ византійскихъ; нѣтъ здѣсь ни увлеченія западными образцами, ни тенденцій къ излишнему драматизму, — формы всюду благородныя. Въ виду этого, не можемъ согласиться съ авторомъ Замѣтокъ поклонн. св. горы, который называеть

- 90 -

<sup>1)</sup> Сказаніе это передано подробно у Барскаго: Втор. посіщ. Ав. горы; изд. 1887 г. стр. 283—286. Оно тімъ легче могло быть занесено въ стінописи, что, по предавію, часть чудесно найденныхъ денегъ употреблена была ниенно на стінную роспись храма въ честь Арх. Миханла и Гавріяла.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Надпись приведена въ Mémoire sur une mission au mont Athos, par Duchesne et Bayet p. 309. Въ Зам. покл. св. горы, стр. 356 не точно поставленъ 1578 г.

<sup>•)</sup> Стр. 356.

<sup>4)</sup> Ц. с. стр. 310.

стёнопись эту вообще не замёчательною<sup>1</sup>). Исполнена она, какъ видно изъ надписи<sup>2</sup>), въ 1545 г.; никакихъ исправленій въ ней не видно: такая завидная участь выпала на долю лишь очень не многихъ асонскихъ памятниковъ. Нельзя не пожалёть, что этому памятнику угрожаетъ сильная опасность отъ сырости.—Въ притворахъ сохранилась стёнопись, исполненная монахомъ Θеофаномъ въ 1564 г.: въ нижнихъ частяхъ внутренняго притвора отдёльныя изображенія св. мучениковъ и діаконовъ; въ верхнихъ успеніе Богоматери, вознесеніе Інсуса Христа и вселенскіе соборы. Во внёшнемъ наренксё апокалипсисъ. Памятникъ отличается тою же простотою и отсутствіемъ признаковъ позднёйшихъ исправленій, какъ и стёнописи въ храмё св. Георгія; но и ему угрожаетъ та же опасность разрушенія отъ сырости. — Въ томъ же монастырё въ трапезё — очень хорошая стёнопись 1562 года: на одной стёнѣ написанъ акасисть Богоматери, на другой—собыгія изъ жизни св. Георгія, а со стороны входа страшный судъ.

Таковы ствнописи авонскія XVI въка. Къ нимъ слъдуеть присоединить ствнную роспись въ Никольскомъ соборъ Ставроникитскаго монастыря, исполненную въ 1546 г. Өеофаномъ и Симеономъ, но неудачно подновленную<sup>8</sup>). Къ тому же XVI в. относится роспись въ полуразрушенной церкви св. Андрея въ Авинахъ ('Обо̀с філове́ус): она сильно повреждена; однакожъ типъ росписи ясенъ: въ апсидъ Богоматерь на тронъ среди двухъ ангеловъ и пророковъ (свыше пророды); ниже херувимская пъснь и μετάδοσις; еще ниже святители во весь рость. На тріумфальной аркв благоввщеніе; возлѣ апсиды на стѣнахъ-рождество Христово и сошествіе Св. Духа. Въ дверахъ алтаря св. діаконы. Въ жертвенникъ Еммануилъ и Інсусъ Христосъ, стоящій во гробъ. а на ствнахъ, чудеса Евангелія (исцъленіе разслабленнаго, хайосте); въ такой апсидъ съ правой стороны архангелъ и святители. На западной ствнв храма недреманное око и страсти Христовы. --- Сходны съ этою живописью остатки живописи въ старой ираклійской церкви, гдъ въ средней части изображены событія Евангелія, сверхъ того, мученическая кончина апостоловъ и некоторыхъ мучениковъ, успение Богоматери, а въ апсидъ — евхаристія в святители. Это собственно верхній слой стънописи, подъ которымъ замътны еще два болъе древніе слоя; изъ нихъ первоначальный, насколько можно судить по изображенію св. Андроника въ юго-западной нишъ, относится къ ІХ-Х в.

#### XVII-й въкъ.

Стьнописи собора въ Авоно-Иверскомъ монастыръ принадлежатъ къ числу лучшихъ на Авонѣ, хотя и заключаютъ въ себѣ не мало новшествъ. Предложимъ сначала описаніе ихъ, которое даетъ возможность судить объ ихъ достоинствѣ. Въ сводѣ алтара Богоматерь "высшая небесъ", бевъ Божественнаго Младенца, съ платочкомъ въ рукѣ; Она изображена на небѣ, усѣянномъ звѣздами, среди многоочитыхъ херувимовъ и шестокрилыхъ серафимовъ. Надпись: "ή ύψηλοτέρα τῶν ούρανῶν". Всѣ остальныя поверхности алтаря и часть его свода заняты двумя сложными изображеніями — херувимской пѣсни

12\*

<sup>1)</sup> Стр. 360.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Надпись издана, съ соблюденіемъ палеографическихъ особенностей въ ц. с. Дюшеня и Бэйе стр. 307-308.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Еп. Порфирій, ц. с. П, 2, стр. 179.

и евхаристіи. Въ центръ апсиды Великій Архіерей — Іисусъ Христосъ — въ саккосъ и омофоръ; возлъ Него ангелы — трое съ рипидами, одинъ со свъщею и одинъ съ кадиломъ, херувимъ съ двумя свъщами; далъе на съверной части свода ангелы несутъ плащеницу и четыре ангела съ потирами въ рукахъ; на южной сторонъ алтаря опять ангелы съ потирами, херувимъ съ дискосомъ на главъ и два ангела съ рипидами. Это великій входъ небесной литурги, совершаемой Самимъ Спасителемъ и ангелами; его формы заимствованы отъ обычной литургія. Ниже евхаристія: направо Спаситель, сидя, подаеть шести апостоламъ чашу (лісте є айтой лантес); нальво Онъ, представленный во 2-й разъ въ томъ же положения, подаеть другимъ шести апостоламъ св. хлівбь (ή μετάδοσις τοῦ Κυρίου σώματος, λαβετε, φαγετε). Въ связи съ этими двумя послъдними группами поставлены два изображенія изъ ветхаго завѣта; за первою: два вола везуть кивоть завѣта, охраняемый двумя херувимами; Давидъ играеть въ гусли; нъсколько лицъ съ трубами, арфою, скрипкою; молнія, исходящая отъ кивота, поражаетъ Озу; за второю: несеніе кивота завъта въ сопровождени двухъ царей '). Внизу алтарной апсиды рядъ святителей со свитками. Въ съверной части алтарнаго свода вознесение Господне (Спаситель на радугъ, въ ореолъ, поддерживаемомъ двумя ангелами; Богоматерь и апостолы въ оживленныхъ позахъ), сошествіе Св. Духа на апостоловъ (съ космосомъ, огненными лучами и языками) и пророки въ медаліонахъ, со свитками пророчествъ, относящихся къ этимъ событіямъ. Въ жертвенникв: Спаситель, лежащій во гробъ, а на ствнахъ жертвоприношеніе Авраама; Петръ Александрійскій (говорить: τίς τούτον χειτόνα Σώτες διήλεν) и Інсусъ Христось вь раздранномь хитонь (άριος δ άφρων και πανκάκιστος Πέτρε). Вь діаконникь: Богоматерь — живоносный источникъ, Даніилъ во рвѣ львиномъ (здѣсь и Аввакумъ съ хлѣбами) и три отрока въ огненной пещи; внизу рядъ святителей.

Средняя часть храма. Въ куполъ величественный образъ Господа Вседержителя, съ греческой надписью вокругъ: "Господи призри съ небесе, посъти виноградъ сей" и проч., ниже ангелы дориносящіе и среди нихъ Богоматерь съ воздѣтыми руками; между окнами купола пророки, въ парусахъ сводовъ евангелисты. На сводахъ и стънахъ Евангеліе: оно начинается на южной сторонѣ, продолжается на западной и сѣверной и оканчивается на восточной. Въ южномъ сводъ рождество Христово: пещера, ясли, въ которыхъ лежитъ спеленутый Младенецъ; возлъ яслей, по обычаю, волъ и оселъ; сверху съ голубого неба исходить лучь сь звѣздою и падаеть въ ясли; Богоматерь предъ яслями на колънахь; двъ бабки: одна держить спеленутаго Младенца, другая наливаеть воду въ сосудъ для омовенія Младенца; направо ангелъ является пастуху, стоящему въ шляпъ (sic!) и въ сапогахъ; ниже пастушокъ играетъ на флейтъ и возлъ него стадо и собачка; налъво пастухъ бесйдуеть съ Іосифомъ; туть же три волхва, разныхъ возрастовъ, скачуть на коняхъ, а надъ ними шесть ангеловъ славословящихъ; сцена оживлена деревьями и травкою. Ниже избіеніе младенцевъ: Иродъ съ трона отдаеть приказаніе, и воины съ усердіемъ, достойнымъ лучшей участи, исполняютъ его: одинъ пронзилъ ребенка пикою, другой схватиль за ногу, тамъ перерѣзывають ребенку горло; несчастная мать съ ребенкомъ

## — 92 —

Digitized by Google

Преосв. Порфирій отм'ячаеть вд'ясь еще изображеніе черепа и костей евр. пасхальнаго агица, прообразовавшаго Агица Христа. Ц. с. 253—254.

старается убъжать, но ее хватають, другая воздъваеть руки и умоляеть о пощадъ, третья падаеть въ изнеможении; на земий груда дбтскихъ труповъ спеденутыхъ и обнаженныхъ. Въ сторонъ, въ разсълинъ горы прав. Елизавета съ Іоанномъ Предтечею, котораго хочетъ пронзить пикою воинъ. Возлъ избіенія младенцевъ 12-ти лътній Інсусъ въ храмъ среди учителей; срътеніе, крещеніе Іисуса Христа (обнаженный Іорданъ съ урною, море — обнаженная фигура на драконѣ); преображеніе въ трехъ моментахъ и воскрешеніе Лазаря (Лазарь спеленутый стоить въ пещеръ, толпа народа — сцена оживленная). На южной стене (полукруглая ниша) бракъ въ Кане галилейской (женихъ и невъста въ царскихъ діадимахъ; направо возлъ стола Спаситель стоитъ съ Богоматерью, предъ Ними шесть сосудовъ), умноженіе хлёбовъ, хожденіе ап. Петра по водамъ... Внизу рядъ мучениковъ. Западный сводъ и стѣна: входъ въ Іерусалимъ, изгнаніе торговцевъ изъ храма, омовеніе ногъ, молитва въ саду Геосиманскомъ, судъ надъ Іисусомъ Христомъ и бичеваніе (Іисусъ Христосъ безъ терноваго вѣнка, въ нимбѣ); надъ входомъ успеніе Пресв. Богородицы (летящихъ апостоловъ сопровождаютъ ангелы). Съверный сводъ и стъна: внизу мученики, затъмъ: исцъленіе разслабленнаго, вечеря въ дом'в Симона, мудрыя и неразумныя девы, засохшая смоковница, несеніе креста (Симонъ несеть кресть), "радуйся царь іудейскій" (Інсусь Христось въ багряницѣ безъ вънца; вояны скачуть предъ Нимъ и бьють Его тростію), распятіе — кресть съ титломъ I. N. R. I., подъ крестомъ Адамова голова, на которую падаетъ кровь изъ ранъ Іисуса Христа; предстоящіе — Іоаннъ Богословъ, св. жены и сотникъ; ангелъ принимаетъ въ золотой потиръ кровь изъ прободеннаго ребра Інсуса Христа; внизу мертвые встаютъ изъ гробовъ; воины дълятъ одежды Іисуса Христа; группа воиновъ съ копьями и знаменами; въ перспективъ городъ Іерусалимъ; по сторонамъ Спасителя распяты два разбойника (душу благоразумнаго разбойника принимаеть ангель, злонравнаго — дьяволь); снятіе Іисуса Христа съ креста, положеніе во гробъ и воскресеніе въ видъ сошествія Інсуса Христа во адъ. Восточный сводъ: явленіе ангела св. женамъ у гроба Господня (ангель въ золотыхъ одеждахъ сидитъ возлъ пустого гроба, направо воины стоятъ возлъ запечатаннаго гроба), явленіе Інсуса Христа Маріи Магдалинъ, Інсусъ Христосъ въ Эммаусъ, явление Іисуса Христа ученикамъ на моръ Тиверіадскомъ, явление 12-ти ученикамъ, чудесный ловъ рыбы, увѣреніе ап. Оомы. Столпы храма также покрыты свящ. изображеніями, среди которыхъ обращаютъ на себя вниманіе: на предалтарныхъ столпахъ благовъщение (архангелъ со свиткомъ и за нимъ царь Давидъ; Богоматерь сидитъ **ΤΑΚЖЕ СО СВИТКОМЪ, ВЪ КОТОРОМЪ НАПИСАНО** "ίδοῦ ή δουλή χυρίου, γέιητο μοί χατά τὸ δημα сой, возл'в Hes служанка съ распущенными волосами, съ прялкою въ левой рукв; въ сторонѣ Соломонъ; дѣйствіе происходить въ палатахъ); на юговосточномъ столпѣ торжество православія (процессія съ иконами, въ которой участвують императрица Өеодора и малолътній Миханлъ), на съверо-восточномъ воздвижевіе честнаго креста; за юговосточнымъ столпомъ изображено еще введеніе Богоматери во храмъ, ктиторъ храма, воевода угровалахійскій Михаиль сь малольтнимь сыномь Радуломь и др. При входь архан. Михаилъ и Гавріилъ. Притворы: во внутреннемъ притворъ единоличныя изображенія<sup>1</sup>), во-второмъ сцены изъ исторіи мученичества --- письмо дов. новое, въ третьемъ ----

<sup>1)</sup> Здѣсь устроены два параклиса, роспись которыхъ имѣеть спеціальный характеръ и несовременна росписи собора.

внѣшнемъ стѣнное письмо 1795 г., вселенскіе соборы, акаеистъ и хваленіе Бога всею тварію<sup>1</sup>); но среди сравнительно новой работы уцѣлѣлъ при сѣверныхъ вратахъ одинъ древній и замѣчательно изящный триморфъ или деисусъ, дов. большихъ размѣровъ; по древнему преданію Христосъ Спаситель представленъ здѣсь именно таковымъ "образомъ и мѣрою", какою Онъ явился на землѣ<sup>2</sup>).

По зам'вчанію преосв. Порфирія, основанному, кажется, на изображеніи воеводы угровалахійскаго Михаила (1592—1610 г.), стѣнопись эта относится къ концу XVI или началу XVII в.; а въ 1842 г. она была возобновлена<sup>8</sup>). Онъ отзывается съ похвалою о живописи алтаря. Авторъ Замётокъ поклонника св. горы видить въ стёнописяхъ кисть не плохую, но и не бойкую, порицаеть въ художникъ мало развитое чувство изящнаго и полагаетъ, что "эта косметика отцвътающей красоты обнаруживаеть собою ясно послёдніе годы великолёпной имперіи византійской "). Разсматривая этоть памятникь, мы пришли кь заключенію, что живопись носить на себ' сл'яды сильныхъ и, повидимому, разновременныхъ поновленій. Характеръ древности удержанъ болъе въ алтаръ, гдъ правильныя фигуры, выразительныя лица, довольно нъжный колорить, вообще надлежащее понимание красоты формъ и отсутствие западничества ставятъ живопись въ рядъ лучшихъ стенописей асонскихъ. Удачны также единоличныя изображенія внутренняго притвора; превосходенъ типъ Пантоктатора въ куполѣ. Но художникъ предпочитаетъ сложныя композиціи, отступаеть въ нихъ отъ древняго преданія, оживляетъ ихъ подробностями, отчасти имъ самимъ изображенными, отчасти заимствованными съ запада. Такихъ сложныхъ композицій распятія, какую мы имбемъ здбсь, Византія не знала даже въ эпоху упадка византійскаго искусства; латинское титло на крестъ прямо заставляеть видъть здъсь подражание западнымъ образцамъ; то же самое нужно замътить и относительно Богоматери на колёнахъ и пастуха въ шляпё въ картинё рождества Христова. Стремленіе къ природѣ и оживленію сценъ ясно обнаруживается какъ въ той же картинъ рождества Христова, такъ и въ позахъ лицъ на картинъ вознесенія. Видно, что художникъ не желаетъ слёдовать за древнимъ преданіемъ, хотя и не можеть разорвать послёднюю связь съ нимъ: онъ изображаеть въ апсидё Богоматерь по древнему обычаю, но присоединаеть къ ней колесницу Іезекіяла; изображаеть евхаристію въ древнихъ формахъ, но Самого Спасителя представляетъ сидящимъ и такимъ образомъ разрушаетъ величественную важность картины. Такое отношеніе художника къ своему дълу указываетъ на эпоху полнаго ослабленія древняхъ иконографическихъ преданій, и если всѣ замѣченныя въ ней черты принадлежали живописи первоначальной, то она должна быть отнесена не ранбе, какъ къ XVII вбку.

Въ томъ же иверскомъ монастырѣ находится другой памятникъ стѣнописи XVII в.; въ церкви Богоматери Вратарницы. Стѣнопись исполнена въ 1683 году иждивеніемъ угровалахійскаго господаря Сербана Кантакузина<sup>5</sup>), а въ 1853 г. возобновлена<sup>6</sup>). Въ

- 94 -

<sup>1)</sup> Послѣднее описано Дидрономъ: Manuel d'iconogr. chr. p. 236 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сказаніе это у Барскаго, стр. 134-135.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ц. с. I, 1 стр. 67.

<sup>4)</sup> Ц. с. стр. 56-57.

<sup>5)</sup> Еп. Порфирій, ц. с. стр. 261-262.

<sup>6)</sup> Запись на запалной ствив.

алтарной апсидѣ Богоматерь ширшая небесь ή *платот*е́оа той одоахой, съ Божественнымъ Младевцемъ (бюстъ) въ нъдрахъ, и чудеса Богоматери: это отступленіе отъ обычнаго порядка росписи объясняется нарочнымъ посвященіемъ храма въ честь Богоматери. Въ сводъ алтаря херувимская пъснь (Великій Архіерей въ митръ – новшество), внизу святители. Въ малой съверной апсидъ Інсусъ Христосъ, стоящій во гробъ, Петръ Александрійскій и проч.; въ южной — лъствица Іакова. Въ куполъ храма Пантократоръ, ангелы, херувимы, серафимы и пророки; въ парусахъ сводовъ евангелисты. На южной сторонь: рождество Богородицы, благословение Богоматери исреями, Богоматерь учится ходить; введеніе Богоматери во храмъ, рождество Христово (Богоматерь на колѣнахъ, пастухъ приподымаеть шляпу предъ ангеломъ), преображение въ трехъ моментахъ (разноцетное небо). На западной: входъ въ Іерусалимъ (роскошный городъ, масса народа; въ перспективѣ два ученика Іисуса Христа выводятъ изъ селенія ослицу и осленка), снатіе Інсуса Христа съ креста, положеніе во гробъ и успеніе Богоматери. На съверной: воскресение Іисуса Христа (Іисусъ Христосъ вылетаетъ изъ гроба съ знаменемъ въ рукѣ = западное новшество), сошествіе во адъ (Інсусъ Христосъ въ 12-ти угольномъ ореолё стоить на желёзныхъ вратахъ, изъ-подъ которыхъ выбёгають два демона), явленіе Інсуса Христа Маріи Магдалинъ (Марія Магдалина съ распущенными волосами == западное новшество) и чудеса Богоматери. Внизу — съ свверной и южной сторонъ, мученики. Въ наперти страшный судъ и еллинские философы съ хартиями, въ которыхъ написаны и вкоторыя мысли ихъ, касающіяся воплощенія Інсуса Христа<sup>1</sup>). Обычный типъ росписи здёсь выдержань; но къ нему присоединены подробности изъ жизни Богоматери и чудеса Ея въ виду особеннаго посвященія храма. Отступленія въ сторону запада въ иконографическихъ подробностяхъ могли явиться при первоначальномъ росписаніи храма.

Стпнописи ватопедскаго собора описаны довольно подробно преосв. Порфиріемъ<sup>3</sup>), но опущены живописи алтаря и купола, исполненныя, по словамъ автора, поздибе, чъмъ живопись средняго храма; опущены также подробности и въ росписи средняго храма, а между тёмъ онѣ важны въ рѣшеніч вопроса о древности этихъ фресокъ. Разм'вщение изображений въ алтар'в подчинено обычному порядку, но сюда внесены подробности изъ жизни Богоматери, соотвътственно посвященію храма (храмъ во имя Благовъщенія Пресв. Богородицы). Въ алтарномъ полукружіи Богоматерь съ Младенцемъ на тронъ, ниже евхаристія и два ряда святителей. На сводъ и стънахъ алтаря событія изъ жизни Богоматери, среди которыхъ обращають на себя вниманіе жертва Іоакима и Анны (Іоакимъ съ двумя птичками и Анна стоятъ предъ престоломъ, за которымъ подъ киворіемъ первосвященникъ; направо — они удаляются), "что ти принесемъ" (Богоматерь съ Божественнымъ Младенцемъ, волхвы съ дарами, пастыри, пустыня въ видё женщины съ пещерою, земля въ видё женщины съ яслями), коронованіе Богоматери (Інсусъ Христосъ въ епископскихъ одеждахъ возлагаетъ корону на главу Богоматери — сюжетъ западнаго происхожденія, хотя послёднее и замаскировано греческими надписями: "ό βασιλεύς της δόξης, ή χυρία των άγγέλων), вознесеніе Богоматери

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Они приведены у Барскаго въ ц. с. 137-138.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ц. с., стр. 46 и след.

на небо (Богоматерь въ ореолѣ, несомомъ двумя ангелами, среди звѣздъ; снизу смотритъ на Нее Іоаннъ Богословъ, — сюжетъ западнаго происхожденія, скомпанованъ по образу вознесенія Господня) и благовѣщеніе Богоматери (безъ рукодѣлья). Въ боковыхъ апсидахъ помѣщены почти исключительно одни святители въ монументальныхъ позахъ, но среди нихъ въ юго-восточной апсидѣ находится благовѣщеніе съ книгою.

Въ куполъ храма Пантократоръ въ звъздномъ небъ, ниже херувимская пъснь (ангелы — іереи въ фелоняхъ), пророки; въ парусахъ сводовъ евангелисты. Южная сторона: молитва Іоакима и Анны и явленіе имъ ангеловъ, рождество Богородицы, рождество Христово (Богоматерь лежить, омовенія Младенца нёть, на мёстё повитухъ сидить пастушокъ и играетъ на флейтъ, предъ нимъ большое стадо и деревья; въ сторонъ безучастная фигура Іосифа), крещеніе Іисуса Христа (подробности напоминають изображеніе Спасонередицкое; но море олицетворено въ видъ женщины съ крыльями, сидящей на морскомъ звъръ; Іорданъ — крылатый старикъ, полуобнаженный, въ красной шапкъ, лежить небрежно, опираясь на урну; въ водъ плавають рыбы и люди; на берегу толпа народа съ жаромъ разсуждаетъ; вдали городъ), преображеніе, омовеніе ногъ и тайная вечеря. Западная сторона: воскрешение Лазаря (элементы древние, но группа апостоловъ живописна, пещера натуральна; за апостолами городъ, изъ вратъ котораго выходить толпа народа), входъ въ Іерусалимъ (роскошный городъ и живописная толпа народа), сошествіе Св. Духа на апостоловъ (на мѣстѣ фигуры космоса представлена толпа, разсуждающая о чудъ) и успеніе Богоматери (безъ жидовина). Съверная сторона: материнская нѣжность и благословеніе Богоматери іереями (холахіа хаі εύλόγησις τῶν ίερέων), введеніе Богоматери въ храмъ, положеніе Інсуса Христа во гробъ, распятіе Інсуса Христа (на крестъ надпись ό  $\beta$ ασιλ. τ. δόξης, подъ крестомъ Адамова голова; жены предстоящія поддерживають ослабѣвшую Богоматерь; въ перспективѣ Іерусалимъ) и сошествіе во адъ. Нижнія части стёнъ южной, западной и сёверной заняты единоличными изображеніями святыхъ, преимущественно мучениковъ (бюсты). Восточная сторона: въ сводѣ вознесеніе Господне, а на предалтарныхъ столбахъ благовѣщеніе Пресв. Богородицы мозаическое XII-XIII в.

Внутренній нареиксъ: у дверей архангелы Михаилъ и Гавріилъ со свитками; Богъ Отецъ ветхій деньми; въ сводъ благовъщеніе (Богоматерь со свиткомъ, предъ Нею ваза съ цвътами), чудеса Богоматери, явленныя ватопедскому монастырю, первый и третій вселенскіе соборы, препод. Антоній Великій, Аванасій Великій; ктиторы — Аркадій, Гонорій, Өеодосій и Іоаннъ Кантакузинъ. Второй нареиксъ: надъ входомъ превосходный мозаическій деисусъ, а на столбахъ также мозаическое благовъщеніе; на стънахъ евангельскія событія.

Вопросъ о древности этихъ росписей составляетъ камень претыканія для спеціалистовъ. Преосв. Порфирій приписываетъ роспись внёшняго притвора, согласно мёстному преданію, знаменитому Панселину<sup>1</sup>); но въ ней нётъ рёшительно ни одного привнака панселиновой кости, которую мы видимъ, вмёстё съ авторомъ, въ Протатё; это работа очень новая и, кромё мозаикъ, не представляющая археологическаго интереса.

- 96 -



<sup>1)</sup> Ц. с. стр. 53.

Внутренній нарочксь, какъ видно изъ надписи надъ дверями, возобновленъ недавно въ 1789 году<sup>1</sup>). Алтарь, по словамъ того же знатока Авона, расписанъ въ 1652 г. иждивеніемъ нѣкоего Өеодосія Пелопонезца; куполъ въ 1739 году. Въ доказательство этого преосв. Порфирій указываеть на уцёлёвшія будто бы въ алтарё и куполё надписи<sup>3</sup>), которыхъ мы, признаемся, не замѣтили. Допустимъ, что это върно, такъ какъ въ самомъ памятникѣ нѣтъ признаковъ, вызывающихъ на сомнѣнія. Остаются такимъ образомъ росписи средней части храма, относительно которыхъ спеціалисты также еще не пришли къ удовлетворительному соглашенію. Дидронъ, опустивъ изъ вида надпись въ наронксв, относилъ некоторыя изъ этихъ фресокъ, отличающихся, по его словамъ, блёднымъ колоритомъ, прекраснымъ сочиненіемъ и величественнымъ характеромъ, къ XII вѣку<sup>8</sup>); Папти приписывалъ ихъ, также безъ достаточныхъ основаній, Панселину, не опредъляя точно время жизни самого Панселина<sup>4</sup>). Преосв. Порфирій, на оспованія надписи (въ притворф) относить фрески ко времени царствованія Андроника Палеолога, именно къ 1312 году<sup>5</sup>); виёстё съ тёмъ, обращая вниманіе на изображеніе Богоматери, поддерживаемой муроносицами, Марія Магдалины терзающей свои волосы, Іоанна Богослова, рыдающаго у гроба Богоматери, царицы Елены съ распущенными волосами, онъ полагаетъ, что живописецъ былъ западный, но изъ школы, приготовившей Джіотто и Люини, которые еще придерживались восточнаго пошиба иконописанія, хотя и усовершили его... художникъ этотъ писалъ по образцамъ греческимъ... Къ XIV въку относить эти фрески и о. арх. Антонинь<sup>6</sup>). Надпись, служащая основаніемъ къ тому, читается такъ: "расписанъ сей Божественный храмъ въ царствованіе Андроника Комнина Палеолога, православнѣйшаго царя, усердіемъ іеромонаха Арсенія въ 6820 (1312) г., индикта 16. Возобновленъ и исправленъ сей нареиксъ тщаніемъ и раченіемъ досточтимыхъ настоятелей сего всечестнаго монастыря, иждивеніемъ христолюбцевъ, рукою монаха Веніамина съ братіею его изъ страны Галатисты, въ 1819 г. (?), индикта 7, мая 16"7).

Надпись эта воспроизводить въ своей первой половинь надпись древньйшую. Въ существования этой надписи, бывшей здъсь до послъдней реставрации нарениса, сомнъваться нельзя; но была ли эта надпись первоначальною, сдъланною въ 1312 году, или же исправленною неоднократно, подобно тому, какъ исправиль ее послъдний реставраторъ нарениса, ръшить трудно; а потому остается доколъ неяснымъ сохранились ли фрески храма отъ 1312 г., или же были исправлены и даже переписаны за́ново во времена позднъйшия. Оснований для разъяснения этого нужно искать въ самыхъ фрескахъ. Уже преосв. Порфирий догадывался, что ватопедская живопись имъетъ нъкоторыя особенности западнаго происхождения и въ виду этого обстоятельства съ одной

18



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Годъ этоть отмёченъ нами на мёсть; Бэйе въ приведенной имъ надписи ставить 1819 годъ (ц. с. стр. 305); преосв. Порфирій замёчаеть, что этоть наренись расписанъ въ 1760 г. Различіе это, впрочемъ, не очень важно: какую бы изъ этихъ датъ мы ни приняли, во всякомъ случаё роспись притвора не можетъ быть признана древнею. <sup>2</sup>) Ц. с. стр. 46.

<sup>8)</sup> Annales archéol t. V. p. 153. Объ этой надинси въ наренисѣ см. ниже.

<sup>4)</sup> Papety, Revue des deux mondes, 1-er juin 1847.

<sup>5)</sup> Ц. с. стр. 49—50.

<sup>6)</sup> Зам. покл. св. горы, стр. 80.

<sup>7)</sup> Греч. тексть у Дюшеня и Бэйе ц. с., стр. 305.

стороны, а съ другой — въ виду опредѣленной даты въ приведенной надписи, полагалъ. что эта живопись сдёлана въ 1312 году западнымъ художникомъ по греческимъ образцамъ. Соображеніе, повидимому, совершенно правильное: въ немъ находятъ свое примиреніе стиль и дата. Напротивь, оставивь въ сторонѣ предположеніе о западномъ художникъ, необходимо было бы предположить, что въ XIV в. уже проникли въ византійскую живопись и слились съ нею, западные элементы, а предположить этого нельзя, если не игнорировать другіе византійскіе памятники того времени. Однакожъ, соображеніе это, на нашъ взглядъ, оставляетъ все-таки нѣкоторыя неясныя стороны въ предметѣ. Неясна прежде всего та изолированность, какая усвояется здѣсь ватопедскимъ фрескамъ. Неизвъстная счастливая случайность приводить на Абонъ итальянскаго художника: онъ расписываетъ одну церковь и исчезаетъ какъ миражъ, оставивъ послѣ себя молчаливаго сфинкса, на котораго никто не обращаетъ вниманія: сами ватопедскіе иноки не усвояють особенной важности его творенію и не упоминають его имени въ записи, на ряду напр. съ твиъ же јеромонахомъ Арсенјемъ; никто изъ асонскихъ художниковъ XIV, XV и даже XVI въка не обращается въ этимъ фрескамъ за какимъ бы то ни было руководствомъ, хотя несомнѣнно, онѣ должны были представлять для того времени явленіе выдающееся. Все идеть своимъ чередомъ; состояніе упадка въ живописи продолжается, рутина и копированіе, пренебреженіе художественною красотою господствують; наконець въ XVI в. является Панселинъ и производить извъстную реформу въ живописи, дёлаетъ одинъ шагъ въ сторону того направленія, какое проходить въ ватопедскихъ фрескахъ, а въ XVII столътіи авонскіе художники уже совсъмъ близко подходять къ этимъ фрескамъ. Какая-то случайность и недостатокъ исторической послёдовательности замёчаются въ разсматриваемомъ объясненія: оказывается, что и дѣло Панселина исполнено было ранѣе его по крайней мѣрѣ на 200 лѣтъ и проведено гораздо далѣе, такъ что всѣ усилія авонскихъ художниковъ XVI и XVII в. сводились къ тому, чтобы стать на ту художественную высоту, на которой стоялъ художникъ ватопедскій еще въ XIV в. Попробуемъ взглянуть на этотъ памятникъ съ другой стороны. Стёнописи ватопедскія не отличаются тёмъ величіемъ, строгостію стиля и простотою формъ, какія проходять въ стінописяхъ авонскихъ XVI в., въ частности въ ствнописяхъ протата. Ихъ отличительную особенность составляютъ роскошь формъ, стремление къ натурализму въ положенияхъ дъйствующихъ лицъ и въ обсгановкъ, живописный характерь иконографическихь группь, палать, въ противоположность поздневизантійской сухости и условности. Особенности эти явились подъ вліяніемъ запада. Оставляя въ сторонъ роспись алтаря, гдъ находятся между прочимъ, западные по формъ и идев сюжеты керонованія и вознесенія Богоматери на небо и благовъщеніе Пресв. Богородицы съ книгою (въ южн. апсидъ́), обратимъ вниманіе лишь на нъкоторыя детали въ стѣнописяхъ средней части храма: въ изображеніи рождества Богородицы представлены полныя красивыя служанки съ засученными рукавами; въ распяти Іисуса Христа жены поддерживають совершенно ослабъвшую Богоматерь, какъ на нъкоторыхъ картинахъ западныхъ художниковъ, въ благовъщении — Богоматерь со свиткомъ и ваза съ цвѣтами указываютъ также на многочисленные западные образцы. Роскошныя, оживленныя картины крещенія Спасителя, гдъ небрежно растянувшаяся фигура Іордана

- 98 -

напоминаеть турецкаго пашу; входъ Господня въ Іерусалимъ съ роскошнымъ городомъ и живописною толпою, въ которой участвують женщины съ малолътними дътьми на рукахъ, — указываютъ на возрожденіе греческаго искусства, подъ вліяніемъ запада, выразившееся въ оживленіи шаблонныхъ иконографическихъ темъ. Художникъ несомнѣнно знаеть византійскія преданія, но онь относится кь нимь свободно: онь опускаеть повитухъ и омовеніе Младенца, въ изображеніи рождества Христова, а въ изображеніи сошествія Інсуса Христа во адъ разм'ящаеть действующихъ лицъ иначе, чёмъ то принято было въ византійской древности. Если мы остановимся на почвѣ сравнительнаго изученія паматниковъ, то должны будемъ признать, что указанныя подробности переносять нашь наматникь въ XVII въкъ. Въ нихъ нъть ничего такого, чего нельзя было бы встрътить въ другихъ росписяхъ греческихъ и русскихъ того времени. Влізніе Запада обнаруживается послёдовательно и болёе или менёе однообразно въ эту новую эпоху греческаго и русскаго искусства; отсюда стремленіе къ красотъ и свободное отношеніе къ традиціоннымъ формамъ. Но въ такомъ случаѣ, какое же значеніе имѣетъ надпись, указывающая на 1312 годъ? Мы нисколько пе сомнѣваемся въ ея правдивости и увѣрены, что дъйствительно въ 1312 г. ватопедскій храмъ былъ расписанъ, но эта роспись обновлена, равно какъ и запись, впослёдствіи; эта-то обновленная роспись и сохранилась досель. Характеръ обновленія указываеть на позднюю эпоху греческаго искусства, отмъченную влізніемъ Запада. Художникъ, знакомый съ образцами западной живописи, удержаль въ ватопедскомъ храмъ первоначальныя темы и ихъ распредъление по разнымъ частямъ храма: въ этомъ смыслё онъ былъ только реставраторомъ первоначальной росписи 1312 года; событія дётства Богоматери, составляющія одну изъ своеобразныхъ особенностей этой росписи по сравненію съ общимъ типамъ росписей, также не были сочинены имъ вновь; онъ были, по всей въроятности, и въ живописи 1312 г.: аналогичный примъръ представляетъ близкая по времени мозаическая роспись храма Спасителя въ Константинополъ; но обновитель измънилъ стиль и подробности иконографическаго сочиненія сюжетовъ. Видъть въ этомъ обновителъ художника-итальянца нъть достаточныхъ оснований.

Стънописи пантократорскаго собора. Несмотря на разновременное происхожденіе уцѣлѣвшихъ доселѣ изображеній, размѣщеніе ихъ въ храмѣ не представляетъ существенныхъ уклоненій отъ обычнаго типа. Въ алтарной апсидѣ Богоматерь "ширшая небесъ" (надпись: *платот*е́оа *то́v обоато́v*), евхаристія и два ряда святителей. Въ сводѣ рождество Христово и крещеніе Іисуса Христа (новое). Въ боковыхъ апсидахъ: Спаситель стоящій во гробѣ (изобр. новое), Онъ же предъ Петромъ Александрійскимъ (С); святители и Еммануилъ въ куполѣ (Ю). Въ куполѣ средней части храма Пантократоръ, великій входъ или херувимская пѣснь во всѣхъ подробностяхъ (Іисусъ Христосъ въ коронѣ), пророки и апостолы. На сѣверной и южной стѣнахъ: вверху Евангеліе, ниже патріархи, внизу мученики; на западной стѣнѣ: успеніе Богоматери и недреманное око. Въ притворѣ ветхій завѣтъ, притчи, вселенскіе собры и единоличныя изображенія.

Мѣстное преданіе приписываеть древнѣйшія изъ уцѣлѣвшихъ въ храмѣ живописей Панселину: таковъ деисусъ въ притворѣ, Іоаннъ Предтеча за лѣвымъ купольнымъ столбомъ, Завулонъ, Антоній и нѣкоторыя другія изображенія. О. арх. Антонинъ полагаеть,

18\*

Digitized by Google

что триморфъ или деисусъ тщетно приписывается Панселину<sup>1</sup>); напротивъ еп. Порфирій считаетъ это преданіе правдоподобнымъ и приписываетъ Панселину, сверхъ того, успеніе пресв. Богородицы<sup>2</sup>). На нашъ взглядъ триморфъ напоминаетъ руку художника, расписывавшаго протатскій храмъ. Кромъ этихъ остатковъ, вся живопись переписана, по мнѣнію преосв. Порфирія, въ XVII в., а затѣмъ исправлена въ недавнее время.

Стънописи ез лаврскомз параклисъ св. Михаила исполнены, какъ видно изъ надписи, въ 7151 (1643 г.)<sup>3</sup>). Въ алтарѣ Богоматерь, евхаристія (фигура Іуды оригинальна: на плечахъ его сидитъ дъяволъ, съ нимъ начинается рвота) и святители; въ сводѣ алтаря вознесеніе Господне, сошествіе Св. Духа на апостоловъ и срѣтеніе. Куполъ средней части храма расписанъ обычно; на стѣнахъ сѣверной и южной — Евангеліе и мученія свв. Стефана, Өедора Тирона, Георгія, Кирика и Улиты; на западной стѣнѣ распятіе Іисуса Христа и райскія обители святыхъ.

Роспись ез небольшой церкви св. арханиеловь ез Зографъ возобновлена въ 1692 г. Въ алтаръ Богоматерь, Св. Троица, Іисусъ Христосъ, агнецъ Божій на дискосъ; святители и діаконы; Петръ Александрійскій обычно; въ сводъ алтаря праздники (рожд. Христово, крещеніе, вознесеніе). Въ куполъ Пантократоръ и херувимская пъснь; на стънахъ храма Евангеліе и мученики; надъ дверями успеніе пресв. Богородицы и недреманное око. Подъ куполомъ на восточномъ и западномъ ребрахъ арокъ нерукотворенный образъ, на южномъ — великаго совъта ангелъ (τη̃ς μεγάλης βουλη̃ς άγγελος) со свиткомъ и благословляющею десницею; на съверномъ Іисусъ Христосъ.

#### XVIII въкъ.

Станописи собора ез Каракалла — 1717 года, а въ притворъ живопись исправлена въ 1750 году рукою монаха Серафима. Первыя стоятъ по достоинству выше, чъмъ вторыя; въ этихъ послъднихъ замътна наклонность къ щегольству обнаженными формами человъческаго тъла и къ реализму въ изображеніяхъ мученій — наклонность, справедливо порицаемая о. арх. Антониномъ<sup>4</sup>). Роспись средняго храма напоминаетъ росписи русскихъ храмовъ: нътъ здъсь ни одного пустаго мъста, не занятаго живописью; всъ сложныя изображенія заключены въ особыя рамы, и цъльные ряды ихъ, согласно съ указаніемъ греческаго подлинника, также отдълены одинъ отъ другаго очень замътными полосами. Лучшія фигуры — старцевъ преподобныхъ на западной стънъ. Роспись алтаря: въ апсидъ Богоматерь, евхаристія (съ тъми же подробностями въ изображеніи Іуды, какъ въ лаврскомъ параклисъ св. Михаила, но съ тою особенностію, что извергаемое Іудою имъетъ огненный цвътъ), строгія фигуры святителей. Въ сводъ алтаря вознесеніе и пятидесятница. Въ соотвътствіи съ изображеніями новозавътными помъщены здъсь ветхозавътные пророки, скинія свидънія съ Моисеемъ и Ааропомъ, несеніе кивота завъта и смерть Озы. Въ малой апсидъ съ съв. стороны Іисусъ Христосъ

#### - 100 -

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Зам. повл. св. горы. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ц. с., стр. 118.

<sup>8)</sup> У еп. Порфирія на стр. 221 поставленъ 1653.

<sup>4)</sup> Ц. с., стр. 154—155.

во гробѣ, Св. Троица ветхозавѣтная (возлѣ стола представлена корова, которую сосеть теленокъ), жертвоприношеніе Авраама, Петръ Алекс. и др., — съ южной стороны Інсусъ Христосъ, агнецъ Божій на дискосѣ, который поставленъ на престолѣ съ киворіемъ, святители, три отрока въ пещи и др. Южная стѣна храма: рождество Христово, (Богоматерь на колѣняхъ), избіеніе младенцевъ виелеемскихъ (праведная Елизавета съ Іоанномъ), бракъ въ Канѣ галилейской, притча о дѣлателяхъ винограда, о впадшемъ въ разбойники (разбойники въ видѣ черныхъ демономъ съ крыльями); торжество право-

славія; внизу мученики. Сѣверная сторона: притча о богатомъ и лазарѣ, положеніе Іисуса Христа во гробъ, воскресеніе, явленіе Іисуса Христа Маріи Магдалинѣ и ап. Өомѣ, Іисусъ Христосъ въ Эммаусѣ; воздвиженіе честнаго креста (возлѣ столпа). Западная сторона: недреманное око, успеніе Богоматери (апостолы летятъ на облакахъ), страсти Христовы (отчасти на сѣв. сторонѣ)—Іуда беретъ сребренники, смерть Іуды на сучкѣ, Іисусъ Христосъ исцѣляетъ Малха, поруганіе Іисуса Христа, бичеваніе, несеніе креста и распятіе; здѣсь же рождество Богородицы и благословеніе ея іереями; внизу единоличныя изображенія преподобныхъ. На предалтарныхъ столпахъ благовѣщеніе пресв. Богородицы (Богоматерь съ веретеномъ, возлѣ Нея прор. Исаія со свиткомъ, въ которомъ написано извѣстное пророчество о рожденіи Мессіи отъ Дѣвы: со́ой ή ласві́ту еtc.; возлѣ архангела Давидъ со свиткомъ: а́хоогор θήγатес etc). Въ притворѣ мученія апостоловъ и мучениковъ, лѣствица духовная, виды подвижничества, единоличныя изображенія преподобныхъ и ктиторы. Во внѣшнемъ притворѣ апокалипсисъ.

Стънописи хиландарскаго собора. Богоматерь въ алтарной апсидъ (безъ младенца) окружена медальонными изображенія пророковъ со свитками; подъ Нею евхаристія — съ тою особенностію, что съ об'вихъ сторонъ по 12 апостоловъ; ниже событія, слёдовавшія за воскресеніемъ Спасителя; еще ниже святители; въ сводѣ алтаря рождество Христово, вознесеніе (Богоматерь имбеть надпись Мо. Оў.) и сошествіе Св. Духа. Въ двухъ боковыхъ апсидахъ: налъво Св. Троца и святители, направо святители, Петръ Александрійскій съ Інсусомъ Христомъ и др. Куполъ храма имъетъ обычную роспись, въ которую входить и литургія<sup>1</sup>). На южной сторон'в храма эпизоды изъ исторіи страстей Христовыхъ, мученики (внизу) и крещеніе Спасителя, замъчательное по своимъ иконографическимъ формамъ: надъ обычнымъ изображенiемъ Спасителя, стоящаго въ водъ, находятся райскія двери, въ которыхъ видна группа ангеловъ; въ водѣ налѣво Іорданъ съ крыльями и рогами, съ урною; направо море въ видъ женщины въ коронъ, съ крыльями; она сидить въ коляскъ, везомой рыбами. Сь лёвой стороны Іоаннъ крестить народъ: одни плавають въ водё, другіе раздёваются; въ сторонѣ рыбакъ ловитъ рыбу удочкою; красивый мостъ перекинутъ чрезъ Іорданъ; въ пролеты его съ шумомъ бъжитъ вода; толпа народа стоить на мосту. Іоаннъ проповѣдуетъ народу и встрѣчаетъ приближающагося Спасителя; второй моментъ проповѣди: при чемъ Іисусъ Христосъ представленъ съ лопатою въ рукахъ (Мато. III, 12). Воины приходять взять Іоанна. На съверной сторонъ продолжение страстей Христовыхь: снятіе съ креста, положеніе во гробъ, сошествіе во адъ и мученики; замѣчательно

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Опис. Дидрономъ: Manuel d'iconogr. chr. p. 230 sq.

здъсь изображение распятия: церковь, представленная въ видъ человъка въ коронъ и поддерживаемая ангеломъ, принимаетъ кровь отъ прободеннаго ребра Іисуса Христа въ чашу, а направо синагога въ видъ женщины удаляется прочь въ сопровожденіи ангела. На западной сторонъ, кромъ обычнаго успенія Богоматери, помъщенъ цълый рядъ изображеній изъ жизни Богоматери: жертва Іоакима и Анны, зачатіе Богоматери, благословение иереевъ, обручение Богоматери съ Іосифомъ, совершаемое, какъ видно изъ надписи, Захаріею, при чемъ на жезлѣ Іосифа, согласно съ извѣстнымъ преданіемъ объ этомъ предметѣ, занесеннымъ въ апокрифы, представленъ голубь; благовѣщеніе у источника. Опущенныя здъсь — рождество Богородицы и введеніе во храмъ перенесены на съверную и южную стороны храма. Всъ изображенія снабжены надписями, заимствованными, повидимому, изъ апокрифическаго источника. На алтарныхъ столбахъ по обычаю благовъщение (Богоматерь сидить съ вязальнымъ крючкомъ въ рукахъ, возл'в Нея Давидъ, а возл'в архангела Соломонъ). Во внутреннемъ притвор'в поучительныя событія изъ жизни преподобныхъ отцовъ, ктиторы храма; здѣсь же запись, указывающая на обновленіе живописи притвора въ 1804 году. Во внѣшнемъ притворѣ множество мелкихъ изображеній въ отдёльныхъ рамкахъ, мученій святыхъ; здёсь же опять ктиторы, а надъ дверями — недреманное око съ Богоматерью и двумя ангелами.

Стьнописи лаврскаго параклиса пресв. Богородицы Вратарницы 1719 г. (надпись) напоминають русскія стёнописи XVIII в. Роспись алтаря: Богоматерь, херувимская пёснь, евхаристія (Іуда отвернулся въ сторону и выплевываеть св. дары) и святители въ апсидё, а въ сводё вознесеніе (Богоматерь съ надписью Мр. Оў.), сошествіе Св. Духа, нёкоторыя чудеса Евангелія и пророки. Въ куполё Пантократоръ и ангелы дориносящіе. На стёнахъ храма сёверной и южной — акафистъ въ честь Богоматери и мученики; на западной — недреманное око, успеніе Богоматери (съ жидовиномъ) и распятіе. Въ притворё обращаетъ на себя вниманіе живопись на тему: "хвалите Господа съ небесъ" съ знаками зодіака<sup>1</sup>).

Въ параклист Скоропослушницы въ Дахіарт стёнопись 1744 г.: въ изображеніи литургіи въ сводё — находится не только Іисусъ Христосъ, совершитель жертвы, но и Богъ Отецъ, принимающій дискосъ; ниже — коронованіе Богоматери.

Въ Покровскомъ параклисть Хиландарскаго монастыря роспись 1740 года: типъ росписи обыкновенный, но заслуживаетъ вниманіе: въ алтарѣ изображеніе Св. Троицы въ образѣ человѣка съ тремя лицами, четырьмя глазами и шестью благословляющими руками; въ вѣнцѣ оюг, а надъ изображеніемъ греч. надпись "Св. Троица"<sup>2</sup>); — въ нишѣ лѣваго алтарнаго окна — Спаситель въ зрѣломъ возрастѣ стоитъ въ чашѣ, изъ Его ребра и рукъ течетъ кровь, которую принимаютъ ангелы въ сосуды; изображеніе св. муч. Христофора съ собачьею головою въ нишѣ окна на сѣв. сторонѣ храма; въ притворѣ страшный судъ.

Стънописи собора въ Филовеескомъ монастыръ 1752 года. Алтарное изображеніе Богоматери окружено пророками въ медальонахъ; ниже евхаристія (Іуда въ томъ же

- 102 -

<sup>1)</sup> Опис. ец. Порфиріемъ: Зографич. Лѣт. Авона. 223-224.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Подобныя изображенія бывали и у насъ въ Россіи въ XVIII в.; см. нашу ст. въ Зап. Импер. Русск Археол. Общ. нов. сер. т. III, вып. 2; сн. вып. 3-4, стр. 468.

положенів, съ страшнымъ дьяволомъ на плечахъ, какъ въ лаврскомъ параклисѣ св. Михаила); внизу святители.

На сводв и ствнахъ алтаря, кромв обычныхъ изображений вознесения и сошествия Св. Духа, находятся изображенія евангельскихъ чудесъ умноженія хлёбовъ и чудеснаго лова рыба, символически указывающихъ, по объясненію нѣкоторыхъ древнихъ церковныхъ писателей, на евхаристію; здъсь же изгнаніе торговцевъ изъ Іерусалимскаго храма и введеніе во храмъ пресв. Богородицы. Въ правой малой алтарной аспидѣ св. апостолы, въ лъвой — положение во гробъ Іисуса Христа, засохшая смоковница и др. Средняя часть храма: въ куполѣ Пантократоръ, ниже литургія, въ которой совершителями таинства являются Богъ Отецъ и Богъ Сынъ въ митрахъ. На стёнахъ храма послёдовательно проведены четыре ряда изображеній: отдёльныя изображенія мучениковъ, сложныя сцены изъ исторіи мученій, притчи евангельскія, событія и чудеса Евангелія; а въ сводахъ главнъйшіе праздники; именно: на южной сторонъ избіеніе младенцевъ, притча о милосердномъ самарянинѣ, притча о сѣятелѣ со всѣми подробностями, а рядомъ Самъ Інсусъ Христосъ, поучающій народъ съ лодки; крещеніе Інсуса Христа (въ водъ драконы и рыбы; море въ видъ обнаженной женщины съ флагомъ, на двухъ рыбахъ; сѣкира у корня дерева), преображеніе Господне въ трехъ моментахъ съ пророкомъ Давидомъ, который держитъ свитокъ съ словами: "Фаворъ и Ермонъ о имени Твоемъ возрадуются"; воскрешеніе Лазаря, входъ въ Іерусалимъ и тайная вечеря. Мученія святыхь: Димитрія, Нестора, Өеодора Тирона, Өеодора Стратилата и Евстаејя. На западной сторонь: кромь обычныхъ изображеній успенія Богоматери и недреманнаго ока (Богоматерь предъ спящимъ Спасителемъ и ангелъ на кол'внахъ'), притчи о богатомъ и Лазаръ и о блудномъ сынъ, молитва въ саду геосиманскомъ, Іисусъ Христосъ предъ Кајафою, предъ Пилатомъ, умывающимъ руки (сзади жена Пилата въ царской коронъ), Іуда возвращаеть сребреники; смерть Іуды. На съверной сторонъ: чудеса Евангелія, поруганіе Інсуса Христа, несеніе креста, распатіе, воскресеніе (Інсусъ Христосъ вылетаетъ изъ гроба съ знаменемъ въ рукѣ), мученіе свв. Христофора, Меркурія, Артемія и Георгія. На алтарныхъ столбахъ благовъщение пресв. Богородицы (возлъ Богоматери прор. Исаія, возлъ архангела Соломонъ). Во внутреннемъ притворѣ созданіе міра и грѣхопаденіе прародителей, страшный судъ, акаоистъ Богоматери, мученики и преподобные, въ числъ которыхъ Христофоръ съ собачьею головою. Во внёшнемъ нареиксё апокалипсисъ. — Вся вообще стёнопись, хотя и не утратила еще сполна всёхъ древнихъ иконографическихъ формъ, исполнена въ стилъ первыхъ итальянскихъ школъ и въ нъкоторыхъ изображеніяхъ даетъ прямо копію съ западныхъ оригиналовъ.

Нѣтъ нужды останавливаться долго на другихъ асонскихъ стѣнописяхъ конца XVIII и XIX вв. Большая часть ихъ повторяетъ обычный типъ росписи и не представляетъ оригинальныхъ особенностей въ стилѣ; назовемъ Зографский соборъ, типикарницу св. Саввы сербскаго, параклисы успенія пресв. Богородицы (1780 г.) и Іоанна Предтечи въ Зографѣ (1768 г.), параклисы ватопедскаго монастыря, Дмитріевскій, св. Безсре-

<sup>1)</sup> Ηαπιμοδ: αναπεσών έχοιμήθη, ώς λέων χαί τίς δύναται έγειρεϊν αὐτόν. Βητ. XLIX, 9.

бренниковъ, пояса Богоматери, въ иверскомъ монастыръ параклисъ Іоанна Предтечи, въ хиландарскомъ — рождества пресв. Богородицы. Въ росписяхъ нъкоторыхъ параклисово отводится болёе или менёе видное мёсто изображеніямъ, имёющимъ ближайшее отношеніе къ посвященію храма въ честь того или другого святаго. Такъ, въ ватоиедскомъ параклисъ св. ап. Андрея Первозваннаго (1798 г.) въ обычную роспись внесено изображеніе этого апостола надъ западнымъ входомъ и нёкоторыя событія изъ его жизни въ притворъ; въ параклисъ св. Николая (1780 г.) тамъ же изображенія евангельскихъ событій на ствнахъ средней части храма заменены изображеніями событій и чудесъ св. Николая и Богоматери; въ филовеевскомъ параклисѣ Іоаннъ Предтечи (1776) большая часть изображеній относится къ лицу Іоанна Предтечи, а въ параклисѣ архангельскомъ — къ архангелу Михаилу. Само собою понятно, что росписи братскихъ транезъ, какъ напр. ватопедская (1785) имбютъ свой особый характеръ; также и фіалы, устраиваемые на Абонъ внутри монастырскихъ оградъ. Вз фіалахз (Лавра, Филовеевскій монастырь) пом'ящаются изображенія, относящіяся къ крещенію: крещеніе Іоанново, крещеніе Інсуса Христа, чудесный ловь рыбы, хожденіе ап. Петра по водамъ, проповѣдь съ лодки, укрощеніе бури, исцѣленіе 38-ми лѣтняго разслабленняго; погибель Фараона въ моръ, какъ прообразъ новозавътнаго крещенія, изведеніе Моисеемъ воды изъ камня, руно Гедеона и др.<sup>1</sup>) Изъ всъхъ этихъ росписей приведемъ роспись зографскаго собора въ честь св. Георгія (1817 г.), въ которой, при сохранени общаго типа, наиболѣе ясно и подробно выразились нѣкоторыя особенности размъщенія изображеній, равно какъ и новыя черты въ самомъ сочиненіи сюжетовъ. Въ алтарномъ сводъ Богоматерь "ширшая небесъ", ниже евхаристія (Іисусъ Христосъ въ туникъ и иматіи; апостолы подходять къ Нему съ скрещенными на груди руками), еще ниже рядъ сватителей. Въ ту же алтарную апсиду введены два ряда евангельскихъ событій, преимущественно относящихся къ воскресенію Спасителя (ангелы у гроба Іисуса Христа; явленіе Іисуса Христа св. женамъ, Марія Магдалина у ногъ Іисуса Христа; Інсусъ Христосъ въ Эммаусъ, увърение Оомы). Въ сводъ алтаря рождество Христово въ извѣстномъ иконописномъ переводѣ: "Слава въ вышнихъ Богу", съ хорами ангеловъ, держащихъ свитокъ съ надписью, поклоненіемъ пастырей и волхвовъ; здъсь же рождество Богородицы и введеніе Ея въ храмъ. Въ малой апсидъ съ лъвой стороны Евангеліе, святители и діаконы; въ другой, съ правой стороны, Іисусъ Христосъ, стоящій во гробъ, три отрока въ огненной пещи, событія евангельскія, святители: Петръ, Алексій и діаконы. Средній храмъ: въ куполъ Пантократоръ, литургія (Богъ Отецъ въ трехугольномъ нимбъ́, Св. Духъ, въ видъ́ голубя, стоитъ на Евангеліи, лежащемъ на престол'в), пророки, апостолы и евангелисты. Южная сторона: крещеніе Іисуса Христа (подъ ногами Іисуса Христа мелкія змён, замёнившія драконовъ, отмѣченныхъ словами псалма "Стерлъ еси главы зміевъ, ты сокрушилъ еси главы зміевъ въ водъ"), преображеніе, воскрешеніе Лазаря и другія евангельскія событія, ниже мученики. Здёсь же возлё иконостаса находится весьма рёдкое, если не единствен-

## - 104 -

<sup>1)</sup> Описаны Дидрономъ: Annales archéol. t. XVIII p. 200 etc.; cf, t. XXI, p. 80-89; сходными чертами описывается роспись фізловъ и въ греч. подлинникѣ. Греч. изд., стр. 254-255.

ное, въ росписяхъ авонскихъ изображеніе русскихъ святыхъ: Владиміра и Ольги съ Евангеліемъ. Западная сторона: успеніе Богоматери (съ жидовиномъ), притчи евангельскія (о блудномъ сынѣ, о впадшемъ въ разбойники, о талантахъ), взятіе Іисуса Христа въ саду Геосиманскомъ; внизу преподобные и въ числѣ ихъ Іоаннъ Рыльскій. Сѣверная сторона: продолженіе Евангелія, гдѣ обращаютъ на себя вниманіе: распятіе Спасителя: Онъ, по западному обычаю, въ терновомъ вѣнцѣ; взъ ребра Его истекаютъ кровь (красная) и вода (бѣлая), кровь отъ язвъ ногъ падаетъ на Адамову главу; изнеможенную Богоматерь поддерживаютъ св. жены; толпы воиновъ и народа присутствуютъ при распятія; мертвые встаютъ изъ гробовъ. Здѣсь же снятіе тѣла Іисуса Христа съ креста и положеніе во гробъ, торжество православія ( $\dot{\eta}$  *а́гаотή* λωσις τῶν άγίων εἰχότων), внизу мученики-воины: Прокопій, Евстаеій, Артемій, Георгій. — Въ притворѣ апокалипсисъ, лѣствица духовная, лоно Авраамово и рядъ ктиторовъ монастыря: проигумены Порфирій и Евфимій, Левъ Мудрый, Андроникъ Палеологъ, болгарскій царь Асень, воевода молдавскій Стефанъ и др. Вся вообще живопись посредственнаго достоинства, съ ясными и многочисленными слѣдами западнаго вліянія.

Стёнописи авонскихъ храмовъ должны стоять въ тёсномъ родствё съ современными имъ ствнописями всей Греціи. Широкое значеніе авонской школы, на которое мы указали выше, необходимо должно было вести къ большему или меньшему однообразію въ характеръ художественной производительности. Къ сожальнію, до настоящаго времени собрано еще слишкомъ мало матеріала для полной и всесторонней характеристики греческихъ стѣнописей разсматриваемаго періода. У насъ подъ руками находится впрочемъ одинъ примъръ, который представляетъ блестящее подтверждение сходства авонскихъ росписей съ другими, --- разумвемъ знаменитый храмъ "Пагачíа Фаге*соце́г*у" на Саламинт. Уже дазно роспись его обратила на себѣ вниманіе западныхъ ученыхъ, признавшихъ ее ръдкимъ памятникомъ, и если замъчаніе Пуквиля, будто въ этомъ храмѣ находится на лицо до 150,000 фигуръ, давно признано слишкомъ преувеличеннымъ, все-таки памятникъ, даже и при болъе умъренномъ счетъ фигуръ (отъ 3530 до 3724), остается замѣчательнымъ, особенно для спеціалистовъ западныхъ, не знако мыхъ съ росписями нашихъ ярославскихъ храмовъ. Саламинскій храмъ расписанъ въ 1735 году аргосскимъ живописцемъ Георгіемъ Маркомъ при помощи трехъ учениковъ: Николая Венигелоса, Георгакиса и Антомиса (надпись на западной стънъ храма<sup>1</sup>). Въ конхв алтаря Богоматерь "ширшая небесъ" съ Божеств. Младенцемъ и по сторонамъ Ея архангелы Михаилъ (съ надписью "δέ προσχυτούμεν Δεσπόιτα) и Гавріилъ (xal tov éx dou техве́ита); вдёсь же восемь пёснопёвцевъ церковныхъ и внё конхи 13 пророковъ со свитками пророчествъ, относящихся къ воплощенію Спасителя. Ниже Богоматери литургія или херувимская пёснь и евхаристія; внизу святители: Діонисій Ареонагить, Петръ архіен. аргоскій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоусть, Василій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Didron, Manuel d'iconogr. Chr. p. XIII, cp. cr. r. Лампакиса въ журн. Ζωτής. Τόμος δέχατος τεύχος Ζ'χαί Η σ. 202 etc.

Великій, Аванасій Великій; Германъ патр. константинопольскій и Іаковь брать Божій. Въ жертвенникѣ Іисусъ Христосъ — Ангелъ великаго совѣта; въ діаконникѣ Мелхиседекъ. Въ куполѣ Пантократоръ съ благословляющею десницею и Евангеліемъ въ шуйцѣ; ниже ангелы и среди нихъ Богоматерь и Іоаннъ Предтеча, еще ниже двѣнадцать членовъ символа вѣры<sup>1</sup>) и 16 пророковъ, въ числѣ которыхъ Моисей. Въ сводахъ храма страсти Христовы, воскресеніе и слѣдующія за нимъ событія, нѣкоторые праздники господскіе и двадцать четыре изображенія на темы акависта въ честь Богоматери. На стѣнахъ храма притчи евангельскія, а на западной стѣнѣ кромѣ нихъ страшный судъ<sup>3</sup>) и распятіе Спасителя; ниже сцены изъ исторіи мученичества; еще ниже медальонныя изображенія 70 апостоловъ и преподобныхъ женъ, наконецъ въ нижнемъ ряду мученики, преподобные и святители.

# Глава VII.

#### Главныя черты греческой росписи.

Несмотря на видимое разнообразіе разсмотрённыхъ нами росписей, возможно найти въ нихъ типическія черты, неизмённо повторяющіяся во всёхъ памятникахъ. Нёкоторыя подробности повторяются лишь въ нёкоторыхъ памятникахъ, наконецъ иныя свойственны лишь одному какому-либо памятнику. Большая часть иконографическихъ сюжетовъ въ стёнописяхъ XVI—XVIII в. ведетъ свое начало отъ эпохи древнёйшей и лишь допускаетъ нёкоторыя уклоненія въ сочиненіи; другіе сюжеты явились вновь въ эту эпоху и составляютъ одну изъ главнёйшихъ особенностей именно этихъ позднёйшихъ росписей. Укажемъ наиболёе часто повторяющіяся черты этихъ росписей и сопоставимъ ихъ съ требованіями греческаго подлинника: отсюда будетъ видно ихъ соотвётствіе съ одной стороны, а съ другой — уяснится на нёкоторыхъ признакахъ позднее происхожденіе самаго подлинника.

Въ алтарѣ неизмѣнно повториется Богоматерь "ширшая небесъ", но къ Ней присоединяются въ этотъ періодъ пророки; ниже обычныя изображенія евхаристіи и святителей. Новостью разсматриваемаго періода является изображеніе литургіи. Сложилось оно на основѣ символическаго толкованія великаго входа, о чемъ говорятъ уже патр. Софроній, Германъ и Симеонъ Солунскій. Первый изъ нихъ въ образѣ архіерея, стоящаго во время херувимской пѣсни въ алтарѣ, видитъ Бога Отца, срѣтающаго Сына, въ рипидахъ — херувимовъ и серафимовъ, въ архидіаконѣ, несущемъ омофоръ, ангела<sup>8</sup>). По Герману, херувимская пѣснь предшествіемъ (во время совершаемаго при пѣніи ея входа) діаконовъ и представленіемъ (очамъ вѣрующихъ) рипидъ или изображеній серафимскихъ служитъ знаменіемъ вхожденія всѣхъ святыхъ и праведныхъ, совходящихъ

#### — 106 <del>—</del>

<sup>1)</sup> Λαμπαχης l. c.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Опис. подробно Дидрономъ: Manuel d'iconogr. Chr. p. 269-275 not.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Пис. отц. н учит. ц. т. I, стр. 287.

Святому Святыхъ, въ предшествія невидимо предтекущихъ херувимскихъ силъ, ангельскихъ воинствъ, безтълесныхъ сонмовъ и безплотныхъ чиновъ, которые вопіютъ и дориносять великаго Царя Христа, шествующаго на тавиственное жертвоприношение; съ ними вибств предвходить и Духъ Святый. Великій входъ также указываеть на перенесеніе твла Господня отъ краніева мъста до гроба... Святая трапеза соотвътствуетъ ногребенію Христову, когда Іосифъ, снявъ тѣло Христово со креста, обвилъ его плащаницею чистою и положиль въ новомъ гробъ<sup>1</sup>). Симеонъ Солунскій, по поводу великаго входа, замёчаеть, что участвующіе въ великомъ входё діаконы соотвётствують чину ангеловъ и что при этомъ несутъ священный покровъ, который знаменуетъ нагаго и мертваго Іисуса<sup>9</sup>). Служащій архіерей означаеть Самого Іисуса Христа. Ясно такимъ образомъ, почему въ изображения литургия являются Інсусъ Христосъ Совершитель таниства, а иногда Богъ Отецъ и Св. Духъ; почему въ образъ служащихъ діаконовъ и јереевъ представлены ангелы; почему наконець ангелы несуть плащаницу, которой нъть въ нашей современной практикѣ великаго входа. Въ сводѣ и на стѣнахъ алтаря — вознесеніе Господне, сошествіе Св. Духа, скинія и перенесеніе кивота завѣта: первыя два изображенія явились здёсь, вёроятно, еще въ византійскій періодъ, послёднія не ранёе XVI в. Въ какомъ отношение стоитъ вся эта роспись алтаря къ требованіямъ греческаго подлинника?

Въ настоящее время мы имъемъ уже нъсколько различныхъ списково подлинника, изъ которыхъ древнѣйшій не восходитъ ранѣе XVII в. Во всѣхъ спискахъ указаны нѣкоторыя правила размѣщенія изображеній въ храмѣ; но они не одинаково точны и опредѣленны: во всѣхъ находятся указанія на куполъ храма и его роспись и нѣкоторыя другія части храма; а по отношенію къ нёкоторымъ частямъ дёлаются лишь общія замѣчанія, напр. "на прочихъ мѣстахъ церкви помѣщаются"...<sup>3</sup>) или: "внѣ алтаря пишутся"...") Кром' того, вс' списки им'ютъ свои особенности въ объяснени иконографическихъ сюжетовъ и надписей; всѣ прямо и рѣшительно предоставляютъ иконописцу нёкоторую свободу по отношенію къ выбору единоличныхъ изображеній. Наиболёе точный и полный, хотя въ то же время и позднѣйшій, списокъ Діонисія Фурноаграфіота, неоднократно уже изданный 5) и находящійся въ обращеніи среди авонскихъ иконописцевъ доселѣ. Подлинникъ этотъ предлагаетъ механическое описаніе стѣнной росписи храма, начиная съ купола. Онъ не обращаетъ вниманія на символику храма, выражаемую его стёнописью, и, имёя въ виду единственно удобства иконописца, начинающаго роспись съ верхнихъ частей храма и опускающагося постепеннаго внизъ, смѣшиваетъ воедино росписи алтаря и средней части храма. Впрочемъ, несмотря на неясность терминологіи, возможно отдёлить алтарныя изображенія оть остальныхъ. "Внутри алтаря, въ срединъ восточной апсиды подъ пророками<sup>6</sup>) (е́тот той ієдой βήμα-

<sup>8</sup>) Первая Іерус. рукоп. Ерминіи или наставл. въ живоп. искусствѣ. Труды Кіев. Д. А. 1867 г. т. III, стр. 174.
<sup>4</sup>) Вторая Іерус. рукоп. 1 вед. т. IV, стр. 471.

<sup>5</sup>) Было нѣсколько греческихъ изданій: послѣднее Аеннское 1885 г. Анести Константинида 'Ερμηνεία τῶν ζωγράφων. Франц. изд. Дидрона Manuel d'iconogr. chr. Paris 1845; нѣмецкое Шефера: Das Handbuch der Malerei vom Berge Athos. Trier 1855. Дата на греческомъ изданіи "1458 г." невѣрна.

6) Разумвется здвсь рядъ пророковъ, проходящій чрезъ весь храмъ.

14\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 392---393.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ц. с. т. Ш, стр. 35.

## **— 108 —**,

τος χάτωθεν των προφητών των άνωθεν χαί της άνατολιχης άψίδος χατά μέσον), Γοβορμτω ΠΟΑлинникъ, — пиши Св. Дёву, сидящую на тронё съ Младенцемъ Христомъ; надъ главою Ея надпись: "Матерь Божія, высшая небесь (Μητής Θεοῦ ή ύψηλοτέρα τῶν ούρανῶν)". По сторонамъ Ея два архангела Михаилъ и Гавріилъ въ молитвенномъ положенія (поебвественную литургію, какъ указано выше, именно: киворій (хоυβούхλιον) и подъ нимъ престолъ, на которомъ св. Евангеліе; а на немъ Св. Духъ; Безначальный Отецъ, возсѣдающій на тронѣ<sup>2</sup>), благословляеть объими св. руками и говорить въ свиткъ: "изъ чрева прежде денницы родихъ тя"<sup>3</sup>). По правую стороку престола Христосъ въ архіерейскомъ облаченіи стоитъ, благословляя; предъ Нимъ чины ангеловъ, въ священническихъ одеждахъ стоятъ со страхомъ, образуя кругъ, простирающійся до правой стороны престола. Христосъ принимаетъ дискосъ съ главы ангела, облаченнаго въ діаконскія одежды; возлѣ стоять еще четыре ангела: двое кадять Христу и двое несуть подсвёчники. Позади ихъ другіе ангелы: одинъ несеть лжицу, другой — копіе, третій — трость и губу, четвертый — кресть, пятый — свѣщу<sup>4</sup>). Подъ литургіею пиши раздаяніе Господня тёла и крови апостоламъ<sup>5</sup>) такимъ образомъ: палаты и престоль, на которомъ дискосъ съ раздробленнымъ хлѣбомъ. За престоломъ, въ срединѣ Христосъ (видѣнъ до пояса = φαινόμενος έως την μέσην) съ простертыми руками; въ правой держитъ Онъ хлъбъ, въ лъвой — чашу; предъ Нимъ раскрытое Евангеліе, въ которомъ направо написано: "пріимите ядите, сіе есть тѣло Мое", а налѣво: "пійте отъ нея вси, сія есть кровь Моя". По сторонамъ Спасителя 12-ть апостоловъ, въ наклоненномъ положения; они взирають на Христа; направо впереди пяти апостоловъ — Петръ простираетъ руки для принятія хлёба отъ Христа. Іоаннъ во главѣ пяти апостоловъ съ лѣвой стороны, имѣя одну руку простертую, а другую --- приложенную къ груди, приближаетъ свои уста къ краю потира. Іуда позади ихъ поворачивается назадъ; демонъ входить въ уста его<sup>6</sup>). Ниже евхаристіи святители въ медаліонахь; подъ ними еще рядъ святителей, съ правой стороны св. Василій Великій, съ лѣвой — св. Златоустъ и другіе знаменитые епископы со свитками въ рукахъ<sup>7</sup>). На стънахъ алтаря, наряду съ евхаристіею, подлинникъ рекомендуетъ изображать введеніе Богоматери во храмъ, Монсея и Аарона въ скинии, лёствицу Іакова и несеніе кивота завёта въ Іерусалимъ: всё эти изображенія, хотя не всегда и всё вмёстё, находятся и въ стёнописяхъ, съ тою разницею, что лествица Іакова здесь переносится въ жертвенникъ, или діаконникъ, составляющіе части алтара. Алтарь знаменуеть собою небо, а потому и лёствица Іакова, соединявшая небо съ землею, является здёсь вполнё умственною. Умёстны также и прообразы новозавётной церква — скинія и кивоть завёта<sup>8</sup>); но какимъ образомъ вошло въ нормальный типъ росписи введение Богоматери въ храмъ? Въ объяснение этого нужно

<sup>1)</sup> По изд. Константинида, стр. 248.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср соборъ въ Зографѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Надписи этой мы не встръчали въ изображеніяхъ литургіи.

<sup>4)</sup> Описаніе картины въ подлинникѣ неполно; цит. изд., стр. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) CTD. 250.

<sup>6)</sup> Crp. 157.

<sup>7)</sup> Стр. 251.

<sup>8)</sup> Ср. стр. 407 въ изъяснения литургия Феодора Ананаскаго: то же у Симеона Солунскаго: пис. отп. П. 181-182.

# указать на то, что, по древнему преданію, выраженному и въ церковныхъ пѣснопѣніяхъ <sup>1</sup>), Богоматерь вошла во Святое Святыхъ, предызображавшее алтарь христіанскаго храма. Быть можетъ, по связи съ этимъ чудеснымъ событіемъ, изображалась иногда въ алтарѣ и жертва Іоакима и Анны. Отдѣльно объ изображеніяхъ въ алтарѣ вознесенія Господня и сошествія Св. Духа подлинникъ не упоминаетъ, но онъ предполагаетъ ихъ въ группѣ евангельскихъ изображеній второго ряда, начинающихся въ алтарѣ, проходящихъ чрезъ всю церковь и оканчивающихся на другой сторонѣ алтаря.

Изображенія жертвенника и діаконника часто перемѣшиваются между собой въ наматникахъ, перехода изъ одного въ другой. Въ апсидъ жертвенника чаще всего представляется Спаситель, стоящій во гробь, что соответствуеть назначенію жертвенника, гдѣ приготовляются дары для безкровной жертвы; иногда Ангелъ великаго совѣта (Саламинъ), Іисусъ Христосъ на колесницъ Іезекіиля. Иногда находятъ себъ здъсь мъсто и ветхозавътныя изображенія, имъющія прообразовательное значеніе: жертвоприношеніе Авраама, жертва Маноя (Протать?), Св. Троица, лъствица Іакова, купина Моисея, Петръ Александрійскій и святители. Въ діаконникъ: Богоматерь, Еммануилъ, Св. Троица, архангелъ, лёствица, Мельхиседекъ, Даніилъ и три отрока въ пещи, купина Моисея и святители, изъ числа ихъ Мельхиседекъ по праву долженъ бы былъ занять мъсто въ жертвенникъ. Объясняется ли это смъщение тъмъ, что, при одинаковости условий ивсть для росписи въ жертвенникв и діаконникв, иконописцы не всегда обращали строгое вниманіе на ихъ различное назначеніе, или тёмъ, что иногда, по соображеніямъ мёстнымъ, жертвенникъ становился діаконникомъ — и наоборотъ, сказать трудно. Греческій подлинникъ сходныя съ поименованными изображенія рекомендуетъ для двухъ полусферическихъ сводовъ по сторонамъ алтаря (έντος δέ της φιάλης του βήματος της προσχομιδής... είς την δευτέραν δέ φιάλην τοῦ ίεροῦ)<sup>9</sup>): налѣво Інсусь Христось въ архіерейскихъ одеждахъ, сидящій на облакахъ и благословляющій; въ рукахъ Его Евангеліе, раскрытое на словахь: "Азъ есмь Пастырь добрый"; надъ Нимъ надпись: Ійс. Хс. О МЕГА Д АРХІЕ-РЕТУ: изображение сильно напоминаеть западныя формы, а потому рёдко встрёчается въ асонскихъ ствнописяхъ. Вокругъ Него, по подлиннику, херувимы и престолы, ниже рядъ епископовъ<sup>8</sup>), жертва Каина и Авеля, жертва Маноя, а въ полукружін (ήμιχύχλιον) жертвенника снятіе Іисуса Христа съ креста (=положеніе во гробъ въ памятникахъ). Въ нижнемъ ряду св. Петръ Александрійскій съ хартіею, въ которой написано: "кто Твои разы, Спасе, раздра"? Предъ нимъ Спаситель въ видъ младенца съ хартіею: — Арій безстыдный и безчестный, Петре<sup>4</sup>); въ жертвенникъ также (ѐ de таїс отоаїс той ієдой)

Digitized by Google

<sup>1) &</sup>quot;Во святая святыхъ святая и непорочная святымъ Духомъ вводится"...

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) По видимому, здѣсь предполагается, что жертвенникъ и діаконикъ помѣщаются въ нишахъ того же алтаря, а не отдѣляются отъ него капитальными стѣнами.

<sup>3)</sup> Выборь ихъ представляется иконописцу: ура́щог... оїог с войлеі ієра́рхас, р. 249.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Объясненіе этого изображенія находится въ житів св. Петра Александрійскаго. Здёсь разсказывается, что когда этоть святитель, отлучившій Арія оть церкви, ввержень быль за свою ревность къ вёрё нечестивних царемъ Максиніаномъ въ темницу, явился ему однажды ночью во время молитви Самъ Господь въ образё десятилётняго отрока: лицо Его сіяло, какъ солице, такъ что невозможно было смотрёть на Него; одёть быль Онъ въ бёлый хитонъ, раздранный сверху до низу. Святитель спрашиваеть: "кто Ти, Спасе, ризу раздра"? Спаситель отвёчаеть: "Арій безумный раздра Ми ю, яко раздёли оть Мене люди Моя, яже стяжахъ кровію Моею; но блюди, да не пріимещи его въ общеніе церковное, лукавая бо и враждебная мыслить на Мя и на люди Моя" (Четь-Мин. св. Димитрія

помѣщаются св. діаконы. По другую сторону алтаря (въ діаконникѣ) по подлиннику изображаются: Богоматерь съ Божественнымъ Младенцемъ въ кругѣ, съ простертыми руками, съ надписью:

#### ΜΗΤΗΡ ΘΕΟΥ Η ΠΛΑΤΥΤΕΡΑ ΤΩΝ ΟΥΡΑΝΩΝ.

ниже святители, купина Моисея, три отрока въ огненной пещи, Даніилъ во рву львиномъ и Св. Троица ветхозавѣтная.

Средняя часть храма. Роспись купола сходна какъ по памятникамъ, такъ и по подлиннику, за исключеніемъ надписей при изображеніяхъ: Пантократоръ, ангелы съ Богоматерью (Mỹ. Öỹ. ή хυοία τῶν ἀγγέλων) и Іоанномъ Предтечею, пророки и въ парусахъ сводовъ (εἰς ởἐ τὰς γωνίας τῶν ἀψίδων) евангелисты; изрѣдка въ памятникахъ встрѣчается здѣсь изображеніе литургіи. Между евангелистами (на архивольтахъ сводовъ) съ восточной стороны нерукотворенный образъ, съ западной св. чрепіе'), съ правой стороны Іисусъ Христосъ съ Евангеліемъ, въ которомъ написано: "Азъ есмь лоза, вы же рождіе"; съ лѣвой Еммануилъ со свиткомъ: "Духъ Господень на мнѣ, его же ради помаза мя". Отъ этихъ четырехъ изображеній, продолжаетъ подлинникъ, идутъ виноградныя вѣтви и достигаютъ до угловъ пандантивовъ; а въ этихъ вѣтвяхъ пишутся св. апостолы. Въ памятникахъ мы не встрѣчали этой подробности: апостолы встрѣчаютса здѣсь иногда въ трибунѣ купола, но безъ всякихъ символическихъ украшеній изъ вѣтвей. Внутри арокъ свода, по подлиннику, пишутся пророки со свитками; то же и въ памятникахъ.

На ствнахъ храма — южной, западной и свверной — главное мъсто занимають изображенія евангельскихъ событій; точнаго и правильнаго раздѣленія рядовъ здъсь нѣтъ, но замѣчается послѣдовательность такого рода: на южной сторонѣ помѣщаются по преимуществу изображенія дѣтства Іисуса Христа, крещенія и преображенія, на западной начинаются страсти Іисуса Христа, а распятіе и слѣдующія за нимъ событія на сѣверной. Притчи и чудеса, равно какъ и событія изъ жизни Богоматери въ храмахъ, посвященныхъ ез имени, встрѣчаются на всѣхъ трехъ стѣнахъ. На столбахъ храма — воздвиженіе честнаго креста, торжество православія; на столпахъ предъалтарныхъ или на тріумфальной аркъ — благовѣщеніе Пресв. Богородицы. Сверхъ того на западной стѣнѣ успеніе Пресв. Богородицы и Недреманное Око; а въ нижнихъ частяхъ стѣнъ мученики, св. воины и христіанскіе поэты. Тѣ же самыя изображенія указаны и въ подлинникѣ, который говоритъ, что "въ верхнемъ ряду нужно изображать праздники, страсти Христовы и чудеса, послѣдовавшія за воскресеніемъ, во вто-

### - 110 -

Digitized by Google

Рост. подъ 25 ноября). Древнъйшій примъръ такого изображенія находится въ греческой рукописи житій святыхъ XI вѣка, въ національной библіотекѣ въ Парижѣ (№ 580, ноябрь, листь 2 об.): подъ ногами Інсуса Христа здѣсь виденъ скорченный человѣкъ, повидимому, Арій. Въ памятникахъ иконографіи русской изображеніе это входитъ, какъ составная часть, въ изображеніе 1-го вселенскаго собора (Ср. святци XVII в. въ музеѣ Спб. Дух. Академіи). Оно повторяется также и въ русскихъ стѣнописяхъ (въ жертвенникѣ), но не ранѣе XVI--XVII в.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Κεράμιον. Дидронъ переводить: "св. сосудъ=le saint vase"; но этоть переводъ быль бы въренъ въ тонъ случав, если бы въ текств употреблено было не χεράμιον, а ποτήριον; остроумный переводъ еп. Порфирія "чрепіе" т.-е. отпечатокъ нерукотвор. образа на той черепичной плить, которою закрыть быль этоть образь въ городской ствив. (Труд. Кіев. Д. А. 1867 г. т. Ш., стр. 168). Въроятность этого объясненія открывается изъ сопоставленія употребленныхъ вдъс терминовъ μανδύλιον (образъ на полотив) и χεράμιον (тоть же образь на черепицѣ). Въ ствнописяхъ Нередицинхъ дъйствительно находятся въ этихъ мъстахъ два изображенія нерукотвореннаго образа.

ромъ — дѣянія и чудеса Іисуса Христа, и съ восточной стороны надъ двумя столпами — Благовѣщеніе Пресв. Богородицы съ двумя пророками Давидомъ и Исаіею; въ третьемъ — притчи Іисуса Христа, воздвиженіе честнаго креста и торжество православія (*drastήλωσις тῶν εἰκόνων*); надъ дверями — успеніе Богоматери и прочіе богородичные праздники; въ четвертомъ ряду — мучениковъ, преподобныхъ и поэтовъ — οίους βούλει, въ пятомъ — мучениковъ: Георгія, Димитрія, Константина и Елену, Антонія, Евонмія и другихъ подвижниковъ и пѣснопѣвцевъ съ хартіями и подписями; въ дверяхъ — архангеловъ Михаила и Гавріила со свитками, а надъ дверью — Христа, въ видѣ трехлѣтняго младенца, спящаго на ложѣ и опирающагося главою на свою руку: предъ Нимъ съ умиленіемъ стоитъ Св. Дѣва; вокругъ Него сонмъ ангеловъ съ опахалами; подъ этою картиною — надпись о времени росписанія храма и лицахъ, потрудившихся въ этомъ дѣлѣ. Въ этой части подлинникъ такимъ образомъ совершенно согласенъ съ памятниками; это согласіе простирается также и на сочиненіе иконографическихъ сюжетовъ.

Обычными изображеніями нареикса по памятникамъ служать изображенія ветхаго завѣта, страшнаго суда, апокалипсиса, вселенскихъ соборовъ, хваленія Бога всею тварію, иногда акаоиста въ честь Богоматери, языческихъ философовъ со свитками ихъ предсказаній о Христь и ктиторовъ; надъ дверями, ведущими въ храмъ, иногда деисусъ. Греческій подлинникъ, говоря о росписи притворовъ съ двумя куполами, рекомендуеть въ одномъ изъ нихъ изображать Іисуса Христа съ сонмомъ ангеловъ и святыхъ, въ другомъ — Богоматерь съ пророками; на сводахъ — пъснопъвцевъ съ хартіями и мучениковъ, на ствнахъ — аказисть Богоматери; на восточной сторонъ — деисусъ, на западной — вселенскіе соборы, на южной — ветхій завѣтъ и древо Іессея, а на сѣверной — притчи и небесную лёствицу, внизу подвижниковъ и пёснопёвцевъ огоос воося воосе воосе воосе на перена и Указанія подлинника им'єють въ виду необычный типь нароикса, отсюда ихъ отличіе по отношенію къ росписи верхнихъ частей (куполовъ); въ то же время, какъ видно изъ сопоставления ихъ съ наличною суммою изображений нароиксовъ по памятникамъ, они не исчерпываютъ сполна все иконографическое содержаніе нареиксовъ, хотя и согласны съ нимъ во многихъ пунктахъ. Наконецъ нельзя не замѣтить, что греческіе списки одного и того же подливника. Діонисія въ данномъ случав различаются между собою: подлинникъ Константинида говоритъ объ изображении въ наренисв символа вѣры и молитвы Господней, чего нѣтъ въ подлинникѣ Дидрона; кромѣ того первый говорить объ изображеніяхь Евангелія<sup>3</sup>), между тёмь какь второй — о ветхомь завётё.

Греческій подлинникъ предлагаетъ еще нѣсколько свъдѣній о росписи трапезъ и храмовъ съ крестообразными и цилиндрическими сводами и многокупольныхъ: этими свъдѣніами мы воспользуемся ниже при обозрѣніи росписей въ русскихъ храмахъ XVI—XVIII вв. Здѣсь же въ заключеніи отдѣла замѣтимъ, что основная мысль храмовой росписи, явившаяся въ періодъ византійскій, удерживается въ росписяхъ сей-

I) Ποдлинникъ Константинида къ этому прибавляетъ: ἐν δὲ τοῖς χοροῖς τοῦ καθολικοῦ κάτωθεν τῶν τάξεων γράψον τὸ σύμβολον τῆς πίστεως ἐν τῷ δεξιῷ· ἐν δὲ τῷ άριστερῷ τὴν κυριακὴν προσευχὴν p. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Кай түх παράβασιν хай έξορίαν τοῦ 'Αδάμ χαй άλλα τινά έχ τοῦ Βύαγγελίου. Издатель комментируеть это мѣсто ссылкою на притчи Інсуса Христа, имѣя въ виду, вѣроятно, переводъ Дидрона, гдѣ упомянути "притчи" (какія?); но по ходу рѣчи вѣрнѣе видѣть здѣсь ошибку и читать вмѣсто Евангелія "ветхій завѣтъ".

часъ разсмотрѣннаго церіода: видоизмѣняются и расширяются ея цодробности введеніемъ новыхъ иконографическихъ сюжетовъ, измѣняется стиль и иконографія, но не исчезаетъ первоначальное зерно. Всѣ важнѣйпія особенности этой росписи, отличающія ее отъ древнѣйшей, нашли свое выраженіе и въ греческомъ подлинникѣ; даже особенности иконографическихъ композицій въ подлинникѣ тѣ же самыя, что и въ цамятникахъ этого періода: укажемъ для примѣра на изображенія благовѣщенія съ двумя пророками, рождества Христова съ колѣнопреклоненными Богоматерью и Іосифомъ и съ ангелами, держащими свитокъ, распятія Іисуса Христа, гдѣ представляется крестъ съ латинскимъ титломъ и изнеможенная Богоматерь, воскресеніе Іисуса Христа въ видѣ вылета изъ гроба, изображеніе Петра Александрійскаго и Спасителя и проч. Признаки эти, встрѣчающіеся только на памятникахъ разсмотрѣннаго періода, не позволяютъ относить послѣднюю редакцію подлинникъ къ періоду древнѣйшему. И такъ какъ число этихъ особенностей въ памятникахъ растетъ постеценно и достигаетъ той полноты, въ какой передаетъ ихъ подлинникъ, не ранѣе ХVІІ—ХVІІІ в, то отсюда слѣдуетъ, что и подлинникъ, какъ отраженіе практики, не могъ явиться раньше того времени.

# Глава VIII.

### Стѣнописи русскія XVI—XVIII вв.

Оживленіе въ общемъ движеніи русскаго искусства въ XVI в. коснулось и русской иконографіи. Вызовъ въ Россію иностранныхъ художниковъ — грековъ и западноевропейцевъ, обмѣнъ мыслей и понятій перенесли въ Россію искру художественнаго движенія, охватившаго въ то время западъ. Нельзя говорить о русскомъ возрожденіи въ XVI в. въ обще-европейскомъ смыслѣ этого слова; но важно было уже и то, что въ это время явилась потребность разрушить узкія рамки, въ которыя заключена была художественная мысль подъ давленіемъ древнихъ традицій, унаслѣдованныхъ отъ Византіи, и проявить себя въ области свободнаго творчества. Это свободное отношеніе къ преданію, вначалѣ проявлявшееся довольно слабо, замѣтно крѣпнетъ въ XVII в. и переходитъ въ принципъ русской иконографіи къ концу XVIII вѣка. То же самое явленіе замѣчаемъ мы и въ движеніи церковнаго искусства въ Греціи въ соотвѣтствующій періодъ. Подъ какими вліяніями произошла эта перемѣна и въ какой степени и формѣ проявилась въ церковныхъ стѣнописяхъ?

Едва ли можно сомнѣваться въ томъ, что свободное отношеніе къ традиціоннымъ формамъ иконографіи навѣяно было извнѣ. Руководящая роль принадлежить въ этомъ случаѣ прежде всего западу. Нѣтъ нужды повторять общеизвѣстные факты вызова въ Россію западно-европейскихъ художниковъ; достаточно указать на тѣ, засвидѣтельствованные исторіею, факты, которые прямо обнаруживаютъ слѣды западныхъ вторженій въ русскую иконографію. Извѣстный дьякъ Висковатый, протестуя въ 1547 г. противъ новыхъ иконъ, написанныхъ, по приказанію государя, для московскаго Благовѣщенскаго

### - 112 -

собора новгородскими и псковскими иконописцами<sup>1</sup>), говорилъ, что 1) многія изъ этихъ иконъ писаны не по старинъ, 2) что нъкоторыя изъ нихъ не имъютъ подписей, составлявшихъ необходимую принадлежность древней иконы; 3) что одно и то же изображеніе писано различно на разныхъ иконахъ; 4) что въ палатахъ допущено изображеніе пляшущей женки. Откуда эти повшества? Заинтересованная въ дёлё сторона въ ляцв надзирателя живописи священника Сильвестра, отвъчая на укоризны Висковатаго, говорила, что всѣ эти вконы писаны съ греческихъ переводовъ и старыхъ образцовъ и что здъсь ни единой черты не приложено отъ своего разума, вопреки древнему преданію. То же подтвердили и прибывшіе въ то время въ Москву иноки авонопантелеймоновскаго монастыря, въ числъ которыхъ былъ Евфимій иконникъ. Но это подтвержденіе было очень уклончиво: иноки сказали, что на Абонт пишуть Господа Саваова, Св. Троицу, ангеловъ, пророковъ, св. Софію, Еммануила, Богоматерь и великіе праздники, въ чемъ никто не сомнѣвался, но на вопросъ о новшествахъ ничего не отвътили. Между тъмъ, если отмъченныя Висковатымъ новшества и встръчались на Авонъ, все же они по своему характеру ближе къ западу, чъмъ къ Византіи: стремленіе къ разнообразію и отсутствіе подписей, какъ результать индивидуальности каждаго изображенія, суть основныя черты западной живописи. Затёмъ Висковатый указываль на изображеніе распятаго Спасителя, покрытаго херувимскими крыльями, и, считая его западнымъ новшествомъ, объяснялъ суемудрымъ латинскимъ преданіемъ, будто тёло Спасителя на крестё херувимы оть срамоты покрывали. Объясненіе это не было опровергнуто даже и на соборъ 1554 г., такъ какъ соборное замъчание "два крила багряни по великому Діонисію описуются" не можеть быть признано удовлетворительнымъ и сколько-нибудь идущимъ къ делу объясненіемъ. Тёми же иконописцами написаны были иконы: "Единородный Сынъ Слово Божіе" и "во гробъ плотски", скопированныя прямо съ западныхъ образцовъ<sup>2</sup>); изъ нихъ первая осуждена была впослъдствія большимъ московскимъ соборомъ. Явленіе это объяснить не трудно, если припомнить, что въ то время оживленныхъ сношеній съ западомъ появились уже въ Россія западныя гравюры, равно какъ и нёкоторые предметы церковной утвари, уцѣлѣвшіе по мѣстамъ (наприм., въ Новгородскихъ церквахъ) до сихъ поръ. — Дѣло Висковатаго служить единственнымъ памятникомъ письменности, изъ котораго мы узнаемъ о появленіи западныхъ новшествъ въ русской иконографіи XVI в. Конечно, не одинъ Висковатый недоволенъ былъ нововведеніями: у него были свои сторонники; недовольны были нововведеніями и нэкоторые русскіе иноки<sup>3</sup>); наконець самое рэшительное отрицаніе всякихъ нововведеній дано въ опредёленіи Стоглава — писать иконы по древнимъ образцамъ<sup>4</sup>). Очевидно, что въ XVI столътіи, хотя въ принципъ признавались безусловно истинными древнія иконографическія преданія, появлялись уже и западныя новшества. Впрочемъ свободное отношеніе къ преданію со стороны лишь

) Тевстъ розыска по дълу Висковатаго въ Чтен. Общ. Истор. и Древн. 1858, II. Ср. Ө. И. Буслаевъ, Истор. очерки, т. II, стр. 281.

4) Объ этомъ подробно въ нашей ст. Хр. Чт. 1885 г. №№ 3-4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Первое съ рисунка Чимабуэ, второе -- Перуджино. Равинскій, Истор. Иконоп. Школъ стр. 15.

з) Филареть, Истор. русск. церкви, пер. 3-й стр. 200, примѣч. 252.

нѣкоторыхъ лицъ было въ то время дѣломъ болѣе или менѣе случайнымъ. Въ XVII столѣтіи западное вліяніе на русскую иконографію значительно усилилось. Сознаніе важности художественнаго прогресса въ западной Европѣ не однократно уже и прежде ваставило русскихъ обращаться къ̀ней за содъйствіемъ; то же повторялось и въ царствованіе Алексвя Михайловича, и на этоть разъ западное вліяніе пустило у насъ особенно глубокіе корни. Самъ царь лично расположенъ былъ въ иконописанію. Заботясь о великолѣціи храмовъ и ихъ украшеніи, онъ образовалъ царскую школу иконописпевъ и сталъ вмёстё съ тёмъ вызывать иностранныхъ художниковъ. Русскіе бояре неръдко также сочувственно относились къ западному искусству и иконографіи, позволяли иностранцамъ расписывать свои домовыя церкви и пріобр'втали иконы западнаго стиля. О Хворостининѣ напр. извѣстно, что онъ принималъ латинскіе образа и держалъ ихъ у себя въ чести, упрекалъ москвичей въ томъ, что они придають слишкомъ большую важность подписямъ на иконахъ и признаютъ икону истинною даже и въ томъ случав, если надпись не соотвётствуеть изображенію<sup>1</sup>). Увлеченіе проникало и въ другіе классы общества и вызвало извѣстное столкновеніе патріарха Никона съ народомъ. По словамъ діакона Павла, патріархъ хотёлъ уничтожить распространившіяся въ народѣ школы, писанныя на манеръ франковъ и поляковъ, и принялъ къ тому репрессивныя мёры; народъ возмутился<sup>2</sup>)... Безъ сомнёнія въ народныхъ протестахъ по этому поводу обнаружилась доля личнаго раздраженія противъ патріарха и его крутыхъ мёръ. Въ дъйствительности никто не оспаривалъ того, что отбираемыя и уничтожаемыя патріархомъ иконы написаны не по старинѣ, и слово патріарха объ ихъ западномъ характеръ остается достовърнымъ. Можетъ быть поставленъ вопросъ о безошибочномъ различенія иконы русской отъ западной, но только по отношенію къ отдёльнымъ случаямъ. Въ цёломъ и общемъ разграниченіе это не составляло труда для патріарха Никона. — Мёры патріарха не привели къ желательнымъ послёдствіямъ: западная живопись, особенно благодаря гравюрамъ, распространялась въ Россіи все болъе и болѣе; на сторонѣ ея стояли многіе представители царской школы съ Симономъ Ушаковымъ во главъ. Въ концъ XVII в. патріархъ Іоакимъ горько жаловался на распространеніе въ Россіи нѣмецкихъ гравюръ, на которыхъ святые написаны въ нѣмецкомъ обликъ и въ нъмецкихъ костюмахъ, а не по древнимъ подлинникамъ, и наконецъ запретилъ ихъ распространение. Мъра, какъ и слъдовало ожидать, оказалась недъйствительною. — О западныхъ новшествахъ въ нашей иконографіи говорится и въ нъкоторыхъ другихъ памятникахъ русской письменности XVII в.<sup>8</sup>). Слёды ихъ проходятъ и въ иконописныхъ подлинникахъ того времени") и многократно и ясно обнаруживаются въ уцёлёвшихъ до насъ памятникахъ. Въ XVIII столётіи цёлый рядъ распоряженій св. синода о недопущении въ Россію иностранныхъ дурныхъ изображений, о ръзныхъ и мѣднолитыхъ изображеніяхъ прямо или косвенно свидѣтельствуетъ о широкомъ рас-



<sup>1)</sup> Собр. госуд. грам. ч. Ш, стр. 381-332.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Подр. объ этомъ въ моногр. митр. Макарія о патр. Никонв.

<sup>3)</sup> Ср. моногр. Ю. Д Филимонова "Симонъ Ушаковъ" въ Сбори. Общ. Древне-Русск. Иск. 1873 г., см. Въсти.

Общ. Др. Русск. Иск. 1874 г. № 1-3, отд. матеріаловъ, стр. 22 и др.

<sup>4)</sup> Рук. СПб. Публ. Библ № 0. ХШ, 4.

пространенія западной иконографія въ Россія. И это происходило тёмъ легче, что оффиціальные надзиратели за русскимъ иконописаніемъ, не зная древняго преданія, положительно разрушали его древнія основы и на мёстё ихъ ставили личный произволъ и подражаніе западу. Таковъ былъ Алексёй Антроповъ<sup>1</sup>).

Находясь въ общении съ западомъ, Россія не прерывала въ то же время и своихъ художественныхъ сношеній съ православнымъ востокомъ. Въ Москвѣ бывали греческіе художники, какъ Өеофанъ Гречинъ, работавшій при Іоаннъ Ш; и другіе, прибывшіе въ Москву послё прівзда Софіи Палеологъ; въ XVII в. вызванъ былъ изъ Аеинъ художникъ апостолъ Юрьевъ<sup>3</sup>). Иконы греческія, корсунскія пользовались глубокимъ уваженіемъ и считались художественными образцами для иконописцевъ. Авонъ и Іерусалимъ въ XVI и XVII вв. доставляли въ Россію, вмъстъ съ мощами, много ръзныхъ и живописныхъ произведений; Россия въ свою очередь также снабжала православный востокъ не только деньгами, соболями и драгоцёнными подарками, но и иконами<sup>8</sup>). И если въ Россіи, даже въ настоящее время, неръдко можно встрътить и въ музеяхъ, и въ церквахъ и даже въ частныхъ рукахъ асонскіе ръзные кресты XVI—XVIII вв., то и русскія иконы встрёчаются часто и въ монастыряхъ Авона — какъ славянскихъ, такъ и греческихъ — и на Синаъ, и въ Іерусалимъ. Результатомъ этихъ живыхъ сношеній было то, что греческіе иконописцы познакомились съ нёкоторыми подробностями техники московскихъ иконописцевъ и внесли ихъ въ греческій иконописный подлинникъ<sup>4</sup>), а русскіе иконописцы заимствовали не мало отъ грековъ. Эти два источника подвинули далеко впередъ русскую иконографію; они могли имъть для Россіи значеніе продуктивное, пробуждать художественную мысль, которая, не оставляя вполнъ древняго преданія, могла почерпать изъ этихъ источниковъ лишь то, что было нужно въ интересахъ художественной красоты; такое примиреніе этихъ вліяній съ преданіемъ находило себъ мъсто въ царской школъ; но для массы русскихъ иконописцевъ, особенно въ XVIII в. источники эти стали лишь источниками механическаго заимствованія. Имѣя дѣло съ одними памятниками вещественными, не легко провести границу, между вліяніями западнымъ и греческимъ, тъмъ болъе, что и греческое искусство въ разсматриваемую эпоху носило на себъ отпечатокъ западнаго влізнія; не легко также опредёлить, гдё начинается самобытное русское творчество. Говоримъ это, имёя въ виду лишь церковныя стёнописи. Слёды западнаго вліянія обнаруживаются здёсь не только въ стремленіи къ красотѣ формъ, но и въ допущеніи обнаженныхъ тѣлъ (напр. въ изображении Сусанны), въ симметрии, замъчаемой не только въ частныхъ композиціяхъ, но и въ цёлой росписи, являющейся въ видё такъ называемаго столповаго письма, наконецъ прямо въ заимствовании нёкоторыхъ иконографическихъ сюжетовъ изъ западныхъ источниковъ, каковы многіе сюжеты ветхаго завѣта, особенно твореніе міра и пѣснь пѣсней, изображенія апокалипсическія, плоды страданій Христо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О немъ см. нашу ст. въ Христ. Чт. 1887 г. № 1-2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ср. пам. моск. древн. Снегирева, стр. XVII, XXII, LXV; сн. истор. госуд. рос. Карамзина, 5-е изд. Эйнерпинга, т. V, стр. 138, 140 и прим'яч. 254; также VI, 37 и др.

<sup>8)</sup> Сношенія Россія съ востокомъ, passim.

Πως νὰ δουλέυης Μοσχόβικα. 'Ερμηνεία των ζωγράφων, σελ. 39.

выхъ, коронование Богоматери и проч. и проч. Что касается цъльной системы росписи, то она не могла зависъть отъ западныхъ образцовъ по той простой причинъ, что въ западныхъ храмахъ не было такихъ росписей, которыя могли бы быть пригодны для храмовъ русскихъ, отличающихся своеобразною архитектурою и таковымъ же внутреннимъ устройствомъ. Съ этой стороны ближайшимъ источникомъ могли служить для русскихъ греческія росписи, особенно храмовъ абонскихъ. И дъйствительно, мы увидимъ ниже, что наши русскія росписи сходны съ авонскими именно въ тёхъ частныхъ чертахъ, которыми отличаются ассонскія стёнописи отъ византійскихъ; напр. въ изображеніи великаго входа въ алтаръ, Петра Александрійскаго, ветхаго завъта и апокалипсиса въ притворахъ. Предположение о независимомъ происхождении ихъ въ храмахъ греческихъ и русскихъ представляется невѣроятнымъ. Находящійся въ нашемъ распоряженія матеріаль не позволяеть также объяснить это сходство обратнымь воздействіемь со стороны русскаго искусства на греческія стѣнописи, такъ какъ послѣднія предшествуютъ первымъ въ хронологическомъ порядкъ. Но вотъ и конкретный фактъ, доказывающій съ очевидностію возд'йствіе Авона. Въ Благов'єщенскомъ придёль ярославской Николонадбинской церкви, на западной и сбверной ствнахъ представлено извъстное авонское преданіе объ юношъ, нашедшемъ кладъ: юноша объявляеть о своемъ открытіи игумену; игуменъ посылаетъ вмъстъ съ юношею надежныхъ иноковъ въ лодкъ за сокровищемъ; иноки возвращаются назадъ съ сокровищемъ и, желая присвоить его и избавиться отъ обличителя, бросають юношу съ камнемъ въ море, объявляють игумену, что юноша обмануль ихъ и скрылся; юноша, спасенный чудеснымь образомь, сообщаеть игумену о вломъ умыслѣ иноковъ и изобличаетъ ихъ. Повъсть эта связана съ исторіею авонскою дохіарскаго монастыря, гдё она изображена на стёнахъ притвора, и ея появленіе въ росписяхъ ярославскихъ несомнѣнно указываеть на вліяніе Авона. Къ сожалѣнію, мы лишены возможности въ настоящій разъ сравнить подробности изображеній этого событія въ храмахъ дохіарскомъ и Николо-надбинскомъ. Указанными источниками исчерпывается большая часть иконографическаго и художественнаго содержанія нашихъ стёнописей. Но русскіе художники не ограничивались лишь копированіемъ съ готовыхъ образцовъ, а вносили въ храмовыя росписи нъчто оригинальное: пусть эти оригинальныя черты не многочисленны и касаются лишь подробностей храмовой символики, во всякомъ случаъ онѣ рекомендуютъ съ хорошей стороны нѣкоторыхъ изъ нашихъ иконописцевъ, людей простыхъ, не получившихъ ни художественнаго, ни богословскаго, ни общаго образованія. Съ ними мы ознакомимся при разборѣ памятниковъ.

Памятники настённаго письма разсёяны по всёму лицу русской земли. Полагая, что цёли научнаго обобщенія могуть быть достигнуты посредствомь распредёленія ихь по мёстностямь и группамь и что даже и одна изь такихь группь можеть имёть немаловажный интересь, мы останавливаемся на группё памятниковь московскаго района: московскихь, ярославскихь, вологодскихь и проч., предполагая возвратиться къ другимъ группамъ, по мёрё возможности, впослёдствіи. Намёченная нами группа наиболёе характерная: центръ ея въ Москвё, мастера — воспитанники московской школы. Памятники письменности удостовёряють, что Москва въ XVII вёкё собирала къ себё иконописцевъ преимущественно изъ этого района. Лишь только открывалась

#### — 116 —

Digitized by Google

# какая-либо крупная работа, для которой единоличныя силы московскихъ мастеровъ были недостаточны, сейчась же вызывались въ Москву городовые иконописцы изъ Ярославля, Костромы, Вологды, Устюга, Романова, Кинешмы, Вазьмы, Переяславля, Новгорода, Пскова. Явленіе не случайное: оно показываеть, что иконописное ремесло въ то время распространено было именно въ этихъ мъстностяхъ, что замъчается даже и до настоящаго времени. Эти провинціальные иконописцы работали какъ въ Москвѣ, такъ и въ другихъ мъстностяхъ средней и съверо-восточной Россіи, разнося, такимъ образомъ, московскіе яконописные пріемы по провинціямъ. Съ другой стороны и столичные московскіе иконописцы иногда выбажали въ провинціи для иконописныхъ работь. Установившееся такимъ образомъ взаимообщеніе между Москвою и городами вело къ поднятію уровня художественныхъ знаній, усовершенствованію пріемовъ иконописанія, а главное къ объединенію этихъ пріемовъ, простирающемуся на технику и иконографію. Вотъ почему ствнописи ярославскія сходны съ костромскими, романовскими, вологодскими и т. д. Стёнописей XVI, особенно же XVII и XVIII вв. въ московскомъ районѣ довольно много; но въ то время, какъ въ самомъ центръ – Москвъ онъ подверглись по большей части передблкамъ, измънившихъ первоначальный видъ ихъ, въ другихъ городахъ сохранились лучше; наибольшее число вхъ находится въ Ярославлѣ.

Стпьнописи московскаго Успенскаго собора, исполненныя первоначально, въроятно, въ XV вѣкѣ¹), были исправляемы нѣсколько разъ; послѣднее исправленіе относится къ 1875 году (запись). Тёмъ не менёе въ общемъ размёщеніи изображеній проходить здѣсь тотъ же пріемъ, какой встрѣчаемъ въ русскихъ памятникахъ XVI в. Въ алтарѣ въ верхнемъ ряду литургія въ формахъ простыхъ, напоминающихъ литургію въ волотовскомъ храмѣ, — чуждыхъ той сложной и изысканной символики, какою отличается этотъ сюжетъ въ памятникахъ конца XVII и XVIII в.: представленъ, престолъ съ стоящимъ на немъ дискосомъ, на которомъ изображенъ Іисусъ Христосъ; три святителя — Василій Великій, Григорій Богословъ и Іоаннъ Златоусть стоять возль престола. Ниже евхаристія, въ тёхъ же формахъ, въ какихъ является она въ памятникахъ византійскихъ и древне-русскихъ; еще ниже — святители, діаконы и преподобные: изъ нихъ діаконы явились здёсь вопреки древнёйшему пріему расписыванія храмовъ; мёсто ихъ въ жертвенникъ и діаконникъ; мъсто преподобныхъ въ средней части храма, какъ это и было въ первоначальной росписи Успенскаго собора: они помещены были здёсь на алтарной ствив и сохранились досель за деревяннымъ иконостасомъ. На западной сторонѣ алтаря ветхозавѣтная Троица и Троица новозавѣтная или Отечества. Въ сводѣ алтаря Введеніе во храмъ Пресв. Богородицы, какъ въ некоторыхъ храмахъ авонскихъ. На съверной стънъ алтаря дъянія апостоловъ и возвъщеніе ангела Богоматери объ успенія: эти изображенія, не встрёчающіяся въ алтарныхъ росписахъ другихъ храмовъ, авились подъ вліаніемъ идеи посвященія храма<sup>в</sup>). Въ жертвенникѣ Іоаннъ Предтеча и агнецъ Божій — Іисусъ Христосъ на дискосѣ. Въ куполахъ: въ центральномъ Господь Вседержитель; въ св. Еммануилъ, въ сз. нерукотворенный образъ, въ юз. Іоаннъ

<sup>1)</sup> См. соображения А. С. Павлова, И. Д. Мансветова и С. А. Усова по поводу вновь открытыхъ стѣнописей на предалтарной стѣнѣ въ трудахъ мосв. археол. общ. т. IX и X.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ср. роспись Усп. соб. въ Троице-Сергіевой заврѣ.

Предтеча. На стѣнахъ храма Евангеліе, событія изъ жизни Богоматери и вселенскіе соборы; на западной стѣнѣ страшный судъ; въ сводахъ — важнѣйшіе праздники церкви; въ аркахъ — апостолы изъ числа 70-ти, на столпахъ — мученики разнаго вванія.

Росписи другихъ московскихъ соборовъ — Благовъщенскаго и Архангельскаго уклоняются отъ росписи Успенскаго собора. Въ Благовѣщенскомъ соборѣ: въ алтарной апсидъ Богоматерь съ Младенцемъ и возлъ нея два колънопреклонные ангела, ниже евхаристія и святители, на свверной ствив Евангеліе, на южной событія изъ жизни св. Василія, не встръчающіяся въ нормальной росписи: не объясняется ли появленіе ихъ здёсь, особеннымъ уваженіемъ къ великому святителю, имя котораго посилъ самъ великій князь Василій Дмитріевичь, украсившій соборь (1405 г.)? Въ куполь храма Господь Вседержитель; на ствнахъ событія евангелія, Успеніе Богоматери, чудеса архангела Михаила, мученики, части картины страшнаго суда, три отрока въ пещи, семь отроковъ ефесскихъ, апостолы... вообще какъ здёсь, такъ и въ притворахъ храма роспись имъетъ смътанный характеръ и не подчинена опредъленному плану. Зависитъ это, быть можеть, оть разновременныхь исправленій ся, при чемь опускалось изь виду цёлос. О росписи древней можно будеть судить лишь посл'в того, какъ будеть окончено вскрытіе ея изъ-подъ штукатурки. — Въ росписи собора Архангельскаго отведено очень видное мъсто символу въры и чудесамъ архангела Михаила; планъ не выдержанъ строго; допущены значительныя уклоненія даже въ росписи алтаря<sup>1</sup>). Полагаемъ, что въ первоначальной росписи (1509 г.) собора уклоненія эти не могли быть столь многочисленны и явились при поздибищихъ многочисленныхъ реставраціяхъ<sup>3</sup>), которыя, при всемъ желаніи реставраторовъ удержать старину, не могли быть точнымъ воспроизведеніемъ первоначальной росписи.

Памятники Ярославля доставляють матеріаль для характеристики стёнописей XVI в.; особенно же XVII и XVIII в. Первое по древности мёсто среди нихъ принадлежить стънописямь собора Спасопреображенскаю монастыря. Они исполнены, какъ видно изъ записи<sup>3</sup>). на столпахъ храма и западной стёнё, московскими и ярославскими мастерами при Іоаннё Грозномъ и митрополитё Макаріи въ 1563 году. Возобновлены въ 1781 году; но это возобновленіе не стерло въ нихъ слёдовъ древности. Цёлость ихъ подтверждается тёмъ, что, во 1-хъ, здёсь послё реставраціи сохранились и сохраняются доселё на первоначальныхъ мёстахъ тё же самые сюжеты, какіе указаны въ монастырскихъ описяхъ храма, составленныхъ до его реставраціи<sup>4</sup>); во 2-хъ, характеръ реставрированной живописи чуждъ того увлеченія западными пріемами, которое проявляется неизбёжно во всёхъ стёнописяхъ XVIII вёка. Если оставить въ сторонѣ алтарь, составляющій позднюю пристройку, то расположеніе изображеній въ этомъ храмѣ и иконографическія композиціи въ главномъ нельзя не признать сходными съ древвъйшими стёнописями Авоона. Нётъ здёсь ни тёхъ признаковъ слишкомъ свободнаго обращенія съ древнимъ преданіемъ, ни того увлеченія пластическими и несвойственными

### - 118 -

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробное опис. прот. А. Лебедева: Арх. соборъ, стр. 193-230.

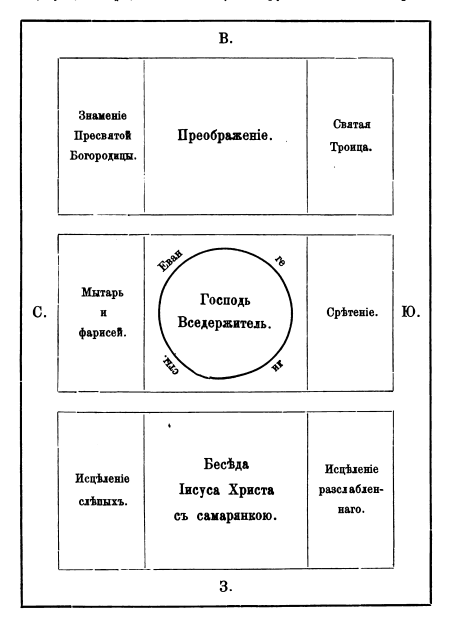
<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) О нихъ въ ц. с. прот. Лебедева, стр. 38-58.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Запись приведена сполна въ опис. Спасопреобр. мон. архим. Владиміра, стр. 68-69.

<sup>4)</sup> Ср. описи 1691 г. и 1727 г. тамъ же, стр. 24-26.

### - 119 -

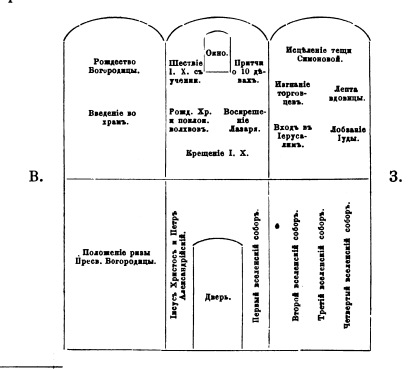
православному храму формами западной иконографіи, ни той сильной тенденціи къ сложнымъ дидактико-символическимъ темамъ, какими отличаются позднёйшія ярославскія стёнописи. Все здёсь просто, величественно, согласно съ тёми основными задачами, къ разрёшенію которыхъ въ искусствё стремилась древняя церковь. Въ первоначальной алтарной апсидё, отъ которой уцёлёла верхняя часть въ видё полусвода надъ царскими вратами, представлена Богоматерь на византійскомъ тронё съ Младенцемъ Іисусомъ среди двухъ архангеловъ; возлё Нея пророки со свитками пророчествъ, относящихся къ рожденію Мессіи. Въ лёвой алтарной апсидё (первоначальной) — Іоаннъ Предтеча аскетъ, съ суровымъ выраженіемъ въ лицё, съ изможденнымъ типомъ, съ выдавшимися ребрами. Въ правой апсидё Богъ Отецъ въ образё старца. Въ куполё Господь Вседержитель въ византійскомъ типё, ниже праотцы съ Богоматерью и отцы ветхозавётные (Рувимъ, Симеонъ, Левій, Іуда, Іосифъ, Веніаминъ...). Вокругъ Господа Вседержителя надпись:



"Боже святый, на высокихъ живый и на смиренныя призираяй (призри) на рабы твоя и благослови достояніе твое и освяти любящія благолёпіе дому твоего". Въ средней части храма главныя мёста принадлежать изображеніямъ Евангелія, событій изъ жизни Богоматери, вселенскихъ соборовъ и сценъ эсхатологическаго характера, а именно: Въ сводѣ, какъ видно изъ нижеслѣдующей таблицы, помѣщены: Знаменіе Пресвятой Богородицы, Св. Троица (Отечество), Срѣтеніе Господне, Преображеніе, притча о мытарѣ и фарисеѣ, бесѣда съ самарянкою, исцѣленіе слѣпыхъ и разслабленнаго. Достойно замѣчанія то, что художникъ представляетъ здѣсь нѣкоторыя сцены Евангелія въ русской обстановкѣ: мытарь и фарисей молятся предъ иконою Спасителя въ русской церкви, съ русскими маковицами, исцѣленіе слѣпыхъ происходить также въ русской одноглавой церкви, — явленіе довольно обычное въ русской иковографіи XVI — XVIII вв.

Рядъ изображеній на южной стѣнѣ начинается съ рождества Пресв. Богородицы, находящагося въ сѣверо-восточной части храма, вверху подъ сводами; возлѣ него введеніе Богоматери въ храмъ; далѣе рождество Христово, поклоненіе волхвовъ, шествіе Іисуса Христа съ учениками, крещеніе Іисуса Христа, притча о десяти дѣвахъ, въ которой Спаситель представленъ сидящимъ на тронѣ, исцѣлевіе тещи Симоновой, изгнаніе торговцевъ изъ іерусалимскаго храма, лепта вдовицы, воскрешеніе Лазаря, входъ Іисуса Христа въ Іерусалимъ, взятіе Іисуса Христа въ саду геосиманскомъ (Іуда лобызаетъ Іисуса Христа); въ нижнемъ ряду Спаситель — отрокъ на престолѣ и предъ Нимъ Петръ Александрійскій въ молитвенномъ положеніи '), положеніе ризы Пресв. Богородицы и первые четыре вселенскихъ собора.

Планъ росписи южной ствны.



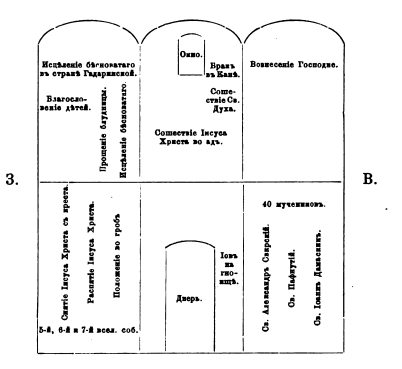
1) Въ храмахъ греческихъ нвображеніе это пипется въ жертвенникѣ; здѣсь оно по сосѣдству съ алтаремъ. Дѣйствіе происходить въ храмѣ русской архитектури.

#### - 120 -

Digitized by Google

На сѣверной стѣнѣ продолженіе Евангелія: исцѣленіе бѣсноватаго въ страпѣ Гадаринской (въ сторонѣ стадо свиней, устремляющихся къ озеру), благословеніе дѣтей, прощеніе блудницы, исцѣленіе бѣсноватаго, бракъ въ Канѣ галилейской, воскресеніе Іисуса Христа въ видѣ сошествія во адъ, вознесеніе Господне и сошествіе Св. Духа на апостоловъ<sup>1</sup>), распятіе Іисуса Христа, снятіе Его съ креста и положеніе во гробъ; вселенскіе соборы (послѣдніе три); въ русскихъ храмахъ съ маковицами и даже съ колокольнею, на которой повѣшены колокола; здѣсь же одно изображеніе изъ ветхаго завѣта — Іовъ на гноищѣ (жена Іова подаетъ ему хлѣбъ на цалкѣ), изображеніе сорока мучениковъ и трехъ святыхъ: Іоанна Дамаскина, св. Пафнутія и Александра Свирскаго: послѣдній написанъ при реставраціи собора; въ первоначальной живописи онъ не могъ быть, такъ какъ мощи его обрѣтены были въ 1641 году; вмѣстѣ съ нимъ написаны вѣроятно и Іоаннъ Дамаскинъ и Пафнутій (Боровскій?)

Планъ росписи съверной стъны.



На западной ствив — страшный судъ. Таковъ единственный памятникъ наствинаго нисьма XVI в. въ Ярославлъ. Большая часть сохранившихся въ Ярославлъ ствнописей относится ко второй половинъ XVII в. и къ первой половинъ XVIII в. Едва ли найдется въ Россіи другой такой археологическій пункть, въ которомъ было бы сосредоточено столько матеріала для характеристики росписей церковныхъ XVII и XVIII вв. Обозръвая ярославскіе храмы, удивляеться обилію этого матеріала, замъчаеть съ пер-

Перечисляеть изображенія по горизонтальному направленію стіны; хронологическій порядокь собитій здісь нарушень; рекомендуемые греческных подлинникомь ряды изображеній также нарушены.

ваго раза, что весь онъ относится къ одной и той же эпохё и что эта эпоха была для Ярославля эпохою оживленной художественной дёятельности. Причины, заключающіяся въ общемъ оживленіи нашего искусства въ XVII в., объясняють это явленіе лишь отчасти. Причина ближайшая заключается въ несчастномъ событіи, имѣвшемъ и свои благотворныя послёдствія. 11 іюня 1658 года вспыхнулъ въ Ярославлё сильный пожаръ, истребившій почти весь городъ и 29 церквей. Памятники отдаленной старины погибли, но на смѣну ихъ явились новые: городъ возродился и, благодаря хорошимъ, бывшимъ подъ рукою, средствамъ — матеріальнымъ и художественнымъ, украсился великолѣпными храмами. Эти-то храмы, хорошо устроенные, и сохранились до сихъ поръ, даже съ своими стѣнописями. Среди нихъ находятся такіе важные со стороны архитектуры и стѣннаго письма памятники, какихъ нѣтъ въ цѣлой Россіи; напр. церковь Іоанна Предтечи въ Толчковѣ.

Стънописи ярославскато Успенскато собора всполнены въ 1674 году стараніемъ ростовскаго и ярославскаго митрополита Іоны, какъ видно это изъ записи на внутреннихъ ствнахъ храма; возобновлены въ 1852 году: объ этомъ свидвтельствуетъ другая запись на откосахъ главнаго западнаго входа<sup>1</sup>). Въ росписи алтаря главное мѣсто принадлежить изображенію различныхъ моментовъ литургін; въ алтарныхъ сводахъ херувимская пёснь, именно: престоль, возлё котораго стоять два ангела съ рипидами; великій входъ, въ которомъ участвують — священникъ съ потиромъ, въ сопровожденіи двухъ ангеловъ, впереди діаконъ съ дискосомъ на головѣ и мальчикъ свѣщеносецъ; слова херувимской пъсни: "яко до Царя всъхъ подымемъ" выражены въ образъ Великаго Архіерея Іисуса Христа, представленнаго въ церкви среди ангеловъ и епископовъ. Пъснь достойно и праведно есть поклонятися Отцу и Сыну и Св. Духу, Троицъ единосущной и нераздёльнёй" представлена въ видё Св. Троицы, предъ которою внизу колѣнопреклоненный молящійся народъ. "Побѣдную пѣснь поюще, вопіюще, взывающе и глаголюще": престоль, на которомъ стоить Інсусъ Христосъ; вокругъ Него херувимы, серафимы, ангелы и народъ, — торжественный моментъ славословія Господа! "Святая святымъ": священникъ и діаконъ стоятъ у престола, вокругъ котораго — ангелы, херувимы и народъ. "Со страхомъ Божіимъ и вѣрою приступите": священникъ причащаеть народъ. "Съ миромъ изыдемъ": священникъ читаетъ заамвонную молитву, въ сторонѣ ангелъ и діаконъ — оба съ діаконскими орарями, а вверху изображеніе Св. Троицы. Всё эти моменты литургія, какъ видно, выражены въ формахъ, заимствованныхъ изъ литургической практики, и сверхъ того истолкованы въ смыслъ таинственномъ. Уже одно то, что группы изображеній представлены въ облакахъ, показываетъ, что это не есть лишь копія съ обыкновенной литургіи. Самъ Іисусъ Христосъ — Архіерей Великій и ангелы представляются служащими: это мы видёли и въ храмахъ греческихъ; но тамъ мы еще не встр'вчали ни столь подробнаго развитія темы въ нёсколькихъ моментахъ литургіи, ни обыкновенныхъ священниковъ и діаконовъ, участвующихъ въ литургіи вмёстё съ Спасителемъ и ангелами: въ этихъ подробностяхъ мы видимъ слёды вліянія одного доселѣ почти неизвѣстнаго литературнаго источника, о которомъ скажемъ

- 122 -

<sup>1)</sup> Въ этой надписи старая живопись названа греческою.

наже. Обычное въ памятникахъ греческихъ и русскихъ изображение евхаристи перенесено здёсь на западную сторону алтаря и помёщено рядомъ съ похвалою Богородицы. Святители размёщены на стёнахъ алтаря внизу подъ ангелами. Изображеніе Богоматери въ алтарной апсидъ находится на лицо, но его подробности уже не тъ, какія мы видёли въ памятникахъ древнёйшихъ: Богоматерь представлена въ русскомъ храмё, среди ангеловъ, пъснопъвцевъ, молящихся людей и райскихъ деревьевъ. Основная мысль этого изображенія и его подробности нав'вяны церковною п'еснію: "о Теб' радуется, Благодатная, всякая тварь". Если сравнить эту роспись алтаря съ древнъйшими, напр., адонскими, то нельзя не видъть, что хотя она не утратила своей основной мысли, но сдёлала довольно рёшительный шагъ въ сторону символико-дидактическаго истолкованія литургів; направленіе это проходить и въ другихъ арославскихъ стёнописяхъ. Въ жертвенникъ Успенскаго собора — агнецъ Божій — Інсусъ Христосъ на блюдъ, которое держить Іоаннъ Предтеча; затемъ --- малый входъ съ Евангеліемъ, при чемъ свящевнику, входящему въ церковь, сопутствуетъ ангелъ, замъняющій служащаго діакона. Средняя часть храма: въ центральномъ куполѣ Господь Вседержитель, пророки, отцы и праотцы; въ ю-в. куполѣ Богоматерь, въ с-в. Еммануилъ; остальные два купола закрыты. Въ сводахъ храма праздники; на съверной стънъ срътеніе, успеніе Пресв. Богородицы и акаеисть въ честь Богоматери, на южной — также часть акаеиста, на западной страшный судъ съ ясными признаками новшествъ въ драматизмѣ сценъ и западно-европейскихъ костюмахъ грѣшниковъ, идущихъ въ муку вѣчную.

Стънописи Ильинской церкви въ Ярославѣ — рѣдкій памятникъ настѣнной росписи, сохранившейся досель почти безъ исправлений. Время сооружения храма в стёнописей точно обозначено въ записи, сдёланной вязью на западной внутренней стёнь храма: "Благоволеніемъ Бога Отца Вседержителя и споспѣшествомъ Единороднаго Сына, Господа Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, и содъйствіемъ святаго и животворящаго Духа начата созидатися церковь во имя пресв. Богородицы честнаго Ея Покрова и св. пророка Иліи въ лъто 7155 (1647 г.) мая въ 9 день; совершена же и освящена въ 158 году іюня въ 16 день, при державѣ государя, царя и великаго князя Алексёя Михаиловича всея Россіи; зачата сія св. церковь стённымъ писаніемъ въ лъто 7188 (1680) іюня въ 17 день, при державѣ благоч. госуд. царя и велик. князя Өеодора Алексвевича... и при его благов врной царицв и вел. кн. Агаеіи Симеоновнѣ, при свят. Іоакимѣ патріархѣ московскомъ и всея Россіи, и при митр. ростовскомъ и ярославскомъ создана сія св. церковь каменнымъ зданіемъ по об'вщанію ярославцевъ Вонифатія да брата его гостя Іоанникія Ивановыхъ дътей Скрипиныхъ, а подписана стёнпымъ письмомъ по объщанію Вонифатіевой жены Скрипина вдовы Улиты Макаровой дочери на поминовение своей души и прочихъ своихъ родителей, а совершися сія св. церковь во 189 году, сентября въ 8 день" 1). Въ другой записи на южной ствнв перечислены имена иконописцевъ, расписывавшихъ храмъ: "189 года сентабря въ 8 день трудившіеся о Бозъ изографы города Костромы Гурій Никитинъ,

16\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ указателѣ русскихъ иконописцевъ Ровинскаго ошибочно отнесена роспись въ 1651 году. Зап. импер. археол. общ. т. VIII, стр. 195. Въ путеводителѣ по г. Ярославлю (стр. 31) А. А. Титова также невѣрно замѣчено, что живопись сдѣлана до пожара 1658 г.

Сила Савинъ, да ярославецъ Дмитрій Семеновъ, Василій Кузминъ, Артемій Тимоееевъ, Петръ Аверкіевъ, Маркъ Назаровъ, Василій Мироновъ, Оома Ермиловъ, Тимовей Оедотовъ, Иванъ Петровъ, Иванъ Андреяновъ, Иванъ Ивановъ, Филиппъ Андреяновъ, Степанъ Павловъ". Лица эти, хотя не получившія художественнаго образованія, принадлежали къ числу хорошихъ иконописцевъ того времени. Изъ нихъ: Никитинъ, Савинъ, Козминъ, Тимоееевъ, Аверкіевъ, Назаровъ, Мироновъ, Ермиловъ и Филиппъ Андреяновъ съ товарищами росписали также Троицкій соборъ костромскаго Ипатьевскаго монастыря, какъ это означено въ надписи на свверной ствив этого последняго храма. Никитинъ и Савинъ въ 1659 году, вмъстъ съ другими, дали поручную запись "быть у государевыхъ иконописныхъ дёлъ съ московскими иконописцами" 1); они же упомянуты въ росписи иконописцевъ, посланныхъ къ великому Государю въ Москву 12 мая 1650 года<sup>3</sup>); они же и М. Назарьевъ и В. Осиповъ снова вызваны были въ Москву къ великому государю въ 1666 году<sup>8</sup>). Никитинъ и М. Назарьевъ въ 1666 году работали въ московскомъ Архангельскомъ соборѣ и приписаны были къ первой статьѣ (); въ другой росписи того же года къ первой статъв отнесены Г. Никитинъ и П. Аверкіевъ, а М. Назарьевъ къ меньшей статьв ); всв они 21 іюля того же года отъ архангельскаго стённого письма посланы были въ Оружейную палату 6); 2 августа М. Назарьевъ отправленъ былъ для работъ въ Успенскій соборъ<sup>7</sup>), а потомъ въ церковь Нерукотвореннаго Спасова Образа, что у Великаго Государя вверху<sup>8</sup>). Въ 1668 году Никитинъ, Аверкіевъ, Назарьевъ и Осиповъ получили жалованье за архангельское письмо, при чемъ Никитинъ отнесенъ къ первой статьѣ, Аверкіевъ ко второй, остальные къ третьей<sup>9</sup>). Въ томъ же 1668 году Никитину съ товарищами велёно писать "образъ Пречистыя Богородицы Одигитріи съ акаоистомъ самымъ добрымъ письмомъ" для антіохійскаго патріарха<sup>10</sup>), что и было исполнено<sup>11</sup>).

Никитинъ и Савинъ въ мат того же года высланы были для работъ въ переяславскій Даниловскій монастырь<sup>19</sup>). Въ 1670 г. Никитинъ и Савинъ снова вызваны были въ Москву<sup>13</sup>). Ярославецъ Тимовей Өедотовъ въ томъ же году отправленъ былъ для работъ въ Ростовъ къ митрополиту Іонъ<sup>14</sup>). Стънное письмо и иконы въ ростовскомъ соборъ при митр. Іонъ писаны ярославскими и костромскими иконописцами<sup>18</sup>),

Digitized by Google

- <sup>4</sup>) Тамъ же, стр. 66. <sup>5</sup>) Тамъ же, стр. 67.
- 6) Тамъ же, стр. 70.
- <sup>7</sup>) Тамъ же, стр. 71.
- <sup>8</sup>) Тамъ же, стр. 74.
- 9) Tama ze, crp. 88.
- 10) Тамъ же, стр. 92-93.
- 11) Тамъ же, стр. 94-95.
- 12) Тамъ же, стр. 96.
- 18) Тамъ же, стр. 116.
- 14) Тамъ же, стр. 118.
- 15) Тамъ же, стр. 122 и слёд.

### — 124 —

<sup>1)</sup> И. Е. Забелинъ, Матеріалы для истор. русск. иконопис. Временн. моск. общ. ист. и древн. кн. 7, стр. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, стр. 63-64.

Digitized by Google

•

Труды Ярославскаго Археологическаго Съъзда.

Табл. УШ.





Фототипія Шереръ Набгольцьи К<sup>о</sup> въ Москви.



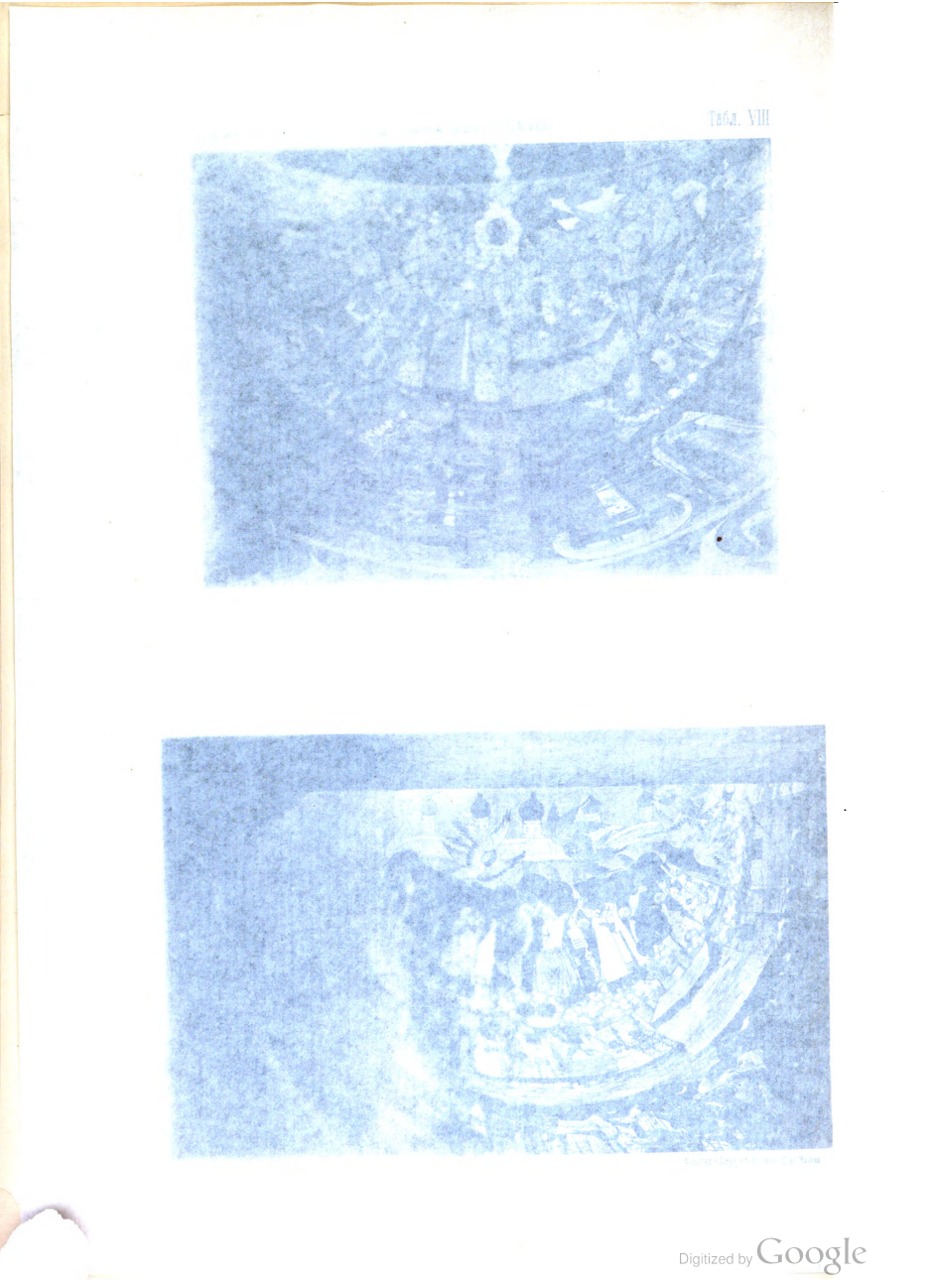
.

.

• •

Digitized by Google -

. -



### — 125 —

въ числё которыхъ были Сила (Савинъ) да Гурій (Никитинъ)<sup>1</sup>). В. Осиповъ работалъ въ селё Коломенскомъ<sup>5</sup>). Эти немногія свёдёнія заставляютъ признать, что иконописцы, расписывавшіе Ильинскую церковь, принадлежали къ числу лучшихъ, отчасти первостатейныхъ, городовыхъ иконописцевъ XVII вёка. Вмёстё съ тёмъ въ этихъ данпыхъ мы имёемъ фактическое подтвержденіе того, что въ XVII в. Москва, представляя собою русскій художественный центръ, привлекала къ себё мёстныя художественныя силы, растворяя ихъ въ общемъ горнилё и снова направляя въ провинціи. Однообразіе въ сгилё и пріемахъ — естественный результатъ такого общенія; тёмъ не менёе сходство росписей въ различныхъ храмахъ далеко не доходитъ до полнаго тождества.

Роспись Ильинской церкви отличается сложностію и разнообразіемъ сюжетовъ, нокрывающихъ, какъ бы колоссальною узорчатою пеленою, всё внутреннія поверхности храма. Нътъ здъсь ни одного пустаго мъста, не занятаго живописью: куполы и своды, ствны, стоппы, апсиды, откосы оконъ, входы носять на себв печать живописнаго искусства. Мертвыя массы зданія оживлены и языкомъ наглядныхъ образовъ вѣщають о домостроительствѣ человѣческаго спасенія. Въ алтарной апсидѣ развернута превосходная картина совершенія безкровной жертвы, въ формахъ, навѣянныхъ отчасти церковною пёснію "да молчить всякая плоть человёча и да стоить со страхомъ и трепетомъ"<sup>в</sup>). Три святителя Василій Великій, Григорій Богословъ и Іоаннъ Златоустъ, литургисты православной церкви 4), въ саккосахъ и омофорахъ, стоятъ за престоломъ, на которомъ видны крестъ и Евангеліе; надъ престоломъ киворій. Священники и діаконы совершають великій входъ: впереди идуть: діаконъ съ рипидою и мальчикъ со свъщею, другой діаконъ съ дискосомъ на головъ в кадиломъ въ рукъ; еще діаконъ съ рипидою и мальчикъ со свёщею, священникъ въ фелони съ потиромъ въ рукахъ, другой священникъ съ копіемъ и лжицею, третій съ Нерукотвореннымъ образомъ; три іерея несуть плащаницу съ изображеніемъ лежащаго Спасителя<sup>5</sup>). Это одна сторона великаго входа — видимая; къ ней же относится и представленный назади храмъ съ московскими маковицами и внизу молящійся народъ, разнаго званія. Наряду съ этимъ здѣсь выражена и таинственная сторона: Богъ Отецъ<sup>6</sup>) въ облакахъ, соизволившій послать Сына Своего, по словамъ церковной пѣсни: "заклатися и датися въ снёдь вёрнымъ". Его окружають ангельскіе чины — начала и власти, многоочитые херувимы и шестокрылатые серафимы, закрывающіе лица и воспіввающіе побѣдную пѣснь "аллилуія". Внизу рядъ святыхъ, которымъ открыты двери рая голгое-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 128. Не объ этомъ ди Гуріи костромитинѣ, искусномъ иконописцѣ, идетъ рѣчь въ сказаніи о сооруженіи Осодоровской церкви въ Яросдавдѣ (стр. 9, сн. стр. 15); дѣдо происходило въ 1669 г., когда Гурій Никитинъ былъ дѣйствительно первымъ иконописцемъ въ Костромѣ. Не ошибочно ди названъ онъ въ этомъ сказанік Гуріемъ Никифоровымъ (вм. Никитинъ)?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же 119—120.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Taor. VIII.

<sup>4)</sup> Григорію Богослову приписывалось изъясненіе литургія.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ изъяснения литургия, прилисываемомъ св. Григорио (см. ниже), сказано, что діаконъ во время великаго входа обначаеть Іосифа, сопровождающаго твло Інсуса Христа во гробу.

<sup>6)</sup> Изображеніе Бога Отца въ видё старца запрещено было большимъ моск. соборомъ 1667 г., но это запрещеніе, какъ не вполиё согласованное съ иконописнымъ преданіемъ, не имѣло должной силы: и прежде него, и послё изображеніе это допускалось въ иконописной практикѣ.

скою жертвою: среди нихъ Іоаннъ Предтеча, ветхозавѣтные цари въ коронахъ, волхвы въ восточныхъ шапкахъ, апостолы и преподобные; въ сторонѣ благоразумный разбойникъ съ крестомъ, вступившій въ рай прежде другихъ. Въ нижнемъ ряду съ одной стороны святители вселенской церкви: Сильвестръ, Леонтій, Василій Вел., Григорій Бог., Іоаннъ Злат., — съ другой святители церкви русской: Петръ, Алексѣй, Іона и Филиппъ — московскіе, Леонтій, Исаія, Игнатій и Іаковъ — ростовскіе; въ средниѣ между ними Самъ Спаситель въ коронѣ. По общей мысли, относящейся къ евхаристіи, какъ воспоминанію голгоеской жертвы, роспись эта согласна съ древними росписями, но формы ея уже измѣнены. Въ алтарную апсиду введены изображенія молящихся людей, опущены — Богоматерь и раздаяніе апостоламъ св. хлѣба и чаши<sup>1</sup>) и проч. Особенно любопытны изображенія русскаго храма и русскихъ святителей. На западной сторонѣ алтаря представлены: купина Моисея<sup>9</sup>), въ которой виденъ образъ Богоматери (символическая форма, явившаяся въ Византіи), Нерукотворенный образъ, ангелъ подаетъ горящій уголь Исаіи.

Въ малой апсидъ съ лъвой стороны или жертвенникъ: Богъ Отецъ, сидящій на херувимахъ, въ облакахъ, съ державою и благословляющею десницею; возлѣ Него четыре символа евангелистовъ, или колесница Езекіиля, ниже Духъ Св. въ видѣ голубя въ двухъ ореолахъ опускается на дискосъ, въ которомъ лежитъ агнецъ Божій — Іисусъ Христосъ. Надъ дискосомъ два ангела съ орудіями страданій: одинъ съ крестомъ, другой съ тростію и копьемъ, по сторонамъ дискоса Богоматерь съ крыльями<sup>8</sup>) и свиткомъ, въ которомъ написано: "Владыко Многомилостиве Господи Іисусе Христе, приклони ухо твое"... и Іоаннъ Предтеча также съ крыльями<sup>4</sup>) и свиткомъ: "авъ видѣхъ и свидѣтельствова, се агнецъ Божій, вземляй грѣхи міра". За Богоматерью и Іоанномъ Предтечею ангелы съ рипидами; внизу діаконы. Всѣ эти изображенія прекрасно выражаютъ назначеніе жертвенника, гдѣ приготовляются дары для евхаристіи. Діаконы помѣщены здѣсь потому, что въ древности совершеніе проскомидіи относилось къ числу ихъ обязанностей.

Стёнописи другой малой апсиды съ правой стороны представляють опять великій входъ, такъ какъ здёсь устроенъ былъ алтарь особаго придёла<sup>5</sup>). Иконографическія формы<sup>6</sup>) и основная мысль близко подходятъ къ изображенію главнаго алтаря, хотя и не тождественны съ нимъ. Изображенію дано названіе "нынѣ силы небесныя съ нами невидимо служатъ". Въ пятикупольномъ русскомъ храмѣ возсѣдаетъ Царь славы и Великій Архіерей Іисусъ Христосъ въ епископскихъ одеждахъ — саккосѣ и омофорѣ, съ панагіею на груди, въ царскомъ вѣнцѣ; обѣими руками благословляетъ. По сторонамъ Его ангелы — одни въ діаконскихъ одеждахъ, другіе въ воинскихъ доспѣхахъ, съ державами въ рукахъ; среди нихъ два архангела (?) въ небольшихъ вѣнцахъ;

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Въ это время оно помъщалось надъ царскими вратами (икона).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ср. греч. иконоп. подлинникъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Крылья—готовность въ ходатайству за міръ предъ Божественнымъ Сыномъ.

<sup>4)</sup> Объясненіе въ словахъ ев. Марка: "се Азъ посылаю ангела Моего предъ лицемъ твоимъ. I, 2; ср. прор. Малах. III, 1.

<sup>5)</sup> Теперь придѣлъ въ честь св. Варлаама хутынскаго.

<sup>6)</sup> Табл. VIII.

вверху — шестокрылатые серафимы. Ниже священники и діаконы, въ обычномъ порядкѣ, совершаютъ великій входъ, направляясь къ престолу, возлѣ котораго стоитъ святитель въ нимбѣ (Григорій Богословъ?). Ниже молящійся народъ, наконецъ святители въ монументальныхъ позахъ.

Пять куполовъ Ильинской церкви расписаны слёдующимъ образомъ: въ центральномъ — отечество, а въ трибунѣ дориносящіе ангелы и пророки, въ юз. Іисусъ Христосъ — первосвященникъ и пророки; въ св. Еммануилъ, апостолы и святители, въ св. Богоматерь и пророки, въ юз. Іоаннъ Предтеча и апостолы. Это распредѣленіе изображеній напоминаеть прямо указанія греческаго подлинника: если храмъ имъетъ пять куполовъ, то въ среднемъ пиши Пандократора, въ другомъ Ангела великаго совёта, въ третьемъ Еммануила, въ четвертомъ Богоматерь съ Младенцемъ, въ пятомъ Іоанну Предтечу<sup>1</sup>). Въ сводахъ средней части Ильинскаго храма — праздники; именно: въ съверо-восточной части благовъщение и крещение Інсуса Христа. Первое имѣетъ довольно сложныя формы, нерѣдко встрѣчающіяся на русскихъ иконахъ XVII в., — въ облакахъ на тронѣ Богъ Отецъ, Онъ посылаетъ стоящаго предъ Нимъ, съ благоговѣйнымъ вниманіемъ, арх. Гавріила къ пресв. Дѣвѣ, -- это первый моменть; далёе архангель благовёстникь съ жезломь и державою стоить возлё дверей ведущихъ въ храмину Богоматери и размышляетъ о своей великой миссіи, -- это второй моменть, наконець третій моменть: архангель съ простертою десницею благовьствуеть пресв. Диви о рождении Мессии; сверху слетаеть на главу Богоматери Св. Духъ въ видѣ голубя<sup>8</sup>). Дѣйствіе происходитъ въ роскошныхъ палатахъ шаблоннаго стиля; Богоматерь сидить съ пряжею въ рукахъ, а предъ Нею книга раскрытая: соединеніе этихъ двухъ подробностей (пряжа и книга) въ одномъ изображеніи явилось въ нашей иконографіи не ранъе XVII в. и едва ли не обязано своимъ происхожденіемъ Симону Ушакову. Крещеніе Спасителя представлено въ древнихъ простыхъ иконографическихъ формахъ: Спаситель въ водѣ, со сложенными крестообразно на груди руками, на главу Его опускается Св. Духъ; съ лѣвой стороны Іоаннъ Предтеча, возлагающій на главу Его десницу, съ правой — три ангела съ пеленами въ почтительно наклоненномъ положении. Вверху проповѣдь Іоанна Предтечи: проповѣдникъ со свиткомъ, въ которомъ написано: "покайтеся, приближибося царствіе небесное"; толиа со вниманіемъ слушаеть его. Въ юго-восточной части свода рождество Христово и срътение. Въ первомъ размъщение фигуръ имъетъ нъкоторыя особенности въ сравненіи съ памятниками древнъйшими: въ пещеръ ясли, въ которыхъ лежитъ спеленутый Младенецъ, возлѣ Него сидить Богоматерь, направо задумчивая фигура Іосифа; три волхва предъ яслями; вверху ангелы, изъ которыхъ одинъ держитъ въ рукахъ звъзду, приведшую волхвовъ на поклоненіе родившемуся Спасителю; внизу ангелъ возвъщаетъ пастуху о рождения Іисуса Христа; въ сторонъ осъдланный мулъ волхвовъ. ---Срътеніе въ роскошныхъ вычурныхъ палатахъ: Симеонъ держитъ Младенца, предъ нимъ Богоматерь, за которою прор. Анна со свиткомъ и Іосифъ, держащій въ рукахъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Греч. над. стр. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изображеніе это не нравилось въ XVIII в. оффиціальному надзирателю за иконописаніемъ, Антропову, и онъ хотвлъ запретить его. См. объ этомъ въ цит. ст. Хр. Чт. 1887 г. № 1-2.

ѣткукл съ двумя птичками (жертва). — Въ западной части свода вознесеніе Господне<sup>1</sup>). Спаситель возносящійся въ кругломъ облачномъ ореолѣ, несомомъ четырьмя ангелами; вокругъ — серафимы и трубящіе ангелы, внизу Богоматерь, св. жены, 12 апостоловъ и цѣлыя толпы народа, которымъ два ангела объявляють о будущемъ пришествіи Христовомъ. Характеристическіе признаки этого сюжета — ангелы трубящіе<sup>3</sup>) и оживленныя толпы народа — заимствованы иконописцемъ съ образцовъ западныхъ. Росписи стѣнъ храма относятся преимущественно къ ветхому завѣту и представляють событія изъ исторіи Иліи и Елисея; также дѣянія апостольскія.

Паперти съ трехъ сторонъ храма заключаютъ огромное разнообразіе иконографическихъ цикловъ. Въ сводъ наперти съ западной стороны сложныя сцены изъ ветхаго завѣта, и среди нихъ коронованіе Богоматери; на западной стѣнѣ западной паперти также ветхій зав'ять, апокалипсись и поучительная исторія о Өеофиль; на восточной сошествіе Св. Духа (надъ дверями, ведущими изъ паперти въ храмъ), страшный судъ, въ которомъ находится между прочимъ прекрасная картина рая или лона Авраамова<sup>3</sup>) на широкой скамейкъ сидитъ Авраамъ-старецъ со свиткомъ. Исаакъ — среднихъ лътъ и Іаковъ — дов. молодой, напоминающіе соотвътствующія фигуры въ стёнописяхъ Успенскаго собора во Владимір'ь; позади ихъ большая группа д'втей, въ б'ялыхъ подпоясанныхъ сорочкахъ, и райскія деревья; все это обрамлено облаками; выше, на роскошномъ тронъ среди облаковъ, Богоматерь и по сторонамъ Ея два ангела въ узорчатыхъ стихаряхъ съ орарями; на заднемъ планѣ опять райскія деревья 1). На той же ствиѣ страсти Христовы, въ центръ которыхъ помъщенъ судъ надъ Іисусомъ Христомъ, неизвъстный въ памятникахъ древне-греческихъ и русскихъ и перешедшій къ намъ въ XVII в. съ запада въ видъ гравюры. На ствнахъ и сводахъ западнаго входа апокалинсисъ и молитва Господня, скопированная съ западныхъ гравюръ. Въ наперти съ сверной стороны ветхій завётъ, начиная отъ сотворенія міра, апокалипсисъ, пѣснь пѣсней, часто повторяемая въ стѣнописяхъ XVII и XVIII вв. Иконографическія композиціи пъсни пъсний заимствованы изъ библіи Пискатора<sup>5</sup>), при чемъ допущены незначительныя измѣненія въ подробностахъ. Встрѣчаются здѣсь и поучительныя историческія изображенія изъ византійской исторіи (Левъ Мудрый утоляеть жажду слёпца<sup>6</sup>). Особенно обильно украшенъ этими поучительными изображеніями, заимствованными изъ патерика, съверный входъ въ наперть: здъсь раскинуты цълыя поэмы, отличающіяся сухимъ дидактическимъ направленіемъ. Въ сводѣ сѣвернаго входа родословное древо русскихъ государей отъ св. Владимира до Іоанна и Петра Алексвевичей"): сюжеть скомпановань по образцу древа Іессея, заключающаго въ себъ родо-

<sup>8</sup>) Табл. Х.

7) Опис. въ ст. А. Виноградова: Сборн. археол. института кн. Ш, отд. 2, стр. 68-69; ср. изображение на соборной паперти въ Новоспасскомъ монастырѣ. Снегиревъ, Старина руссв. земли I, 1, стр. 1-14.



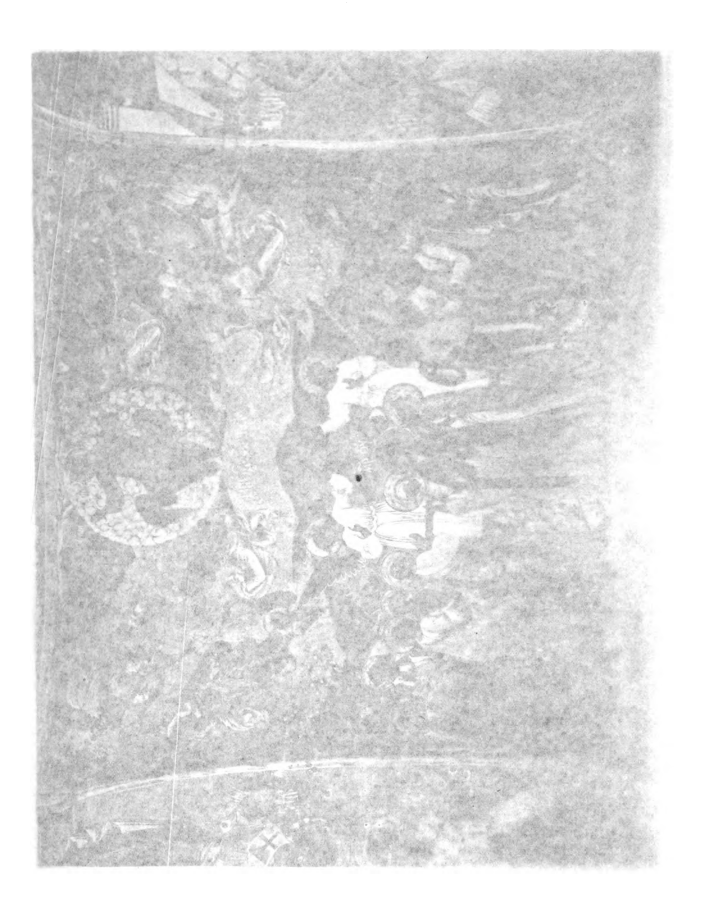
<sup>1)</sup> Ta61. IX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Допущеніе этой подробности находнию оправданіе въ прохимий утренняго Евангелія въ праздникъ Вознесенія: "взыде Богъ въ боскликновенін, Господь во гласй трубий".

<sup>4)</sup> Объясненіе см. въ нашей моногр. о страшномъ судѣ.

<sup>5)</sup> Ср. для обравца гравюры Пискатора №№ 147-150. Theatrum biblicum. Anno 1674.

<sup>6)</sup> Ср. сказаніе о живоносномъ источники: ή ζωοδόχος πηγή. Υπό εύγένιου ίερέως. σελ. 16 etc.





и полнот лете скола с оперение Горгодине<sup>4</sup>). « полноти полноти польшения ангелами; полноти полноти, 42 вностолодив « полноти» уконема принестви Хря-

али струбящіе") в окиаленравноен забадаляхь. Роспеся стаять medic и представляють событія азъ

он то не чести прото прото для и славить опромене разнообразіе аконография AN THE REPORTS AND AND THE REPORT OF THE CAREFUL CHEEN BY BETACO стория начая воройных follow - к на наподног стыть западной наперти +--- ил себя в стольтки - в соченскатата всторов о Сеофило. на восточной --the second of the second of th стор и слование со сполост и странение и составите рая вла лова Авраамова<sup>3</sup>) як сотрыной суловение солот. Азоками сторень со сем комо. Исланъ - среднихъ лётъ в івкову для молодой, паномаллющие сотвідствующих фисуры вь стінописяхь Успенсвани соборя но извляжирь, полади ихи большая грубча дотей, як бълыхъ подноясанчыха сорочкахъ, и райскія деревья; все это обрамлено облакама; выше, на роскошномъ тровк средя облаковъ, Богоматерь в по сторонамъ Гледии ангели въ узорчатыхъ стихарекь зъ орерями: на залномъ члина опять райсна леренья"). На той же станъ учности Аристови, что не суб корорыхо позблаеть суль зать Інсусомъ Христомъ, нежать совал средских и русскихи и перешедний въ намъ Second State State A CENTER, SHEETER BROTE BROTE BUILT на станальных в граноръ. Въ налертя ..... в якой с сотворения мира, анокалинсисъ, це мая нь с- в зачаха XVII в XVIII вв. Иконографиче-от намвиения вы и доблистяхи. Всерінаются адвен и поучитель-- одажение нак визал дессой исторія ("fens Мудрый утоляеть жажду онлато управлеть этимы поучательными изображениями, заниство-- - стверный влаят из наперть: здась раскинуты дёлыя поэмы, - малики - сояма направлениема Бълганда съвернато входа -так пола сталот В стмара то Іодина и Петра Алексве-

по то то сся, заплочающаго въ себъ родо-

ор жаркой стремовал знана, «Ле въ праздиля». Вознесов

Digitized by Google

The Thentrop Concern,  $\lambda = 0$  is a finite energy  $\lambda = 0$  of the effective energy of the effective ene



Digitized by Google

a un de l'adres se services productions se sur la service sons se restricted and the second second second second

.

. "·

 $\frown$ 

.

Digitized by Google

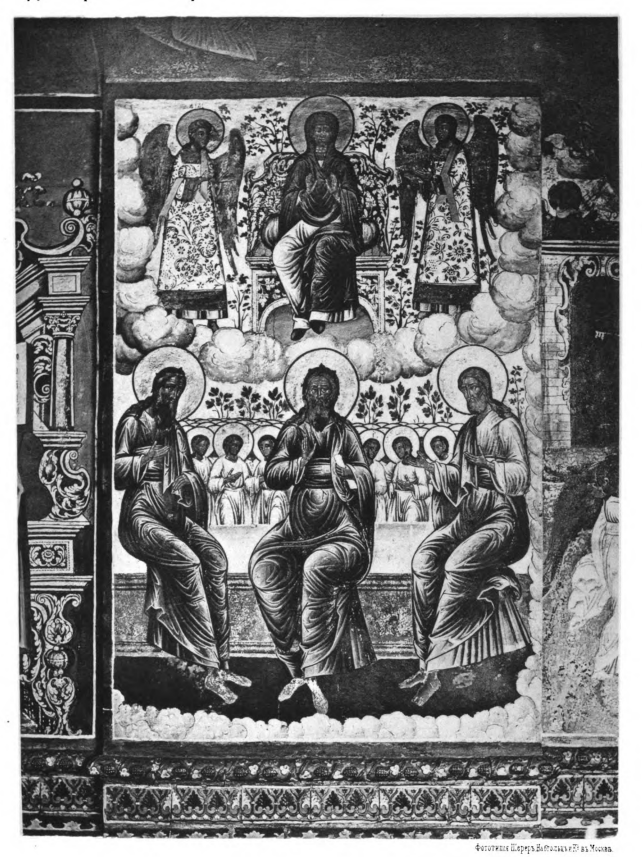
# 

Konstanting Constanting Con

•







Труды Ярославскаго Археологическаго Съъзда.

Табл. Х.

ſ

۰. ۲

.

•



Фольтния Шерерь настолиць всть аз логиев

Труды Ярославскаго Археологическаго Съъзда.



Табл. XI.

.

1 . A . 1 . r , . . . Λ. · • • • . í.:: • . • • • : • , • ; · F

and and a second se Second second

•

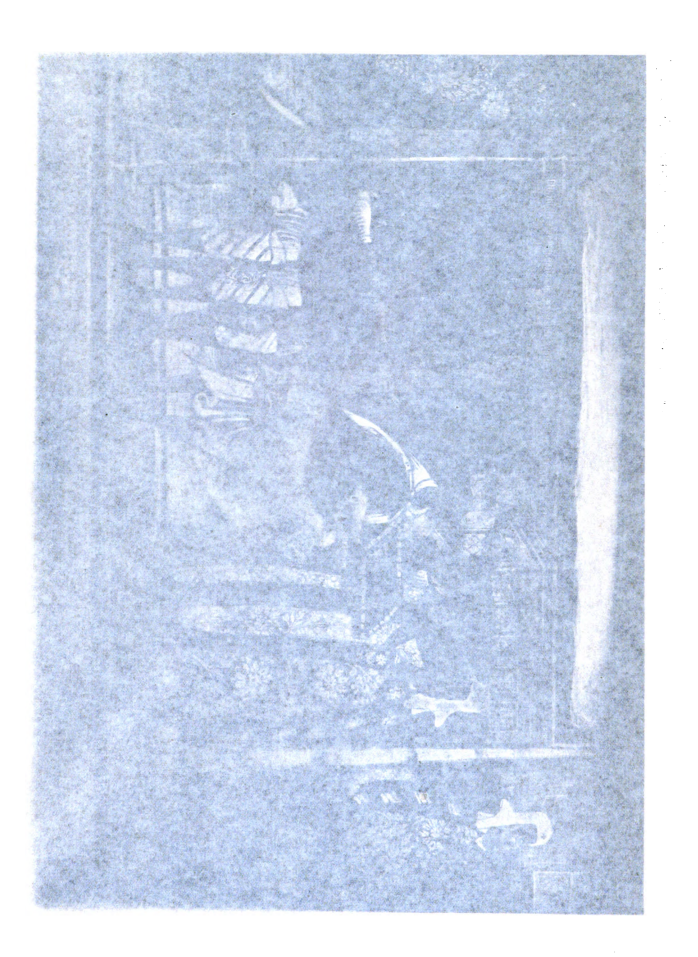
 A second transformer of the second secon second sec

.

.

.

Digitized by Google



словіе Інсуса Христа. Этимъ мотивомъ воспользовался Симонъ Ушаковъ при составленіи рисунка иконы Владимірской Богоматери'); онъ повторяется неоднократно въ памятникахъ русскихъ, но не ранѣе XVII в.

Въ юго-западной части южной паперти устроенъ придълъ въ честь положенія ризы Господней, а потому и роспись здёсь имёеть оригинальный характерь. Въ апсидё Богоматерь и пророки; въ восьмигранномъ сводъ Св. Троица (Богъ Отецъ и Сынъ въ царскихъ коронахъ), Богоматерь и Іоаннъ Предтеча съ крыльями; въ сводахъ также нѣкоторыя событія евангелія, а на стінахъ исторія ризы Господней, ея перенесенія въ Москву при патріархѣ Филаретѣ и положеніе въ московскомъ Успенскомъ соборѣ. Композиціи самобытныя русскія. Здёсь въ изображеніяхъ исцёленія недужнаго ризою Господнею и положенія ся въ особомъ ковчегѣ въ Успенскомъ соборѣ видимъ самого царя Михаила Өеодоровича въ довольно высокой коронѣ, въ царскихъ одеждахъ: фигура мужественная, лицо выразительное, окаймленное широкою русскою съ просъдью бородою<sup>2</sup>). Тъми же типическими чертами отличается фигура патріарха: нижняя одежда его такая же узорчатая, какъ и одежда царя; на головъ бълый клобукъ. Московскій Успенскій соборъ представляется въ видѣ пятиглаваго храма, но его оригинальныя архитектурныя формы переведены въ шаблонъ. Одежды святителей скопированы прямо съ натуры. — Въ томъ же предълъ помъщены изображенія, относящіяся къ исторіи нерукотвореннаго образа, восходящія своими корнями къ византійской древности<sup>3</sup>). Спеціальный характерь имбеть роспись и въ другомъ придблё ильинской церкви, посвященномъ Гурію, Самону и Авиву: главное содержаніе ся заимствовано изъ жизнеописаній этихъ святыхъ. На алтарной каменной стёнё, замёняющей здёсь высокій иконостасъ, представлены въ одномъ ряду — Богоматерь и пророки, въ другомъ верхнемъ — праотцы.

Стънописи ярославской церкви Іоанна Предтечи въ Толчковъ — колоссальный иамятникъ русскаго настъннаго письма. Сдъланы онъ, какъ видно изъ записи на стънахъ храма, въ періодъ времени отъ 5 іюня 1694 года по 6 іюля 1695 г. Въ другой записи на южной стънъ, перечислены имена 16-ти иконописцевъ, расписывавшихъ храмъ; но эти 16 лицъ едва ли могли въ теченіе однаго года исполнить столь крупную работу: у нихъ были помощники и чернорабочіе; сверхъ того съверный придълъ расписанъ уже послъ въ 1700 года. Во главъ иконописцевъ стоялъ Дмитрій Григорьевъ, лицо довольно извъстное по своей дъятельности въ Москвъ<sup>4</sup>). Въ цѣломъ мірѣ едва ли возможно найти другую, столь общирную по объему и замыслу стѣнопись, какъ это произведеніе русскихъ иконописцевъ; оно смъло можетъ не только стать рядомъ, но

<sup>1)</sup> См. моногр. Ю. Д. Филимонова о Симонѣ Ушаковѣ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Табл. XI, ср. изображение его на юго-восточномъ столиъ Тронцкаго собора въ костр. ипат. монастыръ.

<sup>3)</sup> См. нашу ст. о гелатскомъ Евангелін XII в. въ запискахъ отд. русск. и слав. археол. импер. русск. археол. общ. т. IV.

<sup>4)</sup> И. Е. Забѣлина, Матеріалы для исторія яконоп., стр. 31, 67, 70. Имена остальныхъ иконописцевъ: Феодоръ Игнатьевъ, Іоаннъ Ануфріевъ, Василій Никитинъ, Василій Игнатьевъ, Кондратъ Игнатьевъ, Іоаннъ Матоеевъ, Симеонъ Алекса́евъ, Дмитрій Іоанновъ, Симеонъ Іоанновъ, Іоаннъ Симеоновъ, Федоръ Уваровъ, Матоей Сергъ́евъ, Александръ Григорьевъ, Іаковъ Михаиловъ, Іаковъ Григорьевъ Ворона. Дополнит. свѣдѣнія о нихъ сообщены намъ Н. Д. Удальцовымъ.

даже превзойти знаменитыя стёнописи саламинскія, о которыхъ сообщались западными учеными легендарныя извёстія. Какъ видно уже изъ перечисленія именъ русскихъ иконописцевъ, преданіе объ участіи въ сооруженіи этого храма голландцевъ, мало вёроятное само по себѣ, не имѣетъ отношенія къ живописи: можно положительно сказать, что всѣ стёнописи въ старинныхъ русскихъ храмахъ, за исключеніемъ очень немногихъ домовыхъ церквей, исполнялись иконописцами православными, но пе иновѣрцами. Совсѣмъ иное дѣло — иностранное западно европейское вліяніе, которому подвергались русскіе православные иконописцы. Сильное въ Москвѣ, въ центральной русской школѣ, оно легко переходило въ провинціи и обнаруживалось въ церковныхъ стѣнописяхъ. Мы видѣли слѣды его въ ярославской Ильинской церкви. Въ стѣнописяхъ церкви Іоанна Предтечи вліяніе это ясно обнаруживается и въ западныхъ изображеніяхъ коронованія Богоматери (южная паперть), пѣсни пѣсней, и въ стремленіи къ природѣ и роскоши формъ, и въ иностранныхъ костюмахъ. Но это вліяніе не убиваетъ здѣсь ни исконнаго вліянія со стороны греческаго искусства, ни проблесковъ русской самобытности.

Русский храмъ съ русскими маковицами въ изображения литурги въ алтаръ, острогъ въ видѣ ряда заостренныхъ бревенъ, поставленныхъ стоякомъ въ изображени темницы Іоанна Предтечи, ростовскіе святители въ алтарной апсидѣ, русскіе князья въ малой сверо-восточной апсиде суть признаки русской самобытности. Въ цельной росписи преобладають старинныя темы, но ихъ развитіе отличается необычайною широтою: здёсь мы видимъ не только ветхій и новый завёть, но и многочисленныя событія изъ церковной исторіи, поучительныя сцены изъ патериковъ и цвётниковъ, какихъ мы не встрёчали въ иконографіи греческой и западной. Каково бы ни было художественное значеніе ихъ, во всякомъ случав нельзя не видъть здъсь опытной руки мастера и богослова, знакомаго съ письменностію своего времени, съ православнымъ вѣроученіемъ въ его сущности и отличіяхъ протестантизма. Допустимъ даже, что мастеръ могъ пользоваться содъйствіемъ и указаніями лицъ свёдущихъ, получившихъ нёкоторое богословское образованіе, и прежде всего мѣстнаго духовенства, которое, какъ видно изъ документовъ<sup>1</sup>), принимало близкое участіе въ построеніи храма, тёмъ не менёе требовалась большая опытность и доля таланта для того, чтобы перевести отвлеченные темы на образный языкъ искусства и сообщить имъ достойныя формы. Здёсь, въ стёнописяхъ этого храма, выступаеть предъ нами цёльная исторія божественнаго домостроительства, всё главныя основанія православной догматики и правоученія — это обширнійшая дидактическая поэма.

Стѣнописи алтаря имѣють литургико-символическій характерь. На плафонѣ изображеніе церковной пѣсни "О тебѣ радуется благодатная всякая тварь"<sup>2</sup>). Центръ картины занимаеть изображеніе Богоматери на тронѣ съ Младенцемъ — это "дѣвственная похвала", которую окружаетъ "ангельскій соборъ" въ видѣ ангеловъ съ шарами въ рукахъ. Надъ нею Богъ Отецъ въ облакахъ, благословляющій обѣими руками, и Св. Духъ. Ниже подъ облаками "человѣческій родъ": ветхозавѣтные пророки, со свитками пророчествъ, Іоаннъ Предтеча, Давидъ, Соломонъ, Илія, Исаія, Захарія, святители и преподобные. Возлѣ

— 130 —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Опис. Предтеч. деркви. Ярославль 1881, стр. 8 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Табл. XII.





оторыхь сообщалясь западными как и предсение имень русскихь иконокак и предсение имень русскихь иконокак и предсение имень русских иконокак и предсение имень русских иконокак и исслечение имень русских исслечие и исслечение и исслечие и исслечие и исслечие и исслечение и исслечие и исслечие исслечие исслечение и исслечие и исслечие и исслечие исслечение и исслечие и исслечие и исслечие исслечение и исслечие и исслечие и исслечие исслечение и исслечие и исслечение и исслечие исслечение и иссл

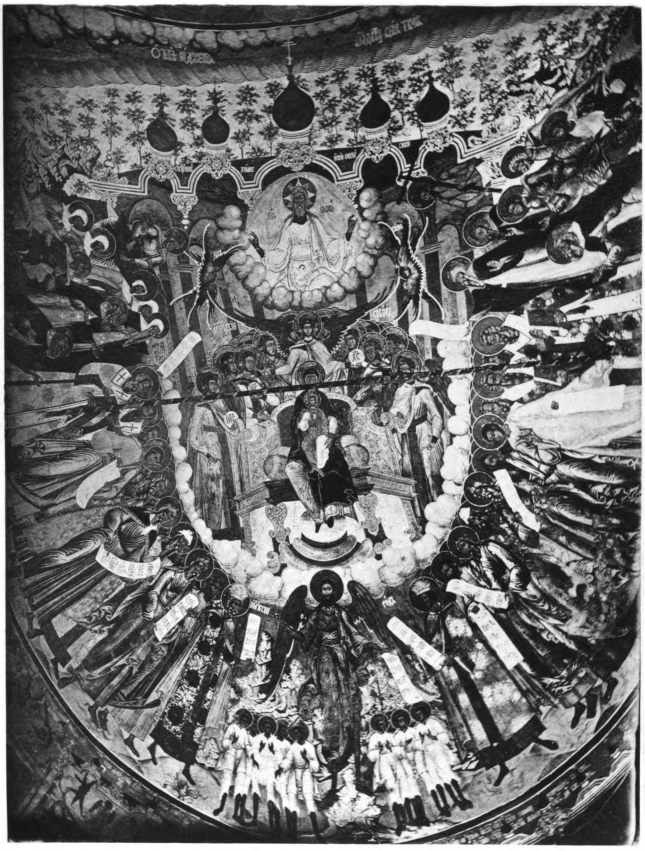
COMPARENT OF PYECKRAR EN SAMPLES TO RECEIPTER A ARTYPE DE RETERA, OCTOORS нь на в не на потрерании брезени, спотеленищет, столение во наображение темпицы начна простовские спитатах и из арной влевла рисска князыя въ малой только составлять суть признал составляющие ности. На изволяей росписи преоблако т ания , теми, но ихъ разне : начиетта необычайного инратою адъсь мы видемъ на славни и новый завачь с со онеленные собщила на» дерковной исторія. 1 - 1 - 1 - 14 P - эт бало тудожествен не аличение ихъ, во TARK IN FIRE DEFENSION OF THE - состава ока мастер. и берослова, знакомаго - завымь аброучениемь въ его сущноста и и саморь мога по полежиться содействение ивкоторое богословское образование, п какт видно иль документовъ1), прани-LET TIME TOROLING MAR, AN TORNA TORNAL BALES, BE CTATIONRESIZE STORO XDAMA, сь для презт нами бы за в славные домостроительства, всв главныя

 это - мирифинал диджинческая поэма.
 - клонен ватаря вы же - нетур из - незаличе и характеръ. На илафонф изовение и ватаря вы же - нетур из - незаличе и характеръ. На илафонф изоте пересон и ръсси - необ разустех она назная всякая тварь<sup>2,2</sup>). Центръ карнето - япо - яко - Богодитери на дон) - с и сделнемт - это - дълственная сталит и воссия и диссиский соборъ,<sup>2</sup> и - ор - онселовъ съ нарами из рукахъ. На с - бълга - встукахъ, онагословачения облась оуками, и с с - тухъ. Наже подъ област - с - бълга - встукавътные пророда - ваткама пророчества, Тоаннъ встовата - с - бълга - колона - бълга - бълга - бълга - бълга - с - бълга - бълга

and the discount will star and an



Труды Ярославскаго Археологическаго Съъзда.



Фототналя Шерерь Варгальцьк.К. въ Моцеяв.

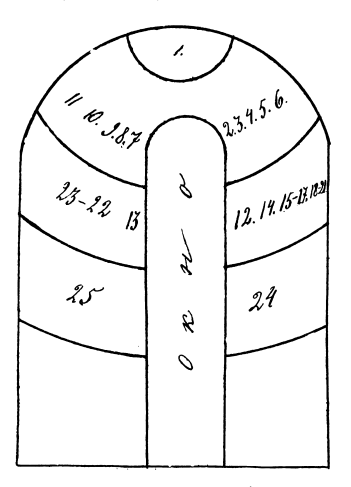
. .

.

.

.

Іоанна Предтечи двѣ группы дѣтей, означающихъ праведныя души, наслѣдовавшія рай; въ сторонѣ — благоразумный разбойникъ, первый изъ вошедшихъ въ рай въ новомъ завѣтѣ. Внѣшнее единство даютъ картинѣ расположенныя вверху райскія деревья ("рай словесный") и пятиглавый храмъ ("освященный храме"). Композиція изображенія — русская; она явилась въ алтарномъ сводѣ вмѣсто древнѣйшаго изображенія Богоматери. Постоянное повтореніе ея въ стѣнописяхъ привело къ тому, что въ храмахъ, гдѣ не было стѣнописей, стали ставить за престоломъ икону Богоматери, а русскіе грамотѣи, наблюдая повсюду это явленіе, придумали для него объясненіе и на вопросъ: чего ради во всякой Божіей церкви во алтарѣ, на престолѣ (= за престоломъ) Пречистыя образъ поставляется, а не Христовъ и не инаго Святаго? отвѣчали: прѐжде бо всѣхъ введена бысть на престолъ и пребысть 12 лѣтъ (въ Іерусалимскомъ храмѣ) и питаема ангеломъ, яко голубица чтома"). Объясненіе произвольное, но оно имѣетъ



свою важность, какъ показатель господствовавшаго обычая — ставить въ алтарѣ икону Богоматери. Постоянное примѣненіе этого обычая съ очевидностію подтверждается также старинными описями церквей, гдѣ всегда упоминается и объ алтарномъ образѣ Богоматери. Роспись алтарной апсиды объяснимъ при помощи вышеприведеннаго плана.

17\*

<sup>1)</sup> Сборн. моск. синод. библ. XVII в. № 686, л. 327.

1. "О Тебѣ радуется".

2. Св. Григорій въ саккосѣ и омофорѣ на тронѣ'; его окружаютъ св. епископы и діаконы. Надпись объясняетъ содержаніе изображенія: О святѣй литургіи отъ св. отецъ св. Григорій вопрошенъ бысть... О св. литургіи отвѣтъ данъ бысть. Дѣйствіе происходитъ въ храмѣ съ русскими маковицами.

3. Діаконъ съ ораремъ, въ стихарѣ, стоитъ предъ царскими вратами; возлѣ него молящійся народъ. На заднемъ планѣ: ангелъ поражаетъ дъявола. Надпись: "егда діаконъ возглашаетъ, діаволъ зубы скрежетаніе (скрежещетъ?); тогда ангелъ Господень снидетъ съ неба, ввержетъ его въ огнъ неугасимый". Обстановка простая: храмъ съ маковицами; вмѣсто высокаго иконостаса одинъ простой деисусъ (Іисусъ Христосъ, Богоматерь и Іоаннъ Предтеча).

4. Священникъ у престола; по сторонамъ его ангелы, діаконъ и народъ. Надпись: "егда діаконъ предстоитъ въ пѣніи "Благослови душе моя Господа", тогда Христосъ людемъ благодать и миръ подаетъ любящимъ Его". Вверху, въ облакахъ, Св. Троица и ангелы.

5. Малый входъ: діаконъ идетъ съ Евангеліемъ, за нимъ священникъ; по сторонамъ молящійся народъ. Вверху — Спаситель на тронъ, окруженный ангелами. Надпись: "возношевіе Евангелія".

6. Чтеніе Апостола; за чтецомъ стоитъ ап. Павелъ. Вверху — Св. Троица. Надпись: "...миръ подаваетъ, во премудрости всѣхъ утверждаетъ".

7. Чтеніе Евангелія: діаконъ читаетъ Евангеліе предъ престоломъ; народъ слушаетъ. Вверху — Св. Троица, ангелы и огненные херувимы. Надпись: "егда діаконъ св. Евангеліе читаетъ, тогда изъ устъ его пламень огненный исхождаетъ".

8. "Иже херувамы тайно образующе и животворящей Троицѣ трисвятую пѣснь припѣвающе": престолъ, возлѣ котораго ангелы съ рипидами, священникъ, діаконъ и народъ. Вверху — Св. Троица и херувимы.

9. "Всякое нынѣ житейское отложимъ попеченіе": священникъ и діаконъ у престола; позади — великій входъ: діаконъ несетъ на головѣ дискосъ; по сторонамъ его два ангела съ рипидами; за ними священникъ съ потиромъ, поддерживаемый двумя ангелами. Св. Троица съ херувимами вверху обычно.

10. "Яко до Царя всѣхъ подымемъ": Спаситель, въ царской коронѣ, въ саккосѣ и омофорѣ, возсѣдаетъ на возвышенномъ тронѣ; по сторонамъ Его ангелы въ святительскихъ шапкахъ и одеждахъ. Вверху — Св. Троица, внизу — колѣнопреклоненный народъ.

11. "Достойно и праведно есть поклонятися Отцу и Сыну и Св. Духу, Троицѣ единосущнѣй и нераздѣльнѣй": ангелы — на облакахъ, вверху — Св. Троица, внизу — преклоняющійся народъ.

12. "Побѣдную пѣснь поюще, вопіюще, взывающе и глаголюще": священникъ и діаконъ стоятъ предъ престоломъ: на престолѣ потиръ, въ которомъ стоитъ Отрокъ — Іисусъ Христосъ; по сторонамъ — народъ. Вверху — Богъ-Отецъ.

- 132 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Табл. XIII и XIV.





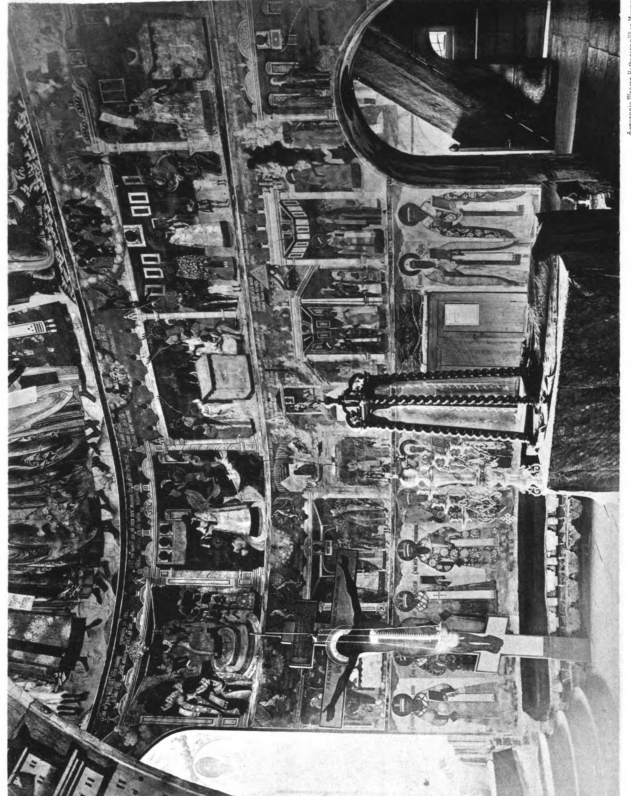
## .

.

• A second s



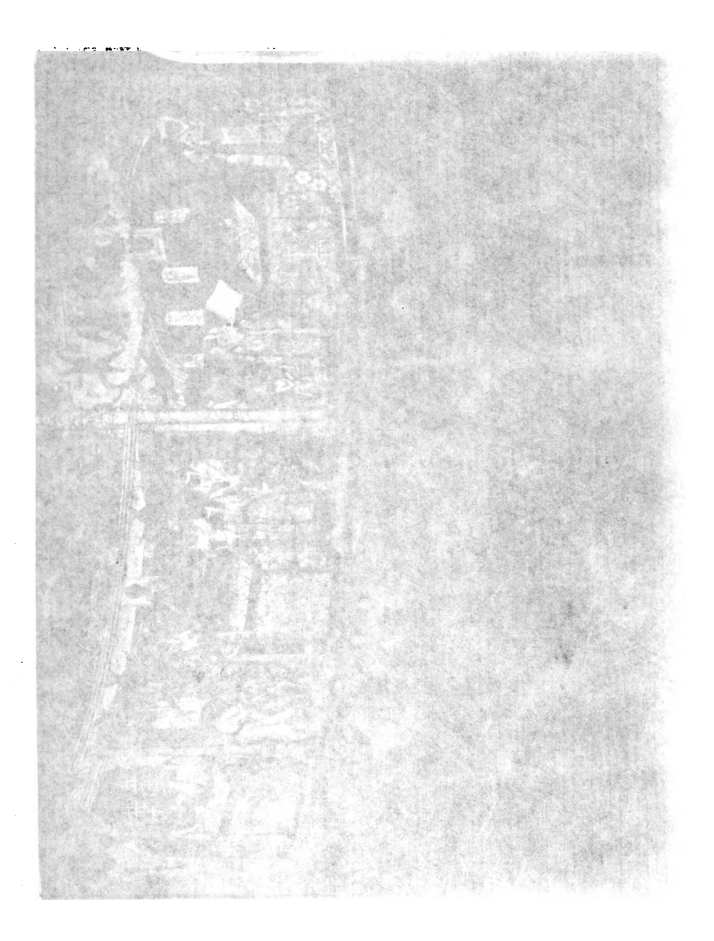
Труды Ярославскаго Археологическаго Съѣзда.



фототилія Шерерь Набтольнь и К? вз Москнь



· •



.

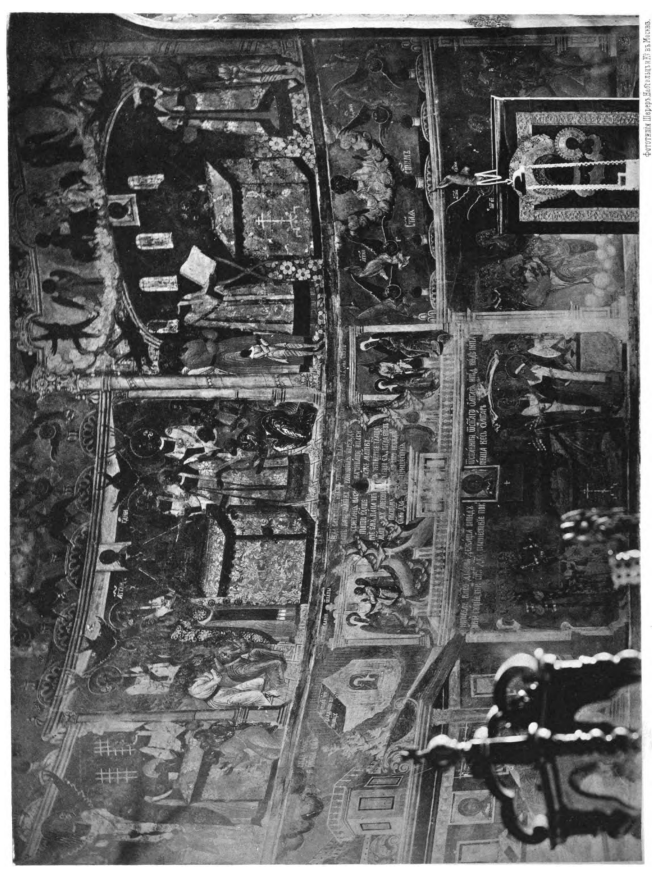
.....

•

Digitized by Google



# Труды Ярославскаго Археологическаго Съѣзда.



.

13. "Святая святымъ": возлё престола священникъ, діаконъ и народъ; на престолѣ чаша, въ которой лежитъ Іисусъ Христосъ — Отрокъ. Сверху слетаетъ ангелъ съ ножомъ въ рукѣ и касается имъ груди Іисуса Христа. Вверху — Богъ-Отецъ.

14. "Со страхомъ Божінмъ и вѣрою приступите": священникъ причащаетъ народъ лжицею. Вверху — Св. Троица и парящіе ангелы.

Итакъ, здъсь предъ нами символическое изъяснение литургия, приписанное Григорию Богослову, изложенное въ картинахъ съ надписями, отчасти стихотворными. Ничего подобнаго мы не встрёчали ни въ древнёйшихъ памятникахъ византійскихъ, ни въ памятникахъ русскихъ до XVII въка. Въ памятникахъ греческихъ XVI-XVIII вв. постоянно повторяемое изображение великаго входа близко подходить къ общему характеру разсмотрѣнныхъ изображеній, но оно уже по своему объему и замыслу. Единственный полный греческій памятникъ этого рода издалъ и описалъ Анжело-Май; онъ находится въ греческой рукописи 1600 года, происходящей изъ церкви Успенія Пресв. Богородицы въ Іосафатовой долинъ и хранящейся въ настоящее время въ Ватиканской библіотекъ 1). Составляють ли эти миніатюры снимки съ стънной живописи — пеизвъстно. Здъсь находится девять отдёльныхъ изображеній, именно: 1) въ греческомъ храмѣ на каоедрѣ возсёдить св. Григорій Богословь, окруженный монахами<sup>3</sup>); 2) начало литургіи (миромъ Господу помолимся); 3) малый входъ, 4) священникъ молящійся въ алтаръ съ воздѣтыми руками, діаконъ и архангелы Михаилъ и Гавріилъ съ надписями: (έφη Μιχαήλ ό ἄρχων — σοφία και ό Γαβριήλ πρόσχωμεν); вверху Інсусъ Христосъ благословляющій (о́ Леоло́спус ёдп є со́цітп ладоги); 5) чтеніе Евангелія: священникъ стоитъ предъ престоломъ, отъ котораго восходитъ къ небу огонь: έхаστος λόγος τοῦ ἁγίου Εὐαγγελίου, ώς πῦρ ἐγένετο καὶ ἔφθασεν μέχρι τοῦ ούρανοῦ); Архангелъ Михаилъ ввергаетъ дьявола въ огонь (είς τὸ έξώτερον πῦρ); 6) великій входъ: священника поддерживають ангелы; 7) священникъ предъ престоломъ съ простертыми руками и позади его діаконъ; свя-Щенника облекаеть огонь (πυρός φλός έπεσεν έπι τόν ίερέα χαι έγένετο ό ίερέυς φλογόπυρος άπο της χορυφης έως των σνύχων αύτου); вверху Інсусъ Христось въ видѣ отрока; 8) священникъ раздаетъ евхаристію (оі ласиста́иегои исталаива́гооси); 9) ангелы возносятъ къ Богу церковныя приношенія (ёххдубіаς аладхаі гіс тот обратот атерхо́цетаι), представленныя въ видѣ отрока Інсуса Христа. Оставляемъ въ сторонѣ подробности изображеній; такъ какъ и сказаннаго достаточно для того, чтобы видъть близкое родство этихъ изображеній съ описанными стінописями алтаря Предтеченской церкви. Анжело-Май изъясняеть эти изображенія на основаніи литургическихъ толкованій Софронія, Өеодора Андидскаго и др., отчасти также на основаніи личныхъ соображеній; при чемъ нёкоторыя изъ объясненій имѣють характеръ случайный. Присутствіе здѣсь Григорія Богослова Анжело-Май объясняеть тёмь, что этоть св. отець быль однимь изъ составителей литургій<sup>3</sup>). Недостаточность этихъ объясненій зависіла отъ того, что ученый кардиналъ

<sup>1)</sup> Angelo-Mai, Nova bibl. patrum, t. VI: рисунки и подробное описаніе; краткое опис. въ т. V; ср. также Migne, Patrol. Ser. gr. XCIX, col. 1689—1692; переводъ А. В. Горскаго въ Сборн. Общ. Древне-Русск. Иск. 1866 г. . стр. 117—118.

<sup>2)</sup> Картина, вѣроятно, монастырскаго происхожденія?

<sup>3)</sup> Renaudotii, Liturg. orient. coll. p. XCVII. Но при такомъ объяснения не понятно, почему здъсь явнася именно

не подоврѣвалъ существованія спеціальнаго ключа къ этимъ живописамъ: это изъясненіе литургін, приписываемое св. Григорію Богослову. Къ сожалѣнію намъ не посчастливилось отыскать греческій оригиналь этого слова ни въ библіотекахъ авонскихъ, ни въ римскихъ, ни въ парижской національной; но мы нашли нъсколько славянскихъ списковъ его, относящихся къ XVI и XVII вв. Въ этихъ спискахъ изъяснение литурги прямо надписывается именемъ св. Григорія Богослова<sup>1</sup>). Въ однихъ няъ этихъ списковъ содержится пространное изъяснение литургия<sup>3</sup>), въ другихъ --- краткое<sup>3</sup>); но это различіе подробностей и варіантовъ не имъетъ важнаго значенія по отношенію къ нашему вопросу. Характеръ изъясненія лятургія во всёхъ спискахъ одинаково символическій и напоминаеть труды греческихъ литургистовъ; сходство съ изъясненіями патр. Софронія замѣчается даже и въ нѣкоторыхъ подробностяхъ; но это изъясненіе не отличается ни единствомъ внутренняго содержанія, ни глубиною мысли. Это сочиненіе объясняеть намъ все содержаніе описанныхъ изображеній Предтеченской церкви и изображеній Анжело-Мая. Изображение (2-е) св. Григорія на тронѣ ясно изъ начальныхъ словъ сочиненіяиже есть въ первыя дни, како собрашася св. отцы къ Григорію Богослову и рѣша ему: Отче, укажи намъ о св. тайнъ и о божественнъй литургии. И отвъща имъ Святый и рече Григорій Богословъ: "слышите отцы святія, да скажу вамъ, что есть святая божественная литургія"). Слёдующее изображеніе (3-е), какъ показываеть самое мёстоположение его среди другихъ, должно означать начало литургия; но его подробности не совпадають съ тёмъ, что говорить о началё литургіи нашъ литературный источникъ: егда начнеть іерей<sup>5</sup>) божественную службу "благослови Владыко", тогда слетить ангель съ небесъ и станетъ въ дверехъ церковныхъ; тогда стойте со страхомъ (); слёдуя этому толкованію, нашъ иконописецъ долженъ былъ добавить къ обычной обстановкѣ начала литургія одного только ангела, какъ это и сдёлалъ греческій иконописецъ въ картинахъ Анжело-Мая; между твмъ онъ изобразилъ ангела, поражающаго дъявола. Произошло это отъ случайной ошибки: иконописецъ изобразилъ здёсь совсёмъ другой моменть, именно возглашение: "елицы оглашении изыдите". Въ этомъ не останется никакого сомнѣнія, если сравнить подробности изображенія съ нашимъ памятникомъ письменности, въ которомъ сказано: егда рекутъ "елицы оглашени изыдите", тогда станетъ въ дверехъ церковныхъ дьяволъ, имѣя въ зубѣхъ стрѣлу остру, очи поострени огненни и страшно скрежещетъ зубы своими на стоящихъ въ церкви. Егда рекутъ да никто отъ оглащенныхъ, тогда ангелъ слетитъ съ небеси, емлетъ бъса и вержетъ его въ

# - 134 -

Digitized by Google

Григорій Богословъ, а не Іоаннъ Златоусть или Василій Великій, которымъ по преимуществу принадлежить составленіе литургій православной церкви?

<sup>1)</sup> Соф. библ. № 1468, л. 41 и слёд.: "св. Григорія Богослова о св. и божественной литургін". Рукопись эта инсана вскорё послё 1523 года: см. лѣтописецъ на листё 179; ср. № 901 рукопись XVII в. Ср. синсокъ XVII вёка въ московской синод. библ. № 686: имя св. Григорія здёсь обозначено въ старинномъ оглавленія.

<sup>&</sup>lt;sup>и</sup>) Рукопись московской синод. библ. № 686, л. 293—326.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Списки соф. библ.

<sup>4)</sup> Соф. б. рукон. № 901, л. 1. Списокъ неисправный.

<sup>5)</sup> Очевидно, нужно читать "діаконъ".

<sup>6)</sup> Рук. Соф. б. № 1468. Рукоп. синод. добавляеть: въ той бо часъ бывають гласи отъ небеси, вошюще... сотворите начатки церкви... Ср. бесъд. Іоанна Златоуста на посланіе къ Ефес. когда видишь, что движется завъса во вратахъ, тогда представляй себъ, что низводится небо и нисходять ангелы.

огнь ввчный, речеть ему: "что здъ стоиши окаянне, не имъя одъянія брачна" 1). Сльдующее изображение (4-е) не имъетъ объяснения въ нашихъ спискахъ; его ввелъ иконописецъ по личнымъ соображеніямъ; въ другихъ памятникахъ русскихъ, равно какъ и въ греческомъ, моментъ этотъ, согласно съ нашимъ памятникомъ письменности опущенъ; напротивъ, въ этомъ послёднемъ находится изъяснение антифоновъ<sup>3</sup>) и прокимна<sup>3</sup>), опущенное въ нашихъ стѣнописяхъ. Малый входъ (5) оставленъ нашимъ иконописцемъ безъ объясненія; въ памятникъ греческомъ ангелы поддерживаютъ священника; то же самое и въ нашемъ литературномъ изъясненіи: егда идеть іерей на выходъ, тогда ангелъ Господень слетить на святителя (vesp. = iepes), емлеть его за десную руку (синод. покрываетъ крилами) и ведетъ во св. алтарь къ св. транезъ. Комментаріи къ этому изъясненію даеть Софроній іерусалимскій, когда говорить, что послё трисвятаго архіерей восходить на сопрестоліе, поддерживаемый діаконами, какъ ангелами ). Въ изображенія чтенія Апостола (6) имъетъ характерное значеніе фигура ап. Павла. О ней говорится въ изъясненіи: "егда начнуть чести Апостоль, слушайте, какъ учить ап. Павелъ" 8). Въ изображении чтения Евангелия замъчателенъ пламень огненный, о которомъ говорить надпись, и огненные херувимы. Изъяснение говорить: діаконъ выходить читать Евангеліе: се являеть хотящій быти приходь Сына Божін... Сопровождающіе діакона — служать образомъ небесныхъ силъ... Егда чтетъ діаконъ Евангеліе, Сынъ Божій невидимо приходить... въ той бо часъ отверзается покровъ церковный и словеса евангельская, яко пламень, до небесь доходять<sup>6</sup>). Присутствіе ангеловь въ изображеніяхъ (8-10) херувимской пёсни согласно съ словами изъясненія: егда начнуть пёти иже херувимы, стойте со страхомъ, преклонше лица на землю, и молитеся... Тогда бо ангели и архангели, херувими и серафими невидимо (присутствуютъ) съ iepeemъ, закрывающе крилами лица свои... И абіе видёхъ два ангела, како слетёста и крилома своима освниста iepes и несоста святая къ жертвеннику, глаголюще: блюди, како служиши божественнымъ тайнамъ. Пёснь "достойно и праведно", выраженная въ стёнописяхъ (11), какъ совершенно асная, не имъетъ соотвътствующаго толкованія въ нашемъ паматникъ письменности. Изображение "побъдную пъснь" (12) соотвътствуетъ изъясненію: егда речеть іерей поб'єдную п'єснь, тогда... вид'яхъ покровъ церковный отверсть и небо являющееся и пламень огнень грядущь и по пламени множество ангелъ, и по ангелёхъ видёхъ лица добролёпыя... бё бо вёщанія ихъ, яко пламень горящъ; и огненни ангели сташа окрестъ алтаря, а шестокрилатіи лица сташа окрестъ св. трапезы. И отроча младо посредъ ихъ, и пламень огнемъ нападе на јерен. Изо-

браженіе "Сватая святымъ" (13) согласно также съ изъясненіемъ: егда рекутъ святая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Соф. б. № 1468. Въ виду неисправности списка, исправляемъ текстъ его по рукописи синодальной.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Егда поють антифонь "благо есть", тогда ангель речеть: "ублажитеся и укрѣпитеся"; егда поють: "Господь воцарися", ангель Господень глаголеть: "радуйтеся и веселитеся вси вѣрніи, яко Христось Богь нашь царствуеть во вѣки; уже діаволь связань трепещеть". Егда поють: "пріидете поклонимся", ангель станеть предь царскими дверьми (рукоп. синод.), укрѣпить вся предстоящія въ церкви Духомъ Святымъ (Соф. № 1468).

<sup>3)</sup> Соф. № 1468: Егда ректъ прокименъ, тогда речетъ Михаилъ "премудрость", а Гавріилъ речетъ: "вонмемъ", а Самъ Христосъ речетъ: "мвръ всёмъ". Буквально то же самое въ греческомъ памятникѣ Анжедо-Мая.

<sup>4)</sup> Пис. отц. и учит. ц. т. І, стр. 281.

<sup>5)</sup> Соф. рукоп. № 1468.

<sup>6;</sup> Синод. рукоп. Въ греческомъ памятникѣ соотвѣтствіе съ изъясненіемъ полное.

святымъ, тогда видѣхъ ангела, имуща ножъ и отроча на руку его, и закла его и источи кровь его въ св. чашу, а тѣло его рѣжуще, кладуще горѣ на хлѣбъ, и бысть хлѣбъ тѣло Господа нашего Іисуса Христа<sup>1</sup>). Причащеніе мірянъ достойныхъ (14) соотвѣтствуетъ словамъ изъясненія: и сошедшеся достойніи людіе пріимаху св. тѣло и кровь. Въ изъясненіи отмѣчено также вознесеніе божественныхъ даровъ ангелами на небо, изображенное въ греческомъ памятникѣ Анжело-Мая.

Это сопоставленіе памятниковъ вещественныхъ съ письменными не оставляеть никакого сомнѣнія въ томъ, что между ними существуетъ близкое родство. Въ то же время отсюда становится ясно, что иконописецъ Предтеченской церкви руководился не тѣми изводами изъясненія, какія мы имѣемъ подъ руками. У него замѣтны свои особенности, какъ въ подробностяхъ изображеній, такъ и въ надписяхъ; и если эти особенности не относить къ личной изобрѣтательности иконописца, то необходимо допустить, что онъ пользовался другой редакціей нашего изъясненія, или же копировалъ съ готовыхъ рисунковъ, составленныхъ примѣнительно къ этой другой редакціи. Вѣрно лишь то основное положеніе, что между изъясненіемъ литургіи, приписываемымъ св. Григорію Богослову, и Предтеченскими стѣнописями существуетъ генетическая связь. Изъ нихъ — памятникъ письменности древнѣе и полнѣе по содержанію всѣхъ памятниковъ вещественныхъ; а потому въ вопросѣ объ ихъ взаимномъ отношеніи руководящее значеніе должно быть усвоено памятнику письменности.

На ряду съ этимъ памятникомъ, переносящимъ мысль и воображение въ миръ горний, иконописецъ пользуется, для росписи того же алтаря, еще другимъ, сроднымъ съ нимъ по духу: онъ изображаетъ чудесныя событія, записанныя въ лимонаряхъ или цвётникахъ. Составляя плодъ благочестивыхъ размышленій, по преимуществу отшельниковъ востока<sup>3</sup>), заключая въ себѣ множество назидательныхъ мыслей, изложенныхъ въ формѣ повъствованій, отчасти легендарнаго характера, сборники эти, уже самою таинственностію разсказа, обращеніемъ къ высшимъ идеальнымъ интересамъ, къ сверхчувственному и чудесному, идеальною обрисовкою отшельническаго житія, удаленнаго отъ мірскихъ заботъ и огорченій, должны были обращать на себя вниманіе любителей назидательнаго чтенія и находить широкій доступь въ средѣ книжныхъ людей. Значительное распространение ихъ въ России въ XVII и XVIII вв. подтверждается многочисленными, дошедшими до насъ, списками и печатными изданіями ихъ. И если въ самой Византіи, располагавшей болёе общирными средствами къ разграниченію между произведеніями письменности достовѣрными и сомнительными, все-таки проникали въ область церковныхъ ствнописей элементы, имвющіе сомнительное происхожденіе, то твмъ болве возможно это было у насъ въ Россіи. Переходя въ сознаніе читающихъ людей, содержаніе этихъ сборниковъ проникло, наконецъ, и въ росписи нашихъ храмовъ, въ видѣ

# — 136 —

<sup>1)</sup> Ср. ссылку Анжело-Мая на Сурія, гдѣ біографъ Арсенія говорить, что преподобный видѣлъ вмѣсто хлѣба огроча заклаемое ангеломъ. А ngelo-M. Nova-bibl. t. VI, р. 591, not. 3. Ср. также разсказъ въ Великомъ Зерцалѣ о мальчикѣ, видѣвшемъ какъ священникъ въ церкви рѣзалъ отроча, раздроблялъ его и раздавалъ народу. Рукопись Соф. библ. № 1509, гл. 90; ср. еще гл. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Во главѣ ихъ лимонарь ставитъ преподобныхъ Іоанна и Софронія: Лимонарь сирѣчь цвѣтникъ, премудрыми киръ Іоанномъ, Софроніемъ и инѣми различными преподобными отцы сочиненъ.

- 137 -

Въ алтарной апсидъ церкви Іоанна Предтечи помѣщенъ, между прочимъ, поучительный разсказъ объ оклеветанномъ пресвитеръ (15--17): епископъ сидитъ на каеедръ, предъ нимъ стоитъ священникъ въ однорядкъ и двое злыхъ людей, которые представляютъ епископу ложный доносъ на пресвитера; надпись: насельницы епископу клевещутъ на iepes<sup>1</sup>). Темница, обнесенная тыномъ (острогъ): въ ней, за ръ́шеткою окна, виденъ священникъ въ скуфьъ; надпись: и повелъ его всадити въ темницу. Одноглавая церковь съ колокольнею: въ ней священникъ стоитъ у престола съ кадиломъ и совершаетъ литургію; надпись: ангелъ изведе iepeя изъ темницы и повелъ сотворити святую литургію. Ангелъ снова приводитъ священника къ дверямъ темницы, гдъ виденъ спящій сторожъ; надпись: "и паки ангелъ отведе его въ темницу, стражу не въдущу". Основная тема этихъ изображеній заимствована изъ 108-й главы Лимонаря, гдъ разскавъ объ оклеветанномъ пресвитеръ передается слѣдующимъ образомъ:

"Въ восьми поприщахъ отъ Самійскаго города, въ одномъ селъ былъ чудный пресвитеръ-дъвственникъ. Злые люди оклеветали его предъ епископомъ, который и заключиль его въ темницу. Здёсь является пресвитеру благообразный юноша и говорить: "встань, иди въ свою церковь и соверши литургію", и, отворивъ двери темницы, повелъ его. На разсвътъ темничные стражи узнаютъ, что пресвитера нътъ въ темницъ, и доносять о томъ епископу. Епископъ посылаетъ своего довъреннаго церковника въ означенную сельскую церковь, гдъ онъ и нашелъ пресвитера, совершающаго литургію. Разгитванный епископъ рашаетъ на следующій день вновь заключить священника въ темницу съ великимъ безчестіемъ; но тотъ же благообразный юноша снова является пресвитеру, береть его и возвращаеть въ запертую темницу на прежнее мъсто безъ вѣдома темничнаго стража. Епископъ узнаетъ объ этомъ, призываетъ къ себѣ пресвитера, который и разсказываеть ему все случившееся. Епископь уразумѣваеть, что все это сдёлано ангеломъ для обнаруженія добраго житія пресвитера и прославленія Бога. прославляющаго своихъ угодниковъ, и отпускаетъ пресвитера съ миромъ<sup>2</sup>)". Возлъ этихъ изображеній находится рядъ другихъ: снящій человѣкъ и надъ нимъ огненный столбъ, посвящение неизвъстнаго лица въ исрархический санъ, бесъда святителя съ монахомъ и омофоръ въ огнъ (18-20)<sup>8</sup>). Разъясненіе этихъ изображеній находимъ въ томъ же Лимонарѣ. Когда послѣ великаго землетрясенія въ Антіохіи нужно было возставить разрушенный городъ, призваны были работники изъ разныхъ мъстъ. Надзирателемъ надъ ними поставленъ былъ благочестивый Ефремъ комесъ. Однажды во снѣ Ефремъ видить одного изъ своихъ работниковъ — спящаго и надъ нимъ огненный столбъ. Проснувшись, призываеть этого работника и требуеть, чтобы тоть объясниль — кто онъ такой и откуда. Работникъ, подъ строжайшимъ секретомъ, сообщаетъ, что онъ былъ

<sup>8</sup>) Табл. XIII.

ному алтарю.

18

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Надинси эти, равно какъ и изкоторыя подробности изображеній, не замізченныя нами при изученіи этихъ стінописей, провізрены, по нашей просьбіз. Н. Д. Удальцовымъ. При помощи этихъ объясненій и графическаго рисунка, приведеннаго выше, возможно различить подробности мелкихъ изображеній на нашихъ таблицахъ XIII—XIV.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Лимонарь гл. 108.

епископомъ въ одномъ городѣ, но для Бога оставилъ епископство и прибылъ въ незнакомыя мёста, гдё и снискиваеть себё пропитаніе своими трудами, при этомъ сообщаеть Ефрему, что въ скоромъ времени онъ (Ефремъ) будетъ возведенъ на патріаршій престоль Антіохіи. Предсказаніе исполнилось; Ефремь сталь патріархомь: будучи ревнителемъ православной въры; онъ заботился объ обращении еретиковъ на путь истины. Однажды ему сообщили объ одномъ столпникъ "во странахъ Іераполя, яко севираномъ вловърнымъ пріобщается"; Ефремъ отправляется къ нему для увъщанія и снрашиваеть: что могло бы убъдить его въ чистотъ соборной и апостольской церкви? Столиникъ предлагаетъ Ефрему зажечь костеръ и войти въ огонь вмёстё съ нимъ: кто выйдеть невредимь, тоть содержить правую вфру. Желаніе столпника было исполнено, костеръ зажженъ; но въ ръшительный моментъ малодушный столпникъ отказался вступить въ огонь. Тогда Ефремъ снимаетъ съ себя омофоръ и кладетъ его съ молитвою въ огонь. Чрезъ три часа дрова сгорбли, но омофоръ остался невредимъ. Столпникъ, видя это чудо, проклялъ Севера и его зловъріе, былъ принятъ въ православную церковь, пріобщенъ св. таинъ рукою божественнаго Ефрема и прославилъ Бога<sup>1</sup>). Слёдующее изображеніе (21) представляетъ монаха, стоящаго въ церкви; предъ нимъ ангелъ возлѣ престола. Въ Лимонарѣ авва Леонтій разсказываетъ, что онъ, живя въ новой лавръ, однажды вошель въ церковь и увидълъ ангела, стоящаго по правую сторону алтаря. Объятый страхомъ, Леонтій возвратился въ келью и здёсь услышаль глась: "отнелё-же посвящень бысть алтарь сей, мнё поручено бысть пребывать у него "3). Слова эти находятся и въ надписи надъ изображениемъ. На лёвой сторонѣ алтарной апсиды изображено въ нѣсколькихъ моментахъ сказаніе объ оклеветанномъ епископѣ (22-23)<sup>3</sup>): два лица стоятъ предъ папою, на головѣ котораго бѣлый клобукъ, и клевещутъ на епископа; епископъ съ связанными руками стоитъ на колѣнахъ предъ папою; епископъ сидитъ въ темницѣ; гласъ съ небеси къ папѣ; епископъ совершаетъ проскомидію у жертвенника; вверху катапетасма, а въ отдаленіи народъ. Въ Лимонаръ разсказъ аввы Өеодора объясняетъ эти изображенія во всъхъ подробностяхъ. Въ небольшомъ городкъ Ромулъ, въ 30 поприщахъ отъ Рима: былъ добродѣтельный епископъ. Нѣкоторые изъ жителей городка оклеветали его предъ напою Агапитомъ, который и распорядился связать его и отправить въ темницу. Приближается св. недёля, и напа "видить во снё нёкоего глаголюща: въ сію недёлю не проскомисай самъ, ни инъ никтоже отъ епископъ и презвитеровъ сущихъ во градѣ, но епископъ, егоже имаше въ темницъ, той днесь да проскомисаетъ". Видъніе и гласъ повторяется три раза. Тогда пана призываетъ изъ темницы епископа и спрашиваеть, что онъ сдёлаль? Епископь ничего не отвёчаеть, кромѣ: прости мя владыко, яко грѣшенъ есть. Наступаеть время проскомисанія: оклеветанный епископъ становится у жертвенника, а возлѣ него папа и діаконы, и начинають проскомидію: дойдя до конца молитвы возношенія, проскомисающій епископъ, вмѣсто того, чтобы окончить

- <sup>1</sup>) Лимонарь гл. 36-37.
- <sup>2</sup>) Тамъ же гл. 4.

— 138 —

Digitized by Google

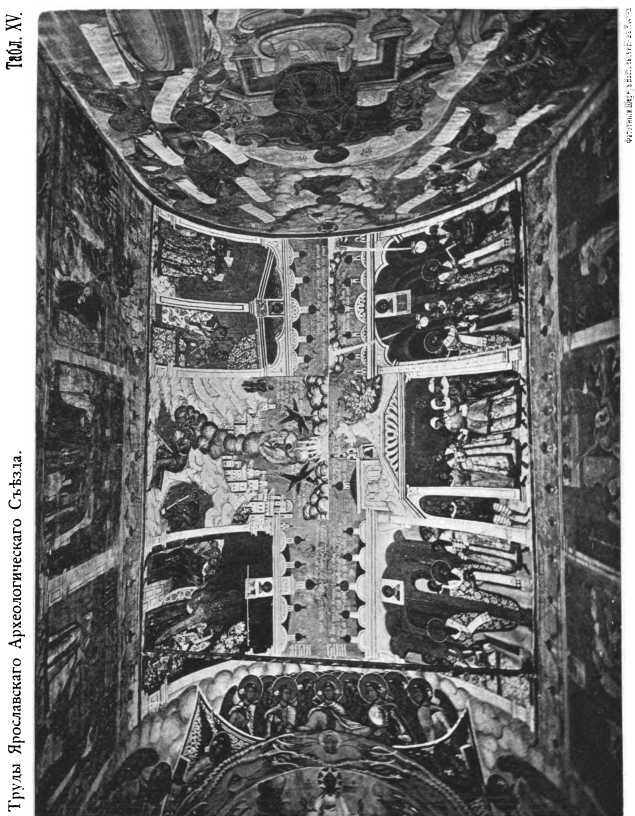
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Табл. XIV.

.

.

.

•



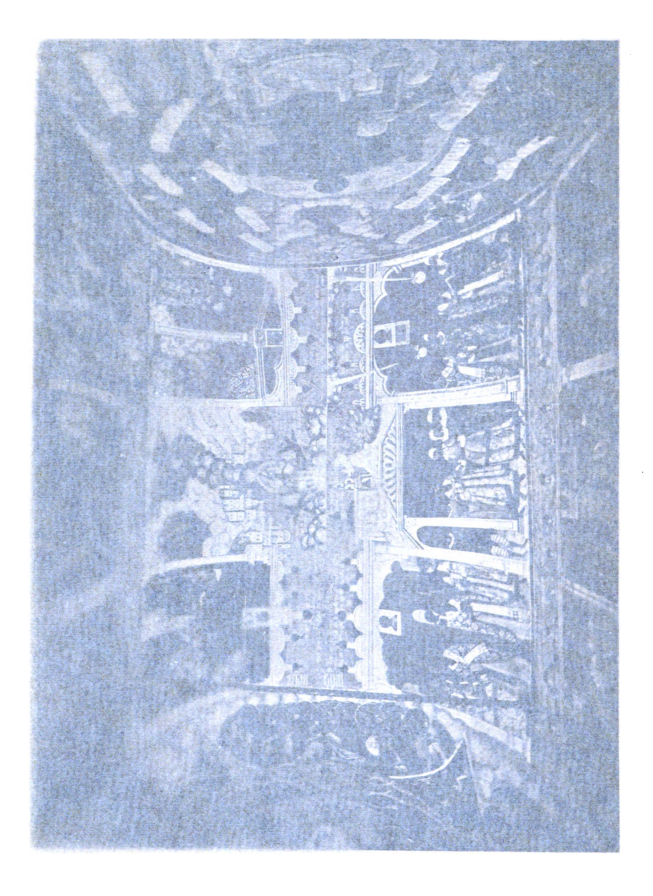


If the second second

the serie Deconcilence as the deconcerner of Contract compatible and New Second Second Constraint, CP, Bress, Constraint, State the type dependence of the second 3. (1.) (2.) (2. (1. 36) 191) (1. (2. (1. (1. press propass same in the second a dit on Solitan periodi and provide the complete state of the second states of the Charle Replaced H. (2015) Barry G. C. C. C. is the external discrete in the external Here with Glasse substituted a stand of a Mathematical states and sta states and sta and the press of the state of the second second and the second states in the second states and the second states and ennial de lação mateur esto de anto R off de l'effere de la restruction de Recellence and the second second second second second  $\mathbf{Q} = \left[ \mathbf{Q} \cdot \mathbf{M} \right] = \left[ \mathbf{E} \cdot \mathbf{M} \right] = \left[ \mathbf{P} \cdot \mathbf{M} \right]$ entado Bongarre e aco B. St. B. Lyperself, and B. Levis Steaded Bally Sydness and Store

.

Construction of procession of the residence of the second s



молитву, начинаеть снова читать ее, затёмъ читаеть ее въ третій и четвертый разъ. Папа спрашиваеть — что это значить, а епископъ отвёчаеть: прости мя св. папа, яко не видёхъ по обычаю Св. Духа пришествія и сего ради не кончаю молитвы; но преподобный владыко, діакона сего, стоящаго близъ, иже держитъ рипидію, отстави отъ св. алтаря, яко азъ не смёю рещи ему... Папа удаляетъ діакона, епископъ видитъ Св. Духа, а катапетасма, лежавшая на алтарё (= престолё) сама собою подымается и покрываетъ папу, епископа, діаконовъ предстоящихъ и св. трапезу на три часа... Папа убёдился, что епископъ былъ оклеветанъ напрасно<sup>1</sup>).

Въ нижнемъ ряду стѣнописей алтарной апсиды помѣщены святители: съ правой сторопы — Аванасій Великій, Кириллъ, Пегръ и Павелъ Александрійскій и ростовскіе святители — Игнатій, Исаія, Леонтій (24); съ лѣвой — Петръ, Алексъй, Іона, Филиппъ, Кипріанъ и Фотій (25).

Въ жертвенникъ, по лъвую сторону алтаря: въ коихъ Агнецъ Божій І. Христосъ, лежащій на дискост подъ звъздицею; надъ Нимъ Св. Духъ и Богъ Отецъ; по сторонамъ дискоса Богоматерь и І. Предтеча, а на сводахъ и стѣнахъ распространенные въ рукописныхъ сборникахъ XVII в. разсказы о чудесахъ, относящихся къ пресуществленію св. даровъ. Св. Василій Великій въ пятиглавой церкви совершаетъ литургію<sup>1</sup>): онъ стоить предъ престоломъ, на которомъ находятся потиръ и дискосъ; по правую сторону престола — два діакона. Св. Василій выходить изъ алтара съ чашею, въ которой видны св. дары; въ толпѣ народа, приближающагося къ святителю, виднѣется фигура еврея съ курчавою головою, одътаго въ цвътную одежду и роспашень, онъ простираетъ руку къ чашѣ. Надпись: "св. Василію Великому служащу св. литургію жидовинъ нъкій видъ яко отроча раздробляшеся въ рукахъ св. Василія и егда вси причащахуся и той иде и прія часть св. таинствъ". Слъдующая картина: жидовинъ стоитъ посреди своей комнаты и держить сосудь, въ которомъ лежать двъ частицы евхаристическаго хлѣба, имѣющія тѣлесный цвѣтъ; тутъ же жена жидовина съ распущенными и перевязанными бёлою цовязкою волосами, въ розовомъ платьё и синей курткё; она съ удивленіемъ разсматриваетъ частицы св. хліба; дві мужскія и дві женскія фигуры присутствують при этомъ. Надпись: "иже воистину въ твло пременися, сохрани же останокъ, иде въ домъ и показа женѣ своей". Далѣе: св. Василій въ храмѣ совершаетъ крещеніе надъ жидовиномъ и преподаетъ ему св. дары, при чемъ присутствуютъ жена и другіе члены семьи жидовина. Надпись: "наутріе же иде (жидовинъ) ко св. Василію и крестися со всёмъ домомъ". Итакъ, въ основъ этихъ изображеній лежитъ разсказъ о томъ, какъ нѣкій жидовинъ, придя въ церковь, увидѣлъ въ рукахъ св. Василія витьсто просфоры отроча, подошель вмисть съ другими къ причащенію, получиль часть и по возвращеніи домой, показаль оную семейству своему. Чудо убѣдило жидовина въ истинъ пресуществленія св. даровъ, и онъ крестился со всъмъ своимъ семействомъ.

<sup>1</sup>) Табл. XV.

18\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказаніе заимствовано изъ западныхъ источниковъ. Кромѣ дѣйствующихъ лицъ и мѣста дѣйствія, на это указываютъ: 1) названіе престола алтаремъ, 2) сближеніе проскомидіи и возношенія св. даровъ. Не излишие замѣтить, что переводчикъ сказанія, а за нимъ и иконописецъ не точно поняли мысль оригинала: въ оригиналѣ, какъ видно по характеру разсказа, рѣчъ идетъ не о проскомидіи въ нашемъ смыслѣ, но объ освященіи даровъ.

На съверной сторонъ жертвенника изображены повъсти объ отрокъ сынъ --- жидовина и о царѣ сарадинскомъ<sup>1</sup>). Въ пятиглавой русской церкви священникъ преподаетъ св. дары на лжицъ мальчику; на заднемъ планъ народъ; надпись: "единъ отрокъ отца жидовина иде во св. церковь и прія св. причащеніе усты токмо". Тотъ же мальчикъ выкапываеть яму, чтобы скрыть въ ней св. дары; на заднемъ планъ городъ и священникъ въ однорядкв и скуфьв; налвво священникъ стоить на колвнахъ возле ямы, выкопанной мальчикомъ; изъ ямы подымается огненный столбъ, въ которомъ виденъ прекрасный отрокъ — Інсусъ Христосъ; преступный мальчикъ стоитъ въ сторонѣ и съ изумленіемъ смотрить на чудо. Надпись: "изыде вонъ и въ нъкій доль погребе часть твла Христова; и по извѣщенію пресвитеръ долъ оный очисти и се обрѣтеся отроча красно и во свѣтлости неизръченнъй взятся на небо отъ руку пресвитерову". Въ пятиглавой церкви священникъ въ фелони совершаетъ литургію: онъ стоитъ предъ престоломъ и копіемъ прободаетъ младенца, лежащаго на дискосъ; надпись: "Амфилогъ царь сарацинскій въ Іерусалимъ, пришедъ въ церковь Божію во время св. литургіи, видъ яко священникъ Христа яко младенца заръзалъ"; въ сторонъ стоитъ самъ Амфилогъ изумленный, въ бѣлой чалмѣ, въ красноватой подпоясанной одеждѣ съ желтымъ оплечьемъ и поручами. Нѣкоторыя второстепенныя подробности этой повѣсти помѣщены на южной сторонъ жертвенника; здъсь же нъсколько неасныхъ изображеній съ стертыми надписями. Не ясны также и вкоторыя изображенія средняго ряда на свверной ствив жертвенника: крещеніе неизвѣстнаго святаго епископомъ, постриженіе его или благословеніе на проповёдь, святой отправляется на проповёдь и крестить людей. На западной сторонъ жертвенника — похвала Пресв. Богородицы: въ центръ изображена Богоматерь на тронъ, въ синей туникъ и баграной верхней одеждъ; надъ нею І. Христосъ Еммануилъ, выше Богъ Отецъ. Внизу волхвъ Валаамъ съ звёздою въ лёвой рукъ и со свиткомъ въ правой; въ свиткъ написано извъстное пророчество Валаама о Мессіи: возсіясть зв'езда. Съ правой и левой стороны изображенія пророковъ, предсказавшихъ рожденіе Спасителя отъ Дёвы: Давида, Соломона, Гедеона, Исаіи, Іереміи, Езекіиля, Даніила, Софоніи и др.

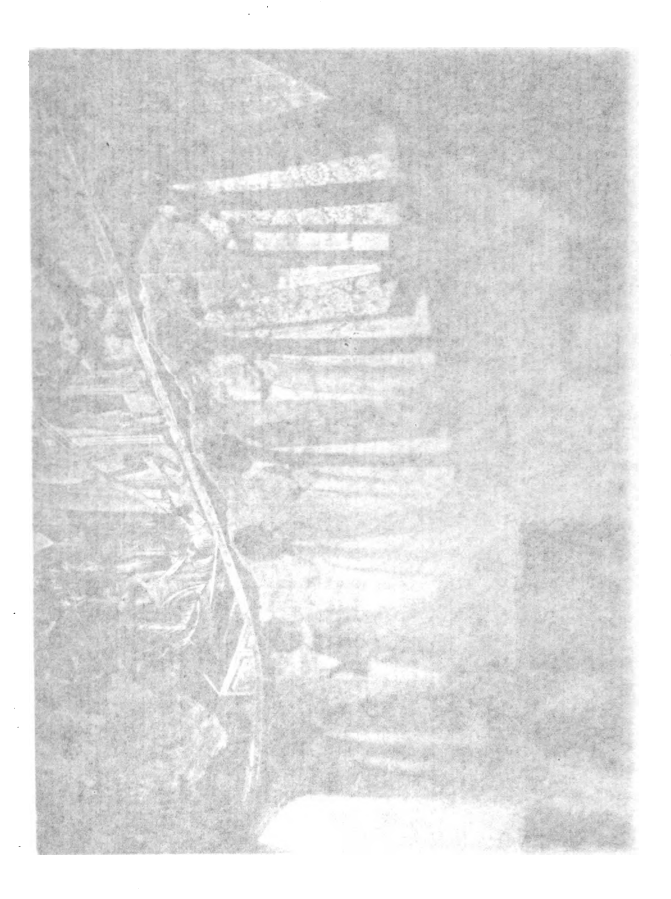
Въ діаконикъ (ю.-в.) подробно развита мысль о воскресеніи; здъсь находятся: сошествіе І. Христа во адъ для изведенія оттуда ветхозавътныхъ праведниковъ, воскрешеніе Лазаря, воскрешеніе сына вдовы наинской, изображеніе Іоны — прообразъ воскресенія Христова<sup>8</sup>); а въ нижнихъ частяхъ діаконика по преимуществу святые русской церкви<sup>3</sup>), въ русскихъ узорчатыхъ костюмахъ: св. благовърный великій кн. Владиміръ въ царской коронъ, св. кн. Ольга — въ коронъ, свв. кн. Борисъ, въ видъ зрълаго мужа съ окладистою бородою, и Глъ́бъ, въ видъ юноши. Внизу среди медаліонныхъ изображеній обращаетъ на себя вниманіе изображеніе препод. Максима Грека, съ большою бородою, а въ нишъ окна: Благое молчаніе, въ видъ ангела, съ скрещенными на груди руками<sup>4</sup>).

- 140 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Табл. XV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. ниже роспись Воскресенскаго собора въ г. Борисоглёбскё и Николонаденнской церкви въ Ярославлё. <sup>3</sup>) Табл. XVI.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) По сторонамъ алтаря находятся два придѣла свв. Гурія и Варсонофія казанскихъ (с) и трехъ святителей, имѣющія спеціальныя росписи.



.

5 . . . , **:**\* 1 11 . • • . ۰. : .• ٠, . : . . . , ۰. . a si gira a • .: , : . .



Труды Ярославскаго Археологическаго Съѣзда.

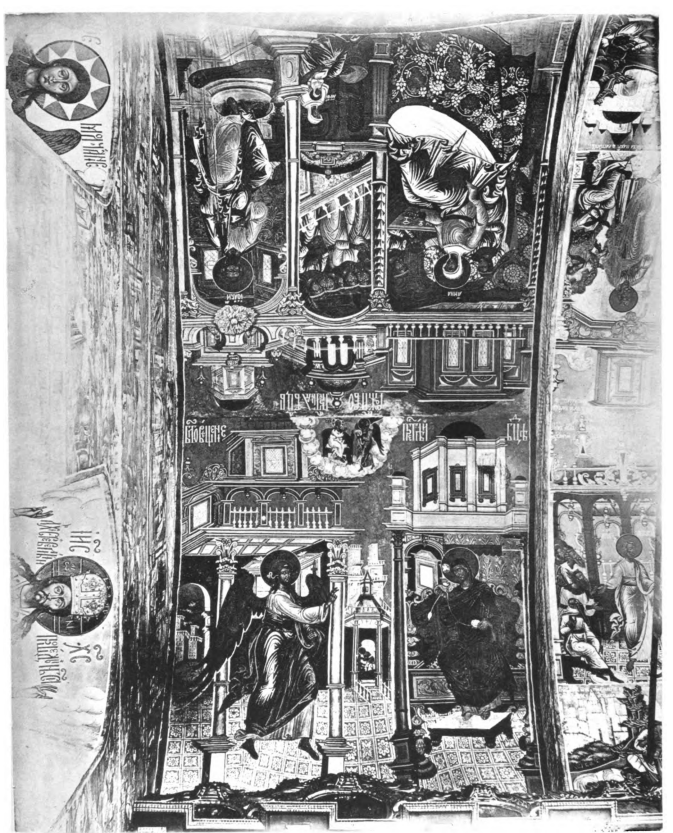


Digitized by Google

.

Труды Ярославскаго Археологическаго Съѣзда.

Табл. ХУП.



Фототния Шерерз Настольшан Каз Москез

### • •

×

\*

.

•



Въ центральномъ куполѣ храма — Госполь Вседержитель, а въ трибунѣ купола праотцы ветхозавѣтные; въ куполахъ побочныхъ — Богородица и І. Предтеча. Въ сводахъ — изображенія празднествъ православной церкви; съ сѣверо-восточной стороны рождество Богородицы<sup>1</sup>), скомпанованное по образцу рождества Христова: св. Анна сидить на постель, къ ней приближаются женщины съ подарками; внизу омовение новорожденнаго младенца; въ сторонѣ въ церемоніальной позѣ сидить на высокомъ тронѣ съ подножіемъ — Іоакимъ; благовѣщеніе<sup>в</sup>): Богоматерь на тронѣ съ рукодѣльемъ въ рукахъ, на главу Ея сходитъ Св. Духъ, предъ Нею ангелъ благовъствующій; дъйствіе происходить въ роскошныхъ палатахъ; вдали виденъ чрезъ открытую галлерею праведный Іосифъ въ нимбъ, занятый столярною работою; вверху въ облакахъ Богъ Отецъ посылаеть ангела благовъстить Пресв. Дъвъ. Въ юго-восточномъ сводъ рождество Христово, въ ю.-з. — крещение I. Христа, въ с.-з. — входъ I. Христа въ Іерусалимъ, въ обычныхъ византійскихъ формахъ. Въ западной части свода представлена довольно обычная въ росписяхъ ярославскихъ храмовъ, грандіозная картина "Премудрость созда себѣ домъ и утверди столновъ седмь"<sup>3</sup>). Основная мысль изображенія дана въ этихъ словахъ книги притчей Соломоновыхъ (IX, 1); премудрость — І. Христосъ, домъ или храмъ — церковь, семь столповъ — семь таниствъ новаго завёта 4). Развита эта мысль слёдующимъ образомъ: вверху представленъ Богъ Отецъ на тронѣ, въ облакахъ; подъ Нимъ подпись: "Премудрость созда себѣ храмъ". У подножія Его Св. Духъ, отъ котораго идутъ лучи внизъ, по направленію къ сидящей на тронѣ съ простертыми дланями Богоматерь<sup>5</sup>) и стоящимъ возлѣ нея ангеломъ; въ лучахъ обозначены надписями семь даровъ Св. Духа: премудрость, разумъ, совътъ, кръпость, въдъніе, благочестіе, страхъ Божій. Ниже колоннада изъ семи колоннъ, на архитравъ которой написано: "и утверди столповъ седмь". На среднемъ столбъ — распятый Спаситель, надъ главою Котораго написано: "тъло и кровь Господня", а по сторонамъ: "и черпа въ чаши Своей вино и уготова Свою трапезу". У подножія креста престолъ съ двумя чашами и возлѣ него Соломонъ въ царскихъ одеждахъ и коронѣ, съ книгою, въ которой написано: Премудрость созда и т. д. Всё столбы и престоль утверждены на изящномъ кругломъ пьедесталё съ надиисями: "ветхаго и новаго завѣта божественныя церкви основаніе мученическая кровь, апостоловъ проповѣдь, пророческое ученіе, камень вѣры Христосъ", и "на семъ камени созда церковь Свою". Въ особыхъ свиткахъ на столбахъ надписи: на срединѣ — причащеніе, 1-й (всел.) соборъ, на остальныхъ — крещеніе — 3-й соборъ, муропомазаніе — 2-й соборъ, покаяніе — 4-й соборъ, священство — 6-й соборъ, бракъ — 7-й соборъ, елеосвященіе — 5-й соборъ 6). Надъ колоннадою надпись: "глава церкви — Христосъ". По краямъ картины 10 группъ или ликовъ святыхъ на облакахъ: ликъ пустынножителей,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Табл. XVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Та же табл.

<sup>3)</sup> Табл. XVIII. Изрѣдка встрѣчается это изображеніе и на иконахъ XVII в. Ср. Вѣстн. Общ. Древне-Русск. Иск. 1874, I, стр. 16.

<sup>4)</sup> Для характеристики сюжета ср. расиятіе съ таинствами въ русскихъ старинныхъ гравюрахъ: Ровинскій, Русск. народн. карт. Ш., 357; ср. гравюру въ требникѣ Петра Могилы 1646 года.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ церковныхъ пѣснопѣніяхъ Богоматерь называется храмомъ, созданнымъ Премудростію, чертогомъ Слова, палатою Царя всѣхъ.

<sup>6)</sup> Надинси стерты; возстановляемъ ихъ на основания такого же изображения въ Златоустовской церкви.

мучениковъ, мученицъ, преподобныхъ отецъ, ликъ св. праведныхъ (?), ликъ исповѣдниковъ, святителей, царей и князей, ликъ пророческій съ І. Предтечею во главѣ (въ свиткѣ его написано: "посла своя рабы созывающи...") и ликъ апостольскій, во главѣ котораго ап. Павелъ со свиткомъ ("и требующимъ ума рече: пріидите, ядите Мой хлѣбъ и пійте"). Подъ этими ликами внизу шесть группъ въ наклоненномъ положеніи, съ надписью: "собрани вси языцы". Итакъ, ядѣсь предъ нами вся церковь съ ея Главою, давшимъ Себя въ снѣдь вѣрнымъ.

Изображенія на стёнахъ храма расположены правильными рядами: въ верхнихъ рядахъ на сёверной, южной и западной стёнахъ — Евангеліе, въ нижнихъ — событія изъ исторіи І. Предтечи, которому посвященъ храмъ; въ самомъ нижнемъ ряду на сёверной и южной стёнахъ — полные святцы на цёлый годъ, а на западной стёнё пёснь пёсней. Въ аркахъ — сошествіе Св. Духа, подвиги и чудеса апостоловъ<sup>1</sup>).

Роспись притворовъ Предтеченской церкви отличается чрезвычайнымъ разнообразіемъ. Здѣсь многочисленныя изображенія изъ ветхозавѣтной и новозавѣтной исторіи, начиная отъ созданія міра; многочисленныя поучительныя сцены изъ патериковъ, событія изъ церковной исторіи (житіе Андрея Юродиваго), апокалипсись; страшный судь, въ которомъ обращаетъ на себя вниманіе отдѣленіе овецъ отъ козлицъ, грѣшники въ аду въ западно-европейскихъ костюмахъ, рай въ видъ укръпленнаго, охраняемаго ангелами, города, внутри котораго множество населенныхъ обителей святыхъ; страсти Христовы, въ центръ которыхъ извъстное изображение апокрифическаго суда надъ Іисусомъ Хрястомъ<sup>\*</sup>) во всѣхъ подробностяхъ, съ надписями въ свиткахъ судей; гоненіе на церковь Божію, гдѣ церковь представлена въ видѣ корабля, кормчій — самъ Іисусъ Христосъ, гребцы и паруса — апостолы и патріархи; вооруженные баграми и луками, еретики древніе и новые (Кальвинъ, Лютеръ), съ дьяволомъ во главѣ, стараются ниспровергнуть корабль церкви<sup>3</sup>). Много также здёсь единоличныхъ изображеній святыхъ; въ сёверномъ притворъ помъщены таинства церкви, въ южномъ — коронование Богоматери и особенно замысловатое изображепіе — Плоды страданій Христовыхъ ): представленъ кресть и на немъ распятый Спаситель, въ терновомъ вѣнкѣ, съ обычными надписями: въ намбѣ — 20Н и вверху — І. Н. Ц. І.; на четырехъ оконечностяхъ креста написано: высота, широта, долгота, глубина. Внизу, подъ крестомъ — гора Голгова и Адамова глава. Въ рукахъ Спасителя раздранные свитки (надписи стерты). Концы древа разцвёли: отъ косой перекладины креста идутъ вверхъ и внизъ вётви, оканчивающіяся букетами: изъ одного букета выступаетъ (направо, внизъ) рука съ молотомъ и угрожаетъ аду, представленному въ видѣ наполненной демонами и грѣшниками огненной пасти, прикованной цёпью къ нижнему концу креста; въ другомъ букетё, съ той же правой стороны, ангелъ съ двумя лёстницами въ рукахъ (принадлежность распятія), въ букетъ съ лъвой стороны — ангелъ съ потиромъ въ рукахъ, въ который течетъ кровь

<sup>1)</sup> См. на табл. XVII ученіе и кончина апп. Петра и Андрея.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. выше ствнописи Ильинской церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. такое же изображеніе въ стёнописяхъ церкви Іоанна Богослова въ Устюгё (копія въ музеё Спб. Дух. Академін); также у Ровинскаго № 795.

<sup>4)</sup> Табл. XIX.

## · · · ·

1.1.1

1

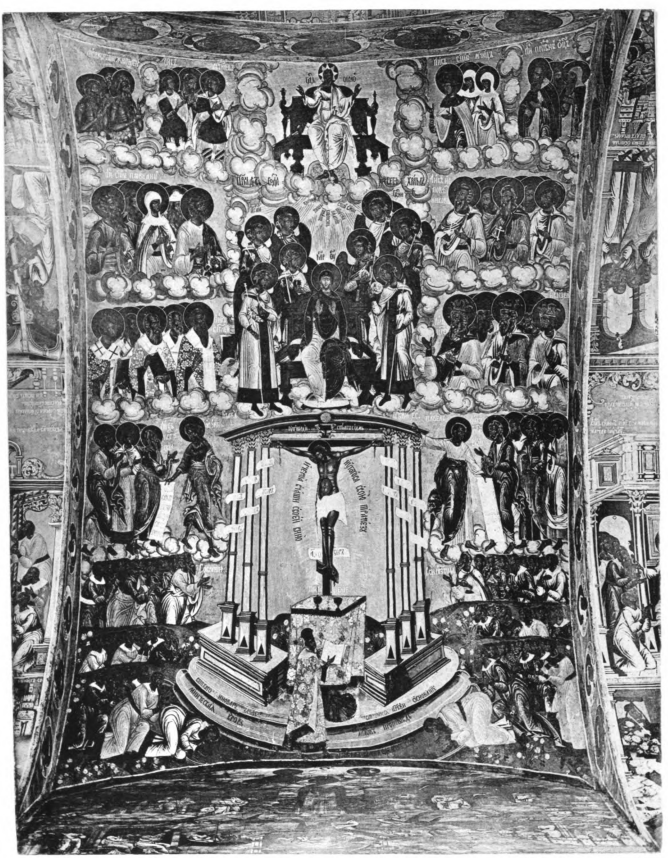
non y protes et en apar 2011 - 2012, en la servició de la servició de la servició de la servició de la servició En la servició de la s where the end of the maximum  $\mathbb{R}^{2}$  denotes the  $\mathbb{R}^{2}$  denotes the  $\mathbb{R}^{2}$  denotes the state of t  $\sum_{i=1}^{n} \sum_{j=1}^{n} \sum_{i=1}^{n} \frac{\partial (A_{i} + A_{i}) \partial (A_{i}) \partial$ 11 . C.  $(1,1)_{1 \leq i \leq j \leq N_{1}}$ . <u>1</u>., . - 13<u>, 1</u>9, 17 and the second a the barries of the second second · . and the first of the second states of the second states and .**∳**⊁ • . . . . national and the second s . A second state of the second st and the second - 211 B. - 1950 - 1950 - 1950 er ingeler. e parte de la companya de la company and harden and here there is a set of the set абна влава. Во осно и славиател со раздокото се селоното до содо со со село с ousing on our contractions to be contracted as the second second second second second second second second second the state of the states TYRE LANDED BY A CONTRACT CONTRACT AND A CONTRACT กลังของ สมุขาง พระบนส์ และการ ณา สมสภาสรุ และสาร เรากรรก ต่องจาก จะจะจะจะจะ

na serie de la construcción de la c La construcción de la construcción d La construcción de la construcción d

. `



Труды Ярославскаго Археологическаго Съъзда.



Фототник Шарерь Набтоявать Ко въ Москва.

Digitized by Google

٠

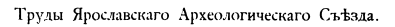


Табл. ХІХ.



Фотстния Шерерь Набтольць н Казъ Москва



.

A first of a surger of a set of a s

I.

ļ

ļ

28 - 19 - 19 19 - 84 - 19 19 - 84

(1) And the second sec second sec

.



изъ прободеннаго ребра Іисуса Христа; тотъ же ангелъ держитъ въ другой рукъ трость, копіе и другія орудія страданія. Отъ длинной поперечной балки креста идутъ многочисленныя вътви внизъ и вверхъ: направо — вътвь, идущая внизъ, съ букетомъ оканчивается рукою, которая, держа мечъ, поражаетъ сидящую на конъ смерть; здъсь надпись 1):

Грѣховная смерть нынѣ упразднися Прозябщимъ древомъ въ конецъ упразднися, Добродѣтели тщитесь творити, Злобный бо вамъ грѣхъ не имать вредити.

Налёво — другая рука держить вёнець надъ пятиглавою церковью, съ признаками московской архитектуры, съ маковицами: въ этой церкви изображены 4 евангелиста и надъ ними, въ закругленіяхъ стённыхъ фасъ, 4 символа евангелистовъ; около церкви (направо) мертвые встаютъ изъ гробовъ; надпись:

> Изъ древа крестна вънецъ просіяеть, Тернащимъ въ церкви оный подаеть, И кто здѣ о страсти размышляеть крестнѣ, Прінметь вънецъ жизни непрелестнѣ.

Вѣтви, идущія вверхъ отъ этой балки, образують 8 роскошныхъ букетовъ, въ которыхъ помѣщены орудія страданій, поддерживаемыя 8-ю ангелами, — копіе и трость, темница, столпъ съ бичами, двѣ руки святотатственныя, кружка (изъ которой Пилатъ умылъ руки, или сосудъ съ оцтомъ?), терновый вѣнецъ, хитонъ (?) и нерукотворенный образъ. Здѣсь, въ верхней части картины, представлены небесныя сферы, въ видѣ облаковъ съ солнцемъ, луною и четырьмя вѣтрами<sup>8</sup>), а вверху — рай, въ видѣ вертограда, въ которомъ находятся ангельскія силы, Господь Саваовъ съ державою и Св. Духъ. Отъ верхняго конца креста исходитъ вѣтвь, оканчивающаяся рукою, которая посредствомъ ключа отпираетъ райскія двери. Въ верхнихъ углахъ картины — надписи; налѣво:

> Богъ Отецъ премилосердый Залогъ даде людемъ твердый, Въ любви посла въ міръ намъ Сына Христа за благость Едина; На крестъ Сынъ териъ́ страсти, Свободи міръ сей напасти;

направо:

Сынъ Інсусъ истощися, Богъ человѣкъ намъ явися, Въ любви Его всякъ спасется, Вѣрный въ небо вознесется; Христосъ отверзъ рай собою, Идите въ оный правотою.

Изображеніе это встрѣчается и въ гравюрахъ, и на иконахъ; въ изданіи г. Ровинскаго указаны двѣ такія гравюры<sup>3</sup>): одна икона находится въ Тверскомъ музеѣ<sup>4</sup>),

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Стертыя надинси воспроизводимъ на основания другихъ тождественныхъ памятниковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) На рисункѣ — круглыя темныя пятна.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Русск. народн. картинки III; 361—363; въ атласѣ рис. № 932.

<sup>4)</sup> А. К. Жизневскій, Опис. Тверск. муз. стр. 51-58.

другая — на юго-западномъ столпъ въ церкви св. Георгія (датышской) въ Псковъ. Основная мысль картины ясна: Богь Отецъ въ Своемъ предвъчномъ совътъ благоизволилъ послать въ міръ возлюбленнаго Сына. Спаситель претерпъваетъ крестную смерть, побъждаеть діавола и смерть, созидаеть церковь, утвержденную на св. Евангеліи, и отверзаеть людямъ двери рая. Мотивъ картины — процвѣтшее древо креста — могъ быть внушенъ художнику многочисленными пъснопъніями православной церкви; многія детальныя формы картины были даны въ искусствѣ византійскомъ и древне-русскомъ; архитектурныя подробности храма явились подъ вліяніемъ наблюденія современной художнику русской действительности. Повидимому, отсюда одинъ шагъ до заключенія о русскомъ самобытномъ созданія этого сюжета. Однакожъ, такое заключеціе было бы слишкомъ поспѣшно. Оставляемъ въ сторонѣ второстепенныя подробности картины, имѣющія западное происхожденіе (титло латинское, терновый вѣнецъ на главѣ распятаго Спасителя и др.), и посмотримъ, нётъ ли подобныхъ памятниковъ въ искусствъ западномъ. Одинъ такой памятникъ мы нашли въ коллекціи Соммерара, въ парижскомъ музећ Клюни<sup>1</sup>): здћеь та же самая идея, выраженная въ подобныхъ же формахъ. На первомъ планѣ — распятый Спаситель, подъ крестомъ — скелетъ (Адамъ?) и возлѣ него группа ветхозавётныхъ праведниковъ (въ числё ихъ Ной съ ковчегомъ); къ продольной балкъ креста прикованъ сатана, которому угрожаетъ рука съ молоткомъ, исходящая отъ того же креста. Въ верхней части креста двъ вътви, означающія прозябеніе крестнаго древа; отъ лѣваго конца креста опускается внизъ рука и возлагаетъ вѣнецъ на женщину: женщина олицетворяетъ церковь; она принимаетъ въ потиръ кровь изъ ребра Іисуса Христа; возлѣ нея четыре евангелиста; другая рука, съ правой стороны, поражаеть синагогу, представленную въ видъ женщины, сидящей на ослъ, съ знаменемъ въ рукъ, на которомъ изображенъ ракъ (символъ закоснънія?), съ завязанными глазами (нравственное ослѣпленіе іудеевъ); вверху — третья рука отпираетъ ключомъ двери рая. Не можеть быть ни малъйшаго сомнънія въ томъ, что здъсь та же самая основная мысль, что и въ нашемъ памятникъ: силою креста поражается діаволь, попирается смерть, устраняется сънь ветхаго завъта, утверждается на четырехъ евангелистахъ церковь, питаемая кровію Іисуса Христа.

Русскій художникъ, знакомый съ этою или подобною ей западною картиною, справедливо разсудилъ, что нѣкоторыя детали ея не совсѣмъ понятны для русскихъ и потому постарался видоизмѣнить ихъ: олицетвореніе церкви онъ замѣнилъ пятиглавымъ храмомъ, олицетвореніе синагоги — смертью и дополнилъ картину рая подробностями, общераспространенными въ русской иконографіи XVII вѣка. Невозможно допустить, чтобы тождество идеи и сходство формъ въ памятникахъ русскомъ и западномъ было дѣломъ случайнымъ: между ними необходимо признать генетическую связь. Западная картина — оригиналъ, русская — подражаніе. Въ подтвержденіе этого достаточно указать на то, что въ Россіи это изображеніе явилось не ранѣе второй половины XVII в.; а картина Соммерара относится къ XV в. Если это опредѣленіе времени показалось бы

- 144 -

<sup>1)</sup> Картина находится въ первой нижней комнать нальво отъ входа подъ № 1695 (Catalogue et descr. des objets d'art, exposes au musée par Sommerard. Paris 1883). Издана Соммераромъ въ "Les arts au moyen Age, t. III, album 1-е sévie, pl. XXXVII; см. нашу табл. XX.



Digitized by Google

N

i M

Digitized by Google



Фототипія Шерерь Настольшья На от Маская.



•

,

.

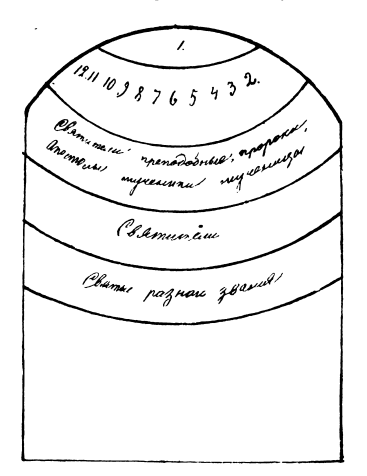
.

.

.

субъективнымъ, то вотъ другой памятникъ съ точною датою: Дидронъ нашелъ подобное изображеніе въ скультурѣ тимпана западнаго входа въ главной церкви въ Ландсхутѣ (между Мюнхеномъ и Ратисбонномъ), относящееся къ 1435 году: тѣ же четыре руки креста — верхняя отпираетъ двери рая, другая поражаетъ дверь ада, третья сокрушаетъ идола и ниспровергаетъ корону синагоги, четвертая благословляетъ Мартина, патрона церкви<sup>1</sup>), — мотивъ тотъ же, что и въ разсмотрѣнныхъ картинахъ. Русскому художнику принадлежитъ честъ приспособленія этого сюжета къ русскимъ понятіямъ, при помощи тѣхъ наличныхъ средствъ, какія доставляла ему русская иконографія XVII вѣка.

Стьнописи Николонадвинской церкви въ Ярославлъ. Храмъ построенъ въ 1621 г. (запись у западнаго входа), а живопись, какъ видно изъ записей на съверномъ и южномъ столпалъ, сдълана въ 1640 году; она поновлена, но не утратила своего древняго характера. Рослись главнаго алтаря видна изъ слъдующаго плана.



1) Въ сводъ алтаря Богъ Отецъ въ образъ старца, въ семиугольномъ нимбъ, съ благословляющею десницею. Подъ Нимъ колесница Езекінля (человъкъ, ангелъ, птица и два колеса) и надпись, относящаяся къ росписи апсиды: "иже херувимы тайно образующе". Въ зенитъ алтарной апсиды великій входъ; 2) три святителя въ трегла-

19

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Annales archéol. t. 1, p. 22 etc.

вомъ русскомъ храмѣ, предъ престоломъ, на которомъ лежитъ Евангеліе; 3) церковникъ со свѣщею; 4) діаконъ съ кадиломъ и ладанницею; 5, 6) два діакона съ рипидами; 7) діаконъ съ дискосомъ на головѣ; на дискосѣ, подъ звѣздицею, вмѣсто св. хлѣба изображенъ Іисусъ Христосъ въ видѣ лежащаго младенца; 8—10) три священника въ фелоняхъ; 11, 12) два священника несутъ плащаницу съ изображеніемъ восьмиконечнаго креста, съ тростію и копіемъ. Въ аркѣ предъ алтарною апсидою — раздаяніе св. тѣла и крови въ двухъ оживленныхъ группахъ.

Въ жертвенникѣ: Іоаннъ Предтеча съ блюдомъ, на которомъ лежитъ Божественный Младенецъ ("се Агнецъ Божій"); въ зенитѣ конхи — воздвиженіе честнаго креста (дѣйствіе происходитъ въ храмѣ съ тремя русскими маковицами; патріархъ держитъ крестъ надъ головою); ниже Іоанна Предтечи, въ аркѣ окна, Богъ Отецъ съ державою, Св. Духъ и Іисусъ Христосъ въ видѣ младенца на дискосѣ, подъ звѣдицею. На стѣнахъ жертвенника — страсти Христовы и святители.

Съ правой стороны алтаря, въ придёлё, посвященномъ св. Михаилу Малеину: въ конхё — похвала Пресв. Богородицы; ниже — рождество Богоматери, успеніе и преподобные.

Въ куполѣ — Господь Вседержитель, съ надписью: "кто Богъ велій, яко Богъ нашъ", и праотцы. Въ средней части храма — Евангеліе (въ аркахъ) и преимущественно чудеса св. Николая Чудотворца, которому посвященъ храмъ. Въ притворахъ ветхій завѣтъ, начиная отъ сотворенія міра, и страшный судъ (въ нишѣ западнаго притвора). Въ сѣверномъ притворѣ устроенъ особый придѣлъ — Благовѣщенскій, расписанный изображеніями, относящимися къ жизни и чудесамъ Богоматери; здѣсь, между прочимъ, помѣщено въ сводѣ древо Іессея<sup>1</sup>) и авоно-дохіарская повѣсть объ юношѣ, нашедшемъ кладъ.

Стьнописи Николомокринской церкви. Запись на западной стѣнѣ свидѣтельствуетъ, что стѣнописи устроены при Алексѣѣ Михаиловичѣ и ростовскомъ митрополитѣ Іонѣ въ 1673 году<sup>1</sup>). Въ алтарной апсидѣ главное мѣсто принадлежитъ изображенію великаго входа и святителей.

- 1) Три святителя въ храмѣ, украшенномъ тремя русскими маковицами.
- 2) Діаконы съ кадилами.
- 3) Діаконы съ рипидами.

4) Священникъ съ дискосомъ, на которомъ лежитъ Младенецъ I. Христосъ; надъ нимъ Св. Духъ и Богъ Отецъ на колесницъ Езекіиля.

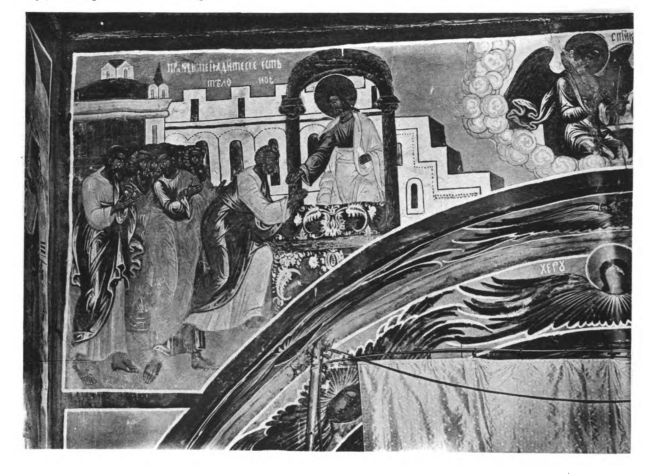
- 5) Два священника: одинъ съ потиромъ, другой съ крестомъ.
  - 6) Священникъ съ нерукотвореннымъ образомъ.
  - 7) Два священника: одинъ съ копіемъ, другой съ лжицею.
- 8) Два священника несуть воздухъ или плащаницу, раздутую въ видѣ паруса.
- 9) Ликъ пророковъ.
- 10) Ликъ апостоловъ.
- 11) Святые разнаго званія.

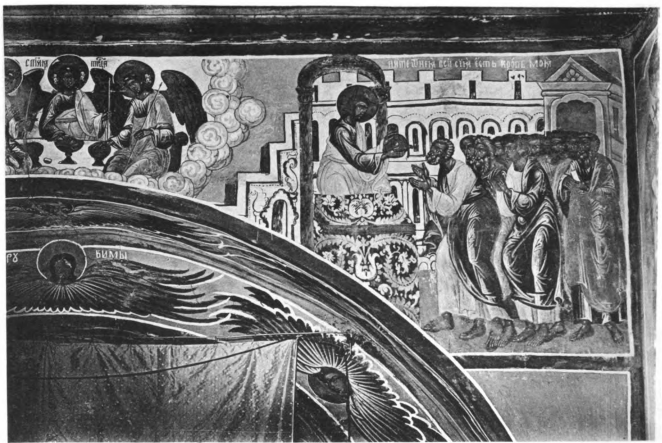
<sup>2</sup>) Въ путеводителѣ по Ярославлю А. А. Титова поставленъ 1667 годъ (стр. 57).

<sup>1)</sup> Опис. въ брош. А. Лебедева: Благовъщенский придъль въ Николонадъинскомъ храмъ, стр. 6.

Труды Ярославскаго Археологическаго Съѣзда.

Табл. XXI.



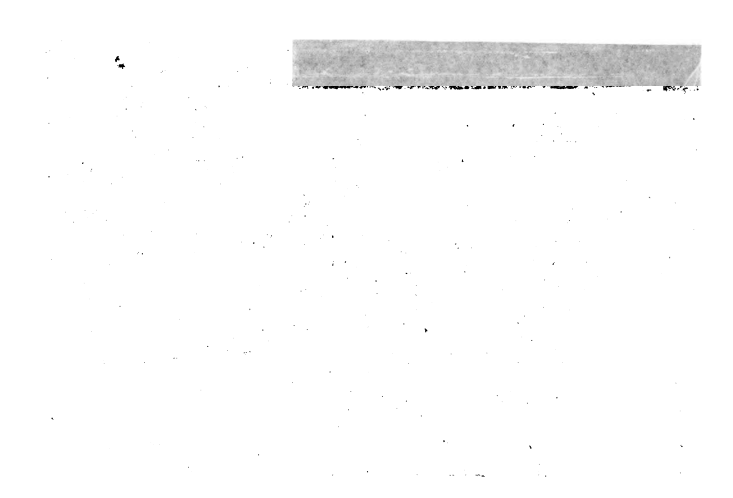


Фототниня Шерерь Набгольны и К° въ Москва.



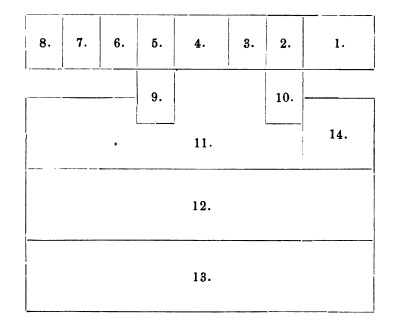
 $\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1$ 

.



Digitized by Google

- 12) Святители въ ростъ.
- 13) Святители въ медаліонахъ.
- 14) Группа людей, не нринадлежащихъ къ лику святыхъ.



На западной стёнё алтаря, надъ царскими вратами замёчательное изображеніе евхаристіи<sup>1</sup>). Оно раздёляется на двё части: на лёвой сторонё Спаситель со свиткомъ въ рукѣ, въ туникѣ и иматіи, стоитъ за престоломъ подъ киворіемъ и подаетъ апостоламъ св. хлёбъ; впереди всёхъ ап. Петръ въ наклоненномъ положении, за нимъ остальные 11 апостоловъ въ оживленной группѣ; надпись: "пріймите, ядите, сіе есть тѣло Мое"; на правой сторонѣ Спаситель представленъ во второй разъ, также за престоломъ, украшеннымъ узорчатою матеріею, подъ киворіемъ; Онъ держитъ въ рукахъ кубышку, къ которой приблажаются 12 апостоловъ; надпись: "пійте отъ нея вси, сія есть кровь Моя. На заднемъ планъ обоихъ изображеній представлены палаты, означающія сіонскую горницу; въ срединѣ между двума этими изображеніями ветхозавѣтная Троица, въ видѣ трехъ ангеловъ за столомъ. Въ этомъ изображеніи евхаристіи сохранился остатокъ древнъйшей византійской росписи; но уже здъсь измънены и формы его и м'естоположение въ алтар'в. Въ малой апсидъ жертвенника І. Предтеча съ блюдомъ (се Агнецъ Божій), ниже престолъ, на которомъ лежитъ Агнецъ Інсусъ Христосъ съ литургическими сосудами, народъ приближается для причащенія и проч. Внизу преподобные и мученики. По лёвую сторону жертвенника придёль въ честь св. великомученицы Варвары: роспись алтаря этого придъла напоминаетъ обычный типъ росписи, а въ средней части храма помѣщены изображенія, относящіяся къ св. великомуч. Варварѣ и Юліаніи. Въ малой апсидѣ по правую сторону алтаря: воскрешеніе Лазаря, дочери Іанра, сына вдовы наинской, съ воскресеніемъ І. Христа во главѣ; послѣднее

1) Tada. XXI.

19\*

представляетъ собою соединеніе древнихъ иконографическихъ формъ съ новыми западными<sup>1</sup>): въ нижней части картины І. Христосъ, въ блестащемъ ореолѣ, стоить на вратахъ адовыхъ; по сторонамъ Его на первомъ планъ Адамъ и Ева встаютъ изъ своихъ гробницъ; Спаситель беретъ ихъ за руки; на заднемъ планъ двъ группы ветхозавътныхъ праведниковъ; надпись: "сниде Господь во адъ и изведе Адама и сущія съ нимъ". Вверху — самый моменть воскресенія въ формахъ, перешедшихъ къ намъ съ запада въ XVII в. ангелъ отваливаетъ круглый камень отъ гроба (наивная форма представленія), Спаситель, въ блестящемъ ореолъ, поднялся на воздухъ и благословляетъ; стражи поражены чудомъ: одни падають, другіе съ изумленіемъ смотрять на Воскресшаго, третьи разсуждають между собою... мертвые возстають изъ гробовъ. Надпись: "возстаніе Господа нашего І. Христа отъ гроба". Скалистый ландшафть сообщаетъ внѣшнее единство картинѣ. Такое соединеніе двухъ моментовъ воскресенія въ одной картинѣ мы знаемъ по памятникамъ не ранѣе XVII в.<sup>2</sup>). Оно вызвано было желаніемъ выразить по возможности полнъе евангельскій разсказь о воскресеніи и такимъ образомъ восполнить недочеть въ древнемъ византійско-русскомъ искусствъ. Попытка не вполнъ удачная; задача остается не разр'вшенною удовлетворительно до сихъ поръ.

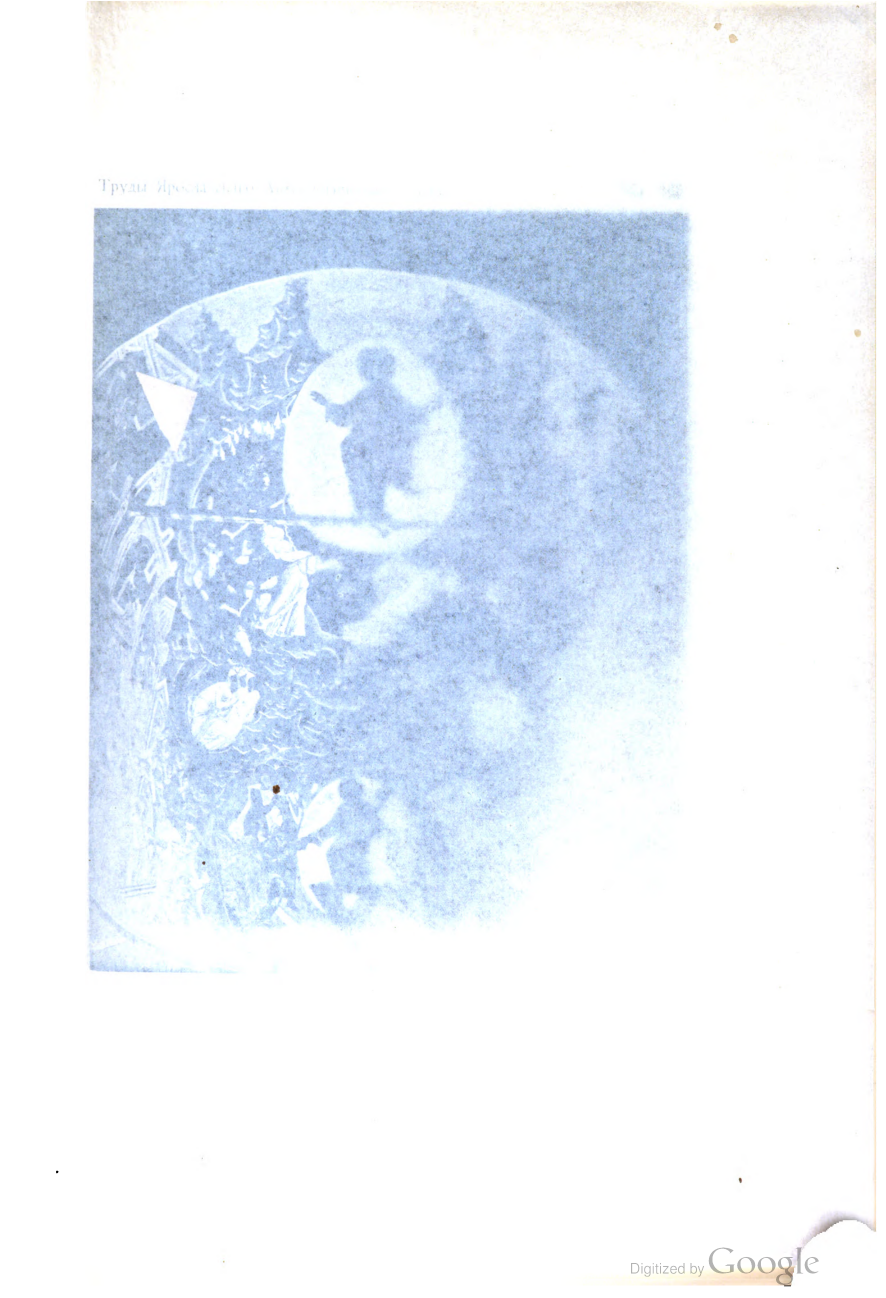
Въ центральномъ куполѣ Господь Вседержитель и праотцы: Адамъ, Сиеъ, Енохъ, Авраамъ; въ юго-восточномъ Господь Саваовъ и судіи израильскаго народа: Гедеонъ, Самуилъ... въ сѣверо-восточномъ І. Предтеча и пророки, въ сѣверо-западномъ Іисусъ Христосъ, Мельхиседекъ, въ юго-западномъ Богоматерь, Моисей и Ааронъ. Въ сводахъ Евангеліе: проповъдь въ назаретской синагогъ и лепта вдовицы (с.-в.), изгнаніе торговцевъ изъ храма и благословленіе дѣтей (ю.-в.); въ западной части свода "Премудрость созда себѣ домъ" въ сокращенномъ иконографическомъ переводѣ. На сѣверной и южной стѣнахъ жизнь и чудеса св. Николая Чудотворца; сверхъ того на южной стѣнѣ внизу вселенскіе соборы, явившіеся здёсь, можеть быть, по связи съ преданіемъ объ участіи св. Николая въ засъданіяхъ 1-го собора. Всъ изображенія скомпанованы на одинъ манеръ. Вотъ для образца первый соборъ<sup>8</sup>): храмъ съ тремя маковицами; въ немъ на возвышенномъ тронѣ императоръ Константинъ Великій въ царскихъ одеждахъ, въ коронѣ, со скипетромъ, въ нимбѣ; возлѣ него святители — одни въ фелоняхъ, другіе въ саккосахъ, въ омофорахъ, трое въ епископскихъ шапкахъ древне-русскаго покроя; всѣ въ нимбахъ. Налѣво престолъ, на которомъ стоитъ Спаситель Отрокъ въ раздранныхъ одеждахъ, а предъ престоломъ на колъняхъ Петръ Александрійскій — сцена, какъ мы видѣли, часто повторяющаяся въ стѣнописяхъ авонскихъ; направо въ темницѣ сидить безбожный Арій въ мірскихъ одеждахъ, съ разсввшимся чревомъ. Тамъ же Арій представленъ еще разъ въ группѣ святителей, возлѣ св. Николая, который поднимаетъ руку, чтобы ударить богохульника. Въ сторонъ, въ портикъ, зрители. Надпись: "первый вселенский св. соборъ бысть въ лѣто 5840 (?) въ царство Константина... Св. отецъ числомъ бѣ 318, на Аріа еретика". Очевидно, картина идеальная, но не историческая.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Табл. XXII.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) См. акаенстъ Симона Ушакова въ церкви Грузинской Богоматери въ Москяћ: кондакъ 12 "благодать дати восхотѣвъ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Табл. XXIII.

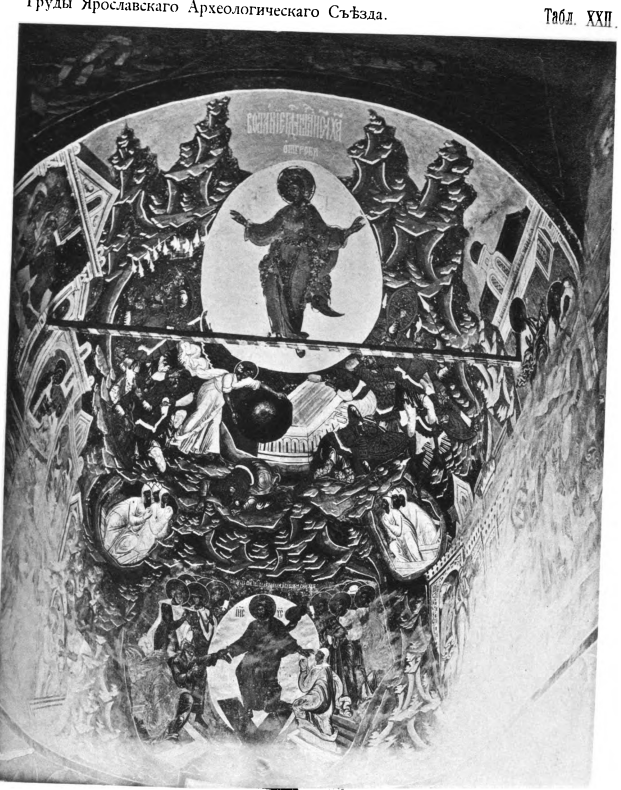


and the second secon ۰. : · · · · · · . e i a i e e .. 15.4 · . • . , . . 1 1 1.11 , provide a second . .. . ۰. 

۰. -<u>`</u>••• And the second sec • 1 24 1 and the second  $(2^{n+1})_{n+1} = (2^{n+1})_{n+1} = (2^{n+1})_$ ante al forma Actual de la companya Actual de la companya . . e de la companya de l λ, . and a second на се слади се стали При се стали ť and the second 1.1 . . . . . . A second sec second sec a and the second 1.4.8 (a) The second s second sec Martin graan and Career • Sec. Sec. , · · · · · , )  $\mathcal{M}_{1} = \mathcal{M}_{1} = \mathcal{M}_{2} = \mathcal{M}_{1} = \mathcal{M}_{2} = \mathcal{M}_{2}$ (a) A set of the se

.

1



Труды Ярославскаго Археологическаго Съѣзда.

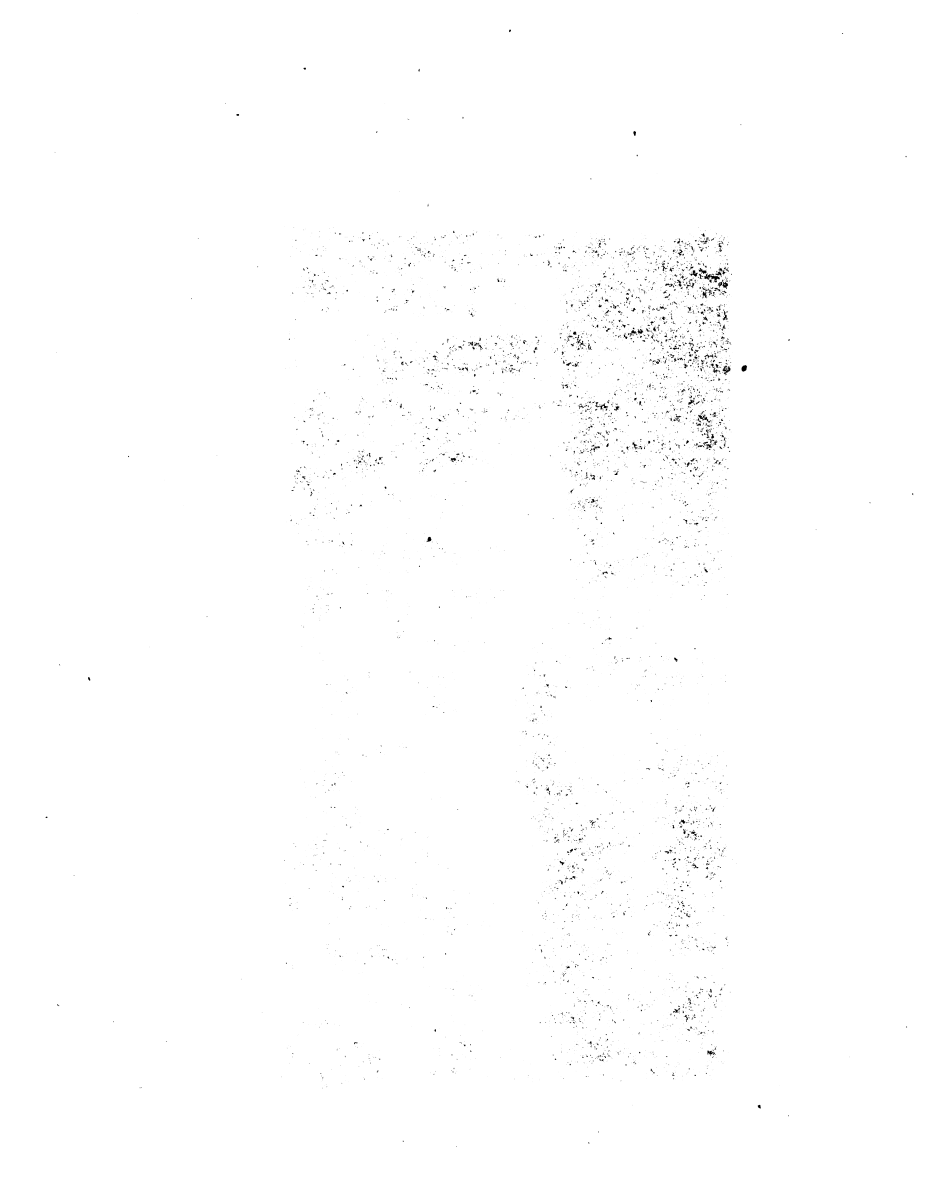
Фототнийя Шерерь Настольшая К° въ Москов.



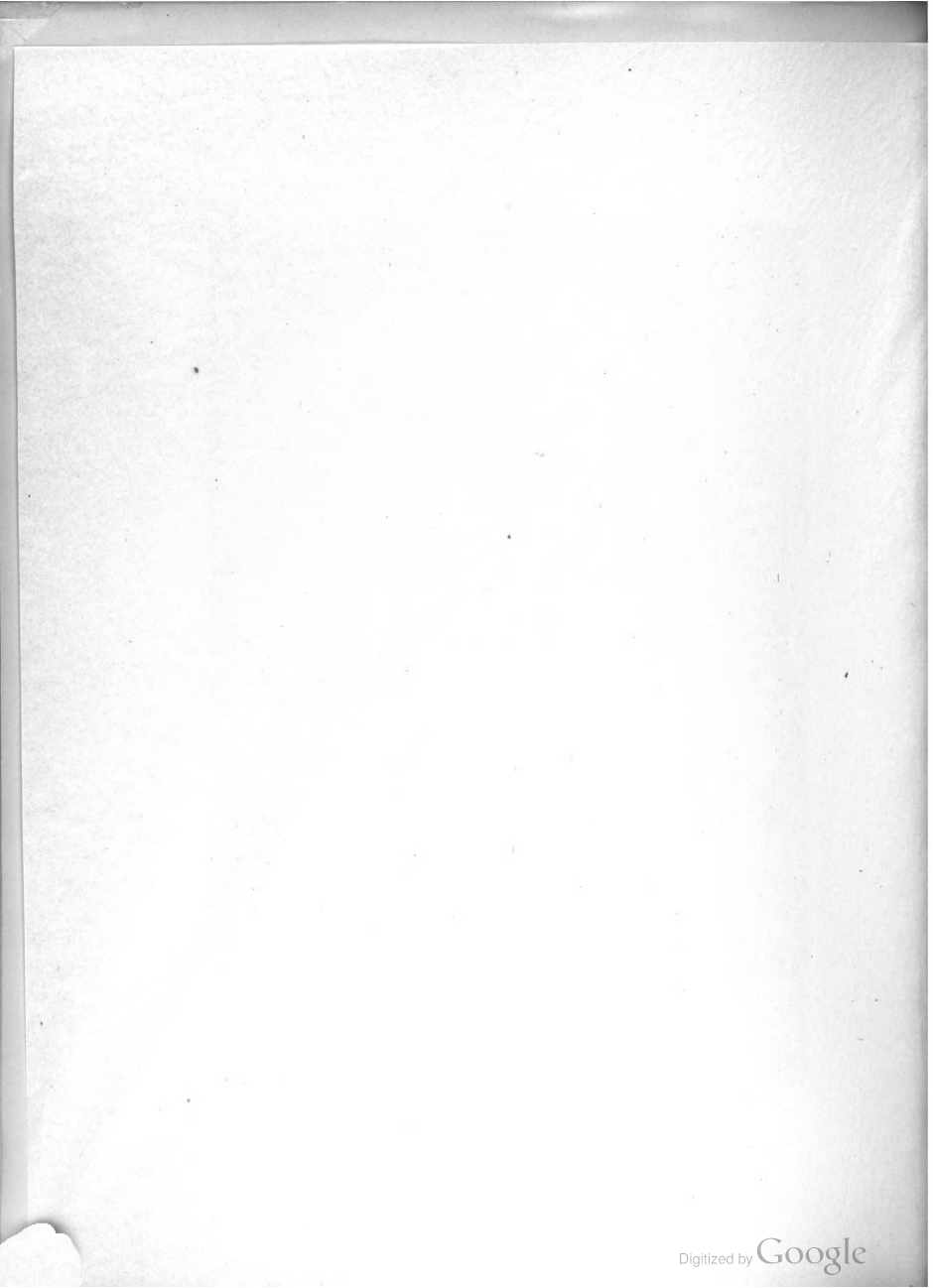
• , .

•

Digitized by Google

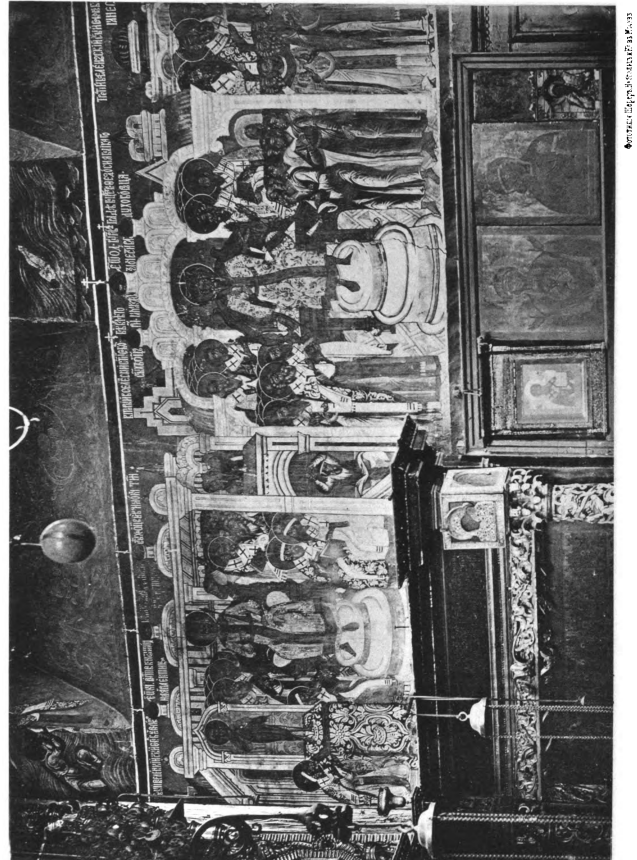


Digitized by Google



Труды Ярославскаго Археологическаго Съѣзда.

Tadal. XXIII.



.

. .

. .

.

.

· .

.

ł

Digitized by Google

Таковы же изображенія и другихъ вселенскихъ соборовъ<sup>1</sup>). На западной стѣнѣ страшный судъ — картина общирная, отличающаяся пластичностію формъ. Стѣнописи папертей по своему содержанію относятся главнымъ образомъ къ ветхому завѣту: въ сѣверной паперти — твореніе міра, грѣхопаденіе человѣка, въ южной — исторія Іосифа, переходъ евреевъ чрезъ Красное море и погибель фараонова воинства, изведеніе воды изъ камня Моисеемъ, синайское законодательство, золотой телецъ и др. Въ западной паперти

Моисеемъ, синайское законодательство, золотой телецъ и др. Въ западной паперти лъствица духовная и два крупныя изображенія съ двухъ сторонъ главнаго входа въ средній храмъ. Одно представляетъ молитву Господню въ формахъ, навѣянныхъ лицевою библіею Пискатора<sup>\*</sup>), другое символъ вѣры также по образу Пискатора. Чтобы видѣть, въ какомъ отношения стоитъ нашъ иконописецъ къ Пискатору, обратимъ внимание на символъ въры. Первый членъ представленъ въ нашихъ стънописяхъ въ видъ Бога Отца въ облакахъ, солнца и луны, земли съ растеніями, птицами, животными и звѣрями, Адама и Евы. Очевидно, картина выражаетъ мысль, что Богь есть Творецъ неба и земли: тъ же элементы, съ добавленіемъ щита съ еврейскою и латинскою надписями ("Отецъ"), и въ библіи Пискатора<sup>в</sup>). Второй членъ преображеніе Господне ("свѣта отъ свѣта"): то же у Пискатора. Третій — Благов'ященіе и поклоненіе волхвовъ: первое выражаеть слова Символа — насъ ради человъкъ и нашего ради спасенія сшедшаго съ небесъ и воплотившагося отъ Духа Свята; второе — и Маріи дъвы и вочеловъчшася (надпись); тоже почти у Пискатора: въ картинѣ Благовѣщенія поставлено на второмъ планѣ обожаніе Младенца Іосифомъ и Маріею или, что то же, рождество Христово '). Четвертый членъ --распятіе І. Христа, снятіе съ креста ("страдавша") и положеніе во гробъ ("погребенна"): у Пискатора распятіе и положеніе во гробъ. Пятый членъ — сошествіе Іисуса Христа во адъ: то же у Пискатора. Шестой — вознесеніе тамъ и здёсь. Седьмой второе пришествіе Христово тамъ и здѣсь. Восьмой — сошествіе Св. Духа тамъ и здѣсь Девятый: пятиглавая церковь съ колокольнею; ап. Ананія раздаетъ народу хлёбъ. У Пискатора также раздача хлѣба и въ отдаленіи вечеря любви, но пятиглаваго храма нътъ. Нашъ иконописецъ, слъдуя по стопамъ Пискатора, ввелъ въ символъ то, чего въ нашемъ никеоцареградскомъ символѣ нѣтъ, именно "общеніе святыхъ": у Пискатора оно вполнѣ умѣстно, такъ какъ онъ воспроизводить символъ апостольскій и въ изображение раздачи хлёбовъ выражаетъ слова этого символа "Sanctorum communionem". Десятаго члена въ нашихъ стънописяхъ нътъ: нътъ его и у Пискатора; пропускъ этотъ служить не къ похвалѣ русскаго иконописца; проповѣдь ап. Петра, помѣщенная на той же картинѣ не восполняетъ этого пропуска: православный иконописецъ долженъ былъ выдёлить 10-й членъ и выразить точнёе. Одиннадцатый членъ — воскресеніе мертвыхъ: то же у Пискатора. Двънадцатый — тамъ и здъсь рай. Несмотря, впрочемъ, на эту, доходящую до крайностей, зависимость нашего иконописца отъ западнаго образца въ подборѣ сюжетовъ и раздѣленіи символа на члены, онъ все-таки старался удержать иконографическія формы, выработанныя древнею иконописною практикою: онъ

<sup>1)</sup> Ср. на той же табл. 2-й всел. соб

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Theatr. bibl. tab. 319-326.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Theatr. bibl. tab. 425 etc.

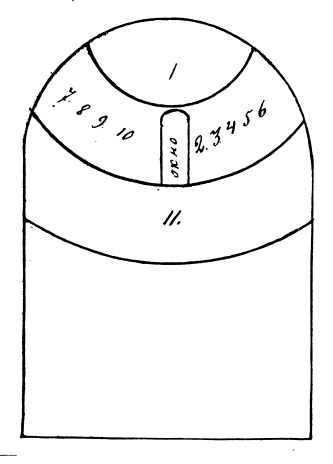
<sup>4)</sup> Не истолковаль ли нашь иконописець эту сцену въ смыслё поклоненія волхвовь?

не измѣняетъ сочиненіе общеизвѣстныхъ сюжетовъ, не допускаетъ обнаженныхъ тѣлъ и живописныхъ фигуръ, эффектныхъ позъ и драматизма, отличающихъ картины Пискатора, и придерживается стиля иконописнаго.

На стѣнахъ и сводѣ западнаго входа (крыльцо) изображено откровеніе Іоанна Богослова въ формахъ, сходныхъ съ апокалипсисомъ Пискатора<sup>1</sup>).

Стънописи Θеодоровской церкви. Точныхъ записей о времени исполненія ихъ нѣтъ. По всей вѣроятности онѣ исполнены незадолго до освященія храма (1691 г.), когда по словамъ повѣсти о созданіи церкви Пресвятой Богородицы Θеодоровскія "каменный храмъ весь создася и всякимъ внѣшнимъ и внутреннимъ украшеніемъ изготовися въ алтари и во церквя"<sup>8</sup>). Повѣсть сообщаетъ, что иконы для храма изготовлялись ярославскими и костромскими иконописцами; отсюда возможно предположить, что имъ же поручены были и стѣнописи, тѣмъ болѣе, что въ роспись должны были войти спеціальныя изображенія, относящіяся къ исторіи иконы Θеодоровской Богоматери, знакомыя мѣстнымъ иконописцамъ по стѣнописяхъ костромского Успенскаго собора. Стѣнными изображеніями украшенъ алтарь и средній храмъ.

Стёнописи алтаря близко подходять по своему содержанію къ соотвётствующимъ стёнописямъ Предтеченской церкви, но не представляють уже той широты и разнообразія иконографическихъ цикловъ.



<sup>1)</sup> Theatr. bibl. tab. 472-478. Ср. Ө. И. Буслаева, Сводъ нзображений изъ лицевыхъ апокалицсисовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Повъсть о созданіи и проч. стр. 16. Въ путеводителъ по Ярославлю (стр. 64) сооруженіе церкви отнесено въ 1687 году.

1) Въ сводъ алтаря подробно развита пъснь "О тебъ радуется, благодатная".

2) Св. Григорій Богословъ на тронѣ; его окружаютъ епископы.

3) Начало литургіи — благослови Владыко: къ обычному изображенію этого момента, взятому съ натуры присоединено изображеніе ангела, поражающаго копьемъ пасть ада, въ чемъ нельзя не видѣть вліянія уже извѣстнаго намъ толкованія на литургію, приписываемаго св. Григорію Богослову.

4) Входъ съ Евангеліемъ.

5) Чтеніе Апостола: за чтецомъ стоитъ ап. Павелъ съ книгою, а за священникомъ царь и пророкъ Давидъ.

6) Чтеніе Евангелія.

7) Великій входъ, безъ таинственныхъ подробностей.

8) Яко да царя всёхъ подымемъ: І. Христосъ — царь на тронё, утвержденномъ на облакахъ; возлё Него два ангела въ саккосахъ, омофорахъ и епископскихъ шапкахъ.

9) Достойно и праведно есть поклонятися Отцу и Сыну и Св. Духу: вверху Св. Троица, ниже ангелы и народъ.

10) Святая святымъ: на престолѣ чаша, въ которой подъ звѣздицею лежитъ Іисусъ Христосъ. Сверху слетаетъ ангелъ и, держа въ правой рукѣ ножъ (?), касается имъ груди Іисуса Христа.

11) Рядъ святителей.

На западной сторонѣ алтаря — тайная вечеря, — копія съ картины Леонардо-да-Винчи.

Въ жертвенникъ по лъвую сторону алтаря, соотвътственно его назначенію, росписи указываютъ главнымъ образомъ на необходимость и пользу поминовенія усопшихъ на литургіи; умъстны здъсь также и изображенія служителей проскомидіи діаконовъ, равно какъ и изображеніе великаго входа, но уже совствъ случайно изображенія изъ акаеиста въ честь Богоматери. Слёдующій планъ покажетъ, какъ размъщены здъсь эти разнохарактерныя изображенія.

1) Херувимская пѣснь: престолъ, возлѣ котораго три святителя и обычный великій входъ.

2) І. Христосъ Агнецъ Божій въ чашѣ, по сторонамъ Его Богоматерь и І. Предтеча.

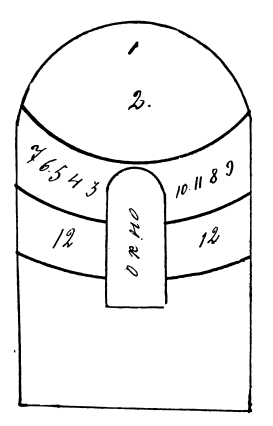
3) Престолъ; священникъ и діаконъ поминаютъ усопшихъ. Особая надпись разъясняетъ, что поминовеніе усопшихъ на литургіи приноситъ послёднимъ радость.

4) Кондакъ 11-й акаеиста: пѣніе всякое побѣждается. Представлены І. Христосъ и святители.

5) Икосъ 10-й акаеиста: стъна еси дъвамъ Богородице Дъво. Представлена Богоматерь, держащая въ рукахъ омофоръ — эмблема покровительства върнымъ, и по сторонамъ ея св. дъвы.

6) Душа умершаго въ царскомъ вѣнцѣ сидитъ за столомъ, уставленнымъ яствами, среди райскихъ деревьевъ. Ниже — ангелъ несетъ душу внизъ; еще ниже — обнаженная душа сидитъ въ темномъ мѣстѣ. Надписи: 1) посажена душа та въ ангельски свѣтлѣ мѣстѣ, 2) и по совершеніи литургіи сноситъ ангелъ Господень душу облакомъ и обнажаетъ ее и сажаетъ въ прежнемъ мѣстѣ. 7) Ангелъ Господень сидитъ въ раю и записываетъ имена усопшихъ; ниже — душа въ темномъ мѣстѣ, предъ нею стоитъ ангелъ съ одеждою и вѣнцомъ въ рукахъ, предназначенными для облаченія праведной души.

8) Рай въ видѣ вертограда; ангелъ держитъ въ рукахъ обнаженную душу и показываетъ ей блаженства рая, или, какъ гласитъ надпись: "повелѣ Господь ангелу показати (душѣ) главную красоту". Направо въ темномъ мѣстѣ мучатся грѣшныя души.



9) Ангелъ показываетъ душѣ мученія грѣшниковъ.

10) "Взбранной воеводѣ побѣдительная": погибель непріятелей подъ стѣнами Константинополя.

11) Благовѣщеніе Пресв. Богородицы.

12) Св. діаконы, въ числѣ которыхъ Козьма и Даміанъ.

Изображенія, относящіяся къ судьбѣ умершихъ за гробомъ, повторяютъ основныя темы поучительныхъ статей, помѣщаемыхъ въ русскихъ синодикахъ XVII и XVIII вв. Въ синодикахъ приводятся свидѣтельства вселенскихъ учителей церкви о пользѣ поминовенія усопшихъ, объясняются молитвы поминовенія въ 3-й, 9-й, и 40-й день<sup>1</sup>),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ третій день человѣкъ измѣияеть видъ, въ 9-й все тѣло разрушается и остается одно сердце, въ 40-й день разрушается сердце. Обратное явленіе происходить въ зачатіи младенца: въ 3-й день "живописуется сердце, въ 9-й составляется плоть, въ 40-й человѣкъ въ совершенный видъ воображается. Синодикъ рукоп. Соф. библ. № 1552; ср. синоксарь мясопустной субботы и Камень вѣры Стефана Яворскаго; также слово Макарія Александрійскаго объ исходѣ души; Симеона Солунскаго (русск. перев. 538—539) и др.

въ особыхъ статьяхъ присоединяются соображенія о томъ, какъ ангелы записываютъ имена умершихъ, показываютъ имъ мученія грѣшниковъ и водворяютъ въ раю. Сказанія эти восходятъ своими корнями къ отдаленной христіанской древности, повторяются во многихъ сочиненіяхъ эсхатологическаго характера, между прочимъ, въ Великомъ Зерцалѣ и наконецъ находятъ наглядное выраженіе отчасти въ церковныхъ стѣнописяхъ, главнымъ же образомъ въ лицевыхъ синодикахъ<sup>1</sup>).

Въ діаконникъ, по правую сторону алтаря: въ сводъ — древо Ieccea, на вершинъ котораго Богоматерь, съ распущенными волосами, держитъ на рукахъ Младенца Iucyca. Внизу — созданіе Адама и Евы и рядъ апостоловъ изъ числа 70-ти.

Въ центральномъ куполъ Господь Вседержитель, въ ю.-з. — І. Христосъ Первосвященникъ, въ с.-з. — св. Николай Чудотворепъ. Въ сводахъ праздники. Рождество Богородицы (с.-в.): св. Анна сидить на узорчатой постель, возлё нея столь съ яствами и двѣ женщины съ подарками; връзу направо двѣ женщины омываютъ новорожденную Богоматерь; а повыше — служанка объявляеть Іоакиму о рожденіи Богоматери. Налёво зачатіе Богоматери въ видѣ лобзанія Іоакима и Анны. Благовѣщеніе Пресв. Богородицы: Богъ Отецъ посылаетъ ангела благовъстить Пресв. Дъвъ; ангелъ размышляетъ предъ дверьми дома Богоматери; ангелъ благовъствуетъ Богоматери, которая стоитъ въ палатахъ, безъ рукодѣлья; на главу Богоматери сходитъ Св. Духъ; предъ нею Библія, раскрытая на словахъ прор. Исаіи: "се дъва во чревъ пріиметъ и родитъ сына". Переводъ этотъ согласенъ съ описаніемъ событія благовъщенія въ Четьиминеяхъ св. Димитрія Ростовскаго и имфетъ связь съ древними преданіями объ этомъ событіи. Рождество Христово (ю.-в.) вмёстё съ поклоненіемъ волхвовъ: Богоматерь сидитъ на тронё съ Младенцемъ; предъ нею три волхва съ дарами; внизу обычное омовеніе Младенца и Іосифъ, бесъдующій съ пастухомъ; вверху — ангелы славословящіе, ангелъ объявляетъ пастухамъ радостную вёсть; другой держить въ рукахъ звёзду, оть которой идуть лучи на главу I. Христа; звѣзда эта означаетъ ту "умную силу", которая, по словамъ Златоуста, привела волхвовъ въ Виолеемъ. У ногъ Богоматери волъ и оселъ. Срътение: Симеонъ, стоя въ храмѣ предъ престоломъ, держитъ въ рукахъ Младенца; предъ нимъ Богоматерь, свв. Анна и Іосифъ съ клѣткою, въ которой двѣ птички. Въ западной части сводовъ — "премудрость созда себѣ домъ" въ тѣхъ же формахъ, какъ въ церкви І. Предтечи. Росписи ствиъ и столповъ отличаются разнообразіемъ цикловъ. Храмъ посвященъ Өеодоровской Богоматери; но такъ какъ онъ построенъ вмѣсто бывшей здѣсь Никольской церкви, которая въ видъ особаго зданія также продолжаеть существовать досель (отсюда название Николопенская - Феодоровская церковь), то и въ росписи его находятся слѣды того и другого посвященія храма. Наибольшее мѣсто на стѣнахъ храма отведено Евангелію: оно занимаеть верхнія части ствнь сверной, южной и западной. Евангельскіе сюжеты уклоняются явно отъ древнихъ композицій: всюду видно движеніе, мертвыя схемы оживлены. Особенно обращають на себя вниманіе съ этой стороны страсти Христовы<sup>3</sup>), напоминающія многія миніатюры лицевыхъ рукописей страстей,

20

Digitized by Google

<sup>1)</sup> См. рукон. Кирилл. библ. № 1430; ср. у Ровинскаго синодикъ Бунина и др. (Ш, 189 и след.)

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Нѣкоторыя изображенія изъ исторіи страстей на табл. XXIV.

весьма распространенныхъ у насъ въ XVII и XVIII вв. При видѣ этихъ оживленныхъ сценъ, напр. взятія І. Христа въ саду Геосиманскомъ, страшнаго испуга воиновъ, разбросанныхъ тамъ и сямъ въ художественномъ безпорядкѣ, Спасителя, вылетающаго изъ гроба съ знаменемъ въ рукѣ, изнеможенной Богоматери на землѣ, терноваго вѣнца на главѣ распятаго Спасителя, — невольно припоминаются западныя гравюры, оставившія глубокіе слѣды и въ нашихъ миніатюрахъ страстей, и въ иконахъ, и въ стѣнописяхъ. Стихотворныя подписи<sup>1</sup>) подъ изображеніями страстей указываютъ на совершенно свободное отношеніе иконописца и къ иконографическому преданію и къ тексту Евангелія, напр.:

> Со креста со страхомъ пречистое тѣло снемше, Ученицы сѣтуютъ пріемши. Мати сына зрящи яко мертва на земли плачущи рыдаше. И въ болѣзни своей вопіяше.

Или:

Христось отдается мертвой муцѣ; Іуда лобзаетъ Христа, отдаеть мучителемъ въ руцѣ. Слышавше же (воины) гласъ Христовъ на землю падоша, Ужасъ ихъ взятъ, стерпѣти не могша.

На съверной и западной ствнахъ молитва Господня по Пискатору; на тъхъ же стънахъ и южной въ нижнемъ ряду --- исторія Влахернской иконы Богоматери<sup>9</sup>); кромъ того на западной — сошествіе Св. Духа на апостоловъ въ формахъ, очевидно, западныхъ: триклиній, гдѣ происходитъ дъйствіе, изображенъ въ стилѣ Возрожденія, Богоматерь и апостолы сложили руки на католическій манерь, вверху вмѣстѣ съ огненными языками ангелы, внизу толпа народа. Память о посвящении первоначальнаго храма св. Николаю выразилась въ одномъ нижнемъ рядъ изображеній изъ жизни и чудесъ св. Николая на съверной стънъ. Въ соотвътстви съ этими изображеніями помъщенъ на южной ствни рядъ изображеній, относящихся къ исторіи чудотворной иконы Өеодоровской Богоматери; циклъ этотъ рѣдко встрѣчается въ стѣнописяхъ<sup>3</sup>), и хотя не отличается обиліемъ характерныхъ бытовыхъ подробностей, все-таки представляетъ интересъ, какъ одна изъ попытокъ художественной разработки темъ, заимствованныхъ изъ русской исторіи. Великій князь Василій Ярославичь ) костроиской отправляется на охоту: его сопровождаеть многочисленная свита, охотничьи собаки и любимый княжескій соколь на рукѣ охотника. Предъ охотниками стоить вѣтвистое дерево и на немъ икона Богоматери. Князь сходить съ коня, простираеть руки къ иконъ, чтобы взять ее... Надпись объясняетъ картину такимъ образомъ: "во дни великаго князя Василія Георгіевича образъ Пресв. Богородицы принесенъ". Великій князь Василій потхавъ со пси и видъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. вирши подъ изображеніями страстей Христовыхъ у Пискатора (табл. 401 и слёд.): въ нашемъ экземилярѣ славянскія стихотворныя надписи сдёланы скорописью XVII в., ср. также у Ровинскаго № 871.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Табл. XXIV, гдё между прочниъ находится видёвіе Темиръ Аксака: онъ спить въ палаткё среди тёлохранителей, а вверху Богоматерь на облакахъ молится Спасителю; возлё Нея ангелы въ воинскихъ одеждахъ; ниже святители. Надпись: "прінде царь Темиръ Аксакъ на русскую вемлю, видё во спё Богородицу и множество ангелъ на воздусё и святителей молящихся".

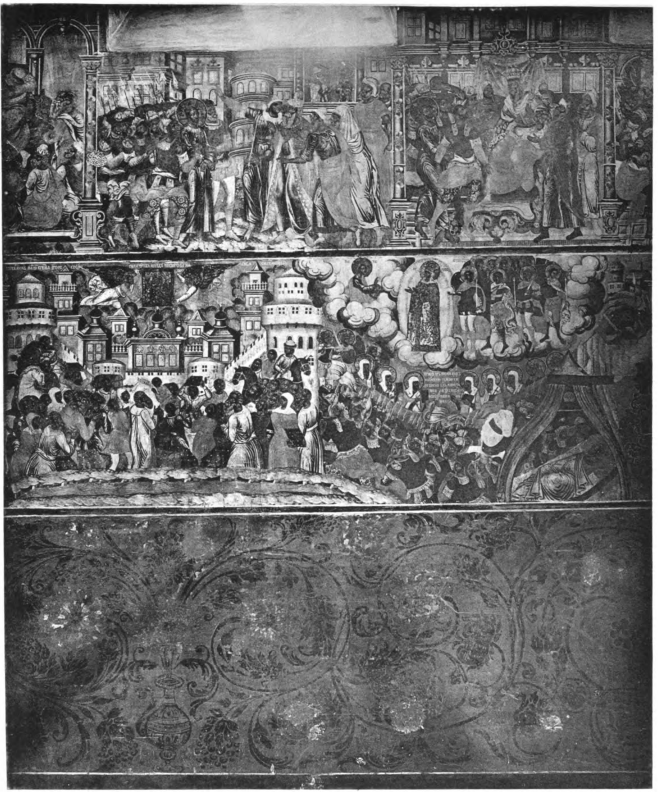
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. росписи притворовъ къ Костромскомъ Успенскомъ соборѣ.

<sup>4)</sup> Въ надписи названъ онъ Василіемъ Георгіевичемъ, какъ и въ нѣкоторыхъ древнихъ сказаніяхъ объ обрѣтеніи иконы Өеодоровской Богоматери. См. объ этомъ подробныя свѣдѣнія въ Историч. опис. костр. Успенскаго собора свящ. П. Ө. Островскаго.

, I

Труды Ярославскаго Археологическаго Съъзда.

Табл. XXIV.



Фотстника Шерерь Набтольца и Кº въ Москов.

and the second A second and the second second second and the second sec A second according to the Advance of Advan and the state of the state of · · · · · · · · · ·  $(x_1, \dots, x_{n-1}) \in \mathcal{K}_{n-1}$ · · · · · · · · · and the second states and a de castro de compo and the second Consider an end of the second seco and the second second second  $(1, \dots, n, n) \in \mathbb{R}^{n \times n} \to \mathbb{R}^{n \times n} \to \mathbb{R}^{n \times n}$ and the second and the second 11

 $\label{eq:stars} \sum_{i=1}^{n} \sum_{j=1}^{n} \sum_{j=1}^{n} \sum_{i=1}^{n} \sum_{j=1}^{n} \sum_{j=1}^{n} \sum_{i=1}^{n} \sum_{i=1}^{n} \sum_{i=1}^{n} \sum_{j=1}^{n} \sum_{i=1}^{n} \sum_{i=1}^{n} \sum_{i=1}^{n}$ 

.

.

•



образъ Пресв. Богородицы... на древъ сосновъ хотя ся взяти, образъ же не дадеся. Слъдующая картина представляетъ перенесеніе чудотворнаго образа духовенствомъ и множествомъ народа въ Костромской соборъ. Внъшняя обстановка картины, какъ соборныя главы, одежды духовенства и бояръ взяты изъ быта XVII в., но архитектура собора не имъетъ сходства съ дъйствительностію и составляетъ роскошный вымыслъ фантазіи. Князь — мужчина среднихъ лътъ, съ широкою бородою, въ богатомъ княжескомъ костюмъ. Чудеса отъ иконы Өеодоровской Богоматери въ нъсколькихъ картинахъ: пожаръ въ Костромскомъ соборъ, представленномъ въ видъ московскаго кремля съ высокими башнями<sup>1</sup>); икона Богоматери чудеснымъ образомъ поднялась вверхъ, гдъ держатъ ее два ангела; народъ — пѣшіе и конные — съ изумленіемъ смотрятъ на чудо; иные молятся.

Великій князь Василій поб'яждаеть татарь: крѣпость, изъ которой русскіе выбрасывають на непріятелей камни и стрѣляють изъ пищалей; изъ вороть крѣпости выступають вооруженные всадники съ иконою Богоматери. Воины и кони татарскіе падають.

Въ притворъ Өеодоровской церкви стънописей нътъ.

Стрнописи церкви Іоанна Златоуста въ Коровникахъ по своему стилю и иконографическому содержанію близко подходять къ предтеченскимъ. Храмъ построенъ въ 1654 г.; но его первоначальныя стёнописи, если онё были, до насъ не дошли. Запись на южной ствнв удостоввряеть, что существующія ствнописи исполнены при импер. Аннв Іоанновнѣ въ 1732 году; другая запись на западной сторонѣ алтара отмѣчаетъ ихъ возобновленіе въ 1836 году. Въ сводѣ апсиды алтарной: "О тебѣ радуется, благодатная, всякая тварь"; затъмъ въ апсидъ и на стънахъ алтаря литургія въ нъсколькихъ моментахъ: "благослови владыко", входъ съ Евангеліемъ, чтеніе изъ Апостола и Евангелія, ектенія объ оглашенныхъ, "достойно и праведно есть". Всѣ эти изображенія представляють копію съ обыкновенной литургіи и чужды той символизаціи, какую мы видёли напр. въ церкви Предтеченской. Изъ послёдующихъ изображеній моментовъ литургіи только въ двухъ дано указаніе на таинственное значеніе ихъ, именно: въ изображеніи "пріимите, ядите, сіе есть тёло Мое" представленъ І. Христосъ лежащимъ въ чашё, а въ изображения "побъдную пъснь поюще..." Онъ стоитъ въ чашъ на престолъ. Въ нижнемъ ряду алтарной апсиды изображены, по обычаю, святители. Въ проходъ изъ алтаря въ жертвенникъ изображенъ престолъ, на которомъ херувимъ закалаетъ Божественнаго Агнца I. Христа длиннымъ ножомъ; около престола находатся священникъ, діаконъ, ангелы и Богоматерь. Надпись объясняетъ, что здъсь представлено видъніе Ефрема Сирина о брать нъкоемъ, соблазнявшемся о раздробленіи просфоры. Въ жертвенникѣ на сводѣ Похвала Пресв. Богородицы, въ зенитѣ конхи "се агнецъ Божій", ниже нёсколько изображеній изъ синодика, относящихся къ судьбё души за гробомъ и изъясняющихъ пользу поминовенія усопшихъ на литургіи. Внизу — діаконы. Въ куполъ храма — коронованіе Богоматери. Въ сводахъ: благовъщеніе пресв. Богородицы, съ книгою, и вознесеніе Господне, съ трубящими ангелами (с.-в.); сошествіе во адъ, въ присутствіи апостоловъ (sic!), преображеніе и рождество Христово, вмѣстѣ

20\*

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Табл. XXIV. Стёна и башни, въ дёйствительности, были здёсь въ XVII в. деревявныя; сн. ц.-с. Остров. скаго, стр. 33.

съ поклонениемъ волхвовъ, представленныхъ въ царскихъ коронахъ (ю.-в.); премудрость созда себѣ домъ (з.) <sup>1</sup>). На стѣнахъ храма въ верхнихъ частяхъ — Евангеліе, ниже исторія чудотворной иконы Владимірской Богоматери (ср. стѣнописи Өеодоровской церкви): Евангелисть Лука сидить и пишеть икону Богоматери по образцу Богоматери, сидящей здѣсь же направо вверху<sup>3</sup>); направо онъ подноситъ Богоматери свое произведеніе. Въ особой картинъ представлено перенесеніе иконы изъ Кіева во Владиміръ: духовенство, сидя въ просторномъ экипажѣ, держитъ на рукахъ св. икону, конные всадники и толпа народа сопровождаютъ икону, вдали горы и два города, въроятно, Кіевъ и Владиміръ. Внизу на землё неизвёстный человёкъ и женщина, разбитая стоящею здѣсь лошадью: подробности эти объясняются изъ сказанія о перенесеніи иконы, гдѣ говорится, между прочимъ, что на пути къ г. Владиміру конь, везшій повозку священника сбиль съ себя слугу и переломиль ему ногу, а жену священника топталь ногами и, схвативъ зубами, тащилъ по землъ до тъхъ поръ, пока она испустила духъ<sup>3</sup>). По молитвъ священника, жена его ожила, а слуга выздоровълъ. Такъ имепно объяснено это и въ надписи надъ изображеніемъ: "сія святая икона везома ста близъ града Владиміра, ту жена іереева до смерти убіенная оживотворися". Надпись эта, какъ видно, отмёчаетъ и ту подробность, что, не доёзжая до Владиміра, лошади, везшія вкону, остановились. Это произошло, по словамъ сказанія, на берегу Клязьмы, гдѣ князь соорудиль двъ церкви<sup>4</sup>). По плънени же Батыевъ, читаемъ въ надписи надъ другимъ изображеніемъ: князь Василій съ патріархомъ (sic!) Кипріаномъ принесе изъ Владиміра всечестную икону въ царствующій градъ Москву; на картинѣ<sup>5</sup>) представленъ Московскій Успенскій соборь въ шаблонныхъ иконописныхъ формахъ; къ нему подходитъ торжественная процессія съ св. иконою; впереди митрополить Кипріанъ и великій князь Василій Дмитріевичъ, оба въ нимбахъ; затѣмъ и митрополитъ и князь представлены еще разъ, втесте съ народомъ, въ самомъ Успенскомъ соборе, где на видномъ месте стоить икона Богоматери и предъ нею зажженная свъча. Ниже этихъ изображеній на стѣнахъ (с.-ю.-з.) Златоустовскаго храма помѣщены жизнь и чудеса св. І. Златоуста<sup>6</sup>); на южной ствив разбросана по частямъ молитва Господня, а на западной нъсколько изображеній изъ книги пѣснь пѣсней; но гораздо большаго вниманія заслуживаеть въ Златоустовскомъ храмѣ изображеніе недреманнаго ока 7): Спаситель въ видѣ прекраснаго отрока лежить на ложё, у изголовья стоить Богоматерь, у ногь — ангель; другой ангель летить сверху сь орудіями страданій І. Христа — крестомь, тростью и копіемъ; на заднемъ планѣ деревья; надпись: сей (!) не воздремлетъ, ниже уснетъ храняй Израиля. Въ стёнописяхъ авонскихъ "Недреманное око" — явленіе нерёдко повторяющееся; нерѣдко оно и въ памятникахъ русскихъ --- стѣнописяхъ, на иконахъ,

<sup>1)</sup> Описано выше, въ стѣнописяхъ Предтеченской церкви; тамъ же, табл. XVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Tadj. XXV.

<sup>8)</sup> Слава Пресв. Богородицы, ч. Ш., стр. 33.

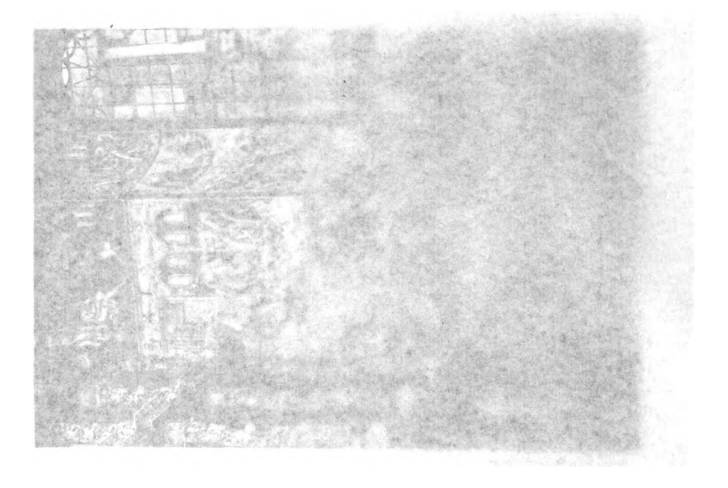
<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ta6J. XXV.

<sup>6)</sup> См. на той же табл.

<sup>7)</sup> Tadi. XXVI.







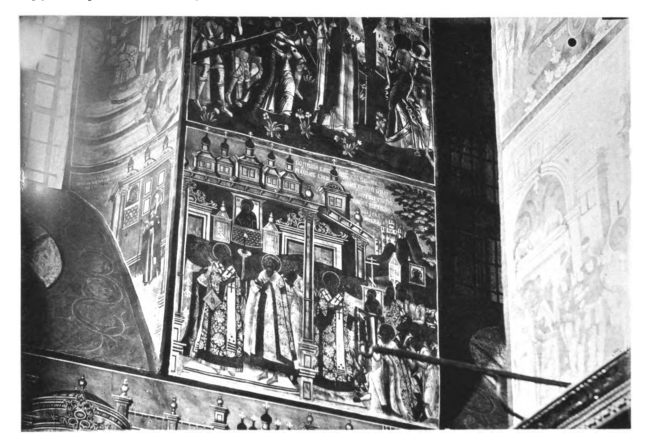
•

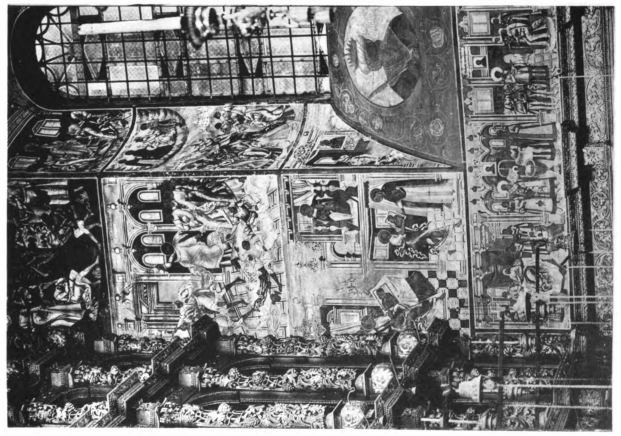
.

and the second •• · •• • • . And the second 1.5 an the second second • . . . ' and a second . • . •  $(2, 1) \in \mathbb{N}$ ì • · · · · . - . . . · 1 ٠, . 1 · · · <u>،</u> ` \_ • . • • • • 

Труды Ярославскаго Археологическаго Съъзда.

Табл. ХХ V.





Фототния Шерерь НабгольцьяК? въ Москвв.



.

•

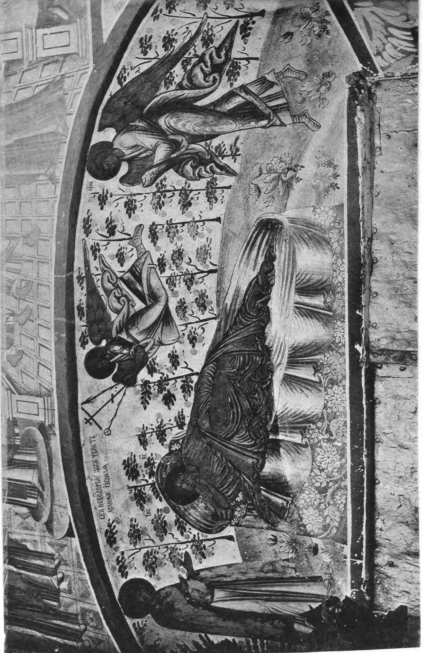
.

×

Digitized by Google

Tadal. XXVI.

Труды Ярославскаго Археологическаго Съвзда.



фотетния Шерерь Чабтольти и VP нь Молкна.

· .

воздухахъ<sup>1</sup>) и въ иконописныхъ подлинникахъ<sup>3</sup>). Варіанты его не имъютъ особенной важности; гораздо важнёе изъясненіе этого сюжета, встрёчающееся въ нашихъ старанныхъ рукопасныхъ сборникахъ: сказаніе о иконѣ недреманномъ оцѣ Господни, чесо ради пишутъ тако. Егда идяше Іисусъ отрочатемъ отъ Іерусалима въ свой градъ Назареть и съ Нимъ бяше и мати Его Марія, и хотяше Інсусъ открыти тайну Свою, якоже и Симеонъ Богопріимецъ прежде прорече: оружіе пройдеть твою душу; и отъ путнаго шествія угруждся и сёде при пути и воздремався Інсусъ и хотяше возлещи и преклонься; и предстоящая Матерь Его видъ два ангела, --- одинъ одесную держаше кресть, а другой ошуюю держаше трость и копіе; и восклонься Матерь вопроси Іисуса, глаголя: о чадо, не мимо иди рожденія тя, рцы ми, что сіе есть видівніе, еже видится очима моима; и отвѣщавъ Іисусъ рече: о Мати, тайна сія есть великая, о мнѣ сбудеттися якоже Симеонъ прорече, еже оружіе пройдеть твою душу, егда узриши мя на крестъ распинаема и копіемъ въ ребра прободаема, и тогда сбудется прореченное слово: сей лежить на паденіе и востаніе многихь во Израили, се ти речено о распятіи и востаніи моемъ<sup>3</sup>). Въ западной паперти Златоустовской церкви обращають на себя вниманіе двъ сложныя картины по сторонамъ входа: судъ надъ І. Христомъ и страшный судъ, въ которомъ, между прочимъ, находится внизу отдѣленіе овецъ отъ козлищъ, — символическая и ръдко встръчающаяся форма отдъленія праведниковъ отъ грѣшниковъ (ср. табл. 391 Цискатора). Остальныя изображенія и новы, и не многочисленны.

Станописи Христорождественской церкви не имѣють точной даты. Построеніе церкви, какъ видно изъ записи <sup>4</sup>) на наружномъ карнизѣ, относится къ 1642 году; но живопись въ томъ видѣ, какъ она дошла до насъ, не можетъ быть отнесена къ тому времени. По сравпенію съ другими ярославскими стѣнописями и обилію западныхъ новшествъ, она должна быть признана позднѣйшею, хотя и не совершенно новою<sup>5</sup>). Возможно притомъ предположить, что она была исправлена въ 1831 году при епископѣ Авраамѣ, вмѣстѣ съ передѣлкою самаго храма. Роспись алтаря даетъ намъ знакомое но смѣшанное иконографическое содержаніе: въ апсидѣ "О тебѣ радуется, благодатная", ниже І. Предтеча съ блюдомъ, на которомъ лежитъ І. Христосъ (се агнецъ обычное изображеніе жертвенника), по сторонамъ его святители, цари въ нимбахъ и народъ; тутъ же и благоразумный разбойникъ; ниже "яко до царя всѣхъ подымемъ": представлено Отечество и ангелы — одни въ епископскихъ шапкахъ и омофорахъ, другіе

<sup>5</sup>) На западной ствић мы замћили следи стертой надписи, указывающей, повидимому, на 1682 годъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шитый воздухъ XVII в. въ костромской воскресенской (на Дебрѣ) церкви; иконы: см. ст. О. И. Буслаева о моск. молельняхъ въ Сборн. общ. древне-русск. иск. 1866 г. отд. II, стр. 128; сн. А. Виноградова — О символическ. иконахъ, стр. 25—26.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Подлинникъ лицевой Сійскаго монаст. въ музев Общ. любителей др. письм. (л. 165); также сборная рукопись гр. Строганова: Ө. И. Буслаевъ, Очерки русск. нар. слов. Ц, 367.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Собр. рукоп. Бѣляева въ Моск. публ. музеѣ № 1549, рукоп. Кринъ XVII в., л. 492.

<sup>4)</sup> Лѣта 7150 году поставлена сія церковь во имя Рождества Господа Бога и Спаса нашего І. Христа при державѣ государя царя и великаго князя Миханла Өеодоровича, всея Русіи самодержца, при митрополитѣ Варлаамѣ Ростовскомъ и Ярославскомъ, а воздвигли сію церковь Анкидинъ, по прозванію Дружина, да Гурій Назарьевъ и дѣти по своихъ душахъ и по своихъ родителехъ, а совершили церковь сію послѣ отца своего Гурья Назарьева дѣти его Миханлъ и Андрей да Иванъ по своихъ душахъ и по родителехъ въ вѣчныхъ благъ. А совершена сія церковь и освящена осьмыя тысящи 152 году.

съ діаконскими орарями; въ рукахъ ангеловъ шары съ падписью "аллилуія". Внизу два ряда святителей — вселенской церкви и русской. Евхаристія перенесена на западную сторону алтаря къ царскимъ вратамъ и получила видоизмънение въ подробностяхъ: Спаситель причащаеть апостоловь посредствомъ лжицы. Въ жертвенникъ (с.-в.) великій входъ, при чемъ присутствуютъ святые въ нимбахъ; се агнецъ, святители въ медаліонахъ; на стѣнахъ мученики, мученицы, преподобные, Петръ и Павелъ и др. Въ куполь Господь Вседержитель въ древнемъ типъ, съ раскрытымъ Евангеліемъ, въ которомъ написано: "вся елика аще просите"... Вокругъ Спасителя надпись: "съ высоты призираяй убогія пріемля"... Въ сводахъ (с.-в.) благовъщеніе пресв. Богородицы и введение во храмъ, (ю.-в.) рождество Христово (Божеств. Младенецъ не спеленатъ, но одътъ въ бълое покрывало) съ поклоненіемъ пастырей и Богоявленіе (вверху Богъ Отецъ) съ проповѣдью І. Предтечи; (з.) "премудрость созда себѣ домъ" въ формахъ сокращенныхъ. На стёнахъ сёверной и южной, Евангеліе и событія изъ жизни Богоматери и дѣяній апостольскихъ; кромѣ того на сѣверной стѣнѣ изображены семь таинствъ церкви и молитва Господня. На западной ствнъ "Хвалите Господа съ небесъ" — циклъ изображеній напоминающій стінописи Авона и русскія гравюры, и страшный судь: общая схема и содержание этой послёдней картины не представляеть оригинальныхъ особенностей по сравненію съ другими памятниками XVII—XVIII в., ръдкую особенность его представляють сирены въ раю въ видъ двухъ женскихъ фигуръ съ крыльями, среди райскихъ деревьевъ<sup>1</sup>).

Ствънописи Петропаеловской иеркви сдѣланы, вѣроятно, одновременно съ построеніемъ церкви въ 1691 году, но обнаруживаютъ слѣды поновленій. Богоматерь "честнѣйшую херувимъ" въ алтарной апсидѣ представлена въ коронѣ; въ жертвенникѣ "се агнецъ" и діаконы; въ діаконникѣ — древо Іессея и преподобные. Въ сводахъ праздники и "премудрость созда себѣ домъ"; на стѣнахъ храма (с., ю., з.) Евангеліе, при чемъ на ряду съ евангельскими сценами помѣщенъ (ю.) и апокрифическій судъ надъ Інсусомъ Христомъ. Кромѣ того, на южной и западной стѣнахъ внизу — исторія Давида, а на западной — пѣснь пѣсней; на сѣверной — акаеистъ Богоматери, гдѣ между прочимъ, находится и коронованіе Богоматери съ надписью: "радуйся, яко твоя радость во вѣкъ не скончается"; событія изъ жизни Никиты Столпника, переяславскаго чудотворца, помѣщенныя здѣсь потому, что въ Петровскомъ монастырѣ, на мѣстѣ котораго построена настоящая церковь, хранились вериги этого чудотворца, вынутыя изъ Волги; здѣсь же въ нишѣ — Недреманное Око въ обычныхъ формахъ, съ надписью въ свиткѣ херувима: "се не воздремлетъ, ниже уснетъ храняй Изравля".

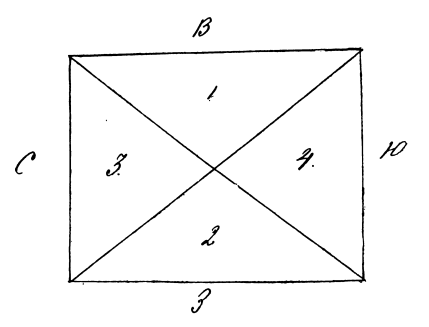
Стеръ алтаря далъ возможность иконописцу широко развернуть картину литургии: въ апсидѣ онъ изобразилъ "О тебѣ радуется"; по стѣпамъ алтаря: Григорій Бого-

# - 158 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объясненіе ихъ въ нашей монографіи о страшномъ судѣ. Труды VI Археол. съѣзда въ Одессѣ т. III, стр. 351-354.

словъ и святители (з.), проскомидія (сходить ангель Господень) и "се агнецъ" (с.); здѣсь же начало литургіи "благослови владыко" и входъ съ Евангеліемъ; на другой сторонѣ (ю.) чтеніе Апостола съ надписью: "Христосъ Богъ миръ подаваетъ, во премудрости всѣхъ утверждаетъ"; благослови душе моя Господа съ надписью: "тогда Інсусъ Христосъ подаетъ благодать и миръ любящимъ Его": надъ ю.-з. окномъ "Яко до царя". Конецъ литургіи опять на с. стѣнѣ: "достойно и праведно (св. Троица, ангелы и народъ), побѣдную пѣснь (І. Христосъ стоитъ въ чашѣ на престолѣ), святая святымъ" (І. Христосъ лежитъ въ чашѣ, ангелъ закалаетъ Его ножомъ), причащеніе мірянъ и заамвонная молитва (ангелъ съ ораремъ стоитъ за престоловъ).

Сводъ храма крестообразный и состоять изъ четырехъ треугольныхъ лопастей, съ отдѣльнымъ изображеніемъ на каждой изъ нихъ:



1) Отечество: Богъ Отецъ и Сынъ возсёдятъ на возвышенномъ тронё, вверху Св. Духъ, по сторонамъ Богоматерь и І. Предтеча въ молитвенномъ положеніи.

2) Успеніе Пресв. Богородицы въ формахъ обыкновенныхъ: внизу ангелъ отсѣкаетъ руки жидовина, вверху ангелы и херувимъ.

3) Вознесеніе Господне: Спаситель въ облачномъ ореолѣ, несомомъ ангелами, внизу Богоматерь, два ангела и двѣ оживленныя группы апостоловъ.

4) Воскресеніе Христово: Спаситель стоить на вратахь адовыхь, съ крестомъ въ лѣвой рукѣ, правою рукою береть Адама, возлѣ котораго Ева и другіе ветхозавѣтные праведники встають изъ гробовъ; налѣво ангелъ сковываетъ сатану. Вверху І. Христосъ стоитъ съ крестомъ во гробѣ, въ которомъ видны погребальныя пелены, надъ Нимъ ангелы держатъ крестъ; группа ангеловъ стоитъ по правую сторону Іисуса Христа; ап. Петръ приникаетъ къ гробу І. Христа. На правой сторонѣ картины праведники ветхозавѣтные идутъ въ рай; І. Христосъ даетъ крестъ благоразумному разбойнику, который затѣмъ стоитъ у дверей рая; явленіе І. Христа ученикамъ на морѣ

Digitized by Google

Тиверіадскомъ (ап. Петръ плыветъ къ І. Христу, другіе апостолы тянутъ рыболовныя съти). Мы уже видъли, что такое изображеніе воскресенія Христова часто встрёчается на иконахъ XVII— XVIII вв.

На стѣнахъ храма евангельскія событія, въ ряду которыхъ, между прочимъ, находится изображеніе несенія креста съ Вероникою: Христосъ изнемогаетъ подъ бременемъ креста, за Нимъ стоитъ женщина съ Нерукотвореннымъ образомъ въ рукахъ; надпись: "ведоша же Іисуса на распятіе и даша Ему понести крестъ Его; и взя Іисусъ убрусъ... и отре потъ на лицѣ своемъ, и абіе вообразися образъ лица Его". Эта версія сказанія о Нерукотворенномъ образѣ разработана была на западѣ и нерѣдко находила свое выраженіе въ памятникахъ западнаго искусства<sup>1</sup>).

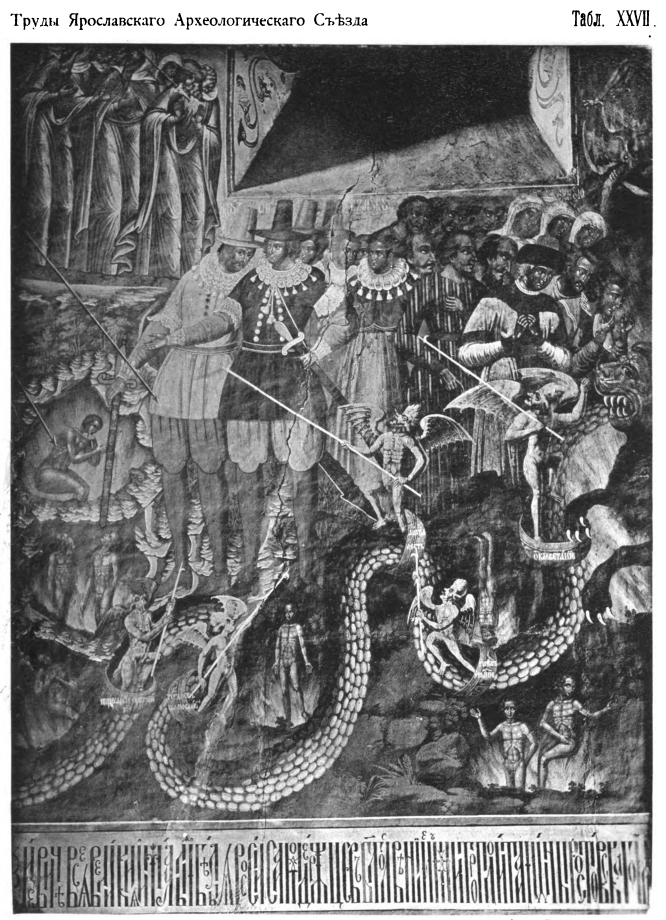
Стънописи церкви св. Димитрія Солунскаго сдёланы въ 1686 году при Іоапнё и Петрѣ Алексѣевичахъ, по благословенію Іоны, митрополита ростовскаго и ярославскаго (запись на западной стънъ); возобновлены въ 1859 году. Въ алтарной апсидъ главнаго храма — "О тебъ радуется", святители и мученики въ медаліонахъ; на западной ствив алтара — св. Троица и символы евангелистовъ. Въ куполв --- Господь Вседержитель съ Евангеліемъ, раскрытымъ на словахъ: "пріидите благословенній Отца Моего"; вокругъ Пантократора: "пречистому Твоему образу, покланяемся Благій..." Въ сводахъ: с.-в. — рождество Богородицы и благовѣщеніе, съ книгою; ю.-в. — рождество Христово и срътеніе; с.-з — введеніе во храмъ пресв. Богородицы и сошествіе Інсуса Христа во адъ; ю.-з. — преображеніе и крещеніе Інсуса Христа; зап. вознесеніе Господне и распятіе. На стѣнахъ (с. и ю.) главнымъ образомъ Евангеліе, а внизу акаеисть Богоматери; на западной ствив страшный судь, гдв грешники, идущіе въ муку вѣчную, представлены съ выбритыми бородами и въ западно-европейскихъ костюмахъ<sup>2</sup>). Два придъла въ этомъ храмѣ имѣютъ спеціальныя росписи: въ южномъ придълъ, посвященномъ св. Димитрію Солунскому, событія изъ жизни великомученика. (св. Димитрій укрѣпляетъ христіанъ въ вѣрѣ, воодушевляетъ Нестора на единоборство съ Ліемъ и др.), въ съверномъ придълъ св. Георгія --- страданія этого великомученика (колесованіе, влаченіе по землѣ; св. Георгій предъ Діоклитіаномъ и др.).

Стънописи Спасонагородской церкви, исполненныя въ 1693 году, не отличаются ни художественными достоинствами, ни хорошею сохранностію, но богаты иконографическимъ содержаніемъ. Въ жертвенникѣ и алтарѣ<sup>3</sup>) подробно изложена литургія: первая часть ея въ жертвенникѣ, вторая въ алтарѣ. Въ первомъ: "се агнецъ" обычно; "св. Григорій вопрошенъ бысть о св. литургіи", "въ проскомидіи ангелъ Господень сходитъ" (ангелъ приближается къ жертвеннику), малый входъ (надпись: "iерей съ Евангеліемъ въ церковь исходитъ"), чтеніе Апостола (надъ чтецомъ Іисусъ Христосъ и сонмы ангеловъ, ап. Павелъ, надъ діакономъ Давидъ; надпись: "Христосъ Богъ нашъ миръ намъ подаваетъ, Гавріилъ и Михаилъ во премудрости всѣхъ утверждаютъ"), чтеніе Евангелія (надъ діакономъ Іисусъ Христосъ, ангелы и херувимы; надпись: "во Евангеліе Сынъ Божій сходитъ и шествіе всѣмъ подается"); въ срединѣ между поимено-

<sup>1)</sup> См. нашу ст. въ Христ. Чт. 1888 г. № 9-10. Ср. у Ровинскаго № 871.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Табл. XXVII.

<sup>3)</sup> Ствнописи діаконика забелены.



Фототиния Шерерь Вобгольцья Пав Москев

ванными сейчасъ изображеніями помъщена св. Троица и подъ Нею престолъ, священники, ангелы и народъ (надпись: "со страхомъ ангельскимъ благодать подается"), ектенія объ оглашенныхъ: діаволъ стоитъ возлѣ діакона, произносящаго ектенію, а направо ангель назвергаеть діавола (надпись: "во оглашеніе ангель діавола свергаеть"); внизу рядъ св. діаконовъ. Продолжевіе литургіи въ алтарії; въ апсидів "О тебів радуется"; на сводахъ и стѣнахъ алтаря: престолъ, возлѣ котораго два ангела съ рипидами, надъ нимъ херувимы и Богъ Отецъ; предъ престоломъ священникъ съ служебникомъ, раскрытымъ на словахъ: никто же достоинъ... Это — начало молитвы при пѣніи херувимской пѣсни; "всякое ныпѣ житейское": великій входъ — копія съ натуры; "достойно есть яко воистину": четыре ангела молятся у престола, въ сторонѣ колѣнопреклоненный народъ; святая святымъ: престолъ съ дискосомъ, на которомъ лежитъ Іисусъ Христосъ; надъ Нимъ Св. Духъ, Богъ Отецъ, ангелы и херувимы; внизу священникъ, діаконъ и народъ; дъйствіе происходитъ въ одноглавой церкви; --- причащевіе мірявъ (вадпись: "со страхомъ Божіимъ и вѣрою приступите"); заамвонная молитва (за престоломъ стоитъ ангелъ съ ораремъ); — "буди имя Господне благословенно отнынѣ и до вѣка": священникъ и діаконъ стоятъ у престола, на которомъ двѣ чаши, Інсусъ Христосъ Отрокъ стоитъ на этихъ двухъ чашахъ. Внизу святители вселенскіе и русскіе въ рость, по обычаю. Объясненіе всѣхъ этихъ подробностей находится въ вышеприведенномъ Словъ о литургія, припасываемомъ св. Григорію Богослову. Въ аркъ входа, ведущаго изъ алтаря въ жертвенникъ, помъщены изображенія, какихъ мы не встрѣчали въ другихъ стѣнописяхъ; въ нихъ переданъ поучительный разсказъ о томъ, какъ одинъ юноша, за отсутствіемъ священника, заключеннаго по злобѣ діавола въ темницу, былъ крещенъ ангеломъ; здъсь представлена темница и въ ней связанный священникъ; два діавола держатъ его (надпись: "господинъ же посла отрока, да призоветъ iepes, отрокъ же не обръте его и повъда господину случившееся ему"); далбе ангелъ въ јерейскихъ одеждахъ, съ требникомъ въ рукахъ, стоитъ предъ крещальною купелію, въ которой — юноша крещаемый, въ сторонъ два воспріемника мужчина и женщина (надпись: "нъкоему юношъ, крестившуся отъ ангела, невидимо іерею стоящу, связану по рукама"). Таковы стѣнописи жертвенника и алтаря.

Въ центральномъ куполѣ храма Господь Вседержитель, въ сѣверо-западномъ Іоаннъ Предтеча съ Божеств. Агнцемъ на бесѣдѣ, въ юго-западномъ Богоматерь съ Младенцемъ въ нѣдрахъ. Въ сводахъ праздники: введеніе во храмъ и благовѣщеніе (с.-в.), рождество Христово и крещеніе (ю.-в.), сошествіе Св. Духа и вознесеніе Господне (з.). На стѣнахъ — Евангеліе, а внизу — обращеніе Константина и Елены къ христіанству, исторія обрѣтенія креста Христова и ностроеніе храмовъ царицею Еленою на св. мѣстахъ: процессъ постройки — снимокъ съ русскаго плотничества: два плотника рубятъ деревянную церковь. Этотъ циклъ изображеній явился здѣсь потому, что одинъ изъ престоловъ храма посвященъ происхожденію честныхъ древъ креста Господня.

Стънописи Крестовоздвиженской церкви 1735 года, за исключеніемъ немногихъ изображеній, сдѣланныхъ вновь въ 1860—1865 гг. (Записи въ трапезѣ). Работали ярославскіе иконописцы'). Роспись въ своихъ главнѣйшихъ чертахъ согласна

1) Перечислены въ брош. А. Лебедева: Храмы Крестовоздвиж. прихода въ Ярославлъ, стр. 36.

21

съ другими ярославскими росписями, и потому мы не можемъ принять заключенія г. Лебедева, будто она мало заключаеть въ себъ исторической связи 1). Въ алтарномъ сводѣ — "О тебѣ радуется", въ ансидѣ — Великій Архіерей Іисусъ Христосъ съ предстоящими Богоматерью и Іоанномъ Предтечею; на ствнахъ важнѣйшіе моменты литургія<sup>в</sup>); внизу — святители. Въ жертвенникъ "се агнецъ Божій", похвала Богородицы, "величить душа моя Господа", пресвитеры и діаконы. Въ куполѣ св. Троица (Богъ Отецъ и Сынъ въ западныхъ коронахъ); въ сводахъ — праздники и "премудрость созда себѣ домъ". На стѣнахъ (с., ю., з.) вверху евангельскія сцены и между прочимъ девять блаженствъ, встръчающихся въ иконографіи ръдко<sup>3</sup>); страсти Христовы и страшный судъ отнесены, по обычаю, на западную стёну; въ нижнихъ рядахъ стёнъ (с., ю., з.): исторія креста Христова (4-й рядъ снизу), нерукотвореннаго образа (3-й рядъ), явленіе и чудеса иконы Казанской Божіей Матери (2-й рядъ); наконецъ въ самомъ нижнемъ ряду на съв. и южной стънахъ соборы — апостольскій и вселенскіе, а на западной — пъснь пъсней. — Очевидно, что общепринятый порядокъ росписей выдержанъ здъсь довольно строго. Кромѣ общихъ изображеній, здѣсь введены въ роспись циклы спеціальные, какъ это мы видѣли и въ другихъ храмахъ; эпизоды изъ исторіи креста введены потому, что главный престолъ посвященъ воздвиженію честнаго креста, чудеса казанской иконы Богоматери потому, что здёсь устроенъ придёлъ въ честь этой иконы. Вселенскіе соборы, какъ внѣшнее выраженіе ученія церкви, имѣютъ связь съ Евангеліемъ и не составляють явленія слишкомъ рѣдкаго въ стѣнописяхъ; исторія нерукотвореннаго образа явилась, можетъ быть, по связи съ страстями Христовыми и изръдка также встрѣчается и въ другихъ стѣнописяхъ.

Притворъ расписанъ изображеніями изъ ветхаго завѣта въ 1860 --- 1865 г.

Стънописи Варваринской церкви 1743 года (запись). Въ алтарной апсидъ на мъсть обычнаго изображения: "О тебъ радуется" помъщено западное изображение коронованія Богоматери; на стѣнахъ алтаря — таинства (крещеніе, муропомазаніе и покаяніе), такъ же неизвъстныя въ древней иконографіи; одни святители въ нижнихъ частяхъ алтаря напоминають древнія росписи. Въ жертвенникѣ "се агнецъ Божій" и указанія на необходимость поминовенія усопшихъ, заимствованныя изъ синодиковъ. Въ куполѣ Господь Вседержитель; на стънахъ храма, съверной и южной вверху, — евангельскія притчи, внизу — событія изъ жизни великомученицы Екатерины, которая считается покровительницею варваринскаго прихода; въ честь са по сосёдству построена теплая церковь; въ среднемъ ряду исторія иконы Знаменія Пресвятой Богородицы, введенная сюда потому, что строителемъ храма былъ новгородскій купецъ Симеонъ Добрыня (въ схимонашествѣ Сергій), которому особенно дорога была мѣстная новгородская святыня; въ честь Знаменія Богоматери посвященъ и самый храмъ; названіе же "варваринскій сохранилось отъ прежняго, стоявшаго здёсь храма; о немъ напоминаетъ также особый придёль въ честь Варвары Великомученицы въ настоящемъ храмб. --На западной стёнё храма — пёснь пёсней. Въ цёломъ росписи эти представляють,

- 2) Опис. въ нашей ст. Христ. Чт. 1888 г. Ж 1-2: Церк. Старина на Яросл. Археол. събздб.
- <sup>3</sup>) Ср. у Пискатора табл. 311-318.

- 162 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цит. брош. стр. 31.

сравнительно съ другими, наибольшую сумму уклоненій отъ принятаго типа росписи, и обнаруживаютъ сильную наклонность къ формамъ западной иконографіи. Старинныя стѣнописи остальныхъ ярославскихъ церквей (Вознесенская, Воскресенская, церковь Св. Духа и др.) передѣланы въ недавнія времена и утратили всякое археологическое значеніе. Болѣе счастливая судьба выпала на долю двухъ храмовъ Романово-Борисоглѣбска.

Стънописи Крестовоздвиженскаго собора въ г. Романовъ носять на себъ печать XVII вѣка и, вѣроятно, исполнены вмѣстѣ съ построеніемъ храма въ 1658 году. Въ апсидъ алтаря — "О тебъ радуется" и святители; на западной сторонъ алтаря — св. Троица; въ крайней юго-восточной конхъ — Похвала Пресвятой Богородицы. Въ куполахъ — Господь Вседержитель, Іоаннъ Предтеча и Богоматерь — Знаменіе. Въ сводъ Евангеліе и Воздвиженіе Честнаго Креста. На южной стънь страсти Христовы (отъ тайной вечери до вознесенія Господня); на съверной — исторія креста, сцены изъ двяній апостольскихъ (обращеніе Савла, мученическая кончина архидіакона Стефана и др.); на западной — апокалипсисъ и вселенскіе соборы. Въ притворъ — страшный судъ и ветхій завътъ (твореніе міра и человъка, гръхопаденіе, убіеніе Авеля, потопъ, эпизоды изъ исторіи Лота, Іосифа, Сусанны и т. д.). Еще ближе подходять къ росписямъ ярославскимъ стинописи Воскресенскаго собора въ г. Борисоглибски, исполненныя, судя по записи<sup>1</sup>) на западной ствнв, въ 1652 году. Въ алтарной апсидв изображенъ пятиглавый русскій храмъ и въ немъ великій входъ въ обычныхъ формахъ и порядкв; указаніе на таинственное значеніе его дано въ взображеніи на дискосѣ Самого Інсуса Христа вмѣсто св. хлѣба; внизу — святители. Евхаристія въ формѣ раздаянія св. хлѣба и чаши перенесена, вопреки древнъйшему плану росписи, на западную сторону алтаря. Въ жертвенникъ — "се агнецъ Божій", въ діаконикъ — воскресеніе Христово, воскрешеніе Лазаря, воскрешение мертвеца чрезъ прикосновение къ костямъ Елисея и воскрешение сына вдовы наинской; ниже епископы въ медаліонахъ. Въ сводахъ праздники и "Премудрость созда себѣ домъ"; на сѣверной и южной стѣнахъ — Евангеліе, кромѣ того на южной внизу вселенскіе соборы; на западной — страшный судъ полный, съ низверженіемъ демоновъ. Въ притворахъ и на лёстницахъ роспись смёшаннаго характера: наибольшее мѣсто отведено ветхому завѣту, но встрѣчаются здѣсь и событія новозавѣтныя изъ Евангелія, дбаній апостольскихъ, молитва Господня, апокалипсисъ, изъ русской исторіи крещеніе св. Владиміра и Россіи, и поучительныя изображенія религіозно-нравственнаго характера (ангелъ пріемлеть душу умершаго праведника, ангелъ возстановляеть спящую душу на молитву и т п.).

Стънописи Софійскаго собора въ Вологдъ. Запись на внутреннихъ стѣнахъ храма показываетъ, что онѣ исполнены въ 1688 году<sup>8</sup>) ярославскими иконописцами Дмитріемъ Плехановымъ съ товарищами<sup>3</sup>); возобновлены въ 1848 — 1851 гг. съ сохраненіемъ всѣхъ главнѣйшихъ чертъ первоначальнаго столповаго письма. Это была реставрація

21\*

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Запись приведена сполна въ ст. г. Лѣствицына: "Путеводитель по церквамъ г. Романова-Борисоглѣбска". въ Яросл. Епарх. Вѣд. 1875 г. № 13, стр. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Запись въ Опис. Вологод. Соф. соб. Н. И. Суворова, стр. 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же 25-26, ср. прилож. 29.

старой стѣнописи, но не передѣлка ея на новый манеръ. Помимо сходства этого реставрированнаго памятника съ другими памятниками XVII вѣка, сохранность его подтверждается описью, сдёланною до его реставраціи въ интересахъ точности этой послёдней: здёсь исчислены подробно тё самыя изображенія, которыя теперь находятся на-лицо. Стиль живописи строгій, столповый, близко подходящій къ стилю ствнописей первой половины XVII въка; композиціи просты, чужды той замысловатой символики, которою отличаются ствнописи конца XVII и XVIII в. Въ алтарной апсидв "О тебъ радуется, благодатная, всякая тварь"; на ствнахъ алтаря — Софія премудрость Божія, которой посвященъ храмъ, "что тя наречетъ о благодатная" и похвала Пресвятой Богородицы; внизу — ангелы, херувимы и святители, въ числё которыхъ московскіе митрополиты: Петръ, Алексъй, Іона и др. Въ жертвенникъ: Божественный Агнецъ Інсусъ Христосъ на дискосъ, среди ангеловъ и херувимовъ, святые діаконы, страсти Христовы, святые епископы, мученики, Богоматерь среди ангеловъ и херувимовъ, поучительное изображение изъ синодика, выражающее мысль о пользъ раздаяния милостыни по усопшимъ; въ куполъ жертвенника — Іоаннъ Предтеча съ надписью "память праведнаго съ похвалами..." и 8 пророковъ со свитками, между окнами. Въ юго-восточной апсидъ: херувамская пёснь или великій входъ въ формахъ простыхъ, взятыхъ съ натуры; ниже преподобные, епископы, херувимы и патріархи '); въ куполі — святая Троица и праотцы, съ надписью: "пріидите людіе тріипостасному Божеству поклонимся..." Средній храмъ: въ центральномъ куполѣ Господь Вседержитель, съ подписью: "пречистому Твоему образу покланяемся Благій..." въ съверо-западномъ — Еммануилъ и пророки, въ юго-западномъ — Богоматерь — Знамсніе и пророки. Въ сводахъ храма праздники: рождество Богородицы, благовъщение, успение, рождество Христово, срътение, богоявление, преображеніе, воскресеніе и вознесеніе Інсуса Христа на небо. На стѣнахъ сѣверной и южной — Евангеліе, акаеисть Богоматери<sup>2</sup>) и вселенскіе соборы; на западной — страшный судъ. На столпахъ храма вверху — мученики, виизу — русскіе князья: св. Владиміръ, Василій Ярославичъ, Константинъ Ярославичъ и др.

Росписи другой вологодской церкви Іоанна Предтечи во рощенью 1717 года<sup>8</sup>), уже не отличается пи строгостію иконописнаго, стиля, ни строгимъ порядкомъ въ размѣщеніи изображеній. Въ алтарѣ, вопреки древнему обычаю, изображена молитва Господня; въ нѣкоторыхъ подробностяхъ она сходна съ молитвою Господнею у Пискатора, но не можетъ быть признана точною копіею съ послѣдней. Въ алтарномъ сводѣ представлено коронованіе Богоматери, при чемъ Богъ Отецъ и Сынъ сидятъ въ коронахъ; это — призываніе молитвы Господней. Первое прошеніе представлено въ центрѣ апсиды въ видѣ Великаго Архіерея, по сторонамъ котораго стоятъ ангелы съ рипидами и орарями. Второе: неизвѣстное лицо въ царской коронѣ, со скипетромъ, притягиваетъ къ себѣ посредствомъ веревки толпу людей: это, по всей вѣроятности, антихристъ или "грѣхъ міра сего"<sup>4</sup>), увлекающій людей въ свои сѣти; его власть надъ міромъ

<sup>1</sup>) У Пискатора діаволь, сидящій на земномъ шарѣ, держить людей въ цѣияхъ, табл. 320.



<sup>1)</sup> Въ упомянутой описи означены еще изображенія, относящіяся къ жизни І. Предтечи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. цит. опись.

<sup>3)</sup> Запись въ Опис. церкви І. Предтечи Н. И. Суворова стр. 10; возобновлена стѣнопись въ 1859 году.

побуждаетъ молить Бога, чтобы скоръе наступили времена дарства Божія. Трстье: Спаситель съ крестомъ на плечахъ и группа людей также съ крестами<sup>1</sup>). Четвертое: архіерей причащаетъ священника, при чемъ присутствуеть и народъ; здѣсь же мірянинъ молится предъ образомъ Інсуса Христа; на столѣ хлѣбъ и вино; смыслъ изображенія асенъ самъ собою: хлёбъ и вино выражаютъ мысль четвертаго прошенія о хлёбѣ насушномъ, о чемъ долженъ молиться христіанинъ, а пріобщеніе указываетъ на символическое значение этого прошения, изъявляемаго въ смыслѣ евхаристическомъ. Пятое прошеніе на южной стёнё алтаря: представлень ростовщикь съ мёшкомь, наполненнымъ, въроятно, деньгами, и съ книгою, намекающею, быть можетъ, на долговые документы; должникъ кланяется ростовщику, который оказывается неумолимымъ; онъ ведеть должника въ тюрьму, гдъ сидять уже двое другихъ несчастныхъ. Шестое прошеніе: веселый пиръ съ женщинами, при неизбъжномъ, въ подобныхъ случаяхъ, присутствін діавола, а вверху — благочестивые люди направляются къ городу, означающему, повидимому, горній Іерусалимъ; они удаляются отъ искушеній, возбуждаемыхъ плотскими удовольствіями. Седьмое прошеніе тамъ же: группа падающаго ницъ народа; надъ нею ангелы и демоны. Славословіе на западной стёнь алтаря: здёсь изображены Богъ Отецъ, Сыпъ, Богоматерь и Іоаннъ Предтеча: картина означаетъ вѣчное царство Божіе; колёнопреклоненные люди — искатели и будущіе наслёдники его.

Въ куполѣ храма — отечество; на сводѣ — символъ вѣры; на стѣнахъ: сѣверной — Евангеліе и акаеистъ Богоматери; южной — Евангеліе, эпизоды изъ жизни Іоанна Предтечи и акаеистъ Богоматери; западной — Евангеліе, жизнь Іоанна Предтечи и пѣснь пѣсней; на откосѣ южнаго окна, на клиросѣ, Недреманное око. Болѣе 60-ти единоличныхъ изображеній святыхъ вселенской и русской церкви размѣщены въ алтарѣ и средней части храма.

Отъ старинныхъ стѣнописей Спасской обыденной церкви въ Вологдѣ уцѣлѣли лишь нѣкоторыя изображенія изъ ветхаго завѣта въ притворѣ въ стилѣ и манерѣ западныхъ гравюръ.

Въ Ростовт Ярославскомъ заслуживають вниманія стёнописи въ церкви Спаса на Станяхъ въ кремлё XVII в. Въ главномъ и существенномъ онѣ близко подходять къ ярославскимъ: въ алтарё тё же изображенія: "О тебё радуется" и святителей, въ жертвенникё — "се агнецъ", св. діаконы, "что тя наречетъ", св. Софія премудрость Божія; въ діаконикѣ распятіе Спасителя, преподобные и похвала пресвятой Богородицы. Въ куполѣ храма — Богъ Отецъ (!), въ сводѣ — страсти Христовы, на стѣнахъ чудеса Евангелія и послѣдніе дни вемной жизни Іисуса Христа. Къ возвышенной солеѣ храма примыкаютъ изображенія праздниковъ господскихъ и богородичныхъ. Особенный интересъ представляетъ роспись каменной алтарной преграды; на ней изображены: евхаристія, по древнему переводу, крещеніе Іисуса Христа, срѣтеніе, рождество Богородицы и благовѣщеніе; выше — деисусъ, потомъ пророки, выше — праотцы, наконецъ распятіе; здѣсь, слѣдовательно, тѣ же самыя изображенія, что и въ четырехъярусныхъ деревянныхъ иконостасахъ. Такого же плана и характера роспись въ церкои Іоанна

<sup>1</sup>) Тоже у Пискатора табл. 321.

Digitized by Google

Богослова XVII в., съ тою особенностію, что здѣсь введены въ роспись изображенія, относящіяся къ жизни св. Іоанна Богослова. Каменная иконостасная стѣна украшена пятью рядами изображеній — праздниковъ (1 й и 3-й ряды), деисуса, пророковъ и праотцевъ съ распятіемъ вверху. Древнее преданіе о св. Аврааміи ростовскомъ нашло свое выраженіе въ сценѣ низверженія идола этимъ святымъ, на западной стѣнѣ. Въ папертяхъ, окружающихъ эту церковь съ трехъ сторонъ, помѣщены дѣянія апостоловъ, по связи съ посвященіемъ храма имени апостола Іоанна. Воскресенская церковъ въ ростовскомъ кремлѣ заключаетъ въ себѣ, между прочимъ, общирные циклы изображеній изъ ветхаго завѣта и апокалипсиса въ своихъ притворахъ. Сохранились старинныя росписи также въ церкви Одигитріи.

Въ Костромъ старинныя стённыя росписи находится въ Ипатьевскомъ монастыръ: онё сдёланы въ 1685 году тёми костромскими иконописцами, которые расписывали Ильинскую церковь въ Ярославлё; въ соборъ Богоявленскаго монастыря XVII в.<sup>1</sup>); въ Успенскомъ соборё 1775 г.; въ Воскресенской церкви на Дебръ XVII в. (передёлана въ недавнее время) и въ церкви Іоанна Богослова, за рёкою Костромою, 1735 года<sup>8</sup>). Въ нихъ выступаютъ предъ нами тё же художественныя силы, что и въ стёнописяхъ ярославскихъ, съ тёми же пріемами техническими, съ тою же практическою подготовкою и образованіемъ и потому отдёльная характеристика ихъ, въ интересахъ цёлаго, не представляется въ настоящій разъ существенно необходимою.

Разсмотрѣнные нами памятники стѣнной живописи позволяють установить съ достаточною опредѣленностію главнѣйшія типическія черты церковной росписи въ послѣдній періодъ древне-русскаго искусства. Древняя символика православнаго храма получила нанбольшее развитіе въ послёдній періодъ исторіи русскаго искусства. Особенною широтою иконографическихъ цикловъ отличаются русскія стѣнописи второй половины XVII в. Между тёмъ какъ стёнописи XVI в. близко стоятъ къ стёнописямъ авонскимъ того же времени и сохраняютъ простоту замысла и строгость стиля, стѣнописи русскія XVII в. уходять далеко впередъ, и въ отношеніи свободной переработки древнихъ иконографическихъ темъ, широкаго пользованія западными источниками, символики алтаря превосходять даже греческія стѣнописи XVII — XVIII вв. Древнѣйшее изображеніе Богоматери въ алтарной апсидъ удержало, за весьма немногими исключеніями, свое прежнее мѣсто, но осложнилось въ своихъ формахъ. Евхаристія перенесена на западную сторону алтаря, а иногда и совсёмъ опущена; святители удержали тё же мѣста, какія занимали въ ствнописяхъ византійскихъ; но среди святителей церкви вселенской выступають, особенно во второй половинѣ XVII в., святители русскіе — факть, доказывающій, что уваженіе къ національнымъ святымъ, поколебленное справщиками славянскихъ миней, исключившими отсюда службы многимъ русскимъ святымъ, по отсутствію ихъ въ минеяхъ греческихъ, проникло уже глубоко въ русское сознаніе. Идея

<sup>1)</sup> Весь старинный соборь обращень въ алтарь новаго собора.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Имена костромскихъ иконописцевъ, работавшихъ въ этой церкви (запись): Стефановскій попъ Өедоръ Логиновъ, съ дітьми Матееемъ да Иваномъ, Яковъ Васильевъ, Егоръ Абрамовъ съ сыномъ Семеномъ, Алексѣй Григорьевъ съ братомъ Өедоромъ, Покровскій дъяконъ Өедоръ Григорьевъ съ сыномъ Иваномъ, Иванъ Алексѣевъ, Василій Ивановъ, Трофимъ Андреевъ, Леонтій Өедоровъ, Оскиъ Даниловъ, Өедоръ Михайловъ, Семенъ Степановъ.

евхаристій, главнымъ выраженіемъ которой въ памятникахъ древнѣйшихъ служило изображеніе раздаянія Спасителемъ святого хлѣба и чаши апостоламъ, выражается въ памятникахъ послѣдняго періода церковнаго искусства въ цѣломъ рядѣ изображеній, генетически связанныхъ съ толкованіемъ на литургію, приписываемымъ св. Григорію Богослову. Стремленіе къ наиболѣе полному и наглядному выраженію таинственнаго смысла литургіи приводитъ мысль русскихъ иконописцевъ къ чудеснымъ разсказамъ цвѣтника. Какъ въ разсказахъ этихъ, такъ и въ соотвѣтствующихъ имъ изображеніяхъ, нѣтъ цѣльнаго воззрѣнія на значеніе литургіи; здѣсь мы видимъ лашь случайный подборъ фактовъ, заимствованныхъ изъ частныхъ случаевъ жизни и приноровленныхъ къ требованіямъ воображенія и чувства. Вниманіе къ нимъ со стороны русскихъ иконописцевъ и помѣщеніе въ алтарѣ православнаго храма служатъ очевидными признаками широкаго распространенія цвѣтниковъ среди грамотныхъ людей и благосклоннаго отношенія къ нимъ представителей церкви; это будетъ тѣмъ болѣе ясно, если припомнимъ, что цвѣтникъ издавался неоднократно и что въ первый разъ онъ нацечатанъ былъ во дворѣ Іова Борецкаго, митрополита кіевскаго.

Главнѣйшее изображеніе жертвенника — агнецъ Божій Іисусъ Христось указываеть прямо на назначеніе жертвенника, въ которомъ приготовляется безкровный агнецъ для литургів. Выборъ хлѣба и вина для евхаристіи и самое совершеніе проскомидія въ древности возложены были на діаконовъ; даже и послѣ того, когда проскомидія получила видъ церковнаго чинопослѣдованія, совершеніе ея нерѣдко предоставлялось діаконамъ; отсюда въ стѣнописяхъ жертвенника явились св. діаконы. На проскомидіи, совершаемой въ жертвенникѣ, бываетъ, между прочимъ, поминовеніе усопшихъ; поэтому въ стѣнописяхъ его весьма умѣстны нерѣдко встрѣчающіяся здѣсь изображенія, доказывающія пользу поминовенія усопшихъ. Въ росписяхъ аеонскихъ иногда встрѣчаются въ сводѣ алтаря изображенія, относящіяся къ идеѣ воскресенія; въ памятникахъ русскихъ они переносятся иногда въ діаконикъ; по большей же части въ нашихъ діаконикахъ устроены особые придѣлы, имѣющіе спеціальныя росписи.

Въ центральномъ куполъ храма, согласно съ древнъйшимъ обычаемъ, помъщается въ разсматриваемую эпоху Господь Вседержитель; въ остальныхъ четырехъ, согласно съ греческимъ подлинникомъ, Еммануилъ, Богоматерь и Іоаннъ Предтеча; въ трибунъ пророки и праотцы, въ парусахъ сводовъ — евангелисты. Въ сводахъ — праздники и Софія премудрость Божія. На стънахъ съверной и южной, а иногда и западной — Евангеліе и вселенскіе соборы. Посвященіе храма Богоматери или святому выражается введеніемъ въ роспись стънъ спеціальныхъ изображеній, относящихся къ Богоматери и святымъ. На западной стънъ страшный судъ и пъснь пъсней. На столпахъ единоличныя изображенія мучениковъ, русскихъ князей и проч.

Росписи притворовъ имѣютъ характеръ смѣшанный: чаще всего повторяются здѣсь изображенія изъ ветхаго завѣта и апокалипсиса; иногда символъ вѣры и молитва Господня, согласно съ греческимъ подлинникомъ.

Особые придѣлы въ храмахъ имѣютъ спеціальныя росписи; такой же спеціальный характеръ замѣчается въ росписяхъ главныхъ храмовъ (не придѣловъ) Ильинскаго и Николо-Мокринскаго въ Ярославлѣ.

Если взять во внимание однѣ основныя, т.-е. наиболѣе повторяемыя черты этихъ ствнописей, въ ихъ цбломъ видб, то нельзя не примбтить въ нихъ художественнаго выраженія идеи храма и его составыхъ частей. Личный произволъ строителей и иконописцевъ, недостаточное вниманіе къ основной идеъ росписи, неръдко обнаруживающіеся въ памятникахъ, нарушаютъ иногда внъшнюю гармонію росписи и введеніемъ случайныхъ изображеній въ общую систему, наносять ущербъ цёльности впечатлёній; но сравнение паматниковъ между собою даетъ возможность выдёлить отсюда явления случайныя и установить по крайней мёрё то общее положеніе, что стённая роспись не есть случайный конгломерать личныхъ фантазій иконописцевъ. Въ ней есть нёчто такое, что не зависить оть личнаго произволенія и выражаеть общепринятое символическое воззрѣніе на храмъ и его составныя части; коззрѣніе это остается все еще въ силѣ даже и въ эпоху свободнаго отношенія къ древнему иконописному преданію, когда видоизмёняются техника и стиль, входить въ моду подражание западнымъ образцамъ, сочиняются новые сюжеты, - разумѣемъ XVII - XVIII в. Притворъ означаетъ ветхозавётную сёнь, преддверіе церкви ново-завётной: въ немъ, въ фактахъ ветхозавётной исторіи, указаны пути Промысла, направляющаго человёка въ новозавётное царство благодати. Но указанія эти все еще гадательны, обътованія и пророчества не вполнъ ясны. Сънь закона еще не прешла, и новозавътная благодать не явилась. Еще больс темны судьбы церкви и міра, пророчески начертанныя въ апокалипсисв. Здёсь въ притворё, предъ мысленнымъ взоромъ входящаго въ храмъ, открывается начало божественнаго домостроительства. Но воть онь вступаеть въ храмъ, изъ ветхаго завъта переходитъ въ новый. Здъсь предъ нимъ новозавътная церковь, основанная Іисусомъ Христомъ, просвѣтившимъ міръ свѣтомъ Своего евангельскаго ученія и чудесами и запечатлѣвшимъ непреложное существованіе церкви Своею смертію. Христосъ — Основатель и Глава церкви; вселенскіе соборы — раскрытіе и утвержденіе ся истины на земль. Наконецъ, алтарь переносить мысль христіанина въ горній міръ: онъ есть мѣсто совершенія безкровной жертвы, при которой присутствуеть дѣйствительно Самъ Богъ съ небесными силами; онъ есть небо, къ которому приближается человъкъ въ литургіи, совершаемой во имя искупительныхъ заслугъ Іисуса Христа.

Въ тѣсной связи съ стѣнными росписями стоитъ иконографическое содержаніе нашихъ старинныхъ иконостасовъ. Если росписи не составляютъ случайнаго конгломерата разнородныхъ и безсвязныхъ элементовъ, но выражаютъ понятіе о церкви, то и иконостасъ также, по мѣткому замѣчанію моск. митр. Филарета служитъ полнымъ выраженіемъ идеи вселенской церкви. Сравнивая между собою тѣ и другіе, нельзя не видѣть въ нихъ близкаго сходства не только по отношенію къ отдѣльнымъ элементамъ, но, что гораздо важнѣе, къ цѣльнымъ группамъ и рядамъ. Въ храмахъ новѣйшихъ, гдѣ составъ иконостаса и характеръ стѣнныхъ росписей во многомъ зависятъ отъ личнаго произвола и весьма нерѣдко страдаютъ отсутствіемъ цѣльной мысли, тѣ и другіе различны между собою; но въ церквахъ старинныхъ прамо бросается въ глаза то, что иконы иконостаса повторяютъ тѣ же самыя изображенія, какія находятся въ стѣнныхъ

### - 168 -



росписяхъ. Это наше заключеніе основывается на сравненіи разсмотрённыхъ стёнописей съ многочисленными старинными иконостасами Новгорода, Москвы, Ростова, Ярославля, Старой Русы и проч.; также со старинными описями церквей '), гдъ отводится видное мъсто описанію иконостасовъ. Въ нормальномъ полномъ иконостасъ, кромъ иёстныхъ иконъ, выдёляются нёсколько цикловъ изображеній: 1) изображенія на царскихъ вратахъ и ихъ столбикахъ, 2) деисусъ, 3) праздники, 4) пророки и 5) праотцы. Надъ царскими вратами въ старинныхъ храмахъ и даже въ новыхъ обычно пом'ящалось и пом'вщается изображение тайной вечери. Въ храмахъ византийскихъ и древнъйнъйшихъ русскихъ его здъсь не было; его первоначальное мъсто --- среди росписей алтарной апсиды, откуда оно, со введеніемъ высокихъ иконостасовъ, перенесено было на то мъсто, какое занимаетъ теперь. Какими соображеніями вызвано было это переивщеніе, — объ этомъ скажемъ ниже. На царскихъ вратахъ издавна помъщалось и помѣщается благовѣщеніе Пресв. Богородицы: на одной половинѣ ихъ Пресв. Дѣва съ рукод вльемъ, на другой благов вствующій архангелъ: тотъ же сюжетъ, въ томъ же иконографическомъ переводъ, съ точно такимъ же размъщеніемъ фигуръ въ древнихъ стённыхъ росписяхъ помёщался на двухъ столбахъ, отдёляющихъ алтарь отъ средней части храма. Введеніе глухихъ высокихъ иконостасовъ неизбъжно повело къ удаленію этого сюжета съ его первоначальнаго мёста, а царскія врата уже однимъ своимъ раздѣленіемъ на двѣ половины представляли новое удобное, по условіямъ иконографическаго сочиненія сюжета, мѣсто. На столбикахъ иконостаса обыкновенно изображались святители: Василій Великій, Григорій Богословъ, Іоаннъ Златоустъ, Аванасій Александрійскій, Кириллъ Алекс., Николай Чудотворецъ и др., и св. діаконы: Стефанъ, Евплъ, Прохоръ, Авявъ, Филиппъ, Лаврентій и др. Это тѣ самыя лица, которыя въ стѣнописяхъ занимали мфсто въ нижнихъ рядахъ алтарнаго полукружія и на столбахъ иконостаса. Встрѣчаются и такіе экземпляры древнихъ царскихъ вратъ, гдѣ изображенія святителей (Василія Великаго и Іоанна Злат.) занимають мъсто благовъщенія Пресв. Богородицы. Изображенія Богоматери и Спасителя на верхушкахъ названныхъ столбиковъ также иогутъ быть поставлены въ связь съ соотвётствующими изображеніями алтаря. Такимъ образомъ видно, что на царскихъ вратахъ находятся изображенія алтарной апсиды и алтарныхъ столбовъ. Въ нѣкоторыхъ иконостасахъ XVII в. надъ царскими вратами, на месте древнейшаго изображения евхаристии, встречается изображение небесной литургіи или великаго входа<sup>2</sup>), гдё служащими являются ангелы; это то же самое изображеніе, которое нерѣдко видимъ въ алтарныхъ стѣнописяхъ XVII в. Первый рядъ иконестаса — денсусъ, въ составъ котораго входять изображенія Спасителя, Богоматери, І. Предтечи и апостоловъ, представляетъ собою въ сущности иконографическое содержание развернутаго центральнаго купола, хотя установить генетическую связь между ними не легко. Слёдующій рядь — праздники, прямо напоминають рос-

22

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Этимъ источникомъ пользовался еп. Макарій при онисаніи новгородскихъ иконостасовъ. Археол. опис. церк. древн. въ Новгороде, ч. П, стр. 45 и след.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Напр. въ придѣлѣ свв. Петра и Аванасія авонскихъ въ Новгор. Антоніевомъ монастырѣ. Кстати исправиль невърное замъчаніе сп. Порфирія, который считаль эти изображенія діломь у нась невиданнымь. Перв. иутет. І, 1, стр. 205.

наси храмовыхъ стънъ и сводовъ. Связующимъ звеномъ между тъми и другими можеть служить настённая живопись каменныхъ алтарныхъ преградъ въ храмахъ ростовскихъ: здъсь вмъсто праздничныхъ деревянныхъ иконъ представлены соотвътствующія изображенія на самыхъ ствнахъ. Слёдующій рядъ пророковъ съ Богоматерью въ центръ имфеть свои аналогіи, во-1-хъ, въ цёломъ верхнемъ рядё изображеній пророковъ на сверной и южной ствнахъ храма съ алтарнымъ изображеніемъ Богоматери во главъ; во-2-хъ, въ изображеніяхъ одного изъ побочныхъ куполовъ. Рядъ праотцевъ съ св. Троицею въ центрѣ служитъ повтореніемъ части росписи того же главнаго купола послѣлней эпохи въ исторіи русскаго церковнаго искусства. Распятіе, какъ вѣнецъ иконостаса, явилось на смёну простого креста, который быль первоначально древнёйшимъ украшеніемъ иконостаса. Въ нёкоторыхъ русскихъ храмахъ внизу подъ мёстными иконами встрёчается рядъ изображеній, въ которыхъ выражается мысль о пользё поминовенія усопшихъ на литургіи: тѣ же самыя изображенія встрѣчаются и въ росписяхъ жертвенника. Если въ данномъ случай возможно ставить вопросъ о вліянія, то руководящее значение необходимо усвоить стёнописямъ, такъ какъ ихъ установка въ храмахъ предшествуетъ въ хронологическомъ порядкъ образованію нашихъ иконостасовъ. Стѣнописи могли прежде всего оказать вліяніе на сформированіе иконостасовъ. Едва ли возможно съ точностію рѣшить, въ какое время явились у насъ высокіе иконостасы '). Какихъ-либо распоряженій относительно введенія ихъ никогда не было; они образовались постепенно путемъ наслоеній, вызываемыхъ частными потребностями, въ однѣхъ церквахъ ранѣе, въ другихъ позднѣе, а потому точнаго однообразія ихъ не было даже и въ XVII въкъ. Достаточно сравнить напр. иконостасы соборовъ московскаго — Успенскаго и новгородскаго — Софійскаго, чтобы видёть въ нихъ нёкоторое различіе, при соблюденіи общаго типа. Для уясненія процесса сформированія иконостаса предлагаемъ слёдующія соображенія. Думаемъ, что начало высокихъ иконостасовъ положено было въ церквахъ деревянныхъ: ствнописей въ нихъ не было, а между твиъ потребность изображеній, въ интересахъ символизаціи храма и молитвеннаго настроенія постителей, должна была существовать неизбъжно. Восполнить этоть недостатокъ возможно было иконами, писанными на деревъ; выборъ иконъ прямо опредъляется иконографическимъ содержаніемъ стънописей, а ихъ мъстоположеніе указывалось древнбишимъ и вбрнымъ цблесообразнымъ обычаемъ ставить иконы на алтарной преградъ. Столь же необходимы были подобные иконостасы и для тъхъ каменныхъ храмовъ, въ которыхъ не было ствнныхъ росписей. Вызванная необходимостью новая форма иконостаса встрътила горячее сочувствіе въ средъ любителей и почитателей церковнаго благолёпія; глазъ свыкся съ нею, и ее стали примёнять даже и въ тёхъ храмахъ, гдъ были стънныя росписи. Практической необходимости для нея въ этихъ послёднихъ не существовало; напротивъ высокій иконостасъ быль здёсь дёломъ излиш-

# - 170 --

<sup>1)</sup> Давныя для исторія ихъ: Ю. Д. Филимоновъ, церковь св. Николая на Липив; Е. Е. Голубинскій, Исторія иконостаса (Правосл. Обозр. 1872 г., II; ср. Истор. русск. ц. т. І, ч. 2); прот. П. Г. Лебединцевъ, о св. Софія Кіевской (Труды III Археол. съёзда І, 78 и слёд.); Архим. Макарій, Археол. опис. церк. древи. Новгорода П, 36 и слёд.

нимъ, такъ какъ онъ представлялъ собою лишь повтореніе того, что находилось въ стѣнописяхъ. Такое именно повтореніе представляють всѣ высокіе иконостасы во всѣхъ тѣхъ храмахъ, гдѣ находятся разсмотрѣнныя выше стѣнописи. Но уваженіе къ обычаю, однажды установленному, сила привычки не только допускаютъ это явленіе, но и возводятъ его на идеальную высоту, какъ выраженіе особеннаго благоговѣнія къ храму Божію. Явленія, связанныя между собою генетически, отдѣлились одно отъ другого и стали въ сознаніи народа независимыми.

# оглавление.

| Cmp                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | oan. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Введеніе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 1    |
| Глава I. Ствнныя росписи въ памятникахъ древне-христіанскаго періода. Мозанки римскія, равеннскія и др.<br>Свёдёнія объ этомъ предметё въ памятникахъ древней письменности                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 8    |
| Глава II. Памятники византійскіе. Мозанки въ храмахъ солунскихъ св. Георгія и Софіи. Мозанки Софіи<br>константинопольской. Свёдёнія о стённыхъ росписяхъ VI в. въ похвальномъ словё Хориція Маркіану. Рос-<br>пись въ храмё св. Марка въ Венеціи и въ памятникахъ южной Италіи и Сициліи. Мозанка въ монастырё<br>св. Луки въ Фокидё. Мозанка въ монастырё Дафии. Храмъ Спасителя въ Константинополё (Кахріе Джами).                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 23   |
| Глава III. Древитания становися въ Россия. Византийский характеръ ихъ. Мозанка и фрески въ храмахъ<br>киевскихъ: Киево-Софийский соборъ, Михайловский монастырь, Кирилловъ монастырь                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |      |
| Глава IV. Ствнописи новгородскія: Софійскій соборъ; фрески въ церкви Спаса въ Нередицахъ, вопросъ о<br>древности ихъ; церковь св. Георгія въ Старой Ладогъ; ц. Успенія Пресв. Богородицы въ с. Волотовъ,<br>ц. Өеодора Стратилата, ц. Благовъщенія въ Аркажъ, ц. Благовъщенія въ Городищъ, ц. св. Николая на<br>Липнъ, ц. въ Гостинопольъ, обыденная церковь въ Звъринъ монастыръ. Стънописи Мирожскаго монастыря                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |      |
| въ Псковѣ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 49   |
| Глава V. Стенописи владиміро-суздальскія. Дмитровскій соборь. Стенописи Успенскаго собора. Выводы изъ<br>обозрёнія памятниковъ византійскихъ и древнерусскихъ: характеристика общаго типа храмовой росписи,<br>въ связи съ символическими воззрёніями на храмъ и его составныя части въ сочиненіяхъ греческихъ литур-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |      |
| ГИСТОВЪ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 68   |
| Глава VI. Греческія стёнописи XVI — XVII вв. Новая эпоха въ исторіи греческаго искусства. Школа Пан-<br>селина и ея значеніе. Асонскія стёнописи XVI вёка въ Протатё, въ лаврё св. Асанасія, въ Кутлумушё,<br>Ксенофё, въ церкви св. Андрея въ Асинахъ. XVII вёкъ: стёнописи въ Асоно-Иверскомъ монастыръ, въ Вато-<br>педскомъ, Пантократорскомъ, въ Лаврскомъ параклисё св. Миханла и въ церкви свв. Архангеловъ въ Зо-<br>графѣ. XVIII вёкъ: стёнописи въ Каракаллѣ, въ Хиландарскомъ соборѣ, въ Лаврскомъ параклисѣ Вратар-<br>ницы, въ Дохіарскомъ параклисё Скоропослушницы, въ Филосеевскомъ соборѣ. Замѣчанія о спеціальныхъ<br>росписяхъ Асонскихъ параклисовъ, фіаловъ и о росписяхъ XIX в. Стёнописи саламинскія | 80   |
| Глава VII. Выводы объ основныхъ чертахъ греческой росписи въ этотъ періодъ въ связи съ нормальнымъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
| канономъ росписи въ греческомъ иконописномъ подлинникв                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 106  |
| Глава VIII. Стёнописи русскія XVI — XVIII вв. Общая характеристика ихъ. Стёнописи московскихъ со-<br>боровъ. Стёнописи въ Ярославлё; XVI вёкъ: соборъ Спасопреображенскаго монастыря; XVII вёкъ: Успен-<br>скій соборъ, Ильинская церковь, ц. Іоанна Предтечи въ Толчковё, ц. Николонадёмнская, ц. Николо-<br>мокринская, ц. Өсодоровская, ц. Іоанна Златоуста въ Коровникахъ, ц. Христорождественская, ц. Петро-<br>павловская, ц. Богоявленская, ц. Димитрія Солунскаго, ц. Спасонагородская. XVIII вёкъ: стёнописи                                                                                                                                                                                                       | •    |
| въ церквахъ Крестовоздваженской и Варваринской. Стѣнописи Крестовоздвиженскаго собора въ г. Романовѣ<br>и Воскресенскаго собора въ г. Борисоглѣбскѣ. Стѣнописи вологодскихъ храмовъ: Софійскаго собора и<br>Іоанна Предтечи въ рощеньѣ. Замѣчанія о стѣнописяхъ ростовскихъ и костромскихъ. — Выводы объ<br>общемъ типѣ росписи этаго періода. Отношеніе стѣнныхъ росписей къ иконографическому содержанію                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| русскихъ иконостасовъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 112  |

-

3

•

Digitized by Google

. .

L

.

. .

.

• ·





 $\sim$ 

