

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

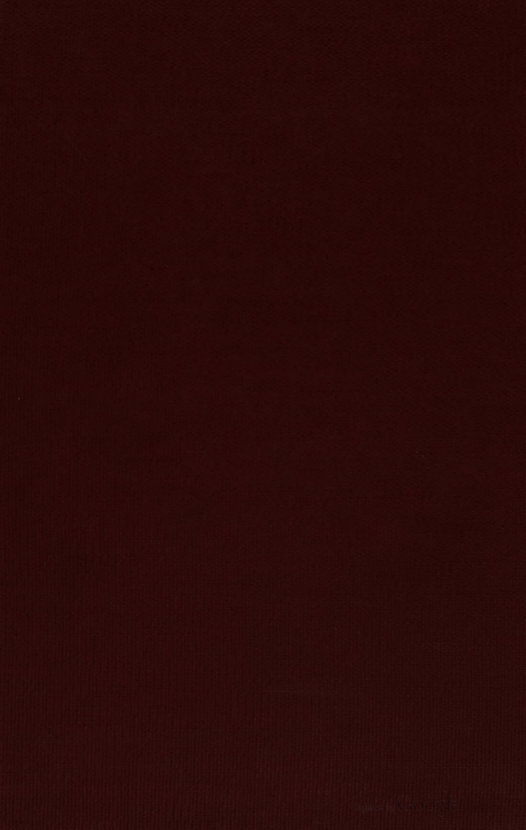
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



# Columbia University in the City of New York

THE LIBRARIES



## **ЕРЕСИ И РАСКОЛЫ**

### ПЕРВЫХЪ ТРЕХЪ ВЪКОВЪ ХРИСТІАНСТВА.

изслъдование

### IPOTOIEPER A. M. HBAHIOBA-IJATOHOBA.

ЧАСТЬ ПЕРВАЯ.

Обозрѣніе источниковъ для исторіи древнѣйшихъ сектъ.

москва.

Въ Упиверситетской типографіи (М. Катковъ),

931,6 IVI

421120

Печатать позволяется. Москва, августа 13-го дня 1877 года. Цензоръ протоіерей С. Зерновъ.

### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

### ЗНАЧЕНІЕ ПРЕДМЕТА И МЕТОДЪ ИЗСЛЬДОВАНІЯ.

Едва ли когда происходило въ мірѣ такое сильное броженіе религіозныхъ идей, какъ въ первые три въка христіанской исторіи. Едва ли когда появлялось въ христіанствъ такое множество разнообразныхъ сектъ, и едва ли когда споры сектантовъ съ христіанскою церковью касались такихъ важныхъ существенныхъ вопросовъ, какъ въ это время. Еретическія секты первыхъ въковъ христіанства отдичались отъ поздивишихъ ересей тымъ, что въ нихъ большею частію искажался не одинъ какой-нибудь догматъ, своеобразно объяснялась не одна какая-нибудь сторона христіанскаго вѣроученія или нравоученія, -- но противопоставлялись христіанству цёлыя своеобразныя системы міровоззрѣній болѣе или менѣе стройно составленныхъ и последовательно развитыхъ. Въ этихъ системахъ представлялось самое разнообразное сочетаніе идейхристіанскихъ, іудейскихъ, языческихъ, религіозныхъ, философскихъ, поэтическихъ. Въ нихъ затрогивались и своеобразно решались важненше вопросы религіознаго и философскаго знанія — о первыхъ основахъ всякаго бытія п въдънія, объ отношеніп этихъ первоосновъ бытія къ видимымъ явленіямъ міровой жизни, о сущности міра духовнаго и матеріальнаго,

о происхожденіи зла въ мірѣ, о причинахъ и смыслѣ замѣчаемыхъ въ жизни противорѣчій и цѣли міровой жизни, о концѣ міра и т. д. Многія изъ этихъ системъ, при всей видимой странности внѣшнихъ формулъ, въ которыхъ они выражали свои воззрѣнія, отличались тѣмъ не менѣе замѣчательною глубиною философской мысли и творчествомъ поэтической фантазіи. Уже съ этой стороны секты первыхъ вѣковъ христіанства имѣютъ важное значеніе не только въ исторіи христіанской церкви, но и вообще въ исторіи развитія человѣческаго духа, въ исторіи человѣческой мысли.

Изученіе исторіи древнихъ сектъ имбетъ тосную связь съ изученіемъ внутренняго развитія самой христіанской церкви. Появление различныхъ сектъ въ христіанскомъ мірѣ не проходило безследно для жизни церкви, но имело на нее большое вліяніе. Церковь съ самаго начала своего существованія и до позднайших в временъ развивала свои силы въ борьба съ ересями и расколами: въ этой борьбъ постепенно слагалисьи церковное богословіе и церковная дисциплина и самая обрядность церковная. Одностороннее и неправильное ръшеніе религіознаго вопроса въ какой-нибудь еретической сектъ давало поводъ церкви раскрыть правильное ученіе по этому вопросу на основаніи божественнаго Откровенія и обще-церковнаго преданія. Волненія и безпорядки, производимые сектантами между върующими, служили поводомъ въ установленію различныхъ правилъ церковной дисциплины. Поэтическія легенды, гимны и молитвы, составляемыя сектантами для удобнъйшаго распространенія еретическихъ идей между христіанами, вызывали учителей церковныхъ въ противодъйствіе сектантамъ составлять свои православныя молитвы и пъснопвнія. Такимъ образомъ во всвхъ почти замвчательныхъ памятникахъ древне-христіанской жизни и письменности — въ краткихъ символахъ и общирныхъ богословскихъ произведеніяхъ, въ правилахъ и постановленіяхъ древнихъ соборовъ и учителей церковныхъ, въ самыхъ молитвахъ, пъснопъніяхъ и обрядахъ церкви находится множество прямыхъ и косвенныхъ

указаній на еретическія и раскольническія секты того времени. И всего этого нельзя понимать надлежащимъ образомъ, не имъя правильнаго представленія о смыслъ и значеніи древнихъ ересей и расколовъ.

Изучение древнихъ ересей и расколовъ имбетъ для насъ не одно историческое значение, какъ изучение замъчательнаго прошлаго, но представляетъ витстт съ тъмъ интересъ болье живой и близкій нашему времени—научный и даже практическій: Большая часть секть, возникавшихъ въ христіанскомъ мірѣ въ 1-мъ. 2-мъ и 3-мъ вѣкахъ, исчезала довольно скоро; лишь немногія изъ нихъ прододжади существовать до 5-го. 6-го и 7-го стольтій. Но вліяніе ихъ далеко не исчезло такъ скоро, но напротивъ весьма сильно отражалось какъ на сектахъ позднъйшихъ, образовавшихся уже къ среднимъ въкамъ христіанской исторіи, такъ и въ жизни самаго церковнаго христіанства. Прежде всего древнъйшія секты, независимо отъ частныхъ пунктовъ въроученія и нравоученія, со стороны обшихъ началъ и характера ихъ представляютъ, такъ сказать, основные типы, первоначальные образцы, по которымъ стали образовываться позднъйшія секты, подобно тому какъ и въ главныхъ направленіяхъ только-что начинавшаго тогда формироваться церковно-христіанскаго богословія мы можемъ находить основные и вполнъ характерные типы позднъйшихъ направленій, развивающихся въ христіанскомъ богословіи. Въ самомъ двяв, несмотря на великое множество разныхъ сектъ, появлявшихся въ христіанствъ въ древніе, средніе и позднъйшіе въка и не перестающихъ появляться до настоящаго времени, всъ эти секты по существеннымъ чертамъ ихъ характера и направленія нетрудно подвести подъ нъсколько основныхъ типовъ и разрядовъ; и для всёхъ этихъ типовъ сектантства найдутся вполнъ характерные представители въ древнъйшихъ сектахъ первыхъ въковъ христіанства. Уже это одно можеть представить нъсколько значительныхъ данныхъ какъ для общаго философскаго пониманія исторіи, такъ и для раздичныхъ частныхъ выводовъ по отношенію къ сектамъ по-являющимся въ христіанствъ въ болье позднія времена.

Кромф сходства въ общемъ характерф и направдении, позднъйшія секты представляють не мало сходнаго съ древнъйшими и въ частныхъ пунктахъ в вроученія и нравочченія. Въ развитін сектъ, появлявшихся въ христіанскомъ міръ отъ временъ древнъйшихъ и до позднъйшихъ, можно замътить своего рода историческое преемство-какъ бы своего рода еретическое преданіе, подобно тому, какъ общее церковное преданіе служить основаніемь развитія жизни церковной: секты въковъ древнихъ въ своемъ первоначальномъ вилъ не долго существовали, — но многія возарѣнія ихъ перешли въ секты болье позднія, а отъ нихъ еще въ поздныйшія. Поэтому для разъясненія исторіи позднійшихъ секть оказывается необходимымъ обращаться къ предшествовавшимъ имъ древнимъ сектамъ. Такъ при объясненіи возникновенія и развитія протестантскихъ обществъ послъднихъ въковъ нельзя совершенно не обращать вниманія на предшествовавшія протестантству на западъ средневъковыя секты оппозиціоннаго папству направленія—на секты катаровъ, вальденсовъ, доллардовъ, которыхъ не безъ основанія многіе новъйшіе историки называютъ предшественниками реформаціи. Исторія среднев вковыхъ западныхъ катаровъ тъснъйшимъ образомъ связывается съ исторіею восточных в среднев вковых в сектантов в — богумилов в и павликіанъ; а серіозное изученіе этихъ последнихъ необходимо должно привести къ древнъйшимъ христіанскимъ сектамъ-гностицизму и манихейству. Указывая на эту историческую связь идей позднъйшаго времени съ идеями древними, мы не то конечно хотимъ сказать, что идеи древнихъ сектъпереходили въ позднъйшія въ своемъ первоначальномъ видъ. и что секты позднъйшія представляють такимъ образомъ какъ бы повтореніе древнъйшихъ. Напротивъ всякая позднъйшая. секта несомивнио представляетъ что-либо новое своеобразное: идеи сектъ древнихъ, переходя въ позднъйшія, много видоизмѣняются подъ вліяніемъ новыхъ историческихъ и національныхъ условій и въ сочетаніи съ другими идеями, привходящими въ позднъйшія секты изъ новыхъ историческихъ и національныхъ источниковъ. Но именно изученіе этого самаго процесса мысли, тожественной по своей основъ для различныхъ историческихъ эпохъ, но видоизмъняющейся въ своемъ развитіи подъ вліяніемъ новыхъ историческихъ условій, и представляется дъломъ въ высшей степени интереснымъ для историка.

Разъяснение исторіи сектъ позднійшихъ по восходящему порядку доводить насъ до секть самыхъ древнихъ. Но въ свою очередь разсмотрание воззраний древнайших в секть должно показать намъ, что и эти последнія при самомъ первомъ появленіи своемъ въ христіанствь не были явленіемъ совершенно новымъ, внезапно возникшимъ безъ всякой причины и подготовки, неизвъстно откуда и почему, но представляли на христіанской почвъ отраженіе идей и вліяній еще болье глубокой древности — идей и вліяній древней іудейской синагоги, религіозныхъ върованій языческаго востока и древней греческой философіи. Съ этой стороны разъясненіе смысла первыхъ христіанскихъ сектъ представляетъ новый интересъ-по отношенію уже не къ позднійшимъ только историческимъ явленіямъ, но и къ явленіямъ древнъйшимъ, предшествовавшимъ появленію христіанства. Это разъясненіе всего лучше можеть показать на исторической почвъ отношенія новой религіи христіанской въ религіямъ древняго міра-языческой и іудейской и къ древней философіи языческой, показать глубокую противоположность принциповъ древняго міра съ принципами христіанскими, несомнічное превосходство посліднихъ предъ первыми, и тъмъ самымъ отчасти уяснить и тотъ историческій вопросъ, почему древніе религіозные принципы должны были уступить мъсто въ исторіи христіанскому принципу.

Мы сказали, что многія идеи сектъ древнихъ отразились въ воззрѣніяхъ позднѣйшихъ сектъ. Но этого мало. Вліяніе этихъ идей не ограничивалось областью позднѣйшаго сектантства, но сильно отражалось въ сознаніи и жизни самаго церковнаго христіанства. Между жизнью сектантства и жизнью

перковнаго христіанства никогда не было твердой непрохолимой грани: несмотря на вст церковныя и госуларственныя мфропріятія къ рфшительному разобщенію сектантства отъ церковнаго христіанства, всегда оставалось мъсто болье или менье свободному теченію идей изъ одной области въ другую и обратно. Въ церкви — между церковными христіанами всвхъ странъ и народовъ всегда было распространено мало такихъ идей, преданій, повірній и обычаевь, которыя не согласуются съ строгими возарѣніями самой церкви и иногда представляють существенное противоръчіе основнымъ начадамъ христіанства. Многіе изъ этихъ повърій и обычаевъостатки мъстнаго язычества; но многое нельзя объяснить изъ этого источника, а скорбе нужно объяснять изъ другагоизъ сектантскихъ вліяній. Въ особенности въ средніе въка. когда церковные христіане всёхъ странъ и народовъ въ большинствъ своемъ признанное и догматизованное учение церкви нонимали плохо, а между тъмъ почти повсюду въ христіанскихъ странахъ были распространены различныя секты: въ это время въ среду церковнаго христіанства могло перейдти множество суевърныхъ преданій, вповърій, апокрифическихъ сказаній, суевърныхъ обычаевъ сектантскаго характера. Суеэти въ среду простаго мало просвъщеннаго народа могли проникать тъмъ удобнъе, что приверженцы сектантства подъ страхомъ церковныхъ и государственныхъ преслъдованій держались везді очень скрытно, и обыкновенно распространяли свои иден не прямо въ видъ открытой пропаганды еретическаго ученія, которой вірующіе христіане не стали бы слушать, а подъ покровомъ разныхъ легендъ, миоовъ, апокрифическихъ сказаній, увлекательныхъ для наивной фантазін простодушнаго народа; и не представлявшихъ для него видимаго противоръчія съ его церковными убъжденіями. Народъ простодушно принималъ эти повърія и легенды, не предполагая въ нихъ еретическаго происхожденія и еретическаго смысла, не думая чрезъ принятіе ихъ вь чемъ-либо отступать отъ своего церковнаго ученія, напротивъ иногда же-

дая въ благочестивомъ, но темномъ усердіи этими самыми апокрифическими сказаніями и поверрами пополнить свои скудныя религіозно-перковныя свёдёнія. Такимъ образомъ незамѣтно проникло въ среду христіанскаго народа множество сомнительных вовбрій, темных легенль, апокрифических в сказаній, суевърныхъ обычаевъ сектантскаго характера. Многіе изъ нихъ и досель держатся въ народь, и народъ и лосель вовсе не подозръваетъ въ нихъ еретическаго происхожденія и какого-либо еретическаго характера. И нельзя конечно ставить это въ вину народу, недостаточно наставленному въ правильномъ пониманіи смысла и требованій христіанства. Тъмъ болье нельзя изъ этого выводить какихълибо заключеній о сознательной склонности народа, несочувствующаго будто бы оффиціальнымъ церковнымъ в врованіямъ. къ воззръніямъ противоцерковнымъ — сектантскимъ. Прямой сознательной склонности къ сектантству здёсь вовсе нётъ. Народъ, сохраняя въ средъ своей множество воззръній и повърій сектантскаго характера, искренно считаетъ себя церковнымъ православнымъ народомъ, и самыя эти сектантскія нов врья и сказанія обыкновенно относить къ какому-нибудь свято-чтимому церковному источнику. Но тъмъ не менъе эти повърья и сказанія не церестають поэтому быть несогласными съ строго-церковнымъ върованиемъ, не теряютъ своего въ существъ дъда сектантскаго характера. И объяснение вошроса, какимъ образомъ эти повърья и сказанія сектантскаго характера могли проникнуть въ среду искрение-върующаго церковнаго народа, какъ въ средъ преданнаго церкви народа могло образоваться это такъ-называемое многими въ наше время двоевъріе, разъясненіе этого вопроса имбеть весьма важное значение въ исторіи церкви. Изучение возарвній средневъковаго сектантства — съ одной стороны въ связи съ многими повъріями и сказаніями, досель удерживающимися въ средъ христіанскихъ народовъ, съ другой стороны въ связи съ воззрѣніями древнѣйшихъ христіанскихъ сектъ-несомнѣнно должно показать, что воззрвнія древнихъ сектантовъ-какихъ-нибудь гностиковъ, манихеевъ, монтанистовъ и т. д., давнымъ-давно и повидимому совершенно безслъдно исчезнувънихъ изъ исторіи,—въ существъ дъла оказываются однакожъ совсъмъ не такъ далеки отъ насъ, совсъмъ не такъ чужды той самой средъ, въ которой мы живемъ, какъ это можетъ представиться людямъ не довольно понимающимъ исторію христіанства.

Съ указываемой здъсь стороны изучение истории древнихъ сектъ должно представлять большой интересъ не для однихъ церковныхъ историковъ. Народныя повърья, суевърные обычаи. апокрифическія сказанія въ настоящее время обращають на себя общее вниманіе ученыхъ-этнографовъ, археологовъ, историковъ литературы. Вниманіе ученыхъ въ настоящее время пока занято преимущественно разъискиваніемъ и описаніемъ матеріаловъ подобнаго рода. Но когда на почвѣ этом предварительной дъятельности довольно будетъ сдълано, когда болъе сознана будетъ потребность въ осмыслении и объясненіи добытаго матеріала, вниманіе этнографовъ и историковъ литературы несомивино должно будеть обратиться къ серіозному изученю древнихъ христіанскихъ сектъ. Потребность эта начинаетъ по немногу сознаваться уже и въ настоящее время. Невозможность объяснить значительнъйшую часть народныхъ повърій и сказаній апокрифическаго характера изъ остатковъ одного мъстнаго язычества въ настоящее время можетъ считаться признанною между людьми понимающими это двло. Другой путь-отправляться для разъясненія народныхъ преданій въ далекую Индію или пожалуй даже въ Монголію и Тибетъ, объяснять сходство преданій распространенныхъ у различныхъ новыхъ народовъ, не имъвшихъ между собою непосредственных исторических связей, единством ихъ общей первобытной родины, сближать прямо позднъйшія религіозныя повърья, напр. русскаго народа съ религіозными преданіями древнъйшаго восточнаго язычества, - этотъ нуть, въ настоящее время еще увлекающій многихъ, также едва ли можетъ привести къ значительнымъ и опредъленнымъ резуль-

татамъ. Доказать прямую непосредственную связь русскихъ и западно - европейскихъ народныхъ повърій съ редигіозными возэрвніями древняго востока едва ди когда-нибудь удастся. Во всякомъ случав многихъ частныхъ вопросовъ, относящихся къ указанному матеріалу, этимъ путемъ объяснить нельзя. Для объясненія перехода древнихъ религіозныхъ преданій языческаго востока въ повърья новыхъ народовъ христіанскаго запада необходимо предположить какія-нибудь историческія посредства. Нѣкоторые ученые въ настоящее время уже приходять къ той мысли, что такія историческія посредства по всей въроятности нужно искать всего болъе въ средневъковомъ сектантствъ 1). Съ этою цълью ученые, занимающиеся разъясненіемъ народныхъ сказаній, повітій и обычаевъ, уже начинають въ настоящее время обращаться къ изученію западныхъ катаровъ и восточныхъ богумиловъ, и придавать значеніе историческимъ памятникамъ такого рода, какъ Паноплія Зигабена или какіе-нибудь остатки апокрифическихъ сказаній богумильскихъ и альбигойскихъ. Но здъсь не конепъ дълу. Исторія среднев вковых в сектантовъ-катаровъ и богумиловъ, какъ мы уже сказали, можетъ быть понята ясно не иначе какъ въ связи съ исторіею древнихъ гностиковъ и манихеевъ, ---Паноплія Зигабена для своего разъясненія необходимо требуетъ изученія древнійшихъ сочиненій о ересяхъ-Иринея, Ипполита, Епифанія и др., и апокрифическія произведенія средневъковаго сектантства весьма желательно было привести въ болъе ясныя соотношенія съ древнъйшими христіанскими апокрифами, преимущественно находившимися въ употребленіи у еретиковъ первыхъ въковъ христіанства.

<sup>1)</sup> Изъ нашихъ русскихъ ученыхъ это направление всего ясиве сказывается у профессора Спб. университета г. Веселовскаго (въ его изследовании о Соломони и Китовраст—см. ег особенности предисловие и главу 4-ю и въ другихъ позднъйшихъ изследованияхъ напечатанныхъ въ Вистники Европы и Журнали Министерства Народи. Просепименія). Некоторымъ другимъ нашимъ ученымъ какъ будто не совсемъ нравится направление, вводимое г. Веселовскимъ въ изучение народной литературы; но мы думаемъ, что это направление во всякомъ случав будетъ иметь свое развитие и значение въ наукъ.

Кром'в всего сказаннаго, изучение древнихъ ересей въ настоящее время получаетъ еще новое и особенное значение. Мы признаемъ, что это изучение необходимо для лучшаго пониманія самаго христіанскаго богословія и церковной жизни, такъ какъ христіанское богословіе и церковная жизнь развивались въ борьбъ церкви съ ересями и расколами. Но мы далеки отъ того, чтобы признать христіанское богословіе и церковную жизнь, по самому ихъ содержанію, по ихъ внутреннимъ основнымъ принципамъ — вполнъ зависящими отъ этого источника, и какъ бы выработавшимися изъ него. Церковь христіанская отъ самаго начала имѣла содержаніе для своего богословствованія и основы для устройства своей жизни въ себъ самой: это содержание и эти основы-коренныя истины въры, нравственные принципы жизни — даны церкви въ божественномъ Откровеніи отъ Божественнаго Основателя ея Іисуса Христа; это содержаніе и эти основы только исторически раскрывались въ борьбъ съ ересями и расколами. Появленіе новыхъ ересей и расколовъ не новые догматы, не новые жизненные принципы давало церкви, но давало поводъ къ раскрытію ея внутреннихъ върованій и жизненныхъ принциновъ, отъ самаго начала бывшихъ достояніемъ церкви, основою жизни церковной, — къ раскрытію ихъ съ той или другой стороны, въ томъ или другомъ направленіи примънительно къ различнымъ потребностямъ и условіямъ исторической жизни. Такъ понимается исторія раскрытія христіанскаго богословія и церковной жизни въ связи съ исторіею ересей и расколовъ большею частію христіанскихъ историковъ; и для такого пониманія ея даетъ твердыя основанія безпристрастное изучение древнъйшихъ историческихъ цамятниковъ христіанства. Но есть ученые, которые не останавливаются на этомъ, которые стараются доказать, что не только раскрытіе христіанскаго богословія и церковной жизни происходило въ постоянной борьбъ съ ересями и расколами, но и самое содержание ихъ постепенно вырабатывалось изъ этой борьбы. Такое возэрвніе преимущественно развилось въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ нынъшняго стольтія въ новъйшей раціоналистической—такъ-называемой ново-тюбингенской школъ германскихъ богослововъ и историковъ. Эта школа, какъ извъстно, задалась задачею объяснить происхожление и развитіе христіанства естественнымъ историческимъ путемъизъ того соприкосновенія языческихъ и іудейскихъ понятій. изъ того броженія редигіозныхъ и философскихъ идей, которое такъ сильно было въ въка образованія и первоначальнаго развитія христіанской церкви. Мало находя данныхъ для проведенія своего возэрвнія въ историческихъ памятникахъ самой церкви, школа эта естественно должна была обратиться и на самомъ дълъ обратилась къ преимущественной разработкъ исторіи ересей первыхъ въковъ; такъ какъ въ ересяхъ преимущественно отразилось то замъчательное броженіе редигіозныхъ идей, изъ котораго, по мижню школы, можно естественно объяснить и самое возникновение и все держаніе христіанства. Понятное діло, что въ этой школі изучение ересей первыхъ вѣковъ доджно было чить и особенное значение и особенную постановку. нашему мнфнію это изученіе важно для исторіи перкви. потому что помогаетъ уясненію вопроса объ историческома развитии христіанства: по митию школы оно еще важите потому, что ведетъ къ разръшению вопроса о самомъ естественном происхождении христіанства. По нашему мивнію, въ борьбъ съ ересями и расколами совершалось раскрытие христіанскихъ в рованій и жизненныхъ принциповъ: по мн внію школы, изъ этой борьбы вырабатывалось самое содержание этихъ върованій и жизненныхъ принциповъ. По нашему миънію, изученіе древнихъ ересей и расколовъ проясняетъ отношенія христіанской редигіи къ древнимъ редигіямъ іудейской и языческой и къ древней философіи; такъ накъ многія изъ древнихъ сектъ представляютъ прямое отражение старыхъ дохристіанскихъ религіозныхъ и философскихъ вліяній на христіанской почвѣ. По мнѣнію школы, эти секты представляютъ не только отраженія до-христіанских вліяній на христіан-

ской почвъ, но такъ сказать переходные моменты, посредствомъ которыхъ старыя языческія и іудейскія идеи во взаимномъ соприкосновеніи и въ различныхъ сочетаніяхъ образовали новую христіанскую религію. Такимъ образомъ здѣсь ставится коренной вопросъ всей христіанской исторіи, — вопросъ о самомъ происхождении христіанства, о томъ замізчательномъ процессь, какимъ оно могло будто бы образоваться совершенно естественнымъ образомъ изъ взаимнаго соприкосновенія древнихъ іудейскихъ и языческихъ-религіозныхъ и философскихъ идей. Свои взгляды, выведенные изъ научнаго будто бы сравненія данныхъ древнійшей исторіи христіанской съ исторією секть, раціоналистическая школа старается примънить какъ къ общему построенію первоначальной исторіи христіанства, такъ и къ значительнъйшимъ частнымъ вопросамъ, представляющимся въ ней. Образование христіанскихъ догматовъ у раціоналистовъ богослововъ объясняется не столько изъ того прямаго и непосредственнаго памятника, изъ котораго объясняютъ ихъ върующіе богословы — изъ божественнаго Откровенія, изъ священнаго Писанія и преданія, изъ изреченій Христа Спасителя и апостоловъ, но изъ старыхъ дохристіанскихъ — религіозныхъ и философскихъ идей посредствомъ видоизмъненія ихъ въ разныхъ сектантскихъ ученіяхъ, изъ которыхъ будто бы постепенно выработывались и церковныя ортодоксальныя воззрвнія. Происхожденіе самыхъ первыхъ памятниковъ христіанской въры и исторіи не только поставляется въ ближайшую связь съ древними сектантскими памятниками, но и выводится изъ нихъ: Евангеліе Матеея признанное церковію представляется передблюю евангелія евіонитовъ, Евангеліе Луки позднъйшею редакцією евангелія маркіонова; образованіе цълаго канона священныхъ книгъ, принятыхъ церковію, представляется какъ бы подражаніемъ канону сектантскому-маркіонову и т. д. и т. под.

Мы не придаемъ слишкомъ большаго значенія помянутой раціоналистической школь. Мы не думаемъ, чтобы крайнія воззръція ея удержались твердо въ наукъ. Мы увърены въ томъ,

что искусственныя построенія и предположенія этой школы не могуть найти признанія у людей, самостоятельно и безпристрастно занимающихся исторією христіанства. Многія изъ этихъ воззрѣній и построеній уже и въ настоящее время совстить оставляются или видоизминяются — смягчаются ными посабдователями школы, Мы думаемъ, что страстное изучение древнихъ памятниковъ самой христіанской исторіи и исторіи древнихъ сектъ по многимъ вопросамъ должно привести къ заключеніямъ соверщенно противоподожнымъ выводамъ тюбингенской школы. Темъ не мене недьзя совершенно оставлять безъ вниманія воззрѣнія помянутой школы, и не потому только, что эти воззрвнія еще имвють некоторое число последователей между видными деятелями науки, и еще болбе между людьми неимбющими самостоятельнаго отношенія къ наукъ, -- но потому главнымъ образомъ, что въ работахъ этой школы, независимо отъ ея крайнихъ выводовъ, несомнънно есть много серьезнаго; ею затронуто много такихъ вопросовъ и саблано много такихъ критическихъ изысканій. на которыя позднайшая наука не можеть не обратить вниманія. Во всякомъ случать та односторонняя постановка фактовъ и пристрастное направленіе критическихъ изысканій, которыя сдъланы школою, требують болье правильной постановки, болъе безиристрастнаго освъщенія. И это прежде всего должно имъть примънение къ изложению истории ересей. Какъ для последователей раціоналистической школы фальшивое истолкованіе исторіи древнихъ ересей сділалось, можно сказать, исходнымъ пунктомъ, изъ котораго они стараются выводить свои неправильныя предположенія о происхожденіи христіанства, о характеръ первоначального развитія церкви, о происхожденіи священныхъ книгъ Новаго Завъта, объ образовании новозавътнаго канона и т. д., такъ для безпристрастнаго изслъдователя церковной исторіи изученіе древнихъ ересей должно сдълаться базисомъ или исходнымъ пунктомъ для болье правильной положительной установки означенных в вопросовъ. Такимъ образомъ предметъ, избпраемый нами для изследованія,

получаетъ въ настоящее время новое очень важное значеніе. Изслѣдованіе исторіи древнихъ ересей тѣсно связывается со всѣми важнѣйшими вопросами первоначальной христіанской исторіи—съ вопросами о самомъ происхожденіи христіанства, объ отношеніи его къ другимъ древнѣйшимъ религіознымъ и философскимъ возэрѣніямъ, о характерѣ первоначальнаго развитія церкви, о происхожденіи свящ. книгъ Новаго Завѣта, объ образованіи христіанскихъ догматовъ и т. д.

Таково значение избираемаго нами предмета изследования. Этимъ значеніемъ его долженъ опредъляться и самый методъ раскрытія предмета. Въ настоящее время нельзя относиться къ исторіи древнихъ ересей съ такою небрежностью, съ какою неръдко относились къ ней писатели прежнихъ временъ; предметъ этотъ во всякомъ случат долженъ получить первостепенное значеніе въ наукъ. Нельзя теперь излагать исторію ересей въ такомъ духв, чтобы у читателей оставалось только смутное впечатлъніе о томъ, какія странныя и уродливыя заблужденія появлялись иногда въ родъ человъческомъ; такое изложение въ настоящее время представило бы въ странномъ видъ только самого излагателя. Нельзя довольствоваться при изложеніи ученія древнихъ сектантовъ простымъ сопоставленіемъ тъхъ отрывочныхъ извъстій о нихъ, какія встръчаются у древнихъ писателей, безъ надлежащаго историческаго и философскибогословскаго разъясненія; интересы самой христіанской исторіи требують, чтобы войти въ смысль сектантскихъ ученій возможно глубже. Нельзя разсматривать эти ученія изолированно-отдельно одни отъ другихъ: смыслъ ихъ можетъ быть понять надлежащимь образомь только при ихъ взаимномъ сопоставленіи и разсмотръніи. Нельзя разсматривать сектантскія возэрвнія первыхъ в ковъ и независимо отъ той почвы, на которой они образовались, — отъ тъхъ древнихъ религіозныхъ и Философскихъ вліяній, которыя отразились въ нихъ: только при разсмотрѣніи содержанія древнихъ ересей въ связи съ этими вліяніями могутъ быть правильно поняты и смыслъ самыхъ сектантскихъ ученій и вообще отношеніе христіанскаго міровозэрвнія къ другимъ древнимъ религіознымъ и философскимъ возэръніямъ. Нельзя также при разсмотръніи ученія древнихъ сектъ не обращать вниманія на отношеніе ихъ къ развитію древняго христіанскаго богословія: взаимод'виствіе между сектантскимъ и православнымъ богословіемъ съ самаго начала христіанской исторіи было постоянное, и разсмотрѣніе этой стороны дъла весьма важно для пониманія развитія самого христіанскаго богословія. Интересы науки требують также при разсмотрвній древнихъ сектъ не пропускать безъ вниманія преимущественно тъ стороны ихъ ученія, которыя въ особенности имъли вліяніе на образованіе позднъйшихъ сектъ, на образованіе разныхъ апокрифическихъ воззрѣній, сказаній, повърій въ средъ самыхъ церковно-христіанскихъ народовъ. Это конечно не можетъ быть предметомъ спеціальнаго вниманія съ нашей стороны. Наша главная задача — изследованіе исторіи древнихъ сектъ ради нея самой, а не ради примъненія ея къ другимъ хотя бы и серьезнымъ научнымъ цълямъ и задачамъ, Но тъмъ не менъе мы не должны оставлять безъ вниманія и эти последнія тамъ, где оне сами собою будуть представдяться при разсмотръніи ученій древнихъ сектантовъ. Наконецъ въ настоящее время при изложении исторіи древнихъ сектъ нельзя не имъть въ виду той постановки многихъ вопросовъ ея, какая дается въ извъстной отрицательной церковноисторической школы, нельзя не обращать внимание на ту связь. въ какую поставляется тамъ изслъдованіе древнихъ ересей съ вопросами о происхожденіи христіанства, о характеръ первоначальнаго развитія церкви, о происхожденіи свящ. книгъ Новаго Завъта, объ образовании церковнаго канона, о развитии христіанскихъ догматовъ, не только въ ихъ богословскомъ разъяснении и примънении, но и въ самомъ содержании. Намъ нътъ надобности конечно входить въ подробный разборъ частныхъ мивній помянутой школы и придавать своему изслідо ванію полемическій характеръ. Но при самомъ положительномъ изложении истории ересей самое требование научнаго безпристрастія и вниманія къ научнымъ мнініямъ другихъ должно

обязывать насъ не оставлять безъ разсмотрфнія мнфній и объясненій несогласныхъ съ нашими тамъ, гдь они представяются Такъ напр. при изложении истории особенно значительными. іудействующихъ сектъ первыхъ въковъ нельзя пропустить безъ вниманія то мивніе, будто эти секты представляли остатокъ первобытнаго такъ-называемаго Петрова и Іаковлева христіанства и употреблявшееся у нихъ апокрифическое евангеліе было первоначальною основою встхъ нашихъ каноническихъ евангелій. При изложеніи древнихъ сказаній о Симонъ волхвъ нельзя не сказать о томъ, что нъкоторые изъ новыхъ ученыхъ не признаютъ историческаго существованія этого лица, а видятъ въ сказаніяхъ о немъ линь мионческое представленіе извъстной части христіанства объ апостоль Павль. При изложеніи исторіи маркіонитства нельзя не коснуться того мижнія, будто ученіе этой секты было выраженіемъ такъ-называемаго первоначальнаго Павлова христіанства, и евангеліе Маркіона было основною редакцією нашего Евангелія Луки, и канонъ Маркіоновъ образдомъ церковнаго канона священныхъ книгъ. Оставлять безъ всякаго разбора основанія, на которыхъ могутъ утверждаться подобныя мивнія-это значило бы писать псторію древнихъ ересей только для тъхъ, кто совершенно незнакомъ съ серьезными вопросами представляющимися въ ней и не можетъ интересоваться разнообразными ръшеніями ихъ тамъ, гдъ церковно-историческая наука особенно развита. Умышленное игнорирование чужихъ мнъний и взглядовъ несогласныхъ съ нашими, отъ чего бы оно ни происходило-отъ излишней самоув ренности въ своихъ собственныхъ мн вніяхъ, или напротивъ отъ нетвердой увъренности въ нихъ, — во всякомъ случав несогласно съ требованіями и интересами науки. Намъ нътъ надобности, повторяемъ, пускаться въ подробную полемику со всеми частными взглядами отрицательной церковноисторической школы въ тъхъ пунктахъ первоначальной исторіи церкви и исторіи ересей, гдъ эти взгляды противоръчатъ нашимъ: но мы думаемъ, что обстоятельное разъяснение несомнънныхъ историчеснихъ свидътельствъ, изъ которыхъ мы

заимствуемъ свъдънія о первоначальномъ христіанствъ и древньйтмихъ ересяхъ, съ устраненіемъ тенденціозныхъ искусственныхъ объясненій и произвольныхъ мечтаній, само собою должно показать, на чьей сторонъ правда въ объясненіяхъ первоначальной исторіи христіанства и исторіи ересей—на сторонъ школы положительной или отрицательной, и какая изъ этихъ школъ по своимъ научнымъ пріемамъ болье заслуживаетъ названіе безпристрастной, исторической, истинно-научной.

#### ГЛАВА ВТОРАЯ.

обозръние источниковъ для истории древнихъ сектъ. сектантские источники: климентины, pistis-sophia, вардесановъ диалогъ;

Обращаясь къ обозрѣнію источниковъ для исторіи древнихъ ересей, мы должны прежде всего сказать, что хотя этихъ источниковъ довольно много, тѣмъ не менѣе наука не можетъ найти въ нихъ достаточно матеріала для разъясненія многихъ существеннѣйшихъ вопросовъ въ исторіи древняго сектантства; и вообще матеріалъ этотъ такого рода, что къ нему нужно относиться съ большою осторожностью, отказавшись напередъ отъ слишкомъ рѣшительныхъ выводовъ и самоувѣренныхъ сужденій. Это, намъ кажется, прежде всего нужно имѣть въ виду всякому изслѣдователю древней сектантской исторіи, дабы и себя самого предохранить отъ излишней самоувѣренности въ своихъ сужденіяхъ и построеніяхъ, и умѣть правильно и трезво относиться къ сужденіямъ и построеніямъ другихъ ученыхъ, отличающимся рѣшительностью и самоувѣренностью несоотвѣтственными настоящему положенію дѣла.

Лучшими источниками для исторіи древнихъ ересей и расколовъ безъ сомнънія могли бы быть собственныя сектантскія писанія, т. е. тѣ писанія, въ которыхъ сами основатели сектъ или ихъ послъдователи раскрывали свои возорънія или излагали исторію образованія своихъ сектъ. Такихъ писаній въ древности, особенно во II и въ III въкахъ, было много, Церковные писатели—св. Ириней Ліонскій, Ипполить, Тертулліань, А Климентъ Александрійскій, Оригенъ, Епифаній подьзовались ими при составлени своихъ полемическихъ сочинений противъ еретиковъ, и представили изъ нихъ болѣе или менѣе значительныя извлеченія въ своихъ трудахъ. Многія изъ писаній сектантскихъ, какъ видно по извъстіямъ Епифанія, блаж. Іеронима, Өеодорита, продолжали еще существовать и въ IV и V въкахъ. Но затъмъ ночти всякіе слъды ихъ въ исторіи исчезаютъ. Многія изъ нихъ по всей въроятности утратились сами собою вмъстъ съ исчезновениемъ самыхъ сектъ, которымъ они принадлежали. Другія были истреблены ревностью греческихъ императоровъ, православныхъ епископовъ и усердіемъ самихъ христіанъ, считавшихъ своимъ долгомъ уничтожать всякіе остатки того, въ чемъ можно было видъть соблазнъ для христіанства и хулу на него. До нашего времени сохранились лишь очень немногія изъ древнихъ сектантскихъ писаній, и сохранились большею частію не въ греческомъ текстъ, не въ тъхъ редакціяхъ, въ какихъ читали ихъ древніе учители церковные, а на другихъ восточныхъ языкахъ-на сирскомъ, на коптскомъ, какъ они могли сохраниться въ менъе значительныхъ восточныхъ христіанскихъ обществахъ, отдёлившихся отъ греческой церкви съ V въка и далъе. Отсюда они малопо-малу и извлекаются на свътъ новъйшими учеными, и здъсь можеть быть еще предстоить наукв открыть ивсколько новыхъ памятниковъ, могущихъ дать пополнение нашимъ свъдъніямъ о древнъйшихъ въкахъ христіанской исторіи. Но въ настоящее время число этихъ памятниковъ нока такъ не велико, и свъдънія представляющіяся въ нихъ такъ открывочны и сами по себъ неясны, что они не только не могутъ служить

главными основными источниками для воспроизведенія древней сектантской исторіи, но и сами могуть быть поняты только при пособіи другихъ свъдъній о древнихъ сектахъ, заимствуемыхъ изъ несектантскихъ источниковъ.

Наиболье извыстный—наиболье обслыдованный изыдревнихы сектантскихы памятниковы, важный не только для исторіи сектантства, но и вообще для древней христіанской исторіи такы-называемыя Климентины—разсказы о проповыдническомы путешествій апостола Петра, его бесыдахы сы учениками и спорахы сы Симономы волхвомы записанные будто бы Климентомы Римскимы—ученикомы и спутникомы апостола Петра 1).

<sup>1)</sup> Этотъ намятникъ сохранияся во множествъ старыхъ списковъ, болѣе и менѣе полныхъ и значительно различающихся между собою, въ извъстныхъ европейскихъ библіотекахъ—Ватиканской, Парижской, Бод-дэянской, Оксфордской, Лейпцигской, Вънской, Базельской и др., и былъ издаваемъ много разъ—сначала въ одной латинской редакціи въ XVI въкъ (Сихардомъ Basil. 1526 и 1536, Paris 1541 и 1568, Гругеромъ Coloniae 1563 и 1570), потомъ въ греческой и латинской — съ конца XVII и въ XVIII вв. (Котелеріемъ и Клерикомъ въ SS. Patres apostolici Paris 1672, Antwerpen 1698, Amsterdam 1724, Галланди in Bibliotheca vet. Patrum Venet. 1766). Новыя болъе совершенныя изданія—для латинской редакціи Герсдорфа (Lipsiae 1838), для греческой Швеглера (Stuttgart. 1847) и Дресселя (Gottingae 1853). Латинская редакція Геродорфа и греческая Дресселя приняты въ извъстное изданіе Миня—Patrologiae Cursus Completus Graeca Series Tt. I п II, которымъ мы и будемъ пользоваться въ своемъ трудъ. Изследованій о климентинахъ въ западной литературь было очень много. Изъ изследованій прошлаго стольтія извъстны— Нурри, Котелерія, Мосгейма, Галланди. Съ двадцатыхъ годовъ нынъшняго стольтія вопрось о Климентинахъ въ особенности возбужденъ и поставленъ въ существенную связь съ другими важитишими вопросами христіанской исторіи первыхъ въковъ въ изследованіях двух известных вождей положительнаго и ультракри тического направленій германской церковно-исторической науки-Неандера (Genetische Entwicke lung der Gnostischen Systeme Berlin 1818. Beilage: ueber pseudo clementinischen Homilien) и Баура (De Ebionitarum origine et doctrina ab Essaeis repetenda. Tübing. 1831, Die christliche Gnosis Tübing. 1835). Изъ новъйшихъ изслъдованій о Климентинахъ въ особенности замъчательны: Illлиманна (Die Clementinen nebst den verwandten Schriften. Hamburg 1844), Гильгенфельда (Die Clementi nischen Recognitionen und Homilien nach ihrem Ursprung und Inhalt dargestellt. Jena 1848. Ueber die Composition der Clementinen in Theologisch. Iahrbuch. 1850. Kritische Untersuchungen ueber d. Evangel. Justins, der Clement. Homil. und Marcion. Halle 1852. Die Apostol. Väter. Halle 1853. Ueber den Ursprung des Pseudo-Clementin Recognitionen

Этотъ памятникъ нельзя вирочемъ съ ръшительностью назвать сектантскимъ; онъ представляетъ въ себъ много возаржній п преданій чисто-церковнаго характера, и учеными изслівлователями этого памятника досель не разъяснень вопросъ, имълъ ли онъ первоначально сектантское происхождение и посла принаровленъ былъ къ извъстнымъ церковнымъ преданіямъ. или свое начало онъ получилъ въ церковномъ преданіи, и посль быль искажень вставками еретических воззрыній 2). Для насъ рѣшеніе этого вопроса не особенно важно: важно то. что Климентины въ настоящемъ своемъ видъ представляютъ значительныя данныя для исторіи древняго сектаптства. Сектантскія возобнія высказываются забсь не только съ той стороны, которая въ самомъ памятникъ представляется еретическою, т. е. со стороны Симона волхва и его послъдователей; но и съ той стороны, которая въ памятникъ является представительницею чистаго первоначальнаго христіанства —

2) Вфроятно вследствие того, что въ основе этого памятника находятся церковныя преданія о судьбе св. Климента, и самый разсказа-Климентина, помимо романических вымыслова и сектантских прибавленій къ нему, представляеть много занимательнаго и для благочестивыхъ церковныхъ христіанъ, памятникъ этотъ и не былъ уничтоженъ, а переписывался во множестве списковъ и въ средніе века, между тёмакакъ другіе памятники съ сектантскимъ характеромъ уничтожались въ это время.

Digitized by Google

und Homilien, Theolog, Iahrbüch, 1854, Das Urchristenthum und seine neuesten Bearbeitungen-Zeitschrift für Wissenschaft. Theologie, 1858. Der Magier Simon Ztschr. f Wiss. Theol. 1868. Die Clemens-Schriften und ihre neueste Bearbeitung. Ztschr. f. Wiss. Theol. 1869), Лэманно (Die Clementinische Schriften Gotha 1869), Ульгориа (Die Homilien und Recognitionen des Clement. Roman. Göttingen. 1854, ero ж статья въ Real enzyclopadie v. Herzog). Кромъ того разъясиснію вопроса о Климентинахъ и издежение ихъ содержания двется видеое мфето во вефхъ общихъ новыхъ церковно-историческихъ трудахъ: см. напр. церков. исторіи Неандера, Баура, Шаффа, Ричля (Die Entstehung der altkatolischen Kirche. Bonn. 1850. См. также ero статью-Die Bedeutung der pseudo clement Literatur für die älteste Kirchengeschichte in d. allgemein Monatschrift fur Wissensch. und Literatur, 1852). Перечитать и указать все другія менее значительныя изследованія о Климентинахи, а тамъ болбе всв статьи только частію касающіяся этого намятника въ западной богословской литературъ - нътъ возможности. Въ нашен русской богословской литературь единственная, впрочемъ очень дъльная, статья о Климентинахъ свящ. Побъдинского-Платонова въ "Православномъ Обозрѣніи 1860 г. №№ 2, 3 и 7.

со сторовы самаго апостола Петра. До насъ этотъ памятникъ дошелъ въ двухъ, значительно уклоняющихся одна отъ другой редакціяхъ: редакція греческая извъстная подъ названіемъ Оμιλίαι (числомъ ХХ), и редакція латинская, переведенная также съ греческого текста въ 1V въкъ Руфиномъ, извъстная подъ названіемъ Recognitiones (libri X) 3). Между учеными досель идеть спорь о томь, какая изъ этихъ редакцій древнъе и важнъе для исторіи; одними предпочитаются Ομιλίαι другими—Recognitiones 4). По всей въроятности споръ этотъ долженъ ръшиться тъмъ, что нынъшнія—греческая и латинская редакціи Климентинъ имфютъ въ основ одну древнфишую. которая въ разныхъ мъстахъ пополнялась и измънялась мъстными преданіями и возарѣніями, вслѣдствіе чего и образовались значительныя разности между двумя главными помянутыми редакціями и въ частныхъ спискахъ той и другой редакціи 5). Для насъ въ этомъ вопросѣ имѣетъ значеніе то, что

 1) Главными представителями этихъ двухъ взглядовъ между новъйшими германскими учеными можно считать Гильгенфельда и Ульгорна. Гильгенфельдъ относительно древности и исторической важности предпочитаетъ Recognitiones, Ульгорнъ Όμιλίας, къ нимъ съ различными видо-

нзмъненіями во взглядахъ примыкаютъ другіе ученые.

<sup>3)</sup> Recognitiones по изданію Герсдорфа въ І томѣ Patrologiae Cursus-Migne, Όμιλίαι во ІІ томѣ. Кромѣ того, есть сокращенная редакція гомилій—Еріtome de gestis S. Petri, не имѣющая самостоятельнаго значенія, изъ которой все отзывающееся сектантствомъ большею частію исключено (у Миня во ІІ томѣ вслѣдъ за гомиліями—по изданію Котелерія). Еще есть сирская редакція Климентинъ, манускриптъ пріобрѣтенный для британскаго музея изъ витрійскаго монастыря; но эта редакція мало обслѣдована учеными (Quaterby Review 1849. Nr. CLIII).

<sup>•)</sup> Митие о многократной передълкт Климентинъ, соотвътственно съ развитиемъ самыхъ сектантскихъ ученій, въ особенности раскрыто Гильгенфельдомъ въ его первой ученой диссертаціи о Климентинахъ, изд. въ Іент 1848 г., и въ дальнтишихъ вышеприведенныхъ трудахъ. Мити Гильгенфельда—ученаго сильно пропитаннаго Бауровскими возэртніями, и остающагося теперь въ германской церковно-исторической наукъ можно сказать главнымъ продолжателемъ Бауровскихъ ультракритическихъ работъ (котя въ значительно смягченномъ видт) относительно самаго содержанія Климентинъ и различныхъ выводовъ, извлекаемыхъ изъ нихъ для разъясненія первоначальной христіанской исторіи, представляютъ много произвольнаго и весьма спорнаго. Но нельзя не отдать справедливости этому ученому въ томъ, что онъ много потрудился надъ объясненіемъ этого древняго памятника, какъ и многихъ другихъ.

сектантскими возэръніями въ настоящемъ виль является исполненною преимущественно греческая — восточная редакція, западная же датинская имъетъ бодъе чистый перковный характеръ. Впрочемъ и въ датинской редакціи есть такія значительныя въ сектантскомъ смыслѣ частности, что ее никакъ нельзя оставлять безъ вниманія при изслідованіи исторіи древняго сектантства, довольствуясь одною греческою редакціей. Важность этого памятника для исторіи древнихъ ересей и вообще для исторіи древняго христіанства несомивина: это одинъ изъ самыхъ древнихъ и весьма любопытныхъ намятниковъ. Ясныя указанія на него есть у Оригена в), и есть основанія предподагать, что этотъ памятинкъ въ первопачальной основъ явился значительно ранъе Оригена — около половины втораго въка 7). Возэрънія извъстной отрасли древняго сектантства представляются зайсь съ такою полнотою и оригинальностью, какъ ни въ одномъ изъ другихъ древнихъ памятниковъ сектантской исторіи. Тъмъ не менье однакожъ въ число основныхъ источниковъ для исторіи древняго сектантства этотъ памятникъ не можетъ быть принятъ. Онъ представляеть въ себъ отражение возаръний лишь одной отрасли древняго сектантства, а эти воззрвнія не могуть быть ясно поняты внъ связи ихъ съ другими еретическими возэръніями и вообще съ исторією техъ времень. Въ самомъ памятнике нътъ никакихъ прямыхъ указаній на то, въ какой именно сектъ сложились и развились воззрънія раскрывающіяся здъсь; и самыя эти возэрьнія представляются настолько оригинальными-настолько будто и сходными съ воззрѣніями многихъ

<sup>6)</sup> Origenis Commentar in Genesim in Philocalia cap. XXII, in Ma-

theum XXVI, 6 et caet.

') Гильгенфельдъ, предполагая первоначальную основу Климентинъ въ извъстномъ древивниемъ апокрифъ Киричиа Петрои, относитъ начало этого сказанія къ первымъ десятильтіямь посль разрушенія Герусалима въ 70 году. Около половины II вака, полагають, опредълились въ глав ныхъ чертахъ объ главныя редякціи этого памятника — восточиая и римская; но новыя прибавленія и вставки ділались въ той и другой редакціи и въ конці II, и въ III и въ IV, и можеть быть въ дальнійшихъ въкахъ.

древнихъ сектъ извъстными намъ по другияъ источникамъ, и несходными ни съ одною изъ нихъ, что между учеными досель существуеть большое разногласіе относительно того, къ какой именно сектъ этотъ памятникъ долженъ быть отнесенъ; и бывали даже случаи, что одинъ и тотъ же ученый относительно этого предмета въ двухъ различныхъ сочиненіяхъ высказываль различныя мижнія в). Затрудненіе еще болже увеличивается оттого, что разные списки Климентинъ, какъ мы сказали уже, представляють большое разнообразіе въ самомъ содержаній; редакція памятника представляется перешедшею черезъ множество передълокъ, и въ самыхъ возаръніяхъ излагаемыхъ въ разныхъ редакціяхъ, въ разныхъ отденіяхъ одной и той же редакціи встрівчаются значительныя противоръчія. Это естественно должно навести изслъдователя на такіе вопросы, одной ли и той же секть должны быть приписываемы различныя возэрвнія развивающіяся въ Климентинахъ, или они представляють отраженія ученій раздичныхъ секть, въ различныя времена вносившихъ въ первоначальную редакцію намятника свои прибавленія 9), и какихъ именно сектъ?.. Чтобы ръшить эти вопросы необходимо напередъ изучить исторію развитія древнихъ сектъ по другимъ болье яснымъ источникамъ, а потомъ уже и можно пользоваться данными заключающимися въ Климентинахъ для пополненія свёдёній извлекаемыхъ изъ тёхъ другихъ источниковъ. Такимъ сбразомъ Климентины, какъ историческій источникъ въ изученіи древняго сектантства, могутъ имъть не основное и первоначальное, а лишь доподнительное вспомогательное значение.

Въ недавнее время открытъ другой важный сектантскій источникъ для исторіи древнихъ еретическихъ возарѣній. Въ сороковыхъ годахъ нѣмецкій ученый Шварцъ нашелъ въ бри-

в) Напр. Бауръ въ своемъ изслъдовании "de Ebionitarum origine et doctrina" относилъ этотъ памятникъ къ іздействующимъ сектамъ, а въ "Die christliche Gnosis" къ гностическимъ. Гильгенфельдъ также много разъ измѣнялъ предположенія относптельно составныхъ элементовъ развивающагося въ Климентинахъ воззрѣнія.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. примфч. 5.

танскомъ музев въ старомъ коптскомъ манускриптв, заклю чавшемъ въ себъ кромъ того и нъсколько другихъ замъчательныхъ памятниковъ христіанской древности, довольно большое еретическое сочинение: Pistis Sophia. Онъ переписалъ его. перевель на латинскій яныкъ, но не успъль окончательно приготовить къ изданію. По смерти Шварца его ученый другъ Петерманнъ пересмотрълъ текстъ и переводъ рукописи, сдъдалъ нъкоторыя поправки и примъчанія, и издалъ ее въ 1851 году въ Берлинъ, съ посвящениемъ извъстному Бунзену 10). Единственный списокъ древняго сочиненія, которымъ могли воспользоваться Шварцъ и Петерманнъ для своего изданія, не представляетъ желаемой исправности; въ немъ не достаетъ конца, и въ срединъ есть пропуски и перерывы. рукописи не представляется оригинальною; сочинение сохранилось на коптскомъ языкъ, но по множеству встръчающихся въ немъ греческихъ терминовъ и оборотовъ можно предполагать, что это переводъ съ греческаго 111). Было OTE NE произведение въ самомъ греческомъ подлинникъ совершенно самостоятельнымъ произведениемъ, или оно было передълкою другаго еще болъе древняго еретическаго сочиненія, на это не представляется ясныхъ данныхъ 12). яснымъ представляется и то, есть ли это одно цъльное произведеніе, или соединеніе нѣсколькихъ написанныхъ впрочемъ въ одинаковомъ духѣ и строѣ 13). Такимъ образомъ самая

ставлены въ болъе удобномъ для разъясненія мъстъ.

<sup>10)</sup> Pistis Sophia opus Gnosticum ed Petermann. Berolini. MDCCCLI: въ подлинникъ 391 страница, въ латинскомъ переводъ 243. Французскій переводъ этого сочиненія у Migne въ Dictionnaire des apocryphes Т. I, ратt. 2—подъ заглавіемъ le livre de la fidele Sagesse.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Греческіе, еврейскіе и другіе (въ нныхъ мѣстахъ неизвѣстно—съ какого языка) сектантскіе термины оставлены издателями безъ неревода и въ латинскомъ текстѣ: потому каждая почти страница латинскаго неревода представляется изпещренною иноязычными терминами.

<sup>12)</sup> Нъкоторыя предположенія относительно этого будуть нами пред-

<sup>13)</sup> Pistis Sophia по содержанію своему въ настоящемъ видѣ распадается главнымъ образомъ на двѣ части. Первая часть (1—357 стр. коптскаго подлинника и 1—223 латин. перевода) представляетъ бесѣды Іисуса Христа явившагося ученикамъ своимъ на горъ Масличной (in

библіографическая сторона этого памятника въ настоящее время не представляется еще твердо обследованною. По содержанію своему этотъ намятникъ представляетъ замѣчательныя данныя для исторіи древняго сектантства, собственно той отрасли его, которая извъстна полъ названіемъ гностипизма. Різlis Sophia — есть собраніе бестать, которыя будто бы имтя Інсусъ Христосъ съ Матерью Своею, учениками и ученицами по воскресеній у моря Океана и на горь Масличной, съкоторой Онъ вознесся въ горній міръ, и на которой опять черезъ и всколько времени явился ученикамъ въ необыкновенпомъ свъть и въ сопровождении множества высшихъ духовныхъ силъ. Беседы эти будто бы тутъ же на месте по приказанію Інсуса Христа записаны были апостолами Филиппомъ. Матоеемъ и Іоанномъ. Въ этихъ бесъдахъ Інсусъ Христосъ раскрываетъ ученикамъ своимъ высшія тайны міроваго устройства, искупленія и будущей судьбы людей въ духѣ совершенно гностическомъ 16. Сочинение имъетъ ръзкий еретический характеръ и исполнено многими чрезвычайно оригинальными возэрвніями и фантастическими образами. Такимъ образомъ оно представляетъ весьма важный намятникъ для исторіи гности-

типето образомъ вознесенія на небо (стр. 6—7 подлинника и 5—6 перевода). Вторая часть (357—391 стр. подлинника и 223—243 перев.) представляеть бестды Христа съ учениками по воск, есеній — у моря Океани (ад таге Океачои). Такимъ образомъ вторая часть по хронологическому порядку бестдъ должна бы быть поміщена на місто первой и наоборотъ; но по содержанію бестдъ представляется болте соотвітственнымъ то разміщеніе ихъ, какое теперь есть въ памятникт, потому что въ первой части Христосъ раскрываетъ ученикамъ главнымъ образомъ вопросы космогоническіе и сотеріологическіе, а во второй — эсхатологическіе.

<sup>14)</sup> Участниками въ беседахъ со Христомъ являются—Его Мать Марія и другая Марія Магдадина, Саломія, Мароа, и ученики Петръ, Андрей, Іоаннъ, Филиппъ, Іаковъ, Матоей, Варооломей. Ученики и женщины наперерывъ другъ передъ другомъ предлагаютъ Христу различные вопросы. Христосъ объясниетъ имъ тайны мірозданія и искуплснія. Более всего говорятъ со Христомъ две Маріи, такъ что въ ученикахъ является исгодованіс на то, что женщины говорятъ такъ миого, п Петръ въ одномъ месть хочетъ дажс угрозой заставить замолчать Марію Магдалину (см. стр. 161 подлинника, 103 перевода).

пизма — памятникъ пѣнный тѣмъ болѣе, что доугихъ значительныхъ сочиненій, характеризующихъ воззрѣнія древнихъ гностиковъ (за исключеніемъ отрывковъ у писателей церковныхъ), до насъ не сохранилось. Тъмъ не менъе однакожъ въ пользованій этимъ памятникомъ представляются тѣ же затрудненія, какія и въ пользованіи Клементинами. Въ самомъ памятникъ иътъ никакихъ указаній на то, къкакой изъ многочисленныхъ гностическихъ сектъ онъ принадлежалъ, и къ какой эпохѣ развитія гностицизма относился 15), а между тѣмъ ( секты гностическія быди весьма многочисленны, и гностицизмъ въ разныя эпохи своего развитія существенно мѣнялъ свой характерь. У древнихъ писателей перковныхъ объ этомъ памятникъ нътъ ни одного прямаго упоминанія 16). Въ самомъ содержанін памятника есть много возарѣній, сходныхъ съ возэртніями втскольких извтетных намъ по другимъ источникамъ гностическихъ сектъ. Но въ цёльномъ строй этихъ возэръній есть опять много такого, что не подходить ни къ одной изъ извъстныхъ гностическихъ сектъ. Поэтому содержаніемъ Pistis Sophia и западные ученые пользуются досель очень мало, и самый вопросъ о происхождении его остается также/ почти не разъясненнымъ 17). Чтобы разъяснить этотъ вопросъ,

16) Съ какими изъ упоминаемыхъ у Иринея и Епифанія гностическихъ апокрифовъ можно сблизить настоящее произведеніе, объ этомъ также

будеть сказано въ своемъ мѣстѣ.

<sup>15)</sup> Между самыми первыми издателями памятника относительно происхожденія его вышло разногласіе: Шварць относь его къ секті валентиніань, Петермань къ офитской (см. Praefatio). Нікоторыя основанія для того и другаго мийнія есть въ содержаніи памятника; но боліве основательное изученіе развитія гностицизма должно, намь кажется, привести къ новому предположенію относительно происхожденія Pistis Sophia, которое будеть нами представлено въ своемъ місті.

<sup>17)</sup> Единственная, сколько намъ извъстно, статья спеціально написанная о Pistis Sophia – Кёстлина, in den Tüb. Theolog. Jahrbüchern, 1854 г. Новъйшіе изслъдователи гностицизма — Гильгенфелідъ, Липсіусъ въ своихъ работахъ касаются иногда содержанія Pistis Sophia, но лишь по частнымъ и очень немногимъ вопросамъ. Въ новыхъ исторіяхъ церкви Pistis Sophia въ числъ другихъ источниковъ ставится иногда въ заголовокъ отдъленія о гностицизмъ, но не видно, чтобы изученіе этого памятника въ чемъ либо вліяло на измъненіе или пополненіе сложившихся понятій о развитіи гностицизма. См. напр. Шаффа Geschichte der alten Kirche 1 Abthel. § 70 и дальнъйшіе.

и воспользоваться заключающимся въ Pistis Sophia матеріаломъ, необходимо напередъ опредълить мъсто этого произведенія въ исторіи развитія гностическихъ ученій, какъ она можетъ быть извъстна намъ по другимъ болье яснымъ источникамъ. Такимъ образомъ и этотъ памятникъ для исторіи древняго сектантства имъетъ такое же значеніе какъ и клементины, т. е. не первоначальное и основное, а дополнительное; не съ него можно начинать изученіе гностицизма, а значеніе его самаго можно опредълить лишь по тщательномъ изученіи гностицизма изъ другихъ источниковъ.

Въ пятидесятыхъ годахъ павъстный англійскій оріенталистъ Куртонъ нашелъ въ Нитрійскомъ монастыръ древнюю сирскую рукопись (VI пли VII въка), содержащую между прочимъ древній памятникъ подъ заглавіемъ: «Книга о законахъ странъ или о народныхъ обычаяхъ» (въ нъмецкомъ переводъ Das Buch der Gesetze der Länder), діалогъ павъстнаго гностика Вардесана (жившаго во второй половинъ II стольтія) съ его учениками о различныхъ нравственныхъ вопросахъ (въ нъмецкомъ перегови половинъ II стольтія) от его учениками о различныхъ нравственныхъ вопросахъ (въ Этотъ памятникъ, по сличеніи его съ извъстіями о приписываемыхъ Вардесану древними церковными учителями писаніяхъ, оказался тъмъ же, какой извъстенъ былъ Евсевію, Епифанію и Іерониму подъ названіемъ Вардесанова сочиненія о судьбъ; или противъ судьбы (пере видарияму или хата видарияму (върганияму).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Этоть діалогь издань Куртономь въ извѣстномъ собраніи сирских памятниковъ: Spicilegium Syriacum. London. 1855 г. Нѣмецкій переводъ его, которымъ мы будемъ пользоваться, въ изслѣдованіи Меркса "Bardesanes von Edessa" Halle 1863 г.

<sup>39)</sup> См. Eusebii Histor. Ecclesiae Lib. IV, сар. 30, и его же Praeparationes evangelicae VI, 9 – 10, Epiphanii Πανάριο Lib. II, Тот. І. Наегез. LVI, сар. 1.; Нісгопуті De viris illustribus Сър. XXVIII. Упоминаніе объ этомъ памятникъ, вмъстъ съ другими сочвненіями Вардесана, естъ также въ исторіи Арменіи Моисея Хоренсваго, гл. LXVI. См. русск. переводъ Эмина Москва. 1858 г. Доказательство тождества новооткрытаго діалога съ извъстнымъ въ древности Вардесановскимъ сочиненіемъ о судьбъ основывается главнымъ образомъ на указанномъ мъстъ Praepation. evangel. Здъсь Евсевій приводитъ въ греческомъ текстъ два мъста изъ принисываемаго Вардесану сочиненія о судьбъ. Эти два мъста съ нъкоторыми лишь разностями въ выраженіяхъ находятся и въ

Ни то, ни другое название не выражаютъ впрочемъ точно самаго содержанія этого произведенія. Надписаніе нахъ странъ или о народныхъ обычаяхъ», можетъ относиться только къ последней части произведенія, въ которой Вардесанъ для подтвержденія правственной мысли проводимой имъ во всемъ сочиненін дъйствительно описываетъ различные обычаи 12 народовъ Востока и Запада 20). Название «о судьбѣ» боаве отвъчаетъ содержанію діалога, такъ какъ Вардесанъ большею частію занимается здісь опроверженіемъ астрологическаго ученія о сульбъ. Но главная мысль, раскрываемая въ діалог' есть мысль о свободномъ самоопредъленія людей, о причинахъ различія въ нравственномъ характерѣ дѣйствій чедовъческихъ, о происхождении зда въ родъ чедовъческомъ, и эта мысль раскрывается здёсь весьма возвышенно и съ замёчательною догикой. По изложенію діалога видно, что онъ писанъ не самимъ Вардесаномъ: о Вардесанъ въ діадогъ говорится въ 3-мъ динъ, а записанъ за нимъ его ученикомъ Филиппомъ, такъ что учепіе раскрываемое здісь можеть быть приписываемо Вардесану лишь въ томъ смыслѣ, въ какомъ извъстныя мысли въ діалогахъ Платона приписываются Сократу. Тъмъ не менъе однакожъ діалогъ остается для насъ замѣчательнымъ цамятникомъ древности, имѣвшимъ происхожденіе въ сектантскомъ кругу. О времени происхожденія па-



новооткрытомъ сирскомъ діалогѣ (см. Меркса Bardesanes, стр. 11—12) Предполагаютъ, что новооткрытый діалогъ есть самый спрскій подлинникъ того сочиненія о судьбѣ, которое Евсевій и Епифаній читали въ греческомъ переводѣ. Основаніемъ для этого предмоложенія представляется то, что сирскій текстъ отличается большею чистогою и ясностью сравнительно съ греческимъ изложеніемъ указанныхъ мѣстъ у Евсевія. О Вардесанѣ притомъ вообще извѣстно, что онъ и его ближайшіе ученики писали свои сочиненія по сирски, и эти сочиненія были переводимы на греческій языкъ (Euseb. Histor lib. IV, сар. 30; Theodoreti Fabularum haeretic. Epitome Lib., 1 сар. 22). Впрочемъ нѣкоторые ученые (Land въ Anecdota Syriaca Leyden 1862 р. 51) различаютъ новооткрытый діалогъ отъ вардесановскаго писанія о судьбѣ; но основанія для этого недостаточны (сравни Мегх. Bardesanes-Nachträge, стр. 115 и далѣе.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Въ этихъ описаніяхъ въроятно пайдутся любопытныя данныя для древней этнографіи.

мятника ученые разногласять. Евсевій и Епифаній 21) по преданію сохранявшемуся въ древности сообщають, что Вардесанъ, по примъру многихъ христіанскихъ апологетовъ ІІ въка. представилъ сочинение противъ языческаго учения о судьбъ римскому императору Антонину. Но какому Антонину? Одни ученые вивств съ Евсевіемъ разумбють завсь Антонина Пія. другіе съ Епифаніемъ-Антонина Вера, иные наконецъ Антонина Геліогабала 22). Во всякомъ случав разногласіе касается злѣсь лишь нѣсколькихъ десятидѣтій, и не отнимаетъ значенія глубокой древности у памятника. Но дёло въ томъ, что хотя этотъ памятникъ несомнънно древній и несомнънно вышедшій изъ сектантскаго круга, однакоже онъ не даетъ почти никакихъ, по крайней мъръ прямыхъ данныхъ, для исторіи сектантства. Не говоря уже о томъ, что ивкоторыми изъ новыхъ ученыхъ совствъ заподозривается еретическій складъ возэртьній Вардесана 23), нужно сказать, что по крайней мітрь въ настояшемъ діалогъ Вардесанъ не высказываетъ ничего прямо еретическаго. Вардесанъ совсвиъ не касается здвсь твхъ метафизическихъ и космогоническихъ представленій, которыя приведи его къ противоръчію съ христіанскимъ догматомъ, и за которыя церковные учители признали его еретикомъ, но разсматриваетъ главнымъ образомъ нравственный вопросъ, занимавшій въ то время и другихъ христіанскихъ богослововъ, и разсматриваетъ его съ чисто христіанской, и какъ мы уже сказали-весьма возвышенной правственной точки эрънія. Поэтому-то о діалогъ Вардесана, несмотря на приписываемое ему происхождение отъ еретика, отзывались съ большою похвалой и такіе церковные писатели, какъ Евсевій, Епифаній и Іеронимъ 24). Правда, въ нѣкоторыхъ частяхъ діалога нахо-

23) См. напр. Липсіуса статью о гноствинамь въ Енциклопедіи Эрша

и Грубера Sect. I, Th. 71 Seit. 303-304.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Даты въ примеч. 19-мъ.

<sup>22)</sup> Сравненія этихъ мивній у Меркса, стр. 13 и дал.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Евсевій сочиненіе Вардесана называеть очень дольнымо, Енифаній согласнымо со благочестивою впрою, Іеронинь славнойшимо и мужественнойшимо (liber clarissimus et fortissimus). Цитаты вышеука-занные,

дятъ возможнымъ указать нѣкоторое отраженіе идей гностической эманаціи и гностическаго докетизма <sup>25</sup>); но это возможно развѣ при самомъ внимательномъ и строгомъ изслѣдованіи, и при сравненіи сомнительныхъ мѣстъ діалога съ другими пунктами воззрѣній Вардесана болѣе опредѣленными въ сектантскомъ смыслѣ, которые могутъ быть извѣстны изъ другихъ источниковъ, т. е. изъ обличительныхъ писаній церковныхъ учителей, направленныхъ противъ Вардесана, о которыхъ мы будемъ говорить ниже. Такимъ образомъ и Вардесановскій діалогъ никакъ не можетъ быть принятъ въ число прямыхъ источниковъ для исторіи древняго сектантства, а можетъ быть опять развѣ только вспомогательнымъ источникомъ для освѣщенія замѣчательной личности гностика Вардесана и воззрѣній, распространенныхъ между его учениками.

Изъ разсмотрвнія всвух досель сохранившихся въ цельномъ видъ древнихъ памятниковъ сектантскаго характера или сектантскаго происхожденія выводится одинь общій результать, что эти памятники могутъ служить не прямыми и первоначальными, а лишь вспомогательными и дополнительными источниками въ изученіи исторіи древнихъ ересей, что не съ нихъ поэтому можно начинать изучение этой истории, а напротивъ эти самые памятники понять и оценить, и содержаніемъ заключающимся въ нихъ воспользоваться можно лишь по изученій сектантства изъ другихъ болье прямыхъ и ясныхъ источниковъ. Поэтому мы и ограничимся пока немногимъ здъсь сказаннымъ о сектантскихъ памятникахъ, т. е. краткими библіографическими данными о нихъ. Любопытное содержаніе этихъ памятниковъ и важные вопросы возбуждаемые ими вызываютъ сказать о каждомъ изъ нихъ гораздо больше; но для ясности дела намъ будетъ удобне возвратиться къ этому содержанію и этимъ вопросамъ въ другихъ мѣстахъ, именно при изложеніи самой исторіи и характеристик возэрвній твхъ сектъ, среди которыхъ получили происхожденіе или имъли особенное значеніе означенные памятники.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) См. 3-ю главу изследованія Меркса: Das System des Bardesanes.

Кромѣ произведеній чисто сектантскихъ, несомнѣнно еретическихъ, до насъ дошло отъ христіанской древности значительное число памятниковъ характера такъ сказать неопредѣленнаго смѣшаннаго, направленія какъ бы средняго между церковнымъ и сектантскимъ. Мы разумѣемъ здѣсь разные такъ называемые апокрифическіе памятники: апокрифическія евангелія, дѣянія апостоловъ, апокалипсисы, пророческія книги <sup>26</sup>). Въ основѣ этихъ памятниковъ, какъ извѣстно, много преданій церковнаго характера; но къ нимъ присфединено мно-

<sup>26)</sup> Наиболье извъстныя изданія анокрифовь: Fabricii-Codex pseudepigraphicus veteris Testamenti et Codex apocryphus novi Testamenti, къ нему Birchii-Auctarium codicis apocryphi Fabriciani, Thilo Codex apocryphus novi Testamenti. Tischendorf-evangelia apocrypha, acta apostolorum apocrypha, apocalypses apocryphae. Наменкій переводъ наиболате замъчательныхъ апокрифовъ — Borberg Bibliothek der neu - Testam. Apocryphen. Stuttgart. 1841. Французское изданіе большей части извъстных до 60-хъ годовъ апокрифовъ Migne—Dictionnaire des apocryphes. У насъ изданія старо-славянских здокрифовъ Пынина и Костомарова-"Памятники старинной русской литературы", Тихонравова "Отреченныя книги древней Руси". Въ новомъ русскомъ переводъ были напечатаны только первоевангеліе Іакова и половина Евангелія Никодимова въ "Православномъ Обозрѣнін" 1860 г. ММ 1 и 3, и еще армянскій апокрифи объ Успенін Божіей Матери "Прав. Обозр." 1874, № 1 и 1876 г. № 1. Замъчательнъйшее изслъдование объ апокрифахъ, касающееся впрочемъ только евангелій анокрифическихъ Tischendorf de evangeliorum apocryphorum origine et usu. Hagae, 1851. Takke Arensde evangelior apocryphor. usu. 1835; Hoffmann-Das Leben Jesu nach, den Apocryphen-Leipz, 1851. Объ отдъльныхъ апокрифахъ много статей въ немецкихъ журналахъ и особыхъ изследованій Эвальда, Кестлина, Дилльмана, Нича, Фолькиара, Гильгенфельда (его же отдёльное изданіе вновь изследованных в апокрифовт ветхозаветных "Messias iudaeorum". Lipsiae 1869). На французскомъ языкъ: Pons, Recherches sur les apocryphes de Nouveau Testament. Montoban. 1850. M. Nicolas-Etude sur les evangiles apocryphes. Paris. 1865. Изъ общихъ статей о исевдоэинграфахъ В. и Н. Зав. см. статьи Гофмана и Дильмана въ Real-encyclopedie v. Herzog. T. XII. Моверса объ апокриф, лит. въ Kirchen-Lexicon Wetzer und Welte. На русск. языка объ апокрифакъ касающихся ветхозавътныхълицъ и событій изслъдованіе Порфирьева. Казань. 1873, и архим. Михаила въ "Чтеніяхъ Общ. Люб. Дух. Просв." 1872, кн. І. Объ апокрифическихъ еванголіяхъ свящ. Альбова, въ "Христ. Чтеніи" 1871 г. №№ 1 и 7 и 1872 г. №№ 6, 7 и 8 и въ "Трудахъ Кіев. Дух. Авад. 1861 г., переводъ изъ Фреппеля, объ апокрифахъ касающихся Успенія Божіей Матери, свящ. Смирнова и О. Эмина въ "Правосл. Обозръніи" 1873 г. № 4, 1874 № 1 и 1876 г. № 1. Изъ общихъ статей въ Энцивлопед. словаръ изд. русск. учеными въ 1862 г. Т. V.

го вымысловъ соминтельнаго происхожденія, въ нихъ встрѣчается не мало идей не соотвѣтствующихъ чистому церковному ученію. Извѣстно, что памятники подобнаго рода находились въ большомъ употребленіи у древнихъ сектантовъ <sup>27</sup>). Многіе изъ нихъ можетъ быть и получили свое происхожденіе среди сектантства <sup>28</sup>). И до настоящаго времени сохра-

27) См. Иринея противъ ересей, кн. І, гл. XX, 1; кн. ІІІ, гл. XI, 9. Епифан. Панарій ер. XXVI, 2, 8, 12; ер. XXX, 13, 15, 23. Оригенъ Homil. 1 in Luc. lepонимъ Praefat. in Math. и много другихъ мъстъ у писателей церковныхъ, которыя по мъстамъ будутъ указываемы ниже.

<sup>28)</sup> Вопросъ о происхождении древних в апокрифовъ весьма сложный и нелостаточно разъясненный. Мы не можемъ входить забсь въ подробное разсмотрение его, но лишь коснемся въ немъ техъ сторонъ, которыя имъють отношение къ нашему предмету. Большая часть изследователей, занимавшихся древними апокрифами, слишкомъ сильно, намъ кажется, настапвають на сектантскомъ происхождени ихъ. Напр. главный авторитеть въ этомъ деле Тишендорфъ склоненъ видеть сектантское происхожнение и сектантскій характерь не только вы таких апокрифахъ, какъ Евангеліе Оомы, но и въ такихъ какъ первоевангеліе Іакова и евангеліе Никодима (особенно во второй его части—descensus ad inferos); но вопрось о происхожденін апокрифических сказаній и отношени ихъ къ древнему сектантству у Тишендорфа, по нашему мивнію, самая слабая часть какъ въ его разсужденіи de origine et usu аростурногим, такъ и въ его Prolegomena-хъ къ изданіямъ алокр. евангелій, лізній апостольских и апокалинсисовь. Основаніемь для вредположенія о сектантскомъ происхожденіи большей части апокрифовъ служить главнымь образомь то, что апокрифы, по свидечельству превнихъ учителей перкви находились въ большомъ употреблении у сектавтовт. Но сектантское употребление апокрифовъ не служить еще доказательствомъ ихъ сектантскаго происхождения. Могло случаться и несомпьнно случалось, что извъстный пимятникъ получившій свое начало спели цепковныхъ христіанъ входиль въ употребленіе можду сектавтами и наобороть. Самый вопрось о томъ, тъ ли апокрифы, какіе нынъ существують подъ извъстными именами, находились въ употребление у древнихъ сектантовъ и въ томъ же ли видъ, какъ теперь существуютъ, требуеть еще, какъ сказано будеть ниже, внимательныйшаго равсмотрвніл. Свидвтельства церковныхъ писателей IV и V вкла — Кирилла Іерусалимскаго, Епифанія, Августина и поздиве папы Геласія о сектантскомъ преимущественно манихейскомъ происхождении большей части апокрифовъ также не могутъ служить здёсь твердымъ основаніемъ: писатели болье ранніе — Клименть Александрійскій, Оригень, выскавываются по этому предмету не такъ опредъленно. Въ IV и V вв. образовалось уже слишкомъ строгое отношение къ превнимъ апокрифическимъ сказаніямъ; происхожденіе большей части апокрифическихъ скаваній приписано было наиболье представлявшейся опасною въ то время

нилось не мало иревнихъ апокрифовъ съ теми же самыми именами, съ какими по свилътельству древнихъ учителей церкви **Употреблялись они въ первые въка христіанства въ разныхъ** еретическихъ сектахъ. Таковы напр. евангеліе Оомы, апокрифическія д'янія апостоловъ Андрея и Филиппа, Откровеніе Павла, апокрифическія писанія Варуха, восхожденіе Исаін, виденіе Исаін и т. д. Не могуть ди эти памятники служить намъ источниками для изученія древнихъ сектантскихъ возэрѣній? По тъсной связи исторіи апокрифовъ съ исторією сектаптства, и по множеству открытыхъ уже и вновь открываемыхъ намятниковъ этого рода, здъсь представляется на первый взглядъ богатый матеріаль для изученія древняго сектантства. Но при ближайшемъ разсмотръніи солержанія этихъ памятниковъ оказывается, что заключающійся здісь матеріаль также мало можетъ представить непосредственныхъ данныхъ для исторіи сектантства, въ особенности древняго. Содержание большей части апокрифическихъ сказаній не догматическое, а легендарное; такимъ образомъ въ нихъ мы не можемъ найти прямаго

изъ восточныхъ ересей-манихейской ереси (Левкію Харину, Оомъ Манихелнину); и манихелмъ приписывалось въ это времи происхожденіе и такихъ апокрифовъ, которые, по инфнію новыхъ ученыхъ, получили свое начало ранве появленія самаго манихейства, наприм. Евангелія Өомы. Все это требуеть болье тщательнаго переизследованія и поверви. Мы впрочемъ не думаемъ отвергать сектантского происхожденія значительной части апокрифовъ. Мы полагаемт, что многіе изъ нихъ дъйствительно получили свое начало у сектантовъ, другіе вышедши изъ среды церковныхъ христіанъ преимущественно распространялись между сектантами; сектантство несомивнно и представляло особенныя удобства и имело особенныя побужденія на образованію и распространенію апокрифических сказаній. Но мы котимъ сказать только то, что вопросы о происхождении апокрифовъ, объ отношении ихъ къ древнему сектантству, и о томъ, тъ ли самые апокрифы находились въ обращенін у древнихъ сектантовъ, какіе дошли до нашего времени, и въ томъ же ли видь, какъ они теперь существують, требують болье обстоятельныхъ изследованій, какихъ неть въ настоящее время не только въ нашей, но и въ западныхъ литературахъ. Мы не можемъ входить въ подробное разсмотраніе всаха этиха вопросова, которые са предметома нашего изследованія только соприкасаются; но будемъ пользоваться случаями, при изложенів самой исторіи древних секть указывать на ть данныя, которыя могуть иметь отношение къ разъяснению вопроса объ аповрифахъ.

изложенія сектантскихъ ученій жакихъ бы тожи было. Правла: и самыя легенды употреблянись нержако сектантами именно для прикрытія и проведенія въ народъ жуб еретических воззръній. Но сектанты дълали это такъ искусно, что даже и ихъ непосредственные современники и слушатели не могля сразу подъ внъшнею формой легендарнаго сказанія, повидимому совершенно, наивнаго, открывать виутренній смысль сем тантскихъ воззрѣній и тенденцій. Въ настоящее же время нахолить соотношенія между непосредственнымъ смысдомъ дегендарныхъ апокрифическихъ сказаній и воззрѣніями разныхъ епетическихъ сектъ, можно только тогда, когда уже напередъ извъстны эти послъднія изъ другихъ болье, ясныхъ источникопъ. Такимъ образомъ и здёсь изучение сектантства должно предшествовать изученію содержанія самыхъ анокрифовъ. а не наоборотъ; и не столько последнее представляется важнымъ для перваго, сколько первое для последняго.

т При этомъ представляется еще нёсколько важныхъ соображеній, которыя должны еще болье ограничить значеніе историческаго матеріала доставляемаго намъ сохранившимися апокрифическими сказаніями для изученія древняго сектантства. 1) Хотя ло нашего времени сохранилось много апокрифическихъ памятниковъ древности, и многія изъ нихъ носять тв же самыя названія, какія носили древніе сектантскіе апокрифы; но большая часть сектантскихъ апокрифовъ, и именно древнъйщие изъ нихъ, и въ особенности тъ, въ которыхъ наиболье отражались сектантскія воззрінія, и которыя поэтому могли бы иміть наибол в значенія для исторіи древняго сектантства, не дошли до насъ. Такъ давно уже (въка съ V большею частію, а нъкоторые и раньше) утратились наиболье извыстныя въ древности сектантскіе апокрифы: евангелія евреевъ и египтянъ. евангелія Петра, Филиппа, Іуды Искаріотскаго, евангелія Валентина, Василида и Апеллеса, писанія Маркіонова канона 29),

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Нъмецкій ученый Ганъ, на основаніи многочисленных показаній относительно содержанія Маркіонова евангелія, представляющихся у Тертулліана, Епифанія и друг. древнихъ церковныхъ писателей, сдёлайт

пророчества гностическихъ пророковъ Баркофа. Баркабу и Нархора, прорипанія Филумены и Прискиллы и мн. др. И если мы имъемъ нъкоторыя свълънія о содержаніи этихъ апокрифовъ то только но извъстіямъ о нихъ переданнымъ древними учителями перковными <sup>30</sup>). 2) Нъкоторые изъ сохранившихся до настоящаго времени апокрифовъ носять тѣ же назвація. Какія имъли древніе сектантскіе апокрифы, но по содержанію представляются совершение отличными отъ нихъ. Напр. въ недавно открытомъ древнемъ памятникъ, извъстномъ подъ названіемъ «Фідобобобия ум» передается весьма характерное въ сектантскомъ смыслѣ содержание апокрифической книги Варуха, еще во II въкъ находивинейся въ употреблении у одной изъ гностическихъ сектъ 31). До нашего времени сохранилось нъсколько апокрифовъ съ именемъ Варуха. Кромъ книги этого имени находящейся въ нашей Библіи, давно извъстно было въ латинскомъ переводъ (съ Сирскаго) апокрифическое посланіе Варуха 32); недавно найдена въ сирскомъ и евіопскомъ текстъ новая апокрифическая книга Пророчества Варуха 33); въ

французскій—у Миня—Diction. d. apocryphes.

замъчательную попытку возстановить текстъ Маркіонова евангелія (которое было впрочемъ только искаженнымъ евангеліемъ Лукп), въ полномъ его видъ. Эта возстановленная редакція давно утраченнаго намятника перепечатана у Thilo въ Codex apocryphus. Но здісь только одна часть Маркіонова канона, и притомъ верность возстановленной редакцін можеть быть конечно только предположительная.

зо) Подробное перечисление апокрифовъ извъстныхъ въ древности, но не дошедшихъ до насъ: у Фабриціуса—Codex apocryphus, у Миня— Dictionnaire des apocryphes—у Диллъмана и Гофмана—Beal-enzyclopedia v. Herzog. Т. XII. Здёсь же и свидетельства древних учителей церковныхъ объ апокрифахъ, употреблявшихся въразличныхъ сектахъ. Наиболфе замфчательныя изъ этихъ свидфтельствъ будутъ указываемы нами, гдв нужно, при сакомъ изложенін исторін сектъ.

1) Філотофойнема І, 6. V сар. 24—27.

22) Латинскій переводъ у Фабриціуса— Codex pseudepigrap. V. Test,

<sup>33)</sup> Латинскій переводъ сирскаго текста у Ceriani—Monumenta sacra et profana-Mediolani 1866, u y Fritzsche Libri pseudepigraphi Veteris Testamenti - Lipsiae 1871; эніопскій тексть пророчества Варуха у Дилльмана—Chrestomathia Aethiopica Lips. 1866, и нъмецкій переводъ Преторіуса въ Гильгенфельдовскомъ Zeitschrift für wissenschaft. Theologie. 1872.

нашихъ старо-славянскихъ рукописяхъ встръчается «Откровеніе Варуха» 34). Но ни одинъ изъ этихъ ановрифовъ по своему содержанію не виветь начего общаго съ твив заміта тельнымъ апокрифомъ, оскоторомъ упоминается въ Философименаль. Точно также существующія въ латинской релакпін два псевло-евангелія Матося несомнічно не тоть апокрифъ, какой употреблялся у древнихъ сектантовъ съ этимъ названиемъ. Объ одномъ изъ этихъ латинскихъ апокрифовъ съ основательностью предполагають, что онъ составлень быль въ концѣ IV или въ началѣ V вѣка пменно какъ бы въ опроверженіе и заміну манихойскаго евангелія Матося 35), другой составленъ еще въ болъе позднее время. Точно также въ конпъ IV въка какъ бы въ замъну находившагося въ обращении между еретиками откровенія или восхожденія Павлова составденъ былъ (пли какъ тогда говорили, по особенному указанію Божію отпрыть въ бывшемь домь Павловомъ-въ Тарсь) новый апокрифъ видъніе Павла 36). Есть основанія предполагать что лаже самые древнайше изъ существующихъ нына аповрифовъ, составление которыхъ относится учеными большею частію ко II въку такъ-называемое перво-евангеліе Іакова п евангеліе дітства Христова Оомы, во И вікі у еретиковъ были не тъ, какія мы тенерь знаемъ 37). 3) Если нъкоторые изъ существующихъ апокрифовъ напр. дѣянія Андрея, Филиппа, Оомы-въ основъ своей тъже, какие употреблялись у древнихъ сектантовъ съ овначенными именами, то весьма сомнительно, члобы настоящая редакція ихъ была такая же, какая существовада у древнихъ сектантовъ. Бодьшая часть

31) См. Тишевдорфа De origine et usu evang. аростурь. Р. І. § II; также Prolegomena възтимъ апокрифамъ въсамыхъ изданіяхъ Тишендорфа и Тило.

The control of the control of the control

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) См. описаніе слав. рукописей моск. синод. библютеки № 330. Вт. печати скоро наджемся видёть этотъ апокрифъ въ III тоий памятни-ковъ отречен, русск. литературы проф. Тихоправова.

<sup>36)</sup> См. у Тишендорфа въ "Аросаlypses apocryphae" prolegomena и самое начало "Откровенія Павлова" (оно въ первый разъ и напечатаво въ этомъ изданіи); сравни Созомена церков, истор. кн. III глав. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Φιλοσοφουμένα Lib. V cap. 6-7.

средневъковыхъ списковъ, въ которыхъ дошли до насъ древніе апокрифы, отдичается большимъ разнообразіемъ нетолько въ ореографическомъ отношеніи, но и по самому содержанію памятниковъ. Это разнообразіе происходило именно отъ того, что позанъйшіе переписчики этого рода памятниковъ не тользаботились объ исправномъ сохраненіи древней ко мало цервоначальной релакціи ихъ, но неръдко и намеренно изменяля эту редакцію сообразно съ своими взглядами и цёлями; причемъ конечно прежде всего имълось въ виду очищение древнихъ панятниковъ отъ всего вреднаго для христіанства. хульнаго, еретическаго 38). Вообще древніе памятники, переходя отъ православныхъ христіанъ къ сектантамъ и отъ сектантовъ къ церковнымъ христіавамъ испытывали весьма существенныя измъненія. Какъ еретики измъняли и искажали не только анокрифическія, но и каноническія писанія, употреблявшіяся между церковными христіанами, принаровляя ихъ къ своимъ воззрѣніямъ, составляли свои собственныя писанія подъ тъми же именами, подъ какими извъстны были наиболье уважаемыя церковныя писанія, или подъ гими имѣющими такой же авторитеть: точно также и церковные христіане, подучая въ свое распоряженіе писанія находившіяся въ обращеніи между еретиками, наиболье характерныя изъ нихъ (въ сектантскомъ смыслѣ) совсвиъ уничтожали, — другія передізывали, очищая по возможности отъ всего еретическаго, и принаровляя къ церковнымъ возэръніямъ и преданіямъ, -- иные наконецъ памятники (есть основанія предполагать) заміняли новыми писаніями собственнаго составленія, но подъ тѣми же именами, полъ какими извъстны были наиболье характерные сектантскіе памятники 39. При такомъ положении дъла искать въ нынѣ суще-

<sup>30)</sup> О разнообразіи синсковъ см. Тишендорфа de origine et usu P. II § 8 и Арренdix, см. также всъ prolegomena и notitia въ самыхъ изданіяхъ апокрифовъ Въ частности о ділніяхъ Андрея, Филиппа и Оомы у Тишендорфа въ acta apostol. apocrypha prolegomena и въ apocalypses apocryphae additamenta.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Особеннаго вниманія заслуживаеть здесь то уже указанное выше обстоятельство, что некоторые изъ православныхъ апокрифовъ извест-

ствующихъ апокрифахъ, хотя бы и въ тъхъ, которые лъйствительно получили свое происхождение въ сектантскомъ коугу или имъли обращение между сектантами, прямаго выраженія сектантскихъ возэрвній трудно. Если и сохранились нъкоторыхъ изъ нихъ немногія мъста, которыя можно привести въ соотношенія съ извъстными сектантскими ученіями, то большею частію міста обоюдныя неопредіденныя. т.-е. такія, которыя могуть быть понимаемы и въ сектантскомъ и не въ сектантскомъ смыслъ, --- которые находясь въ обращеній между сектантами могли иміть еретическій смысль, какъ выражение извъстнаго еретическаго учения, но переходя къ православнымъ удерживались ини въ простомъ легендарномъ смыслъ безъ всякой задней еретической мысли. Чтобы выяснить еретическій омысать въ такого рода м'встахъ, нужно напередъ знать, что въ извъстной еретической сектъ существовало учение имъющее отношение къ разсматриваемому мъсту апокрифического памятника, и нужно притомъ имъть хоть какія-нибудь основанія для предфоложенія, что разсматриваемый памятникъ могъ находиться въ употреблении въ означенной сектв. Такъ извъстный разсказъ исевдо-евангелія Ооны объ обучения Інсуса Христа грамотъ можно привести въ связь съ ученіемъ гностиковъ Маркосіанъ о мистическомъ значеніи буквъ, если предположить, что этотъ памятнинъ дъйствительно получилъ происхождение или имълъ обращение

ныхъ наименованій какъ будто появляются именно въ то самое время, какъ изчезають изъ употребленія еретическіе апокрифы тёхъ же наменованій. Напр. латинское свангеліє православнаго псевдо-Матоея является какъ бы въ замѣну манихейскаго апокрифа того же именя; видѣніе или откровеніе Павла составленное въ православномъ духъ становится извѣстнымъ около того времени какъ прекрадаются извѣстія о еретическомъ восхожденіи Павла и т. д. Вообще у писателей конца IV и пачала V вѣка—у Епифанія, Августина, Іеронима, Оеодорита, мы встрѣчаемъ упоминанія о множествъ еретическихъ апокрифовъ еще существовавшихъ въ то время. А потомъ въ дальиѣйшія времена о большей части этихъ апокрифовъ извѣстія совсѣмъ прекращаются,—и постепенно болѣе и болѣе появляются указанія на апокрифы съ тѣмъ содержаніемъ, какимъ мы теперь владѣемъ въ дошедшихъ до нась редакціяхъ.

между названными сектантами (°); но для позднейщихъ вековъ-лля читателей православныхъ онъ могъ остаться простою легенлою о необыкновенной мудрости Інсуса Христа Точно также проявленной имъ еще въ дътствъ. часть чулесь льтства Христова, разсказываемыхъ въ псевдоевангеліи Оомы и въ такъ-называемомъ арабскомъ евангеліи дътства Христова могутъ служить выражениемъ липь грубаго, но никакъ не прямо-еретическаго представления о божественной силь Інсуса Христа. Самыя ть выраженія псевлоевангелія Оомы, по которымъ въ особенности заключають о его гностическомъ происхожденій («это дитя небесное; это мли Богъ или ангелъ Божій» «это дитя неземнаго рожденія; оно родилось прежде созданія міра» отъ дица удивлявщихся необыкновеннымъ чудесамъ Інсуса Христа) могутъ быть понимаемы конечно въ сектантскомъ смысль, когла мы привелемъ ихъ въ соотношение съ извъстнымъ намъ изъ другихъ источниковъ докетическимъ представлениемъ гностиковъ 41); но эти же выраженія могуть быть понимаемы и безъ всякаго еретическаго смысла, такъ какъ подобныя имъ можно находить и въ совершенно православныхъ памятникахъ. также тъ мъста изъ 2-й части евангелія Никодимова, на основанім которыхъ заключають о сродствь этого памятника съ возэрвніями гностической секты Офитовъ (одицетвореніе ада и различение князя ада отъ сатаны, легенда о «Спов, котораго Адамъ передъ смертію посылаль къ вратамъ рая за цёлебнымъ элеемъ), могутъ быть принимаемы какъ выраженіе офитскихъ возэръній, когда мы напередъ уяснимъ себъ сущность офитскаго ученія пав других в болье опредьленных в источниковъ, и найдемъ какія-нибудь основанія для предположенія о томъ, что разсматриваемый памятникъ получиль

<sup>\*0)</sup> Evangel. Thomae Israelitae сар. VI; сравни Ирппея прот. ересей кн. I глав. 14.

<sup>&</sup>quot;) Thomae evangel. cap. VII, XVII, XVIII. Сравни Тишендорфа de origine et usu P. I. § 10 и prolegomena у Тишендорфа и Тило.

происхождение или находился въ обращении между офитами 42). Но безъ этого означенныя мъста, какъ и весь памятникъ, могутъ быть объясняемы просто въ смыса поэтическаго одинетворенія, фантастической легенды, создавшейся независимо отъ всякой еретической тенденцій, подъ вліяніемъ искренняго и благочестиваго христіанскаго чувства 43). Не болье прямаго еретическаго смысла представляють и тъ изъ апокрифическихъ дівній апостольскихъ, о которыхъ думаютъ, что они первоначальное происхождение свое получили отъ древнихъ еретиковъ 44). Изъ всего этого можно видъть, что въ содержании сохранившихся до настоящаго времени апокрифическихъ намятниковъ не представляется особенно значительнаго матеріала для изученія древняго сектантства, и этотъ источникъ можетъ быть принимаемъ во вниманіе въ исторіи сектантства, иншь какъ вспомогательный и дополнительный, когда предварительно извъстныя мъста апокрифическихъ памятниковъ, въ которыхъ можно предположить сектантскій смыслъ, будутъ приведены въ соотношение съ болъе опредъленными сектантскими доктринами извъстными намъ изъ другихъ источниковъ. Но отсюда же открывается и то, что ссли содержание сохранившихся до насъ апокрифическихъ памятниковъ не представ-

то см. Тишендорфа prolegomena ad acta apostolorum.

to the filtred of the filter was all as type of the constraints

Місодеті evangel. Cap. XIX, XX. Срав. Тишендорфа de origine P. I. § 15 и prolegomena у Тишендорфа и Тило.

3) Что содержаніе второй части евангелія Никодима не представляеть въ настолщее время ничего прямо еретическаго и соблазнительваго для непосредственнаго православнаго чувства, въ подтверждение этого, им можемъ указать здёсь на недавній частный, впрочемъ довольно характервый факть. Когда въ Православ. Обоз пин 1860 года по соображениямъ цензурнаго свойства оказалось нужнымъ пріостановить печатание анокрифовь въ русскомъ переводь; для печатания представилась неудобною первая часть евангелія Никодима, (acta Pilati) въ которой по митнію ученыхъ изть слудовь еретичества, которая въ глубовой древности находилась въ употреблении и уважении между православными христіанами, на которую въ первоначальной редакціи ея ссылалась еще св. Іустинъ философъ и Тертулліанъ, - а напротивъ рторая часть (descensus ad inferos), которая признается поздивищею, и въ которой ученые находять отражение еретических воззрвий, не встрътила затрудненій при напечатаніи.

дяется особенно важнымъ для уясненія древней сектантской исторіи; то напротивъ уясненіе сектантской исторіи представляется весьма важнымъ для разъясненія вопроса о содержаній, о происхожденій и исторической судьбѣ наибодѣе замѣчательныхъ апокрифическихъ памятниковъ. Только при выясненіи древней сектантской исторіи изъ болье опредыленныхъ источниковъ можно получить сколько-нибуль твердыя данныя для разръшенія вопросовъ, которые не могуть не интересовать всёхъ занимающихся апокрифическою литературой: на сколько древни дошедшіе до насъ апокрифы и гдѣ они первоначально произопіли въ православной иди сектантской средъ, какое вообще ихъ отношение къ древнему ству,---тъ ли въ настоящее время подъ извъстными именами сохраняются у насъ апокрифы, какіе подъ тѣми же именами находились въ обращеніи у древнихъ сектантовъ, и въ томъ же ли видъ они дошли до насъ, въ какомъ существовали въ древности, что сектантскаго осталось въ настоящее время въ этихъ памятникахъ, и можно ли все то, что можетъ представляться сектантскимъ при извъстныхъ объясненіяхъ, на самомъ дъя принимать за несомнънно сектантское. Несчитая разъяснение этихъ вопросовъ своею спеціальною задачею, мы будемъ по мъстамъ касаться ихъ при изложении исторіи древнихъ сектъ, насколько это будетъ имъть отношение къ нашему главному предмету.

При этомъ считаемъ не лишнимъ указать еще на одно не лишенное значенія обстоятельство. Изъ извѣстныхъ въ настоящее время апокрифовъ наиболѣе представляютъ сродства съ древними сектантскими воззрѣніями и слѣдовательно наиболѣе имѣютъ значенія для исторіи древнихъ 'ересей, не самые древніе—не тѣ которыя сохранились въ старыхъ редакціяхъ V—IX вв. и вмѣстѣ съ другими значительными памятниками древней церковной письменности открыты въ рукописяхъ старыхъ монастырей и извѣстныхъ европейскихъ 'библіотекъ,—а позднѣйшія средневѣковыя—случайно найденныя у сектантовъ позднѣйшаго времени, или даже записанныя со словъ устнаго народнаго преданія книжниками послѣднихъ

въковъ и новъйшими собирателями народныхъ преданій. Такъ напр. извъстный отобранный средневъковою инквизиціею у альбигойцевъ апокрифъ—Liber S. Ioannis 15) и нъкоторыя изъ открываемыхъ въ последнее время старо-славянскихъ легендъ. по всей въроятности переходившихъ къ намъ въ Россію отъ болгарскихъ и сербскихъ богомиловъ 46) представляютъ гораздо болве элементовъ древняго гностическаго воззрвнія, чъмъ древнія апокрифическія евангелія Оомы, Іакова, Никодима, о которыхъ думаютъ, что они и самое происхождение свое получили отъ доевнихъ гностиковъ. Этотъ повидимому странный фактъ, при указанныхъ уже нами выше соображеніяхъ объясняется довольно просто: наиболье дъйствительный сектантскій характерь и должны были удержать тѣ именно изъ апокрифическихъ произведеній, которыя представлялись наименте значительными, которыя болте далеки были отъ главныхъ центровъ церковной жизни — отъ Константинополя и Рима, и менъе могли подвергаться блительному надзору греческой и латинской цензуры и передълкамъ разныхъ церковныхъ книжниковъ не пренебрегавшихъ сохранениемъ для потомства любопытныхъ памятниковъ хотя бы и сектантской древности, но не иначе какъ съ очищениемъ ихъ отъ всего прямо-еретического. Но конечно среднев вковые апокрифы западно-европейскіе и наши восточные славянскіе, хотя и представляющие въ себъ ижкоторое сродство съ древними сектантскими возэрвніями, могуть быть только принимаемы во внимание при объяснении этихъ возэрбий, но никакъ не могутъ быть прямыми источниками для исторіи древняго сектантства. Ибо прежде всего странно было бы вообще изучать и излагать исторію древнійшаго сектаптства первыхъ трехъ візковъ по памятникамъ X — XIV и дальнейшихъ вековъ. При-

<sup>&</sup>quot;) Напечатанъ у Тило рад. 884—896. Тишендорфъ не взялъ въ свое изданіе этотъ намятникъ, какъ поздивний. Французскій переводъ его у Migne Diction. des apocryphes.

<sup>&</sup>quot;) Извъстныя у насъ собранія памятниковъ этого рода Тихонравова и Пыпина. Въроятно довольно еще найдется матеріала и для другихъ собирателей. Для историческаго же разъясненія этихъ произведеній остается еще многое сдълать.

томъ въ средневъковой сектантской дитературъ, какъ и вообще въ возэръніяхъ средневъковыхъ сектантовъ, хотя и есть много сроднаго съ древнъйщими сектантскими возаръніями, но много и своихъ особенныхъ новыхъ элементовъ, образовавшихся подъвліяніемъ новыхъ историческихъ и національныхъ условій. Поэтому и разсматривать содержаніе этихъ памятниковъ удобнъе въ связи съ исторією средневъковыхъ же, а не древитичную христіанских секть. Только первый ключь къ ихъ объясненію, къ отдёленію въ нихъ более древнихъ и поздивишихъ элементовъ, къ объяснению ихъ происхождения, первоначальнаго смысла и различныхъ измъненій представляется опять въ исторіи древняго сектантства. Наконець и о средневъковыхъ апокрифичеокихъ намятникахъ нужно саблать то же замъчаніе, какъ и о древнъйшихъ. Сектантскій смыслъ этихъ памятниковъ самъ по себъ до того неясенъ, до того прикрытъ внѣшнею легендарною формою, что для правильнаго разъясненія его нужно опять имъть уже предварительное ясное знакомство съ сектантскими возэрѣніями по другимъ болбе яснымъ источникамъ.

Изъ всего сказаннаго въ настоящей главѣ слѣдуетъ одно общее заключеніе. Мы должны отказаться отъ воспроизведенія древней сектантской исторін по сектантскимъ же памятникамъ, какъ прямымъ догматическимъ, такъ и не прямымъ—апокрифическимъ. Эти памятники въ настоящее время представляются столь немногочисленными, столь отрывочными, такъ неясными, такъ много потерпѣвшими пзмѣневій въ своихъ редакціяхъ, что для объясненія ихъ самихъ нужно напередъ быть знакомымъ съ исторією древнихъ сектъ по другимъ болѣе яснымъ источникамъ. Слѣдовательно намъ и нужно прежде всего обратиться къ изученію этихъ другихъ болѣе ясныхъ источниковъ для исторіи древняго сектантства. Таковыми представляются древнѣйпія сочиненія о ересяхъ, принадлежавшія исркоснымъ писателямъ, къ обозрѣпію которыхъ мы и перейдемъ съ слѣдующей главы.

противливами сектантетва—съ цълю сто опровериснія Можно ли як сочинсніямь такого рода искать поливто историчеокако безиристритів. И заяжно як вообнее составлять тверрывлимонятім о-какимь обы то ни бълго историческим диностаму или партівму по показаниму кланаму, образом (дляе почук визключитально показаниму кланаму. Можніе державиле мунтеми

## Decombined while the A B A T P E T B A. Hall continue and the continue of the

ПЕРКОВНЫЕ ИСТОЧНИКИ ДЛЯ ИСТОРІИ ДРЕВНЯГО СЕКТАНТСТВА: ПИСАНІЯ АПОСТОЛОВЪ И МУЖЕЙ АПОСТОЛЬСКИХЪ. УТРАЧЕННЫЯ ПОЛЕМИЧЕСКІЯ

Церковныхъ источниковъ для исторіи древняго сектантства много. Такъ какъ борьба съ ересями и расколами постоянно занимала вниманіе церкви; и полемика противъ сектантовъ всегда составляла одну изъ важнѣйшихъ отраслей христіанской письменности: вслѣдствіе этого до насъ дошло отъ учителей церковныхъ различныхъ вѣковъ множество сочиненій написанныхъ противъ еретиковъ и раскольниковъ, и многія изънихъ еще утратились.

Нъкоторыя изъ этихъ сочиненій представляють общія обозрънія наиболье значительныхъсекть за цълые въка, сообщають данныя для ихъ исторіи, раскрывають ихъ ученіе и опровергають его. Другія касаются ученія какихъ нибудь отдъльныхъ секть, или даже какихъ нибудь частныхъ пунктовъ въ этомъ ученіи. Такимъ образомъ мы имъемъ, какъ обильнъйшій источникъ для исторіи сектантства цълую массу общихъ и част

ныхъ полемическихъ или ересеологическихъ сочиненій, написанныхъ церковными писателями 1).

Но называя этотъ источникъ, и указывая на его происхожденіе, мы тѣмъ самымъ не указываемъ ли и на его лишь относительное значеніе для науки? Церковно-полемическія сочиненія противъ ересей и расколовъ—это сочиненія писанныя противниками сектантства—съ цѣлію его опроверженія. Можно ли въ сочиненіяхъ такого рода искать полнаго историческаго безпристрастія? И можно ли вообще составлять твердыя понятія о какихъ бы то ни было историческихъ личностяхъ или партіяхъ по показаніямъ главнымъ образомъ (даже почти исключительно) противной стороны? Древніе церковные учители, несомнѣнно были люди отличавшіеся высокимъ нравственнымъ характеромъ, глубокимъ чувствомъ справедливости. Тѣмъ не менѣе однакожъ въ ихъ полемическихъ сочиненіяхъ про-

<sup>1)</sup> Въ пятидесятыхъ годахъ предпринято было въ Верлинъ особое издание всъхъ значительныхъ ерессологическихъ памятниковъ, касающихся древивимих христіанскихь секть — "Corpus haereseologicum", Ochler's (подобное издающемуся въ настояще время "Corpus apologetarum v. Otto, или многочисленнымъ изданіямь patrum apostolicorum). Вт 1856 г. вышель первый томь, заключающій въ себъ писанія не особенно значительных латинских врессологовь-Филастрія, Августина, Предестината, Исевдо-Тертулліана, Псевдо-Іеронима, Исидора Испалійскаго, Геннадія; въ 1859 и 1861 гг. еще два тома съ полемическими произведеніями Епифанія. Затімь это изданіе не доведено и до половины; и въ немъ остались ненапечатанными самыя замъчательныя изъ древнихъ ересеологическихъ сочиненій. Самый планъ изданія, какъ видно по вышединит частямъ расположенъ безъ строгой системы, и исправностью напечатанныхъ текстовъ ученые остались не особенно довольны. Отдёльныхъ изданій тёхъ и другихъ ересеологическихъ па-мятниковъ сдёлано очень много и въ прежніе вёка и въ новейшее время; на болве замвчательные изъ нихъ мы будемъ указывать при описаніи самыхъ памятниковъ. Но въ примъчаніяхъ своихъ для большаго удобства себъ и читателямъ мы будемъ цитовать преимущественно одно (ножно сказать — почти всеобъемдющее по части древней церковной письменности) изданіе Миня — Patrologiae cursus completus. Если въ этомъ изданій не приняты во вииманіе нѣкоторыя редакцій того или другаго намятника наданныя поздине и въ болже иоправномъ видж; нажь для нашихъ целей къ этимъ изданіямъ придется обращаться лишь въ особенныхъ случаяхъ.

тивъ еретиковъ нельзя искать строго-научнаго историческаго характера; онъ могутъ представлять только матеріаль для исторіи, къ которому позднъйшая наука необходимо должна относиться съ большою внимательностью и разборчивостью.

Прежде всего нужно имъть въ виду, что эти писатели . большею частію и не задавались въ собственномъ смыслѣ на**учными историческими задачами**, а главнымъ образомъ практическыми. Опровергая еретиковъ они не ставили себъ пъдыю представить исторію опровергаемыхъ сектъ во всей полнотъ и ученія ихъ со встии основаніями, а обращали вниманіе главнымъ образомъ на тъ пункты ученій еретическихъ, которые имъли отношение къ церковному учению, излагали и оцънивали еретическія ученія не по ихъ такъ сказать собственныхъ принципамъ и внутреннему строю, а съ точки зрѣнія--по мъркъ и требованіямъ церковно-христіанскаго богословія. Въ подемическомъ отношении пріемъ этотъ быдъ весьма остествепный, но для историческихъ цълей онъ конечно не совсъмъ удобенъ. Независимо отъ практическихъ цълей полемики, по самому внутреннему складу своихъ возоръній, перковные писатели не могли иногда и войти въ духъ и смыслъ опровергаемыхъ ученій. Сами вполнъ преданные ученію перкви, прианавая его безусловною исключительною истиною, они иногда не могли признать даже и относительнаго смысла за какимъ бы то ни было ученіемъ, противнымъ перковному ученію. Неръдко трудность представленія еретических ученій зависьла и отъ самаго характера этихъ послъднихъ. Многія изъ ересей первыхъ въковъ отличались какъмы уже говорили, глубокими Философскими основаніями и замысловатымъ фантастическимъ характеромъ, который трудно было понять со стороны лицу не принадлежащему нъ сектъ. Ереси первыхъ въковъ имъли твеную связь съ греческими философскими системами и преданіями древнихъ языческихъ религій. Чтобы надлежащимъ образомъ понять ихъ въ самомъ ихъ генезисъ, нужно было имъть широкое знакомство съ древнею греческою философіей и религіозными преданіями языческаго востока. Не всё цер-

ковные писатели, писавшіе противъ еретиковъ, обладали и считали для себя нужнымъ владъть этими знаніями. Самыя внѣшнія формулы, въ какихъ еретики излагали свои возэрѣнія, бывали иногда чрезвычайно странныя; освоиться съ ними человъку не принадлежащему въ сектъ представлялось очень трудно. Нъкоторыя секты сами намъренно скрывали свои ученія отъ непринадлежащихъ къ нимъ. Хотя въ первые въка христіанства для сектантовъ и не было еще тъхъ особенныхъ побужденій къ скрытности, какія стали представляться въ позднъйшее время (т. е. церковныхъ и правительственныхъ пресладованій противъ еретиковъ); по у накоторыхъ сектантовъ въ самомъ принципа ихъ ученія было скрывать сущность своихъ варованій, или сообщать ихъ лишь въ извастной мара предъ лицами непосвященными въ ихъ высшія тайны. На показанія людей, переходящихъ отъ ереси къ церковному ученію, также не всегда можно было полагаться. Въ самыхъ сочиненіяхъ сектантовъ, изъ которыхъ учители перковные ваимствовали свои свъдънія о ихъ ученіи, не всегда раскрывалось въ желаемой полноть и ясности это ученіе. Нужно при этомъ еще имъть въ виду и то, что еретическія секты наиболье значительныя, существовавшія довольно продолжительное время, не оставались неизмѣнными въ своихъ воззрѣніяхъ, но развивали и измѣняли ихъ. Писатели церковные, опровергавшіе сектавтовъ не задавались цѣлію, и часто не имѣли средства изучать возэрвнія сектантовъ въ постепенности ихъ историческаго развитія, но брали и разсматривали всякое ученіе въ томъ его историческомъ моментъ, въ какомъ оно дълалось извъстнымъ имъ. Нъкоторыя секты напротивъ исчезали очень скоро, не успъвъ достаточно раскрыть и выяснить сущность своего ученія. Церковные писатели могли сообщать о нихъ сведёнія. только по преданіямъ по слухамъ, которые конечно не всегда могли быть точными.

Полемическій характеръ тёхъ сочиненій, о которыхъ мы говоримъ, также не могъ не отразиться въ нихъ нёкоторыми чертами, невыгодными въ научно-историческомъ отношенію.

Сочиненія эти писаны были въ горячей борьбѣ съ сектами. Въ борьбъ обыкновенно не особенно разбираютъ средства для пораженія противниковъ. И нужно при этомъ принять во вниманіе, что эта борьба велась въ такое время, когда церковь должна была отстаивать свое недавнее и повидимому очень еще не окрышее существование противъ множества враждебныхъ силъ, направленныхъ на нее, когда при множествъ внъшнихъ враговъ, язычниковъ грозящихъ насиліемъ подавить распространяющееся между ними христіанство, внутренніе враги церкви еретики подрывающіе самыя основы христіанскаго върованія, и неръдко позорящіе имя христіанства между самыми язычниками — казались тъмъ опаснъе. Нужно принять во вниманіе, что церковь тогда не им'ьла и никакихъ другихъ естественныхъ средствъ для борьбы со врагами, кромъ силы убъжденія и слова, — и что то было такое время, когда во всякой борьбъ и между прочимъ въ борьбъ литературнойвъ полемикъ о достоинствъ самообладанія и долгъ справеддивости и снисхожденія по отношенію къ противникамъ существовали не такія понятія, какія существують въ настоящее время. Притомъ противники эти были не личные противники учителей церковныхъ, а противники убъжденія, признаваемаго ими за безусловно истинное, противники учрежденія, внъ котораго они не признавали спасенія для челов'вчества, хулители въры и церкви Христовой. Церковные подемисты, разсматривая извъстное еретическое ученіе, не имъли побужденій глубоко входить въ духъ и смыслъ этого ученія, отыскивать въ немъ своего рода разумность и стройность, указывать его сильныйшія основанія или по крайней мірь смягчающія обстоятельства, т. е. такія, которыми бы сколько нибудь оправдывалось или по крайней м р исторически объяснялось возникновеніе но напротивъ приступая къ опровержению ереси съ тою именно целію, чтобы представить ее въ возможно боле темномъ свъть, чтобы подорвать къ ней всякое довъріе и сочувствіе, чтобы внушить ненависть и отвращеніе къ ней, подемисты церковные естественно старались представлять всякое

опровергаемое ими учение возможно болье нельпымъ, лживымъ, безобразнымъ, старались указывать на самые слабые по ихъ мивлію пункты, на самыя темныя стороны всякаго еретическаго ученія. При этомъ естественно было въ жару полемики писателю даже и высоконравственному по своимъ личнымъ жачествамъ позволить себъ увлечься нъсколько далъе предъдовъ справедливости — преувеличить слабость опровергаемаго ученія, представить въ каррикатурь наиболье фальшивые его пункты, вывести изъ извъстнаго еретическаго положенія такія крайнія послужствія, до какихъ сами сектанты никогла не доходили, иногда и прибавить что нибудь по темному слуху, но не провъренному подозрѣнію, по произвольному предположенію, даже и просто безъ всякаго основанія, чтобы только представить въ возможно худшемъ свътъ убъжденія противниковъ. Нъкоторые изъ церковныхъ полемистовъ (хотя далеко не всь, особенно изъ древнъйшихъ полемистовъ) имъли при томъ обыкновеніе, опровергая ученіе сектантовъ, стараться представлять въ дурномъ свътъ и ихъ личности, передавать темные разсказы объ ихъ образъ жизни. Иногда это имъло свой смыслъ, когда темныя правственныя стороны въ жизни сектантовъ имъли связь съ самыми ложными принципами ихъ ученія, и такимъ образомъ могли представлять наиболье очевидное обличение лживости этихъ принциповъ. Но иногда это дълалось безъ всякой особенной нужды и вопреки требованіямъ справедливости. Сектантамъ прицисывались такіе пороки и преступленія, которыя съ ученіемъ ихъ не им'вли никакой связи, которыя въ извъстной сектъ не были явленіемъ общимъ, а если и встръчались иногда то случайно, какъ могли они встръчаться и во всякомъ другомъ обществъ, и между самыми православными. Иногда при этомъ передавались и факты совершенно недостовърные по слухамъ, по подозръніямъ, чтобы представить въ наиболье темномъ свъть личности противниковъ. Ко всему этому конечно нужно относиться очень осторожно. Не у всъхъ ересеологовъ и не въ одинаковой степени встръчаются эти черты, какія мы здёсь указываемъ; но нельзя не сознаться, что это черты довольно распространенный въ церковной полемической литературъ.

При этомъ нужно обратить внимание еще на савдующия обстоятельства. Хотя перковно-полемическія произведенія доевней хоистіанской письменности всегла считались весьма важнымъ церковно-историческимъ источникомъ, и на изданіе и объяснение ихъ издавна обращено было внимание ученыхъ занимающихся церковною исторією, хотя наиболье замьчательные изъ этихъ памятниковъ мы имъемъ во многихъ изданіяхъ съ тшательно составленными предисловіями и комментаріями 2); тъмъ не менье древніе ересеологическіе памятники находятся досель далеко не въ такомъ обработанномъ состояніи. чтобы историкъ, имѣющій цѣлью воспользоваться заключающимся въ нихъ матеріаломъ, не былъ поставляемъ въ необходимость предварительно останавливаться на подготовитедьныхъ критико-библіографическихъ работахъ по объясненію и очищенію этого матеріала. Не пускаясь въ частности, которыя видны будуть при самомъ изложеніи исторіи ересей, мы укажемъ здёсь только на нёкоторыя самыя общія стороны дъла, представляющія затрудненіе для историковъ. Первое заточлнение такого рода представляется въ хронологии древнихъ сектъ. Предметъ этотъ для исторіи конечно очень важный, а между тъмъ древніе писатели такъ мало на него обращали вниманіе, и оставили большею частію такія мало опредъленныя указанія по этому предмету, что для новыйших в историковы открывается возможность самаго решительнаго противоречія въ мивніяхъ относительно времени происхожденія самыхъ вліятельныхъ сектъ древности 3). Столь же неудовлетворительною

Digitized by Google

Ety

<sup>2)</sup> Таковы напр. изъ прежнихъ изданій Боссюэтово св. Ирчнея, Петавієво-Епифанія, Фабриція и Галеарда комментаріи къ Филастрію, Памелія и Ренана къ Тертулліану, Нурри къ Клименту Александрійскому, изъ новыхъ Гарвея изданіе св. Иринея, Миллера и Дункера—Философуменъ ипполитовыхъ и т. п.

<sup>3)</sup> Напр. въ новъйшее время возникъ споръ между двумя внимательнъйшами изслъдователями древнихъ ересеологическихъ памятниковъ о времени произхожденія Маркіоновой секты. Липсіусъ въ своей статьъ о гностицизмъ у Ерша и Грубера (Sect. I. Т. 71) и въ своемъ изслъдо-

представляется досель классификація секть по ихъ внутреннему сродству между собою. Этоть предметь еще болье важень для объясненія самаго внутренняго смысла еретическихъ ученій; и древніс писатели это сознавали и почти каждый изъ нихъ старался представить свою наиболье удовлетворительную классификацію секть. Но какъ попытки древнихъ писателей, такъ и постоянно смынощіяся одни другими построенія новыхъ ученыхъ по этому предмету досель не привели ни къ чему твердому и опредыленному 1). Наконець досель представляются недостаточно выясненными взаимныя отношенія самыхъ ересеологическихъ сочиненій въ тыхъ извыстіяхъ, которыя ими сообщаются о древнихъ сектахъ. Не всы эти извыстія имыють самостоятельное значеніе, и не къ каждому изъ древнихъ ересеологическихъ сочиненій можно относиться, какъ къ источнику первой руки. При описаніи извыстныхъ секть одни

ваніи Zur Quellenkritik des Epiphanios (Wien 1865), на основанін внутреннихъ признаковъ развитія гностицизма и вифшнихъ свидфтельствъ Иринея и другихъ, признаетъ Маркіонитство одною изъ позднівншихъ гностических сектъ. Но Гарнакъ вопреки Липсіусу въ Quellenkritik des Geschichte des Gnosticismus (Leipzig. 1873), на основании древнихъ же ересеологическихъ показаній, хотя и съ значительными натяжками. старается доказать, что Маркіонитство одна изъ самыхъ древивншихъ гностическихъ сектъ, виъстъ съ ересями Симона и Менандра относящаяся ко времени чуть не апостольскому. Споръ, по этому поводу возникшій между двумя учеными, можеть служить приміромь и на то, насколько такая или другая постановка внішняго повидимому хронодогического вопроса можеть быть важна для освещения важнейшихъ внутреннихъ фактовъ целой исторической эпохи. Мы не можемъ определенно сказать, съ какими тенденціями Гарнакъ старается доказать ближайшую къ апостольскому времени древность Маркіонитства. Но если бы это удалось доказать твердо, предположенія Тюбингенской школы о Павловой партін въ первобытномъ христіанстве, и о происхожденін Евангелія Луки и посланій Павловых в получили бы для себя весьма значительное подтверждение въ хронологи древняго сектантства. Но едва ли кому нибудь удается доказать это болье твердо, чемъ доказаль Гарнакъ, — а доказателіства Гарнака оказались очень не тверды. что и показаль ему Липсіусь въ ответномь изследованіи на его внигу Die Quellen der aeltesten Ketzer-geschichte, neu untersucht Leipzig. 1875. См. также статью Липсіуса "Ueber die Zeit des Markion und des Herakleon in Zeitschrift fur wissenschaftliche Theologie" 1867 r.

болъе ясно это можно будетъ представить при изложени исторіи гностицизма.

изъ древнихъ писателей передавали извъстія самостоятельныя изъ первыхъ рукъ-изъ непосредственнаго знакомства съ еретическими сектами, изъ чтенія еретическихъ сочиненій, или по крайней мъръ изъ живыхъ преданій и слуховъ о еретикахъ. Лругіе же писатели заимствовали у первыхъ сообщенныя ими свъдънія, но часто перефразировывали ихъ или поясняли, а иногла пополняли новыми фактами, присоединяя къ сообщеніямъ прежняго писателя свои личныя свёдёнія, или дополняя одного писателя другимъ — извъстнымъ намъ древнимъ ересеологомъ или неизвъстнымъ — не дошедшимъ до насъ. При этомъ древніе писатели різдко иміли обыкновеніе указывать прямо источники, изъ которыхъ они заимствовали сообщаемыя ими свёдёнія, и рёдко отдёляли свои самостоятельныя показація или поясненія отъ свёдёній заимствуемыхъ изъ болће древнихъ источниковъ. Вследствіе всего этого изследователю новому, недостаточно освоившемуся съ содержаніемъ, пріемами и взаимными отношеніями древнихъ ересеологическихъ сочиненій, при изученіи исторіи сектъ по древнимъ источникамъ представляется возможность для множества недоразумъній и ошибокъ. Напр. объ извъстной сектъ встръчаются извъстія у трехъ, четырехъ и болье древнихъ ересеологовъ, извъстія въ основаніи своемъ имъющія общія черты, но представляющія болье или менье значительное фазнообразіе въ подробностяхъ, причемъ два или три изъ этихъ писателей представляются болье близкими между собою въ своихъ сообщеніяхъ, а одинъ какой нибудь болье уклоняется отъ нихъ. При пользованіи показаніями такого рода, иногда можно придать слишкомъ большое значение разнообразію показаній, находящихся въ различныхъ источникахъ, между тъмъ какъ всъ эти показанія въ основъ своей сводятся къ одному источнику; иногда напротивъ обращая вниманія на одинъ главный и представляющійся первоначальнымъ источникъ, можно брежности опустить важныя историческія данныя въ другихъ источникахъ. При невыясненности отношеній между первоначальными и второстепенными источинками, можно какую нибудь повидимиму новую особенную черту у второстепеннаго источника принять за самостоятельное показаніе, между тъмъ какъ эта новая повидимому черта представляетъ только перефразировку, ноясненіе, иногда даже совершенно произвольное ни на чемъ не основанное, или основанное на случайномъ недоразумѣній примышленіе позднѣйшаго писателя къ первоисточнику, которымъ онъ пользовался; иногда же наоборотъ тамъто именно, гдф не придается никакого значенія второстепенному источнику, у него является важное и совершенно самостоятельное показаніе. При разногласіи одного писателя съ нъсколькими другими можно опять или придать слишкомъ большое значеніе этому разногласію въ такомъ случав, гдв оно явилось только вследствіе недоразуменія, —или напротивъ не придать ему значенія тамъ, гдѣ оно представляетъ у разногласящаго съ другими писателя самостоятельное показаніе основанное на непосредственномъ наблюдении, или заимствованное изъ какого нибудь древнъйшаго источника не дошедшаго до насъ <sup>5</sup>).

Важное затруднение для историка представляется въ тѣхъ случаяхъ, когда въ двухъ источникахъ равноавторитетныхъ и имѣющихъ самостоятельное значение сообщаются извѣстія о какой нибудь сектѣ повидимому совершенно противоположныя и непримиримыя между собою, а между тѣмъ нѣтъ основаній относиться съ сомнѣніемъ къ показаніямъ какъ того, такъ и другаго источника. Новѣйшіе писатели, излагающіе исторію ересей по древнимъ памятникамъ въ подобныхъ случаяхъ нерѣдко принимаютъ показанія одного какого нибудь источника, совершенно какъ бы игнорируя другой, — или сопоставляютъ рядомъ свѣдѣнія противоположнаго характера изъ двухъ разнородныхъ источниковъ, не пытаясь ихъ согласить или объяснить, или выбираютъ изъ того и другаго источника частныя черты по произволу, по своему уже напередъ со-



Всѣ указанные здѣсь случан въ особенности нужно имѣть въ виду при сличеніи ересеологическихъ показаній Епифанія съ показаніями другихъ древивйшихъ ересеологовъ.

ставленному представленію объ извістной секть, оставля безь вниманія другія черты не подходящія подъ это представленіе. Но ни тотъ, ни другой, ни третій способъ представленія ліда очевидно не удовдетворяють строгимь требованіямь исторической начки. Чтобы выйти изъ представляющагося въ подобныхъ случаяхъ затрудненія, серьезному изследователю сектантской исторіи, необходимо напередъ имѣть ясное представленіе о характеръ, частныхъ цъляхъ и свойствахъ и взаимномъ отношени древнихъ ересеологическихъ памитниковъ. нивть исное представление о томъ, съ какой стороны кажлый изъ нихъ относится къ описываемымъ сектамъ, и почему одинъ останавливается преимущественно на такой, а другой на иной сторонъ ихъ ученія и исторіи. Не менье затрудненія представляется въ сущности и тогда, когда о какой нибудь сектъ встръчается извъстіе только у одного изъ древнихъ писателей, а у другихъ о ней нътъ совсъмъ никакихъ упоминаній. Въ подобныхъ случаяхъ на первый взглядъ затрудняться нечего. Переписать изъ одного источника извъстіе, не встръчающее ни подтвержденія ни опроверженія въ другихъ источникахъ, не трудно. Но при этомъ естественно возникаетъ вопросъ. отчего же объ извъстной сектъ говоритъ только одинъ писатель, а другіе совершенно умалчивають 6)?

Множество затрудненій подобнаго рода встрѣчается на каждомъ шагу, при изученіи древней сектантской исторіи по древнимъ ересеологическимъ памятникамъ. При этомъ изслѣдователю представляется необходимымъ, прежде изложенія самой исторіи сектантства по древнимъ памятникамъ, войти въ сравнительное изученіе самыхъ памятниковъ. Нельзя сказать, чтобы на этомъ пути для исторіи древнихъ ересей ничего не было подготовлено. Уже самые первые издатели древнихъ ересеологическихъ памятниковъ обращали вниманіе на ихъ взаимныя отношенія между собою, старались объяснять одинъ



<sup>6)</sup> Тотъ и другой изъ представленныхъ здёсь случаевъ представляется въ особенности при сравненіи содержанія философуменовъ Ипполита съ показаніями св. Иринея и другихъ древнихъ ересеологовъ.

памятникъ другимъ, указывали, что какимъ-либо изъ древнихъ писателей заимствовано у другаго, или въ чемъ показанія олного писателя пополняють другаго. Нѣсколько весьма замѣчательныхъ работъ по этой части мы имъемъ отъ писателей еще прошлаго стольтія 7). Но въ ныньшнемъ стольтіи — съ того времени, какъ два знаменитыхъ историка-вожди двухъ главныхъ направленій въ церковно-исторической наукъ-- Неандеръ и Бауръ продожили новые пути въ изслъдовании древняго сектантства, болъе стали обращать вниманія на философскую и обще-историческую сторону этого явленія—интересъ къ частнымъ полготовительнымъ библіографическимъ работамъ въ этой области, къ сравнительному объясненію самыхъ ересеодогическихъ памятниковъ какъ будто нѣсколько упалъ или ослабълъ. Оказалось впрочемъ скоро, что самоувъренныя фидософскія построенія новыхъ церковныхъ историковъ, безъ твердыхъ подготовительныхъ библіографическихъ работъ въ области древней ересеологіи, нѣсколько преждевременны. Открытіе нікоторых новых ересеологических памятниковъ доседъ не принимавшихся во вниманіе, и представившихъ новыя весьма важныя данныя для древней ересеодогіи, равнымъ образомъ и болъе тшательное изучение нъкоторыхъ досель мало замвчаемыхъ или мало принимаемыхъ во вниманіе показаній у ересеологовъ уже извъстныхъ, но недостаточно изученныхъ и опъненныхъ прежде, вновь направили въ послъднее время ученыхъ изследователей древней ересеологіи отъ философскихъ построеній сектантской исторіи къ сравнительно библіографическому изученію самыхъ ересеологическихъ паматниковъ. Замъчательнъйшимъ опытомъ въ этомъ родъ явилось въ 1865 году изследование Рих. Адельб. Липсіуса объ отношенім ересеологических в показаній Епифанія Кипрскаго къ показаніямъ другихъ древнихъ ересеологовъ 8), Въ этомъ изсабдованій не только съ замізчательною ясностью и глубо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. примъч. 2-е.

<sup>\*) &</sup>quot;Zur Quellen-Kritik des Epiphanios". von. Dr. Rich. Adelb. Lipsius. Wien. 1865.

кимъ знаніемъ дъла возстановлено значеніе ересеологическаго сочиненія Епифанія (Панарія), относительно котораго мивнія ученыхъ досель можно сказать не вполнъ установидись, не только весь этотъ общирный памятникъ во всёхъ частяхъ своихъ разложенъ на первоначальные составные элементы, не только выяснено отношение его къ другимъ древнимъ ересеологамъ-Иринею, Ипполиту, Псевдо-Тертулліану, Филастрію 9); но при взаимномъ сравненіи сохранившихся до насъ древнихъ ересеологическихъ писаній возстановлено можно сказать очень подробно и съ весьма твердыми основаніями содержаніе одного не дошедшаго до насъ важнаго ересеологическаго памятника (Синтагмы Ипполитовой-бывшей извёстною въ IX вёкё патріарху Фотію 10), но съ того времени утратившейся). Замізчательные результаты, достигнутые изследованиемъ Липсіуса, не могли не вызвать на этотъ путь и другихъ ученыхъ. Съ новыми работами по сравнительному изучению древней ересеологіи выступиль въ последніе годы Адольфъ Гарнакъ, плодовитый писатель, недавно саблавшійся извъстнымъ въ церковно-исторической литературъ, но показывающій въ своихъ трудахъ широкое изученіе памятниковъ древней христіанской письменности. Только у этого ученаго на нашъ взглядъ еще недостаетъ вполнъ выработаннаго научнаго самообладанія и такта, слишкомъ много замътно стремленій къ оригинальничанью, къ парадоксамъ, къ выведенію широкихъ результатовъ, изъ малыхъ основаній, къ придаванію слишкомъ большаго значенія не особенно важнымъ частностямъ 11). Несогласіе Гарнака съ нъкоторыми мнъніями Липсіуса (между прочимъ по упо-

20) Photii Bibliotheca CXXI—ap. Migne-Patrolog. graec. cursus com-

<sup>•)</sup> Только значеніе самостоятельных, ни у кого не заимствованных и на нашъ взглядъ заслуживающихъ по мѣстамъ серьезнаго вниманія показаній Епифанія, у Липсіуса, какъ и у другихъ западныхъ ученыхъ, намъ кажется, недостаточно выяснено и оцѣнено; объ этомъ подробнѣе будетъ сказано въ своемъ мѣстѣ.

pletus. T. 103.

") Ad: Harnack "Zur Quellen-Kritik der Geschichte des Gnosticismus.
Leipzig. 1873; и затвив продолжение этой работы подътвив же заглавиемъ въ Zeitschrift für die historische Theologie—Каниса. 1874 г.

мянутому выше вопросу о Маркіонѣ) дали поводъ послѣднему напечатать новое сочиненіе объ источникахъ для исторіи древнѣйшихъ ересей <sup>12</sup>). Но къ сожалѣнію въ этихъ послѣднихъ сочиненіяхъ ученые слишкомъ вдались въ мелкую полемику о частныхъ вопросахъ, и эти сочиненія поэтому не могутъ имѣть /такого значенія для древней ересеологіи, какъ указанное выше первое изслѣдованіе Липсіуса въ этомъ родѣ. Еслибы вмѣсто изслѣдованія мелкихъ частностей и вмѣсто стремленій изъ недостаточно обработаннаго матеріала строить рѣшительные и широкіе философскіе выводы, нѣмецкіе ученые о каждомъ изъ древнихъ замѣчательныхъ ересеологическихъ памятниковъ дали такія же основательныя изслѣдованія, какое далъ Липсіусъ о сочиненіи Епифанія,—это было бы наилучшимъ пособіемъ въ предварительныхъ работахъ для всѣхъ желающихъ изучать и писать исторію древнѣйшихъ ересей <sup>13</sup>).

Послѣ этихъ общихъ замѣчаній о характерѣ, значеніи и ученой обработкѣ древнѣйшихъ ересеологическихъ памятниковъ, приступимъ къ болѣе подробному разсмотрѣнію каждаго изънихъ.

Первыя упоминанія о появившихся между христіанами еретических заблужденіях мы находим въ самых древнъй-ших памятниках христіанской письменности—въ писаніях апостоловь и такъ называемых мужей апостольских, т. е. непосредственных учеников и сотрудников ихъ 14. Но эти

(12) Die Quellen der aeltesten Ketzer-geschichte neu untersucht von Rich. Adelb. Lipsius. Leipzig. 1875.

<sup>18)</sup> Еще ранве Липсіуса задачу полнаго обозрвнія древних ересеологических памятниковъ предприняль Фолькмарт въ сочиненіи "Die Quellen der Ketzer-geschichte bis zum Nicänum". Zürich. 1855 Но это сочиненіе прервано на первомъ выпускъ, ограничившемся изслъдованіемъ философуменовъ Ипполита, и въ немъ не особенно много данныхъ для сравнительной ересеологіи.

<sup>14)</sup> Напр. въ Посланіяхъ апостола Павла преимущественно къ Галатамъ и Римлянамъ находятся данныя для характеристики сильнаго во времена апостольскія іудействующаго направленія въ христіанствѣ, въ посланіяхъ къ Ефесянамъ, Колоссянамъ. Титу, Тимоеею, — также въ посланіяхъ апостоловъ Петра, Іуды, Іоанна и въ Апокалипсисѣ Іоанна

писанія дають намь еще очень мало прамыхъ и опреліленныхъ данныхъ для исторіи древнійшаго сектантства. Первые христіанскіе писатели не задавались цілью представить опреавленную характеристику появлявшихся въ то время сектъочеркъ ихъ религіозныхъ и нравственныхъ воззрѣній. Они касались только частныхъ пунктовъ того или другаго заблужденія, такъ или иначе соприкасавшихся съ христіанскимъ воззрвніемъ и противорвчившихъ ему. При этомъ не обращалось вниманія на то, изъ какихъ началъ и источниковъ развивались эти частныя заблужденія, и какой смыслъ они имбли въ цълыхъ системахъ сектантскихъ воззрѣній, которыя можетъ быть еще и не сложились опредъленно въ тъ времена. Самое опровержение этихъ заблуждений большею частию лѣлалось не прямо, а какъ оы мимоходомъ при раскрытіи христіанскаго положительнаго ученія; наприм'тръ, раскрывая ученіе о воплощеніи Іисуса Христа, апостоль направляеть свою рѣчь противъ отрицающихъ дъйствительность Христова воплощенія; доказывая истину воскресенія мертвыхъ, апостолъ вибств съ твиъ опровергаетъ твхъ, которые отвергаютъ эту истину. Для положительнаго христіанскаго богословія — для полемики и апологетики христіанской такой пріемъ опроверженія ересей можетъ быть самый лучшій, но для исторіи ересей онъ представляетъ очень мало опредъленныхъ данныхъ. По этимъ даннымъ позднейшая наука можеть съ уверенностью составить только то заключеніе, что во времена апостоловъ и мужей апостольскихъ существовали еретики, отринавшіе дъйствительность воплощенія Христова, истину воскресенія мертвыхъ, или придававшіе въ христіанствъ слишкомъ большое значеніе соблюденію обрядовых в постановленій Монсеева закона. Но какіе

Богослова представляются первоначальные признаки только что зародившагося тогда гностицизма. Изъ мужей апостольскихъ противъ іудействующаго направленія писалъ преимущественно св. Варнава, противъ гностическихъ заблужденій—Игнатій Богоносецъ. Частныя мѣста изъ этихъ писаній, касающіяся ересей, будутъ представлены въ своемъ мість.

это были еретики и изъ какихъ источниковъ развивались ихъ ученія, какую связь имѣли опровергаемыя апостолами и мужами апостольскими ихъ заблужденія съ цёлою системою ихъ возэрвній, гдв преимущественно распространялись и долго ли держались эти заблужденія, на это не дають намъ яснаго указанія первые памятники христіанской письменности. образомъ о самомъ раннемъ періодъ развитія ересей въ христіанскомъ мірѣ мы не можемъ составить себѣ яснаго и опредъленнаго понятія. Къ разъясненію первоначальной сектантской исторіи наука можеть итти только путемъ косвеннымъ, по которому можно доходить до результатовъ только предположительныхъ. Большею частію тъ заблужденія, о которыхъ отрывочно и мимоходомъ упоминаютъ въ своихъ писаніяхъ древнъйшіе христіанскіе писатели I и начала II въка, встръчаются потомъ въ сектахъ позднайшихъ, о которыхъ боле опредъленныя свъдънія сообщаются въ полемическихъ произведеніяхъ конца втораго и дальнёйшихъ вёковъ. Здёсь эти заблужденія представляются уже не въ отрывочномъ видъ, а съ большею опредвленностью въ связи съ цълыми системами сектантскихъ ученій, опредъленно сформировавшихся и выяснившихся. Для начки такимъ образомъ открывается возможность предположить, что тв еретическія положенія, которыя представляются намъ съ опредъленнымъ смысломъ и въ связи съ исторіею извъстныхъ секть у писателей позднъйшихъ, имъди подобный же смыслъ, принадлежали подобнымъ же сектантамъ. и развивались подъ такими же вліяніями и въ самую раннюю эпоху возникновенія сектантства въ христіанскомъ мірѣ. Но понятное діло, что это путь изслідованія не прямой; на немъ нужно держаться съ большою осторожностію, и по нему нельзя итти далье догадокъ и предположеній, Поэтому вся исторія ересей древньйшаго періода — апостольскаго и посльапостольскаго имъетъ на самомъ дълъ только предположительный характеръ. Поэтому такъ много и встръчается здъсь противоръчащихъ одно другому объясненій, сміняющихъ одна другую догадокъ, недоказанныхъ гипотезъ, невыясненныхъ предположеній.

Многіе ученые, вступая въ эту область, какъ бы забывають. что самое состояніе даннаго матеріада не даетъ возможности научному изследованію обращаться здёсь съ полною своболою и увъренностью, и виъсто того чтобы доводьствоваться добросовъстнымъ сопоставлениемъ и посильнымъ предположитель нымъ объясненіемъ представляемыхъ историческими намятниками данныхъ, по сдучайному выбору или вслъдствіе какой нибуль предзанятой тенденцій останавливаются на нѣсколькихъ изъ числа многихъ другихъ данныхъ и на основаніи ихъ построяють приради теоріи, выводять из одних гипотезь другія, придають этимъ гипотезамъ положительный несомнізнный характеръ, и такимъ образомъ представляютъ цёдую картину/ древивищей церковно-исторической эпохи, въ которой однакожъ безпристрастный наблюдатель не находить иногла почти никакого отношенія къ тъмъ историческимъ даннымъ, на основаніи которыхъ будто бы эта картина воспроизведена. Понятно, какую прочность и цену въ науке могутъ иметь построенія подобнаго рода 15).

Со второй половины II въка начинается большее развитіе христіанской цисьменности. Къ этому времени болье начинаетъ обращаться къ христіанству образованныхъ людей изъ язычниковъ, и въ средъ самаго христіанскаго общества болье усиливаются средства къ образованію 16). Къ этому же времени



<sup>15)</sup> Вст приведенные здтсь упреки могуть быть отнесены главнымъ образомъ къ построеніямъ тюбингенской церковно-исторической школы; но нельзя не сказать, что нтмецкіе ученые и другихъ направленій, берущіеся изслідовать церковно-историческую эпоху времени апостольскаго и послід-апостольскаго, также много допускають въ своихъ про-изведеніяхъ произвола и мечтаній. Церковно-исторической наукт ны-итыняго столітія вообще нельзя не отдать справедливости въ томъ, что ею обращено особенное вниманіе на эту древнійшую и важнійшую въ исторіи христіанства эпоху, и достигнуты въ объясненіи ея многіе замічательнійшіе результаты; но вмітсть съ тімъ естественно оказалось здітсь и много увлеченій.

<sup>14)</sup> Мы разумъемъ здъсь обращение въ христіанству такихъ лицъ, какъ Іустина Философа, Аеинагора, Өсофила Антіохійскаго, Пантена, Климента Александрійскаго, — и христіанскія школы Іустина, Аеинагора, Пантена и т. л.

и еретическія секты въ христіанскомъ мір'я бол'я синожаются. сформировываются въ своихъ возарѣніяхъ, выступаютъ съ болье опредъленнымъ характеромъ. Тъмъ не менье и отъ этого времени до насъ не дошло поллинныхъ историческихъ памятниковъ иля исторіи ересей. Большая часть писателей этого времени обращали свое внимание преимущественно на борьбу съ главными врагами христіанства-окришими старыми религіями язычествомъ и іулействомъ, а не на опроверженіе новыхъ еретическихъ заблужденій. Поэтому вълитературъ христіанской этого времени главнымъ образомъ развивается аподогетическое направленіе, а не полемическое. Впрочемъ въ виду того, что и еретическія заблужденія къ этому времени значительно начинаютъ усиливаться и становиться опасными для христіанства, нъкоторые изъ христіанскихъ писателей начинають обращать вниманіе и на опроверженіе ересей. Евсевій Кесарійскій въ своей Перковной исторіи, Блаж. Іеронимъ въ Каталого церковных писателей и Блаж. Өеодорить въ Опроверженіи басней еретических приводять цілый рядь писателей, писавшихъ сочиненія противъ еретиковъ около подовины II въка и далъе. Такъ въ сороковыхъ годахъ II стольтія римскій писатель Агриппа Касторъ писаль опроверженіе противъ ереси Василида 17). Іустинъ философъ, Өеофилъ Антіохійскій, Филиппъ Горфинскій, Модестъ, Родонъ писали сочиненія противъ ереси Маркіона 18), Музанъ-противъ енкратитовъ 19), Аполлинарій Іерапольскій, Мильтіадъ, Аполлоній, Сераціонъ Антіохійскій, римскій пресвитеръ Кай обличали первоначальное зарождение монтанизма 20). Сочинения большей части этихъ писателей еще существовали въ IV и въ V въ-

<sup>17)</sup> Eusebii Histor. Eccles lib. IV, cap. 7; Hieronymi de viris illustribus, cap. XXI; Theodoreti Haereticarum fabularum compendium, lib. I, cap. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) Euseb. IV, 18, 24, 25; V, 13; Hieron. XIII, XXV, XXX, XXXII, XXXVII; Theodoreti, I, 24—25.

<sup>19</sup>) Euseb. IV, 28; Hieron XXXII; Theodoreti, I, 21.

<sup>20</sup>) Euseb. VI, 27; V, 16, 17, 18, 19; VI, 20. Hieron, XXVI, XXXIX, XL, XLI, LIX; Theodoreti, III, 2.

кахъ: Евсевій. Іеронимъ. Осодоритъ читали ихъ, но мы объ этихъ сочиненіяхъ знаемъ только то, что сообщають помянутые позднъйшіе писатели, въ особенности Евсевій, который не только обозначаетъ ихъ содержание, но приводить изъ нихъ многія выдержки.

Ічстинъ философъ писалъ чже и общее сочинение противъ всвхъ ересей бывшихъ до его времени. Онъ самъ упоминаетъ о немъ въ своей первой апологіи 21). Этимъ сочиненіемъ пользовались Ириней и Евсевій: но до насъ оно также не дошло. и всякія предположенія о его содержаніи и характеръ могутъ имъть не болъе, какъ весьма гадательный характеръ 22).

Егезиппъ, древнъйшій христіанскій историкъ, жившій во время царствованія Марка Аврелія, представиль въ своей исторіп описаніе цілаго ряда ересей, бывшихъ еще въ іудейской церкви во время возникновенія христіанства и затъмъ распространившихся въ христіанствь; но объ этомъ описаніи еретическихъ сектъ, равно какъ и о всъхъ пяти книгахъ Егезип-

<sup>21</sup>) Іустина апологія 5/глав. 26; Евсев. IV, II; Іероя. XIII; Өеодо-

рить—epistola ad Sporacium (предислов. къ басн. еретич.).

22) Липсіусъ въ Quellenkritik des Epiphanios (s. 56 и далбе) высказаль предположеніе, что по всей вброятности свёдбиія о древнихъ ересяхъ (до Валентина), которыя представили Ириней въ своемъ "Елетхос фретіков и Ипполить въ недошедшей до насъсинтагив, о которой сви-двтельствоваль патріархь Фотій— (Biblioth. CXXI) заимствованы изъ болбе древняго источника, изъ Густинова сочинения противъ всъхъ ересей. Гарнакъ развилъ и можно сказать утрировалъ до крайности это положеніе, возведши синтагму Густинову въ основной первоначальный источнивъ всъхъ поздитишихъ писаній ересеологическихъ, и воспроизведши въ подробности содержание ел чрезъ сравнение дошедшаго до насъ сочинения Иринеева съ недошедшими сочиненіями Ипполита и Егезиппа (?). Не увлекаясь чрезмірною страстью въ открытіямъ, всякій безпристрастный ученый можетъ сообразить, что эти гаданія им'єють слишкомь шаткій характерь. Иное дізо—воспроизведеніе Липсіусомь синтагмы Ипполитовой чрезь сравненіе Епифанія, Филастрія и псевдо-Тертулліана, при определенной указаніи Фотія относительно содержанія синтагмы; заключеніе отъ трехъ извістныхъ къ четвертому неизвъстному (или даже отъ четырехъ къ пятому) можеть иметь довольно твердыя основанія. Но воспроизводить синтагму Іустина по Иринею, Егезиппу и синтагив Ипполита — это значить по двумъ неизвестнымъ отыскивать третье, еще менее могущее быть приведеннымъ въ извёстность.

повой исторіи мы также знаемъ только то, что сообщаетъ преимущественно Евсевій 23).

Затемъ отъ конца 2-го столетія и начала 3-го мы имемъ несколько сочиненій дошедшихъ до насъ въ цельномъ или почти въ цельномъ виде и спеціально посвященныхъ описанію и опроверженію еретическихъ ученій. Эта сочиненія до настоящаго времени служитъ главными источниками для исторіи древнейшихъ ересей.

Первое и важнъйшее между ними есть сочинение противъ ересей св. Иринея Ліонскаго <sup>24</sup>). Это сочинение писано въ

28) Euseb. IV, 22; сравни Hieronymi de viris illustribus XXII.

<sup>24)</sup> Греческое заглавіе этого сочиненія: "Єдетхоς кай ауатропій ψευδωνώнои тушовые. Обличение и опровержение лжениенного значия. Латинскій переводъ надписывается обыкновенно: S. Irenaei—contra Haereses libri quinque-св. Иринея, пять книгь противъ ересей". Сочинение это писано св. Иринеемъ на греческомъ языкъ, какъ это видно изъ самаго начала его (кн. І. Предислов. 3). Въ греческомъ подлинникъ читали его и дълали изъ него выдержки позднъйшіе греческіе же учители церкви-Ипполить, Евсевій, Епифаній, Осодорить, даже въ VIII въкъ Іоаннъ Дамаскинъ (выдержки изъ св. Иринея приводимыя этими писателями обозначаются обыкновенно во всехъ новыхъ изданіяхъ какъ св. Иринея, такъ и поименованныхъ писателей). Но въ средніе въка греческій подлинникъ сочиненія Иринеева утратился, и ученые до настоящаго времени поставлены въ необходимость пользоваться преимущественно латинскимъ переводомъ его. Переводъ этотъ очень древнійпочти современный Иринею: имъ пользовался уже Тертулліанъ, какъ это видно въ особенности изъ сравненія его сочиненія противъ валентиніань съ датинскимь текстомь Иринеева описанія этой ереси. Но переводъ этотъ неудовлетворительный, местами очень недсный. Кроме датинскаго, подагають, быль въ древности спрскій переводь св. Иринея, которымъ пользовался въ IV въкъ Ефремъ Сиринъ, и изъ котораго въ недавнее время сделались известны некоторые отрывки. Печатныя изданія св. Иринея начались очень рано; его сочиненіе противъ ересей по распространении книгопечатания одно изъ первыхъ между произведеніями церковной письменности обратно на себя вниманіе ученыхъ; первое изданіе его было приготовлено въ печати знаменитымъ Эразмомъ Роттердамскимъ. Это изданіе, первоначально выпедшее въ Базель (у Фробена) въ 1526 г., вновь было перепечатываемо (въ Базелъ же й въ Парижѣ) 1528, 1534, 1545, 1548, 1554, 1560, 1563, 1570 гг. Съ семидесятыхъ годовъ XVI стольтія явились новыя изданія св. Иринея-Галлазія 1570, Гринея 1571 г.—Фейярденція 1575—съ возстановленіемъ нъкоторыхъ отрывковъ греческаго текста и съ присоединениемъ ученыхъ примъчаній Дуцея, Биллія и др. (Изданіе Фейярденція также было **мъсколько** разъ перепечатываемо 1596, 1625, 1639, 1675, 1677 гг.). Въ

восьмидесятых годах втораго стольтія. Св. Ириней быль одинь изъ важньйшихъ церковныхъ дъятелей и самыхъ образованныхъ людей своего времени. Родомъ онъ былъ малоавійскій грекъ, получилъ христіанское образованіе по его собственному свидътельству подъ ближайшимъ руководствомъ ученика Іоанна Богослова св. Поликарпа епископа смирн-

XVIII въкъ появились новыя болье исправныя изданія: Грабе (въ первый разъ въ Лондонъ 1702) и Массюэта (въ Венеціи 1712 г.)—по дучшимъ и болъе тщательно провъреннымъ рукописямъ, съ присоединеніемъ большаго количества отрывковъ греческаго текста и ученыхъ примъчаній заимствованныхъ изъ прежнихъ изланій и вновь составленныхъ. Массюэтъ, кромф отдельныхъ примечаній, присоединиль къ своему изданію обширное ученое изследованіе о жизни Иринея, его ученін. и опровергаемых вить гностических сектахъ, въ особенности о Валентиніанахъ. Образцовое изданіе Массюэта съ его предисловіемъ и примъчаніями, также съ предисловіями и примъчаніями другихъ издателей. Съ различными индексами, реперторіями и глоссаріями и съ присоединеніемъ между прочимъ сохранившихся отрывковъ изъ подлинныхъ гностическихъ сочиненій, имфющихъ отношеніе къ труду Иринея-перепечатано у Миня-Patrologiae Cursus-Graeca series, T. VII. 1857. Кром' того въ пятилесятых годахъ вышло еще два новых изланія Иринея—лейпцигское Штирена въ 1853 г. и дондонское Гарвея въ 1857 г. Последнее изданіе, въ которомъ кроме прежде известныхъ отрывковъ греческаго текста напечатаны новые изъ недавно открытаго Ипполитова сочиненія "Фідодоформиєта" и также недавно открытые отрывки изъ Иринеевыхъ писаній на сирскомъ языкъ, считается самымъ лучшимъ. Изследованій объ Иринев и его сочиненіяхъ также писано было много. Кромъ помянутаго выше изследованія Массюэтова, и предисловій къ другимъ изданіямъ Иринея, изъ болье новыхъ особенно замъчательны: Stieren "De Irenaei adv. haereses operis fontibus. indole. doctrina et dignitate (Goetting. 1836); его же статья въ энциклопедій Ерша и Грубера (II Sect. Bd. XXIII). Duncker "Des heilig. Iren. Christologie" (Goetting 1843). Graul "Die Christliche Kirche an der Schwelle des jren. Zeitalters" (Leipz. 1860). Lipsius "Irenaeus und seine Zeit"у-Зибеля въ Historisch. Zeitschrift. 1873. Кромъ того отдъдъные пункты богословскаго ученія св. Иринея основательно разсмотрівны въ спеціальныхъ изследованіяхъ: ученіе о Тронце у Мейера и Баура—въ Geschichte der Trinitätslehre, ученіе о воплощеній и искупленій у Дорнера въ Entwickelungsgeschichte der Lehre von der Person Christi; и у Флерке "Von der Menschwerdung. d. Sohnes Gottes (Zeitschrift für die lutherische Theologie 1841 г.) о Св. Духѣ — у Каниса—Die Léhre vom heiligen Geist; о танистви евхаристін у Ебрарда—Dogma von heilig. Abendmahl, n у Тярша "Die Lehre des Iren von Eucharistie" (Ztschr. fur d. Luther. Theologie 1841 г.); о церкви у Роте "Anfängen der Christlich. Kirche"; о Свящ. Писанін и свящ. преданін-у Твестена. "Die Exposition des Unterschids des römischkatholischen und protestantischen

скаго 25), и затъмъ, предполагаютъ, подъ руководствомъ другаго еще ученика апостольскаго, Папія епископа іерапольскаго, извъстнаго собирателя древнъйшихъ преданій перковныхъ 26). Затъмъ въ пъляхъ распространенія христіанства онъ перешелъ изъ Малой Азіи или посланъ былъ св. Поликарпомъ въ Галлію 27). Здёсь быль пресвитеромъ деркви ліонской при первомъ ея епископъ св. Поеинъ, и затъмъ послъ мученической смерти Поонна самъ сдълался ліонскимъ епископомъ °8). Изъ Ліона еще въ качествѣ пресвитера, по порученію своей церкви, онъ путешествоваль въ Римъ по поволу распространенія тамъ монтанистическаго ученія 29): затъмъ. какъ одинъ изъ самыхъ уважаемыхъ епископовъ, онъ полдерживалъ живыя сношенія съримскою и малоазійскими церквами, что видно изъ его посланій къ римскимъ пресвитерамъ Флорину и Власту, и изъ писемъ къ римскому и малоазійскимъ епископамъ во время споровъ о празднованіи пасхи возникшихъ при папѣ Викторѣ 30). Такимъ образомъ св. Ириней бо-

<sup>25</sup>) Ириней противъ ересей кн. III гл. 3, 4. Евсев. Церков. Истор.
 V, 20. Hieronymi de viris illustribus XXXV.
 <sup>26</sup>) Hieronymi Epistola 75 ad Theodoram viduam; снеси de viris illustribus XXXV.

Standpunkt, и у Якоби "Die Kirchliche Lehre von der Tradition und heilig. Schrift" и т. д. Общій очеркъ богословскихъ возарѣній Иринея—статья Клинга въ Real-Enzyclopädie v. Herzog. Т. VII. Хорошія характеристики Иринея въ общихъ церковно-историческихъ сочиненіяхъ—у Неандера и Шаффа, у Берингера (Kirchengeschichte in Biographien. В. I), и въ патрологіи Мелера. На русскомъ языкъ статьи о св. Иринев въ Прибавлен. къ твореміямъ Св. Отцевъ (1843 г. вн. 4), и въ Историческомъ Ученіи объ отщахъ церкви преосвящ. Филарета черняговскаго (т. I. §§ 48 — 50). Но лучшее пріобрътеніе для нашей богословской и церковно-исторической науки—русскій переводъ сочиненій св. Иринея, напечатанный свящ. П. А. Преображенскимъ сначала въ Правосл. Обозртич 1868—1871 гг., а потомъ вышедшій отдъльнымъ изданіємъ (Москва. 1871 г.); переводъ этотъ сдѣланъ по лучшимъ изданіямъ Иринеева тевста, и къ нему присоединены ученое предисловіе и необходимыя примъчанія. Затъмъ въ "Прав. Собесъдникъ" 1874 года напечатана обстоятельная статья г. Гусева о догматическихъ возъръніяхъ св. Иринея въ связи съ опроверженіемъ гностическихъ ученій.

<sup>\*\*)</sup> Hieronymi Epistola 75 ad Theodoram viduam; снеси de viris illu stribus XVIII.

 <sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Григорія турскаго Histor. Francor. 1, 29.
 <sup>28</sup>) Hieron. de viris illustr. XXXV.

No. 29) EBCCB. V, 4. 20) EBCCB. V, 16, 24.

дъе, чъмъ кто-нибудь изъ его современниковъ, имъдъ средства следить за важнейшими явленіями въ перкви христіанской. Къ изсабдованію еретических ученій онъ, по свидьтельству аругаго близкаго къ нему западнаго перковнаго писателя Тертулліана, имѣлъ особенную склонность 31). Свое сочиненіе противъ ересей Ириней началъ писать по просьбѣ одного друга съ прию опровержения ереси валентиниять, сильно распространявшихъ въ то время ученіе свое не только въ Римъ но н въ Гаддін 32). Затъмъ, жедая показать происхождение валентиковой едеси и связь ея съ предшествовавшими едетическими заблужденіями, св. Ириней перешелъ къ описанію древнъйшихъ ересей появлявшихся въ христіанствъ съ самыхъ первыхъ временъ его исторіи, и затъмъ къ опроверженію еретическихъ заблужденій 33). Цізльности вившней сочиненіе Иринея не имъетъ, — видно, что оно писано въ различное время и безъ особенно строгаго напередъ составленнаго плана; но по внутренней цельности — по твердо выработанному богосдовскому возарѣнію и отсюда по твердо установившемуся отношенію ко всёмъ противнымъ перкви джеученіямъ, это сочиненіе одно изъ образцовыхъ произведеній древней христіанской письменности. Въ исторіи ересей оно важно въ особенности для изученія гностицизма. Съ особенною тщательностью св. Ириней разсматриваетъ секты имъвшія въ его время наиболье значительное вліяніе и въ западныхъ перквахъ-секту валентиніанъ, особенную ея отрасль маркосіанъ и секту маркіонитовъ. При описаніи ученія этихъ сектантовъ онъвидимо руководствовался и собетвенными сочиненими сектантовъ, и непосредственными сношеніями съ ними, и извъстіями лицъ бывшихъ нёкоторое время последователями ереси и затёмъ

Digitized by Google

<sup>21)</sup> Тертулліанъ называеть Иринея: omnium doctrinarum curiosissimus explorator. Advers. Valentinianos Cap V.
22) См. собственное предисловіе св. Иринея къ І-й книго противъ

ерссей.

33) Перечисленіе древнихъ еретиковъ до Валентина представляется въ XXIII—XXXI главахъ первой книги; опроверженіемъ ересей занаты преимущественно вторая, третья и четвертая книги.

перешедшими къ церкви 34). О другихъ древнъйшихъ гностическихъ сектахъ онъ сообщаетъ болъе краткія свъдънія по преданію или по извъстіямъ писателей жившихъ до него 35). О тъхъ же сектахъ, которыя составляли особую отъ гностинизма отрасль, и которыя распространяясь на дальнемъ востокъ не промикали еще своимъ вліяніемъ въ западныя церкви, онъ или совсъмъ не говоритъ (напр. объ елкесаитахъ) или говорить очень смутно (какъ объ Евіонитахъ) 36). По внутреннему характеру сочинение св. Иринея съ исторической стороны имъетъ конечно свои нелостатки. Оно проникнуто въ значительной степени тенденціями полемики, не всегда спокойно относящейся къ противникамъ. По мъстамъ въ немъ нелостаточно ясно представляется и самый смыслъ сектантскихъ ученій, въ особенности древнъйшихъ, которыя Ириней не изучалъ непосредственно, а зналъ по преданіямъ или по описаніямъ другихъ полемистовъ, писавшихъ прежде него. Но во всякомъ случат сочинение Иринея стоитъ гораздо выше писаній позднійших в ересеологовъ 4-го и 5-го вв. Оно отличается отъ нихъ и большею серіозностію, и большимъ спокойствіемъ и безпристрастіемъ въ отношеніи къ разсматриваемымъ сектантскимъ ученіямъ. При описаніи каждой секты Ириней обращаетъ внимание главнымъ образомъ на ея теоретическую сторону—на ея ученіе, не стараясь особенно о собиранін болье ими менье сомнительных разсказовь о частной жизни основателей сектъ, къ чему показали большую склонность позднъйшіе ересеологи. Въ практической жизни сектантовъ св. Ириней обращалъ внимание на тъ ем темныя -стороны, которыя имъли связь съ самыми принцицами сектантскаго ученія, или могли служить прямымъ обличеніемъ

<sup>36</sup>) Кн. I гл. 26.

 $<sup>^{34}</sup>$ ) Подробное изложение учения этихъ сектантовъ Ириней представляетъ въ первой книгѣ глав. 1-21; опровержение ихъ по преимуществу имъется въ виду во всемъ сочинении.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>) См. предисловіе къ первой книгѣ п. 2; кн. 1. гл. XIII, 4; срав. Lipsius—Quellenkritik des Epiphanios s. 56.

ихъ лицемърія, обольстительнаго для неопытныхъ людей 37). При издоженіи самыхъ доктринъ сектантскихъ Ириней, хотя и мало обращаль вниманія на связь ихъ съ тѣми источниками, изъ которыхъ они выродились, и вообще на внутренній философскій смыслъ каждаго ученія, но по крайней мірів, на сколько позволяли находившіеся въ его въдъніи источники, онъ старался наиболье существенные пункты разсматриваемаго ученія изложить обстоятельно, стройно и послёдовательно 38). Не довольствуюсь описаніемъ или обличеніемъ сектантскихъ ученій (Елемуос), св. Ириней главною цілію иміль опровержение важнъйшихъ изъ нихъ (ауатропті). Собственно первая часть сочиненія представляеть описаніе еретическихъ **ученій**: въ четырехъ слѣдующихъ авторъ занимается преимущественно опровержениемъ. Въ опровержении еретиковъ св. Ириней употребляеть всё тё пріемы, какіе въ послёдствіи получили наибольшее развитіе въ богословской полемикъ. Еретиковъ хвалившихся высшимъ разумъніемъ таинъ въры (γνώστιχους) онъ опровергаетъ прежде всего соображеніями разума-показаніемъ несостоятельности ихъ основныхъ принциповъ, выведеніемъ изъ этихъ принциповъ нелѣпыхъ послѣдствій, внутренними противоръчіями, произволомъ и искусственностью построенія еретическихъ системъ 39). При этомъ св. Ириней, излагая сектантскія ученія, по мъстамъ даетъ мъсто и своему остроумію по поводу ихъ 40). Далье св. Ириней опровергаетъ еретиковъ свидътельствами священнаго писанія. Въ виду того произвола, съ какимъ еретики для подтвержденія

въ особенности отличается изложение валентиновой си-

стемы въ первыхъ седьми главахъ первой книги.

<sup>67)</sup> Особенно Ириней имъетъ это въ виду при описаніи секты Маркосіанъ, съ которыми у него болье было практическихъ столкновеній. См. 13 главу первой книги.

<sup>39)</sup> Такой характеръ преимущественно имъютъ опровержения во второй книгъ Иринеева сочинения, а отчасти и въ первой въ самой искусственности построения еретическихъ системъ онъ старается показать ихъ фальшивость.

<sup>49)</sup> См. напр. въ книгъ первой: глав. IV, 3, 4; глав. VIII, 1: IX, 4; XI, 4 и другія мъста.

своихъ ученій давали искусственное толкованіе выраженіямъ свящ. писанія 41), и смъщивали истинныя апостольскія и пророческія писанія съ апокрифическими 42), Ириней одинъ изъ первыхъ учителей перкви устанавливаетъ правильный метолъ толкованія писанія и самое понятіе о свяш. канонъ 43): въ частности, вопреки превратному ученію секты маркіоновой, поставлявшей ветхій завъть въ крайнюю противоположность съ новымъ, Ириней развиваетъ правильное на основании истиннаго пониманія ученія апостода Павда воззрѣніе объ отношеніп ветхаго завѣта къ новому 44). Наконецъ сильныйшимъ аргументомъ въ опровержении еретиковъ у Иринея служитъ свящ. преданіе. Въ этомъ отношеній заслуга св. Иринея, какъ всъми признано, особенно важна. Онъ первый изъ учителей перковныхъ ясно раскрылъ понятіе о вседенскомъ перковномъ преданій, показаль его отличіе оть тайныхъ преданій сектантскихъ, на которыя ссылались еретики въ подтверждение своихъ ученій, и установиль въ богословской полемикъ тотъ взглядъ, усвоенный всѣми позднѣйшими ересеологами. для опроверженія противныхъ церковному ученію заблужденій самый твердый оплотъ можно находить во вселенскомъ церковномъ преданіи 45). Опровергая еретическія заблужденія, Ириней въ противоположность имъ вездъ старается раскрывать истинное христіанское ученіе. По каждому пункту христіанскаго въроученія, искажаемому сектантами, онъ старается выяснять правильное основанное на свящ. писаніи и неизм'тно хранимомъ преданіи церковное пониманіе. Съ этой стороны сочинение его чрезвычайно важно не только для богословской полемики, но и для догматики-для положительнаго хри-

<sup>41)</sup> KH. I FJ. III, VIII, XVIII; BH. II FJ. X, XX-XXII II JP.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>) Кн. I гл. XIX <sup>43</sup>) Кн. III гл. I, II, V, VI, IX—XIV, XVI—XXII и др. Въ особенности твердо устанавливается св. Иринеемъ тотъ фактъ, что истинныхъ евангелій, написанныхъ апостолами, ни более ни менее, какъ четыре, гл. XI, 8-9.

<sup>44)</sup> Kn. III rj. VI, IX; KH. IV, rj. II, V, IX—XIII, XXV, XXXII—

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup>) Кн. I гл. X; кн. III гл. III—IV, XXIV; кн. V гл. XX и др.

стіанскаго богословія. Въ немъ, хотя и безъ строгой системы въ полемической формъ, раскрыты въ существенныхъ основахъ, можно сказать, всв главнъйшіе пункты христіанскаго богословія 46). Естественно поэтому, что сочиненіе св. Иринея между изследователями христіанской письменности и перковной исторіи всегла пользовалось особеннымъ уваженіемъ. Слъдовавшие за Иринеемъ ересеологи при описании древнихъ гностическихъ системъ большею частію руководствовались сообщеніями Иринея, и неръдко буквально переписывали ихъ въ свои сочиненія противъ еретиковъ 41). Древніе учители церковные, среднев ковые ученые и ученые новаго времени отзывались о сочиненіи Иринея съ величайшими похвалами 48). И до последняго времени сочинение св. Иринея признается въ наукъ главнымъ источникомъ для исторіи древнихъ ересей, и по всей въроятности такое значение останется за нимъ всегла 49).

46) См. указанныя въ примъчаніи 24-мъ сочиненія Дункера, Липсіуса, Дорнера, Мейера, Каниса, Якоби, Ебрарда, Клинга; на руссь. языкъ статью Гусева "Догматическая система св. Иринея".

тово у Миня или изданіе Гарвея).

изданіи о. Преображенскаго стр. 691 и далье.

<sup>47)</sup> Ипполить, въ особенности Епифаній, который въ своемъ Панарів переписаль почти всю первую книгу Иринея, также Осодорить, Леон-тій византійскій въ сочиненіи "о сектахъ" и Іоаннъ Данаскинъ въ сочиненіи "Параздели". Мъста, заимствованныя этими писателями у св. Иринея, какъ сказано уже въ примъчании 24-мъ, обыкновенно обозначаются въ новыхъ изданіяхъ св. Иринея (см. напр. изданіе Масско-

<sup>48)</sup> См. изъ древнихъ отзывы объ Иринев у Евсевія — Lib. II сар. 13; Lib. III cap. 23, lib. V cap. 5, 20, 24, 26,—у Кирилла іерусалим-скаго—огласит. слов. 16,—у Василія Великаго— о Св. Духѣ гл. 29,—у Блаж. Августина—contra Julianum — Lib. I сар. 3, 7; изъ средневъковыхъ у Фотія—Bibliotheca CXX. Вниманіе новой науки въ сочиненію св. Иринея доказывается многочисленными изданіями его писаній, тщательнъйшими комментаріями къ нимъ, и изследованіями объ Иринев,

и его писаніяхъ, указанными въ примъчаніи 24-мъ.

10 Кромъ общаго большаго сочиненія противъ ересей, св. Ириней писаль еще особыя полемическія сочиненія противь римскихъ пресвитеровъ Флорина ("о единоначалін" и "объ осмериць") и Власта ("о расколь"). Но изъ этихъ сочиненій извъстны только малые отрывки. См. Евсевія V, 20 и собранія отрывковъ изъ утраченныхъ произведеній Иринея въ новъйшихъ изданіяхъ его, между прочимъ въ русскомъ

## ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ

Св. Ипполитъ: его замъчательная судьба, различныя сказанія о немъ въ исторіи и миънія у новыхъ ученыхъ.

За св. Иринеемъ ліонскимъ слѣдуетъ въ исторіи церкви другой великій полемистъ или ересеологъ—священно-мученикъ Ипполитъ. Подобно св. Иринею, 'Ипполитъ былъ однимъ изъ самыхъ видныхъ дѣятелей и самыхъ замѣчательныхъ писателей своего времени ¹). Имя его надолго осталось славнымъ между христіанами востока и запада ²). Сочиненія его поль-

<sup>1)</sup> Св. Ипполить написаль очень много сочиненій; за исключеніемъ Оригена, это быль едвали не самый плодовитый и разносторонній изъ всёхъ христіанскихъ писателей до IV вёка. Сочиненія его перечисляются въ дерковной исторіи Евсевія (кн. VI, гл. 22), въ каталогі дерковныхъ писателей Іеронима (De viris illustr. LXI), на мраморномъ памятників, воздвигнутомъ въ честь Ипполита, и найденномъ въ окрестностяхъ Рима въ 1551 году (о немъ подробніе въ одномъ изъ слідующихъ принічній), и затімъ еще нікоторыя не упомянутыя здісь упоминаются ублаж. Оеодорита, патріарха Фотія и еще позднійшихъ греческихъ, арабскихъ и спрскіїхъ писателей. Но изъ этихъ сочиненій нікоторыя остаются доселів неизвістными, другія извістны лишь въ очень краткихъ отрывкахъ, и вкоторыя въ боліе значительныхъ частяхъ, и лишь немногія (бесізда о Христі и антихристі, слово на Богоявленіе) въ цільномъ видів. Притомъ и тіз сочиненія св. Ипполита, которыя теперь сдівланись извістны, были открываемы постепенно, и принадлежность ему нікоторыхъ изъ нихъ утверждена лишь недавно, или даже и доселів представляется спорною. Поэтому полнаго изданія сочиненій Ипполита

зовались большимъ уваженіемъ между позднъйшими учителями церкви, и нъкоторыя изъ нихъ съ греческаго языка, на

досель не могло быть следано. Некоторыя изъ нихъ наиболее обращавшіяся въ церковномъ употребленіи еще въ XVII въкъ были изланы съ учеными примъчаніями Воссіемъ (противъ ереси Ноэта) Гудіемъ и Комбефизомъ (слово объ антихристъ). Затъмъ въ XVIII в. Фабрицій (Hamburg. II Voll. 1716 и 1718 гг.) и Галланди (Biblioth. vett. Patrum. T. II. Venet. 1766), сдёлали болье полныя изданія извёстныхъ тогда сочиненій Ипполита. Въ тридцатыхъ годахъ нынёшняго столетія Анж. Маи дополниль эти изданія еще нісколькими отрывками изъ сочиненій Ипполита (Scriptorum veterum collectio nova T. I. 1825. T. VII. 1833.— T. IX—1837. Romae). Все собранное помянутыми издателями перепечатано Минемъ въ X томъ греч. cepiu Patrologiae cursus completus съ предисловіями прежнихъ издателей, съ учеными примічаніями Комбефиза, Турріана и др., съ двумя значительнійшими изслідованіями о св. Ипполить и его писаніяхъ, составленными въ прошломъ стольтін Лумперомъ и Руджіери (Gottfridi Lumper-De vita et Scriptis S. Hippolyti. Augustae Vindelicae 1791. Constant. Ruggerii—De portuensi S. Hippolyti sede. Romae. 1771), и съ объяснениемъ пасхальнаго круга, изображеннаго на памятникъ Ипполитовомъ, - Бушера. Но въ X томъ патрологін Миня, изданный въ 1857 году, не вошли ни вновь открытое и самое значительное изъ сочиненій Ипполитовыхъ "Фідософобреча", о принадлежности котораго были еще сомнинія въ пятидесятыхъ годахъ, ни сохранившійся у Евсевія отрывокъ изъ другаго ересеологическаго сочинения его, извъстнаго подъ названиемъ "Малый лабиринтъ утверждена только въ последнее время. Философумена въ последствін 1860 г. перепечатаны Минемъ въ XVI томъ греч патрологіи виъсть съ сочиненіями Оригена; а отрывки изъ Малаго лабиринта, кромѣ исторіп Евсевія, напечатаны у Рута—Routh—Reliquiae Sacrae—T. II. Изслѣдованій о св. Ипполить, кромь помянутыхъ предисловій къ прежнимъ изданіямъ, и перепечатанныхъ у Миня разсужденій Лумпера и Руд-жіери, кромъ замъчаній о немъ въ трудахъ общихъ церковныхъ историковъ-Баронія, Тильмона, и нагрологовъ-Дю-Пеня, Сейлье, Каве, Удина, много написано и въ нынфшнемъ столетіи. Наиболе замечательныя изъ нихъ до открытія философуменовъ-Гэнелля-De Hippolyto. Götting. 1838 г. и Киммеля — De Hippolyti vita et scriptis. Jena. 1839. Но въ особенности возбуждено было внимание къ Ипполиту и его сочиненіямь въ первые годы по напечатаніи философуменово (т.-е. послів 1851 года). Сюда принадлежать статьи Дункера — in d. Götting. gelehrt. Anzeig. 1851, Aroon - Deutsche Zeitschrift für christliche wissenschaft—1851 г. (его же статья въ Realenzyklopädie v. Herzog. T. VI), Гергенретера—Tübing. theolog. Quartalschritt. I. 1852, Гизелера—Theologische Studien und Kritik. 1853, Баура—Theolog. Jahbücher. 1853, Ричля-Theolog. Jahrbuch. 1854; палыя изследованія: Бунзена-первоначально напечатанное на англійскомъ языкъ—Hyppolitus and his age. 4 Voll. London. 1852, затъмъ самимъ авторомъ изданное понъмецки—



которомъ были писаны, переводились на языки другихъ восточныхъ христіанскихъ народовъ — на арабскій, сирскій,

Hippolytus und seine Zeit. 2 Bde. Leipzig. 1852-53 г. (сочинение богатое содержаніемъ, но съ значительнымъ количествомъ парадоксовъ и ошибовъ), Вордсворта — St. Hippolytus and the church of Rome in the earlier part of the third century. London, 1853 (сочинение проникнутое полемическою тенденціей противъ римской церкви), Дёллин-repa — Hippolytus und Kallistus. Regensburg. 1853 (зам'ячательное по внимательному изученію эпохи, по объясненію данныхъ для біографін Инполита, по острой критикъ чужихъ митній, но не безъ натяшекъ и пристрастія—въ пользу римской церкви), Фолькмара—Нірројуtus und die römischen Zeitgenossen-Zürich. 1855 г. (особенно имъетъ значение для объяснения внутренней конструкции философуменовъ и отношеній этого произведенія къ другимъ ересеологическимъ памятникамъ, котя и не вполнъ удовлетворительно раскрываетъ предположенныя залачи). У насъ на русскомъ языкъ были лишь небольшія изсльдованія объ Ипполить, въ настоящее время совершенно отставшія отъ научной разработки этого предмета на западъ. Таковы статья о св. Ипполить въ Прибавленіях ко творен. св. Отцево за 1846 г., во Историческ. Ученій объ Отцахь церкой преосв. Филарета чернигов. т. І. §§ 52—56, Предисловіе въ изданію старо-славянскаго перевода Иппо-литова слова объ антихристь — К. И. Невоструева. Москва. 1868 г. Отъ нихъ отличается предисловіе къ переводу философуменова на русскій языкь вь Прав. Обозраніи — 1871 г. свящ. П. А. Преображенскаго: въ немъ болъе всего приняты во внимание результаты новыхъ западныхъ изследованій о св. Ипполить и философуменахъ. Но оно слишкомъ коротко касается самыхъ главныхъ вопросовъ представляющихся здёсь. Мы въ своемъ изслёдовании имѣемъ въ виду опредёлить значение Ипполита, главнымъ образомъ какъ ересеолога; но и разъяснение одной этой стороны дѣла необходимо должно повести, какъ увидимъ, къ раскрытію общихъ вопросовъ о личности и литературной деятельности этого замечательного учителя церковнаго. Поэтому объ Ипполить намъ прійдется говорить гораздо больше, чёмъ о другихъ древнихъ ересеологахъ. При всемъ томъ наше изследованіе, имеющее частную ересеологическую цель, не устраняеть конечно потребности имъть на русскомъ языкъ другое болье общирное общее историческое изследование о жизни и писанияхъ св. Инполита.

2) На востовъ Ипполита всегда чтили, преимущественно какъ извъстнаго учителя церкви. Отзывы о немъ позднъйшихъ писателей церковныхъ, преимущественно греческихъ, см. у Миня Patrolog. graec. Т. Х, стр. 569—582. День мученической кончины Ипполита на востокъ восноминался издавна 30 января. (Архим. Сергія "Мѣсяцесловъ" Востока т. ІІ, стр. 26 и въ замѣткахъ къ нему, стр. 34; Döllinger — Hippolytus und Kallistus s. 93—94). На западъ Ипполита, какъ церковнаго писа-

эфіопскій 3). Въ память его мученическаго подвига христіанская поэзія сложила восторженный гимнъ 4). Почитатели св. Ипполита воздвигли ему памятникъ, остающійся до настоящаго времени замѣчательнѣйшимъ памятникомъ древне-христіанскаго искусства 5). Между тѣмъ, замѣчательное обстоя-

теля знали мало. Но память Ипполита, какъ священномученика, пользовалась въ западной церкви особенною извъстностью вмъстъ съ памятью другихъ славнъйшихъ священномучениковъ III въка—Лаврентія, Сикста, Кипріана. Имя Ипполита поминалось въ древнъйшихъ служебникахъ западной церкви; въ честь его было устроено много храмовъ; изображенія его дълались на иконахъ, сосудахъ и другихъ предметахъ перковнаго употребленія; хотя, при запутанности сказаній о св. Ипполить на западъ въ средніе въка, трудно было бы сказать, какого Ипполита собственно тамъ чтили. Сравни Деллингера. Нірроіуtus und Kallistus s. 35 и далье.

3) О переводъ Ипполитовыхъ сочиненій на арабскій и сирійскій языки—Ассемани Biblioth. Oriental. Т. III р. 15; Фабрицій Biblioth. Graec. Т. VII, р. 196—197; и орега Нірроlytі Т. II, р. 33. Объ зеіопскихъ отрывкахъ приписываемыхъ Ипполиту (какъ и у Арабовъ—Абулиду), и обнародованныхъ Ванслебомъ (De Ecclesia Alexandrina — Рагіз. 1677 г.) и Лудольфомъ (Commentar. ad historiam Aethiopicam. Francf. 1691 г.)—см. у Миня Т. Х рад. 957 и дал. Сравни Лумпера— De scriptis s. Нірроlytі въ томъ же томѣ у Миня стр. 345 — 346 и Филарета чернигов. объ Отцахъ церкви т. І. § 53 примѣч. 14, и § 54 прим. 19.

4) Мы разумѣемъ здѣсь гимнъ—πєрі отєфауфу—испанскаго поэта Пруденція, жившаго въ концѣ IV вѣка, въ которомъ, на основаніи древнихъ, хотя и запутанныхъ, предапій воспѣтъ мученическій подвигь св. Ипполита. Opera Prudentii — Migne — Patrolog. Curs. Lat. ser. T. LX.

5) Этотъ памятникъ-мраморная статуя, найденная близъ Рима на Веровомъ поль (in agro Verano), при раскопкахъ произведенныхъздъсь въ 1551 году; въ настоящее время она находится въ Ватиканъ. Цервовный учитель представлень здёсь въ сидячемъ положении, и по сторонамъ его съдалища (пли епископской канедры, какъ прямо называють этоть памятникъ) начертаны по-гречески пасхальный циклъ на 112 леть, начиная отъ перваго года царствованія Александра Севера, и перечень сочиненій написанных учителемь деркви. Изображеніе этого памятника съ объяснениемъ пасхального круга начертанного на немъ находится при изданіяхъ сочиненій св. Ипполита у Фабриція, у Миня въ Х томъ, и въ русскомъ изданіи слова Ипполитова объ антихристь-у Невоструева. Памятникъ найденъ въ поврежденномъ состоянін: головы не нашлось, приделана после, пр отбить уголь се влища, на которомъ находится самое начало перечня сочиненій. Что памятникъ этотъ представляетъ именно св. Ипполита, это видно не только изъ тахъ извастій, что именно онъ занимался въ это время составленіемъ пасхальнаго круга, но и изъ того, что на памятникъ большею тельство, о жизни этого славнаго учителя церкви сохранились въ исторіи самыя неопредёленныя и противорівчащія сказанія, и самая судьба его сочиненій представляєть не мало страннаго и загадочнаго.

Несомивнымъ можно полагать, что церковная двятельность св. Ипполита относится главнымъ образомъ къ первымъ десятильтіямъ III въка, преимущественно ко времени папъ—Зефирина, Каллиста и ихъ ближайшихъ преемниковъ. Къ этому времени относятъ дъятельность св. Ипполита большая часть древнихъ наиболье достовърныхъ писателей упоминав-

частію обозначены тъ сочиненія, которыя у Евсевія и Іеронима прямо приписываются св. Ипполиту. Памятникъ этотъ самъ собою представляеть свидетельство того значенія, какимъ должень быль пользоваться между современниками и въ потомствъ св. Ипполить; такой чести. по замъчанію Деллингера (Hippolytus, s. 25), не удостоивался въ Римъ ни одинъ изъ древнихъ церковныхъ дъятелей послъ апостола Петра. Когда именно воздвигнуть быль этоть памятникь, объ этомъ высказывались различныя мибнія. Некоторымъ ученымъ представлялось сомнительнымъ, чтобы памятникъ могь быть воздвигнутъ во времена близвія въ жизни св. Ипполита, когла быди еще гоненія на христіань; молчаніе о немъ Іеронима. Пруденція, цапы Геласія, ближайшихъ свидітелей римскихъ преданій объ Ипполить, показываеть, говорять, что па-мятникъ могь быть воздвигнуть не ранье VI въка. Такое мныніе изъ прежнихъ изследователей объ Ипполить поддерживаль въ особенности Гэнелль, изъ новыхъ Гизелеръ; изъ русскихъ ученыхъ къ нему склонялся преосв. Филаретъ черниговскій. Но гораздо сильнѣе представляются въ этомъ деле авторитеты такихъ знатоковъ древне-христіанскаго искусства, какт Винкельманъ и Виземанъ, и доказательства техъ новыхъ изследователей объ Ипполить, по соображениямъ которыхъ памятникъ этотъ могъ быть воздвигнутъ именно только во времена ближайшія къ жизни Ипполита. Напписи на памятникь субланы на греч. языкъ, который во II и III вв. былъ въ большомъ употребленіи между римскими христіанами, а въ V и VI вв. сдёлался совершенно неизвъстень тамь. Изображение на памятника пасхального цикла отъ 222 до 333 года могло имъть значеніе для христіанъ III въка, для V и VI никакого. Перечисленіе сочиненій Ипполита на памятникъ, представляющееся близкимъ къ показаніямъ Евсевія и Іеронима, но далеко не заимствованных у нихъ, напротивъ болъе древнимъ, показываетъ, что это надписание сдёлано, когда у римскихъ христіанъ были еще въ живой памяти и употребленіи писанія Ипполитовы, а въ V и VI вв. на всемъ западъ почти не знали о нихъ. Наконецъ-прибавимъ-самая мысль уваковачить память св. Ипполита и его произведеній могла скоръе всего явиться между ближайшими почитателями Ипполита въ III въкъ; въ последующие въка, какъ увидимъ, на западъ напротивъ усиленно старались затмить память св. Ипполита. Что касается до нешихъ о немъ <sup>6</sup>); на это время указывается и въ содержанім самыхъ произведеній св. Ипполита <sup>7</sup>); на это время можно

возможности будто бы въ Римъ поставить памятникъ Ипполиту въ III вък. когда не кончились еще гоненія на христіанъ: эта невозможность не могла имъть мъста въ парствование такихъ государей, какъ Александръ Северъ или Филиппъ Аравитянинъ, при которыхъ христіане уже начинали открыто, и по преданіямъ-съ въдома самаго правительства, строить храмы. А что о памятникъ не упоминали Іеронимъ, Пруденцій, папа Геласій,—изъ этого не слёдуеть, что памятникъ долженъ быль явиться послё нихъ въ VI веке. О памятнике не упоминаль никто изъ западныхъ писателей и позднъйшихъ до XVI въка, но пзъ этого нельзя заключить, что памятникъ не могъ явиться ранфе XVI въка. Ко временамъ Іеронима и Пруденція истинныя преданія объ Ипполить, какъ увидимъ, сильно затмились: а папа Геласій. еслибы и зналь эти преданія лучше другихъ современниковъ, имъль особенныя побужденія не упоминать о нихъ. Есть еще мивніе о памятинкв Ипполита, что онъ произведение болье ранней языческой пластики, и что христіане, желая воспользоваться имъ для прославленія Ипполита, съ своей стороны только сдълали на немъ надписаніе пасхальнаго цикла и сочиненій Ипполитовыхъ. Но это мижніе, подлежащее разсмотрънію въ исторіи христіанскаго искусства. для перковной исторіп не имбеть особеннаго значенія (намъ почти все равно, вновь ли сами христіане слідали памятникъ Ипполиту, или воспользовались уже существовавшимъ прежде для прославленія его); и само по себъ оно не представляется особенно состоятельнымъ. Cpab. Bunsen Hippolytus und seine Zeit B. I. s. 163; Döllinger Hippolytus und Kallistus s. 25-28, 291-292; Volkmar Hippolytus und seine Zeitgenossen s. 76-77.

(кн. VI гл. 20 и 22) при изложении событій времени императоровъ Каракаллы, Геліогабала и Александра Севера и папъ Зефирина и Каллиста, и сближаетъ его дъятельность со временемъ дъятельности Берилла Бострійскаго и Кая. Іеронимъ (De viris illustrib. I.XI) также помъщаетъ Ипполита подъв Берилла и Кая — современника Зефиринова. Фотій (Bibliotheca сар. СХХІ) называетъ Ипполита ученнкомъ Иринея и вмъстъ съ Іеронимомъ сближаетъ его дъятельность съ дъятельностью Оригена. Все это падаетъ на первую половину и главнымъ образомъ на первыя три десятильтія ІІІ въка.

7) Всего яснье это видно изт IX книги Философуменовь, гдь авторъ описываеть событія бывшія въ римской церкви—во время папъ Зефирина и Каллиста, какъ очевидець и непосредственный участникь въ нихъ (см. въ особенности §§ 11 и 12). Но кромѣ того указанія на го же время можно находить и въ другихъ сочиненіяхъ Ипполита: въ обличеніи ереси Ноэта, которая стала распространяться въ Римѣ въ началѣ III столѣтія; въ "Маломъ Лабиринтъ", гдѣ также, какъ видно по отрывку приводимому Евсевіемъ описывались событія и опровергались заблужденія, относящіяся къ этому времени; въ упоминаемой Евсевіемъ и Іеронимомъ первой пасхаліи Ипполита, гдѣ составлено было расчисленіе празднованія Пасхи на шестнадцать лѣть до перваго

найлти указанія и въ памятникъ поставленномъ ему 8); къ этому же времени полхолять, при всей спутанности и взаимныхъ противоръчіяхъ, и древнія преданія о мученичествъ св. Ипполита <sup>9</sup>). Съ полною въроятностью въ настоящее время можно полагать также и то. что деятельность св. Ипполита главнымъ образомъ была въ Римъ или имъла ближайшее отношение къ римской перкви. На это также указывають и содержаніе его произведеній, и его мраморный памятникъ найленный близъ Рима 10), и множество другихъ преданій сохра-

года парствованія Александра Севера; въ удоминаемой Іеронимомъ бесъть Ипполита de laude Salvatoris, говоренной въприсутствии Оригена; въ приписываемомъ сирскимъ каталогомъ Ипполиту сочинении противъ Кая, въ которомъ, какъ ниже скажемъ, есть основанія предполагать

Кая римскаго и т. д.

9) Въ этихъ преданіяхъ, какъ увидимъ, мученическая кончина Иппоинта или нъсколькихъ Ипполитовъ, жившихъ въ III столътіи. относится въ различнымъ пунктамъ времени между царствованіями Александра Севера (+ 235) и Клавдія Готскаго (+ 270). Разстояніе времени довольно значительное: но все-таки оно приближается къ одной и той же эпохъ.

<sup>40</sup>) Всего яснъе это можно видъть изъ IX вниги Философуменовъ: но указанія на это опять можно находить и въсочиненіи противъ Ноэта. и въ отрыввъ изъ Малаго Лабиринта, и въ надписаніи увъщанія въ Северинъ и въ надписаніи сочиненія противъ Кая,—хотя, правду сказать, безъ яснаго свидетельства философуменова, все эти другія данныя очень шатки. Открытіе памятника близъ Рима болье имветь значенія, и само по себ'в представляеть важное доказательство на то, что дъятельность Ипполита имъла ближайшее отношение къ римской церкви.

<sup>8)</sup> На памятникъ находится, какъ сказано, расчисление пасхальнаго цикла отъ перваго года царствованія Александра Севера на 112 льтъ впередъ (это расчисление составляетъ такимъ образомъ продолжение прежде составленнаго Ипполитомъ, о которомъ упомянуто въ предшествовавшемъ примъчаніи). Кромъ того на памятникъ между другими сочиненіями Ипполита упоминается протрептіко прос Ζевуреї дом. Θеодориту было извъстно это писаніе поль именемъ посланія къ императриць (Dialog. II pag. 88; Dialog. III pag. 155). Большая часть ученыхъ подъ этой императрицей разумьють Севиру жену Филиппа аравитянина, въ воторой, по свидътельству Евсевія, писаль также посланіе и Оригень Euseb. VI, 35). Другіе историки, не желающіе такъ далеко продолжать жизнь Ипполита, разумъли здёсь Юлію Маммею, мать Александра Севера, или его жену, или дочь, или Юлію Севиру-вторую жену Геліогабала, некоторые даже Зиновію Пальмирскую. См. Lumperi у Миня въ X томе стр. 334 — 335; Döllinger "Hippolytus und Kallistus" s. 25.

нившихся здъсь о немъ — указываемая гробница св. Ипполита, источникъ посвященный его имени, храмъ возлвигнутый въ честь его 11). Но быль ли св. Ипполить уроженець христіанскаго запада, или подобно св. Иринею онъ быть малоазійскій Грекъ уже въ эрблыхъ льтахъ пришелшій на перковное служение въ запалную перковь, объ этомъ могутъ сушествовать различныя предположенія, изъ которыхъ ни одно не можеть имъть для себя вполнъ твердыхъ основаній 12). Патріархъ Фотій называеть св. Ипполита ученикомъ Иринея (Маната Еірприйон) 13), но откуда онъ взяль это свёдёніе неизвъстно, и въ какомъ смыслъ даетъ Ипполиту название ученика Иринея-въ томъ ли, что онъ былъ непосредственный ученикъ пастыря діонскаго, или его ученикъ по духуподражатель ему въ своихъ писаніяхъ 14): это также можетъ

<sup>11)</sup> Все это существовало въ Римъ уже во времена Пруденція, какъ описываеть онъ въ своемъ гимнъ.

<sup>12)</sup> О западномъ римскомъ происхождении Ипполита заключаютъ на основаніи изв'єстія Іеронимова (in epistola ad Magnum), будто Иппо-лить (прежде конечно принятія священнаго сана) быль сенаторомъ римскимъ. Но справедливость этого извъстія издавна возбуждала сомиънія, и самое чтеніе того м'єста у Іеронима, гд'в Ипполиту приписывается сенаторское достоинство, многими не признается правильнымъ. (Cm. Lumperi de vita Hippolyti nota-3; Ruggerii-De portuensi s. Hippolyti sede. Р. І. сар. II—V). О малоазійскомъ же происхожденіи Иппо-лита заключають на основаніи его общирнаго греческаго образованія, отношеній къ св. Иринею, и того обстоятельства, что онъ свои сочиненія писаль на греческомь языкі, и вь нихь видно знаніе нікоторыхъ такихъ обстоятельствъ изъ исторіи малоазійскаго христіанства, вакія не упоминаются у другихъ писателей. Но сближеніе съ Иринееть могло произойдти и въ другомъ мъсть. Что касается до греческаго образованія и писанія сочиненій на греч. языкі, то нужно сказать, что въ римской церкви во II и въ началі III віка едва ли не преобладающій элементь быль греческій, и другіе писатели жившіе въ Римъ и вообще на западъ (до Тертулліана) писали свои сочиненія погречески. Для того, чтобы знать обстоятельства малоазійских церквей, также не было непременной надобности вліятельному деятелю церковному самому быть въ Малой Азін. 18) Bibliotheca cap. CXXI.

<sup>14)</sup> О личномъ непосредственномъ вліяніи Иринея на Ипполита завлючають также со словь Фотія въ указанномъ мъсть, что Ипполить составляль свое опровержение противь ересей на основани бестов Ирижея (оридойчто Сірпучаюй). Но это, очевидно, очень слабое основаніе. Извъстіе еще болье позднихъ писателей — Алб. Мирея (въ примъча-

быть предметомъ только нетвердыхъ предположеній. Если остановиться на томъ, что св. Ипполить быль непосредственный ученикъ Иринея, возникаетъ новый вопросъ и новыя разногласія о томъ, гдѣ Ипполитъ учился у Иринея—въ Малой Азіи, когда тамъ еще быдъ Ириней, или въ Галліи на мъстъ пресвитерскаго и епископскаго служенія пастыря діонскаго, или наконець въ Римъ, когла св. Ириней приходилъ туда по дъламъ церковнымъ 15). Леще болье существенныхъ разногласій между учеными было высказано относительно того, какое мъсто занималъ св. Ипполитъ въ сдужении перковномъ. И такъ какъ этотъ вопросъ очень дюбопытенъ самъ по себъ и очень важенъ для разъясненія внутренняго значенія и самой внъшней судьбы писаній Ипполитовыхъ, въ особенности важнъйшаго между ними ересеологическаго памятника— $\phi u.ioco\phi y.menobi:$  то намъ и нужно нѣсколько остановиться на немъ.

Какъ мы уже сказали, содержание большей части произведеній св. Ипполита им'єють ближайшее отношеніе къримской церкви, и множество преданій и вещественныхъ памятниковъ сохранившихся о немъ въ Римѣ показываютъ, что мѣстомъ его служенія и діятельности быль Римь. Съ другой стороны въ новооткрытомъ произведении св. Ипполита Федософобильма есть прямое свидътельство о томъ, что св. Ипполитъ въ правденіе папы Зефирина занималь вліятельное положеніе въ римской церкви, а потомъ когда писалъ Фідобофобилия, стоялъ уже и самъ во главъ римскаго священства 16). На основании

минн—Сир. 1, Art. 1.

15) Сравни—Harnack - Zur Quellenkritik d. Gnosticismus—in Ztschr. für histor. Theolog. 1874 г. § 3. Lipsius—Die Quellen d. aeltest. Ketzergesch. гл. VI, Döllinger—Hippolytus—s. 118, 122.

16) См. Φιλοσοφούμεν Lib. IX, сар. 11 и 12; сравни слова предисловія, гді авторъ называеть себя преемникомъ апостольскаго служенія,

ніяхъ къ Іерониму) и Баронія о томъ, что Ипполить быль ученикъ Климента Александрійскаго, еще менве имъеть основаній. См. Lumper у Миня—Cap. I, Art. I.

γιαςτημικομό διαγορατή περιουσή πρόσπηλου απουτοιπελαίο συγακετής γιαςτημικομό διαγορατή περιουσή περιουσή το το δράθος πεπιστευκόσιν, θν ήμεις διάδοχοι τυγχάνοντες τής τε αυτής χάριτος μετέχοντες άρχιερατέιας τε και δισασκαλίας και φρουρδι τής Έκκλησίας δυκ δφθαλμψ νυστάζομεν...

этихъ данныхъ повидимому не могло быть никакого другаго предположенія о мъсть служенія и дъятельности св. Ипполита, кромь того, что онъ былъ пресвитеромъ и епископомъ римской церкви. Такое преданіе о св. Ипполить дъйствительно и держалось всегда въ восточныхъ церквахъ. Здъсь въ отзывахъ церковныхъ писателей объ Ипполить, въ церковныхъ мартирологахъ и агіологахъ, и въ надписаніяхъ сочиненій приписываемыхъ св. Ипполиту, онъ назывался обыкновенно енископомъ или папою римскимъ 17). Но, замъчательное дъло, въ

<sup>17)</sup> См. свидътельства объ Ипполить, какъ епископъ римскомъ восточныхъ писателей: Евстратія пресвит. константинопольскаго (VI в.), Леонтія византійскаго и Анастасія Синанта (нач. VII в.), патріарха. Германа и Іоанна Дамаскина (нач. VIII в.), патр. Никифора (нач. IX в.), Өеофилакта болгарскаго и Кедрина (XI в.) - въ Патрологіи Миня, т. X, стр. 575—576, и въ особенности у Деллингера Нірроlytus, стр. 91—96, гдъ въ свидтельствамъ писателей церковныхъ присоединены свидътельства изъ древнихъ греческихъ менологовъ и силаксарей, изъ древнихъ катенъ, изъ надписаній греческихъ рукописей Ипполитовыхъ сочиненій. И замъчательно, что на востокъ считали Ипполита епископомъ или папою римскимъ не только греки, но и сирійцы, арабы, копты (подъ именемъ Абулида), и не только православные, но и монофизиты. Въ нашихъ славянскихъ рукописяхъ сочиненія, приписываемыя св. Инполиту, также извъстны были подъ именемъ Ипполита Блаженнаго папы римскаго (см. Слово въ недълю мясопустную у Невоструева-Приложение 1. стр. 189). И въ славянскихъ мъсяцесловахъ и синаксаряхъ Ипполитъ обывновенно именовался подъ 30 января папою римскимъ. Другое мивніе объ Ипполить, какъ епископъ портуенскомъ, въ первый разъ заявлено было на Востокъ около половины VII в. проживавшимъ въ Константинополь Анастасіемъ апокрисіаріемъ римской церкви, открывшимъ будто бы здёсь греческіе акты мученичества св. Хрисы (съ свёденізмі объ Ипполить, въ которыхъ онъ однакожъ представляется только пострадавшимъ въ Порто, но не собственно епискономъ портуенскимъ) и собственное произведение Ипполита противъ Верона и Гелика (теперь признанное неподлиннымъ. Отл. Анастасы это миби е перешло въ греческую пасхальную хронику VII стольти и повторено изкоторыми изъ поздавящихъ греческихъ писателей — Георгиемъ Синкелломъ (въ концъ VIII в.), Зонарою (въ XII в.), Никифор мъ Каллистонъ (въ XIV в.) (Деллингера — Hippolytus, стр. 96—98). Впрочемъ это мибије никогда не имъло на востокъ преобладающаго значения. Только новъйшіе русскіе ученые, подражая прежнимь западнымь, пытались исправить ошибку древняго греческого преданія, и утвердить въ наукъ миъніе о портуенскомъ епископствъ св. Ипполита, и именно въ то самое время, когда западная наука напротивъ должна была отказаться отъ этого мивнія, и признать справедливость древняго восточнаго преданія объ Ипполитъ.

древней запалной церкви, въ самомъ Римъ, которому принадлежала дъятельность св. Ипполита, и затъмъ въ запалной наукъ средневъковой и новъйшей до самаго послъдняго времени было вамътно какъ бы усиленное стараніе отлалить память Ипполита отъ Рима, отыскать для него мъсто епископскаго служенія гдь бы то нибыло-въ Аравіи, въ Сиріи, въ Египть, пожалуй въ другомъ городъ Италів, только не въ Римъ. На это конечно лоджны были существовать особенныя серьезныя причины. Въ объяснение того, какъ западными учеными не принималось во вниманіе ясное и неопровержимое свильтельство философуменовъ о перковномъ служении Ипподита въ Римъ нужно сказать, что это произведение сделалось известнымъ для ученыхъ только въ послъднее время 18), да и послъ обнародованія его принадлежность его св. Ипполиту не сразу была признана. Содержаніе другихъ произведеній Ипполита, какъ мы уже сказали, могло только указывать, что дъятельность его имъла близкое отношение къ римской церкви, но не давало еще прямаго указанія на то, что містомъ его постояннаго служенія была римская перковь. Вешественные памятники пребыванія св. Ипподита въ Рим' можно было объяснять такъ и иначе, что онъ напр. былъ епископомъ гдв нибудь недалеко отъ Рима, или пришедши изъ какой нибудь отдаленной церкви (изъ Аравіи или Сиріи), принялъ мученическую смерть въ Римъ, или наконецъ просто тъмъ, что въ Римъ было распространено особенное благоговъние въ св. Ипполиту, какъ нъ славному учителю церковному и мученику. Что же касается до преданій восточной церкви о римскомъ святительствъ св. Ипполита, на западъ имъ тъмъ менъе придавали значенія. Западные ученые въ своемъ невысокомъ представленіи о христіанскомъ востокъ способны были предполагать, что на востокъ называли Ипполита папою римскимъ по недоразумънію, потому только, что тамъ не знали преданій

<sup>10)</sup> Философумены въ настоящемъ видъ, какъ подробнъе будетъ сказано въ саъдующей главъ, открыты были на Асонъ въ 1842 г. и въ первый разъ напечатаны въ Лондонъ 1851 года

западной церкви, и могли смѣшивать названіе римской церкви съ названіями другихъ итальянскихъ церквей, переносить титулъ папы на епископовъ другихъ итальянскихъ городовъ, кромѣ Рима, и даже прилагать званіе ецископа пресвитеру 19).

Между тъмъ у западныхъ ученыхъ повидимому были сильявищія основанія для того, чтобы не допускать предположенія о римскомъ епископствъ св. Ипподита. Одно изъ этихъ основаній заключалось въ томъ, что древнъйшіе перковные писатели и лучшіе знатоки перковныхъ древностей — Евсевій и Іеронимъ, говоря объ Ипполитъ, не называютъ его римскимъ епископомъ. Точный Евсевій, обыкновенно обозначавшій и для менье значительныхъ и болье древнихъ, чемъ Ипполитъ, писателей перковныхъ — епископовъ, мъста ихъ епископскаго служенія, называеть Ипполита просто предстоятелемъ какой-то деркви <sup>20</sup>). Любознательный Іеронимъ, въ особенности хорошо знавшій преданія римской церкви, съ особенною ревностью маучавшій все, что могло относиться къ памяти римскихъ мучениковъ, и между прочимъ имъвшій особенное уваженіе къ памяти св. Ипполита, говорить о св. Ипполить, что онъ не могъ узнать мъста его епископскаго служенія 21). Конечно этотъ аргументъ можетъ быть обращенъ противъ предположенія о епископствъ Ипполита какъ въ римской, такъ и во

<sup>&#</sup>x27;') См. Ruggerii — De Portuensi. S. Hippolyti Sede. P. I, cap. XX — XXVII P. II, cap. VIII—IX; Bunsen—Hippolytus und Seine Zeit B. I, crp. 151—153; Döllinger — Hippolytus und Kallistus, стр. 87—88 и 313—315.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) ΕΒCOB, RH. VI, rg. 20. Ίππολυτος έτέρας που και αὐτὸς προεστώς <sup>\*</sup>Εκκλησίας.

э¹) Hieron. De viris illustrib. cap. LXI: Hippolytus cujusdam Ecslesiae episcopus, nomen quippe urbis scire non potui. Между тъмъ Іеронимъ долгое время жилъ въ Римъ въ молодости и затъмъ при папъ Дамасъ около четырехъ лътъ и имълъ по его словамъ особенное усердіе къ посъщенію гробницъ мученическихъ и изученію преданій относящихся къ нимъ (Commentar. in Ezechiel cap. 40). А что память Ипполита между прочимъ привлекала въ себъ особенное вниманіе Іеронима, это видно изъ того, что онъ упоминаетъ о немъ, кромъ каталога церковныхъ писателей, и въ своихъ письмахъ (70 ad Magnum, 71 ad Lucinium), и въ толкованіяхъ на книги свящ. писанія (Prol. in Matth), и сообщаетъ о немъ нъкоторыя преданія, не упоминаемыя другими древними писателями.

всякой другой перкви: тъмъ не менъе при невыясненности вопроса, почему Евсевій и Іеронимъ не могли признать въ Ипподить римскаго епископа, хотя въроятно и знали нъкоторыя преданія о его римскомъ епископствъ, этотъ аргументъ имъетъ значительную силу. Еще болбе сильнымъ представляется другой аргументъ противъ римскаго епископства св. Инполитаэто тотъ, что ни въ одномъ изъ древнихъ каталоговъ римскихъ папъ, ни въ одномъ изъ древнихъ запалныхъ мартиродоговъ и ни у одного изъ древнихъ запалныхъ писателей Ипподить не называется папою или римскимъ епископомъ. И вообще, еще болье замьчательное обстоятельство, древній и среднев вковой западъ почти не зналъ не только Ипполита римскаго епископа, но и Ипполита знаменитаго писателя церковнаго, котораго и въ древніе и въ средніе в ка хорошо знали на востокъ-греки, сирійцы, арабы 22). Взамънъ этого западная церковь и именно около того самаго времени, къ которому по признакамъ находящимся въ сочиненіяхъ св. Ипподита должна относиться его жизнь, знаетъ нъсколькихъ Ипполитовъ мучениковъ, которыхъ біографическія черты то какъ будто сходятся къ одной и той же исторической личности, развитіемъ легенды церковной раздробленной на нѣсколько личностей, то опять расходятся въ различныя положенія перковныя, хронологическія и топографическія, которыя повидимому никакъ нельзя свести къ одному и тому же историческому лицу. На этой основъ построено въ западной церкви множество легендъ, преданій, житій святыхъ, содержаніе которыхъ для уясненія жизни и историческаго значенія действительнаго историческаго Ипполита представляетъ немного данныхъ, но изучение которыхъ можетъ привести къ разъяснению

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Изъ западныхъ писателей, кромѣ Іеронима, объ Ипполить, какъ составитель пасхальнаго цикла, въ самыхъ общихъ выраженияхъ упоминали еще Исидоръ Испалійскій (Origin. Lib. VI, сар. 16) и Адо Віентскій (iu Chronico ad ann. 220), и затьмъ никто—ни многописавшій Автустинъ, ни ересеологъ Филастрій, ни другіе. Сочиненія Ипполита до поздитйшихъ въковъ совсёмъ не были извітстны на западѣ. Сравин Деллингера, стр. 35.

вопроса, какъ на западъ — въ преданіяхъ перковныхъ и въ наукъ постепенно затиъвалась память о лъйствительномъ историческомъ Ипполитъ — писателъ церковномъ епископъ римскомъ. и какъ взамънъ этого могли складываться въ самой наукъ предположенія о епископствованіп Ипнолита въ разныхъ лоугихъ мѣстахъ 23).

Лревнъйшее изъ западныхъ извъстій о св. Ипполить на-1 ходится въ старомъ такъ-называемомъ диберіанскомъ каталогъ римскихъ папъ, составленномъ въ 354 году, и имъюпіемъ значеніе оффиціальнаго историческаго памятника для первоначальной исторіп римской церкви. О св. Ипполить здысь упоминается только мимоходомъ по поводу ссылки папы Понтіана на островъ Сардинію въ 235 году; вмъсть съ нимъ сосланъ былъ, говорится, и пресвитеръ Ипполитъ 24). Само по себъ это извъстіе не представляеть еще впрочемъ никакой определенности, п всё предположенія новейших в ученых в о томъ, что этотъ именно Ипполить быль Ипполить церковный писатель, что онъ съ папою Понтіаномъ умеръ въ Сардиніи, и послѣ моши его вмѣстѣ съ мошами Понтіана были перенесены въ Римъ и положены въ извъстной усыпальницъ, гдъ въ послъдствіи сдълалась извъстна гробница Инполитова, не имъють особенно твердыхъ основаній. Рядомъ съ этимъ римскимъ пресвитеромъ Ипполитомъ западныя сказанія впрочемъ уже поздивишія знають другаго мученика Ипполита, пресвитера антіохійскаго, только пострадавшаго въ Римъ, который прежде принадлежаль къ новаціанской секть, но передъ смертію раскаялся и умеръ отъ руки палача съ испо-

<sup>23)</sup> Подобный разборъ всехъ этихъ сказаній у Деллингера во второй

главь его книги "Hippolytus und Kallistus.

24) Liberian. Katalog ad ann. 235: "Eo tempore Pontianus episcopus et Yppolitus presbyter exoles sunt deportati in Sardinia in insula nociva Severo et Quintino-Consul". O musepiah. Katamork cm. Mommsen: Ueber den Chronographen 354—in d. Abhandlung. der philolog-histor. Classe K. Sachs. Gesellschaft der Wissenschaften B. I, 1850, s. 635; Lipsius: Chronologie der römischen Bischöfe. Kiel. s. 265. Cpas. Doellinger — Hippolytus und Kallistus, s. 29, 67—71.

въданіемъ той въры, которой держится каседра св. Петра <sup>25</sup>). Изъ этого антіохійскаго пресвитера въ сказаніяхъ еще позднъйшихъ образовался уже антіохійскій епископъ, пострадавшій не въ Римъ, а въ Сиріи, а еще въ нъкоторыхъ сказаніяхъ дъятельность этого Ипполита переносится уже изъ Антіохіи въ Александрію и изъ ІІІ въка въ V <sup>26</sup>).

Кром' этих двух пресвитеровь, въ Рим пострадаль еще по свидътельству одного жизнеописанія, приводимаго Бароніемъ, въ 257 г. при императоръ Валеріанъ какой-то пустынникъ Ипполить, проживавшій за городомъ въ уединенной пещерь, занимавшійся обращеніемъ язычниковъ, и за это по приказанію префекта Секундіана умерщвленный бичами римскихъ солдатъ 27). Затъмъ цълый циклъ сказаній о мученикахъ пострадавшихъ въ Остіи и Порто, представляютъ намъ новаго свяшенномученика Ипполита; онъ называется здёсь въ однихъ редакціяхъ жизнеописаній епископомъ, въ другихъ пресвитеромъ, или просто старцемъ (senex), нонномъ (nonnus или nonus, въ значеніи старца, пустынника, или въ значеніи собственнаго имени), вообще является дъятельнымъ руководитедемъ находящихся здёсь христіанъ, заботится о погребеніи другихъ мучениковъ, предстательствуетъ за христіанъ передъ римскими властями, обличаетъ правителей въ несправедливыхъ жестокостяхъ съ христіанами, и за это самъ связанный по рукамъ и по ногамъ сбрасывается съ городской ствны въ колодезь или водосточную яму, и здёсь находить свою смерть 28).

 $<sup>^{25})</sup>$  О страданіяхъ Ипполита пресвитера повъствуется въ старыхъ римскихъ мартирологахъ (напр. такъ-назыв. Іеронимовомъ) подъ 30 января. Срав. Деллингера, стр.  $51 \div 52$ .

<sup>26)</sup> Такъ въ жизнеописаніи Ипполита, изъ котораго отрывки находятся въ Асtа Ss. (Aug. Т. IV, р. 506), гдё дёятельность Ипполита смёшивается съ дёятельностью епископа Нонна, обратившаго св. Пелагію отъ безиравственной жизни. См. также Ruggerii. Р. II, сар. Х. Деллингера стр. 44.

<sup>27)</sup> Baronii Annales ad an. 257. Делингеръ, стр. 51.
28) Акты остійскихъ мучениковъ — Acta martyrum ad Ostia Tiberina sub Claudio Gothico—собраны и изданы въ Римъ въ 1795 году Симономъ de Magistris, съ объяснительными примъчаніями и большимъ из-

Независимо отъ всёхъ этихъ мучениковъ священнаго чина. римскія преданія знають еще знаменитаго мученика Ипполита воина пострадавшаго при императорѣ Лепіѣ. Память его и мъсто погребенія тъсно связывается съ памятью и мъстомъ погребенія священномученика діакона Лаврентія (также будто пострадавшаго при Депів?). Этотъ Ипполить-римскій центуріонъ, которому поручено было стеречь св. Лаврентія въ темнипъ передъ казнью, быдъ обращенъ имъ въ христіанство, затъмъ самъ мужественно исповъдалъ въру перелъ префектомъ римскимъ и по его приказанію, въ подобіе смерти древняго миенческаго героя Ипподита сына Тезеева, привязанъ былъ къ дикимъ разъяреннымъ дошадямъ, и ими разорванъ на части. Моши его положены были вблизи мощей св. Лаврентія in via Tiburtina, гдъ въ послъдствии подлъ базилики св. Лаврентія появилась и базилика св. Ипполита; и послъ него пострадали его кормилица Конкордія и 19 другихъ христіанъ-его домог чадцевъ и подчиненныхъ 29).

Испанскій поэтъ Пруденцій, въ конць IV выка изучавшій на мысть преданія о римскихъ мученикахъ, слагая гимнъ въ честь Ипполита, соединилъ въ одно черты помянутыхъ нами преданій о мученикь Ипполить — пресвитерь римскомъ, епископъ Портуенскомъ, и мученикь Ипполить — разорванномъ лошадьми при императорь Деців, и по-

слѣдованіемъ о жизни и сочиненіяхъ Ипполита, которое Деллингеръ (з 75), при всей учености выказанной авторомъ въ этомъ сочиненіи, называетъ литературнымъ курьезомъ. Древнѣйшее изъ сказаній, находящихся въ этой книгѣ, греческіе акти мученичества св. Хрисы перепечатаны Минемъ въ Х томѣ Patrologie. graec. стр. 547—570 и латинская редакція ихъ тамъ же, стр. 1603—1608. Деллингеръ (стр. 41—51 и 74—76) довольно подробно разбираетъ эти сказанія, но съ нѣкоторимъ пристрастіемъ и натяжками, къ числу хоторыхъ нужно напр. отнести то его мнѣніе, будто подъ императоромъ Клавдіемъ упоминаемымъ въ этихъ актахъ нужно разумѣть не Клавдія ІІ Готскаго, актахъ этихъ актовъ (Асtа Ss. Aug. Т. IV, рад. 757) страданія остійскихъ мучениковъ относятся ко времени императора не Клавдія, а Александра Севера (Деллингеръ, стр. 47).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Извістія о страданіяхъ этихъ мучениковъ въ западныхъ календаряхъ и мартирологахъ подъ 13 августа. Ср. Деллингеръ, стр. 31—41.

гребенномъ in via Tiburtina. По его описанію Ипполить быль римскій пресвитеръ, увлекшійся заблужденіемъ новапіанства. и самъ сдълавшійся главою этой партін; во время Леніева гоненія онъ находился съ своими послудователями въ Остіи: но и тула прибыль римскій префекть, ненасытившійся кровію римскихъ мучениковъ. Ипполитъ, осужденный на смерть, раскаялся въ своемъ заблужденіи, и обратился къ последователямъ новаціанства съ увѣщаніемъ полчиниться римской перкви. Префектъ приказалъ его привязать къ дикимъ лошадямъ и разорвать. Мощи св. мученика были перенесены въ Римъ и подожены in via Tiburtina, гдъ Пруденцій видъль и гробнипу его, и источникъ посвященный его имени, и храмъ воздвигнутый въ память его съ изображениемъ на стѣнѣ самаго мученическаго подвига Ипполитова 30). Комбинацією Пруденпія не завершилось развитіе сказаній о св. Ипполить: посль него явилось еще одно сказаніе въ свою очередь связавшееся съ другими. Папа Геласій въ одномъ изъ своихъ сочиненій назваль Ипполита церковнаго писателя митрополитомъ аравійскимъ 31). Явилось ли у папы Геласія это предположеніе вслъдствіе простаго недоразумінія того міста Евсевіевой исторіи, гдъ церковной историкъ не обозначая мъста епископскаго служенія Ипполита пом'єстиль его рядомь съ Берилломь епископомъ Бостры Аравійской 32), или въ основаніи этого изв'єстія

31) De duabus in Christo naturis Contra Nestorium et Eutychen. Opera Gelasii — Migne Patrolog. Lat. Ser. T. LIX. Cpab. Lumperi de vita Hippoliti—art. II; y Muha T. X. crp. 273. Ruggerii P. II, cap. XII—XVII. REMUNERA CTD. 54

 $<sup>^{30}</sup>$ ) Aurel. Prudentii —  $\pi$  єрі отєфачův gymn. XI. Разборъ свазанія Пруденціева и миѣнія о немъ различныхъ ученыхъ см. у Ruggerii P. I, cap. VII—XIV, Doellinger, s. 54-66.

XVII; Деллингеръ, стр. 54.

31) Нужно сказать, что указанное мъсто Евсевіевой исторіи (кн. VI, гл. 20) въ латинскомъ переводъ Руфина было передано такъ неточно, что въ особенности могло подавать новодъ въ представленію Ипполита вмъстъ съ Берилломъ епископомъ аравійскимъ. У Евсевія въ подлинмикъ читается такъ: 'επίσκοπος δε ουτος (Βήρυλλος) ἢν τῶν κατα Βόστραν... ὑσαύτως τε καὶ 'Ιππολυτος ἐτέρας που καὶ ἀὐτὸς προεστὼς 'Εκκλησίας. У Руфина это мъсто переведено такъ "Episcopus fuit hic (Beryllus) apud Bostram. Erat nihilominus et Hippolytus, qui et ipse aliquanta scripta dereliquit, episcopus.

были какія нибудь древнія преданія, или даже какія нибудь особенныя мѣстныя тенденціи: во всякомъ случаѣ это извѣстіе получило дальнѣйшее развитіе, и связалось съ прежними сказаніями объ Ипполитѣ, какъ епископѣ портуенскомъ, или пострадавшемъ въ Римѣ пастырѣ антіохійскомъ. Отысканъ былъ въ Аравіи городъ Аденъ, который носилъ названіе Аравійской пристани и также римской пристани (Portus Romanus), явилось сказаніе объ обращеніи Ипполитомъ къ вѣрѣ Христовой трехъ тысячъ аравитянъ, перенесена на того же Ипполита отъ антіохійскаго исторія обращенія св. Пелагіи отъ безнравственной жизни, и затѣмъ для сближенія и этого Ипполита съ римскими преданіями онъ долженъ былъ прійти въ Римъ и здѣсь принять мученическую смерть—въ самомъ Римѣ, или въ Портѣ римскомъ вмѣстѣ съ другими остійскими мучениками зз).

Нужно сказать, что всё эти сказанія могли развиться на свободной почвё, безъ всякаго отношенія къ содержанію письменныхъ произведеній Ипполита, которыя на западё въ средніе вёка были совершенно забыты 34), и безъ вниманія къ свидётельству, начертанному на памятникі ему, который открыть былъ послі. Когда въ XVI вікі найдена была такъ называемая мраморная канедра Ипполитова съ перечнемъ его сочиненій, и когда въ слідующіе віка стали издаваться въ світь нікоторыя изъ его писаній: циклъ сказаній объ Ипполить, или о многихъ мученикахъ Ипполитахъ быль уже развить вполні, и новымъ ученымъ оставалась только взять одного изъ этихъ Ипполитовъ древняго сказанія, и сділать его авторомъ тіхъ произведеній, которыя, по свидітельству Евсевія и Іеронима принадлежали церковному писателю жившему въ первой половинь ІІІ віка.

<sup>38</sup>) См. примъч. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) Въ такомъ видѣ разсказъ о св. Ипполитѣ сложился у извѣстнаго римскаго кардинала Петра Даміани (XI в.). Epistola ad Nicolaum P. Opera Damiani — Migne Patrolog. Latin Ser. T. CXLV Opuscul. XIX, сар. VII. Ср. Деллингеръ, стр. 45.

Наиболье удобнымъ представилось выбрать для этого Ипполита епископа пристани римской въ Италіи, или Ипполита епископа пристани римской въ Аравіи. Мненія ученыхъ раздълились: одни признали церковнаго писателя епископомъ порта Италійскаго, другіе епископомъ порта Аравійскаго 35), такъ или иначе пріурочивая того и другаго въ римскимъ преданіямъ и къ показаніямъ памятника найденнаго въ 1551 году, и на раздичные дады видоизмёния старые разсказы о мученичестве Ипподита отъ дикихъ коней или отъ вверженія въ колодезьпри императорахъ Александръ Северъ, Максиминъ, Леціъ, Валеріанъ. Клавдіъ Готскомъ. Ни то, ни другоє мижніе не могло представить за себя особенно твердыхъ основаній: но каждое опиралось преимущественно на слабости другаго. Мнъніе въ пользу Порта Италійскаго представлялось наиболфе удобнымъ въ томъ отношении, что оно ближе подходило къ римскимъ памятникамъ объ Ипполитъ, къ содержанію Ипполитовыхъ сочиненій, и связывалось съ пълымъ пикломъ сказаній объ Остійскихъ мученикахъ. Но противъ него было два сильныхъ возраженія: 1) Сомнівніе въ томъ, могла ли быть въ первой половинъ III въка епископская каоедра въ Портъ или

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Сначала какъ между католическими учеными съ Баронія, такъ и между протестантскими господствовало то мнфніе, что Ипполить быль епискономъ въ Портъ Римскомъ въ Италіи. Но затъмъ Стефанъ Ле-Myaнъ, (in Prolegominis ad varia Sacra-exertatiuncula de S. Hippolyto) раскритиковавши это митніе, и основываясь на свидттельствт пацы Геласія, даль ходъ другому мнінію, что Ипполить быль епискономъ Порта Аравійскаго. Къ этому мнанію присоединились извастные изследователи древней церковной письменности Каве (Histor. litter. T. I, р. 102), Удинъ (Commentar. de Scriptor. ecclesiast T. I, рад. 222) Дю-Пэнь (Biblioth. auctor. T. I, рад. 179) Ассемани (Biblioth. Oriental. T. III, Par. 1. рад. 15). Боле осторожные писатели (Tillemont memoir. T. III; Ceillier Hist. gener. T. II, рад. 317; Bolland. T. IV, August. pag. 510) высказывали колебаніе между обонми мнъніями, не склонаясь рышительно ни къ тому, ни къ другому. Въ концѣ прошлаго стольтія Руджери своимъ изслъдованіемъ De Portuensi S. Hippolyti sede и Симонъ de Magistris собраніемъ актовъ Остійскихъ мучениковъ дали опять преобладание прежнему мязнию о Портъ Италійскомъ, и это мивніе по преимуществу держалось между учеными до открытія философуменова, и посла открытія накоторое время. Впрочемь и въ нынашнемъ столатіи сильно отстанваль мидніе объ Аравійскомъ епискоиствъ Ипполита Генелль "De Hippolyto episcopo" Hottingae, 1838.

въ Остін 36). 2) Незнаніе Евсевія и Іеронима относительно Порта Италійскаго и положительное свильтельство папы Гедасія противъ него. Съ другимъ мивніемъ относительно Порта Аравійскаго эти затрудненія какъ будто устранядись: незнаніе Іеронима относительно отдаленной аравійской митрополіи могло представляться болье естественнымъ, неопредъленное выраженіе Евсевія поставляющаго Ипполита рядомъ съ Берилломъ Бострійскимъ можно было еще истолковать въ пользу этого мнънія; а свильтельство папы Геласія прямо говорило въ пользу его. Но это мивніе представлялось почти совершенно несогласимымъ съ содержаніемъ Ипполитовыхъ произведеній, съ римскими преданіями о немъ, съ остійскими сказаніями, и вообще оно не могло привести въ свою пользу болъе древняго и болье крынаго основанія, какъ неопредыленное свидытельства папы Геласія VI вѣка, въ поллинности котораго притомъ выражалось сомнъніе 37). Ученые не могли не чувствовать слабости основаній того и другаго мижнія 38), и вследствіе этого у нъкоторыхъ явилось ръшение оставить совсъмъ поиски епископской канедры Ипполитовой, и представить Ипполита епископомъ безъ опредъленной каоедры, на подобіе нынъшнихъ episcoporum in partibus infidelibus въ римской церкви зо). Но

3-8) Подробное изложение и разборь оснований, приводившихся въ прежнее время, въ пользу того и другаго мивния въ изследованияхъ Руджиери и Генелля.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Деллингеръ, съ особенною внимательностью разсмотрѣвшій миѣніе о епископствѣ Инполита въ Порто Италійскомъ, рѣшительно опровергъ всѣ основанія этого миѣнія, и доказалъ, что ни въ Порто, ни въ Остіи не было епископской каеедры до IV вѣка. Hippolytus und Kallistus ss. 73—98, 310—324.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>) Cm. Ruggerii p. II, cap. XIII—XVII.

<sup>39)</sup> Такое митніе высказано Бенедиктинцами Congregat. S. Mauri in Histor. litter, de la France. T. I, рад. 363 и Кардинаномъ Орси (Doellinger s. 78). Митніе это основано на сближеній Ипполита съ его современникомъ Каемъ, котораго Фотій въ одномъ мъстъ своей библіотеки назваль έπίσκοπον τῶν εθνῶν (Biblioth cap. XLVIII). Но это основаніе очевидно очень слабое. Неизвъстно, откуда Фотій могь взять предположеніе о Кат, какъ епископть ἔθνῶν, и самая правильность чтенія означеннаго мъста у Фотія подвергалась сомитнію, — нъкоторые, вмъсто єπίσκοπος ἐθνῶν читали єπισκοπος ἀθηνῶν. (Fabricii Bibliot. Graeca T. V,

предположеніе о существованіи такихъ епископовъ въ древней церкви не могло быть подтверждено историческими данными, и противъ него сильно говорило то пониманіе епископскаго званія и его отношеній къ церкви, какое существовало во времена свв. Игнатія и Кипріана. Въ такомъ положеніи дѣла, при множествѣ спутанныхъ и разнорѣчивыхъ показаній объ Ипполитѣ, ученымъ чуть не оставалось совсѣмъ отказаться отъ историческаго разъясненія его личности, и по выраженію Деллингера представлять его себѣ какъ  $\alpha\pi\acute{\alpha}\tau\omega$ р,  $\dot{\alpha}(\imath\acute{\gamma}\rho\omega\rho)$ ,  $\dot{\alpha}\gamma$   $\dot{\epsilon}$   $\sim \epsilon\alpha\lambda\acute{\delta}\gamma\eta$   $\tau \sim \epsilon^{40}$ ).

y : ....

Открытіе философуменовъ должно было дать новое направленіе разъясненію вопроса. Здѣсь представились новыя ясныя и твердыя данныя къ тому, чтобы признать Ипполита, согласно съ древнимъ восточныиъ преданіемъ, епископомъ не иной какой либо церкви, какъ самой римской. Хотя авторъ философуменовъ не называетъ прямо степени и мѣста своего церковнаго служенія: но въ ІХ книгѣ этого сочиненія (преимущественно въ 11 и 12 главахъ) онъ описываетъ, какъ непосредственный очевидецъ и участникъ, событія совершившіяся въ римской церкви—при папахъ Зефиринѣ и Каллистѣ. Самъ онъ въ этомъ описаніи представляется лицомъ, имѣвшимъ

рад. 267). Высказывались и другія мифнія о епископствъ св. Ипполита. между ними папр. и такое, что епископство это было не церковное, а гражданская должность (Heumann in dissertatione, in qua docetur, ubi et qualis episcopus erat Hippolitus, saeculi tertii scriptor ecclesiasticus Goetting. 1738). Нужно сказать, что среди такихъ далекихъ отъ историческаго правдоподобія предположеній высказывались по временамъ и близкія въ истинъ, что Ипполить быль епископомь въ самомъ Римъ, только надъ извъстною частію Рима транстеверинскою, совмъстно съ другимъ главнымъ епископомъ города (подобно тому, какъ въ самое первое время существованія римской церкви нікоторые предполагали совмъстное существование въ ней епископовъ Лина, Анаклета и Климента), или даже епископовъ схизматической партіи. Но до открытія ганныхъ представляемыхъ философуменами эти предположенія не могли быть аргументируемы твердыми доказательствами; поэтому иногда и тъ самые писатели, которымъ онъ представлялись (напр. Стефанъ ле-Муанъ) не останавливались на нихъ. Изложение этихъ предположений объ Ипполить см. у Лумпера—De vita s. Hippolyti—cap. I, art. 2. 40) Doellinger-Hippolytus s. 54.

важное значеніе въ римскомъ клиръ, вліяніемъ котораго до нъкотораго времени была сдерживаема начинавшая въ это время распространяться въ римской церкви шаткость религіозныхъ возэръній и церковной дисциплины 41). Наконепъ, когда эта шаткость при папъ Каллистъ, по убъждению Ипполита, стала доходить до ръшительнаго искаженія истинъ въры и нравственныхъ началъ христіанскихъ, и когла правители оффиціальные римской церкви не только не стали принимать вразумленій и обличеній Ипполита, но и его самаго стали обвинять въ ереси 42). Ипполить счелъ своимъ долгомъ отделиться отъ нея и стать во главъ христіанъ, не желающихъ признавать Каллиста законнымъ правителемъ церкви. Въ этомъ смыслъ Ипполитъ въ своемъ описаніи лаже избъгаетъ называть Каллиста епископомъ 48), церковь управляемую имъ называетъ не церковью, а школою— усоді, одбасхадайом—въ смыслѣ ере-тической секты 44), и послѣдователей его не просто христіа-

<sup>41)</sup> Ипполить указываеть два случая такого вліянія: одинь (въ началь 11 главы) при папь Зефирпив, котораго онь увыщаваль (ύφ' ήμων παραινείσθαι) не поддаваться ученію еретика Клеомена (δόγμα του Κλεομένους); другой случай (въ срединь 12 главы) уже при Каллисть, который, хотя и самь сочувствоваль мизніямь єретика Савеллія, но должень быль исключить его изъ церкви—по настоянію Ипполита— пзъ боязни его (τὸν Σαβέλλιον ἀπέωσεν ώς μη φρονούντα όρθως δεδοικώς έμέ).

<sup>42)</sup> Патрипассіане, сливавшіе св. Тронцу въ одно лице, еще при Зефиринъ называли правовърующихъ послъдователей Ипполита, ясно различавшихъ въ божествъ Отца и Сына—двубожниками (апекале придс бибеоости подъ конець 11 главы). Каллистъ публично предъ народнымъ собраніемъ позорилъ ихъ тъмъ же названіемъ (διά τὸ δημοσία ὀνειδίζων ήμιν εἰπεῖν. δίθεδι εστε — въ срединъ 12 главы). Сравни Ипполита contra haeresin Noeti. Cap. XI.

<sup>12</sup> главы) добр до какіа пачобрую каі поікіло (въ конців 12 главы) добр до какіа пачобрую каі поікіло (въ каналя 11 главы), ії дабы оправдать эти названія онъ старается въ самыхъ резкихъ чертахъ изобразить не только церковное управленіе Каллиста, но и его частную жизнь, начиная съ літь молодости. Даже въ томъ містів, гдів Ипполиту приходилось говорить о епископскомъ избраніи Каллиста, онъ выражается глухо, что Каллисть по смерти Зефирина считаль себя достигшимъ того, чего искаль— иста тіру той Хефирічой телейтіру уорійши тетихукічан, об дорато — 12 глава во средими.

<sup>41)</sup> Τοιαύτα δ γόης (Κάλλιστος) τολμήσας συνεστήσατο διδασκαλείον κατά τής έκκλησίας *сред. 1.2 главы.* Выраженія—σχολή, διδασκαλείον—Ипполить употребляеть очевидно въ томъ же смысль, въ какомъ его учитель Ириней

нами, а каллистіанами <sup>45</sup>). Свою же собственную партію онъ называетъ истинною церковью <sup>46</sup>), своихъ послѣдователей правомыслящими или правовѣрующими <sup>47</sup>) и себя самого преемникомъ апостольскаго служенія, участникомъ благодати первосвященства, стражемъ церкви—т. е. епископомъ правовѣрующихъ христіанъ <sup>48</sup>). Ясно отсюда, какой епископъ былъ писатель философуменовъ? Онъ былъ епископъ римскій, но епископъ стоявшій во главѣ партіи оппозиціонной оффиціально
признаннымъ папамъ римскимъ—Каллисту и его преемникамъ 
Онъ былъ антипапа, если по преданіямъ римской церкви исторія
должна признать Каллиста законнымъ папою.

Такимъ образомъ по самому положенію Ипполита становится совершенно понятнымъ, почему въ римской церкви осталось столько слѣдовъ его памяти,—почему здѣсь и сохранилась его гробница, и воздвигнутъ былъ ему памятникъ, и храмъ въ честь его, и источникъ посвященъ его имени; и почему однакожъ въ каталогахъ римскихъ папъ не нашло себѣ мѣста имя

секту Валентиніанъ называль школою (σχολή), или о Татіанѣ выражался, что онъ оставивъ церковь, образоваль собственную школу, (διδασκαλείον), и въ какомъ самъ Ипполитъ въ сочинени противъ Ноэта выражается о немъ: Ός εῖς τοσοῦτο φυσίωμα ἡνέχθη, ὡς διδασκαλείον σηστήσαι. Cpas. Doellinger s. 102.

<sup>45) &#</sup>x27;Αφ' οῦ κὰι τὴν τοῦ ὀνόματος μετέσχον επικλήσιν καλεῖσθαι διὰ τόν πρωτοστατὴσοντα τῶν τοιοθτων ἔργων Κάλλιστον Καλλιστιὰνοι—63 самомъ концю 12 главы. Здѣсь Ипполнтъ также слѣдуетъ мысли своего учителя Иринея, который говорить, что еретическія секты заимствують свои названія отъ именъ основателей ихъ (Ирин. кн. III, глав. IV, 3).

<sup>46)</sup> Въ выраженія—опусотіјосто бібаокалейом ката тід єкклуоїаς (прим. 44) названіе 'Екклуоїа Ипполить очебидно относить въ своей партіи.

<sup>47)</sup> Οι της άληθείαν φρονούντες — нач. 11 главы.

48) Διάδοχοι της τε αὐτης (τῶν αποστόλων) χάριτος, μετέχοντες ἀρχιερατείας τε κὰι διδασκαλίας κὰς φρουροί της Ἐκκλησίας—изъ предисловія см. прим. 61.

49) Вошель ли Ипполить въ открытый разрывь съ папствомъ еще при

<sup>30)</sup> Вомень и Ипполить въ отврытый разрывь съ папствомъ еще при Зефиринь, или при самомъ избраніи Каллиста (уорійшу тетохуке́усі, об е́бурато), неясно. Деллингеръ (в. 101, 226—229), котя безъ значительныхъ основаній, полагаеть, что разрывь начался съ того только времени, какъ Каллисть предъ народнымъ собраніемъ—обозваль последователей Ипполита деубожениками. Но что разрывь съ преемниками Каллиста продолжался у Ипполита и после его смерти, по крайней мёрё до того времени, какъ онъ писаль ІХ книгу философуменовъ; это видно изъ заключительныхъ словь о партіи Каллистовой (12 гла вы): об (Каллістои) бібаскалеїом біаре́уєї философуменовъ (Каллістои) бібаскалеїом біаре́уєї философуменовъ (Каллістои).

св. Ипполита? Римская церковь, признавъ законными папу Каллиста и его преемниковъ-соперниковъ Ипподитовыхъ, естественно вмъстъ съ тъмъ не могла призпать законнымъ епископства Ипполитова. Вотъ почему въ преданіяхъ римской перкви, св. Ипполить, какъ скоро имя его пріурочивается къ Риму, является только пресвитеромъ; въ этомъ санъ только и могла признавать его партія каллистова, и следовательно вся ноздитиная римская церковь 50). Напротивъ восточная церковь, которой не было дела до римскихъ счетовъ и предубъжденій партін, которая знала Ипполита главнымъ образомъ по его сочиненіямъ какъ великаго учителя церкви, и въ которой нъкоторыя изъ сочиненій Ипполита можеть быть распространялись прямо съ надписаніемъ епископскаго званія его, сохранила въ своихъ преданіяхъ воспоминаніе объ Ипполить, какъ о настоящемъ римскомъ епископъ, римскомъ папъ, въ каковомъ званіи считаль онъ и самъ себя и считали его приверженцы. Здёсь было не недоразумёніе, какъ думали западные ученые, а истинное признание того факта, до пониманія котораго западная наука должна была дойти только въ самое послъднее время.

Не сразу дошла западная наука до признанія этого факта и послъ открытія философуменовъ. Сначала послъ 1851 года шли разсужденія о томъ, кому изъ древнихъ учителей церковныхъ должны были принадлежать фідобофобилеча 51); затемъ когда въ наукъ стало утверждаться митніе, что они не могутъ принадлежать никому другому, кром'в Ипполита, привычка къ установившимся, хотя и основаннымъ на недоразумъніи миъніямъ, предубъжденія противъ возможности признать Ипподита римскимъ епископомъ, на нъкоторое время еще задержали разъясненіе вопроса о церковномъ положеніи Ипполита. Поддерживать мижніе о его епископствъ въ Аравіи послъ данныхъ

зано въ следующей главе.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Въ такомъ только вачествъ римская церковь признавала въ по-следстви и Новапана—соперника савы Корнила.
<sup>51</sup>) О различныхъ мивніяхъ по этому вопросу подробиве будетъ ска-

преиставившихся въ философуменахъ конечно уже не могъ никто изъ серьезныхъ ученыхъ: быть епископомъ въ Аравіи и принимать въ прододжение нъсколькихъ лесятилътий личное **Участіе въ дълахъ** римской церкви, стоять во главѣ партіи опискихъ христіанъ несочувствовавшихъ тогдашнимъ папамъ. Ипполиту конечно нельзя было. Но мижніе о епископств и Ипполита въ Портъ Италійскомъ на первыхъ порахъ еще не представлялось рашительно несогласимымъ съ показаніями философуменовъ: Порто отъ Рима отстоялъ все-таки не такъ далеко, хотя однакожъ и не настолько близко, чтобы Ипполиту можно было принимать постоянное участие въ дъдахъ римскихъ 52), и хотя въ философуменахъ не только нътъ никакого упоминанія о Порто, но и вообще представляется, что протесть Ипполита противь папь Зефирина и Каллиста быль веденъ не изъ какой-нибудь другой церкви, а изъ среди той самой, въ которой правителями были Зефиринъ и Каллистъ. Какъ бы то ни было первые ученые, занимавшіеся разъясненіемъ вопроса о церковномъ положеніи Ипполита послѣ открытія философуменовъ, преимущественно Бунзенъ и Вордсвортъ-старались еще поддержать мивніе о его епископствъ въ Портъ Италійскомъ 53), Бунзенъ при этомъ сдълалъ попытку примирить старое возартніе съ новооткрытыми данными. высказавъ предположение, что Ипполитъ, будучи епископомъ въ Порто, могъ находиться въ отношеніяхъ суффраганъ-епископа къ папъ римскому, и могъ быть даже членомъ римскаго пресвитеріума, что и давало ему возможность и поводъ поинимать постоянное участіе въ дълахъ римской церкви, какъ своей собственной 54). Попытка эта, впрочемъ, основанная на примърахъ отношеній нынъшнихъ остійскихъ и другихъ италь-

 <sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Именно около 20 англійскихъ миль.
 <sup>53</sup>) Названіе сочиненій Бунзена и Вордсворта въ примъчаніи 1. (Разборь ихъ мивній—у Деллингера во 2 и 5 главв). Помянутые въ томъ же примъчаніи русскіе ученые, писавшіе объ Инполить посль открытія философуменовъ, также держались того мивнія, что Ипполить быль епископомъ Порта Италійскаго.

52) Bunsen-Hippolytus und seine Zeit. В. І, ss. 152—153.

янскихъ епископовъ къ римскимъ папамъ— на примърахъ не примънимыхъ къ порядкамъ древней перкви, оказалась искусственною. Остійскіе и Портуенскіе епископы съ того самаго времени, какъ дълаются извъстными въ исторіи (и именно не съ III, а съ IV въка) представляются не суффраганами римскихъ папъ, а самостоятельными епископами своихъ перквей. И такого смътенія церковныхъ степеней, чтобы одно и тоже ищо было епископомъ одной церкви, и считалось пресвитеромъ другой, въ древней церкви не существовало, какъ это лопускается въ настоящее время въ римской перкви 55). Первый изъ западныхъ ученыхъ безъпредубъжденія въ пользу установившихся митній относительно римскаго епископства Ипполитова отнесся къ новооткрытымъ даннымъ философуменовъ извъстный мюнхенскій профессоръ Леллингеръ, нынъшній вождь старокатолической партіи въ Германіи. Тщательно собравши всь данныя для біографіи Ипполита, и разобравщи другія доседь господствовавшія мижнія о перковномъ служеній Ипподита внъ Рима, въ особенности о епископствъ его въ Порто Италійскомъ, Деллингеръ съ такою ясностью и доказательностью раскрыль положение о римскомъ епископствъ антипанствъ Ипполита, что съ этого времени фактъ этотъ, можно сказать, сталъ вполнъ твердымъ положеніемъ въ наукъ. Доказательства Деллингера, сколько намъ извъстно, не вызвали противъ себя ни одного значительнаго возраженія въ защиту старыхъ опровергнутыхъ имъ мнаній, и вообще новыхъ значительных сочиненій для разъясненія церковнаго положенія Инполитова послѣ разсужденія Деллингера уже не ноявлялось; новые ученые, которымъ приходится по какому нибудь случаю касаться вопроса о жизни Ипполита, большею частію принимають положенія Деллингера, какъ вполнѣ признанный и разъясиенный фактъ  $^{56}$ ).

<sup>45)</sup> Сравни Doellinger ss. 152—153.

Kurtz: Allgemeine Kirchengeschichte B. I, § 106 a, 126, 1. Впрочем у инкоторых в писателей и после, безъ особенно значительных основа-

При всемъ томъ, намъ кажется, и въ сочинении Ледлингера не вполнъ разъясненъ вопросъ о дичности и жизни Ипполита: и это сочинение, при замъчательной учености, острой критикъ и сильномъ историческомъ талантъ высказавшихся въ немъ. имъетъ свои недоконченности и недостатки. Прежде всего. намъ кажется, Деллингеръ изъ того богатаго матеріала, какимъ онъ пользовался, лалеко не вывелъ всёхъ представляюшихся заёсь разультатовъ, и нёкоторыхъ вопросовъ возникающихъ при разсмотрѣніи этого матеріала совсѣмъ не коснулся Лругой еще болье важный недостатовъ — такъ-сказать нравственнаго свойства-состоитъ въ томъ, что Леддингеръ, воспользовавнись для разъясненія тогдашняго состоянія римской перкви данными сочиненія Ипполитова, ръшился обратить вхъ противъ самаго же Ипполита; и вообще при этомъ вопросъ о внъшнемъ церковномъ положени Ипполита Деллингеръ равъясниль, но вопрось о нравственномь характерь его личности

ній, но болье такъ сказать по привычкь къ издавна принимаемому ми-ьнію высказывалось еще колебаніе между римскимъ епископствомъ Ипполита и портуенскимъ. См. напр. статью Якоби объ Ипполить въ Realenzyklopadie v. Herzog. Т. VI, или Шаффа—Geschichte d. alten. Kirche В. І, § 125. Наиболъе благовидный способъ примиренія того и другаго мнънія представляется въ томъ предположеніи, что Ипполить, не нашедши въ своемъ протесть противъ Каллиста поддержки отъ большинства римскихъ христіанъ, могъ съ своими последователями перейти въ Порто, гдв въ большинстве греческаго населенія, прівзжавшаго сюда или проживавшаго здесь по торговымь деламь могь найти более сочувствія себф; такимъ образомъ Порто, и до учрежденія въ немъ постояннаго епископства съ IV в., могь быть уже въ III въвъ временнымъ мъстопребываніемъ оппозиціоннаго папству епископа. Такое предположеніе не представляеть прямаго противорачія свидательствань философуне новъ и другимъ римскимъ памятиндамъ дъятельности Ипполитовой: но особенной надобности въ такомъ предположении нътъ, и твердую опору для него трудно найти. Припомнимъ, что мивніе о портуенскомъ епяскопстве Ипполита возникло главнымъ образомъ на основании гимна Пруденціева и сказаній объ остійскихъ мученикахъ, въ которыхъ Ипполить представляется только мученикомъ пострадавшимъ въ Порто, а не прямо епископомъ Порто. Что касается до храма, устроеннаго въ памать Ипполита въ Порто, то и устроение его съ достаточною вероят-ностию можно объяснить только страданиемъ Ипполита въ Порто, безъ предположенія о его епископствованіи здівсь. Во всякомъ случав римсвіе памятники и свидетельства епископствованія Ипполитова гораздо многочислениве и значительные, чымь портуенскіе,

не только не разъясниль, но можно сказать запуталь больще <sup>57</sup>). Наконецъ нельзя не поставить въ упрекъ Деллингеру и того, что онъ воспользовавшись для біографіи Ипполита данными философуменовъ. и свидътельствомъ диберіанскаго каталога, на нашъ взглядъ, слишкомъ ръзко отнесся ко всъмъ другимъ древнимъ сказаніямъ объ Ипполить, хотя и не имьюшимъ строго историческаго характера, но тъмъ не менъе едва ли можно сказать неимфющимъ рфшительно никакого значенія для исторіи. Точно также Деллингеръ, устанавливая мибніе о римскомъ епископствъ Ипподита, слишкомъ такъ-сказать увлекся своимъ открытіемъ (которое въ сущности и не было новымъ открытіемъ, а только возстановленіемъ древняго восточнаго преданія), и слишкомъ пренебрежительно отнесся къ инвніямъ и работамъ всёхъ другихъ ученыхъ объ Ипполите, маъ которыхъ иныя, хотя въ общихъ основахъ своихъ и построены на шаткой почвъ, но въ частностяхъ представляютъ не мало такого, что могло бы служить къ пополнению представленія и работы самого Ледлингера.

Первый вопросъ, оставленный безъ разъясненія Деллингеромъ, состоитъ въ томъ, почему въ римской церкви, бывшей свидътельницею церковнаго служенія, письменной дъятельности св. Инполита, и его борьбы съ папою Каллистомъ не сохра-

<sup>57)</sup> То и другое объясняется положеніемь, въ какомъ Деллингерь писаль свою книгу. Это, повидимому, смѣлое, свободное и безпристрастное изследованіе строилось далеко не на свободной научной почвѣ. Деллингеръ писаль изследованіе объ Ипполитѣ, когда быль еще ревностнымъ защитникомъ римской церкви; кажется, и предпринято было это изследованіе съ заднею мыслію — поддержать историческую репутацію древнѣйшаго папства, которой такой сильный ударъ наносилъ Инполитъ съ своимъ протестомъ въ философуменахъ. Чтобы выйти изъ представившагося затруднительнаго положенія, нужно было пожертвовать личностію самого Ипнолита, нѣсколько очернить ее, —даромь что сама же римская церковь признаетъ Ипполита святымъ. Увы, Деллингеръ въ 1853 году не предвидѣлъ, въ какое положеніе черезь восемнадцать лѣтъ онъ самъ станетъ по отношенію къ папству. Еслибы Деллингеру примаюсь писать изследованіе объ Ивполить послъ Ватиканскаго собора, какою сильною опорою могъ бы быть примѣръ древняго учители церковнаго для протестовъ противъ папства и оправданія сомнительнаго ноложенія инифшей старокатолическей партін!

нилось никакихъ преданій объ этой борьбь, никакихъ воспоминаній объ Ипполить, какъ епископь римскомъ? Пусть рим-. ская перковь, признавъ законнымъ и святымъ папу Каллиста, не могла въ то же время признать Ипполита законнымъ папою, но какъ въ ней не сохранилось преданій объ Ипполить, хотя бы какъ антипапъ? Какимъ образомъ, взамънъ утраченной памяти объ Ипполитъ перковномъ писателъ-несомнънной исторической личности и замъчательномъ церковномъ дъятелъ, въ римской церкви получили такое развите другія сказанія объ Ипполитъ воинъ. Ипполитъ антіохійскомъ пресвитеръ. Ипполить епископь Порта Италійскаго, епископь Порта Аравійскаго и т. д., между тѣмъ какъ всѣ эти личности или личности совсъмъ вымышленныя, или видоизмънение предания о томъ же самомъ Ипполить церковномъ писатель, или если и дъйствительныя отдъльныя отъ него личности, то далеко не имъвшія такого важнаго историческаго значенія, какъ Ипполитъ церковный писатель, стоявшій въ оппозиціи съ римскими папами? Отвътъ на всъ эти вопросы очень простой: въ томъто именно, что Ипполить быль замвчательный перковный писатель и замечательный историческій деятель-высокая нравственная личность, святой и мученикъ по признанію самой римской церкви, и между тъмъ стоялъ въ оппозиціи съ римскими папами, самъ былъ антипапою, въ томъ-то именно и заключалась причина, почему Ипполита дъйствительного историческаго, и его положение въ римской церкви, и его борьбу съ панами, и его книгу, свидътельницу этой борьбы, нужно было забыть, изгладить изъ воспоминаній народныхъ, затемнить другими преданіями не имъющими отношенія къ фактамъ описываемымъ въ обличительной книгъ, замънить другими личностями, не имъющими (или повидимому не имъющими) отношенія къ дъйствительному историческому Ипполиту. противнику папства. Фактъ антипапства по римскимъ понятіямъ вообще фактъ непріятный, съ которымъ примириться трудно; въ настоящемъ же случав затруднение усложнялось тъмъ, что антипапою являлся замъчательный историческій дія-

тель, учитель перковный, которому въ самой римской церкви не могли отказать въ признаніи святости. Римской перкви нельзя было признать святымъ Ипполита епископа римскаго. противника папамъ. Ей можно было признать Ипполита святымъ, но не въ такомъ качествъ; можно было признать его святымъ пожалуй во многихъ лицахъ, но не въ дъйствительномъ его историческомъ положеніи: ей нужно было отлалить его отъ Рима, сдълать пресвитеромъ антіохійскимъ. епископомъ Порта Италійскаго, Порта Аравійскаго, какимъ бы то ни было, только не римскимъ. Въ какой степени искусно это было саблано, видно изъ того, что не только простой христіанскій народъ, желавшій чтить память св. Ипполита. въ средніе въка уже не зналь, какого Ипполита онъ чтить въ мощахъ сохранявшихся in via Tiburtina, въ храмахъ воздвигнутыхъ въ честь Ипполита, въ святцахъ и служебникахъ римскихъ; но и самая наука, какъ мы видъли, не только забыла о дъйствительномъ историческомъ положении Ипполита. но получала даже предубъждение противъ самой возможности признать Ипполита въ томъ положении церковнаго служения, въ какомъ онъ находился. Фактъ этотъ по искусству обработки нисколько не уступаетъ фактамъ замѣны Яна Гуса Яномъ Непомукомъ, перечисленія Кирилла и Меоодія въ число католическихъ святыхъ, затемненія подвига св. Меоодія подвигами Войтьха Пражскаго и другимъ подобнымъ искуснымъ дъламъ римской практики и науки.

Нельзя впрочемъ сказать, чтобы въ римской церкви совершенно искоренена была память объ оппозиціонномъ положеніи Ипполита въ средѣ этой церкви. Нѣкоторые слѣды этой памяти сохранились въ сказаніяхъ объ антіохійскомъ пресвитерѣ Ипполитѣ и въ гимнѣ Пруденція, гдѣ Ипполитъ представляется увлекавшимся расколомъ новаціанства, бывшимъ главою у новаціанъ (т. е. епископомъ), но потомъ передъ смертію раскаявшимся и обратившимся къ римской церкви. Конечно, здѣсь есть нѣкоторое намѣренное или ненамѣренное смѣшеніе временъ и фактовъ. Ипполита въ собственномъ смыс-

лѣ послѣлователемъ новаціанства назвать было нельзя; его распря съ римскими папами была за нѣсколько десятковъ лѣтъ ранъе раскола новаціанскаго (хотя, какъ увидимъ ниже, есть основанія предполагать, что Ипполить дожиль и до движенія новаціанскаго, и принималь въ немъ нъкоторое участіе). въ этомъ сказаній о новаціанствъ Ипполита ученые (Гизелеръ, Деллингеръ и за ними другіе) не безъ основанія узнаютъ слъды истины, хотя искаженной и затемненной. Положение Ипполита въ римской перкви и отношение его къ папъ Каллисту въ лвалпатыхъ годахъ III столътія были очень похожи на тъ. въ какихъ въ пятидесятыхъ годахъ сталъ Новапіанъ, также ученый и неукоризненный по нравственности своей, пресвитеръ римской церкви относительно папы Корнелія. Самый протестъ Ипподита противъ Каллиста выходилъ изъ началъ подобныхъ темъ, изъ какихъ въ последстви вышелъ протестъ Новаціана—изъ ревности о поддержаніи церковной дисциплины начинавшей ослабъвать въ римской церкви. Только у Ипполита, какъ еще нъсколько ранъе его у Тертуліана, кромъ разности дисциплинарныхъ воззрвній, была еще другая болве серьезная причина распри съ папами, — причина догматическая — негодованіе на потворство ніжоторых папъ распространяющемуся въ Римъ монархіанству. Во всякомъ случаъ болъе древняя и менъе оставившая слъдовъ по себъ распря Ипполитова възатемненномъ сознаніи позднійшихъ римскихъ христіанъ очень легко могла отождествиться съ позднійшею и болъе сильною распрею новаціанскою. Что касается до повъствованія о томъ, будто Ипполить передъ смертью раскаялся въ своемъ противлении папству и увъщавалъ своихъ послъдователей обратиться къ римской церкви: то это опять довольно обычный пріемъ римскихъ писателей только подъ условіемъ раскаянія и покорности папству признавать званіе святыхъ и историческія заслуги за тіми церковными діятелями, которымъ почему бы то ни было приходилось входить въ раздоръ съ панствомъ. Такъ точно, по решенію римскихъ писателей, хотя и безъ всякихъ историческихъ данныхъ для въроятности такого рѣшенія, долженъ былъ непремѣнно раскаяться и покориться папѣ извѣстный поборникъ галликанской церковной независимости въ V вѣкѣ св. Иларій арелатскій, при жизни своей не желавшій подчиняться Льву великому 58). Извѣстно, что были и такіе католическіе писатели, по сказаніямъ которыхъдаже патріархъ Фотій константинопольскій—этотъ ненавист нѣйшій противникъ папства въ ІХ вѣкѣ, въ послѣдніе годы жизни ходилъ въ Римъ на поклонъ папамъ 59). Впрочемъ от носительно Ипполита, какъ опять увидимъ ниже, есть нѣкоторыя основанія предполагать, что онъ въ послѣдніе годы жизни дѣйствительно уже не находился въ оппозиціи съ папствомъ. Только его обращеніе къ оффиціальной римской церкви едва ли могло совершиться такъ внезапно въ страхѣ передъ смертью, какъ это представляется въ помянутыхъ римскихъ сказаніяхъ.

Какъ же однако мы можемъ представлять себъ нравственное положение Ипполита въ римской перкви? Положение это во всякомъ случав можетъ возбуждать некоторыя недоуменія. Признавъ дъйствительность распри, существовавшей между Ипполитомъ и Каллистомъ, и дошедшей до открытаго раскола, мы должны признать, что въ этой распръ справедливость была на той или на другой сторонъ. Если мы признаемъ вполнъ справедливымъ протестъ Ипподита противъ Каллиста, мы должны будемъ признать Каллиста дурнымъ человъкомъ, безнравственнымъ правителемъ церковнымъ, еретикомъ, недостойнымъ и незаконнымъ епископомъ. Но въ такомъ случав какъ же объяснить то обстоятельство, что римская церковь (т. е. большинство римскихъ христіанъ) продолжала считать Каллиста до самой смерти законнымъ папою, и послъ смерти причла его къ лику святыхъ, а протестъ Ипполита какъ бы отвергла и епископство его не признала? Съ другой стороны если мы признаемъ протестъ Ипподита несправедливымъ и станемъ на

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) См. Schaff—Geschichte d. alten Kirche B. II. § 191 примъч. 5. <sup>59</sup>) См. L. Allatii de perpetua Eclesiar. oriental. atque occidental. consensione. Lib. II, cap. V, стр. 553 и дал.

сторону Каллиста, самъ Ипполитъ додженъ будетъ остаться въ исторіи виновникомъ распри, нарушителемъ мира перковнаго, вождемъ раскола. Тогла какъ примирить такое его положение съ авторитетомъ признаннаго учителя церкви, признаннаго святаго? Вполнъ твердаго руководства самой исторіи для разръшенія этихъ затрудненій мы не имъемъ. Для сужденія о распръ между Ипполитомъ и Каллистомъ мы имъемъ показанія одной стороны—самаго Ипполита въ ІХ книгѣ его философуменовъ. Если мы пріймемъ эти показанія во всей силъ. съ какою они выражены, то доджны будемъ дъйствительно признать не только самаго Каллиста дурнымъ папою, безнравственнымъ человъкомъ и даже еретикомъ, основателемъ особой отрасли монархіанства Каллистіанъ; но вмѣстѣ съ нимъ должны будемъ признать заблуждавшеюся и еретичествовавшею и римскую церковь, которая несмотря на протестъ Ипполита продолжала считать Каллиста законнымъ папою до его смерти, послъ смерти признала его святымъ, и въ которой, по свилътельству самаго Ипполита, и послъ Каллиста при его преемникахъ держались возарѣнія и направленіе Каллиста, по крайней мъръ до того времени, какъ были писаны философумены 60). Но такой приговоръ едва ли могъ бы найти себъ оправланіе въ исторіи. Мы знаемъ, что римскую церковь въ то время другія христіанскія церкви не считали еретичествующею, и позднъйшие ересеологи не признавали Каллиста еретикомъ, и не знали особой отрасли монархіанства Каллистіанъ 61). Во всякомъ случат въ отзывахъ Ипполита о Каллистъ нельзя не признать нъкотораго раздраженія, которое замътно и въ самомъ тонъ этихъ отзывовъ, и которое естественно

<sup>60)</sup> См. примъч. 44, 45, 49.

<sup>61)</sup> Изъ всъхъ позднъйшихъ ересеологовъ Каллиста причисляетъ къ послъдователямъ Ноэтіанства одинъ только Өеодоритъ (Haeretic. Fabular. Compend. Lib. III сар. 3), и то очевидно со словъ Ипполита, и по всей въроятности не на основаніи пространнаго повъствованія о Каллистъ въ ІХ книгъ философуменовъ, а на основанія краткаго извъстія о немъ въ 27 § Х книгъ, гдъ не указаны ни мъсто служенія, ни званіе Каллиста, ни личныя отношенія къ нему Ипполита.

жогло представить дёдо нёсколько въ пречведиченномъ видё. Но еще болье несправелливо было бы безъ всякихъ основаній преувеличивать дело въ противоположную сторону, какъ это дълаетъ Ледлингеръ въ своей книгъ. На основании тъхъ же самыхъ данныхъ, которыя находятся у Ипполита. Ледлингеръ посредствомъ искусственныхъ толкованій старается представить Каллиста высокою личностью, замічательнымъ правитедемъ перковнымъ, твердымъ богословомъ, а на Ипподита набросить тэнь, какъ на суроваго ригориста, ограниченнаго старовъра, и даже чуть не еретика, грубо понимавшаго ученіе о св. Троиць 62). Апологетическая ревность защитника римской перкви въ этомъ случат пошла далбе, чемъ нужно было для самой римской церкви. Какъ мы уже сказали, нътъ надобности представлять Каллиста въ такомъ дурномъ свътъ, какъ описываеть его Ипполить. Можно допустить, что въ изображеній Ипполита есть преуведиченія, что Каллистъ былъ не такой дурной человъкъ, что кромъ хозяйственныхъ способностей и ловкости, которыхъ не отрицаеть въ немъ и Ипполить, у Каллиста были и извъстныя нравственныя качества, снискавшія ему уваженіе и расположеніе римских христіань, и помогшія достигнуть пресвитерскаго и епископскаго званія; можно предположить, что Каллисть, какъ правитель церковный, оказалъ значительныя услуги римской церкви 63) и что наконецъ его мученическая смерть должна была покрыть сла-

<sup>62)</sup> См. 3 и 4 главу изследованія Деллингера. Замечательнее всего то, что для возведиченія личности Каллиста и униженія Ипполита Деллингерь не иметь решительно никаких других данных, кроме сообщаемых самим же Ипполитом, и перетолковываемых въ совершенно противоположную сторону. Мученическіе акты Каллиста, составленные въ римской церкви, по словамъ самаго Деллингера (ss. 115—116) вымышлены съ начала до конца. Что же могло бы быть какія изобретенія могъ бы измыслить пристрастный ревнитель римской церкви, если бы ему удалось найти хоть какое-нибудь свидетельство противъ Ипполита со стороны Каллистовой партін?

<sup>63)</sup> Извъстно между прочимъ, что Каллистомъ устроено было до поручению папы Зефирина (на это есть указание и въ 12 главъ IX книги философуменовъ извъстное христіанское кладбище (коциттиром), съ больмимъ интересомъ изучаемое донынъ христіанскими археологами.

бости и проступки предшествовавшей жизни, и дать право римской церкви на причтеніе его къ лику святыхъ. Но зачёмъ же при этомъ бросать твнь на Ипполита, нравственную личность котораго до последняго времени не осмеливалась тронуть рука ни одного изъ старыхъ даже римскихъ жизнеописателей и легендаторовъ, на разные лады передълывавшихъ только внешнія обстоятельства его жизни? Зачемъ полвергать сомнению самое его православие въ важнейшемъ ичнкте христіанскаго ученія, который въ особенности старался разъяснять и защищать Ипполить, въ догмать о св. Троиць. Мысли Ипполита объ этомъ предметъ, выраженныя не въ однихъ новооткрытыхъ философуменахъ, но и въ другихъ сочиненіяхъ, бывшихъ издавна извъстными, никогда не подавали повода обвинять его въ склонности къ ереси. Ипполита, несмотря на его оппозиціонное отношеніе къ папамъ, не только восточная, но и западная церковь считаеть учителемъ церковнымъ и святымъ мужемъ.

Раздоръ, возникшій между Ипполитомъ и Каллистомъ, безъ крайняго предосужденія для того и другаго, можетъ быть объясненъ изъ разности личныхъ характеровъ ихъ и изъ разности направленій, представителями которыхъ они были свое время, направленій несомньно существовавшихъ въ римской перкви и до этого времени и послъ того, это время не доходившихъ еще до крайностей еретичества ни на той ни на другой сторонъ. Ипполитъ, на сколько видно изъ всего этого дела-это была натура аскетическая, ревнитель высшихъ христіанскихъ идеаловъ, человъкъ строгій къ себъ и другимъ, не хотъвшій знать никакихъ сдълокъ съ жизнью, человъкъ по преимуществу преданный богословскому созерцанію и научной д'ятельности. Каллистъ напротивъ натура практическая, человъкъ жизни, бывавшій въ различныхъ положеніяхъ, много видъвшій и испытавшій, —человъкъ, в вроятно имъвшій и преданность церкви и другія достойныя качества (безъ чего едва ли римскіе христіане въ то время избрали бы его пресвитеромъ и епископомъ), но способный

болбе примбняться къ обстоятельствамъ, донускать сдблии съ жизнью. снисходительные относиться вы людскимы слабостямы. и вообще легче смотръть на примънение нравственныхъ христіанскихъ требованій въ жизни. Такіе діятели могутъ быть хороши и полезны каждый въ своемъ роль, но встречаясь другъ съ другомъ на одномъ пути, они естественно приходятъ во взаимныя столкновенія, и доходять до крайнихъ предубъжденій другъ противъ друга. Разность личныхъ характеровъ получала здъсь еще большее значение при разности направленій, представителями которыхъ являлись Ипполить и Каллистъ. — направленій неоднократно приходившихъ во взаимныя столкновенія, и произведшихъ не мало смуты въ церкви христіанской, и особенно въ римской, съ последнихъ десятилетій втораго и до последнихъ десятилетій третьяго столетія. Ип-/ полить быль представитель строгой перковной партіи, которая требовала поддержанія въ церкви высшихъ нравственных и дисциплинарныхъ требованій безъ всякаго примънені къ измѣняющимся обстоятельствамъ времени и снисхожденія къ слабостямъ большинства христіанъ, — той къ которой принадлежали въ той же западной церкви нъ сколько ранъе его Тертулліанъ и позже Новаціанъ. Только обширность научнаго греческато образованія, которою Ипполитъ несомивно превосходилъ и Тертулліана и Новаціана, и твердая церковная почва, на которой всегда старался держаться онъ, должны были предохранить его отъ тъхъ крайностей ригоризма, переходящаго въ сектантство, до какихъ дошли Тертулліанъ и Новаціанъ. Каллистъ напротивъ, какъ видно по описаніямъ самого Ипполита, принадлежалъ къ той болье мягкой въ своихъ воззръніяхъ партіи, которая въ виду измъняющихся обстоятельствъ времени и увеличивающихся соблазновъ въ средъ христіанскаго общества, находила необходимымъ допустить нъкоторое послабление въ требованіяхъ церковной дисциплины, чтобы не разогнать христіанскаго общества непосильною строгостью этихъ требованій. Эту партію въ началь осуждали строгіе ревнители высшихъ

христіанскихъ требованій, упрекали ее въ измінів этимъ требованіямъ: по жизнь дъдада свое, и въ послудствій во второй ноловинъ III въка вся перковь признала воззръние этой партіи болье соотвытственнымь условіямь времени и духу христіанской снисходительности 64). Что касается до догматическихъ возэрвній Ипполита и Каллиста, то и здесь они, оставаясь оба въ существъ дъла върны православію, по разности личныхъ характеровъ и степени образованія, естественно могли дойти до столкновенія другъ съ другомъ. Ипполитъ, какъ болъе глубокій богословъ, старался дать научное разъясненіе христіанскому догмату, и какъ человъкъ во всемъ точный и строгій, придаваль большое значеніе точности и строгости самыхъ внышнихъ формуль, въ какихъ догматъ долженъ быть выражаемъ; вследствие этого онъ быль и особенно чутокъ ко всёмъ неясностямъ и фальшивостямъ такихъ богословскихъ формуль, поль которыми незамётно могли распространяться во христіанств'в ложныя и вредныя ученія. Каллистъ напротивъ какъ человъкъ практическій, въроятно, придаваль и межье значенія догматической сторонь христіанства, и довольствуясь общими выраженіями основныхъ христіанскихъ върованій, не такъ внимательно и строго осносился къ различенію частныхъ формуль такого и другаго пункта богословскаго возэрвнія, и какъ человькъ притомъ болбе мягкій и снисходительный, скорже склоненъ былъ на общение и съ такими богословскими партіями, православіе которыхъ для бо-



<sup>64)</sup> Характеризуя два нравственныя направленія, существовавшія въ церкви во ІІ и ІІІ въкахъ, въ самыхъ общихъ чертахъ, насколько это нужно для уясненія отношеній Ипполита и Каллиста, мы не пускаемся здѣсь въ подробное раскрытіе того, какъ эти направленія сбразовались, и въ какихъ вопросахъ преимущественно сталкивались между собою во времена Ипполита и Каллиста. Подробнѣе и яснѣе раскроемъ это при изложеніи исторіи монтанистическихъ и новаціанскихъ споровъ. Довольно подробно излагается сущность спорныхъ между Миполитомъ и Каллистомъ вопросовъ п у Дёллингера въ 3-й главѣ его изслѣдованія: но при чтеніи этой главы нельзя терять изъ виду указанной тенденціи Дёллингера — все и всякими способами наклонять и объяснять въ пользу Каллиста.

лье строгих в богословов в могло представляться сомнительнымъ. Таковы же были и предшественники Каллиста Викторъ и Зефиринъ, при нетвердости богословскихъ возэръній неоднократно вступавшіе въ общеніе съ такими появлявшимися въ Римъ христіанскими обществами, на которыя они потомъ должны были произносить отлученія 65). Въ этомъ отношении исторія оправдала справедливость взгляла Ипполитова. Рядъ многовъковыхъ водненій между христіанскими обществами показаль, что христіанская истина тогда только можеть охраняться въ церкви чисто и твердо, когда она выражена въ точныхъ и строгихъ богословскихъ формулахъ: напротивъ излишняя широта и неопредъленность богословскихъ формулъ не только никогда не устраняла разногласій и споровъ въ христіанскихъ обществахъ, но сама часто давала новоды въ такимъ разногласіямъ и спорамъ; и сближеніе церкви съ религіозными обществами двусмысленно исповъдающими христіанскую истину не только не приносило пользы ни самой перкви, ни этимъ обществамъ, ни раскрытію христіанской истины, но болье вредило всему этому. Но то, что сдълалось совершенно яснымъ для понимающихъ исторіи развитія перкви въ IV, V, VI и дальнейшихъ векахъ, то не могло представляться съ такою ясностью въ концъ II и началъ III въка. И папу Каллиста съ его предшественниками Викторомъ и Зефириномъ и съ его последователями еще нельзя было слишномъ строго осуждать, какъ не осудила ихъ въ то время и церковь, за то, что они болъе свободно, чъмъ сколько следовало, относились къ разнымъ сектантскимъ обществамъ появлявшимся въ то время въ Римв, и потомъ возбуждавшимъ смуту между христіанами.

<sup>65)</sup> И этого предмета мы касаемся здёсь лишь въ общихъ чертахъ. Подробнёе раскроемъ его при изложении истории распространения монтантистическихъ и монархіанскихъ ученій въ Римѣ. Относительно того, какъ Дёллингеръ въ 4-й главѣ раскрываетъ разности между богослов скими воззрѣніями Ипполита и Каллиста, мы должны еще съ большею силою повторить тоже предостереженіе, какое въ предшествующемъ примъчаніи высказали по поводу 3-й главы разсужденія Деллингерова.

Но если такъ. — если личныя нравственныя качества, и образъ воззрѣній, и іерархическіе принципы папы Каллиста не возбуждали строгаго суда, и большинство римскихъ христіанъ, несмотря на обличенія Ипполита, могли безъ смущенія совъсти считать его законнымъ папою до самой его смерти. — не является ли въ такомъ случат самовольнымъ и незаконнымъ образомъ дъйствій Ипполита, ръшившагося безъ общаго суда церковнаго отдълиться отъ своего епископа. стать во главъ общества не сочувствующаго Каллисту, и принять на самаго себя санъ епископа въ той церкви, гдв оставался въ живыхъ другой епископъ законноизбранный 66) и не лишенный своего званія судомъ церковнымъ? Конечно, такой образъ дъйствій съ позднъйшей канонической точки зрънія можетъ представляться не совсемъ правильнымъ. Но едва ли можно позднъйшую каноническую точку зрънія придагать къ тъмъ временамъ, когла јерархическія отношенія во всякомъ случат не были такъ опредъленны, какъ сдълались въ послъдствіи. Понятіе о единствъ церковномъ, въ смыслъ единства и внѣшняго епископскаго управленія, едва ли такъ строго держалось въ христіанскомъ сознаніи до св. Кипріана и волненій новаціанскихъ, какъ установилось съ этого времени. Да и со временъ св. Кипріана разрывъ общенія съ еписко-

самаго Ипполита—было вабраніе Калінста, нелья судить такъ рѣшительно, какъ опять это дѣлаетъ Дёллингеръ. Дёллингеръ (глава 4-я)
считаетъ за несомнѣнное, что Ипполитъ сначала признавалъ избраніе
Калінста, и нѣкоторое время находился въ общеніи съ нимъ. Онъ
основываетъ это заключеніе главнымъ образомъ на томъ, что Калінстъ,
какъ видно изъ словъ самаго Ипполита, исключилъ Савеллія изъ
церкви — по вліянію Ипполита, боясь его — бебокф; є́нѐ. (Срав. выше
примѣч. 41). Но — бебокф; є́нѐ — едва ли можетъ служить доказательствомъ братскаго общенія; правитель церковный или гражданскій можетъ сдѣлать извѣстное распоряженіе не по вліянію только своихъ
близкихъ совѣтниковъ и помощниковъ, но и по вліянію со стороны,
взъ опасенія (бебокф) нареканій отъ противниковъ. Между тѣмъ выраженіе Ипполита о епископствѣ Каллиста въ этомъ же мѣстѣ —
νоμіζων тетихупке́уси, ой ѐепре́то—какъ будто вовсе не показываетъ, чтобы
Ипполитъ когда-нибудь считалъ законнымъ епископство Каллиста.

номъ, подозрѣваемымъ въ ереси, всегда считался не только позволительнымъ, но и обязательнымъ. Правда, въ практикъ нерковной на этотъ предметъ установилось такое правило, что избраніе новаго епископа на мѣсто прежняго подозрѣваемаго въ ереси или какомъ-нибудь другомъ нетерпимомъ преступленій, не прежле можетъ считаться дозволеннымъ, какъ жогда прежній епископъ будетъ торжественно обдиченъ и низложенъ судомъ церковнымъ. Но если это правило не всегла соблюдалось и въ поздибишія времена; то придагать его къ болье раннимъ случаямъ практики церковной едва ли возможно-тъмъ болье, что намъ неизвъстно съ ясностью и то. быль ли вообще въ то время въ церквахъ западныхъ обычай соборнаго суда надъ епископами, и самаго собранія соборовъ 67). Во всякомъ случав, не входя въ слишкомъ строгій разборъ каноничности или неканоничности лъйствій св. Ипполита, недьзя не признать въ настоящемъ дёлё по крайней морь двухъ важныхъ обстоятельствъ. Вопервыхъ: возставая съ горячимъ протестомъ противъ Каллиста, и решаясь отдёлиться отъ него, св. Ипполить действоваль совершенно искренно. Если для другихъ-для большинства римскихъ христіанъ догматическія воварьнія и ісрархическіе принципы Каллиста не представлялись особенно соблазнительными, если и ва самомъ дълъ въ нихъ не было чего-либо столько предо-

<sup>67)</sup> Что вы церквахь восточных, преимущественно малоазійскихь, были собираемы соборы уже во второй половинь II выка, это несомным по извыстно изъ исторіи монтанизма и споровь о празднованіи пасхи. Но вы церкви западной, и притомы не вы римской, а вы кареагенской первые соборы становятся извыстными только сы III выка. Есть, правда, одно поздныйшее описаніе соборовь—Libellus Synodicus—составленное модь конець IX выка (Harduini Collectio concilior. Т. V. рад. 1491 вец.), вы которомы упоминаются римскіе соборы бывшіе во II выкы при папахь—Телесфоры, Аникиты и Викторы: но данным этого поздня го памятника не гризнаются правдоподобными. (См. Hefele Conciliengeschichte T. I рад. 76—77). Примыры соборовы вы смыслы соборанія мыстнаго епископа сь своимы клиромы для рішенія дыль перковымых (напр. для осужденія еретиковы Артемона, Осодота, Савеллія) бывали вы римской церкви и во время Ипполита и раньше его: во соборы вы смыслы собораній нысколькихь—многих синскоповь для суда надь однимь какимь-либо епископомь—неизвыстны вы это время.

сулительнаго, чтобы за это Каллиста следовало нивложиты съ римскаго епископства: то во всякомъ случат св. Ипполиту и его послъдователямъ эти воззръніи и принципы представдялись настолько соблазнительными и предосудительными. что для нихъ по совъсти недьзя было продолжать общеніе съ Каллистомъ. Это видно изъ всего содержанія и тона полемики противъ Каллиста, находящейся въ IX книгъ Философуменова. Вовторыхъ: ръшаясь принять на себя звание епископа надъ тою христіанскою общиною, которая вийстй съ нимъ въ Римъ отдълилась отъ Каллиста, св. Ипподитъ безъ сомиънія приняль этоть сань законнымь порядкомь — т.-е. чрезъ епископское же рукоположение. Какъ и отъ кого принялъ онъ епископское рукоположение, осталось неизвъстнымъ: но что онъ имѣлъ его, это видно изъ того, что онъ прямо называетъ себя обладателемъ священноначалія по преемству отъ апостоловъ 68). Въроятно въ Италіи были и другіе еписконы, сочувствовавшіе протесту Ипполита противъ Каллиста, которые и решились поставить его епископомъ въ Римъ въ оппозицію Каллисту 69).

Уяснивши вопросъ о римскомъ епископствѣ св. Ипполита, перейдемъ теперь къ разъясненію того вопроса, какое же значеніе имѣютъ всѣ другія сказанія объ Ипполитѣ, какъ объ антірохійскомъ пресвитерѣ, Ипполитѣ епископѣ Порта Италійскаго, занимающимъ видное положеніе въ описаніи страданій Остійскихъ мучепиковъ, Ипполитѣ епископѣ Аравійскомъ, обратившемъ къ христіанству три тысячи Аравитянъ,—и какое отноше-

вотв протеста-антипапы?

<sup>68)</sup> См. примвч. 16.
69) Когда въ последствии Новаціанъ возбуднять новый протесть въримской церкви противъ папы Корнилія; нашлись несколько итальянскихъ епископовъ, которые решились прибыть въ Римъ, и сообщите Новаціану епископское рукоположеніе. Корнилій самъ описываеть этотъ фактъ въ письме къ Фабію Антіохійскому (Евсев. истор. ц. кн. VP гл. XLIII), и хотя старается представить всехъ участвовавшихъ въ немъ въ самыхъ темныхъ чертахъ; но почему не предположить, что-епископы рукополагавшіе антипапу могли действовать не по предъщенію или какой-либо слабости, а и по искреннему убежденію въ пра-

ніе имбеть Ипполить церковный писатель къ Ипполиту мученику вонеу, гробинца котораго, какъ и гробница Инполита писателя. по римскимъ сказаніямъ доджна находиться in via Tiburtina? Деллингеръ, какъ мы уже сказали, увлекшись своимъ открытіемъ о римскомъ епископствъ св. Ипполита, основаннымъ на показаніяхъ философуменовъ, різпительно отвергъ историческое значение всякихъ другихъ сказаній объ Ипполить, какъ антіохійскомъ пресвитерь, арабскомъ епископь, портуенскомъ мученикъ и т. д. Изъ всъхъ данныхъ для біографіи Ишколита, кром'в находящихся въ философуменахъ, онъ придаеть значеніе только одному — находящемуся въ каталогъ римскихъ папъ 354 г., въ которомъ Ипнолить въ качествъ пресвитера (какимъ тогда признавала его оффиціальная римская церковь) представляется сосланнымъ въ 235 году вмёстё съ папою Понтіаномъ на островъ Сардинію. Этою ссыдкой, по сеображенію Деланнгера, должна была закончиться борьба Ипполитовой партін въ Рим'в съ папскою партіей и вся исторія Ипполита. Деллингеръ представляетъ довольно остроумное объясненіе относительно того, что по всей въроятности ссылка Ипполита витстт съ Понтіаномъ последовала не за исповеданіе христіанской вёры, а именно за смуты производимыя въ Римѣ этими представителями двухъ взаимно враждующихъ христіанскихъ партій, такъ какъ эта ссылка и произонила въ посабдній годъ царствованія императора Александра Севера, какъ извъстно не преслъдовавщаго христіанъ за въру, но на-чинавшаго уже принимать нъкоторое участіе во внутреннихъ дълахъ христіанской церкви <sup>70</sup>). Сосланные въ Сардинію, за-ключаетъ Деллингеръ, Понтіанъ и Инполитъ по всей въроятности должны были умереть тамъ: такъ какъ изъ Сардиніи ссыльные рёдко возвращались живыми. И затёмъ мощи Понтіана и Ипполита ихъ почитателями вмѣстѣ были перенесены въ Римъ, вслъдствіе чего и стали въ Римъ праздновать па-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Деллингеръ, стр. 69—72.

мять ихъ въ одинъ день—13 августа 71). Всъ другія сказанія объ Ипполить воннь. Ипполить римскомъ пустынникь, Ипполить антіохійскомъ пресвитерь. Ипполить епископь Порта Италійскаго. Инполить митрополить аравійскомъ, по мижнію Леллингера, представляють чистый вымысель или такую массу фантастических в несообразностей, въ которой до круницъ исторической истины нътъ возможности добраться 72). Но зачъмъ же съ одной стороны на однихъ в ролтностяхъ строить такіе ръшительные приговоры, а съ другой-такъ поспъшно откааываться отъ болье внимательного разсмотрыния такого матеріана, въ которомъ несомніню много работала фантазія в особенная намъренная тенденція, но можетъ быть что нибуль найлется и для исторіи. Нужно принять во вниманіе, что хотя всь помянутыя сказанія въ техъ редакціяхъ, въ какихъ они лошли до насъ. довольно поздняго происхожденія, но основы ихъ несомивнно существовали въ преданіи болве древнемъ, навъстномъ по крайней мъръ въ IV въкъ, какъ это видно изъ гимна Пруденція 73).

Намъ кажется, нътъ никакой необходимости обрывать исторію жизни Ипполитовой на 235 году. Если и принять вивств съ Деллингеромъ, что сосланный въ этомъ году въ Сардинію пресвитеръ Ипполитъ былъ именно церковный лисатель Ипполить: почему нужно думать, что въ этой ссылкъ онъ долженъ былъ кончить свою жизнь? Вся сила основаній для этого предположенія у Деллингера заключается въ томъ, что ссылка въ Сардинію, по климатическимъ условіямъ этого острова, въ то время могла равняться осужденію на смерть, что оттуда ссыльные ръдко возвращались живые 74).

71) Деллингеръ, стр. 29—30, 250—251.
11) Деллингеръ—вся 2-я глава на эту тему, въ особенности страницы 45, 49, 55.

<sup>7°3)</sup> Деллингеръ оставляетъ на заднемъ планъ это соображеніе, усиденно указывая лишь на то, что самое древнее изъ разсматриваемыхъ сказаній-греческіе акты мученичества св. Хрисы-не восходять ранве VI стольтія.

<sup>14)</sup> Ş. 69.

Но развъ такое доказательство можетъ имъть какую нибудь тверлость въ данномъ частномъ случав? Развъ примъръ очень близваго въ этой исторіи липа — Каланста, бывшаго еще въ мололости въ такой же ссылкъ не показываетъ, что можно было оттуда возвращаться живымъ 75), в жить послѣ этого долго, и отправлять очень важичю общественную авятельность? Если предположить, что Ипполить не умерь въ Сардинии но скоро освободился оттуда, какъ этого неръдко достигали ссыльные христіане по ходатайству ихъ друзей и приверженцевъ, какъ этого уданось достигнуть между прочимъ и Каллисту: гав посав этого могла протекать, и какъ могла обнаруживаться дъятельность св. Ипполита? Конечно ръшительного отвъта на этотъ вопросъ, при неимъніи ясныхъ историческихъ показаній, дать нельзя. Но, принимая во вниманіе различныя преданія объ Ипполить, можно приходить къ предположеніямъ весьма в вроятнымъ.

Всего труднѣе было бы, кажется, предположить, чтобы Ипполитъ изъ ссылки могъ возвратиться къ своему прежнему положенію въ Римѣ (особенно если онъ изъ-за него и былъ сосланъ), тѣмъ болѣе, что протестъ его, начавшійся ранѣе двадцатыхъ годовъ III столѣтія, при измѣнившихся условіяхъ въ римской церкви, къ концу тридцатыхъ годовъ естественно долженъ былъ лишиться своего прежняго значенія, и его партія къ этому времени по всей вѣроятности ослабѣла или съ его ссылкою и совсѣмъ разсѣялась 76). Съ

<sup>15</sup>) Φιλοσοφούμενα. Lib. IX, cap. 12.

<sup>16)</sup> Можно согласиться съ Делингеромъ (стр. 230) въ томъ, что нартія Инполитова во время самаго разгара его протеста не была особенно сильна численностью. Самъ Инполитъ жановатся на то, что еще ири Калинстъ многіе переходили отъ него на сторону противника, привлеваемые легкостью нравственныхъ правилъ и распущенностью перковной дисцинины въ нартін Калиста (πολλοί ὑπὸ πολλῶν αίρεσέων απο βληθέντες, τινες δε "Εκβλητοι τῆς 'Εκκλησίας ὑφ ἡμῶν προσχωρήσαντες αὐτοῖς 'επλήθυναν τὸ διδασκαλείον αυτὸυ. Lib XI, сар. 12 въ срединъ). При послъдующихъ пацахъ протестъ Ипполита, имъвшій, кромъ общихъ причинъ, особенное личное отношеніе къ Калисту, долженъ былъ въ значительной степени лишиться своей силы, особенно когда римскій престолъ занимаемъ былъ такою личностью, каковъ былъ Фабіанъ, по преданію

другой стороны трудно было бы предположить, чтобы такая живая и сильная натура, какая была у Инполита, могла оставаться бевь всякой авятельности, и чтобы самая известность. пріобратенная имъ въ цернви въ качества славнаго учителя христіанскаго, могла дать возможность оставаться его богатымъ свиамъ безъ всякаго употребленія на пользу перкви Примъръ Оригена, младшаго современника Ипполитова, показываеть намь, что въ тъ времена замъчательные абятели нерковные, почему-либо стъсненные такъ сказать въ оффиціальномъ развитін своей лівятельности въ своей отечественной церкви, могли находить для себя широкое поприще дъятельности въ другихъ церквахъ, или и въ той же своей отечественной перкви приносить большую пользу христіанству въ качествъ частныхъ дъятелей учеными трудами, обращениемъ язычниковъ къ христіанству, предстательствомъ за христіанъ передъ языческими властями, поддержаніемъ твердости духа въ христіанскомъ обществъ и попеченіемъ о страдающихъ христіанахъ во времена гоненій, перепиской съ учителями другихъ церквей по поводу возникавшихъ въ христіанствъ недоумъній, вопросовъ и т. д. Нельзя ли предположить чего нибудь подобнаго объ Ипполить? Намъ нажется, можно; и первыя нити для развитія этихъ предположеній, кажется, даются въ самой церковной исторіи Евсевія, который, правда, говорить объ Ипполить очень коротко неопредъленными намеками, но котораго и краткимъ показаніямъ мы должны при-

особеннымъ указаніемъ свыше избранный на этоть престолъ (Евсев. кн VI, XXIX), и съ достоинствомъ управдявшій имъ въ продолженіи четырнадцати лѣтъ (236—250 гг.). Ко времени возбужденія протеста новаціанскаго безъ сомнѣнія были въ Римѣ личности державшіяся возэрѣній Ипполитовыхъ; но не видно, чтобы оставалась какая-нибудь особенная партія Ипполитова. Этими соображеніями, по нашему мнѣнію, можетъ съ вѣроятностью опредѣлаться и время поставленія Ипполиту памятника его почитателями. Памятникъ по всей вѣроятности воздвигнуть тогда, когда протесть и вліяніе Ипполита были въ Римѣ въ особенной силѣ, и всего скорѣе еще въ царствованіе Александра Севера. Въ свою очередь этимъ можетъ объясниться и то, почему названія нѣкоторыкъ сочиненій Ипполита, писанныхъ позже, не обозначены на намятникѣ.

давать темъ бодьщее значение. Чемъ осторожнее они вы ска-SHIRSTOTCS.

Вопервыхъ, нельзя не обратить внимания на то обстоятельство уже указанное выше, что у Евсерія укоминаніе объ Ипнодить стоить рядомь съ упоминаніемь о Берилль епископъ Бостры Аравійской 77). Хотя изъ этого обстоятельства нельзя выводить такого заключенія, что и Ипполить быль енископомъ въ Аравін, но недьзя ли отсюда догадываться, что Инподить имъдъ какое-то отношение къ Беридеу 78). О самомъ Беридав у Евсевія упоминается также миноходомъ при описанів д'ятельности Оригена. Берпаль быль современникъ Оригена, образованный епископъ, написавний много полезныхъ для церкви сочиненій, но временно увлекийся мовархіанскими заблужденіями, для исправленія которыхъ вызванъ былъ между прочима на собесвдование съ Берилломъ знаменитый Оригенъ. Но кромъ Оригена, по замъчанію Евсевія, вступали въ состязаніе съ Берилломъ и другіе епископы 79). Почему не предположить между этими епископами и того, который быль въ то время главнымъ обличителемъ монархіанства во всѣхъ его видахъ — св. Ипполита? Нужно при этомъ принять во вниманіе, что кромѣ церковной исторіи Евсевія, въ которой д'ятельность Ипнолита ноставляется въ какую-то связь съ исторією Берилла и Оригена, объ отношеніяхъ Ипполита въ Оригену есть еще болье ясныя свидьтельства и у другихъ писателей. Іеронимъ передаетъ намъ, что въ одной изъ беседъ Ипполита, которую вероятно Іеронимъ имелъ передъ глазами, есть прямое указаніе на то, что она была говорена въ присутстви Оригена <sup>80</sup>). Тотъ же Іеронимъ свидътельствуетъ, что Ипполитъ своими толковательными бесъ-

80) De viris illustribus, cap. LXI.

<sup>77)</sup> Евсев. Ц. Исторія, кн. VI, XX. 78) Въ хроникъ своей (ad annum MMCCXLIII) Евсевій также упоминаетъ объ Ипполитъ рядомъ съ Берилломъ. У Геронима въ каталогъ церковныхъ писателей (сар. I.XI) объ Ипполитъ также говорится въ савдъ за Верилломъ.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup>) Евсев. Ц. Истор., кн. VI, гл. XXXIII.

дами на Свящ. Писаміе имъдъ сидьное вдіявіе на Оригена, и его возбудиль заняться этимъ дёломъ, и что по внушенію того же Ипнолита извъстный богатый другь Оригена обращенный имъ къ церкви валентиніанинъ Амвросій предложилъ Опигену шелдыя матеріальныя пособія для занятія этинъ дідомъ--- писцовъ и переписчиковъ 81). Наконецъ въ самомъ внутреннемъ строб богословскихъ возарбній Оригена и Илиолита. особенности въ ихъ представленіяхъ о св. Троицъ, находять замѣчательное сходство 82). Вообще видно, что эти два — не обинулсь можно скарать — самые знаменитые учитеди церкви того времени, сродные между собою и по внашией сульбапо неудовольствио и преследованиямъ на нихъ со стороны высшей оффиціальной ісрархіи, были близки межлу собою. имъли большое вліяніе другъ на друга... Гдъ же они могли сблизиться? Предполагаютъ — въ Римъ, куда приходилъ Оригенъ при папъ Зефиринъ. Но это предположение не имъетъ твердыхъ основаній; Оригенъ былъ въ Римъ, недолгое время. и могъ ноложить тамъ только начало своему сближенію съ Ип-

<sup>11)</sup> Патріархъ Фотій (Bibliotheca cap. CXXI) (если только это мъсто его библіотеки правильно безъ пропусковъ читается въ существующихъ изданіяхъ) ивсколько иначе передаетъ это извъстіе, что самъ Ипполитъ, по подражанію Оригену сталъ говорить толковательныя бесёды на Свящ. Писаніе, — что онъ вообще былъ другомъ Оригена и почитателемъ его твореній (συνήθης μάλιστα καὶ ἐραστής των λόγων), — что онъ именно сдѣлалъ для Оригена то, что Евсевій и Іеронимъ приписываютъ Амвросію, т. е. далъ ему писцовъ и переписчиковъ для его сочиненій, — и что Оригенъ нъ одномъ письмѣ свсемъ навываетъ его своимъ возбудителемъ на трудъ (ἐργοδιώκτην). Это послѣднее извѣстіе есть и у Іеронима, но нелсно, къ кому относится— къ Амвросію или Инполиту. См. также Georg. Syncelli Chronographia ann. 215. Nicephori Callisti Histor. Eccles. Lib. IV, сар. 31.

<sup>\*\*;</sup> Ипполить вы объяснени догмата св. Троицы держался теоріи такъназываемаго субординаціонизма, которая по преимуществу раскрывалась вы Александрійской богословской школь — у Оригена и Діонисія
Александрійскаго. Не входя здысь вы подробное раскрытіе этого предмета, о которомы намы прійдется говорить послы, сошлемся пока на
объясненія Деллингера (ss. 206—213, 255—261), но замытимы при этомы
опять, что Деллингеры сильно расположены преувеличивать дыло не вы
пользу Ипполита. Сходство воззрыній у Оригена и Ипполита Деллингеры
находить не только вы представленіяхы о св. Троицы, но нь другихы
пунктахы—между прочимы вы нерасположеній кы высшей ісрархій.

политомъ, но едва ли могъ сблизиться съ нимъ въ это время тьсно 83). Не въроятнъе ли будетъ предположить, что сближение Оригена съ Инполитомъ совершилось главнымъ образомъвъ Аравін? Нужно принять во вниманіе, что христіанская церковь въ Аравін находилась тогда въ особенныхъ обстоятельствахъ. Тамъ было уже христіанское правительство, интересовавшееся разъяснениемъ внутреннихъ вопросовъ христіанскаго ученія, и въ то же время тамъ оставалось еще широкое поприше для христіанскаго миссіонерства 84). Тамъ возникали важныя богословскія и философскія разсужденія 85). Тамъ собирались соборы епископовъ; туда вызывали извъстнъйшихъ учителей перкви изъ отдаленныхъ христіанскихъ странъ 86). Туда прихолилъ Оригенъ изъ Александріи три раза; почему не предположить, что туда приходиль и Ипполить изъ Рима, и также— 2000 можеть быть не одинь разъ 87)? Не этимъ ди объясняется то, что Ипполить и въ носледствии имель большую известность у Арабовъ (подъ именемъ Абулида), и что сочинения его были переводимы на арабскій языкъ. Не этимъ ли объясняется, что Ипполиту одному изъ древнихъ ересеологовъ извъстны были нъкоторыя еретическія заблужденія, распространявшіяся въ Аравіи, и извъстны были не какъ-нибудь, а по непосредственному источнику — по писаніямъ самихъ ересеучителей 88). Не

•8) EBCeB. RH. VI, FI. XIV.

<sup>44)</sup> Первое путешествіе Оригена въ Аравію было по приглашенію правителя Аравіп, который письмомъ просядь епископа Александрійскаго прислать въ нему знаменитаго богослова для собеседованія (Евсев. VI, XIX).

<sup>\*\*)</sup> EBCEB. VI, XXXVII.
\*\*) EBCEB. VI, XXXII.

<sup>67)</sup> Мы склонны думать, что Ипполить быль въ Аравіи всё три раза, когда быль тамъ и Оригенъ,—и именно въ первый разъ приходиль туда на время изъ Рима, а по освобожденіи изъ ссылки Сардинской вёро-ятно и постоянно жиль на Востокё—въ Аравін и Сиріи до путешествія въ Араксандрію и возвращенія въ Римъ въ 252 году.

въ Александрію и возвращенія въ Римъ въ 252 году.

\*\*) Мы разумъемъ здъсь ученіе Моноима Араба, которое Ипполить излагаетъ въ 12—15 главахъ VIII книги Философуменовъ—по его собственнымъ писаніямъ. Не принадлежало ли это ученіе къ числу тёхъ философскихъ заблужденій распространявшихся въ Аравіи, о которыхъ упоминаетъ Евсевій въ 37 главъ VI книги. А Оригенъ, какъ предполагаетъ и Деллингеръ, едва ли не у Ипполита заимствовалъ свои свъдънія о сектъ елкесантовъ, распространявшейся тогда въ Римъ.

рамы ди офъясилется и то, ночему у Евсевія разсказью томы, какъ Оригень началь заниматься изъясненіемь Свям. Писанія, и какъ Амвросій даль ему на то пособія, немосредственно связывается съ описаніемь перваго путентествія въ Аравію и съ перечисленіемь сочиненій Ипполитовыхъ в»). Если все это такъ, намь уясняется весьма важный эмизодь въ жизни и дъятельности Инполита, и выдъляется доля исторической истины въ запутанныхъ западныхъ сказаніяхъ о пребываніи Инполита въ Аравіи, и объ обращеніи имъ тамъ язычниковъ къ христіанству. Ипполить могь не быть епископомъ въ Аравіи (Евсевій и не пазываеть его такъ), но тъмъ не менъе могь оставить здъсь замъчательные слъды своего пребыванія и славную извъстность по себъ.

Евсевій же даеть намъ указаніе (правла также самое краткое и неопредъленное) и къ уяснению другаго замъчательнаго эпизода изъ жизни Ипполита. Разсказывая въ последнихъ главахъ VI книги своей исторіи (43-46 главы) о волненіи новаціанскомъ, Евсевій довольно подробно описываетъ перениску, возникшую по поводу этого волненія между предстоятелями старвишихъ христіанскихъ церквей — римской, александрійской и антіохійской. Папа Корнилій, въвиду движенія: новаціанскаго желая привлечь на свою сторону расположеніе знаменитъйшихъ церквей востока, написалъ посланіе къ Фабію епископу антіохійскому, въ которомъ старался представить дичность Новаціана (у Евсевія онъ называется Новатомъ) и дъло его въ самыхъ темныхъ чертахъ (гл. 43). Но убъжденія Корнилія мало подъйствовали на Фабія; в роятно въ тоже самое время или еще ранте этого ему сдъланы были болте сильныя убъжденія отъ противной стороны — новаціанской, такъ что Фабій на нѣкоторое время склонился было къ нова-



<sup>••)</sup> См. XXIII главу VI вниги Евсевія, которая, непосредственно за перечисленість сочиненій Ипполита въ XXII главъ начинается такъ: "съ этого времени и Оригенъ началь излагать изъясненія на божественное писаніе, къ чему особенно свлоняль его сильными убъжденіями Амвросій" и т. д...

ціанству (начало 44 главы). Такимъ образомъ могъ позникнуть разрывъ между двума знаменитъйшими церквами-римскою и антіохійскою: но возстановителемъ мира явился вліятельнійшій изъ пастырей того времени—св. Ліонисій александрійскій. Онъ написаль и всколько убълительных в посланій и въ Антіохію. и въ Римъ къ цапъ Коримлію и римскому клиру, и лаже къ самому Новаціану, склоняя всёхъ къ возстановленію мира (гл. 44-46). Вотъ объ одномъ изъ этихъ-то посланій, написанных Діонисіем в пимским братіям. Евсевій замічаеть. что оно отправлено было въ Римъ чрезъ Ипполита. Чрезъ какого Ипполита? Такъ какъ Евсевій не обозначиль ни званія. ни особеннаго мъста служенія посланнаго, а между тъмъ самымъ наименованіемъ его конечно желаль дать замътить, что это было дицо значительное и извъстное: то всего естествениве предположить, что Евсевій разумёль здёсь того самаго Инполита, о которомъ говорилъ несколько ранее-въ 20 и 22 главахъ той же VI книги своей исторіи,—т.-е. Ипполита извъстнаго перковнаго писателя. Первый высказаль такое предположение Гизелеръ въ своей стать в объ Ипполить, напечатанной въ 1853 году; и это предположение такъ естественно, что Леллингеръ напрасно пытался полорвать его разными со-**Физмами** 96).

Но какимъ образомъ Ипполитъ могъ появиться въ Александріи? Гизелеръ относительно этого высказалъ такое предположеніе, что Ипполитъ по всей въроятности съ самаго начала сношеній западной церкви съ восточными по дълу новаціанскому принималъ участіе въ этихъ сношеніяхъ. Первоначальное участіе его въ этихъ сношеніяхъ въроятно было въ интересахъ новаціанской партіи, римскіе новаціане поручили Ипполиту склонять восточныя церкви на ихъ сторону; можетъ



<sup>••)</sup> Полное заглавіе статьи Гизелера такое: Ueber Hippolytus, die ersten Monarchianer und die Römische Kirche in der ersten Hälfte des dritten lahrhunderts – Theolog. Studien und Kritiken 1853. 4 Heft. Разборъ этой статьи у Деллингера, стр. 275—310. Замічанія Деллингера по поводу нікоторых частных выслей Гизелера заслуживають винманія, но возраженія его противь общей постановки вопроса объ участім Ипполита въ новаціанском движенію основаны на софизмахь.

быть его то вліяніемъ первоначально и была склонена въ пользу новаціанства церковь антіохійская. Но когда затёмъ, всявлствіе сношеній возникшихъ по этому ділу между антіохійскою и александрійскою церквами, Ипполить прибыль въ Александрію, св. Ліонисій его же избраль посредникомь и для сношеній съ римскою церковью. Всь эти предположенія весьма в роятныя. Съ одной стороны новаціанамъ трудно было бы для своего дъла избрать дучшаго представителя предъ церквами восточными, какъ Ипполита — извъстнаго богослова и перковнаго писателя, человъка отлично владъвшаго греческимъ языкомъ и греческимъ образованиемъ, по всей въроятности бывавшаго на востокъ, и можетъ быть нъсколько лътъ постоянно проживавшаго тамъ 91), стараго церковнаго дъятеля, тенденціи и воззрѣнія котораго могли представляться новаціанамъ совершенно сходными съ ихъ собственными возарѣніями и тенденціями. Ипполить съ своей стороны могь естественно принять на себя поручение новаціанъ. Въ движеніи новаціанскомъ Ипполитъ могъ видъть возобновление своего стараго протеста противъ послабленія церковной дисциплины въ Римъ. Самъ онъ въроятно уже нъсколько лътъ передъ этимъ не видалъ Рима, его прежная римская партія въроятно въ это время уже разсъялась: тъмъ не менъе ему, нъкогда горячему борцу за поддержание нравственныхъ идеаловъ, не могло не быть пріятно на старости літь увидіть возобновленіе прежней борьбы въ новомъ поколеніи римскаго христіанства. Если Ипполитъ лично не присутствовалъ при возникновеніи новаціанскаго движенія въ Римъ, а получиль о немъ свъдънія заочно, живя на востокъ: онъ тъмъ менъе могъ знать, что это движение исходить не совсёмь изъ такихъ мотивовъ, изъ какихъ выходилъ его протестъ, - что въ этомъ новомъ движеніи къ борьбв за нравственный идеаль примъшиваются смутные и нечистые элементы-интриги и страсти; темъ более поэтому онъ могъ заочно увлечься новаціанскимъ движеніемъ и счесть его за

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) См. примѣч. 87.

возобновление своего давняго искренняго и чистаго протеста противъ безнравственности распространяющейся въ римскомъ обществъ — подъ покровомъ самихъ папъ. Конечно все это предноложенія, которыя не могуть быть подтверждены твердыми историческими данными: но предположения очень естественныя, противъ правдоподобія которыхъ и возразить чтонибудь трудно. Сильнъйшее возражение, представленное Леллингеромъ противъ положений Гизелера объ участи Ипполита въ новаціанскомъ движеній, состоить въ томъ, что Ипполить быль бы сдишкомь старь для всего этого, что онь не могь дожить до пятилесятых годовъ И стольтія. и совершать въ такое время путешествія между Антіохією, Александріей и Римомъ 92). Но это возражение можетъ имъть значение только съ точки зрвнія Леммингера, которому ни въ какомъ случав не хочется допустить, чтобы Инполить пережиль Сардинскую ссылку. Но такая точка эрвнія, какъ мы выше объяснили, ни для кого не можетъ быть обязательна. Исторія церкви древнихъ временъ представляетъ намъ не мало замъчательныхъ дъятелей, доживавшихъ до глубокой старости, и до самой смерти продолжавшихъ съ неослабною энергіей лійствовать на пользу церкви, между прочимъ и предпринимать путешествія трудныя не менъе того, какое мы здъсь предполагаемъ для Ипполита. Припомнимъ св. Поликарца чуть не столътняго старца, незадолго передъ смертію путешествовавшаго въ Римъ по деду церковному 93). И Іустинъ философъ, Повинъ, Пантенъ, Климентъ, великій скиталецъ Оригенъ, не говоря уже о еще болѣе великихъ предшественникахъ ихъ апостолахъ, развъ только

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) Doellinger-Hippolytus s. 278. Другое возражение Деллингера, что еслибы Ипполить участвоваль въ римскомъ новадіанскомъ движеніи, о немъ было бы упомянуто или у Евсевія или въ перепискѣ римскаго клира съ Кипріаномъ — наряду съ другими наиболье замъчательными личностями—исповъдниками, увлекцимися новадіанствомъ, —это возраженіе совершенно устраняется нашимъ предположеніемъ, что Ипполить и не принималь личнаго участія въ возбужденіи новаціанскаго движенія, и не быль въ то время въ Римъ, а приняль на себя только порученіе заочно дъйствовать въ пользу новаціанъ, живя на востокъ.

\*\*3) Евсев, кн. IV, гл. XIV—XV.

въ молодости трудились и ходили изъконца въконецъ извъстнаго тогда міра ради дъла Христова?

Но если все это такъ, если Ипполитъ принималъ важное участіе въ сношеніяхъ запада съ востокомъ по делу новаціанскому, почему Евсевій, умодчавъ обо всей этой исторіи, лаетъ одинъ дишь неопредъленный намекъ о завершении еяобъ отправлении Инполита въ Римъ съ посланіемъ отъ Діонисія Адександрійскаго? И какое значеніе имфеть этоть завернительный моменть деятельности Ипполитовой на востоке для всей его жизни? На первый вопросъ отвътъ не трудный: Евсевій въ указанныхъ главахъ, представляя общее изложеніе моваціанской исторіи, вовсе и не имъль въ виду разъясненіе частнаго интересующаго насъ - вопроса объ участін Ипполита въ этомъ движеніи. Что касается до того, какое значение для Ипполита имъто возвращение его въ Римъ съ письмомъ отъ Діонисія Александрійскаго; понятно само собою, что очень важное. Это было не только завершение д'ятельности Ипполита на востокъ, это было завершение всего того смутнаго періода его жизни, въ которомъ онъ находился въ неопредъленномъ отношения къ своей родной римской церкви-то его возвращение въ римскую церковь, примирение съ нею. Обратимъ вниманіе на тотъ фактъ, что Ипполить возвращается нзъ Александріп въ Римъ съ письмомъ къ римскимъ братіямъ т.-е. не къ партіи новаціановой, а къ клиру господствующей церкви-къ партім папы Корнилія. Какимъ образомъ это могло случиться? Какимъ образомъ Ипполитъ могъ начать свое участіе въ этой исторіи въ качествъ представителя новаціанской партіи, а закончить его въ качествь повъреннаго отъ православнаго епископа Александрійскаго къ православному римскому клиру? Очевидно здёсь быль перевороть, переходь съ одной стороны на другую, возвращение Ипполита къ той господствующей римской церкви, съ которою онъ по всей въроятности уже нъсколько десятковъ лътъ не имълъ никакихъ связей 94). Какъ могло совершиться это возвращение и прими-

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Мы опасаемся пуститься въ гадательныя соображенія о томъ, не имъло ли самое содержаніе письма Діонисіева въ римскому влиру, ко-

реніе, объ этомъ мы не имбемъ свілівній: но что оно могло ' совершиться скорбе всего въ Алексанаріи, и именно — покъ вдіявіємъ св. Діонисія Александрійскаго, это предположить всего естественнъе. Достаточно припоменть себъ, хотя по описаніямъ того же Евсевія, характеръ великой просвітительный и примирительной абятельности св. Люнисія Алексанарійскаго, его мягкій, разумный способъ обращаться со всеми. даже и съ увлекающимися и заблуждающими, его особенный даръ всёхъ убёждать и примирять 95). Этотъ пастырь удержалъ отъ увлеченія въ Новаціанство всю Антіохійскую и другія восточныя церкви 96); тэмъ болье онъ могь польйствовать своими убъжденіями на того разумнаго старца: который явился къ нему представителемъ по дёлу Новаціанства отъ антіохійской перкви т.-е. на св. Ипполита. Нужно принять во вниманіе, что св. Ипполита и св. Діонисія въ особенности могли сближать и разносторонность ихъ греческаго философскаго и литературнаго образованія, и замізчательное сходство богословскихъ возэрвній въ самомъ важномъ занимавшемъ умы тогдашнихъ богослововъ вопросѣ о Св. Троицъ; и св. Ипполитъ и св. Діонисій держались въ объяснения этого догмата теоріи сибординаціонизма. Безъ сомнанія нужно предположить, что встрача св. Ипполита съ Діонисіемъ, какъ и прежде съ его славнымъ учителемъ Ори-

96) Сравни 44 главу VI вниги и 5 главу VII вниги Евсевієвой исторіи.

торое у Евсевія обозначается краткимъ выраженіемъ єпιотоді біокомікі, какого-нибудь отношенія къ тогдашнему положенію Инполита, не трактовалось ли напр. въ немъ о какихъ-либо условіяхъ, подъ которыми римскій клиръ соглашался принять Ипполита въ свой составъ. Замѣтимъ только, дабы не опустить ни одного даннаго относящагося къ разъясненію дѣла, что въ одномъ изъ позднѣйшихъ, несомнѣнно фальшивыхъ, но принадлежащихъ все-таки еще къ началу VI вѣка документовъ римскихъ, въ которомъ заключалось будто бы церковное осужденіе Инполита вмѣстѣ съ его современниками Каллистомъ и Викториномъ, Ипполить названъ діакономъ (Diaconus). Документь этотъ приводится у Деллингера, стр. 247.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup>) Описаніемъ примирительной діятсльности св. Діонисія, кроміз указанныхъ выше главъ VI книги, занята и вся почти VII книга Евсевіевой асторіи: см. въ особенности главы 5, 7, 24.

геномъ, не обощлась безъ взаимнаго вліянія ихъ другъ на друга. Отъ св. Ипполита Діонисій могъ получить возбужденіе въ обличению излавна ненавистной Ипполиту ереси Савелліанской, которымъ впослъдствии Ліонисій и ознаменоваль себя. Въ свою очерель св. Ліонисій болье, чемъ кто нибуль могъ объяснить Ипполиту, что возставая противъ Савелліанскаго vченія о св. Троиць, христіанскіе богословы не должны впадать въ противоположную крайность, что кром'в Александрій-•кой теоріи объясненія догмата св. Троицы возможна (и поэтому не должна быть осуждаема и смешиваема съ Савелдіанствомъ) и другая православная теорія-та именно, которая складывалась преимущественно въ Римской перкви, которую-можетъ быть-шатко и неясно выражалъ Каллистъ. но которую впослёдствій съ особенною твердостью выразиль одинь изъ его преемниковъ-Діонисій римскій. Справедливость этой теоріи, и даже превосходство ея предъ Александрійскими объясненіями догмата, съ особеннымъ безпристрастіемъ и искренностью открыто призналь въ последствіи самъ Св. Діонисій Александрійскій въ своей перепискъ съ Ліонисіемъ римскимъ 97). Съ другой стороны св. Діонисій, осторожно и вибств съ твиъ обстоятельно раскрывъ предъ Ипполитомъ нравственную сторону новаціанскаго движенія, могъ убъдить его въ томъ, что эта сторона далеко не такъ чиста, какъ можетъ быть представлялъ себъ Ипполитъ заочно, находясь вдали отъ Рима 98). И такъ вотъ чёмъ додженъ былъ окончиться многолётній раз-

<sup>97</sup>) Въ чемъ состояла разность римскаго и александрійскаго объясненія догмата св. Троицы, и по какому поводу возникла объ этомъ передиска между Діонисіемъ александрійскимъ и Діонисіемъ римскимъ; объ этомъ надвемся подробнёе сказать въ последствіи. Главный источникъ

свёдёній объ этомъ дёлё посланіе св. Аванасія великаго о миюніяхъ Діонисія александрійскаго (русск. перев. въ прибавленіяхъ къ твор. св. Отцевъ Т. XVII стр. 361—392.

98) Изъ посланія св. Діонисія въ Новаціану, приводимаго въ XLV главъ VI книги Евсевіевой исторіи видно, что св. Діонисій уситать было по крайней мърт на нъкоторое время и самаго Новаціана убъдить въ неправотъ его положенія (хотя впослъдствіи, какъ видно изъ VIII главы VII книги. и долженъ былъ оставать надежду на возвращеніе его въ дерковь). Тъмъ болье разумныя и кроткія внушенія св. Діонисія могли подъйствовать на Ипполита.

Digitized by Google

рывъ Ипполита съ римскою церковью! Послѣ долговременнаго пребыванія на востокъ-въ Аравіи и Сиріи, послѣ новаго на старости лътъ увлеченія въ пользу новаціанства, представившагося ему возобновленіемъ его давняго протеста въ римской перкви. Ипполитъ. убъжденный въ Александріи разумными и мягкими внушеніями св. Ліонисія, додженъ былъ наконецъ возвратиться къ римскимъ братьямъ примиреннымъ съ римскою перковью. Не на этомъ ди основаніи впоследствіи сложилось въ Римъ сказаніе объ Ипполить Антіохійскомъ (т.-в. пришедшемъ изъ Антіохіи) пресвитеръ, бывшемъ новаціанинъ, но потомъ обратившемся къ каоедръ св. Петра? Возвращение Ипполита къ перкви такъ, какъ мы предполагаемъ въ следствие разумнаго и глубоваго богословскаго убъжденія, въ следствіе вліаній другаго великаго учителя церкви, въ слёдствіе искренне сознаннаго не совсъмъ нормальнаго положенія въ отдъленіи отъ церкви, безъ сомнівнія могло произойти гораздо естественнъе, чъмъ такъ, какъ это представляется въ сказаніи т.-е. какъ бы совершенно внезапно-безъ всякой подготовки. Что же касается до того, что Ипполить послѣ своего возвращенія въ Римъ былъ извъстенъ здъсь преимущественно подъ именемъ Антіохійскаго пресвитера обратившагося отъ новаціанства, а не подъ именемъ прежняго римскаго оппозиціоннаго папству епископа; это также было очень естественно. Для новаго римскаго покольнія пятидесятыхъ годовъ ІІІ въка Ипполить давній римскій дъятель времень папъ Зефирина и Каллиста былъ уже далекъ. Его недавняя дъятельность въ Антіохій въ связи съ движеніемъ Новаціанскимъ, болье могла быть на виду у всёхъ. Проживши много лётъ на востоке, и вновь возвратившись въ Римъ, Ипполитъ новому покольнію римскихъ христіанъ представлялъ только какъ знаменитый пришлецъ съ востока обратившійся отъ раскола къ церкви. Вліятельные члены римской церкви, болье другихъ знавшіе его прежнее положение въ Римъ, не имъли побуждений поддерживать въ новомъ поколеніи память объ этомъ положеніи. И самъ престарълый Ипполитъ можетъ быть не желалъ смущать своихъ младшихъ братій воспоминаніями о прежнихъ распряхъ.

Не можемъ ли мы еще чего нибудь узнать о дальнъйшей судьбъ Ипполита, о дъятельности его послъднихъ лътъ, и о концѣ его жизни? Отвътомъ на это служатъ помянутыя выше сказанія объ Ипполить пустынникь, проживавшемъ въ пешерь близь Рима и занимавшемся обращениемъ язычниковъ къ христіанству въ царствованіе императора Валеріана, и Ипполить священномученик (епископъ, пресвитеръ или старпъ по разнымъ редакціямъ сказаній) пострадавшемъ въ Порто вміств съ другими Остійскими мучениками при Клавдів Готскомъ. Дъятельность болъе соотвътственную для послъднихъ лътъ жизни великаго учителя церковнаго, и конецъ болъе достойный для завершенія такой жизни-представить трудно. Конечно нътъ прямыхъ историческихъ основаній (кромъ тожества имени и близости мъста и времени жизни) принимать Ипполита пустынника и Ипполита остійскаго священномученика за одно и то же лицо съ Ипполитомъ прежнимъ римскимъ антипапою, дъятелемъ аравійскимъ, антіохійскимъ и т. д. Но не можетъ быть и значительныхъ возраженій противъ такого принятія, кромъ того лишь, что Ипполиту извъстному церковному писателю ученику св. Иринея и дъятелю временъ Зефирина и Каллиста трудно было бы дожить до временъ императоровъ Валеріана и Клавдія Готскаго. Но на это возраженіе мы уже дали отвътъ выше. Здъсь прибавимъ только, что и въ самыхъ сказаніяхъ объ Ипполить пустынникь времень Валеріана, и Ипполить остійскомъ священномученикь времень Клавдія Готскаго, онъ представляется по лътамъ своимъ именно такимъ, какимъ долженъ быль быть ученикъ св. Иринея въ это время, т.-е. тлубокимъ старцемъ.

Такимъ образомъ возстановляется смыслъ различныхъ сказаній объ Ипполить, распространившихся въ западной церкви, и всь эти сказанія, представляющія такъ сказать разрозненный олицетворенія различныхъ эпизодовъ изъ жизни одной и той же личности, сводятся опять къ одной и той же личности. Понятнъе

становится послу этого и самое образование и распространение этихъ сказаній. Они не были чистымъ вымысломъ: чистый вымысель можеть быть и не имель бы такого успеха: основы лля этихъ сказаній, какъ мы уже говорили, несомнѣнно существовали въ древнемъ преданіи. Но онъ представляли именно раздробленіе одной и той же личности-одной біографіи на и всколько отабльныхъ. И понятно, какъ могло образоваться такое раздробленіе. Вынуть изъ многольтней жизни главный ея нервъ. изъ занимательный шей монографіи—главный эпизодъ, сдужащій исходным в пунктом в для объясненія всёх в дальнейших в. Привемена въ забвеніе важибимая эпоха жизни и дъятельности Ипполита, о которой непріятно было сохранять воспоминаціе запалной церкви, эпоха его римской оппозиціи при папахъ Зефирины и Калисть, которая описывается въ философименахъ. Затънъ самы собою потеряли существенный смыслъ дальнъйшіе эпизоды жизни Ипполита: не понятно стало, какимъ образомъ одна и та же личность является въ Римъ, въ Аравіи, въ Сиріи, въ Египтъ, опять въ Римъ или близь Рима, въ Остіи или Порто, и притомъ въ разныхъ церковныхъ положеніяхъ — то епископомъ. какъ называлъ онъ нъкогла самъ себя и какъ называли его почитатели, — то пресвитеромъ, какъ признавала его римская церковь (для некоторыхъ можетъ быть даже и діакономъ), то просто старцемъ или пустынникомъ, какъ в роятно онъ извъстенъ быль народу въ последние годы жизни. По изъяти главнаго нерва изъ этой монографіи, сами собою должны были потерять связь и распасться отдёльныя ея части, и такимъ образомъ сказаніе объ одномъ и томъ же Ипполить. дъятель Римскомъ, Аравійскомъ, Сирійскомъ, Остійскомъ, разбилось на нъсколько сказаній о различныхъ Ипполитахъ. Такимъ пріемомъ и всего удобнѣе было, кому это оказывалось нужнымъ, затемнить истинный смыслъ жизни Ипполита и его положенія въ римской церкви 99).

<sup>••)</sup> Приведши, по нашему разумъню, въ естественную связь различныя западныя сказания объ Инполить, мы оставляемь въ сторонь лишь одно изъ нахъ—сказание объ Ипполить знатномъ римскомъ воннъ, по-

Теперь намъ яснъе ставовится и то, почему два замъчательнайшіе писателя IV вака, особенно отличавшіеся значіемъ лревней христіанской исторіи, Евсевій и Іеронимъ, оставили такіе слержанные неопредъленные отзывы о перковномъ ποποικομία Μπηολιτα ('Ιππόλυτος έτέρας που προεστώς 'Εχχλησίας.... Hippolytus cuiusdam Ecclesiae episcopus. scire non notui). Едва ли можно предположить, чтобы Евсевій и Іеронимъ не знали на самомъ дълъ никакихъ преданій о перковномъ положении Инполита. И тотъ и другой видимо интересовались имъ. Евсевій упоминаетъ объ Ипполить въ трехъ мъстахъ перковной исторіи, и упоммнаеть также въ своей хроникъ. Іеронимъ долго самъ жилъ въ Римъ и отлично долженъ быль знать преданія римской перкви; онь также упоминаетъ объ Ипполить нъсколько разъ въ своихъ сочиненіяхъ, и сообщаеть такія подробности о его жизни, о его отноменіяхъ къ Оригену, о какихъ не упоминаетъ ни одинъ изъ

страдавшемъ при Деців съ своею кормилицей Конкордіей и девятналцатью другими христіанами. Привести это сказаніе въ непосредственную связь съ біографіей Ипполита перковнаго писателя представить его видоизмънениемъ преданий о томъ же Ипполить церковномъ писатель, безь крайнихъ натяжекъ, по нашему мижнію, изтъ возможности. Съ другой стороны, мы не считаемъ себя въ правъ быть на столько ръшительными, чтобы признать все это сказаніе объ Инполить воинь и его 19 соучастникахъ въ страданіи — чистымъ вымысломъ, какъ это дълаетъ Деллингеръ (стр. 31 — 34, 63, 73). Деллингеръ полагаетъ, что это свазаніе создалось лишь всявдствіе того, что близь м'яста погребенія Ипполита церковнаго писателя — на городской стана была изображена сцена растерзанія дикими конями древняго миоическаго Ипполита. Это, намъ нажется, слишкомъ смело! Мы скорее склонны думать, что Ипполить воинъ-историческая личность, отдельная отъ церковнаго писателя Ипполита. Но въ средніе века преданія и объ этомъ Ипполить абиствительно были смышиваемы съ преданіями о священномученик В Ипполить писатель, —частію — можеть быть — ненамъренно. частію вследствіе особенной указанной выше тенденців-затемнить память Ипполита писателя. Поводами къ смѣшенію могли быть не только сходство имень и близость времени жизни двухъ мучениковъ (въ чемъ нать ничего неестественнаго), но и близость масть погребенія муж одного въ другому (нътъ ничего невъроятнаго и въ томъ, что мощи священномученика Ипполита перенесенныя изъ Порто были положены на томъ же кладбищь, гдь положены были нъсколько прежде останки мощей воина Ипполита), и наконецъ близость дня памяти ихъ одного къ другому (память Ипполита воина вмёсте съ памятью св. Лаврентія

древнихъ высателей. Ужели же Евсевій и Іеронимъ не слымали никаких в преданій с перковномъ положеніи Ипполита? Преданія эти несомижню существовали въ Рим' въ IV стоавтін, какъ видно наъ описанія Пруденцієва. Трудно допустить, чтобы Евсевій и Іеронимъ не знали того, что зналь Пруденцій. Но вреданія эти въ IV вікі. какъ видно опять няв описанія Пруденціева, были уже сильно запутаны и затемнены между рамскими христіанами; можеть быть при этомъ и самыя особенности въ положении Ипполита, гримскаго еписпопа при другомъ призначномъ епископъ, дъятеля, являюнагося то въ Италіи, то въ Аравіи, то въ Сиріи, нъсколько емущали писателей IV въка: всиваствие этого болье точные пръ вихъ, какъ Евсевій и Іеронинъ, різпались лучше ограниченаться праткими и неопределенными отзывами о церковпенъ положения Инполита, чёмъ пускаться въ более пространныя, но сомнительныя повъствованія, подобныя поэтическому сказанію Пруденція. Въ самомъ выраженіи отзывовъ Евсевія и Геронима о церковномъ положеніи Ипполита (пред-СТОЯТЕЛЬ КАКОЙ-ТО НЕРКВИ.... СПИСКОПЪ, НЕ МОГЪ Я УЗНАТЬ, КА-

праздновалась 10 августа), а память (перенесенія мощей) Ипполита вмізств съ памятью (перенесенія мощей) Понтіана—13 августа).... Намъ пріятно высказать, что на своемъ самостоятельномъ путк научнаго изследования мы и въ этомъ пункте сходимся съ древними преданиями восточной церкви. Въ то времи какъ въ западной церкви создались свазения о пати или шести мучевикахъ Ипполитахъ, почти одновременно жившихъ и установлено въ году множество дней въ ихъ воспоминаніе (10 августа Ипполита воина и Лаврентія, 13 августа Ипполита пресвитера и Понтіана, 22 авг. Ипполита епископа, 5 сентября Ипполита и другихъ остійскихъ мучениковъ, 30 января Ипполита автіох. пресвитера и т. д.); восточная церковь знала только двухъ Ипполи-точь мучениновъ III въка. Ипполита папу римскаго, память котораго праздновалась 30 января, и Ипполита воина — память вифстф съ св. Лаврентіемъ 10 августа. Последнее, мы полагаемъ, болфе соответствуетъ исторической истинъ, — тавъ что новымъ нашимъ ученымъ нътъ иманой надобности перемънять даты древнихъ восточныхъ менологовъ (напр. переносить память Ипполита воина съ 10 августа на 13), и вообще представлять восточныя преданія объ Ипполить смешеніемь или недоразумініемь западныхь. (См. архим. Сергія Міскцесловъ Востока Т. II — подъ 30 января и 13 августа, и замечанія на вчани Об

кой церкви) замътны накъ будто болже сдержаниость и какое-то недоумъніе, чъмъ совершенное невъдъніе относительно церковнаго положенія Ипполита.

Лругой вопросъ, естественно представляющися при сужденіяхъ о характеръ историческихъ данныхъ, представляемыхъ ондософуменами: почему Евсевій въ своей исторіи не сообщаетъ свъдъній не только о жизни Ипполита, но и о самомъ церковномъ движении произведенномъ имъ, о раскодъ бывшемъ въ римской перкви при папъ Каллистъ? Почему также не **упоминаетъ** о немъ и никто изъ позднайщихъ христіанскихъ историковъ? Не можетъ ли это служить новодомъ къ сомить нію въ достовърности данныхъ, представляемыхъ философуменами? Отвътъ на это простой: церковную исторію Евсевія мы не можемъ представлять себъ полнымъ и полробнымъ новъствованіемъ обо вськъ замьчательныхъ событіяхъ, бывшихъ въ христіанской церкви въ первые три въка. Евсевій разсказываеть о томъ, о чемъ онъ самъ могъ узнать изъ бывшихъ подъ руками его источниковъ. Но не всъ исторические памята ники первыхъ въковъ быди у него подъ руками, и потому не о всёхъ важныхъ событіяхъ тёхъ временъ онъ разсказываетъ. Евсевій напр. не пользовался писаніями знаменитаго пастыря кареагенскаго св. Кипріана, и потому у него въ исторіи ничего не говорится о новатовомъ кареагенскомъ расколь, несмотря на то, что этоть расколь находился въ тъсной связи съ новаціанскимъ римскимъ движеніемъ, о которомъ Евсевій говорить довольно подробно. По всей въроятности Евсевій не оставиль бы намь никакихь извістій ни о расколь Власта, бывшемъ въ Римь, еслибы не зналъ Иринеева писанія по поводу этого раскола, ни объ избраніи въ Римъ же епископа Наталиса партіей артемонитовъ, еслибы до него не дошло сочинение писанное противъ этой секты. О движеніи произведенномъ Ипполитомъ Евсевій не сказаль ничего, потому что по всей в роятности онъ не зналъ содержанія философуменовъ. Другіе позднъйшіе писатели также или не знали этого сочиненія, или находили особенныя затрудненія

къ пользованію имъ какъ въ самомъ характеръ сочиненія. такъ можетъ быть и въ особенностяхъ перковнаго положенія автора философуменовъ. Преданія о движеніи возбужденномъ Ипполитомъ въ римской перкви тѣмъ болѣе могли утратиться въ исторіи, что для последующихъ вековъ оно такъ сказать заслонено было другими подобными ему, но болъе сильными движеніями. Лиспиплинарно-нравственный вопросъ, бывшій одною изъ главныхъ сторонъ Ипполитова протеста, въ последствій съ особенною силою возбуждень быль въ новаціанствъ; а догматическая сторона споровъ Ипполита съ Каллистомъ также съ большею ясностью раскрылась потомъ въ египетскихъ саведліанскихъ спорахъ. Но это тѣмъ не менѣе въ новъйшей исторіи не доджно отнимать значенія и у Ипполитовой дъятельности. И если исторія ни мало не сомнъвается въ дъйствительности церковныхъ движеній, бывшихъ въ Кароагенъ въ половинъ III въка, потому что о нихъ не разсказывается ни у Евсевія, ни у другихъ церковныхъ историковъ, а разсказывается въ сочиненіяхъ самаго св. Кипріана кареагенскаго; точно также нъть никакого повода сомнъваться въ дъйствительности движенія, произведеннаго авторомъ философуменовъ въ римской церкви въ двадцатыхъ голахъ III въка на томъ основаніи, что объ этомъ движеніи мы не имбемъ другихъ извъстій, кромъ представляющихся въ самыхътже философуменахъ. не при принциятили выправнительность и в помера в

представлять полит вт разгиогране убла (срвезине и обстоильного. Притом разватие вопроса о тимости и жидии св. Инполита мы (ум<u>емть мо</u>деть нометь и разъясяеню попросов з вистренном с эростерь и вижнией (удьбь самых сочинери Инполитовых в 1 х выстемникий св. Инполита, выст и (эмыхъ обетонз весты и экали пределения и смето оригинальнаго и

 $\frac{1}{12} \left( 1 + \frac{1}{2} \left( 1 + \frac{1$ 

The state of the s

## ГЛАВА ПЯТАЯ.

ВРЕСЕОЛОГИЧЕСКІЯ ПИСАНІЯ СВ. ИППОЛИТА ЧАСТ-НЫЯ: ПРОТИВЪ НОЭТІАНЪ, ОВОДОТІАНЪ, АЛОГОВЪ, МОНТАНИСТОВЪ, ЧЕТЫРЕДЕСЯТНИКОВЪ, МАРКІО-НИТОВЪ.

Въ предшествовавшей главъ намъ пришлось довольно долго, можетъ быть нъсколько болъе, чъмъ это нужно для непосредственной цъли нашего изслъдованія, остановиться на разъясненіи вопроса о личности и церковиомъ положенія св. Инполита. Но вопросъ этотъ самъ по себъ такъ новъ, такъ интересенъ въ научномъ отношеніи, и вмъстъ съ тъмъ такъ запутанъ, что коснувшись его нельзя было удовольствовачься нъсколькими поверхностными объясненіями, но необходимымъ представлялось войти въ разсмотръніе дъла серьезное и обстоятельное. Притомъ разъясненіе вопроса о личности и жизни св. Ипполита, мы думаемъ, можетъ помочь и разъясненію вопросовъ о внутреннемъ характеръ и внъшней судьбъ самыхъ сочиненій Ипполитовыхъ.

Судьба сочиненій св. Ипполита, какъ и самыхъ обстоятельствъ его жизни, представляетъ не мало оригинальнаго и загадочнаго. Сочиненія Ипполита извъстны намъ главнымъ главнымъ образомъ изъ трехъ источниковъ: изъ церковной исторіи Евсевія, изъ каталога церковныхъ писателей (de viris

illustribus) Іеронима, и изв перечня писаній на открытомъ въ 1551 году памятник ипполиту і). Но счеть и названіе ипполитовыхъ сочиненій въ этихъ трехъ показаніяхъ о нихъ пред-

<sup>1)</sup> Евсевій (Lib. VI сар. XXII) перечисляєть слудующія писанія Иппоπητα: Τό περί του Πάεχα σύγγραμμα, κάνον εννεακαιδεκαετηρίδος περί του Πάςχα, είς την έξαημερον, είς τὰ μετὰ την έξαημερον, πρὸς Μαρκίωνα, είς τὸ Αςμα, είς μέρη του Τεξεκιήλ, περί του Πάςχα, πρός απασας τάς αίρέςεις πλειτά τε άλλα και παρά πολλοίς σωζομενα. Βτ. LXI главъ каталога Јеронимова объ Ипполить значится: Hippolytus, cujusdam Ecclesiae episcopus, rationen Paschae temporumque canones scripsit usque ad primum annum Alexandri Imperatoris, et sexdecim annorum circulum, quem Graeci ἐκκαιδεκα-ετηρίδα vocant, reperit; et Eusebio, qui snper codem Pascha, canonem, decem et novem annorum circulum, id est Έννεακαιδεκαετηρίδα composuit. occasionem dedit. Scripsit nonnullos in Scripturas commentarios, e quibus hos reperi in hexaemeron, et in Exodum, in Canticum Canticorum, in Genesim, et in Zachariam: de psalmis, et in Esaiam, de Daniele, de Apocalypsi, de Proverbiis, de Ecclesiaste, de Saul et Pythonissa, de Antichristo, de Resurrectione, contra Marcionem, de Pascha, adversus omnes Haereses, et προσομιλίαν de laude Domini Salvatoris, in qua praesente Origene se loqui in Ecllesia significat".... На памятникъ Ипполита, найденномъ въ 1551 году, название первыхъ обозначенныхъ сочиненій можеть быть возстановлено только предположительно: такъ какъ вельдетвіе поврежденія намятника оть первыхъ строкъ надписанія осталось только по нескольку буквъ. Вотъ это надписание, какъ очо теперь читается: ....ЮҮС (большая часть ученых полное название сочинения обозначеннаго здісь предподагають - πρός ιουδαΙΟΥС) ... ΝΙΑС) это названіе большею частію ученых читается, — пері коомоуоNIAC или пері пуєноNIAC, но нікоторые изъ прежнихъ ученыхъ, соединяя это слово съ предшествующимъ, въ томъ и другомъ предполагали название одного какъ предполагають для соразмърности строки битупск Ейс ЧАЛМОҮС). Далье идуть болье отчетливыя заглавія..., ГАСТРІМУООМ (предполагають Εὶς τὴν ᾿ΕΥΓΑΟΤΡΙΜΥΘΟΝΙ, ΥΠΕΡ ΤΟΥ ΚΑΤΑ ΙΩΑΝΗΝ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟΎ ΚΑΙ ΑΠΟΚΑΛΥΨΈΩΟ, ΠΕΡΙ ΧΑΡΙΟΜΑΤΩΝ ΑΠΟΟΤΟΛΙΚΗ ΠΑΡΑΔΟΟΙΟ, ΧΡΟΝΙΚΏΥ ΠΡΟΟ ΕΛΛΗΝΑΟ ΚΑΙ ΠΡΟΟ ΠΛΑΤΩΝΑ (Буязенъ читаетъ ΠΡΟΟ ΠΑΤΩΝΑ) Н КАІ ПЕРІ ТОУ ПАНТОС (нікоторые полагають здівсь одно, а другіе два или даже три отдъльных сочинения), ПРОТРЕПТІКОС ПРОС СЕВИРЕІМАЙ, ΑΠΟΔΕΙΞΙΌ ΧΡΟΝΩΝ ΤΟΥ ΠΑСΧΑ КАТА ЄΝ ΤΩ ΠΙΝΑΚΙ,  $\Omega\Delta$ AIIC (Еіс) ПАСАС ТАС ГРАФАС (это заглавіе также очень неотчетливо: витсто ώδαι нівкоторые читають όμιλίαι, а вмівсто Єїς πάςας γράφας—но мнівнію Ле-Муана нужно читать Єїς πατας διρέτεις) ПЄРІ ΘΥ (Θεού) ΚΑΙ САРКОС ΑΝΑCΤΑCΕΩC, ΠΕΡΙ ΤΑΓΑΘΟΎ ΚΑΙ ΠΟΘΕΝ (το) ΚΑΚΟΝ... Ποздифйшій перечень Ипполитовыхъ сочиненій въ хронографіи Георгія Синкелла (ами. 215) и въ перковной истории Никифора Каллиста (Lib. IV сар. представляеть только соединение перечисления Евсевиева и Геронимова. (См. сравнительную таблицу этихъ перечисленій у Буизена-Hippolytus B. 1. Ss. 209-212 и у Лумпера de Scriptis Hippolyti P. II

ставляются далеко неодинаковыми <sup>2</sup>). Кром' того въ дальмъйшіе въка дълаются извъстны новыя сочиненія Ипполита,
о которыхъ не упоминаютъ ни Евсевій, ни Іеронимъ, ни надпись на Ипполитовомъ памятникъ, но которыхъ принадлежность Ипполиту подтверждается также довольно древними
свидътельствами и твердыми соображеніями <sup>3</sup>). Виъстъ съ
тъмъ подъ именемъ Ипнолита становятся извъстны такія сочиненія, которыя по самому содержанію своему и обстоятель-

агт. 1). Но у Өеодорита, Фотія и въ Сирскомъ Каталогь Ипполитовыхъ сочиненій, какъ увидимъ, упоминаются еще нъкоторыя, не обозначенныя ни у Евсевія, ни у Іеронима, ни на памятникъ Ипполитовомъ. Критико библіографическія свъдънія и соображенія о сочиненіяхъ Ипполитовыхъ сочиненій и въ поименованныхъ въ предпествующей главь (примъчаніе 1) ученыхъ изслъдованіяхъ Лумпера, Гэнелля, Киммеля, изъ новъйшихъ—у Бунзена (т. 1. стр. 164—114), у Деллингера (стр. 2—24), у Фолькмара (стр. 77—82, 148—164 и др.) изъ русскихъ—у Филарета Черинговскаго т. I. §§ 63—56.

<sup>2)</sup> Разность списковъ Евсевія, Іеронима и памятника очевидна сама собою при мальйшемъ сличении ихъ. Въ объясисние этой разности нужно прежде всего спазать, что ин Евсевій, ни Іеронимъ, ни составитель надинеанія на намятник в вроятно и не имъли въ виду нечислить всъ сочинения Ипполита. Ексевий прямо говорить, что, кромъ названных имъ, у многихъ сохраниются еще очень многія сочиненія Ипполита. Геропимъ, какъ самъ экзегетъ, по преимуществу обращалъ внимание на экзегетические труды Инполита. Что касается до надписанія памятника: то, если вірно наше предположеніе (предшествующая глава примъч. 76), что намятникъ Ипполиту воздвигнутъ не вт самый поздній періодь его жизни, въ такомъ случав въ надписаніе памятника конечно не могли войти поздитиния произведения Ипполита. Заттыв въ объяснение разности приведенныхъ списковъ пужно еще сказать, что въ некоторых случаяхъ эта разность только видимая. Одно и то же сочинение въ одномъ спискъ могло быть обозначено одномъ назвавиемъ. въ другомъ ниымъ. Такъ предполагаютъ, что упоминаемое у Геронима commenic de Saul et Pythonyssa то же, что на памятникъ обозначено названіемъ Єіс Угуастоіцо Эоу, упоминаемое Евсевіемъ и Іеронимомъ сочинение είς έξαημερον ін Нехаетегон на намятник в было обезначено μασκαστίσης περί κοσμογονίας, σουμμεμίο προς Μαρκίωνα - contra Marcionem ν Επισερία η Ιορομμίκα το πεο το περί Θεού και σαρκός άναστάσεως μημ περί ιαγα. 300 καὶ πὸθεν τὸ κακὸν—μα намятникѣ и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Таково напр. сочиненіе противъ Ноэта (Migne T. X. рад. 803—830), о которомъ не упоминастся пи у Евсевія, ни у Іеронима, ни на намятникъ Ипполитовомъ и которое однакожь съ тъхъ поръ, какъ сдълалось извъстнымъ, почти всеми учеными признавалось за Ипполитово.

ствамъ появленія не могуть быть отнесены лаже и конвъсмени св. Ипполита 4). Напонець въ вовъйшее время обращають на себя вседбире внимание ученых в такія сочименія частію извистный отъ древнихъ времень, частію только-что отпрытыя, о принадлежности которыхъ Ипполиту нельзи указать ни одного прямаго и яснаго свидътельства аревности. и которыя тёмь не менье новыйшая ваука не находить возможвымъ приписать никому другому изъпревнихъ писателей. кром'в св.: Ипполита <sup>5</sup>). Есть основаніе предполагаты что кромъ всёхъ этихъ чже сколько-илбудь извёстныхъ въ настоятиее время или по назвавіямь, или въ отрывкахъ, вын въ болье или менье значительных в частих сочинений Ипполита, были еще и другія, о которыхъ не сохранилось ни одного яснаго: свидетельства : древности, соть : которыхъ не: осталось никакого отрывка, и которыя однакожь имбли важное значеніе въ древней христіанской письменности 6). Есть наконецъ основанія предполагать, что нікоторыя изъ сочиненій Ипиолита; несомивнио существовавния въздревния времена, оставались почти неизвъстными, никъмъ почти не читались, ни къмъ не употреблялись, несмотря на богатое содержание ихъ, или употреблялись только по частямь, въ разрозненномъ видь, и иногда подъ именами другихъ учителей перковавіхъ, а не Ипполита 1): По всему видно, что сочинения Ипполита из-

1) Это опать относится въ Малому Лабиринту и философуменамъ.

<sup>\*)</sup> Тавовы: сочивеніе противъ Верона и Гелика, многими впрочемъ признаваемое за подлинное произведеніе Ипполита (Мідпе Т. Х. рад. 829—852), слово о кончинѣ міра и объ антихристѣ, извѣстное въ старославянскомъ переводѣ подъ вменемъ слова въ недтяю масомустиую (Мідпе Т. Х. рад. 903—952, Невоструева стр. 189—218), сказанія о 12 и 70 апостолахъ (Мідпе рад. 951—958), хроника приписанная Ипполита Римскому, вмѣсто Ипполита Фивскато—инсателя ХІ вѣва (Мідпе Ратоюд. Іатіпа Т. III рад. 6571). Генеалогія св. Дѣвы Маріи и Іосифа, также, полагаютъ, составленная Ипполитомъ Фивскимъ и т. д. См. Lumperi Сар. IV — De operibus Hippolyto suppositis — Мідпе Т. Х. рад. 338—346.

<sup>338—346.</sup> 5) Сюда относится такъ называемый Малый Лабиринтъ и самые философимены.

<sup>•)</sup> Таково, цакъ увидимъ, но всей въроятности было то сочиневіе Инполита, которымъ пользовался Епифаній въ 1 отдъленіи 2 книги Панарія. См. ниже примъчанія 17, 46, 63, 64, 76.

равна находивись въ поключительномъ положения в должны были испытать особенную судьбу. Конечно, подобная судьба вабвенія, утраты, искаженій, замінь, подділокъ постигала произведенія и многихъ другихъ писателей древности: но сочиненія Инполита подверглись такой судьбі, можно сказать, по преннуществу. И это, намъ кажется, нужно объяснять какъ особенностями внутренняго характера сочиненій Ипполитовыхъ, такъ и особенностями самой его личной судьбы—его исключительнымъ въ продолженіе долгаго времени церковнымъ положеніемъ, его скитальческою жизнью, наконецъ преднаміреннымъ тенденціознымъ искаженіемъ предавій о немъ въ містахъ, ближайшихъ къ главному місту его церковнаго служенія и литературной дізтельности.

Если принять во вниманіе всё сочиненія написанныя св. Ипполитомъ, изъ которыхъ бельная часть совстви не дошла до насъ, и изъ дошедшихъ больная часть сохранилась только въ малыхъ отрывкахъ, такъ что изъ всего написаннаго Ипподитомъ мън можетъ быть знаемъ только какую-нибуль десятую долю, -- этого писателя, безъ сомнения, нужно поставить въ ряду саныхъ замъчательныхъ писателей христіанской древности. Мы не обинуясь можемъ повторить здёсь сказанное уже въ предшествовавшей главъ, что, за исключениемъ Оригена, св. Ипнолить быль едва ли не самый плодовитый и самый разносторонній изъ всёхъ писателей первыхъ трехъ въковъ христіанства. Ипполитомъ писаны были сочиненія самыя разнообразныя: богословскія, философскія, апологетическія, церковно-ораторскія, экзегетическія, каноническія, историческія и наконецъ собственно полемическія или ересеологическія. Въ нъкоторыхъ родахъ церковной письменности, напр. въ церковно-ораторскомъ и экзегетическомъ (разумъя въ посабднемъ объясненія не на отдільныя міста, а на цілыя книги Свящ. Писанія), Ипполита нужно признать едвали не первымъ дъятелемъ, показавшимъ нуть другимъ. Что касается до внутренняго характера сочиненій св. Инполита, они также, на сколько мы можемъ судить по сохранившимся остаткамъ,

ere a salar da tre

отличались большими достоинствами: богатыми свёдёніями какъ собственно въ богословін, такъ и въ другихъ предметахъ. въ древней философіи, минологіи, повзіи, исторіи, даже математикъ и астрономіи, твердою и свободною мыслыю, горячею ревностью о въръ, глубокимъ знаніемъ Священнаго Писанія и особеннымъ умъньемъ пользоваться имъ при раскрытіи истинъ въры, твердымъ, и прамымъ, иногла и одущевленнымъ выраженіемъ мысли. Находятся впрочемъ въ сочиненіяхъ Ипподита и накоторые недостатки, бывшіе можеть быть также олною изъ причинъ того, почему соминенія эти не такъ внимательно читались въ позднъйшія времена, и ще такъ тшательно сохранялись, какъ писанія другихъ учителей первви. Это недостатки: мъстами парадоксальность во взглядахъ. палишняя оригинальность въ объяснении истинъ въры, ръзкость въ выражения в мъстами излишнее пристрастие къ аллегорія и мистицизму, а иногда, напротивъ, чрезм'єрный буквадизмъ, издишнее стремление выразить высокую таинственную истину вёры какъ можно наглялнёе, наконень въ нёкоторыхъ сочиненіяхъ видимый ведостатокъ вившней обработки, теммота и тяжеловатость изложенія и т. д. 8).

Наша задача — разсмотръть собственно полемическія или ересеодогическія сочиненія св. Ипполита. Однихъ сочиненій этого рода св. Ипполитъ написалъ болье чьмъ всякій другой изъ древнихъ ересеологовъ. И хотя полемическія сочиненія его и въ древности читались и находились въ унотребленіи менье чьмъ сочиненія другихъ ересеологовъ: тьмъ не менье имя св. Инполита, какъ ересеолога, стояло у людей энающихъ высоко, на ряду съ именемъ его учителя св. Иринея времень вобращими высоко, на ряду съ именемъ его учителя св. Иринея вобращения высоко, на ряду съ именемъ его учителя св. Иринея вобращения вобращения высоко, на ряду съ именемъ его учителя св. Иринея вобращения вобращения высоко, на ряду съ именемъ его учителя св. Иринея вобращения высоко, на ряду съ именемъ его учителя св. Иринея вобращения вобращения высоко в при высоко на ряду съ именемъ его учителя св. Иринея вобращения высоко в предективности высоко в при в при высоко в при выс



<sup>\*)</sup> На достоинства и недостатки Ипполитовых сочиненій указывадь уже Фотій при оцінкі нікоторых из них вы своей библіотек (Codd. CXXI, CCII). Всего видные и эти достоинства и эти недостатки вы большомы сочиненіи Ипполита — философуменахы: но оні видны и вы других менте значительных сочиненіях его—напр. вы слові объянтихристь.

<sup>•)</sup> См. отзывы объ Ипполить, какъ ересеологь, у Өеодорита въ обличени басней еретическихъ (Lib I. сар. XXV, Lib II сар. I), у

Чинолитомъ писаны были какъ частный ересеологический сочинения противъ отдъльныхъ еретическихъ сектъ, такъ и общія противъ всъхъ значительныхъ ересей, бывшихъ въ церкви христіанской до его времени. Въ судьбъ полемическихъ сочиненій, приписываемыхъ св. Ипполиту, представляется опять та особенность, что изъ нихъ до послъдняго времени были наиболье извъстны менъе значительныя или даже подложно приписанныя Ипполиту, а самыя значительныя напротивъ или сдълались извъстными лишь въ послъднее время, или и доселъ остаются неизвъстными.

Самымъ извъстнымъ изъ полемическихъ сочинени Мпполита до новъйнато времени было сочинение (бесъда или трактатъ) противъ Ноэта <sup>10</sup>). Это сочинение не значится ни въ Евсевиевомъ, ни въ Іеронимовомъ спискъ, ни на памятникъ Ипполитовомъ; въ самомъ сочинении нътъ прямато указания на то, что оно принадлежитъ Ипполиту, — видно только, что оно писано современникомъ Ноэта, человъкомъ близко знавшимъ обстоятельства появления Ноэтіанской секты и лично препиравшимся съ Ноэтіанами <sup>11</sup>). Но въ трактатъ не бизьиз іп Christo naturis, приписываемомъ папъ Геласію, приводятся пъкоторыя выраженія изъ этого сочиненія прямо съ именемъ Ипполита <sup>12</sup>). Епифаній, при описаніи Ноэтіанской ереси въ

Епифанія въ Панарів (Haeres. XXXI сар. 35); отзывы объ Ипполить, вообще какъ писатель, отъ другихъ древнихъ писателей у Миня Patrol. gr. T. X. рад. 569—582, у Филарета Червиговскаго и 1 8 53

gr. T. X. рад. 569—582, у Филарета Черниговскаго ч. 1 § 53.

19) Сочиненіе это въ первый разъ напечатано было въ латинскомъ тексть Воссіємъ ім Miscellaniis Sanctorum aliquot Рангит Graecorum et Latinorum—Moguntiae. 1604 ап. Греческій тексть сочиненія по Ватиканскому списку первый издаль Фабрицій—Hamburgi 1716 ап. У Миня (Patrol. gr. Т. X рад. 903—830) перепечатанъ латинскій и греческій тексть трактата по изданію Галланди (Venet. 1766 г.) съ объясненіями Турріана. Латинское заглавіе сочиненія: S. Hippolyti Tractatus seu homilia de Deo trino et uno et de mysterio іпсагнатіопіз сопта haeresin Noeti. Греческое: Τοῦ ἀγίου Ἰππολύτου ἀρχίεπισκόπου καί μαρτύρος εἰς τὴν ἀίρεσιν Νοήτου τινὸς.

11) Это видно изъ самаго І параграфа сочиненія противъ Ноэта.

<sup>12)</sup> Геласій, приводя свидьтельства древних учителей о двухъ естествахъ въ Інсусь Христь, говорить между прочимъ: Hippolyti episcopi et martyris Arabum metropolis iu Memoria haeresium: Hic procedens in

своемь. Панарів, вилимо пользуется данными затого, сочичень нія, хотя и не навываеть его: 13). Фотій свидітельствуетъ, что Ипполитъ доводилъ свою противосентанскую нодемику до секты Ноэтіанской 14). Наконець но мыслямь м, языку это сочинение представляеть сходство съ другими сочиненіями Ипподита. На этихъ основаніяхъ сочиненіе противъ Ноэта почти безсновно всами учеными признано надавна Инподитовымъ 15). Открытіе философуменовъ, въ которыхъ также представляется горячая полемика противъ Ноэтіанства отъ ближайшаго современника Ноэтіанской секты. и саный способъ обличенія секты представдяется весьма сходнымъ съ трактатомъ противъ Ноэта, и встречаются тирады даже по внъшнему изложению ближайшимъ образомъ напоминающія этоть трактать, представляеть новыя доказательства, что трактатъ противъ Ноэта писанъ темъ же авторомъ, какимъ писаны и философумены 16). Между учеными остается не вполнъ разъясненнымъ лишь тотъ вопросъ, составляетъ ли этотъ трактатъ самостоятельное пълое, или часть другаго

mundum Deus et homo apparuit et caet. Эта мысль почти въ твхъ же выраженіяхъ раскрывается въ концѣ 17 и въ 18 §§ трактата противъ Ноэта.

<sup>18)</sup> Пачарю haeres. LVII. У Епифанія впрочемъ встрѣчается разногласіе съ трактатомъ противъ Ноэта о мѣстѣ происхожденія Ноэтіанства. Авторъ трактата выводить эту ересь изъ Смирны, а Епифаній изъ Ефеса. Но думають, что Епифаній здѣсь просто въ посиѣшности перемѣниль имя одного Малоазійскаго города на другое, какъ случалось ему подобнымъ же образомъ наскоро переиначивать и другія извѣстія, заимствованныя у болье древнихъ ересеологовъ.

<sup>11)</sup> Bibliotheca Cod. CXXI.

<sup>16)</sup> См. Лумпера De Scriptis Hippolyti P. II art. VI, Гэнелля De Hippolyto s. 40—46; Киммеля De Hippolyti Scriptis. s. 18 и дал., Овербека Quaestionum Hippolytearum Specimen s. 9, Гарнака Quellenkritik d. Gnosticismus s. 179—180. Лишь немногіе писатели (изъ прежнихъ Дю-Пэнь, Каве, Бособръ, изъ новыхъ Зейнекке выражали сомнёніе въ принадлежности трактата Иннолиту: но йхъ возраженія противъ него не считаются значительными.

<sup>&</sup>quot;) Сличеніе сходныхъ м'єсть въ трактат'я противъ Ноэта и въ философуменахъ см. у Бунзена—Нірроlytus В. 1 ss. 183—189, у Фолькмара ss. 133, 138—142.

болые общирнаго сочинения, и какого именно \*2). Во всикомъ случай этотъ трактатъ и въ настоящемъ своемъ виды имбетъ немалованное значение какъ въ истории ересей, такъ въ истории развития положительнаго христинскаго богословия первыхъ выковъ. Опъ представляетъ и изъ самато перваго источника свыдыния о началы Ноэтинской секты; опъ представляетъ отчетливый разборъ оснований, на которыхъ Ноэтине старались утверждать свои мысли о св. Троицы; онъ представляетъ вийсты съ тымъ одинъ изъ первыхъ опытовъ по-

<sup>11)</sup> Что трактать противь Нювта составляеть только часть болже обнирнало сочинения, въ которомъ мромъ Ноздіанства вероятно разоматривались и другія ереси, объ этомъ можно заключать по самому на-**ΥΒΙΥ ΤΡΑΚΤΑΤΑ: Έ**τεροι τίνες έτέραν διδασκαλίαν παρεισάγουσιν, γενόμενοι τιуес Монтои на Эптай и т. д. Лакве изъ 2 8 развиатриваемало трактата можно видеть, что у автора, по всей вероятности въ томъ же сочиневіи, къ которому принадлежаль трактать, обличению Ноэтіанства предшествовало облачение пругой монархіанской севты—Ополотіань. Въ 8 6 есть также указаніе на то, что въ этомъ сочиненіи кромф Ноэтіанства, авторомъ разсматривались и многія другія ереси: Ἐπειδή οθν ήδη και ό Νόητος αναπετραπται, Έλ λομεν Ἐπὶ την αληθέιας απόδειξιν, їνα συστήσωμεν την άληθείαν, καθ' ης πάσαί, τοσαθται αίρέσεις γεγέγηνται. Γεπαςίй, κακτ μι видели (примеч. 12), приводя изъ 17 § трактата противъ Ноета свидетельство о двухъ естествахъ въ Інсуст Христь, говорить, что это свидътельство взято имъ изъ сочинения Инполита, которое онъ называетъ Memoria haeresium, также по всей въроятности обозначая этимъ названіемъ такой памятникъ, въ которомъ, кромф Ноэтіанства, разсматривались и опровергались и другія ереси. Какой же быль этоть памятникъ? Всего менъе можно предположить, какъ предположилъ, преосващевный Филареть Черниговскій (§ 54), что трактать противъ Ноэга есть извлечение изъ 10 книги общириаго сочинения противъ ересей извъстнаго подъ названіемъ философуменовъ. Для того чтобы не савдать такого предположенія, достаточно было хоть сколько-нибудь просмотръть въ подлинникъ и сравнить трактатъ противъ Ноэта и 10 внигу философуменовъ: сходство мыслей и пълыхъ фразъ относительно одного и торо же предмета здёсь действительно есть; но это два сочинения совершенно различныя. Трудно также предположить, какъ предполагала досель большая часть занадных ученых (Фабрицій, Гэнедль, Киммель, и изъ новыйшихь Липсіусь in Quellenkritik des Epiphonios Ss. 37—39), чтобы трактать противъ Ноэта быль частію или заключеніемь того краткаго Ипполитова сочиненія о ересяха, о которомы говорить Патріаржь Фотій Biblioth. СХХІ (объ этомъ сочиненій ниже). Такое пространное опроверженіе одной Ноэтівиской секты едвали могло входить, кекть часть, въ небольшое сочиненіе (Вівліборюм) представлявшее (по Фотіво) описаніе 32 ересей. Если справедливо предположеніе Фолькмара (Нірpolytus und die römischen Zeitgenossen S. 165) и Гарнава (Quellenkritik

ложительнаго христіанскаго богосионствованія о св. Тронць 18): По вившнему изложенію трактать противь Ноэта представляєть также одинь изь замічательных польтовь древній што богословскаго ораторства. 19).

Во время споровъ моноослитскихъ и иноноборческихъ въ VII и VIII стольтіяхъ получили извъстность недъ именемъ св. Инполита отрывки изъ сочиненія о богословін и воплощеніи, наиравленьаго противъ какихъ-то еретиковъ Верона и Белика, будто бы послідователей гностика Валентина, неправильно учившихъ о соедишеніи въ Іисусъ Христъ природы бончественной д человъческой: 20). Анастасій; апокрисіарій римской цернви, проживавщій въ Константиноволь около половины VII віна (тотъ саный, который открыль тамъ преческіе акты мученичества св. Хрисы), разсназвиваеть, что ему представнено было

18) Cm. Dorner—Reschichte der Lehre von der Person Christi B. I. ss.

d. Gnosticismus а. 183), предмоложение невое, мало разъясменнов, но на нашъ взглядъ очень удачное, веторое въроятно не останется безплоднымъ для дальнъйшаго разъяснения древней ересеологи, предноложение, что Ипполитъ, кромъ изъъстныхъ вамъ сочищений противъ всъхъ ересей цисалъ еще особеннов сочищение собственно противъ сектъ монархіанскихъ (и можетъ быть, склонны думать мы, не противъ однихъ монархіанскихъ, а вообще противъ сектъ распространявшихся прецыущественно въ Римъ въ концъ 2 и начать 3 въка при папахъ Елевееріи, Викторъ и Зефиринъ, изъ этого сочинени по всей въроятности заимствовалъ свои свъдънія объ этихъ сектахъ св. Епифаній въ 1 отдъленіи 2 книги его большаго сочиненія о ересяхъ); если справедливо такое предположеніе, въ такомъ случать всего естественнъе думать, что трактатъ противъ Ноэта былъ частію этого именно не дошедшаго до насъ сочиненія, о существованіи котораго до посладняго времени даже, и догадовъ не было между учеными.

<sup>19)</sup> Поэтому трактать и называется гомиліею; и онь дійствительно изложень вы формі богословско-ораторской річи, какт бы предвазначенной или для произнесенія предъ народомь, или для чтенія христіанамь вы предостереженіе отъ вредной ереси. Ср. Bunsen—Нірроlytus B. I. s. 182.

<sup>26)</sup> Греческое заглавіе этого сочиненія въ большей части изданій и рукописей. Τό κατά Βήρωνος καὶ "Ηλικος, τῶν αἰρετικῶν (въ нѣноторыхъ изданіяхъ вмѣсто "Ηλικος читается • ήλικιώνος или даже ήλικιωτῶν αἰρετικῶν что, какъ увидимъ, даетъ иной смыслъ дѣлу) περὶ Θεολογίας καὶ σαρκώσεως κατὰ στιχείον Λογός. Латинское заглавіе: S. Hippolyti, episcopi Portus romani et martyris veritatis, Sermo de Theologia et incarnatione contra Beronem et Heliconem haereticos Migne. T. 380.

православными противниками Моновелитства это сочинение Ипполита въ цельномъ виде, и онъ хотель переписать его но Моновелиты отняли у него эту книгу, когла онъ успълъ вышисать изъ нея только восемь отрывковъ. Эти восемь отимвиовъ обнародованные Анастасіемъ на латинскомъ языкъ. въ последстви уже въ конце VIII века приведены были и погречески въ полемическихъ сочиненияхъ Никифора патріарха константинопольского противъ иконоборневъ (въ сочиненіяхъ извъстныхъ подъ названиемъ antirrethica). Эти отрывки ранъе воубихъ нодлинныхъ высаній Инполита обратили на себя винманіе ученыхъ, и были перепечатываемы много разъ въ разныхъ изданіяхъ древисотеческихъ произведеній 24). Но уже съ XVII въка противъ принадлежности этихъ отрывковъ св. Ипполиту были заявлены многими учеными сильныя возраженія, другіе ученые старались отстаивать подлинность ихъ, и въ такомъ положеніи можно сказать вопросъ остается до настоящаго времени 22). Нельзя не сказать впрочемъ, что основанія противъ подлинности этого сочиненія представляются гораздо болье сильными, чемъ за подлинность. Правда, въ общемъ стров возэрвній и въ самомъ изложеніи этихъ отрывковъ не находять существенныхъ противоръчій съ другими сочиненіями Ипподита, находять даже доводьно сходства

<sup>21</sup>) У Канизія, Сирмонда, Комбефизія, Фабриція, Галланди, Миня. (Т. X рад. 830—852). Въ томъ же X томъ у Миня и объ открытін этихъ отрывковъ и о прежнихъ изданіяхъ въ изслідованіи Лумпера Р. II art. VII § 1.

VII § 1.

22) Подлинность отрывковъ опровергалъ Дю Пэнь (Biblioth, auctor. рад. 178), А. Наталисъ (Hist. Eccles, Saec. III cap. IV arti. I рад 63). Сандъ (Vet. script eccles p. 27) Баснажъ (Animadvers. ad Thesaur, Canisian. T. I рад. 10—11); защищали ихъ Булль (Defensio fidei Nicaenae, P. II, сар. VIII § 5), Тилльмонъ (Memoir eccles. T. III рад. 108—109), Салигъ (De Eutychianismo ante Eutych 1823), Лумперъ (De Scriptis Hippotyli B. II art. VII § 2). Изъ писателей нынъшнаго стольтія Гэнелль сильно опровергаль подлинность отрывковъ (De Hippolito ерізсоро 1828); Дорнеръ (ss. 536—549) Бунзенъ (ss. 191—192), изъ русскихъ Филаретъ Черниговскій (ч. 1 стр. 113—114) пытались еще защищать ихъ; но затьмъ большая часть довійшихъ писателей считалють подложность отрывковъ фактомъ неопровержимымъ (см. Деллингера стр. 317—224, Фолькмара стр. 142—166).

въ особенности съ трактатомъ противъ Ноэта: но въ частности здёсь встрёчается много мыслей и богословскихъ терминовъ, совершенно несоотвътствующихъ развитію христіанской полемики во времена Ипполита, и имъющихъ ближайшее отношение къ эпохѣ монофизитской и монофедитской 23). Самыя имена еретиковъ Верона и Гелика ни у кого изъ древнихъ ересеологовъ не упоминаются въ числъ послъдователей системы Валентиновой 24); митнія приписываемыя имъ въ отрывкахъ мало соотвътствуютъ общему характеру этой системы. Съ другой стороны, еслибы еще съ конца 2-го или отъ начала 3-го стольтія существовало сочиненіе извъстнаго учителя церкви, въ которомъ бы съ такою ясностью и точностью въ самыхъ подробностяхъ раскрывалось учение объ отношенін въ Іпсусь Христь природы божественной и человьческой, какъ это представляется въ сочинении противъ Верона и Гелика: трудно было бы допустить, чтобы никто изъ учителей дерковныхъ не воспользовался этимъ сочинениемъ ранте подовины VII стольтія, напр. въ 4-мъ и 5-мъ въкахъ во время споровъ православныхъ богослововъ съ аполлинаристами и монофизитами. Блаж. Осолорить въ своихъ діалогахъ противъ

<sup>23)</sup> Здёсь (въ особенности въ отрывкахъ 4, 5, 6, 7) разсматриваются извёстные вопросы монофизитской и монофелитской эпохи de mutatione duarum naturarum, de mistione ac confusione proprietatum, de duabus operationibus in Christo, встръчаются выраженія υπόςτασις въ смыслъ регѕопа (на мъсто употребляемаго въ другихъ сочиненіяхъ Ипполита пробиточу), ουσιώσας, Ένουσιώσας, κίνησις, ταυτουργός, μεταβολή ίδιωμάτων, διαίρεσις προσωπική, φυσική υπαρεις, эεότης τή σάρκι ταυτοπαθής, шπαναγία του Θεού σαρέ, παναγία άειπαρθένος Μαρία и т. д. сравни указанныя мюста у Деллингера и Фолькмара.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Въ большей части изданій заглавіе сочиненія обозначается ката Вірюмусь каї Нікоє тфу аіретікфу — contra Beronem et Heliconem, при чемъ оба названія Верона и Гелика принимаются за собственныя. Но у нѣкоторыхъ, напр. у Фабриція, вмѣсто "Нікоє поставляется ілкіштфу, при чемъ только имя Верона остается собственнымъ, и надписаніе получаетъ такой смысль: противъ Верона и подобныхъ, или родственныхъ (единомысленныхъ) или современныхъ ему еретиковъ—сопtra Beronem et aequales, восіоѕ, соётапеоѕ haereticos. Иѣкоторые же оба названія прянимаютт за нарицательныя и переводятъ заглавіе сочиненія: contra Verum et Socium haereticos (см. Миня Т. X стр. 829, Фолькмара стр. 142—166.

Евтихіанъ старалея собрать всё возможныя свидётельства древности въ пользу, ученія о двухъ естествахъ въ Інсусь Христъ. Между прочимъ опъ привель нъсколько мъстъ и изъ сочиненій Ипполитовыхъ 25) въ пользу этого ученія, мість гораздо менъе значительныхъ, чъмъ какія можно было бы выбрать изъ сочиненія противъ Верона и Гелика, еслибы это сочинение существовало ранте У втка. Трудно предположить чтобы блаж. Өеодорить, вообще болве всѣхъ учителей церкви знакомый съ сочиненіями Ипполита 26), оставиль безъ вниманія именно то изъ нихъ, которое всего болье могло бы подходить къ его полемико-богословскимъ цълямъ. Но ни унего, ни вообще у кого бы то ни было изъ учителей церковныхъ до VII въка нътъ упоминанія объ этомъ сочиненіи. На основаніи этихъ соображеній сочиненіе противъ Верона и Гелика едва ли можетъ быть принято въ число источниковъ для исторіи ересей первыхъ въковъ на ряду съ другими подлинными ересеологическими писаніями св. Ипполита.

Евсевій въ церковной исторіи <sup>27</sup>) сообщаеть изв'єстіе о какомъ-то сочиненіи противъ древн'єйшей изъ монархіанскихъ сектъ, распространявшихъ свое ученіе въ Рим'є — противъ секты Өеодотіанъ и Артемонитовъ, Евсевій приводитъ изъ

<sup>26</sup>) На это, кромѣ указаннаго въ предшествовавшемъ примѣчаніи, будуть еще представлены доказательства ниже—при разсмотрѣніи философуменовъ.

<sup>25)</sup> Такъ въ первомъ діалогѣ (Migne Patr. gr. Т. I.XXXIII рад. 85—87). Өеодоритъ приводитъ изъ рѣчи Ипполита на текстъ "Господь насетъ мя" одинъ отрывокъ, изъ рѣчи на Елкану и Анну три отрывка, на начало пророка Исаін одинъ отрывокъ. Во второмъ діалогѣ (тамъ же стр. 171—175) приводятся изъ рѣчи о раздѣленіи талантовъ отрывокъ, изъ посланія къ нѣкоторой царицѣ (Северинѣ) отрывокъ, изъ рѣчи на Елкану и Анну отрывокъ, изъ толкованія на пѣснь пѣсней три отрывокъ, и по одному отрывку изъ объясненія псалмовъ 2 и 23. Въ 3 діалогѣ (тамъ же стр. 283—285) два отрывка изъ посланія къ царицѣ и три отрывка изъ рѣчи о двухъ разбойникахъ. Отсюда видно и то, что Өеодоритъ имѣлъ подъ руками не мало сочиненій Ипполита не только не дошедшихъ до насъ, но и не обозначенныхъ ни у Евсевія, ни у Іеронимъ, пи на памятникѣ Ипполитовомъ (срав. примѣч. 1).

<sup>27)</sup> KH. V TJ. XXVIII,

этого сочиненія нісколько замічательных отрывковь. Блаженный Өеодорить, при описаніи секты Артемонитовъ упоминая о тъхъ же самыхъ фактахъ, о которыхъ разсказывается въ одномъ изъ отрывковъ Евсевіевыхъ. называетъ то сочиненіе, изъ котораго заимствованы эти факты, Малымъ **Лабиринтомъ** (общихоос  $\Lambda \alpha \beta \omega \rho (v \theta \circ c)^{-28}$ ). Объ этомъ сочинении упоминаеть также и патріархъ Фотій въ своей библіотекъ подъ именемъ сочиненія противъ ереси Артемона (Λόγος κατα τῆς του 'Αρτέμωνος αίρίσεως 29). Отрывки, приведенные Евсевіемъ изъ этого сочиненія, имъютъ очепь важное значеніе исторіи. Они не только представляють любопытные факты о распространении и характеръ очень замъчательной (раціоналистической) секты Артемонитовъ, распространившейся въ Римъ при папахъ Викторъ и Зефиринъ и о движеніи произведенномъ ею въ средъ христіанскаго общества: представляють и самыя основанія, на которых в хотвла держаться секта, возраженія, какія она ділала противъ важнати и кристіанскаго догмата — о божества Іисуса Христа, и вибств съ твиъ тв доводы, которыми опровергались возраженія еретиковъ со стороны православнаго богословія 30).

 <sup>28)</sup> Haeretic. Fabul. Lib. II сар. V.
 26) Bibliotheca Cod. XLVIII. Изъ поздивищихъ писателей см. еще о Маломъ Лабиринтъ у Никофора Каллиста Histor. Eccles Lib. IV cap.

<sup>30)</sup> Тюбингенская школа старалась придать еще особенное значеніе отрыввамъ изъ Мадаго Лабиринта, толкуя содержаніе ихъ въ свою пользу. Въ одномъ изъ этихъ отрывковъ сообщается извёстіе, что Өеодотіане, отвергавшіе въру въ божественность Інсуса Христа, говориди, что ихъ въра древняя, державшаяся въ церкви отъ апостоловъ до папы Виктора, и что будто только при папъ Зефиринъ эта въра обезображена новымъ ученіемъ (т.-е. ученіемъ о Троичности лицъ въ Богъ и божественности Інсуса Христа). Изъ этого Тюбингенцы хотели вывести то заключеніе, что въ церкви римской и на самонъ ділі до конца ІІ віка держались і удейскія представленія и не было віры ни въ Троицу, ни въ божественность Інсуса Христа, ни признанія Евангелія Іоанна. (См. Haup. Baur Die Lehre v. d. Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes. Th. S. 279—282, его же Dogmengeschichte B. 1 S. 471—472). Но вътомъ же самомъ отрывкъ сообщается извъстіе и о томъ, что авторъ Малаго Лабиринта твердо опровергъ ложныя представленія Өеодотіанъ, асно показавъ свидътельствами Свящ. Писанія, древнъйшихъ учителей

Кто быль авторомъ этого сочиненія? Вопросъ этоть излавна между учеными былъ очень запутанъ, но въ настоящее время почти общее мижніе склоняется къ тому, что сочиненіе это должно быть приписано Ипполиту. Во времена Өеодорита это сочинение приписывалось Оригену. Но самъ же Осодоритъ замѣчаетъ, что оно по характеру своему не походитъ на сочиненія Оригеновы 31). Притомъ Оригенъ во время распространенія въ Рим'я секты Осодотіанъ и Артемонитовъ былъ еще слишкомъ молодъ, и находился далеко отъ Рима: а составитель Малаго Лабиринта видимо имблъ ближайшее личное отношеніе къ этой секть 32). Патріархъ Фотій высказаль такое предположение, что сочинение противъ Артемонитовъ вмъстъ съ другимъ сочиненіемъ, которое онъ называетъ просто Лабиринтъ, и еще инымъ, которое носило название περί παντος ούσίας, написано римскимъ писателемъ Каемъ, жившимъ въ кониъ II и началъ III въка и извъстнымъ свою полемикою противъ Монтаниста Прокуда 33). Это предположение со временъ патріарха Фотія удерживалось безъ пов'єрки поздн'яйшими учеными <sup>34</sup>), и отрывки изъ Мадаго Лабиринта до позднѣйшаго

мятнивовъ. Сравни Бунзена ч. 1, стр. 180.

31) Κατά τῆς τούτων (Θεοδοτιάνων), άιρεσεως ὁ σμικρὸς συνεγράφη Λαβύριντος, ὅν τίνες 'Ωριγένους ὑπολαμβάνουσι ποιήμα, αλλ' ὑ καρακτηρ ελέγχοι τούς λέγοντας. Fabul. Haeret. Lib. II, сар. V. Подъ именемъ Оригена же (какъ увидимъ ниже), есть основанія предполагать, были изв'єстны Өеодориту я философимены.

христіанскихъ и псалмами и пъснопъніями издавна употреблявнимися въ церкви, что въра въ божественность Іпсуса Христа несомивно держалась въ христіанствъ отъ самаго начала его. Это одинъ изъ примъровъ того, какъ извъстная историческая школа, желающая казаться строго научною, пользуется фактами заимствуемыми изъ древнихъ памятниковъ. Сравни Бунзена ч. 1. стр. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>) Разеказывая объ избраніи въ Рим'в Осодотіанами спископа Наталиса при пап'в Зефирин'в, сочинитель говорить: "напомню многимъ изъ братій о современномъ намъ событіи. Недавно, а въ наше время жилъ испов'вдникъ Наталій и т. д. 2-й отрывокъ у Евсевія.

<sup>33)</sup> Сравни Photii Biblioth. Cod. XLVIII, Euseb. Hist. Eccles. Lib. II cap. XXV Lib. III сар XXVIII, XXXI; Hieronym de viris illustribus cap. LIX.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) Tillemont Memoir. T. III pag. 176; Hist. litter. de la France T. I. pag. 359, Pearson opp. Dissert. II cap. 1 § 3; Gallandi Bibliot. Patrum Lib. II рад. XXVIII изъ новыхъ ученыхъ межне о принадлежности

времени помѣщались рядомъ съ отрывками изъ другихъ сочиненій, приписываемыхъ Каю \*5), Но всѣ три названныя сочиненія, какъ мы увидимъ далѣе, приписаны патріархомъ Фотіемъ Каю по недоразумѣнію, и то лишь предположительно. О писаніяхъ Кая изъ древнѣйшихъ источниковъ неизвѣстно ничего болѣе, кромѣ того, что онъ паписалъ діалогъ противъ Монтаниста Прокула \*6). Опроверженіе ереси Феодотіанъ и Артемонитовъ, какъ объ этомъ мы будемъ говорить сейчасъ же, едва ли даже могло исходить изъ того круга воззрѣній, какого держался самъ Кай. Въ настоящее время на основаніяхъ гораздо болѣе твердыхъ признано, что сочиненіе περὲ παντος ούσιας и то, которое рядомъ съ нимъ у патріарха Фотія называется Лабиринтомъ, принадлежатъ не другому кому, какъ Ипполиту \*37). Поэтому и сочиненіе «Малый Лабиринтъ»

<sup>37</sup>) Сочиненіе περί παντός ούσίας несомивню Ипполитово; оно значится въ надписаніи памятника Ипполиту: поэтому сохранившіеся отрывки изъ этого сочиненія давно уже поміщались между сочиненіями Ипполитовыми (Gallandi Vet. Patr. II, 451, Migne T. X, 795—802). Пред-

Каю Малаго Лабиринта, также какъ и философуменовъ, поддерживали Фесслеръ (Tubing. Quartalschrift. 1853 г.) и Бауръ (Theolog. Jahrbüch. 1853 г.).

<sup>34)</sup> У Галланди Bibliotheca vet. Patr. II, 203; у Миня Т. X, pag. 25-34. 36) Евсевій и Іеронимъ (см. примъч. 33) ясно говорятъ только объ одномъ этомъ сочинени Кая. Отрывки изъ Малаго Лабиринта приписаны Каю в роятно потому только, что сочинитель этого произведенія (какъ видно изъ 2-го отрывка) быль современникомъ папы Зефирина, а Кай, по свидътельству Геронима, жилъ въ Римъ при этомъ именно папъ, и Евсевій, упоминая о немъ нъсколько разъ въ своей исторіи называеть его ученъйшимъ или разумнъйшимъ мужемъ (άνηρ λογιώτατος). На такихъ же основаніяхъ приписанъ Каю и такъ-называемый древньйшій каталогь свящ. книгь, открытый Мураторіемь (Migne T. X, рад. 20—24, 33—36), принадлежность котораго Каю темъ мене вероятна, что въ этомъ каталоге Апокалипсисъ Іоанна — считается въ числь свящ. книгъ, а о Кав положительно извъстно, что онъ эту книгу считаль не только не священною, но даже еретическою (Евсев. III, 28). / На Кая просто была какъ бы нъкоторая мода между учеными, начиная со временъ Фотія до последняго времени. Всякій вновь открываемый памятникъ (изъ западныхъ въ особенности), происхождение котораго нужно было отнести къ концу II или въ началу III въка, и авторъ ко-• тораго быль неизвестень, принисывался Каю. Между темъ имя другаго писателя, жившаго въ то же время и гораздо болће важнаго и гораздо болье написавшаго — Ипполита было какъ бы совсымъ забыто — по причинамъ отчасти уже разъясненнымъ выше.

большею частью новышихь ученыхь признается за Ипполитово 38). Это предположеніе представляется гораздо болье выроятнымь. Весьма естественно думать, что тоть самый учитель церкви, который съ особенною ревностью вооружался противь одной изъ отраслей римскаго монархіанства — Ноэтіань, не оставиль безь опроверженія и другую отрасль еретиковь, отрицавшихь догмать св. Троицы — Феодотіань, почти одновременно съ Ноэтіанами распространявшихь въ Римь свое ученіе 3\*). Названіе «лабиринть» въ примыненіи къ разоблаченію еретическихь заблужденій было, какъ видно, любимымь выраженіемь у того именно писателя, который писаль философумены; въ X книгь философуменовъ также встрычается это названіе 40). Малымъ Лабиринтомь, разсматриваемое сочи-

зу) Нѣкоторое указаніе на это можно видѣть и въ трактатѣ противъ

Ноэта § 3.

времени (S. 165).

положеніе некоторых в ученых (Migne X. 24), что кроме Ипполитова сочиненія подъ этимъ заглавіемъ было и у Кая такое же, не имъетъ никакого основанія. Лабиринтъ же-это по всей въроятности-философумены: принадлежность этого сочинения Ипполиту будеть подробно разъяснена ниже. То предположение (Якоби, Бунзена и Деллингера), что Фотій подъ "Лабиринтомъ" разумёль именно Малый Лабиринтъ Евсевія и Өеодорита, и кромё того имёль въ виду еще какое то особенное сочиненіе того же автора противъ Артемонитовъ (λόγον κατα τῆς Άρτεишуос біребоєше лишено твердыхъ основаній. Ср. Фолькмара 5, 73 и пал. 38) Первый, и весьма основательно, доказаль принадлежность "Малаго Лабиринта" Ипполиту Руть, который и перепечаталь его въ своемъ изданін подъ именемъ Ипполита (Reliquiae Sacrae II, 129-134, 141-157). Далъе вопросъ о Маломъ Лабиринтъ вновь возбужденъ былъ съ особенною силою послъ изданія философуменовъ; и большая часть тъхъ ученыхъ, которые признали философумены произведениемъ Ипполита, вмѣсть съ тѣмъ настаивали на принадлежности Ипполиту и Малаго Лабиринта (такъ Якоби въ Deutsche Zeitschrift für christliche Wissenschaft 1851 г. и въ Real enzyklopädie v. Herzog T. VI; Bunsen-Hippolytus B. I, Ss. 178—182; Doellinger Ss. 3—7, 269—272). Гергенретеръ впрочемъ возражалъ противъ принадлежности Малаго Лабиринта одному и тому же автору съ философуменами (Tübing. Theolog. Quartalschrift 1852 г.). Фолькмаръ также, признавая философумены несомивинымъ произведеніемъ Ипполита, склоняется въ мысли, что Малый Лабиринтъ написанъ другимъ какимъ-нибудь неизвъстнымъ намъ писателемъ того же

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>) Τον λαβύρινθον των άιρεσέων οὐ βία διαρρήξαντες, άλλά μόνω έλετχω άληθείας δυνάμει διαλύσαντες, πρόσιμεν ἐπὶ τὴν τῆς άληθείας απόδειζιν. Ηαναλο Χ κημιμ φυλοςοφυμένους.

неніе естественно названо по сравненію съ другимъ сочиненіемъ того же автора Великимъ Лабиринтомъ, или просто Лабиринтомъ, т.-е. философуменами. Свъдънія о секть Осолотіанъ. представляемыя въ Маломъ Лабиринтъ, согласны съ тъми, которыя излагаются въ философуменахъ 41). И эти два сочиненія представляются именно теми первоначальными источниками, изъ которыхъ исторією главнымъ образомъ заимствуются свъдънія о Осодотіанахъ: ни у кого изъ писателей, ближайшихъ ко времени распростраценія этой секты, мы не встрьчаемъ извъстій о ней, кромъ автора Малаго и Большаго Лабиринта 42). Самый способъ опроверженія Өеодотіанъ въ Мадомъ Лабиринтъ представляется очень сходнымъ съ пріемами. употребляемыми въ другихъ сочиненіяхъ Ипполита: сближеніе еретическаго ученія съ ученіемъ языческой философіи — это главный полемическій пріемъ философуменовъ; подборъ древе нихъ свидътельствъ для запінты и разъясненія православнаго догмата-этотъ пріемъ также имбеть очень видное мбсто въ другихъ сочиненіяхъ Ипполита, напр. въ трактатѣ противъ Ноэта и въ словъ объ Антихристъ 43). Что касается до несходства по языку между Малымъ Лабиринтомъ и другими сочиненіями Ипподита, находимаго нікоторыми учеными: то это предметъ далеко неясный. Одни изъ знатоковъ древнехристіанской письменности находять такое несходство, другіе не находять его 44). Едва ди по тъмъ отрывкамъ, какіе со-

41) Φιλοσοφ. Lib. VIII § 35-36.

роятности заимствованы Епифаніемъ у Ипполита же.

<sup>42)</sup> У Епифанія (Haeres 35 и 36) представляются болье пространныя извыстія о Оеодотіанахъ: но они также близки къ указываемымь здысь двумъ древныйшимъ источникамъ, и также, какъ увидимъ, по всей вы-

<sup>43)</sup> Разница съ трактатомъ противъ Ноэта представляется здѣсь только та, что Ноэтіанъ авторъ опровергаетъ главнымъ образомъ свидѣтельствами Свящ. Писанія, а Осодотіанъ—по преимуществу свидѣтельствами древнѣйшихъ учителей церковныхъ и псалмами и пѣснопѣніями, употреблявшимися въ церкви. Но эта разница вызывалась самыми обстоятельствами дѣла: Ноэтіане старались мысль свою подтверждать текстами Свящ. Писанія; а Осодотіане говорили, что ихъ ученіе древнѣйшее въ церкви. Пріємъ опроверженія въ томъ и другомъ случаѣ по существу одиваковый.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) На несходство указываетъ Гергенретеръ: но Деллингеръ опровергаетъ его (s. 6).

хранились изъ Малаго Лабиринта, и можно вывести рѣшительное заключеніе объ этомъ предметѣ '5). При томъ время литературной дѣятельности св. Ипполита простиралось не менѣе, какъ на три, а можетъ быть и болѣе чѣмъ на четыре, десятилѣтія. Нѣтъ ничего невѣроятнаго въ томъ, что у такого писателя въ первыхъ литературныхъ произведеніяхъ слогъ былъ нѣсколько иной, чѣмъ въ позднѣйшихъ '6). >

45) Есть и еще одинъ признакъ принадлежности "Малаго Лабиринта" Ипполиту. Авторъ Малаго Лабиранта по показанію фотія (Cod. XLVIII) не признаваль подлинности посланія апостола Павла къ Евреямъ. Точно также не признаваль его и Ипполитъ въ сочиненіи несомнѣнно, по суду самаго фотія, принадлежащимъ ему (Cod. CXXI, сравни Cod. CCXXXII). Но втотъ признакъ можетъ относиться и къ Каю (Евсев. VI, 20; Ніегопут de viris LIX). Вообще въ Римъ еще многіе тогда не признавали подлинности посланія къ Евреямъ (см. также и Мураторіевъ каталогъ).

46) За разъясненіемъ указанныхъ выше вопросовъ о Маломъ Лафиринтъ, остается еще одинъ: было ди это отдъльное сочинение, или также, какъ и трактатъ противъ Ноэта, оно составляло лишь часть другаго большаго сочиненія Ипполита. Вопросъ этоть досель не возбуждался: но въ виду предположенія высказаннаго нами въ 17-мъ примъчание онъ самъ собою выдвигается теперь. Не было ли и опровержение Өеодотіанъ частію того сочиненія, въ которомъ находилось и опроверженін Ноэтіанства, и которымъ пользовался Епифаній (въ 1-мъ отдъленія 2-й книги Панарія) и при описацін других в секть, распространавшихся преимущественно въ Римъ въ концъ II и началъ III столътія? Не вдаваясь въ разсмотреніе этого вопроса со стороны филологической, мы замьтимъ только, что въ указанныхъ выше (примъч. 27. 28, 29) библіографических данных не представляется существенных з затрудненій къ принятію последняго предположенія. Евсевій и Өеодорить сообщають, что въ сочинении называемомъ у последняго Малымъ Лабиринтомъ содержалось опровержение ереси Осолотіанъ и Артемонитовь; но не говорять, чтобы въ немъ не было также и опроверженія другихъ сресей того же времени. Изъ словъ Фотія повидимому болье слъдуетъ заключить, что опровержение Артемонитовъ составляло у автора особенное сочинение: συντάξαι δε ( ${\bf F}$ αίος—πο мивнію Фотія) και ετερον λογον ίδίως κατα της 'Αρτέμωνος αίρεδεως. Ηο Φοτίй едва ли и имълъ передъ глазами это сочинение, а по всей въроятности говориль о немъ по показаніямь Евсевія. Если же имбеть место то предположеніе, что опровержение ереси Артемонитовъ, также какъ и трактатъ противъ Ноэта, были лишь частями большаго сочиненія о ересяхъ конца II въка, которымъ пользовался Епифаній: въ такомъ случав нужно предположить, что и названіе "Малый Лабиринтъ" относилось не къ одному опроверженію Артемоннтовъ, а во всему этому сочипенію. Въ такомъ случав название "Малый Лабиринть" въ сравнении съ Большимъ Лабиринтомъ должно было выражать не объемъ сочиненія (который могъ быть и очень значительный) а меньшее (сравнительно съ разсматри-

Въ каталогъ сочиненій св. Ипполита, переведенныхъ на сивскій языкъ (Ебелъ-Езу), значится еще одно подемическое произ веденіе, о которомъ нѣтъ болѣе упоминаній ни въ одномъ изъ древнихъ и поздивищихъ списковъ сочиненій Ипполитовыхъ: мавы противь Kas (capita adversus Cajum)47). Что это за сочиненіе? Кто могъ быть этоть Кай, опровергаемый Ипполитомъ? Прежніе критики и библіографы почти не обращали серьезнаго вниманія на показаніе Сирскаго Каталога. и въ объясненім его доводьствовались лишь такимъ замічаніемъ, что главы противт Кая по всей в роятности написаны были въ обдичение секты Каннитовъ иди Кайянъ, извъстной по Иринею и другимъ писатедямъ почитаніемъ Каина, Исава, Іуды Искаріотскаго, Содомлянъ — личностей представляемыхъ въ Свящ. Писаніи самыми безнравственными 48). Бунзенъ въ нѣмецкомъ изданіи своего сочиненія объ Ипполить прямо даже передьлалъ упоминаемыя въ Сирскомъ Каталогъ главы противъ Кая въ сочинение противъ Капна (Abhandlung gegen Cain) 49). Но Кай и Каинъ-различныя имена. Производить Каинитовъ отъ Кая — слишкомъ произвольно. Предполагать, что Ипполитъ считаль нужнымь писать отдёльное сочинение противъ этой секты — секты не особенно значительной, о которой онъ не счелъ нужнымъ даже и упомянуть въ своемъ большомъ сочиненій фідософобильча, секты притомъ въ Римъ едва ли имъвшей какое-нибудь вліяніе и распространявшейся главнымъ

ваемыми въ Большомъ Лабиринтъ-въ философуменахъ) число опровергаемыхъ ересей. Такое толкование болье будеть согласно и съ тымъ симсломъ слова "лабиринтъ", въ какомъ употребляетъ его самъ авторъ въ X книгъ философуменовъ: онъ собственно называетъ лабиринтомъ не опровержение ересей, представляемое имъ, а самыя лжеучения ере-

тическія (τὸν λαβύρινθον τῶν αἰρέσεων διαρρηξοντες).

1) Fabricii P. 1, рад. 222.

1) См. Иринея кн. І гл. ХХХV; Климента Александр. Стромата Lib. VII рад. 549; Епифанія Наегеs. ХХХVIII; Θεοдорита Fabul. Наегеtic. Lib. 1. Cap. XV. Cpab. Лумпера Cap. III art. II § III, Симона de Magistris (s. 127); Haenell S. 40; Kimmel S. 45.

") Hippolytus und seine Zeit B. I, S. 198. Изъ новъйшихъ писателей

то мнѣніе, что Ипполить опровергаль Каинитовь, старается еще под-держивать Гарнавь Quellenkritik Ss. 59, 178.

образомъ въ Египтъ, нътъ основаній. Если же и можно было бы допустить, что Ипполить писаль такое сочинение, все-таки трудно объяснить, почему онъ самъ или переводчикъ его сочиненія на Сирскій языкъ, или кто другой озаглавиль это сочинение «противъ Кая или хоть противъ Каина» (?), вмъсто того, чтобы озаглавить его просто и прямо «противъ Каинитовъ». Не гораздо ли естественнъе предположить, что этотъ Кай быль особенный лжеучитель, болье близкій Ипполиту, мнънія котораго Ипполить, вообще старавшійся опровергать еретиковъ по преимуществу близкихъ и современныхъ ему. считаль нужнымъ подвергнуть обличению. Кто же могъ быть этотъ Кай? Изъблизкихъ современниковъ Ипполита, дъйствовавшихъ въ той же самой римской церкви, 'въ которой протекла большая часть служенія Ипполитова, мы знаемъ одного Кая, опять того, который извъстенъ быль диспутомъ съ Про кломъ Монтанистомъ и сочинениемъ противъ него. Нътъ ли основаній предположить, что Ипполить писаль именно противъ этого Кая? Есть и довольно значительныя 50). Въ одномъ изъ древивишихъ и важивишихъ памятниковъ христіанской письменности, принадлежащихъ ко 2-й половинъ II въка, и приписываемых в между прочимъ Каю, но совершенно неосновательно, въ найденномъ ученымъ прошлаго стольтія Мураторіемъ отрывкъ изъ древнъйшаго списка свящ. книгъ, составленнаго, какъ видно въ римской церкви, есть между прочимъ извъстіе, что въ римской церкви было въ то время разногласіе относительно Іоаннова Апокалипсиса: одни принимали его, а другіе не принимали 51). Мы не знаемъ, на сколько значительнымъ

<sup>10)</sup> Предположеніе о томъ, что полемика Ипполитова была направлена противъ Кая римскаго, высказано Деллингеромъ (S. 24), но недостаточно твердо мотивировано. Мы постараемся разъяснить существенныя основанія, на которыхъ можетъ держаться такое предположеніе.

м) Apocalypsis Ioannis (et Petri?) tantum recipimus, quam quidam ex nostris legi in Ecclesia nolunt. Мураторіевъ отрывокъ у Миня т. Х, рад. 33—36). Цінность этого памятника опреділяется тімъ, что въ немъ представляется одно изъ самыхъ древнихъ свидітельствъ о составъ священнаго новозавътнаго канона во ІІ вікі. Принадлежность его ко ІІ віку видна изъ прямыхъ словъ составителя, что пасторъ Эрмы

представлялось это разногласіе въ то время, и какъ велико было число пріемлющихъ и непріемлющихъ Апокалипсисъ: но несомивню, что во времена Ипполита и Кая (т.-е. въ концв II и началь III стольтія) главными представителями этихъ лвухъ мижній объ Апокалипсись были именно Ипполить и Кай. Кай отвергалъ Апокалипсисъ, представлялъ эту книгу исполненною грубыми заблужденіями и считаль ее произвеленіемь не Іоанна Богослова, а еретика Кериноа: это прямо говорится въ одномъ изъ отрывковъ его очиненія противъ Прокла Монтаниста, сохраненныхъ Евсевіемъ 52) Ипполитъ, напротивъ, относился съ большимъ уваженіемъ къ книгъ Апокадинсисъ: онъ писалъ о ней особенное сочинение, онъ приводилъ изъ нея мъста въ другихъ своихъ сочиненіяхъ 53) онъ ссылался на эту книгу болье чымь кто-нибудь другой изъ древнихъ христіанскихъ учителей 54); онъ въ особенности интересовался разъясненіемъ тъхъ предметовъ въры, которыхъ касается Апокадипсисъ 35). Вотъ такимъ образомъ существенный предметъ разно-

<sup>68</sup>) Это сочиненіе упоминается у Іеронима (De apocalypsi) и въ надписаніи памятника Ипполитова (ὑπὲρ τοῦ κατὰ Ιοαννην εὐαγγελιου κὰι ἀποκαλύψεως), См. примъч. 1.

написанъ (по мятнію нткоторыхъ переведенъ на латинскій языкъ) въ Римѣ въ очень недавнія времена, при первосвященствѣ епископа Пія, который управлялъ римскою перковію 142 — 157 гг. (Pastorem nuperrime temporibus nostris in urbe Romæ Herma conscripsit,
sedente cathedra urbis Romae Ecclesiae Pio episcopo fratre ejus).

<sup>53)</sup> Евсев. кн. III, гл. 28. То предположеніе, что Кай різко выражался не о церковномъ Апокалипсись, а о другомъ, дійствительно составленномъ Керинеомъ и выданномъ подъименемъ Іоанна Богослова, не имбетъ основанія.

καλύψεως). Cm. npumbu. 1.

\*\*) Τακύ напр. на Αποκαμηπονό есть ссылка: въ трактать нротивь Ноэта въ главъ XXX на XIX гл. 11—13 стихи Апокал., въ сочинени о Христь и антихристь въ главъ V на V гл. 5 ст. апок., глав. XXIX на XVII гл. 9 ст. апок., глав. XXXIX на XVII глав. 1—18 ст. апок. глав. XLII на XVIII гл. 1—24 ст. апок., гл. XLIII на XI, 3 апок., гл. XLVII на XI, 4—6 апок., гл. XLVIII на XIII, 11—18 апок., гл. L на XIII, 18 апок., гл. LXV на XII, 1—6, 13—17 апок., гл. LXV на XX, 6, 14, XXI, 8, XXI, 8, XXII, 15 апок., въ отрывъвъ изъ сочиненія пері почто обоба на XXII, 5 апок. Есть упоминатіе объ Апокалипсисъ, какъ о книгъ боговдохновенной, написанной св. Гоанномъ, и въ философу

менаст Lib. VII, сар. 36.

15) Т.:-е. разъясненіемъ эсхатологической и симводической стороны

гласія между Ипполитомъ и его современникомъ Каемъ. Не естественно ли предположить, что Ипполить, такъ чутко отаывавшійся на всѣ церковные и богословскіе вопросы, возникавшіе въ его время, такъ зорко слідившій за всіми неправильными мижніями, преимущественно распространявшимися въ той перкви, къ которой онъ самъ принадлежалъ, и такъ ревностно старавшійся опровергать ихъ, счель нужнымъ написать опровержение и противъ неправильного мити объ апокалипсись, представляемого въ его время такимъ замъчательнымъ человъкомъ, каковъ былъ Кай, быть-можетъ его близкій сослужитель въ римской перкви 56). Не было ли то сочинение объ Апокалиценев, о которомъ говорится въ спискв Іеронимовомъ, и въ надписаніи памятника Ипполитова, направлено противъ Кая, и не это ли сочинение въ пѣломъ видѣ или въ отдъльной части переведено на Сирскій дзыкъ подъ именемъ главъ противъ Кая 57)?

Есть основанія, склоняющія насъ болье утвердиться въ этомъ предположеніи, и притомъ дающія поводъ еще предположить, что полемика противъ Кая или близкой

въры, что видно и изъ сочиненія Ипполитова объ антихристь, и изъ тодкованій на пророка Даніида.

ь Говоримъ: быть-можеть — потому, что о церковномъ положеніи Кая еще труднѣе составить ясное представленіе, чѣмъ о церковномъ положеніи Ипполита. Евсевій называетъ Кая просто мужемъ церковнымъ (ἀνηρ εκκλησιαστικὸς), Іеронимъ совсѣмъ ничего не говоритъ о его должности и степени, по Фотій, неизвѣстно на какихъ основаніяхъ, называетъ его римскимъ пресвитеромъ и затѣмъ какимъ-то епископомъ для язычниковъ (ἐπίσκοπος τῶν ἐθνῶν). Съ того времени обыкновенно и принято называть его римскимъ пресвитеромъ. Повидимому въ судьбѣ этого человѣка было еще болѣе загадочнаго, чѣмъ въ судьбѣ Ипполита. Срав. Фолькмара Ss. 63—68.

<sup>57)</sup> На основаніи сказаннаго, можно видёть, что и Мураторієвь отрывокъ скорѣе можеть быть приписанъ Ипполиту принимавшему Апокалипсись, чѣмъ Каю, отвергавшему его. Такому предположенію не противорѣчить и то, что авторъ отрывка не считаеть посланіе къ Евреямъ въ числѣ подлинныхъ посланій апостола Павла (см. примѣч. 45). Только нѣть необходимости всякій вновь открываемый памятникъ 2-й половины ІІ вѣка приписывать или Каю, пли Ипполнту; въ Римѣ были въ то время и другіе писатели—напр. Родонъ, Аполлоній, Минуцій Федиксъ и т. д. Впрочемъ намъ нѣть надобности подробно разсматривать эдѣсь вопрось о Мураторіевомъ отрывкъ. Объ этомъ предметѣ въ нѣмецкой литературѣ есть нѣсколько спеціальныхъ изслѣдованій.

ему въ Римъ партіи касалась не одного Апокалипсиса, а и другихъ очень важныхъ предметовъ. У двухъ писателей ересеологовъ конпа IV въка—Епифанія и Филастрія представляются извъстія объ одной сектъ, мнънія которой объ Апокалипсисъ совершенно сходны съ тъмъ мнъніемъ, какое по свиавтельству Евсевія высказываль Кай въ своемъ діалогъ противъ Прокла, именно что апокалипсисъ есть произведение еретика Кериноа 58). Филастрій описываеть эту секту очень коротко и не даетъ ей опредъленнаго названія, Епифаній же представляетъ полробное описание и опровержение ел заблужденій, и называеть ее опредъленно сектою алоговъ. Что это была за секта, когла и гль она распространялась, и откуда ересеологи IV въка могли получить свъдънія о ней? Опредъленнаго извъстія о мъстъ и времени распростраценія секты алоговъ ни у Епифанія, ни у Филастрія мы не находимъ, а у ересеологовъ и вообще у писателей болье раннихъ, напр. у Иринея, Тертулліана, Климента Александрійскаго, Евсевія и др., нътъ даже и малъйшаго упоминанія объ алогахъ. На этомъ основаніи многіе изъ прежнихъ ученыхъ приходили къ сомнънію, не есть ли секта алоговъ измышленіе самого Епифанія, которое у него потомъ заимствовалъ и Филастрій 59). Но такое предположение при болбе тщательномъ изучении ересеологическихъ данныхъ представляется совершенно неосновательнымъ. Вопервыхъ, признано въ настоящее время, что Филастрій писаль свое сочинение о ересяхъ независимо отъ Епифанія, савдов. и извъстія о помянутой секть заимствоваль не у Епифанія, а витстт съ нимъ у какого-нибудь болте древняго писателя 60). Съ другой стороны, какъ бы кто ни думалъ объ историческомъ достоинствъ показаній Епифанія Кипрскаго,

60) Lipsius Quellenkritik des Epiphanios Ss. 28-32.

<sup>10)</sup> Епифанія Пауаріоу haeres Ll; Филастрія De haeresibus LX—у Миня Patrolog. Latin. Т. XII. За Епифаніемъ и Филастріемъ изв'юстія объ этой секть повторяются и еще у позднайших писателей: у Августина De haeresibus XXX, у Іоанна Дамаскина De haeres LI.

1) См. Валька Ketzergeschichte Th. I, S. 575. Leipzig. 1762. Срав.

Фолькмара S. 113, Гарнака S. 167.

никто не можетъ сказать, чтобы въ этихъ показаніяхъ произволъ автора могъ доходить до измышленія цълыхъ особенныхъ сектъ никогда не существовавшихъ, и до сочиненія подробныхъ сведеній о нихъ безъ всякихъ основаній. Самая отчетливость, опредъленность и характерность тъхъ свъдъній, которыя сообщаетъ Епифаній въ главь объ алогахъ, показываютъ, что эти свъдънія не измышлены Епифаніемъ, а заимствованы изъ болье древняго писателя, близко знавшаго эту секту. Кто же быдъ этотъ писатель? Какой изъ извъстныхъ намъ ересеологовъ могъ стоять всего ближе къ сектъ, называемой у Епифанія алогами? Къ сожальнію, какъмы сказали, Епифаній и Филастрій не дають никакихъ прямыхъ показаній относительно того, когда и гдв распространялась секта алоговъ, и кто поэтому изъ древнихъ ересеологовъ могъ стоять ближе къ ней. Но за недостаткомъ прямыхъ показаній о времени и мъстъ распространенія алоговъ можно составить заключение довольно твердое, принявъ во внимание тотъ порядокъ, въ какомъ разсматриваютъ эту секту Епифаній и Фидастрій въ связи съ другими сектами. Тотъ и другой писатели дають місто алогамь въ ряду секть, распространявшихся главнымъ образомъ въ Римъ въ концъ II и началъ III въка-въ связи съ сектами монтанистовъ, четыредесятниковъ, Осодотіанъ, Мелхиседекіанъ, Ноэтіанъ 61); въ особенно близкомъ отношеній адоги, по свидітельству Епифанія, паходились съ

<sup>64)</sup> Порядовъ описанія этихъ секть у Епифанія и Филастрія не совствую одинаковъ: у Епифанія описаніе секты алоговъ предшествують Осодотіанамъ, Мельхиседевіанамъ и Ноэтіанамъ, а у Филастрія слёдуютъ после нихъ. Но это разница не существенная. У Филастрія кроме того между этими сектами значится еще нѣсколько мелкихъ не упоминаемыхъ Епифаніемъ (Proclianitae, Floriani, Chilionelitae). Но есть основанія предполагать, что и эти секты, какъ частнѣйшія развѣтвленія описываемыхъ Епифаніемъ, также распространямись въ Риме въ концѣ П стольтів. У Епифанія же въ ряду помянутыхъ сектъ разсматривается еще секта елкезантовъ не упоминаемая Филастріемъ: но и эта секта несомивнно (Філоофоро́нела Lib. XI, сар. 13) появилась въ Риме около того же времени. Эти разности еще болье показываютъ, что Епифаній и Филастрій не другь другу следовани въ описаніи означенныхъ сектъ, а заимствовали свои сведенія изъ писаній (и вфроятно изъ различныхъ писаній) ересеолога древевѣшаго и ближайшаго по времени и мѣсту къ описываемымъ сектамъ.

Осодотіанами 62). Слѣдовательно секта алоговъ до всей вѣроятности распространялась тамъ же и тогда же, гдѣ и когда распространялись и другія помянутыя секты, и свѣдѣнія объ атой сектѣ Епифаній и Филастрій могли получить отъ того же цисателя, отъ котораго они узнали и о Осодотіанахъ, Ноэтіанахъ и др. помянутыхъ сектантахъ. Но писатель ересеологъ, жившій въ Римѣ во время распространенія тамъ всѣхъ означенныхъ сектъ, былъ Ипполитъ и первоначальнымъ источникомъ свѣдѣній объ этихъ сектахъ для позднѣйшихъ писателей были именно сочиненія Ипполита 63). Слѣдовательно и свѣдѣнія о сектѣ алоговъ по всей вѣроятности были заимствованы Епифаніемъ и Филастріемъ не у другаго кого, какъ у Ипполита 64). Такимъ образомъ, принимая во вниманіе: 1) показаніе сирскаго каталога о томъ, что Ипполитъ писалъ какое-то сочиненіе противъ Кая; 2) свидѣтельство Евсевія о

сдержанно выражалось въ сектъ алоговъ.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Епифаній (Haeres LIV) называють секту Өеодотіань отраслью алоговь (апоспасна ек тіїς просірпиє́упς адотои аіре́оєще). Можеть быть только это нужно разумёть не въ смыслё прямаго историческаго происхожденія Өеодотіанъ отъ алоговь, а въ томъ смыслё, что секта Өеодотіанъ представляла крайнее развитіе того направленія, которое болёє

<sup>•5)</sup> Эти секты опровергаль Ипполить, какъ современныя ему, въ больмомъ своемъ сочинени противъ ересей — въ философуменахъ (кн. VII,
35—36; кн. VIII, 19—20; кн. XI, 6—17; кн. X, 23—27). Эти же секты
описывались имъ и въ краткомъ обозрѣніи ересей (Вівлю́фро Фотія),
насколько мы можемъ судить объ этомъ сочиненіи по передѣлкѣ его въ
Libellus pseudo — Tertulliani (о семъ ниже). сар. LXII — LXIII. Эти же
секты имѣлись въ виду и въ дошедшихъ до насъ опроверженіяхъ Ноэтіанъ и Артемонитовъ, составляли ди эти опроверженія особыя сочиненія, или (по высказанному въ 17 и 46 примѣчаніяхъ предположенію)
входили, какъ части, въ одно большое сочиненіе, направленное Ипполитомъ противъ сектъ монархіанскихъ, или вообще противъ сектъ распространявшихся въ Римѣ въ концѣ II и началѣ III вѣка.

<sup>64)</sup> Епифаніемъ, мы думаемъ, заимствованы эти свёдёнія изъ того большаго сочиненія о ересяхъ конца ІІ вёка, о которомъ мы толькочто упомянули въ концё предшествовавшаго примёчанія, и которое, по всей вёроятности, у Епифанія находилось въ рукахъ безъ имени автора; а Филастріемъ—изъ краткаго описанія 32-хъ ересей (Βιβλιδάριον). Этимъ вёроятно объясняется и указанная выше (примёч. 61) разность въ размёщеніи описываемыхъ сектъ и также нёкоторая разность въ самыхъ оттёнкахъ описанія — у Епифаніи пространнаго, у Филастрія краткаго, при одинаковой однакожь у того и другаго исторической основё.

Кат извъстномъ римскомъ писатель—современникъ Ипполита (свидътельство основанное на сочинении самого Кая), что этотъ Кай отвергалъ книгу Апокалипсисъ, считалъ ее произведеніемъ еретика Кериноа и 3) свидътельство Епифанія и Филастрія, что такое именно мнѣніе объ Апокалипсисъ было характеристическою чертой современной Ипполиту секты алоговъ, мы приходимъ къ тому заключенію, что упоминаемое сирскимъ каталогомъ сочиненіе Ипполита было направлено именно противъ Кая римскаго, извъстнаго противника Монтанистовъ, и что это сочиненіе или было тъмъ самымъ источникомъ, или какъ часть входило въ тотъ источникъ, или имѣло ближайшее отношеніе къ тому источнику, изъ котораго Епифаній и Филастрій заимствовали свои свъдънія объ алогахъ.

На основаніи этихъ выводовъ представляются еще новыя и очень важныя соображенія о личности Кая, о сектъ алоговъ и о другихъ полемическихъ сочиненіяхъ св, Ипполита. Епифаній и Филастрій сообщаютъ, что секта алоговъ отличалась не однимъ отрицаніемъ Анокалипсиса, но и сомнъніемъ въ подлинности самаго Евангелія Іоанна. Епифаній довольно подробно передаетъ и разбираетъ самыя возраженія, которыя дълали алоги противъ Евангелія Іоанна и Апокалипсиса 65).

<sup>65)</sup> Епифаній кром'в того приписываеть алогамь и еще бол ве важное заблуждение-отрицание божественнаго Слова -т.-е. 2-го лица Св. Троицы. По представленію Епифанія, и отрицаніе Евангелія Іоанна выходило у алоговъ изътого, что они не хотели принимать раскрываемаго въ этомъ Евангеліи ученія о Словъ. Отсюда Епифаній объясняеть и самое названіе секты: обото — отрицатели Слова (Haeres. I.I., 3. Сравни вступительную главу въ 1-е отделение 2-й книги Панарія, где краткая характеристика описываемыхъ въ этомъ отделеніи секть). Въ другомъ мъстъ впрочемъ Епифаній толкуеть это названіе иначе, обращая его въ иронію противъ алоговъ: алоговъ: алоговъ- алоговъ- алоговъ- алоговъ- алоговъ-(см. надписаніе LI ереси и главу 7-ю). Но извѣстіе Епифанія о томъ, будто алоги не принимають ученія о божественномъ Словь, по всей въроятности есть прибавление самого Епифанія, какъ его собственное умозаключение къ свъдъніямъ о секть алоговъ, заимствованнымъ изъ болъе древняго источника. У Филастрія этого обвиненія алогамъ нътъ, и у самаго Епифанія оно высказывается лишь мимоходомъ въ 3-й главъ LI ереси безъ всяваго раскрытія, между тёмъ какъ другіе пункты ученія алоговъ (въ особенности отрицаніе Евангелія Іоанна) раскрываются

Епифаній, кром'є того, даеть понять, что эта секта вообще отличалась слишкомъ разсудочнымъ, раціоналистическимъ, какъ теперь называють, или душевнымь, а не духовнымь, какъ тогда говорили, отношениемъ къ религии, что она въ особенности скептически относилась къ высшимъ тайнственнымъ сторонамъ въры-къ откровеніямъ, пророчествамъ, сверхъестественнымъ дарованіямъ духовнымъ и т. д. 66). Такимъ образомъ эта секта представляется противоположностью мистической суевърной секть монтанистовь, которая, напротивь, исплючительно имѣла въ вилу таинственную, сверхъестественную сторону религін, пропов'ялывала о новыхъ вил'яніяхъ, откровеніяхъ, пророчествахъ, высшихъ духовныхъ дарованіяхъ, любила останавливаться на самыхъ темныхъ мъстахъ и книгахъ Свяш. Писанія, и въ особенности опиралась на Апокалипсисъ въ своихъ суевърныхъ мечтаніяхъ и стремленіяхъ. Такимъ образомъ естественно объясняется и самое происхождение алоговъ реакціею противъ распространявшагося тогда въ Римъ монтанизма 67); и это опять совершенно сходится съ показаніемъ Евсекія, что Кай рас-

очень подробно. Во всякомъ случав если некоторые изъ алоговъ и докодили до отрицанія божественности Слова: это отрицаніе едва ли
можно было назвать характеристическимъ признакомъ целой секты.
Иначе эта секта совершенно собпадала бы съ другою современною ей—
ееодотіанами. Самыя возраженія, приводимыя алогами противъ Евангелія Іоанна, выводятся не изъ догматическихъ, а изъ критикъ-экзегетическихъ основаній. Эти возраженія главнымъ образомъ основываются
на видимомъ несходствъ Евангелія Іоанна съ тремя другими Евангеліями, и представляютъ даже во многихъ частностяхъ замѣчательное
сходство съ возраженіями противъ 4-го Евангелія новъйшей библейскокритической школы германской (см. 4—31 главы описанія Епифаніева).
Что касается до возраженій противъ Анокалипсиса, онѣ представляются
очень сходными съ мнѣніемъ Кая объэтой книгь, приведеннымъ у Евсевія (сравни 32—34 главы описанія Епифаніева съ показаніемъ Ев
севія, кн. III, 28).

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup>) См. 35 главу описанія.

<sup>67)</sup> Такъ и объясняють происхождение алоговъ большая часть церковныхъ историковъ. См. Неандера, Шаффа, Куртца, и особенныя наследования Гефеле — Tubing. Quartalschrift. 1851 г., Липсіуса — Die Quellen d. ältést. Ketzergeschichte, стр. 93—115. Деллингеръ (Нірроlytos, стр. 292—310) напротивъ считаетъ алоговъ за отрасль самаго монтанизма, но мало основательно.

крылъ свое мнѣніе объ Апокалипсисѣ въ спорѣ съ монтанистами, въ діалогѣ написанномъ противъ тогдашняго римскаго главы ихъ Прокла.

Но должны ли мы поэтому всв заблужденія, приписываемыя Епифаніемъ алогамъ, приписывать и Каю, или можемъ предполагать, что Кай раздедяль только часть этихъ заблужденій относительно Апокалипсиса? Должны ли мы далье предполагать, что Ипполить, въ виду распространявшагося въ Римъ алогизма, писалъ только то сочинение, которое въ сирскомъ каталогъ обозначено заглавіемъ: «Capita adversus Caium, или v Іеронима заглавіемъ de Apocalypsi, или можемъ предподагать у Ипполита еще другія полемическія сочиненія, направленныя противъ другихъ мнѣній адогизма? На нервый вопросъ мы опять, къ сожальнію, не можемъ отвычать рышительно. Что Кай, кром'в отриданія Апокалипсиса, относился вообще скептически къ сверхъестественнымъ духовнымъ дарованіямъ, откровеніямъ, пророчествамъ, на это еще можно находить нъкоторое указаніе въ отрывкахъ Кайева діалога, приводимыхъ Евсевіемъ. Въодномъ изъ этихъ отрывковъ монтанистъ Проклъ указываеть на упомянутый въ книгѣ Дъяній апостольскихъ фактъ сверхъестественныхъ дарованій въ лицѣ пророчествовавшихъ дочерей благовъстника Филиппа 68). Можно предполагать, что Прокаъ указываль на этоть фактъ потому именно, что его противникъ Кай скептически относидся къ фактамъ такого рода 64). Но чтобы Кай сомнъвался въ подлинности Евангелія Іоанна, на это мы не имфемъ никакихъ указаній ни въ отрывкахъ діалога Кайева, ни въ другомъ какомъ-либо источникъ. Могло быть и такъ и иначе: могло быть. что Кай разделяль, всё мнёнія, приписываемыя Епифаніемь алогамъ; могло быть, что онъ только относительно Апокалипсиса держался неправильнаго мнвнія. Нужно сказать, что

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup>) Дѣян. XXI, 9.

<sup>&</sup>quot;) Евсев. III, 31. Что монтанисты дюбили ссылаться на прорицанія дочерей Филиппа, и что у шихъ самихъ были подражательницы дочерямъ Филиппа, объ этомъ у того же Епифанія (Haeres. XI.IX, 2).

такъ названия у Епифанія секта алоговъ едва ин и была въ собственномъ смыслѣ сектою, подобно другимъ сектамъ ветвенюю одного главнаго руководителя и представителя и ири немъ массу послѣдователей, одни общія всѣмъ убъжденія, одню опредѣленное названіе 7°). Скорѣе это было особенное направ-

<sup>70)</sup> Самыя возраженія, приводимыя алогами противъ Евангелія Іоанна. какъ мы уже говорили, имъють болье критико-раціоналистическій. нежели догматико-сектантскій характерь. Равнымь образомь ихъ возраженія противъ Апокалнисиса показывають не столько какую нибудь опрелъденную сектантскую доктрину сколько вообще раціоналистическое или скептическое отношение къ таинственнымъ предметамъ въры и аллегорическимъ изреченіямъ Священнаго Писанія. Такое направленіе сява ли могло быть особенно въ тъ времена направленіемъ цълой большой массы кристіанскаго народа, а скорбе могло выражаться въ ограниченномъ кружкъ ученыхъ, раціоналистически относящихся къ претметамъ въры. Такой кружовъ въ строгомъ смысль не могъ быть названъ сектою, а скорве именно кружкомъ или частною богословскою партією. Съ названіемь "секта", мы соединяемь понятіе о целомь болье или менте значительномъ обществъ, состоящемъ не изъ одникъ ученыхъ представителей, а и изъ народа следующаго за этими представителями, -объ обществъ имъющемъ одинаковыя болье или менье опредвденныя митнія и общаго иля встхъ главу и руководителя. Въ кружкть при общемъ преобладающемъ направлении, у различныхъ представителей его по частнымъ вопросамъ могутъ быть совершенно различныя мивнія, и эти представители въ своихъ мивніяхъ и взаимныхъ отношеніяхъ могуть быть совершенно независимы другь оть друга. Поэтому кружку трудно бываеть дать и какое нибудь определенное название. между темъ какъ секта обыкновенно иметъ определенное название -по имени главнаго основателя и руководителя или по какимъ нибудь характеристическимъ и общимъ для всъхъ пунктамъ ученія. учители или скоръе вольнодумцы, которыхъ Епифаній называетъ алогами, въ древибищемъ источникъ, изъ котораго Епифаній заимствовалъ сведенія о нихъ, т. е. въ писаніяхъ Ипполита, едва ли имели опредеденное названіе. Филастрій называеть ихъ просто: haeresis evangelium Ioannis et apocalypsin ipsius rejiciens. Епифаній называеть ихъ адо-гами, но самь же даеть понять, что это названіе, какъ общее для всъхъ последователей означеннаго направленія, прилагается въ нимъ имъ самимъ въ первый разъ: άλογοι ἀφ' ημών κληθέντες, и затымъ въ разныхъ мъслахъ онъ измъняеть названія: то аботог, то ачойтог. Едва ди впрочемъ эти названія совершенно вновь измышдены Епифаніемъ: по всей въроятности онъ находились и въ первоисточникъ, т. е. въ писанів Ипполита, но не какъ общее опредъленное название въ самомъ заголовит опровержения этихъ лжеучений, а гат нибудь въ срединт опроверженія мимоходомъ, какъ пронія надъ усвояемымъ себъ этими вольнодумцами названіями людей разумныхъ, мыслящихъ — Лочгос, убитос. (Припомнимъ здёсь истати то, что и у Евсевія въ одномъ мёсте (ин. VI, 20) Каю придается названіе мужъ разумнійшій нли ученійшій — суфр

- деніе римских раціоналистов богословов, развивніе ся в противоположность крайностямь монтанистическаго мистицизма а само въ свою очередь вдавшееся въ крайности, благодаря между прочимъ вообще распространенной въ Рим тогда — при папахъ Виктор В, Зефирин В, Каллист — шаткости религіозныхъ убъжденій и колебанію ми вній 71). Одни изъ этихъ

Λογιώτατος). Такъ какъ такой кружокъ раціоналистовъ богослововъ конца II стольтія, по нашему предположенію, не составляль большой секты, а состояль только изъ отнёльныхъ личностей, при одинаковости общаго направленія имъвшихъ различныя частныя межнія, и такъ какъ эти мижнія съ обличеніемъ, гаскаяніемъ или наконецъ съ смертію нхъ представителей должны были терять свое значеніе; этимъ объясняется и то, почему въ сочиненияхъ ладънъйшихъ христіанскихъ писателей ІІІ и IV въка до Епифанія и Филастрія и въ позднъйшихъ сочиненіяхъ самаго Ипполита объ этихъ лжеучителяхъ не упоминается. У Ипполита въ Философуменахъ, которыя писаны несомивнио гораздо позже обличеній оеодотіанъ и алоговъ, разсматриваются секты оеодотіанъ, мелхиседевіань, монтанистовь, четыредесятниковь, ноэтіань, элкезантовь, потому что то были секты болье или менье значительныя, остатки которыхъ въ Риме и другихъ местахъ по всей вероятности держались долго: но объ алогахъ и о мнфніяхъ ихъ нфтъ никакого упоминанія потому, что представители этого направленія въ то время, какъ были шисаны философумены, въроятно уже не существовали, и митнія ихъ потеряли всякое значеніе. Нѣтъ объ алогахъ прямаго упоминанія и въ такъ-пазываемомъ libellus pseudo-Tertulliani, которое считается передълкою вівлюборюм Ипполита. Но мы думаемъ, что въ самомъ подлинномъ вівліфаріот, писанномъ гораздо ранве философуменовъ, свъдвнія о мивніяхъ этихъ лжеучителей были, и ихъ оттуда заимствоваль Филастрій вибств съ сведеніями о другихъ мелкихъ сектахъ, разсматриваемыхъ въ LV-LX главахъ его вниги, и никъмъ, кромъ него, не упоминаемыхъ. Въ латинской передълко псевдо-Тертуліана, какъ и въ философуменах самаго Ипполита, секты медчайшія и скоро утратившія свое значение были въроятно опущены, и оставлены только болъе значительныя и долбе другихъ сохранявшія вліяніе.

11) Зарожденіе этого направленія имъть въ виду еще св. Ириней въ III книгь противъ ересей, гл. XI. § 9. Alii vero, ut donum spiritus frustrentur, quod in novissimis temporibus secundum placitum Patris effusum est in humanum genus, illam speciem non admittunt, quae est secundum Joannis evangelium, in qua Paracletum se missurum Dominus promisit; sed simul et evangelium et propheticum repellunt spiritum... Detur antem intelligi, quod hujusmodi neque Apostolum Paulum reciriant. In ea enim epistola, quae est ad Corinthios, de propheticis charismatibus diligenter locutus est, et scit viros et mulieres in Ecclesia prophetantes... Нельзя впрочемъ не сознаться, что это мъсто св. Иринея довольно темно. Многіе относять его не къ алогамъ, а къ монтанистамъ (см. примъчанія къ означенному мъсту въ изданіи Миня и въ русскомъ пе-

раціоналистовъ въ спорѣ противъ монтанистическихъ откровеній и пророчествъ доходили до отрицанія истинныхъ откровеній и пророчествъ; другіе, опровергая мечтанія монтанистовъ о тысячельтнемъ земномъ царствованіи Христовомъ считали нужнымъ отвергнуть подлинность самой книги священной, на которой монтанисты хотъли основывать свои чаянія,—Апокалипсиса; третьи съ отрицаніемъ Апокалипсиса со единяли отрицаніе и Евангелія Іоанна Богослова, и можетт быть другихъ апостольскихъ писаній 7°с); иные, наконецъ, примыкая ближе къ веодотіанамъ, также распространявшимъ въ то время въ Римѣ свое ученіе и также отличавшимся еще болѣе крайнимъ раціонализмомъ 7°3), доходили до отрицанія самаго существеннаго христіанскаго догмата, преимущественно раскрываемаго въ Евангеліи Іоанна, т. е. до отрицанія божественности Іисуса Христа.

У Ипполита, можно сказать, совершался на глазахъ этотъ споръ крайняго монтанистическаго мистицизма съ крайнимъ раціонализмомъ алоговъ. Ипполитъ не могъ, конечно, оставить безъ вниманія этотъ споръ какъ потому, что онъ вообще отличался особенною чуткостью и отзывчивостью на современные вопросы, и особенною ревностью къ опроверженію преимущественно распространявшихся въ его время въ римской цернки заблужденій, такъ и потому что его собственная мыслычужда была какъ крайностей монтанистическаго мистицизма, такъ и крайностей раціоналистическаго алогизма. Ипполитъ но свойству своей натуры самъ имѣлъ большую склонность

ver fa

реводъ св. Иринея. См. также Деллингера — Hippolytus, s. 299. Липсіуса Quellenkritck d. Epiphanios, s. 24). Но намъ кажется болъе сообразнымъ со смысломъ дъла отнести его къ тому направленію, которое у Епифанія называется алогами.

рое у Епифанія называется алогами.

72, Объ этомъ можно догадываться изъ приведенныхъ въ предшествовавшемъ нримъчаніи словъ св. Иринея: Detur intelligi, quod neque Apostolum Paulum recipiant. In ea enim epistola, quae est ad Corinthios и дал.

stolum Paulum recipiant. In ea enim epistola, quae est ad Corinthios и дал.

") О раціонализм'є есодотіанъ см. въ 3-мъ отрывк'є изъ Малаго Лабиринта (Евсев. V, 28), что они искажають и переділывають Писаніе, желая исправлять его по своимъ мыслямъ, Евклида, Аристотеля, Өеофраста и Галена предпочитають Писанію и т. д.

иъ мистипизму; онъ высоко ставилъ таинственную сторону религін и любиль погружаться мыслью въ объясненіе техь догматовъ, техъ месть Священнаго Писанія и пелыхъ книгъ. которыя особенно отличаются таинственнымъ смысломъ 74). Но вибеть съ тъмъ Ипполить дадекъ быдь отъ увлеченій и суевтой монтанистическихъ: отъ крайностей монтанизма его должно было предохранять его общирное богословское и фадософское образование и его здравый и твердый отъ природы умъ. Ипполитъ признавалъ мечтанія монтанистовъ заблуждевіями, и самый монтанизмъ поставляль въ разрядъ сектъ несогласныхъ съ истиннымъ пониманіемъ христіанства 75). Тѣмъ • болье далекъ быль Ипполить, при своихъ твердо православныхъ убъжденіяхъ, при глубокомъ уваженій къ Священному Писанію и перковному преданію, которое сказывается во всёхъ его произведеніяхъ, отъ крайностей производа раціоналистическаго. Такимъ характеромъ, по всей въроятности, и отличадись сочиненія написанныя Ипполитомъ въ виду помянутаго спора монтанистовъ съ алогами. Въ этихъ сочиненіяхъ, есть основанія предполагать. Ицполить косичлся всёхъ существенныхъ вопросовъ, затронутыхъ монтанистами и алогами, и по всьмъ этимъ вопросамъ раскрылъ твердое, чуждое крайностей той и другой партіи, православное убъжденіе.

Одно изъ этихъ сочиненій, названное у Іеронима «de Аросајурѕі» мы уже знаемъ. Оно по всей въроятности составлено по поводу возникнаго между монтанистами и алогами спора о смыслъ и подлинности Апокалипсиса. Остается вопросомъ, одно ли и то же было это сочиненіе съ упоминаемыми въ сирскомъ каталогъ главами противъ Кая, или нътъ. Но во всякомъ случаъ Ипполитъ касаясь вопроса объ Апокалипсисъ въ своихъ сочиненіяхъ по всей въроятности съ одной сто-

<sup>76</sup>) Φιλοσοφούμενα Lib. VIII, cap. 19; Lib. X, cap. 25; Libellus Pseudo-Tertulliani, cap. LII.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Разумбемъ здъсь толкованія Ипполита на пророка Даніяла, изъкоторыхъ сохранились многіе отрывки (у Миня. т. X, рад. 633—700), сочиненіе о Христь и антихристь и под.

роны защищаль поджинность Апонадипсиса противь раціоналистическаго мивнія алоговь, а съ другой опровергаль и тв неправильныя толкованія и примвненія этой книги, какое двлали монтанисты.

Изъ списка сочиненій Ипполитовыхъ, начертаннаго на памятникъ ему, видно, что Ипполитъ писалъ сочинение не только объ Апокалипсисъ, но и о Евангеліи Іоанна Богослова, оспариваемомъ алогами. Здъсь между сочиненіями Ипполита зна-ΨΗΤΟΑ: 'Υπέο του κατα 'Ιωάννην εὐαγγελίου καὶ ἀποκαλύψεως. Олно ли это было сочинение или два различныхъ о двухъ писаніяхъ Іоанна Богослова; если одно, то же ли самое, которое приводится у Іеронима подъ сокращеннымъ заглавіемъ. или другое, — или упомянутое у Геронима разсуждение объ Апокалипсист входило только какъ часть въ это сочинение. (какъ capita, переведенныя и на сирскій языкъ); все ли это сочинение направлено было противъ Кая (если Кай вмъстъ съ Апокалипсисомъ отвергалъ и Евангеліе Іоанна), или противъ Кая направлена была только часть его объ Апокалипсисъ, а другая о Евангеліи противъ другаго представителя алогизма: всѣ эти вопросы за утратою сочиненій Ипполита не могуть буть рышаемы съ увъренностью. Неяснымъ остается и то, изъ этихъ ди отдъдьныхъ сочиненій Ипполита Епифаній заимствоваль свои свёдёнія объ алогахь и опроверженіе ихъ, или кром'ь этихъ сочиненій Ипполить разсматриваль еще мивнія алоговъ въ особомъ отделеніи своего общаго сочиненія противъ современныхъ ему римскихъ сектъ конца II въка <sup>76</sup>). Но во всякомъ случат, касаясь возбужденнаго. алогами вопроса о подлинности Евангелія Іоанна. Ипполитъ могъ высказаться не иначе, какъ въ защиту этой подлинности; въ этомъ не можетъ быть никакого сомнънія. Ипполить во многихъ своихъ сочиненіяхъ приводиль міста изъ



<sup>16)</sup> Мы болъе склонны къ тому предположению, что Епифаній заимствоваль свои свъдънія изъ одного большаго сочиненія Ипполитова, въ которомъ находились опроверженія и ноэтіанства (въ первоначальной фазъего римскаго развитія—до Савеллія и Каллиста) и есодотіанства, и ало-

Евангелія Іоанна или дёлалъ указанія на него <sup>77</sup>), и его показанія относительно этого Евангелія считаются въ числё важнёйшихъ доказательствъ вёры въ подлинность Евангелія Іоанна, твердо державшейся въ римской церкви во ІІ столётіи <sup>78</sup>).

Къ этому же разряду сочиненій, написанныхъ Ипполитомъ

гизма и другихъ римскихъ сектъ конца II столетія. (Сравни примпианія 17, 46, 64). Ипполить могь сначала писать отдільныя сочиненія противъ ноэтіанства, осодотіанства, алогизма, а потомъ все существенное изъ этихъ сочиненій могъ соединить въ одномъ большомъ трудъ, который и быль главнымъ источникомъ для Епифанія въ 1-мъ отдълени 2-й книгь его Панарія-подобно тому, какъ въ первой книгь было для него главнымъ источникомъ сочинение Иринея. Затъмъ дадъе Ипполиту вздумалось составить краткое описание не только современных ему секть, но и всёхь извёстных ересей первыхь двухь въсовъ христіанства съ доснованъ до новтіанъ. Это вівлюдого патріарха Фотія, извъстный въ датинской переділкі подъ пиенемъ libellus Pseudo-Tertulliani. Этимъ сочинениемъ по всей въроятности пользовался Филастрій преимущественно при описаніи XLIX — LX ерссей своей книги (примъч. 64). Это сочинение по всей въроятности иисано было уже тогда, когда ноэтіанство стало переходить въ савелліанизмъ, (о которомъ упоминается у Филастрія въ связи съ ноэтіанствомъ въ ереся LIII — LIV), и когда монтанизмъ разбился на нѣсколько мелкихъ отраслей, о которыхъ мы имбемъ сведенія отъ Псевдо-Тертулліана и Филастрія. А потомъ еще гораздо позже Ипполить предприняль новый большой трудь — обширное обозрѣніе всѣхъ значительныхъ сектъ 1, II и начала III въка — въ связи съ ихъ отдаленными источниками -философскими ученіями Греціи и религіозными преданіями языческаго востока. Это сочиненіе было писано Ипполитомъ уже тогда, когда борьба съ саведліанствомъ приведа его не только въ столкновению и разрыву съ самимъ напою Каллистомъ, но и спустя значительное время послъ смерти Каллиста. (См 4-й главы примъч. 49).

7) См. указанія на 24 міста изъ евангелія Іоанна въ однихъ философуменсь XVI Т. патрологіи Миня въ индексів Іосогит ех scriptura васта при философуменсь стр. 3459. Затімъ 7 такихъ указаній мы насчитали въ сочиненіи "о Христі и антихристі (главы VI, X, XLV, I.XV), 20 указаній въ сочиненіи противъ Ноэта (главы IV, V, VI, VII, XI, XII, XIV, XVI, XVIII). Есть также указанія на евангеліе Іоанна и въ сохранившихся отрывкахъ другихъ сочиненій Ипполита: напр. изъ толкованій на книгу Бытія (Миня Т. Х. стр. 595, 559, 601), на притчи (Миня 625), на пророка Даніпла (647, 651, 695), изъ сочиненія пєрі почтос ситісс (799), въ бесталь Ипполита (853, 859, 869)...

78) На это было обращено вниманіе многими учеными въ особенности послѣ изданія философуменовъ. См. Бунзена — Hippolytus B. I. S. 222—224, Якоби въ Энциклопедіи Герцога Т. VI, предисловіє къ пе-

реводу Философуменова на русскій языка стр. VI и т. д.

въ виду споровъ алоговъ съ монтанистами, принадлежитъ повсей въроятности и то его произведение, которое на памятникъ и заглавливается словами: «Περί χαρισμάτων ἀποστολική παράδοσις — о дарованіяхъ апостольское преданіе». О содержаніи этого произведенія были высказываемы различныя предположенія, и подъ сходными съ означеннымъ заглавіемъ названіями были выдаваемы сочиненія, не считающіяся поллинными произведеніями Ипполита. Но самое въроятное прелположение относительно содержания означеннаго сочинения есть то, что въ немъ раскрывалось истинное апостольское **ученіе о сверхестественных** дарах духовных съ одной стороны противъ монтанистовъ, выдававшихъ за высшіе духовные дары темные екстатическіе порывы и пров'ящанія своихъ пророковъ и пророчицъ, съ другой стороны противъ алоговъ, скептически относившимся и къ истиннымъ откровеніямъ и пророчествамъ 79).

На ту же тему по всей в роятности написано было и то сочинение Ипполита, которое озаглавливается у Іеронима словами «De Saul et Pythonissa». Было высказано два предположенія относительно того, кого нужно разумьть подъ названными въ этомъ заглавіи личностями: по мнёнію однихъ древняго еврейскаго царя Саула и аэндорскую волшебницу (1 Цар. XXVIII), по митнію другихъ — апостола Павла и исцъленную имъ прорицательницу въ Филиппахъ. (Дъян. XVI. 16—18). Но какъ бы то ни было, выборъ того или другаго предмета для разсужденія самъ собою показываеть, что могъ писать церковный учитель въ этомъ сочинении въ виду возникшихъ между монтанистами и алогами споровъ о вдохновеніяхъ и прорицаніяхъ 80). По всей в роятности въ этомъ сочиненій раскрывалось ученіе о томъ, какъ нужно отличать истинныя прорицанія и откровенія отъ ложныхъ — т.-е. по всей въроятности это сочинение по содержанию было сходно

Digitized by Google

 <sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) См. Лумпера De scriptis Hippolyti p. II. Art. VIII § I.
 <sup>20</sup>) Лумпера Р. III, Art. I. § VII.

съ упоминаемымъ у Евсевія сочиненіемъ болье ранняго писателя Мильтіада противъ монтанистовъ <sup>81</sup>).

Изъ самыхъ названій указанныхъ нами полемическихъ сочиненій Инполита, частію сохранившихся въ отрывкахъ, частію извъстныхъ только но заглавіямъ видно, что Ипполитъ по преимуществу направлялъ свои опроверженія противъ современныхъ ему и бывшихъ у него въ виду джеученій <sup>82</sup>). Всъ ноименованные выше сектанты—ноэтіане, осодотіане, алоги, монтанисты <sup>83</sup>), распространяли свои митнія въ римской перкви въ концѣ ІІ и началѣ ІІІ въка, какъ видно опять изъ показаній самаго же Ипполита въ другихъ его общихъ сочиненіяхъ о ересяхъ, и изъ показаній поздиѣйшихъ ересеологовъ, по всей въроятности впрочемъ заимствовавшихъ свои свъдънія объ означенныхъ ересяхъ главнымъ образомъ у того же Ипполита <sup>84</sup>).

Къ этому же разряду полемическихъ сочиненій, направленныхъ противъ современныхъ и преимущественно римекихъ сектантовъ, нужно отчести и писанныя Ипполитомъ сочиненія о пасхѣ, о которыхъ упоминаютъ и Евсевій, и Іеронимъ, и надпись на памятникѣ Ипполитовомъ. Та-

<sup>84</sup>) См. Примъч. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Евсев. V, 17; сравни Епифанія Haeres. XLVIII.

<sup>\*\*)</sup> Нисаль ли Ипполить особенныя сочиненія противь монтанистовь, или только обличаль ихъ въ техь писаніяхь, которыя писаль противь алоговь и въ общихь своихь ересеологическихь сочиненіяхь, намъ неизвестно: но уже писатель VII века Стефань Гобарь, по свидетельству Фотія, ссылался на какія-то мнёнія Ипполита о монтанистахь. Τίνας ύπολήψεις είχεν ὁ άγιωτατος Ἱππόλυτος περὶ τῆς τῶν Μοντανιστῶν αίρεσεως. Photii Biblioth. cod. ССХХХІІ.

нихъ сочиненій. кром'є начертаннаго на памятник пасхальнаго имкла, было написано Ипполитомъ ивсколько 85). И эти сочиненія по всей въроятности были вызваны не только практическими нуждами перкви, но и существовавшими въ то время. сиодами о празднованіи пасхи, и преимущественно державшимся въ Римъ расколомъ четырелесятниковъ, не хотъвшихъ праздновать пасху вмёстё съ церковью 85). И въ этихъ сочиненіяхъ Ипподить по всей віроятности не только прелставляль основанія для правильнаго разчисленія времени празлнованія пасхи, но и разбираль митнія противниковъ, приводившихъ свои основанія въ пользу несогласнаго съ перковію празднованія. Относительно этого предмета заслуга Ипполита особенно примлась христіанами постримощих времень. Онъ неовый. обладая хорошими не только богословскими, но и математическими — астрономическими свёлёніями, указаль твердую научную почву для решенія спорнаго вопроса о правдиованіи пасхи. И его разчисленія и разъясненія относительно этого предмета въроятно имъди вліяніе на установденіе въ перкви последующихъ вековъ единовременнаго праздмованія ведичайшаго изъ христіанскихъ праздниковъ 87).

жалость, что почти всв поименованныя сочиненаписанныя въ потребностей виду живыхъ времени и общества, въ виду горячей борьбы религіозныхъ мивній и партій, написанныя челов вкомъ крвпкаго ума, многосторонняго образованія и зам'вчательной ревности по въръ, потеряны для насъ! Эта потеря поистинъ

Haeres, L; Филастрія LVIII.

<sup>85)</sup> Евсевій и Іеронимъ, кромѣ круга паскальнаго составленнаго Ипполитомъ, видимо различають два его сочинения о паскъ то пері той поска σύγγραμμα—ratio Paschae temporumqe canones, и просто περί τοῦ πάσχα—de Pascha. На памятник в Ипполитовомъ значится: 'Απόδειξις χρονων του πάσχα κατά έν τω πινακι: одно это сочиненіе или два, мы не можемъ сказать. Сравни Lumperi de scriptis Hippolyti P. II. Art. IX, Bucherii in canonem Paschalem animadversiones—Migne T. X р. 885 - 902.

\*\*) См. Φιλοσοφούμενα VIII, 18; Libellus Pseudo-Tertul. LI; Епифанія

<sup>87)</sup> См. свидетельства Анатолія лаодивійскаго, Исидора испалійскаго и отвывъ Тилльмона у Лумпера (Migne X, 311).

есть великая потеря не только для христіанской ересеологіи и полемики, но и для положительнаго церковнаго богословія: ибо Ипполить, какъ видно изъ сохранившихся до насъ малыхъ остатковъ его полемическихъ сочиненій, слѣдовалъ въ нихъ методу учителя своего Иринея, т.-е. опровергая неправильныя сектантскія мнѣнія, въ противоположность имъ старался раскрывать правильное церковное ученіе 88).

Впрочемъ не противъ однихъ только современныхъ лжеученій направляль свою полемику св. Ипполить; онъ писаль сочиненія и противъ значительнѣйшихъ изъ сектъ древнѣйшихъ, существовавшихъ до него. Сюда относится приписываемое ему Евсевіемъ и Іеронимомъ сочиненіе противъ Маркіона <sup>89</sup>). Маркіонъ не былъ современникомъ Ипполита; онъ жилъ поколѣніями двумя раньше его (какъ современникъ Іустина философа и Поликарпа <sup>90</sup>). Но съ одной стороны самые вопросы затронутые ученіемъ Маркіона были такъ важны и трудны, съ другой стороны вліяніе распространенное имъ и на долгое время оставшееся послѣ него какъ въ восточныхъ церквахъ—въ Малой Азіи, Сиріи и Арменіи, такъ и въ западныхъ въ Римѣ и Карфагенѣ было такъ значительно, что почти всякій изъ учителей церковныхъ послѣднихъ фесяти-

\*\*) Это видно въ особенности изъ трактата противъ Ноэта, изъ X книги Философуменовъ, и изъ сообщеній Евсевія о содержаніи Малаго • Лабиринта.

3°) Срав. Іустина апол. I, 26; Ирин. кн. III гл. IV, 3; Евсев. IV, 14. Липсіуса Die Zeit d. Marcion—Zeitschr. f. wissenschaft. Theologie 1867 в Quellen d. aeltest. Ketzergesch. Beilage II.

<sup>\*\*)</sup> О сочиненіи Ипполита противъ Маркіона упоминають и Евсевій и Іеронимь, и за ними Георгій Синкелль и Никифорь Каллисть (Питами примюч. 1). Оеодорить также называеть Ипполита въ числь замьчательныйшихь опровергателей маркіонитства (Fabul. Haeretic. Lib. I сар. 25). На памятникь Ипполитовомъ обличеніе Маркіона не упоминается прямо; но указаніе на него думають видьть въ надписаніяхь пері Оеой каі обрюю дімостобоєщу или пері тауабой каі побест то кокос. Нівоторые впрочемъ высказывали предположеніе, что посліднее сочиненіе было направлено не противъ Маркіона, а противъ Флорина также римскаго лжеучителя и не далекаго отъ времени Ипполита, противь котораго писаль еще Ириней (Евсев. V, 20). Лумпера Р. III Art. II § IV. Фолькмара s. 79.

детій II века и первыхъ III считаль своемь лолгомь опровергать Маркіона. Поэтому и св. Ипполить писаль противъ Маркіона. Отъ этого сочиненія также не сохранилось до насъ никакихъ остатковъ; можетъ быть впрочемъ значительная часть свёдёній заключавшихся въ немъ перешла въ обширное Епифаніево описаніе маркіонитской секты, о которой Епи-Фаній говорить въ той именно части своего Панарія, глѣ онъ. вакъ мы сказали, всего болъе долженъ былъ пользоваться сочиненіями Ипполита 91). Во всякомъ случав въ виду подробныхъ свъдъній объ ученіи Маркіона, дошедшихъ до насъ изъ другихъ источниковъ, потеря Ипполитова сочиненія о немъ еще не представляется такою значительною, какъ потеря другихъ ересеологическихъ писаній того же учителя: но важна и эта потеря въ томъ случав, если предположить, что Ипполить въ своемъ сочинении противъ Маркіона имъль въ виду и разбиралъ какіе-нибудь неизвѣстные намъ изъ другихъ источниковъ памятники маркіонитства 92).

Епифаній въ Нанаріп отзывается съ большою похвалою объ опровержения Ипполита на валентиніанъ 93). Осодорить въ Обличении еретического баснословія приводить имя Ипполита въ числё писателей писавшихъ противъ никодаитовъ 94). Но нётъ значительных в основаній предподагать, чтобы Ипполить писаль особенныя сочиненія противъ валентиніанъ и николаитовъ. Въроятнъе, Епифаній и Өеодорить имъди въ виду тъ обличенія этихъ сектантовъ, которыя находились въ общихъ ересеологическихъ писаніяхъ Ипполита 95).

Во всякомъ случав, если иметь въ виду и одне частныя указанныя выше полемическія сочиненія св. Ипполита, если принять во вниманіе, что въ этихъ сочиненіяхъ имъ описанъ и

<sup>&</sup>lt;sup>9t</sup>) Παναρ. Haeres. XIII Cp. Lipsius — Quellen d. Epiphanios ss. 197-207.

<sup>\*2)</sup> Кавъ съ Философуменахъ VII, 31.

\*3) Наегея. XXXI сар. 33.

\*3) Fabul. Haeretic. Lib. III сар. I.

\*3) Срав. Лумпера у Миня X, 332.

опровергнутъ былъ цълый рядъ сектъ, распространявшихъ свое вліяніе преимущественно въ римской церкви въ концъ II стольтія,—по однимъ этимъ сочиненіямъ нельзя не поставить Ипполита, рядомъ съ св. Иринеемъ,—значительнъйшимъ изъ ересеологовъ первыхъ въковъ христіанства.

## ГЛАВА ШЕСТАЯ.

## ЕРЕСВОЛОГИЧЕСКІЯ ПИСАНІЯ СВ. ИППОЛИТА ОБЩІЯ: ВІВЛІДАРІОН, ФІЛОΣОФОУМЕНА.

Кромѣ частныхъ полемическихъ сочиненій противъ различныхъ еретическихъ сектъ, св. Ипполитъ писалъ и общія сочиненія противъ ересей. О такихъ сочиненіяхъ говорятъ и Евсевій и Іеронимъ і); но какія это были сочиненія, какія секты въ нихъ опровергались, на это ни у Евсевія, ни у Іеронима и ни у кого изъ древнѣйшихъ писателей нѣтъ указаній. Уже въ ІХ вѣкѣ мы встрѣчаемъ довольно опредѣленное извѣстіе относительно содержанія одного изъ общихъ ересеологическихъ произведеній Ипполита. Фотій, излагая въ своей Библіотекѣ содержаніе и дѣлая оцѣнку прочитанныхъ имъ сочиненій, говоритъ между прочимъ: «читалъ книжку Ипполита, ученика Иринеева; это сочиненіе противъ 32 ересей, начинаю-

<sup>1)</sup> У Евсевія — Πρός άπάσας τὰς αἰρέσεις, У Іеронима adversus omnes haereses. Г. Снивеліть соединяеть заглавіе противо ересей съ заглавіемъ противо Маркіона пробу Маркіона кас τὰς Λοιπὰς αἰρέσεις; но неизвітемь на какихь основаніяхь; Евсевій и Іеронимь видимо разділяють эти сочиненія. Впрочемь можеть быть, у Синкелла подъ заглавіемъ просу λοιπὰς ἀιρεσεις разумітется не то сочиненіе, какое у Евсевія пробу ἀπάσας αἰρεσεις, а особенное противь ересей современныхь Ипполиту (см. пиже примюч. 32). У Н. Каллиста опять просу πάσας τὰς ἀιρέσεις (отдільно отъ πρὸς Μαρκίωνα) съ эпитетомъ Вішфеλέστατον.

щееся Досиосанами, и доведенное до Ноэта и Ноэтіанъ» 2). Лалье Фотій дылаеть краткую опынку этого сочиненія преимушественно со стороны слога, сообщаеть между прочимъ извъстіе о томъ, что Ипполить въ этомъ сочиненій высказывается противъ подлинности посланія апостола Павла къ евреямъ, и приводитъ нъкоторыя дошедшія до него преданія о жизни и ученой дъятельности Ипполита и отношеніяхъ его къ Оригену. Но затъмъ объ этомъ сочинении опять нътъ никакихъ извъстій, и на самое упоминаніе Фотія о немъ до новъйшаго времени никто не обращалъ серіознаго вниманія.

Только съ пятидесятыхъ годовъ нынёшняго столётія, со времени открытія философуменова сталь ученыхь занимать вопросъ о содержаніи этого сочиненія, какъ и вообще о личности и писаніяхъ Ипполита. Сначала нъкоторыми изъ ученыхъ, признавшихъ философумена произведениемъ Ипполита. высказано было такое предположение, что это-то и есть сочиненіе противъ 32-хъ ересей читанное Фотіемъ 3). Но такое предположение скоро было признано несостоятельнымъ. Къ философуменамъ во многомъ не подходили признаки сочиненія описаннаго Фотіемъ. 1) Къ такому большему сочиненію, какъ философумена. Фотій едва ли могъ приложить названіе маденькая книжка (βιβλιδαριον-libellus). 2) Фотій говорить, что Ипполить составиль это сочинение руководствуясь сообщениями своего учителя Иринея 4): между тъмъ въ философуменахъ и тъ секты, которыя тщательно описаны Иринеемъ, представдяются съ значительными отличіями отъ Принеевскихъ описаній 5), и затъмъ сообщаются свъдънія о многихъ сектахъ новыхъ, о которыхъ у Иринея нътъ никакихъ

<sup>\*)</sup> Bibliotheca Cod. CXXI: 'Ανεγνώσθη Βιβλιδάριον Ίππολύτου. μαθητής δὲ Ειρηναίου ὁ Ίππόλυτος. Ἡν δὲ τὸ σύνταγμα κατὰ οἰρεσέων λβ, ἀρχὴν ποιούμενον Δοσιθεανούς, καὶ μέχρι Νοητοῦ καὶ Νοητιανῶν διαλαμβάνον.

<sup>3)</sup> Такое предположение высказано и аргументировано было Буизеномъ—Hippolytus B. I. S. 16—24, у насъ Филаретомъ Черниговскимъ ч. 1, § 54. Разборъ аргументаціи Бунзена у Деллингера,—Ss. 8—18.

') Ταύτας δέ φησιν ελέγχοις ὑποβληθήναι όμιλούντος Είρηναιου, ῶν καὶ σύνοψιν ὁ Ἱππόλυτος ποιούμενος τόδε τὸ βιβλίον φησι συντεταχέναι.

<sup>5)</sup> Сравни напр. описанія ересей Симона, Василида и школы Валентиновой и Маркіоновой у Иринея и въ Философуменахъ.

стій •). 3) Если счеть ересей, обличаемых въ философименах з. какъ нибуль еще можно довести до обозначеннаго у Фотія числа 32-хъ. то начало и конепъ философуменовъ совершенно не совпадають съ началомъ и концомъ сочиненія читаннаго Фотіемъ. Синтагма Ипполитова, читанная Фотіемъ, начиналась съ Лосифеанъ, а въ философуменахъ совствиъ не упоминается объ этой секть; философимена начинаются съ описанія древнихъ греческихъ философскихъ системъ, а изъ еретическихъ сектъ въ нихъ прежде всего разсматриваются секты Наассеновъ. Ператовъ и Сисіанъ 1). Синтагма, читанная Фотісмъ оканчивалась Ноэтіанами: а въ философуменахъ къ Ноэтіанамъ присоединяются еще, какъ особенная секта. Кадлистіане, и затъмъ одновременно съ ними распространявшиеся въ Римъ Элкезанты, за которыми описываются еще іудейскія секты эссеевъ, фарисеевъ и саддукеевъ в). 4) Въ философуменахъ не находится и того признака, отмъченнаго Фотіемъ въ синтагмъ Ипполитовой, что Ипполить не признаваль подлинности посланія апостола Павла къ Евреямъ 3). 5) Самъ авторъ филосовъ предисловіи къ этому сочиненію говорить, что имъ еще прежде составлено другое краткое и сжатое опроверженіе еретическихъ ученій 18). Слідовательно у этого автора мы должны различать два сочиненія противъ еретиковъ, написанныя въ различное время: малое и большое. Подъ указаннымъ у Фотія сочиненіемъ, которое онъ называетъ Вівдіδάρίον, во всякомъ случав скорве можно разуметь болве раннее — малое сочинение Ипполита, чемъ позднейшее большое.

 $^{19}$ )  $^{\circ}\Omega v$  (αίρεσέων) καὶ πάλαι μετρίως τὰ δόγματα ἐξεθέμεθα, οὐ κατὰ λεπτόν ἐπιδείξαντες, άλλὰ αδρομερῶς ἐλέγξαντες.

<sup>•)</sup> Таковы преимущественно секты, описываемыя въ V, VIII и IX книгахъ философуменовъ.

<sup>\*)</sup> Φιλοσοφούμενα κ. IV.
\*) Φιλοσοφούμενα κ. IX.

<sup>\*)</sup> Въ объяснение этого Бунвенъ высказаль такое предположение, что указанное фотиемъ мивние о Послания къ Евреямъ могло находяться въ особенномъ общемъ предисловии къ философуменамъ, будто бы недошедшемъ до насъ, такъ какъ извъстное намъ предисловие относится будто только къ одной 1-й книгъ философуменовъ. Но это предположение имъетъ никакого основания.

6) Наконецъ у самаго Фотія можно найти различеніе малой синтагмы Ипполитовой отъ другаго большаго сочиненія противъ ересей, которое извъстно было ему подъ именемъ Лабиринта, и которое онъ при томъ не считалъ произведеніемъ Ипполита <sup>14</sup>). Всъхъ этихъ соображеній даже слишкомъ много для того, чтобы признать предположеніе о тождественности синтагмы Ипполитовой съ философуменами не выдерживающимъ критики <sup>12</sup>).

Но рядомъ съ разсмотрѣннымъ предположеніемъ пошло въ ходъ другое, оказавшееся болѣе удачнымъ. Давно уже извѣстно было подъ именемъ— Libellus pseudo-Tertulliani—небольшое сочиненіе на латинскомъ языкѣ о ересяхъ первыхъ двухъ вѣковъ, помѣщавшееся обыкновенно между сочиненіями Тертулліана, какъ бы продолженіе его извѣстнаго произведенія De praescriptionibus adversus hacreticos 13. Что сочиненіе это

<sup>11)</sup> Bibliotheca Cod. XIVIII. Предположеніе (Якоби, Бунзена и Деллингера), что Фотій въ указанномъ мъсть подъ названіемъ Λαβύριν Эоς разумьль не философумена, а Малый Лабиринть, какъ мы уже говорили (5-й главы примьч. 37), не заслуживаетъ серьезнаго вниманія. Фотій прямо говорить, что авторь Лабиринта въ конць этого сочиненія (ѐν тѿ те́кі той Λαβυρίνθου) свидьтельствуеть, что имъ написано также сочиненіе пері пачтоς οὐσίας: а такое свидьтельство находится именно въ конию философуменово (він. Х, 5). Предполагать, что такое же свидьтельство о пері пачтоς оὐσίας могло быть и въ Маломъ Лабиринть, и нименно въ конию его, недошедшемъ до нась (Doellinger Hippolitus S. 6), слишкомъ искусственно. О Маломъ Лабиринть Фотій въ той же главь говоритъ особо, называя его просто сочиненіемъ противъ ереси Артемона — Λόγος ката τῆς 'Арте́шочоς αίρεσέшс.

<sup>12)</sup> Другое предположеніе (см. Деллингера, стр. 23), что Фотій подъ заглавіемъ βιβλιδάριον — имѣлъ въ виду не всѣ флософумена, а только Х заключительную книгу пхъ, которая будто бы отдѣльно отъ преднествующихъ девяти книгъ находилась въ обращеніи, какъ самостоятельное цѣлое, также не выдерживаетъ критики. И къ десятой книгѣ философуменовъ также почти, какъ и ко всему сочиненію, непримѣнимы указанные выше признаки Фотіева βιβλιδάριον, за исключеніемъ перваго. Притомъ малое сочиненіе о ересяхъ, читанное Фотіемъ (какъ показано въ примѣнани 10) писано Ипполитомъ гораздо ранѣе философуменовъ (какъ показано примѣнани 10) висано Ипполитомъ гораздо ранѣе философуменовъ (какъ показано небъргата винга написана несомнѣнно въ заключеніе всего этого произвеленія.

<sup>13)</sup> Opera Tertuliani у Миня Patrologia latina Т. II, рад. 61—74. Подминное сочиненіе Тертулліана de praescriptionibus состоить изъ XLIV главь. А затвив главы XLV—LIII вь некоторыхъ кодексахъ составляють прибавку, произвольно присоединенную къ сочиненію Тертулліана.

не принадлежить Тертулліану, это давно признано 14). Но кому оно принадлежить, есть ли оно самостоятельное произведение. написанное на латинскомъ языкъ, или переводъ или передълка какого-нибудь греческаго сочиненія о ересяхъ, -- объ этомъ до позднъйшаго времени не существовало опредъленныхъ мнъній. Въ новъйшее время нъкоторыми учеными обращено внимание на то, что число ересей описываемыхъ въ этомъ сочинении. и самое начало описанія съ іудейской или самаританской секты Лосиосанъ совершенно соотвътствуетъ числу и началу описанія секть въ читанной Фотіемъ синтагмѣ Ипполитовой 15). Съ болъе тшательнымъ изучениемъ содержания философуменовъ. и вообще съ разъясненіемъ вопроса о личности и писаніяхъ Ипполита, открылось еще болье основаній для предположенія о тождествъ или близости Ипполитовой синтагмы съ сочиненіемъ переведеннымъ или передъланнымъ на латинскій языкъ подъ именемъ — libellus pseudo-Tertulliani. Въ libellus pseudo-Tertulliani описаніе еретических секть подходить именно къ тому времени, къ какому подходитъ оно и въ философуменахъ и въ частныхъ подемическихъ сочиненияхъ Ипполита 16). И

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Подробные объ этомъ въ слыдующей главы, при суждении о ересеологическихъ писанияхъ Тертулліана.

<sup>15)</sup> Первоначально на это обращено было вниманіе нѣкоторыми англійскими учеными (Waterlands Works T. V, 227—London 1823, Christian Remembrancer 1853, № 1, S. 229). Деллингерь въ своемъ изслъдованіи объ Ипполить, опровергнувь мнѣніе Бунзена о тождествь синмальм описанной Фотіемъ съ философуменами, отнесся съ большимъ вниманіемъ (стр. 19—20) къ мнѣнію о близости синталми въ псевдо-Тертулліанову описанію ересей, но еще не рышился твердо высказаться въ пользу такого мнѣнія. Фолькмаръ представиль новыя основанія въ пользу этого мнѣнія (Hippolytus Ss. 84—92). Наконець во всей полнотъ и съ замѣчательною тщательностью оно раскрыто, какъ скажемъ ниже, въ новъйшее время Липсічсомъ и Гарнакомъ.

<sup>16)</sup> Въ libellus pseudo-Tertulliani описание ересей останавливается на тёхъ мелкихъ развётвленіяхъ монтанизма и натрипассіанства (въ первой фазё его развитія), которыя преимущественно развились въ Риме подъ конець II и въ самомъ началё III стольтія. Въ ІХ книге философуменовъ описаніе проводится нъсколько далёе: представляются Каллистіанство, какъ новая фаза въ развитіи патрипассіанства и Элкезаитство, какъ секта, начавшая распространяться въ Риме вмёстё съ Каллистіанствомъ. Но эта разница объясняется именно тёмъ, что малое

секты описываются главнымъ образомъ тѣ, на какія по преимуществу Ипполить обращадь винманіе въ своихъ сочиненіяхъ <sup>17</sup>). Самыя свѣдѣнія сообщаемыя о сектахъ въ libellus рѕецфо-ТегіцПіані съ одной стороны представдяють большую (сравнительно съ философуменами) близость къ описаніямъ Иринеевскимъ, что такъ и должно быть по свидѣтельству Фотія (потому что Ипполить писалъ свое первое раннее сочиненіе о ересяхъ подъ вдіяніемъ Иринея),—съ другой стороны ц иѣкоторыя отличительныя отъ Иринеевскихъ описаній черты, которыя болѣе сближаютъ это сочиненіе съ философуменами <sup>18</sup>).

Но оказываются и нъкоторыя затрудненія къ тому, что-

сочинение о ересяхъ написано Ипполитомъ гораздо ранье философуменовъ (πάλαι) — т.-е. малое сочинение въроятно написано въ первомъ, а философумена въ третьемъ или четвертомъ десятильтияхъ III въка. Сравни прединествоваещей глави примъчание 76.

16) Эта сторона діла преимущественно раскрыта Фолькмаромъ (Нірроїутия Ss. 89—92). Фолькмарь указываеть характеристически сходныя
между сочиненіемъ псевдо-Тертулліана и философуменами черты преимущественно въ описаніи ересей Николантовъ, Мелхиседеніанъ, Монтанистовъ, и въ извістіяхъ о Коларвазі — ученикі Валентина и Лукіані — учениві Маркіона. Сравни Гарнака in Zeitschrift für die histo-

rische Theologie 1874 г., стр. 184; примъч. 181.

<sup>17)</sup> Именно, кромъ сектъ старыхъ, описанныхъ еще у Иринея, и въ libellus pseudo-Tertulliani, и въ философуменахъ, и въ частныхъ полеминеских сочиненияхъ Ипполита описываются главнымъ образомъ тб секты, которыя преинущественно распространялись въ Римъ подъ конецъ II и въ началь III стольтія. Сравни напр. LII—LIII главы псевдо-Тертуглівна и философуменовъ кн. VII, 35—36, кп. VIII, 18—20, кн. IX, 7 (при семъ см. предшествующей главы нашего изслъдованія примъчание 63). Есть конечно и значительныя разности въ содержания разсматринаемыхъ произведеній. Въ философуменског ибкоторыя изъ малыхъ сектъ, описываемыхъ въ libellus, опускаются и взамънъ того описываются другія, неописанныя въ libellus. Но это опять объясняется разностію времени написанія и самыхъ задачъ, которыя имёль въ виду Ипполить при составлении малаго и большаго сочинения о ересяхъ. Въ философуменахъ авторъ естественно не нашелъ нужнымъ описывать всв мелкія развітвленія прежнихь секть, описанныхь имь въ βιβλιδάριον, которыя во времени написанія философуменовь уже утратгли значеніе. Взамбив того онъ нашель нужнымь описать здёсь секты новыя, или и появившіяся или по крайней мёрё спелавшіяся извёстными ему после написанія вівліборіоч. Къ первому разряду, кромі Каллистіанства, в вроятно нужно отнести и ученія Моноима и Гермогена (философ. кн. VII. гл. 12, 18); во второму всё секты, описанныя въ V книге, также учение Препона, какъ новой отрасли Маркіонитства (кн. VII, гл. 31) и ученіе Вардесана, какъ новой отрасли Валентиніанства (Lib. VI, сар. 35).

бы признать libellus pseudo-Tertulliani прямымъ переводомъ синтагны Ипполитовой 19). Главное изъ этихъ затрудненій то. что конецъ псевдо-Тертулліанова сочиненія не совстив такой какой быль коневь синтагмы Ипполитовой по извъстію Фотія. Синтагма Инполита оканчивалась описаніемъ Ноэта и Ноэтіанъ. Libellus pseudo-Tertuliani также оканчивается описаніемъ секты, заблужденія которой были такія же. -какъ и у секты Ноэтіанъ (патрипассіанскія). Но здѣсь эта секта называется не Ноэтіанскою, и главнымъ представитедемъ ея является не Ноэтъ, извъстный по сочиненіямъ Ипполита (о Ноэть здысь совсымь и не упоминается), а Праксей. извъстный по особенному полемическому сочинению Тертулдіана, написанному противъ этого еретика 20). Это недоумѣніе впрочемъ довольно легко разрешается темъ, что латинскій впрочемъ довольно легко разръщаетом град, по всей въроятности жившій въ Кареагень, естественно вздумаль, при передачь того мъста, которое касалось патринассіанства, названіе Ноэта. патрипассіанскаго учителя изв'єстнаго въ Рим'є и на Востокъ. замънить именемъ Праксея, извъстнаго болье въ Кареагенъ 24).

20) Pseudo-Tertulliani cap. LIII, Tertulliani Liber advers. Praxeam-

Migne T. II, pp. 153-196.

<sup>19)</sup> Эти затрудненія преимущественно выяснены Деллингеромь S. 20 Разрышеніе ихъ у Фолькмара Ss. 86—87.

<sup>21)</sup> См. Christiau Remembrancer, также Деллингера, Фолькмара и Гарнака указанныя мёста. Есть еще для этого разногласія другое объясненіе (Землера—цитать у Фолькмара): можеть быть Праксей и Ноэть одно и то же лицо; названіе Праксей у Тертулліана можеть быть употребляется не какъ собственное имя, а какъ эпитеть ересеарха "Дѣлатель злыхъ дѣлъ", согласно съ извѣстнымъ характернымъ опредѣленіемъ дѣятельности этого еретика: Duo negotia diaboli Praxeas Romae procuravit (Епраксу): prophetiam expulit et haeresim intulit, Para cletum fugavit et Patrem crucifixit (advers. Praxeam cap. 1). Но это объясненіе слишкомъ искусственно: названіе Ноэта — Nоптоє пожалуй еще съ большею вѣроятностью можеть быть принято за наридательное, чѣмъ названіе Праксея. Притомъ о ересеархѣ Ноэтѣ Смирнскомъ неизвѣстно опредѣленно, быль ли онъ самъ въ Римѣ: распространителемъ его ученія здѣсь, по показаніямъ философуменовь (IX, 7) представляется главнымъ образомъ его ученикъ Епигонъ. Другое довольно значительное затрудненіе къ признанію псевдо-Тертулліанова описанія за передѣлку яли переводъ синтагмы Ипполитовой находять въ томъ, что у Ипполита

Но это же показываеть, что libellus pseudo-Tertulliani — не простой переводъ синтагмы Ипполитовой, а скоръе передълка ея; и на сколько свободная передълка, трудно ръшить съ опредъленностью; можеть быть и въ другихъ мъстахъ синтагмы сдъланы латинскимъ излагателемъ перемъны не менъе значительныя, какъ въ главъ о патрипассіанствъ. Къ тому же заключенію приводить и то соображеніе, что въ сочиненіи псевдо-Тертулліана не находится мнъніе Ипполита о неподлинности посланія къ Евреямъ, которое Фотій читалъ въ синтагмъ. На этомъ заключеніи, что libellus pseudo-Tertulliani не переводъ, а передълка Ипполитовой синтагмы, и останавливается большая часть новъйшихъ ученыхъ 22).

въ философуменахъ ученіе еретика Апеллеса представляется нъсколько иначе, чъмъ у псевдо-Тертулліана (см. Деллингера указанное мъсто). Но это затрудненіе разръщается еще легче: 1) О самомъ Апеллесъ извъстно, что этоть еретикъ не отличался устойчивостью своихъ возэрфній, но нфсколько разъ мфняль ихъ: сначала быль послідователемь Маркіонитства, потомъ самостоятельно преобразоваль это ученіе, и ири сближении съ Монтанистами и Валентиніанами значительно поддался ихъ вліянію. Различіе представленія Апеллесова ученія у псевдо-Тертулліана и въ философуменахъ могло быть отраженіемъ этихъ измѣненій въ самомъ ученіи. 2) И объ Ипполить извъстно, что онъ при представлении одного и того же учения въ различныхъ сочиненияхъ, даже въ различныхъ мъстахъ одного и того же сочинения не старался вепременно употреблять одне и теже формулы и выражения для характеристики ученія: но когда встрічаль новое извістіе о какомь-либо ученій, или находиль не вполнъ удачною имъ прежле представленную формулу его, замъняль эту формулу другою безъ опасенія навлечь на себя упрекъ въ противоръчіп. Напр. въ одномъ и томъ же сочиненіи философуменах в нельзя не замътить различія въ представленіи ученія Маркіонова въ 29-31 глав. VII книги и въ 19 главъ X книги. Этимъ вообще можно объяснить нъкоторыя, и не особенно важныя различія между показаніями псевдо-Тертулліанова описанія и философуменовъ, принявъ во вниманіе разность времени, когда Ипполить писаль Вівліδάριόν и Φιλοσοφούμενα, и разность задачь, которыя онь имель въ виду при написаніи того и другаго сочиненія, и наконець разность въ самомъ количествъ и твердости свъдъній о еретикахъ, которыя онъ могъ имъть въ ранній и поздній неріодъ своей ересеологической дѣятельности.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Разница въ мићніяхъ здёсь только та, что напр. Деллингеръ склоняется къ такому предположенію, что авторъ псевдо-Тертулліанова описанія лишь пользовался данными Ипполитовой синтагмы, а Фолькмаръ, Липсіусъ и Гарнакъ рёшительнёе высказываются въ томъ смыслё, что псевдо-Тертулліаново описаніе—передёлка самой синтагмы.

Этотъ выволъ еще болъе подтвержденъ въ послъднее время сравненіемъ псевло-Тертулліанова сочиненія съ писаніями извъстныхъ ересеологовъ IV въка-Епифанія и Филастрія, сравненіемъ сделаннымъ двумя учеными Липсіусомъ и Гарнакомъ 23). Уже давно замъчено было, что Епифаній и Филастрій при описаніи ересей первыхъ двухъ въковъ и не только тъхъ, въ изображении которыхъ они слъдовали главнымъ образомъ Иринею, но и тъхъ, свъдънія о которыхъ нужно заимствовать изъ другаго источника, представляются близкими между собою 24). Эта близость объяснялась прежде заимствованіемъ Филастрія у Епифанія 25). Но такое объясненіе въ настоящее время отвергнуто: вопервыхъ потому, что вообще трудно доказать, чтобы Филастрій при написаніи своего сочиненія о ересяхъ могъ имъть въ виду сочиненія одновременно съ нимъ писавшаго Епифанія; во вторыхъ потому что близость Филастрія къ Епифанію ограничивается только описаніемъ ересей первыхъ двухъ въковъ, а въ описаніи дальнъйшихъ ересей (и у Епифанія и у Филастрія оно доходитъ почти до конца IV въка) такой близости незамътно 26). Та-

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Junciyca Zur Quellenkritik des Epiphanios. Wien 1865 r.—Die Quellen der aeltesten Ketzer-geschichte. Leipzig 1875 r.- Гарнака Zur Quellenkritik der Geschichte des Gnosticismus (въ настоящему вопросу относится собственно 2-я часть этого изследованія, напечатанная въ Zeitschrift für die historische Theologie 1874 г.). Главная заслуга въ сравненіи ересеологическихъ показаній Епифанія и Филастрія съ псевдо-Тертулліановыми, и вы разъясненіи отношеній всёхъ трехъ къ синтагив Ипполита принадлежить Липсічсу. Гарнакъ прибавиль нъсколько частныхъ соображеній къ основнымъ положеніямъ Липсіуса: но Гарнакъ, намъ кажется, върнъе опредълнав время и мъсто написанія синтагмы Ипполитовой, т.-е. что это произведение написано не въ Малой Азін около 190 года, какъ полагалъ Липсіусъ, а въ Римъ не ранъе перваго десятильтія III въка.

<sup>24)</sup> Сравни въ особенности 48-57 ереси Епифанія и 49-60 ереси Филастрія; но и при описаніи ересей, предшествовавших в в изв'ястівив Иринеевскимъ во многихъ мъстахъ прибавляются еще особенныя общія имъ представленія, показывающія, что и тамъ, кромѣ Иринея, они руководствовались еще какими-то общими источниками.

<sup>25)</sup> Новъйшимъ представителемъ такого объяснения является Ман-

гольдъ въ стать о Филастрін у Герцога—Realenzyklopädie Т. XI.

1) Подробнье о семъ у Липсіуса во 2-й главь, особенно стр. 29—32. Сравни Гарнава, стр. 162 и дал.

жимъ образомъ болбе вброятнымъ представляется здёсь другое нредположение, что Епифаній и Филастрій въ техъ частяхъ своихъ описаній, въ которыхъ они близки между собою и которыхъ они не могли заимствовать у Иринея, руководствовались также какими-нибудь одинаковыми, или близкими между собою источниками. Какіе же могли быть эти источники? Завсь представляются на видъ отношенія Епифанія и Фидастрія къ псевдо-Тертулліанскому описанію ересей. Епифаній и Филастрій весьма близки къ псевдо-Тертулдіану какъ въ порядкъ описанія еретическихъ ученій 27), такъ и въ представденін самаго смысла этихъ ученій; въ последнемъ отношенін близость трехъ означенныхъ писателей во многихъ мъстахъ открывается не только въ сходствъ мыслей, но и въ буквальномъ сходствъ самыхъвыраженій, которыми характеризуется то или другое ученіе 28). Чёмъ же это объяснить? Здёсь опять нельзя предположить заимствованія двумя авторами у третьяго — Епифаніемъ и Филастріемъ у псевдо-Тертулліана. Въ иныхъ мъстахъ Епифаній и Филастрій, близкіе между собой, удаляются отъ псевдо-Тертулліана; въ иныхъ мъстахъ Епифаній представляется болье близкимь къ псевдо-Тертулліану, въ другихъ Филастрій. Иногла Епифаній и Филастрій, руководствуясь общимъ источникомъ, сообщаютъ такія свёдёнія, какихъ нётъ у псевдо-Тертулліана. Вообще въ описаніи тѣхъ ересей, въ которыхъ три помянутые автора наиболье сближаются между собою, Филастрій и псевдо-Тертулліанъ излагають дёло коротко, а Епифаній гораздо пространнье: у него по мъстамъ совмѣщаются тѣ черты, которыя у Филастрія и исевдо-Тертулліана являются раздільно. Липсіусь тщательнійшимь образомъ шагъ за шагомъ провърилъ всъ указанныя комбинаціи

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Си. сравнительную таблицу ересеологическихъ описаній (Иринея, псевдо-Тертулліана, Епифанія, Филастрія, псевдо-Оригена, т.-е. философуменовъ и Өеодорита) и объясненія къ ней въ 1-й главѣ Quellenkritik Липсіуса.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Такихъ мѣстъ въ парадлели много приведено въ книгѣ Липсіуса. См. напр., стр. 105, 109—110, 115, 173, 189, 196, 209, 211, 243.

но писаніямъ Енифанія, Филастрія и исевдо-Тертулліана <sup>12</sup>), и пришель на основаніи этого сличенія къ такому заключенію, что три номянутые писателя имѣли подъ руками общій источникъ, которымъ пользовались совершенно свободно и независимо другь отъ друга <sup>30</sup>). Епифамій распространяль этотъ источникъ, присоединяя къ нему свѣдѣнія изъ другихъ источниковъ и свои собственныя соображенія, а Филастрій и псевдо-Тертулліанъ большею частью сокращали его, и опять каждый по своему.

Какой же этотъ источникъ? Принимая во вниманіе: 1) указанные выше признаки сходства между сочинениемъ исевдо-Тертулліана и синтагмою Ипполита, о которой говорить Фотій; 2) то обстоятельство, что близость межлу Енифаниемъ. Филастріемъ и псевдо-Тертулліаномъ преимущественно представляется въ описаніи тёхъ ересей, которые ближе полходять ко времени жизни Ипполита (къ концу II и началу III столътія) и къ мъсту сдуженія его (къ Риму), и противъ которыхъ Ипнолать писаль и частныя полемическія сочиненія 81), естественно вывести такое заключение, что общимъ источникомъ Епифанія, Филастрія и псевдо-Тертулліана была именно синтагма Ипполитова, о которой говорить Фотій. Выводь этоть представляется весьма важнымъ для всей древней ересеологіи въ сабдующихъ отношеніяхъ: 1) Имъ возстановляется на основаніяхъ довольно твердыхъ содержание древняго, не дошедшаго до насъ, ересеологического памятника—синтагмы Ипполитовой. Содержаніемъ этимъ принимаются тѣ общія данныя о ересяхъ первыхъ въковъ, въ которыхъ Епифаній, Филастрій и псевдо-Тертулліанъ сходятся между собою (помимо ихъ общихъ заниствованій у Иринея). Такимъ образомъ какъ бы открывается новый источникъ для исторіи древнихъ ересей. 2) Уясняется

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>). Отдёльных примёровъ не приводимъ: ихъмножество разсёяно по всей книге Липсіуса.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) См. общіе выводы Липсіуса, на стр. 29, 35, 43; срав. Гарнака, стр. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Сравни предшествующей главы нашего изследованія примечаніе 82 и тексть при немь, и настоящей примеч. 24, 27.

значеніе другаго ересеологическаго памятника, давно всёмъ извёстнаго, но представлявшагося доселё по своему происхожденію и по своимъ сообщеніямъ довольно сомнительнымъ—такъ-называемаго libellus pseudo-Tertulliani. Памятникъ этотъ хотя оказывается и несамостоятельнымъ произведеніемъ, по крайней мёрё ближайшею передёлкою древнёйшаго произведенія, припадлежавшаго извёстному ересеологу. 3) Многія свёдёнія изъ исторіи ересей первыхъ двухъ вёковь, представляемыя Епифаніемъ и Филастріемъ, относительно происхожденія которыхъ доселё недоумівали, и въ достовітрности которыхъ иные поэтому сомнівались, получаютъ твердое значеніе, какъ свідёнія, заимствованныя изъ древнійшаго и ближайшаго къ описываемымъ сектамъ источника. 4) Разъясняется доселё путанный вопросъ о взаимномъ отношеніи ересеологическихъ писаній Епифанія и Филастрія за).

<sup>22)</sup> Изложивъ здёсь результаты сравненія ересеологичеккихъ писаній Епифанія, Филастрія и псевдо-Тертулліана и гипотезу объ отпошенін ихъ въ утраченной синтагив Ипполита по изследованіямъ Липсіуса и Гарнака, им, при всемъ уважении въ этимъ замъчательнымъ изследованіямъ, соглашаясь съ ними въ главныхъ положеніяхъ, считаемъ нужнымъ присоединить свое особенное мнфніе по одному изъ частныхъ вопросовъ относящихся въ разсматриваемому делу. Липсіусъ и Гарнавъ, основываясь на сходныхъ мъстахъ означенныхъ трехъ ересеологическихъ памятниковъ, приходятъ къ тому заключенію, что всв они (въ указанныхъ мъстахъ)-передълка утраченной синтагмы Ипполитовой-передълка у псевдо Тертулліана и Филастрія сокращенная, у Епифанія распространенная. Мы также признаемъ, что Епифаній, Филастрій и псевдо-Тертулліанъ руководствовались въ своихъ произведеніяхъ писаніями Ипполята,— но думаємъ, что не однимъ и тѣмъ же, а двумя писаніями—именно Филастрій и псевдо-Тертулліанъ тѣмъ краткимъ описаніемъ тридцати двухъ ересей—βιβλιδάριον — σύνταγμα, о которомъ говорилъ Фотій, а Епифаній особеннымъ сочиненіемъ того же Ипполита, въ которомъ заключалось болье общирное описание и опровержение сектъ преимущественно современныхъ Ипполиту и главнымъ образомъ распространявшихъ свое вліяніе въ римской церкви. (См. предшествовавшей главы нашего изследования примечания 17. 64, 76). Такому предположенію не противорічить сходство Епифаніевсвихъ описаній съ описаніями Филастрія и псевдо-Тертулліана, сходство въ нныхъ местахъ представляющееся въ самыхъ выраженіяхъ. Одному и тому же писателю при описаніи однихъ и тімъ же ересей естественно было и въ различныхъ сочиненияхъ употреблять по мъстамъ одинаковыя мысли и выраженія. Такое напр. сходство пред-

Намъ остается сказать еще объ одномъ и самомъ важномъ сочинении Ипполита, которое уже пріобрѣло себѣ большое значеніе въ современныхъ ересеологическихъ изслѣдованіяхъ, и надо полагать—пріообрѣтетъ еще большее значеніе въ будущемъ—о такъ-называемыхъ Философуменахъ.

Въ 1842 году ученый Грекъ Миноида Мина, по порученію французскаго правительства осматривавшій библіотеки восточ-

ставляется въ нъсколькихъ мъстахъ при сравнении Ипполитова трактата противъ Ноэта съ IX и X книгами философуменовъ. Такое сходство тымъ болые могло быть между синтагмою Ипполита, которою пользовались Филастрій и псевдо-Тертулліань, и темь его сочиненіемь. которымъ пользовался Епифаній: сочиненія эти вероятно писаны были въ недалекое одно отъ другаго время. Между твиъ при нашемъ предположенін лучше объясняется то, что у Епифанія (во 2-й книгь Па-нарія) при сходствь еретических характеристикь съ характеристиками Филастрія и псевдо-Тертулліана, представляются однакоже и значительныя разности съ ними какъ въ числъ описываемыхъ ересей (у Епифанія изтъ многихъ мельихъ секть описываемыхъ у Филастрія и псевдо-Тертулліана), такъ и въ самомъ порядкъ этихъ описаній (сравни предшествовавшую главу примъчанія 61, 64). Нашимъ предположеніемъ лучше объясняется также и то, почему у Епифанія описанія гораздо обшириве-несравненно общириве, чвил у Филастрія и псевло-Тертулліана. Это конечно можно объяснить и темъ, что Филастрій псевдо-Тертулліанъ слишкомъ сокращали свой источникъ, который однакожъ у нихъ могъ быть и тоть же, что у Епифанія; но такое объясненіе можеть годиться развів только за недостатком велкаго другаго. Съ другой стороны трудно предположить и то, чтобы такія большія описанія, какія Епифаній извлекъ изъ своего первоисточника (напр. въ главъ о Ноэтіанахъ, Өеодотіанахъ, Алогахъ) могли входить, и какъ мадая лишь часть, въ такое сочинение, которое Фотій называеть маленькою внижвою-βιβλιδάριον. Естественные предположить, что такія описанія ввяты изъ сочиненія Ипполитова же, но не изъ того кратваго, изъ котораго Филастрій и псевдо-Тертулліанъ бради свои краткія описанія ересей, а изъ другаго болье общирнаго, въ которомъ ереси извъстнаго періода разсматривались гораздо подребнье. При нашемъ предположеній дучше объясняется и тоть издавно занимавшій ученыхъ вопросъ, къ какому изъ общихъ сочиненій Ипполита нужно отнести трактатъ противъ Ноэта. Что этотъ трактатъ не есть самостоятельное целое, а часть другаго большаго сочиненія, въ которомъ, кромѣ Ноэтіанства разсматривались и другія ереси, на это, какъ мы уже говорили (5-й главы примвч. 17), есть доказательства въ самомъ трактать. Но что этотъ трактатъ не принадлежить ни къ философуменамъ, какъ предположиль преосвящ. Филареть черниговскій, ни къ описанному Фотісмъ вратному сочинению о тридцати двухъ ересяхъ, это также не трудно доказать. Гораздо естественные предположить, что этоть трактать принадлежить къ тому особенному сочиненю Ипполита, которымъ мыхъ монастырей, нашелъ на Асонъ старую руковисъ XIV въка, въ которой находилось общирное и древнее сочинение о ересяхъ первыхъ двухъ въковъ христіанства — подъ заглавісмъ: «Философскія мити или Обличеніе на всъ ереси» 38).

пользовался Епифанів. и которов у Геласія названо: Метогіа haeresium. Можеть быть, въ этому же сочинению принадлежать и тв отрывки изъ обличения Артемонитовъ, которые приводить Евсевій, и о содержаніи которыхъ упоминаеть Өеодорить, называя сочиненіе, изъ котораго они извлечены, Малымъ Лабиринтомъ (срав. 5-й главы примъч. 46). Можетъ быть, это сочиненіе, а не вівлюбором и не Фідософобилька упоминается и у Георгія Синвелла (см. примья. 1) полъ **ΒΑΓΙΑΒΙΕΝЪ** Πρός Μαρκίωνα και τὰς λοιπάς αιρέσεις. (Ο τομώ, чтο Επικοκική и сведенія о Маркіонитстве заимствоваль у Ипполита, мы также высказывали логалку въ концъ 5-й главы при примъч. 91). Всъ эти соображенія въ существъ діла не изміняють главныхь положеній о содержаніи Ипполитовой синтагмы, представленных нами въ тексть и не противорвчать результатамъ, добытымъ изследованіями Липсіуса и Гарнава, а только дополняють ихъ... Мы далеки и отъ того, чтобы приписывать себъ честь перваго заявленія этой догадки о существованія у Ипполита, кром'в Вівлюбріом в Філософобиєма, еще особеннаю сочиненія о ересяхъ конпа ІІ въка. Какъ мы уже упоминали въ превшествовавшей главь (примъч. 17), эту догадку первый высвазаль Фолькмаръ (s. 125), но совершенно голословно мимоходомъ, безъ всякаго раскрытія и локазательства. Гарнакъ вилимо прилаваль серьезное значеніе этой гипотевъ, но также сказавши по поводу ся лишь пъсколько словъ, уклонился отъ обстоятельного раскрытія ея съ оговоркою, что это повлекло бы очень далеко (s. 183-184). Мы разширяемъ гипотезу Фольемара и Гарнака, предполагая, что означенное сочинение Ипполитово заключало въ себъ опровержение не однихъ монархіанскихъ ересей, но и другихъ сектъ во времена Ипполита преимущественно распространявшихся въ Рим'я и противъ которыхъ Ипполить прежде писаль отдельныя полемическія сочиненія, начиная можеть быть съ секты Маркіона и кончая трактатомъ противъ Ноэта. Приведенныя выше соображенія, дають намъ кажется, довольно твердыя основанія для такой гипотезы. Но при всемъ томъ эта гипотеза въ настоящее время конечно можетъ представляться не болбе, какъ только гипотезою. (Поэтому мы и оставляемь ее здёсь въ примечаніяхь, не внося въ самый тексть изследованія). Думаемь однакоже, что эта гипотеза не останется безплодною для дальнъйшаго развитія ересеологіи, и что ее нужно имъть въ виду, преимущественно при изследовании объ источнивахъ и историческомъ значении ересеологическихъ новазаний Еви-

33) Фідоσофойнеча ѝ ката пасай абресему «Едегхос.—Philosophumena sive omnium Haeresium Refutatio. Ради враткости и отличія отъ Иринеовскаго «Едегхос это сочиненіе называется просто философумена, хотя это названіе относится собственно только въ первой внигь этого сочиненія. У Миня оно помещено въ XVI томе Patrologiae graecae по

Изъ этого сочинения по новъйшиго времени извъстна была одна часть неовая книга, солержащая въ себь обозрвніе мивній греческих философовь (Фідософочильна) о природь вещей и провежоваеній міра. Это обозравіе учеными XVII и XVIII вака большею частію принисывалось Оригену и печаталось вибств съ сочиненіями Оригена 24). Что оно не представляло собою нолнаго иблаго, а только часть неизвъстнаго большаго сочиненія, вибышаго главнымъ предметомъ обличеніе ересей, -- это вилио было изъ начала и конца этого обозрвнія. Начиналось оно такими словами: «вотъ что находится въ этой первой кингв обличенія на всв ереси 85). Въ концв же обозрвнія авторъ говорить, что представленное имъ изложение мивний древникъ философовъ есть введение къ общирному обличению еретическихъ ученій, которыя онъ нредполагаетъ разсмотрыть въ связи съ древними философскими ученіями 36). Такимъ образомъ это обозрѣніе само собою должно было предрасподагать знающихъ ученыхъ къ ожиданію открытія большаго сочинения противъ ересей: но это ожидание до новъйшаго времени оставалось неосуществленнымъ, и наконоцъ исполнилось съ открытіемъ Миновды Мины.

Въ 1851 году ученый библіотекарь парижской королевской библютеки Эммануилъ Мпллеръ издалъ въ Оксфордв рукопись,

изданию Миллера, съ присоединениемъ впрочемъ ивкоторыхъ примечаній и изъ поздивишаго изданія Дункера и изъ изследованій Бунзена, и съ предисловіями Миллера и Дункера, где излагается между прочинь и нсторія открытія этого произведенія, и описывается съ вившией сто-

роны рукописный кодексъ, въ которомъ оно сдълалось извъстнымъ.

34) Напр. въ изданіяхъ Гроновія и Де-ла-Рю (последнее перепечатано у Миня), котя впрочемъ последній издатель вибств съ Гурціемъ изу Миня), кота впрочемъ последній издатель вмёсте съ Гурціемъ известнымъ ученымъ изследователемъ писаній Оригеновыхъ сомневался въ принадлежности этого сочиненія Оригену. Кроме Оригена, это сочиненіе приписывалось иными учеными Іустину философу, Иринею, и Епифанію, Арцію, Дидиму александрійскому, некоторыми и Ипполиту, но носледнее мижніе, какъ видно, не было достаточно развито и не получило большаго хода (см. предисловіе Миллера).

1) Тос мес обу того като пособу стиксувірнуютих оббас ікамостатовном пробобрать мене получило пробобрать пробобрать мене продукти пробобрать мене пробобрать пробобрать мене простим пробобрать простим пробобрать п

άκτεθελυθου νόμιξω, παρ ων τάς άφορμές λαβόντες οι αίρετικοί τα μετ' ου πολύ ρηθησόμενα επιχέιρησαν.

открытую Миной, и содержаніе ея, сділавшееся извістнымъ **ученому** міру, въ высшей степени обратило на себя вниманіе знатоковъ древней христіанской письменности. Все это сочиненіе оказалось состоящимъ изъ десяти книгъ. Въ первыхъ четырехъ книгахъ авторъ предположилъ разсмотръть мнжнія греческихъ философовъ и преданія древней языческой магіи и астрологіи, бывшія, по его мнінію, источниками для образованія ересей въ христіанскомъ міръ. Но изъ этихъ четырехъ книгъ сохранились только первая въ полномъ вилѣ и четвертая безъ начала: вторая и третья досель не найдены 37). Въ пяти следующихъ книгахъ авторъ разсматриваетъ самыя еретическія ученія, начиная съ древнъйшихъ полуязыческихъ Наассеновъ и Ператовъ, и оканчивая сектою Каллистіанъ, которую онъ разсматриваетъ какъ особую отрасль Ноэтіанства. ближайшую, современную ему, противъ которой онъ лично бородся въ Римъ многіе годы, и сектою Элказантовъ, также въ первый разъ появившеюся въ Римъ съ востока въ его время. Іудейское происхожденіе этой посл'ядней секты даетъ ему поводъ сказать еще о состояніи іудейства въ позднійшее время и напболье замъчательныхъ развившихся въ немъ сектахъ – Эссеяхъ, Фарисеяхъ и Саддукеяхъ. Десятая книга представляеть сокращение предшествующихъ: въ ней авторъ повторяетъ сущность разсмотрѣнныхъ философскихъ и еретическахъ ученій, впрочемъ съ нікоторыми измітненіями въ показаніяхъ и въ порядкъ размъщенія разсматриваемыхъ лжеученій 38). Въ заключеніе всего сочиненія, въ противополож-

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Въ текстъ сохранившихся частей сочиненія есть также пропуски и неясности.

ность описаннымъ лжеученіямъ, авторъ излагаеть сушность истиннаго христіанскаго ученія (ἀπόδείξις τῆς ἀληθείας 30). Особенность, съ какою авторъ описываеть еретическія ученія. состоить въ томъ, что онъ старается разсматривать жажное **ученіе** не **столько** въ **его частныхъ пунктахъ, сколько** въ основныхъ принципахъ и въ связи съ двевними философскими. минологическими и астрологическими представленіями. Пом этомъ авторъ приводитъ множество извлеченій какъ изъ апокрифическихъ писаній ефетиковъ, такъ и изъ сочиненій древнихъ философовъ, поэтовъ и т. д. 40). Авторъ приводитъ не только еретическія сочиненія, бывшія досель неизвъстными 41). но и выдержки изъ древнихъ философовъ, которыхъ нельзя найлти въ сохранившихся до насъ ихъ сочиненіяхъ 42). Мало того авторъ описываетъ прина секты. О которыхъ лосель наука не имъла ни малъйшаго понятія, а ученія другихъ сектантовъ представляетъ въ новомъ свътъ-совстиъ не такъ, какъ представлялись онъ по показаніямъ другихъ ересеологовъ 43). Все это должно было въ высшей степени заинтере-

злое (αγαθόν καὶ πονηρόν), а въ X вн. 19 гл., что онъ признавалъ три начала—доброе, справедливое и матерію, (αγαθόν, δίκαιον, υλην), а нѣ-которые изъ его учениковъ прибавляли четвертое—злое (πονηρόν).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Кн. X гл. 32—34.

<sup>40)</sup> Въ философуменахъ—множество отрывковъ изъ Гезіода, Гомера, Арата, Пиндара, Анакреопа, Еврипида, — изъ Ксенофонта, Парменида, Эмпедокла, Гераклита, Демокрита, Платона, Аристотеля, —изъ Гиппократа, Апніона, Плутарха, Секста Емпирика, —изъ Сивиллиныхъ предъвъщаній, Елевзинскихъ изреченій и т. д. См. къ философуменамъ index locorum ex scriptis profanis—Migne T. XVI р. 3439—3460.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>) Сюда относятся напр. апокрифическая книга Варуха у еретика Іустина (кн. V, 26, 27), 'Αποφασις μεγαλη—у Симоніанъ (VI, 11—18), Пαράδοσις Ζὴθ—у Севіанъ (V, 19—21), Βιβλος 'Ηλχασαὶ—у Элкезантовъ (IX, 16—17), отрывки изъ писаній Наассеновъ, Ператовъ, Докетовъ, Василизіанъ, Мономуа, Препома и т. в.

Василидіанъ, Моноима, Препона и т. д.

1) Указывають на такіе отрывки изъ Эмпедокла при изложеніи Маркіонова ученія въ VII книгь философуменов, изъ Гераклита при изложеніи Ноэтіанства въ ІХ книгь. Ср. статью Якоби у Герцога. Т. VI. стр. 137.

<sup>43)</sup> Ученіе еретика Юстина здісь представляются, совершенно въ первый разь, ученія Монения, Гермогейа, Элкезантовъ котя были ністемовью извістны и прежде главнымь образомь по сообщеніямь писателей, черпавшихъ свои свіддіні у того же Ипполита, но здісь пред-

сорать вниманіе ученыхъ. Къ этому въ ново - открытомъ сочиненія представились стороны, имфющія близкое отношеніе къ другимъ важнымъ вопросамъ, возбужденнымъ въ церковноисторин ской литературъ новъйшаго времени: представились новыя важныя подтвержденія для признамія подлинности евангелія Іоанна Богослова, уже твердо державшейся въ церкви во ІІ въкъ <sup>14</sup>); представились поясненія къ нъкоторымъ темнымъ мъстамъ Иринеева сочиненія о ересяхъ, и новые неизвъстные досель отрывки изъ утраченнаго греческаго текста этого сочиненія <sup>15</sup>). По всёмъ этимъ сторонамъ дёла новооткрытымъ философуменамъ сразу дано было важное мъсто въ числь самыхъ замъчательныхъ памятниковъ древныйшей христіанской письменности, и открытіе этого произведения признано однимъ изъ счастливыйшихъ библіографическихъ открытій новъйшаго времени <sup>16</sup>).

Съ особенною живостио въ первые годы послъ изданія Филособуменова возбужденъ былъ между учевыми вопросъ о томъ, кого изъ древнихъ писателей нужно считать авторомъ новооткрытаго произведенія. Миллеръ, первый издатель философуменовъ, по примъру прежнихъ издателей помъщавшихъ первую досель извъстную книгу этого сочиненія между писаніями Оригена, издалъ и все новооткрытое сочиненіе подъ именемъ Оригена <sup>47</sup>). Затьмъ еще нъкоторые ученые выска-

ставляются о нихъ новыя свёдёнія изъ первыхъ источниковъ,—секты. Наассеновъ, Ператовъ, Сесіанъ, Доветовъ представляются совершенно въ новомъ свётё, ученіе Василида излагается совсёмъ нначе, чёмъ у другихъ ерессологовъ, не мало новаго въ ученіи Симоніанъ, есть особенности и при изложеніи ученій Валентиновой и Маркіоновой школы, и вообще не мало новаго и своеобразнаго при описаніи почти всякой севты.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) На эту важную сторону въ философуменахъ мы уже указывали въ преднествованией главъ— примечания 77, 78.

<sup>\*\*)</sup> Мавлоченія изъ Иринея пренмущественно въ VI и VII внигасъ философименова. См. съ примъчаниях у издателей.

<sup>&</sup>quot;) Какое впечативніе на ученыхъ произвело открытіе философуменовъ, можно судить по тому восторженному тону, съ какимъ Бунзенъ начинаетъ свое изследование объ Ипполите и философуменахъ. Нірројуtus 18. 1. S. 1—2.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Си. предисловіє Миллера въ отдельномы изданів в у Миня Т. XVI. рад. 3010—3011.

зались въ пользу того мижнія, что это сочиненіе нужно поиписать Оригену 48). Но если уже издавна, когда извъстна была только первая книга философуменовъ, болъе проницательные ученые затруднялись признать ее произведеніемъ Оригена: то тъмъ болье теперь, послъ обнародованія остальныхъ частей сочиненія, открылись въ содержаніи его такія данныя, которыя никакъ не позволяютъ признать это сочиненіе Оригеновымъ 49). Съ Оригеномъ у автора означеннаго у сочиненія могло представляться на видъ одно существенное сходство — обширная ученость, преимущественно обширное знаніе греческой философіи и литературы. Но самый характеръ и направление этой учености представляются въ философуменахъ съ иными оттънками, чъмъ у Оригена. У Оригена едва ли могло быть такое суровое отношение къ греческимъ философскимъ системамъ, какое высказывается въ философуменахъ 50). Въ богословскихъ воззрѣніяхъ автора филосо-

полита, полъ настоящимъ именемъ автора (стр. 242).

 <sup>49)</sup> Напр. извъстный Ленорманъ Le Correspondant. Paris T. 31 р. 504—550. Срав. Деллингера Нірроlytus ss. 268—269.
 49) Противъ предположенія объ Оригенъ, какъ авторъ философуменовъ, немедленно по напечатанін этого сочиненія высказались Бунэенъ, Якоби, Дункеръ и нѣкоторые изъ англійскихъ ученыхъ (см. Bunzen B. I. ss. 239—242). Бунзенъ даже ставиль въ упрекъ всей ученой корпораціи Оксфордскаго университета то, что подъ его фирмою замъчательное произведение Ипполита издано подъ именемъ Оригена, и совътоваль университету скоръе загладить эту ошибку болъе исправнымъ изданіемъ философуменовъ, вибсть съ другими сочиненіями. Ип-

<sup>50)</sup> Общій приговоръ о древнихъ философскихъ ученіяхъ въ концѣ первой книги философуменовъ высказывается такой: "Всвони, вращаясь ниже божественнаго, занимались существомъ сотворенныхъ вещей, почитая ихъ за божество, Бога же всего и создателя не познали". Впрочемъ строгость сужденій о философскихъ мивніяхъ у автора философуменовъ вызывается не столько сущностью ихъ самихъ, сколько тъмъ, что они послужили источниками для образованія различныхъ ересей въ христіанствъ. Сами по себъ философскія ученія, по сужде нію автора, гораздо выше произшедшихъ отъ нихъ еретическихъ ученій "древите и почтените по отношенію къ божественному", -- но основатели ересей пользовались философскими ученіями, обращая ихъ къ худшему (см. предисловіе). Это конечно взглядъ еще не крайній; онъ далекь отъ мивнія техъ современныхъ Ипполиту христіань, которые прямо считали философію произведеніемъ демоновъ (какъ напр. Тер-

фуменовъ, напр. въ ученій о Св. Тройцѣ, при нѣкоторомъ сходствъ съ воззръніями адександрійской школы, представляются также и значительныя разности съ ученіемъ Оригеновымъ 51). Вообще что касается до возарѣній автора филосо-ФУМЕНОВЪ, ВЪ НИХЪ НЕЛЬЗЯ НЕ ПРИЗНАТЬ ТВЕРЛОСТИ И САМОСТОЯтельности, но вмёстё съ тёмъ въ нихъ далеко не находять широты и глубины геніальнаго ума Оригенова 52). Еще болже очевидныя противорьчія съ извъстными историческими данными объ Оригенъ представляютъ біографическія данныя, открывающіяся въ философуменахъ. Авторъ философуменовъ быль епископомъ: онъ самъ называетъ себя преемникомъ апостольского служенія, участникомъ благодати первосвященства, и самое обличение ересей признаетъ своею непосрелственною обязанностью, какъ стража церкви 53). Оригенъ же, извъстно, не быль епископомъ. Мъстомъ жизни и служенія автора философуменовъ была римская церковь: это видно не только изъ того, что онъ съ особеннымъ вниманіемъ описываетъ секты, распространявшіяся въ концѣ II и началѣ III въка въ римской церкви, но и изъ того, что онъ прямо говорить о своемъ большомъ вліяніи въ римскомъ клиръ при папъ Зефиринъ, и о своей непосредственной борьбъ съ папою Каллистомъ 54). Объ Оригенъ извъстно, что онъ былъ въ Рим'в при пап'в Зефирин'в на очень короткое время 55), но никакихъ непосредственныхъ столкновеній съ папою Каллистомъ не имътъ. Этихъ данныхъ было вполнъ достаточно для того, чтобы предположение объ Оригенъ, какъ авторъ философуме-

тулліанъ). Но тѣмъ не менѣе онъ далекъ и отъ того высокаго мнѣнія о философіи, какое высказывали александрійскіе учители, производившіе философію изъ источника божественнаго, и называвшіе ее путеводительницею къ Божеству.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Объ этомъ у Бунзена В. І. Ss. 218—220.

<sup>52)</sup> См. Деллингера стр. 258, Якоби у Герцога Т. VI стр. 135.

<sup>53)</sup> См. 4-й главы примъч. 16. 54) 4-й главы примъч. 41.

<sup>55)</sup> Евсевія кн. VI гл. XIV.

новъ, было оставлено, какъ скоро ученые ознакомились съ характеромъ и содержаніемъ этого сочиненія 56).

Изъримскихъ ученыхъ конца II и начала III вѣка извѣстны преимущественно два — Кай и Ипполитъ. На нихъ главнымъ образомъ и должно было остановиться вниманіе ученыхъ при изслѣдованіи вопроса о томъ, кто былъ авторомъ философуменовъ 57).

<sup>56)</sup> Ученые, считавшіе философумена произведеніемъ Оригена, не обращали внимание на одно обстоятельство, которое могло быть приволимо, какъ самый сильный аргументъ въ пользу ихъ митнія: Философимена не только во времена Фотія признавались некоторыми за произведение Оригена. -- но есть основания предподагать, что и блаж. Осопорить пользовался этимъ сочинениемъ, считая его Оригеновымъ (объ этом в ниже). Это обстоятельство однакоже не изменяеть сущности дъла. Какъ существовавшее во времена блаж. Осохорита микніе о принадлежности Мадаго Лабиринта Оригену не служить локазательствомъ того, что это произведение дъйствительно написано Оригеномъ; какъ мивніе Фотія о томъ, что сочиненія περί παντός οθσίας и λαβύρινθος написаны Каемъ, не могуть быть твердымъ доказательствомъ изиствительной принадлежности этихъ произведеній Каю: точно также и тотъ фактъ, что философумена некоторыми и въ V и въ IX веке считались за произведение Оригена, самъ по себъ еще ничего не локазываеть. Какъ уже показано выше, вопросъ о личности и всей письменной деятельности Ипполита быль запутанъ очень рано, -- такъ что во всемъ, что касается того или другаго произведенія или того и другаго пункта письменной деятельности этого учителя церкви, нужно руководствоваться не такими или другими мижніями техт или другихъ. хотя бы и древнихъ, писателей, а самостоятельными изследованіями. тшательнымъ сличениемъ признаковъ извъстнаго произведения самыми первоначальными данными о жизни и письменной дъятельности названнаго Учителя Церкви.

<sup>1)</sup> Предположенія нівоторых прежних ученых, знавших одну первую книгу философуменовь, что авторомь этого произведенія могь быть кто-либо изъ писателей болье ранней эпохп, напр. св. Іустинь или Ириней сами собою должны были потерять всякій смысль, какъ скоро знакомство съ послідними книгами философуменовь показало, что въ этомъ произведеніи описываются ереси позднійшія времени іустиновскаго и иринеевскаго. Равнымь образомь при знакомстві съ философуменами не могли уже иміть міста и ті предположенія, что авторомь этого произведенія быль кто-либо изъ писателей ІV віка—Епифаній, Аэцій или Дидимь александрійскій: такъ какъ особенно въ ІХ книгі философуменовь есть ясные признаки того, что авторь жиль въ первыя десятильтія ІІІ віка. Всё эти предположенія уже и не возобновлялись никімь по обнародованіи содержанія философуменовь въ томъ видіь, въ какомь нашель это произведеніе Минонда Мина. Изъ писателей конца ІІ п начала ІІІ віка, кромі Кая и Ипполита, можно

Нашлись нѣкоторые, предположившіе авторомъ философуменовъ Кая. Это главнымъ образомъ Бауръ, извѣстный тюбингенскій церковный историкъ 58). Значительныхъ основаній для этого предположенія—собственно говоря—не было никакихъ. О Каѣ, какъ мы уже сказали, нѣтъ извѣстій, чтобы онъ писалъ какія-нибудь другія сочиненія, кромѣ діалога съ Монтанистомъ Прокломъ 59). Никто изъ древнихъ писателей не называетъ Кая въ числѣ значительныхъ ересеологовъ, писавшихъ сочиненія противъ всѣхъ ересей. Никто изъ древнихъ писателей не называетъ Кая епископомъ 60). Кай едва ли и дожилъ до того времени, когда были писаны философумена: Кая древніе писатели называютъ современникомъ папъ Виктора и Зефирина, но чтобы онъ дожилъ до времени Каллиста и значительно пережилъ его, объ этомъ нѣтъ никакихъ извѣстій 61).

ту) Его статьи въ Theolog. Jahrbücher 1853, №М I и IV и Liter. Centralblat 1854. S. 35; также Фесслера Tübing. Quartalschrift. 1852 г. S. 299. Мићніе о Каћ, какъ авторѣ философуменовъ, высказывалось и въ англійской литературѣ (Bunsen. B. I., erste Nachschrift.). Разборъоснованій этого мићнія у Деллингера (стр. 2—6, 271—273) и Фолькмара (4 и 5 главы).

<sup>5</sup>9) 5-й главы примвч. 33, 36.

60) За исключеніемъ Фотія, какъ мы уже упоминали (глава V примъчаніе 56). Но Фотій относительно Кая не близкій свидътель, и притомъ въ его извъстіи о церковномъ положеніи Кая какая-то неопре-

дъленность и противоръчіе.

было остановиться еще на Тертулліанѣ. Но біографическія данныя представляющіяся въ философуменахъ и характеръ и содержаніе этого произведенія никакъ не мотли допустить того, чтобы авторомъ этого произведенія быль признанъ Тертулліанъ. Тертулліанъ не быль епископомъ; Тертулліанъ не писаль своихъ сочиненій на греческомъ языкѣ; Тертулліанъ не владѣлъ такимъ общирнымъ знаніемъ греческой философіи и литературы, какое видно въ философуменахъ; Тертулліанъ—самъ монтанистъ—не могъ ставить монтанистовъ въ разрядъ сектантовъ (Філософ. VIII, 19). Наконецъ о Тертулліанѣ, который былъ современникомъ папъ Елеверія, Виктора и Зефирина, нѣтъ никакихъ извѣстій, чтобы онъ дожилъ до времени Каллиста, имѣлъ личныя столквовенія съ этимъ папою, и даже пережиль правленіе Каллиста.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Что Кай быль современникомъ папы Зефирина, объ этомъ свидътельствуютъ и Евсевій (Histor. VI, 20), и Іеронимъ (De viris. LIX), и за ними позднѣйшіе писатели—Фотій (Bibloth. Cod. XLVIII), Никифоръ Каллистъ (Hist. Eccles. Lib. IV сар. XX); но чтобы онъ дожилъ до времени Каллиста, объ этомъ никто не говоритъ, а авторъ философуменовъ несомнѣнно пережилъ Каллиста (4-я глава нашего изслѣдованія примѣч. 48).

Въ самомъ содержаніи философуменовъ нѣтъ тѣхъ признаковъ, какихъ болъе всего нужно было бы искать въ нихъ. преднодагая Кая авторомъ этого сочиненія. Кай главнымъ образомъ извъстенъ, какъ горячій противникъ монтанистовъ; конечно онъ обратилъ бы особенное внимание на эту секту, въ философуменахъ, еслибы писалъ ихъ. Но въ этомъ сочиненій на монтанистовъ не обращается большаго вниманія: эта секта представляется не особенно значительною, и о ней говорится гораздо менте, чтмъ о другихъ, распространявшихся въ то же время 62). Кай извъстенъ былъ своимъ ръзкимъ мнъніемъ объ Апокадипсись; онъ считаль эту книгу произвеленіемъ еретика Керинеа 63). По всей въроятности онъ не преминуль бы высказать это мивніе, описывая ересь Керинеа темъ более, что авторъ философуменовъ везде пользуется случаемъ говорить объ апокрифическихъ писаніяхъ еретиковъ. Но въ философуменахъ мивніе объ Апокалипсисв, какъ апокрифв еретическомъ, нигдъ не встръчается. При описании ереси Керинеа, ничего не говорится о томъ, чтобы этотъ еретикъ тоставилъ какой-либо Апокалипсисъ 64). Напротивъ, при описаніи секты Николантовъ, авторъ ясно и безъ всякаго колебанія высказывается о томъ, что Апокадипсисъ, и именно извъстный намъ Апокалинсисъ, въ которомъ обличаются заблужденія николантскія, есть произведеніе богодухновенное. написанное Іоанномъ Богосдовомъ 65). Судя по всему этому, кажется трудно было бы предполагать, чтобы какой-нибудь ученый сталь считать авторомъ философуменовъ Кая, тъмъ болье такой авторитетный ученый, каковь быль Баурь. Но съ одной стороны, какъ мы уже замътили въ предшествовавшей главъ 66), на Кая въ продолжение нъкотораго времени между учеными библіографами была какъ бы нъкоторая мода:

Digitized by Google

<sup>62)</sup> Φιλοσοφούμενα κη. VIII гл. 19.

<sup>63)</sup> См. въ предшествовавшей главъ о мисніяхъ Кая и Апокалипсисъ.

Φιλοσοφούμενα κ. VII, гл. 33.
 Φιλοσοφουμένα VII, 36, сравни Апокалипс. гл. II ст. 15, 20. 46) Примвч. 36.

всякое почти вновь открываемое произведеніе конца II и начала III въка, котораго авторъ былъ неизвъстенъ, приписывалось Каю. Въ этомъ для ученыхъ темъ менее могло представляться затрудненій, чемь менье о Кав въ исторіи находится опредъленныхъ извъстій: писателю, отъ котораго завъдомо сохранилось лишь нъсколько (менъе двадцати) строкъ. повидимому можно поинисать какія угодно новыя сочиненія. не опасаясь найдти имъ противорѣчія въ сочиненіяхъ этого писателя, бывшихъ прежде извъстными. Затъмъ на новыхъ ученыхъ, какъ мы также упоминали, въ этомъ отношения имъть большое вліяніе авторитеть стараго библіографа Фотія. Ділая въ своей Библіотек в замічанія о томъ манускрипть. въ которомъ находилось сочинение Περί παντός ούσίας 67), Фотій высказываетъ предположеніе, что это сочиненіе въроятно нужно приписать Каю, и въроятно тому же автору нужно приписать Λόγος κατά της Αρτέμωνος άιρέσεως (т.-е. такъназываемый «Малый Лабиринтъ) и еще другое сочиненіе «Аа $\beta$ υρινθος» (т.-е. наши философумены  $^{68}$ ), такъ какъ въ концъ этого послъдняго сочиненія есть ясное указаніе на то, что оно писано тъмъ же авторомъ, какимъ и сочинение περί παντός ούσίας 69). Но самъ Фотій высказываеть это предположеніе очень осторожно и неръшительно. Онъ говоритъ, что разсматриваемое имъ сочинение Περί παντός ούσίας одни принисываютъ какому-то Іосифу, другіе-Іустину мученику, нѣкоторые-Иринею, равно какъ нъкоторые и сочинение, называемое «Λαβύρινθος» приписываютъ Оригену 70). Онъ говоритъ, что въ рукописи, въ которой онъ читалъ сочинение περί

Digitized by Google

<sup>•7)</sup> Photii Bibliotheca cod. XLVIII. 60) См. 5-й главы примеч. 37, 40, 46.

<sup>69)</sup> Αὐτὸς εν τῷ τέλει Λαβυρίνθου διεμαρτύρατο έαυτοῦ είναι τὸν περὶ τῆς τοῦ παντος ούσιας Λόγον, Эτο свидѣтельство находится въ X книгѣ фи-Του παντός ουσίας Λότον, ότο εβιβρισμόσιδο παλυδμίταν σύσίας και τάς πούτων ούσίας και τάς αἰτίας τῆς κατὰ πάντα όμμιουρτίας 'Επιζητήσουσιν, ἔισονται ἐντυχόντες ήμῶν Βίβλω περιεχούση Περὶ τῆς τοῦ παντος οὐσίας.

Το) Ανεπιγράφου δὲ καταλειφθέντος τοῦ Λόγου φασὶ τοῦς μεν 'Ιωσήπου 'επιγράψαι, τοῦς δὲ 'Ιουστίνου τοῦ μαρτύρος, ἄλλους δε Ειρηναίου, ώσπερ καὶ τον Λαβύρίνθον τίνες ἐπέγραψαν 'Ωριγένους.

παντός стоямо надписаніе какого-то Іосифа ('Ιωσήπου) 71), но на поляхъ или въ примъчаніяхъ онъ нашелъ приписку, что это сочинение принадлежить не Іосифу, а римскому пресвитеру Каю, который, говорять, составиль и Лабиринть 72). Фотій остановился на этомъ предположенім потому, что никакого Іосифа между писателями конца II и начала III вѣка онъ не зналъ, а приписать названныя сочиненія Іустину, Иринею или Оригену, по ихъ содержанію и характеру, казалось ему несообразнымъ. Но въ настоящее время несомитно признано. что сочиненіе περίλαντός ρύσίας не принадлежити ни одному изъ тъхъ писателей, которыхъ принималъ въ соображение Фотій, видимо затрудняясь, кому изъ нихъ приписать означенное сочинение, а принадлежить Ипполиту, котораго почемуто Фотій въ настоящемъ сдучав опустиль изъ вниманія. Заглавіе сочиненія περί παντός находится въ спискъ сочиненій. надписанныхъ на памятникъ Ипполита 73). Мы имъемъ отрывки изъ этого сочиненія, дошедшія до насъ въ древнихъ рукописяхъ съ именемъ Ипполита и помѣщаемые излателями между сочиненіями Ипполита 74). Предполагать кромъ этого Ипполитова сочиненія περί παντός другое подобное, написанное Каемъ, нътъ никакихъ основаній 75). Такимъ образомъ какъ

<sup>14</sup>) Не ввела ли въ ошибку великаго библіографа неясность надписанія: не нужно ли было прочесть вмѣсто Ішорито — Іпполито ?

<sup>23)</sup> Εύρον δε έν παραγραφαις, δτι ουκ έστιν ο Λόγος 'Ιωσήπου, άλλά Ταίου τινὸς πρεσβυτέρου έν Ρώμη διατρίβοντος, δν φασί συντάξαι και τὸν Λαβύρινθον.

23) См. въ 1 примъчанін предшествовавшей главы надписаніе памят-

<sup>3)</sup> См. въ 1 примѣчаніи предшествовавшей главы надписаніе памятника: Хро́чким прос «Еλληνας кай прос Плати́ма η пєрі том памтос. Въ объясненіе недоразумѣній Фотія нужно имѣть въ виду, что ему совершенно неизвѣство было надписаніе памятника Ипполитова.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) У Миня Patrol. Gr. T. X pag. 795—802.

<sup>16)</sup> Указывають на то, что въ самыхъ заглавіяхъ сочиненія читаннаго Фотіємъ и упоминаємаго въ надписаніи Ипполитова памятника, и дошедшаго до насъ въ отрывкѣ есть нѣкоторая разница: у Фотія это сочиненіе называется по преимуществу Περὶ τῆς τοῦ παντὸς οὐσίας, въ сохранившемся до насъ отрывкѣ Περὶ τῆς τοῦ παντος αἰτίας, а на памятникѣ просто—Περὶ παντὸς. Указывають затѣмъ на то, что самт. Фотій выражаль сомнѣніе въ томъ, есть ли читанное имъ сочиненіе то самое, о которомъ упоминается ἐν τῷ τέλει Λαβυρίνθου, или иное (εἰδ' ἔτερος Λογος καὶ οῦχ οῦτος εστὶν, οῦπω μοι γέγονεν ἔυδηλον). Но все это не имѣетъ никакого значенія. Что касается до надписанія, то самъ же

Фотій, предположивъ Кая авторомъ сочиненія περί παντός ούσίας сдёлаль заключеніе, что тому же автору должны принадлежать и сочиненіе противъ Артемонитовъ и такъ-называемый Лабиринтъ: такъ и мы, имѣя болѣе твердыя доказательства на то, что сочиненіе περί παντός написано Ипполитомъ, на основаніи одного этого можемъ заключить, что имъ же написаны и сочиненіе противъ Артемонитовъ т.-е. «Малый Лабиринтъ» и сочиненіе, называемое просто «Лабиринтъ» т.-е. Философумена. Такимъ образомъ разборъ самаго свидѣтельства Фотіева, при тѣхъ пособіяхъ, какія мы теперь имѣемъ, и какихъ не имѣлъ въ виду Фотій, самъ собою долженъ привести отъ предположенія Фотіева о Каѣ, какъ авторѣ «Лабиринта» къ признанію Ипполита авторомъ «Философуменовъ».

Это послѣднее предположеніе, что авторомъ философуменовъ долженъ быть признанъ Ипполитъ, еще ранѣе Бауровыхъ предположеній о Каѣ, въ томъ же самомъ 1851 году, какъ

Фотій говорить, что читанное имъ сочиненіе Пері той παντος єν άλλοις έπιγραφόμενον Περὶ τῆς τοῦ παντος αῖτίας, εν ἄλλοις δε Περὶ τῆς τοῦ παντος ούσίας. Что касается до содержанія означенннаго произведенія, какъ оно описывается у Фотія, въ немъ представляются очень ясные признаки того, что это сочинение именно то самое, какое значится въ надписаній памятника Ипполитова, о которомъ упоминается въ философуменахъ и которое мы знаемъ нъсколько по дошедшему до насъ отрывку. Фотій говорить, что авторь въ этомъ сочиненіи главнымъ образомъ полемизируетъ съ мнѣніями Платона (и въ надписаніи оно озаглавляется Прос Платича) и другихъ греческихъ мудрецовъ (и въ надписаніи  $\pi$ рос «Еддичаς сравни Філософ X, 32),—что въ немъ между прочимъ доказывается древность іудейскаго народа сравнительно съ греческимъ (не поэтому ли и въ надписаніи сочиненіе называется между прочимъ Хрочкшу? Сравни Філософ. Х, 30-31), что авторъ разсуждаетъ эдъсь о матеріи, о душь, и воскресеніи (не къ этой ли послъдней части сочиненія относится дошедшій до насъ отрывовъ объ адъ и загробной судьбь душь?),—что авторъ, допуская виъсть съ греческими учителями строеніе человъка изъ естественныхъ стихій-огня, земли и воды, указываеть главную преимущественную часть его натуры въ душтвили духт ( $\pi v \epsilon \epsilon \mu \phi$ ,  $\psi v \chi \eta$ ), дарованномъ отъ Бога (и это также совершенно согласно съ представленіями Ипполита, см. Філософ. Х, 32). Въ сохранившемся отрывкъ, содержащемъ разсуждение объ адъ, представляется не только общій строй космогонических разсужденій соглас-ныхь съ разсужденіями философуменовь, но и встрачаются фразы буквально сходныя съ выраженіями философуменовъ. См. въ самой последней главе философуменова место о Тартаре, отмеченное у издателей по сходству съ отрывкомъ тері тачтос.

только были напечатаны философумена, почти одновременно и совершенно независимо другъ отъ друга высказали — три извъстные ученые --берлинскій профессоръ Якоби, геттингенскій Дункеръ и Бунзенъ 76). Въ следующіе годы мненіе объ Ипполить. какъ авторъ философуменовъ, подтверждено и раскрыто новыми изследованіями Вордсворта, Гизелера, Деллингера. Фолькмара: и послѣ того это мнѣніе такъ твердо установилось, что уже никакихъ новыхъ попытокъ приписать философумена какому-либо другому автору не делалось. Бунзенъ и Фолькмаръ, высказывая въ заключении своихъ изслъдованій полнъйшую увъренность въ томъ, что вопросъ объ авторъ философуменовъ не можетъ быть ръшаемъ никакъ иначе, какъ въ смыслъ признанія ихъ произведеніемъ Ипполита, высказали вибств съ твиъ желаніе, чтобы новое изданіе фидософуменовъ сдълано было прямо съ именемъ Инполита 77). Такое изданіе и было сдёлано Дункеромъ въ 1859 г. 78). Послъ этого философумена почти у всъхъ ученыхъ, во всъхъ **ччебникахъ** перковной исторіи и спеціальныхъ изслѣдованіяхъ называются обыкновенно произведеніемъ Ипполита, описываемыя въ нихъ событія личной жизни автора приписываются Ипполиту, и выдержки изъ этого сочиненія приводятся подъ именемъ Ипполита 79).

<sup>17</sup>) Bunsen B. I, Ss. 213, 242, Volkmar S. 101.
<sup>18</sup>) S. Hippolyti episcopi et martyris Refutationis omnium haeresium librorum decem, quae supersunt. Recensuerunt, latine verterunt, notas adjecerunt L. Duncker et F. G. Schneidewin, Gottingae 1859.

<sup>16)</sup> Указаніе изслідованій этихъ ученыхъ и ниже именуемыхъ - Вордсворта, Гизелера, Деллингера, Фолькмара въ 1 примъчании четвертой главы. Кром'в того см. Гарнака Quellenkritik, стр. 170 и дал. и Овербека Quaestiones Hippoliteanae Iena 1864 г.

<sup>79)</sup> См. церковныя исторіи болье новыя: Курца § 126, 2; Шаффа В. 1 § 125, Алльцога § 75, В. 3; Пресансе Т. III, в. 267, Герцога, стр. 127 и т. д. Изъ новыхъ изслъдователей впрочемъ Липсіусъ продолжаетъ высказывать еще изкоторыя сомизнія въ принадлежности философуменовъ Ипполиту (см. Quellenkritik d. Epiphanios Ss. 26, 70; Chronologie der Romischen Bischoffe s. 41. Die Quellen d. aeltest. Ketzergeschichte Ss. 118—124); онъ большею частію и приводить этоть памятникь подъ именемъ философуменовъ псевдо-Оригена, а не Ипполита: впрочемъ возраженія Липсіуса противъ мивнія объ Ипполить — авторь философуме-

Въ самомъ дёлё какъ по біографическимъ даннымъ, находящимся въ философуменахъ, такъ и по сравненію этого сочиненія съ другими сочиненіями, принадлежащими Ипполиту, представляется всего болёе основаній признать авторомъ этого произведенія не другаго кого, какъ Ипполита.

Авторъ новооткрытаго сочиненія, какъ видно въ особенности изъ ІХ его книги, долженъ былъ жить въ послѣднихъ десятилѣтіяхъ втораго и въ первыхъ десятилѣтіяхъ третьяго вѣка—при папахъ римскихъ Викторѣ, Зефиринѣ, Каллистѣ и послѣ Каллиста; къ этому именно времени по всѣмъ сохранившимся даннымъ относится жизнь св. Ипполита во). Авторъ долженъ былъ принадлежать къ числу писателей, жившихъ на Западѣ, но писавшихъ по-гречески: такимъ писателемъ послѣ св. Иринея представляется по другимъ своимъ сочиненіямъ св. Ипполитъ владъть общирнымъ греческимъ образованіемъ не только богословскимъ, но и философскимъ, математическимъ, литературнымъ: такимъ и представляютъ св. Ипполита не только преданія о немъ, записанныя у Іеронима и Фотія, но и другія его сочиненія, частію дошедшія до насъ въ цѣломъ видѣ или въ отрывкахъ, частью извѣстныя

новъ, имѣютъ не тотъ смыслъ, чтобы онъ совсѣмъ отвергалъ это мнѣніе, и опредѣденно предполагалъ для философуменовъ другаго автора изъ древнихъ учителей церкви: но Липсіусу только не нравится та рѣшетельность, съ какою другіе ученые посиѣшили утвердить мнѣніе объ Ипполитѣ, какъ вполнѣ ясное и доказанное; онъ не находитъ еще достаточно твердыми доселѣ представленныя (у Бунзена, Дункера, Деллингера и Фолькмара) доказательства въ пользу этого мнѣнія, — и держится такого взгляда, что вопросъ этотъ еще требуетъ внимательнаго пересмотра.

<sup>··)</sup> См. 4-й главы примѣч. 6—9 и 49.

<sup>81)</sup> Изъ христіанскихъ писателей проживавшихъ въ Римъ близко къ тому времени извъстим еще, кромъ Ипполита и Кая, Родонъ, Аполлоній и Минуцій Феликсъ (De viris illustribus XXXVII, XLII, LVIII). Но первые два не дожили до конца II въка; что касается до Минуція Феликса, къ нему можетъ быть болье, чъмъ къ Тертулліану, Оригену и Каю, могли бы быть примънены признаки философуменовъ, но далеко не въ такой степени, какъ къ Ипполиту, и главное Минуцій Феликсъ писаль на латинскомъ языкъ.

намъ по своему солержанію изъ самыхъ заглавій 82). Авторъ долженъ былъ имъть епископское званіе: изъ всёхъ замёчательныхъ писателей начала III въка преданје называетъ епискономъ одного св. Ипполита 83). Авторъ новооткрытаго сочиненія лодженъ быль жить въ Рим'в или им'вть ближайшее отношение къ римской Перкви: вст предания о св. Ипполитъ, при всей ихъ запутанности и разнорѣчіи, пріурочиваютъ или мѣсто его служенія, или конець его жизни или місто погребенія къ Риму; на то же мъсто его служенія и литературной дъятельности указываетъ и памятникъ ему, найденный близь Рима <sup>84</sup>). Авторъ философуменовъ долженъ былъ быть однимъ изъ горячихъ противниковъ ереси Ноэта, распространявшейся въ Римъ въ началъ III стольтія: отъ св. Ипполита гораздо ранбе открытія философуменовъ извъстно было особенное опровержение ереси Ноэта. Наконепъ авторъ разсматриваемаго сочиненія представляєть себя стоявшимъ въ горячихъ оппозиціонныхъ отношеніяхъ къ римскимъ цапамъ Зефирину и въ особенности Каллисту, и имъвшимъ подъ своимъ вдіяніемъ особенную отдъльную отъ управляемой папами партію римскихъ христіанъ: преданія о св. Ипполить, существовавшія въ Италіи и дошедшія до Пруденція хотя въ запутанномъ и искаженномъ видъ, но все же имъющія въ основъ своей историческую истину, представдяють св. Ипполита бывшимъ долгое время въ расколъ съ папскою каоедрою, имъвшимъ подъ своимъ вліяніемъ большое число христіанъ, не подчинявшихся

84) См. 4-й главы примъч. 10, 11, 39, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup>) Одну изъ наиболее характеристическихъ сторонъ въ образованіи Ипполита, отличающую его отъ другихъ современныхъ ему христіанскихъ учителей, были знанія математическія. Авторъ философуменовъ во многихъ мёстахъ показываетъ себя любителемъ и знатокомъ математическихъ вычисленій: а таковъ изъ тогдашнихъ учителей и быль по преимуществу Ипполитъ, составлявшій разчисленія пасхальныхъ цикловъ и древнихъ хронологій. Метафизически-философскій строй мысли Ипполита, кромё философуменовъ, сказывается также въ сохранившемся отрывкё изъ сочиненія Пері почтос и отчасти въ трактать противъ

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup>) Объ этомъ много было говорено въ 4-й главѣ.

манской каседръ, и лишь предъ смертію примирившимся съ нею <sup>85</sup>). Ни къ кому изъ современныхъ Ипполиту писателей не нодходятъ такъ близко біографическія данныя философуменовъ, какъ къ нему именно.

Сравненіе философуменовъ съ другими сочиненіями, принадлежащими св. Ипполиту, даетъ еще нъсколько данныхъ для нодкръпленія того мнънія, что и это новооткрытое произведеміе должно быть признано произведеніемъ св. Ипполита:

1) Св. Ипполиту издавна приписывался обличительный трактать противъ ереси Ноэта. Въ новооткрытомъ сочинени есть мъста, сходныя и по мыслямъ, и по выраженіямъ съ нъкоторыми мъстами изъ сочиненія противъ Ноэта, или имъющія къ нимъ близкое отношеніе, служащія поясненіемъ къ нимъ 86).

<sup>85)</sup> Объ этомъ также подробно въ 4-й главъ.

вы Такое сходство представляется преимущественно възаключительной части трактата противъ Ноэта (гл. IX—XVIII) и заключительной части философуменово (кн. X, сар. 32—33). Здёсь прежде всего нельзя не обратить вниманія на совершенно одинаковый въ томъ и другомъ сочинении пріемъ: после опровержения ереси представлять положительное раскрытие христіанскаго ученія, которое у автора въ томъ и друтомъ случав имветь и одинавовое название απόδειξις της αληθέιας. Самый переходъ отъ полемической части къ положительной въ томъ и другомъ сочиненій дізается почти въ однихъ и тіхъ же выраженіяхь: 'Єпсібі οῦν ἡόη ὁ Νόητος ἀνατέτραπται, ἔλθωμεν ἐπὶ τὴν τῆς ἀληθέιας ἀπόδειξιν (β. трактат' противъ Ноэта). Τόν λαβύρινθον των αίρεσέων διάρρηξαντες, προσιμέν έπι την της άληθείας απόδειξιν (Βυ ΦΕΙΟCOΦΥΜΕΝΑΧΟ). Παιδε Βυ ραςкрытін самаго ученія въ томъ и другомъ сочиненіи представляются мъста очень сходныя не только по мысли, но и по выраженіямъ. Не желая затруднять типографію наборомъ обширныхъ греческихъ выписокъ, мы можемъ ограничиться здёсь ссылкою на сопоставленія представленныя у Бунзена (В. 1. Ss. 183-189; срав. Фолькмара 140-141). Затемъ есть характерныя совпаденія въ другихъ местахъ. Въ 11 и 12 главъ IX вниги философуменовъ авторъ разсказываетъ, что патрипассіанская партія, сливавшая въ одно лице Бога Отца и Бога Слово, называла его последователей, различавшихъ лица св. Троицы, двубожнивами: απεκάλει ήμας διθέους... δνειδίζων ήμίν διθέοι έστε (ср. 4-й главы примъч. 42)... И далъе: кай тойто еν оν πρόσωπον μη δύνασθαι είναι δύο... Какъ бы въ отвътъ на эти упреки, Ипполить въ трактатъ противъ Ноэта, раскрывая свое учение объ отношении Слова въ Отпу, оговари-Βαετοπ: έτερον δε λέγων ου δύο Θεους λέγω, άλλ' ώς φως έκ φωτός, ή ώς ακτίνα από ήλίου. Δύναμις γαρ μία ή έκ παντός το δέ παν Πατήρ, έξ οῦ δύναμις Λόγος (cap. XI).

- 2) Въ сочиненіи объ Антихристь, издавна и безспорно всеми приписываемомъ св. Ипполиту, есть также место, схолное по мысли и выражению съ однимъ мъстомъ изъ послълней книги философуменовъ 87).
- 3) Въ Х книгъ философуменовъ авторъ ссылается на другое свое сочинение, написанное имъ прежде, Περί παντος ούσίας. О томъ, что эти два сочиненія издавна признавались приналдежащими одному и тому же автору, свидътельствуетъ также и Фотій, считавшій впрочемъ этимъ авторомъ Кая. Но нынѣ несомнънно признано, на основании налимси на памятникъ Ипполитовомъ, что сочинение περί παντος ούσιας писано Ипполитомъ, и другое предположение объ авторъ этого сочинения, которому даль мъсто Фотій, незнавшій свидътельства памятника Ипполитова, должно быть оставлено, какъ недоразумвніе. Солержаніе сочиненія περί παντος ούσίας, извістное намъ частью по описанію Фотія, частію по довольно значительному отрывку изъ этого сочиненія, сохранившемуся до насъ, какъ въ общемъ стров сужденій, такъ и въ нокоторыхъ частностяхъ представляетъ также близкое сходство съ философуменами 88).
- 4) Фотій говорить, что авторомъ сочиненія περί παντός ούσίας написано было еще особенное сочинение противъ ереси Αρτεμονα (Λόγος κατά της 'Αρτέμωνος αίρέσεως), τ. ε. το сочиненіе, изъ котораго нъсколько отрывковъ приведено въ церковной исторіи Евсевія, и которое изв'єстно было блаж. Өеоподъ именемъ Малаго Лабиринта. Самое название «Малый Лабиринтъ» данное сочиненію противъ Артемонитовъ, или тому, въ которое опровержение Артемонитовъ входило, какъ часть, по сравненію съ другимъ сочиненіемъ, изв'ястнымъ

••) Здесь мы только вкратце повторяемь то, что выше раскрыто

болбе подробно. См. въ особ. примъч. 75.

<sup>\*1)</sup> Сравни въ 33 главъ Х книги Философуменовъ и 2 главъ Слова οδε απτηχρηστέ βωραженія ο Προροκαχε: Προφήται κέκληνται διὰ προφάινειν τὰ μέλλοντα οὐκ μονον ἠνίκα τσῖς παροθσιν ἀπεκρίναντο, ἀλλὰ καὶ διά πασῶν τενεῶν τὰ ἐσόμενα προεφήσαντο **μ παι.** (φμποςοφήμεμα). Οἱ μακαριοι προφήται οὸ μόνον τα παριμχηκότα εἰπόντες, ἀλλὰ καὶ τά ἐνεστῶτα καὶ τα μέλλοντα ἀπαγγείλαντες, ἵνα μὴ μόνον πρόσκαιρος εἶναι ο προφήτης δειχθἢ, ἀλλὰ καὶ πάσαις γενεαῖς προλέτων τὰ μέλλοντα ὡς προφήτης εἶνα νομισθἢ.

подъ названіемъ Великаго Лабиринта или просто Лабиринта (а подъ такимъ названіемъ изв'ястны быди философумена во времена Фотія), показываетъ, что эти два сочиненія также доджны принадлежать одному автору. И они дъйствительно издавна приписывались одному автору. Во времена блаж. Өеодорита авторомъ Малаго Лабиринта считали Оригена, хотя самъ Оеодоритъ и не соглашался съ этимъ. Есть сильныя основанія предполагать, что во времена блаж. Осодорита и философумена приписывались Оригену. Во времена Фотія эти сочиненія приписывались то Оригену (такъ по крайней мъръ свидътельствуетъ Фотій о Большомъ Лабиринтъ-философуменахъ), то какому то Іосифу, (Іосипу-можетъ быть Ипполиту). Самъ Фотій высказаль предположеніе, что эти сочиненія написаны Каемъ. Но въ новъйшее время на основаніяхъ гораздо болье твердыхъ, и притомъ независимо отъ Философуменовъ, Малый Лабиринтъ признано считать произведеніемъ Ипполита 89). А отсюда также следуетъ, что и Большой Лабиринтъ-философумены-нужно считать произведениемъ Ипполита.

5) Авторъ философуменовъ, приступая къ этому сочиненію говоритъ, что имъ еще прежде предпринимаемаго подробнаго обличенія еретическихъ ученій, составлено было сжатое и краткое изложеніе ихъ. Ни объ одномъ изъ древнихъ писателей, обличавшихъ еретическія ученія первыхъ двухъ въковъ христіанства, неизвъстно, чтобы имъ составлено было сначала краткое, а потомъ пространное обличеніе этихъ ученій. Но объ Ипполитъ положительно извъстно, что онъ, и несомить но ранте написанія философуменовъ, составилъ краткое описаніе тридцати двухъ еретическихъ сектъ, начиная съ Досифеанъ и кончая Ноэтіанами. Это сочиненіе имълъ въ рукахъ Фотій, подъ именемъ несомить на Опполитова произведенія, и латинскую передълку этого сочиненія новъйшіе ученые видятъ въ Libellus рѕеисо-Тегtullianі. Число ересей, описанныхъ въ краткомъ сочиненіи Пиполита, читанномъ Фотіемъ, и начало и конецъ описанный Пиполита, читанномъ Фотіемъ, и начало и конецъ описанный повещь описанный повещь

<sup>\*\*)</sup> См. о Маломъ Лабпринтъ въ предшествующей главъ и въ настоящей примъч. 56. 70.

нія показались нѣкоторымъ ученымъ такъ близко подходящими къ описанію еретическихъ сектъ въ философуменахъ, что они приняли даже это новооткрытое сочиненіе за то самое, о которомъ говорилъ Фотій. Это мнѣніе не оправдалось; но оно дало по крайней мѣрѣ новое доказательство въ пользу того, что философумены писаны тѣмъ же авторомъ, какимъ написано было и сочиненіе (σύνταγμα-βιβλιδάριον) о тридцати двухъ ересяхъ, читанное Фотіемъ. Съ другой стороны, описаніе нѣкоторыхъ ересей іп libello Pseudo-Tertulliani, которое считается передѣлкою Ипполитовой синтагмы, представляетъ такія характерно-сходныя съ описаніями философуменовъ черты, что это также можетъ служить къ усиленію того мнѣнія, что философумены писаны тѣмъ именно авторомъ, какимъ писано другое краткое ересеологическое сочиненіе, передѣланное у псевдо-Тертулліана, т.-е. Ипполитомъ во).

Вотъ данныя <sup>91</sup>), на основаніи которыхъ новооткрытое большое сочиненіе о ересяхъ, съ увѣренностью можетъ быть приписано Ипполиту. Можно желать восполненія этихъ данныхъ новыми открытіями и разъясненіями: но едва ли уже вопросъ объ авторѣ философуменовъ можетъ рѣшаться какъ-нибудь иначе, нежели какъ онъ рѣшается на оспованіи и добытыхъ данныхъ. Можно находить доказательства принадлежности этого сочиненія св. Ипполиту, разсматриваемыя въ отдѣльности, не довольно твердыми: но павѣрное можно сказать, что ни для одного изъ древнихъ писателей не найдется столько и такихъ признаковъ относительно авторства философуменовъ,

\*0) Здёсь экстрактъ того, что выше сказано о вівлюборіом Ипполита. См. въ особенности примъч. 2, 3, 10, 17, 18, 21.

<sup>91)</sup> Кром'є ссылки на Περί τῆς τοῦ παντός οὖσίας авторь философуменовь въ 39 глав'є VI книги упоминаеть еще о написанномь имъ сочиненіп противъ Маговъ (κατα μάγων βίβλος). Между сохранившимися сочиненіями Ипполита такого мы не пмѣемъ. Но можеть быть это то сочиненіе, которое въ надписаніи Ипполитова памятника озаглавлено Єις εγγαστρίμοθον, а можеть быть въ указанномъ мѣстѣ авторъ ссылался не на особенное сочиненіе, а на описаніе дѣйствій маговъ въ недошедшей до насъ 2-й или 3-й книгѣ философуменовъ.

какъ для св. Ипполита 92),—такъ что остается одно изъ двухъ: или остановиться на признаніи этого сочиненія произведеніемъ Ипполитовымъ, или совсѣмъ отказаться отъ надежды болѣе твердо рѣшить этотъ вопросъ.

Для общихъ ересеологическихъ цёлей во всякомъ случаё можно считать этотъ вопросъ достаточно разъясненнымъ. Попытаемся теперь ближе войти въ разсмотрение того, какое

<sup>22)</sup> Сравни примъч. 79. Строго относясь въ пълу, можно пожалуй сказать, что почти каждое изъ доказательствъ, преимущественно основанныхъ на сравнени философуменовъ съ другими сочиненіями Ипподита, представляеть своего рода petitio principii или circulus in demonstrando. Выводится заключение о принадлежности философуменовъ Инполиту изъ сравненія ихъ съ травтатомъпротивъ Ноэта, съ сочиненіемъ Περί παντός ούσίας, съ Малымъ Лабиринтомъ: но и принадлежность Ипполиту трактата противъ Ноэта и сохранившагося отрывка изъ Περί παντός ούσίας также требуеть доказательствь, а что Малый Лабиринть написанъ Ипполитомъ, въ этомъ иные сомитваются еще болте, чтмъ въ принадлежности ему философуменовъ. Что касается до соотношенія біографических данных представляемых философуменами съ преданіями о жизни Ипполита, то и эта сторона дела, при запутанности преданій объ Ипполить, можеть представиться не очень твердою. Со всёмь этимь можно согласиться. Но вмёстё съ тёмь нужно принять во вниманіе следующее: 1) Заключеніе о принадлежности философуменовъ Ипполиту утверждается не на отдельных признакахъ, которые порознь разсматриваемые могуть представляться не довольно твердыми, но на совокупности многихъ данныхъ приводящихъ къ одному и тому же выводу. 2) Недоверіе къ имеющимся въ надичности основаніямъ въ настоящемъ случав можеть происходить не столько отъ того, что онъ слабы сами по себъ, сколько отъ того, что вопросъ объ Ипполитъ и философуменахъ предварительно быль такъ запутанъ разными нелоразумѣніями, противорѣчіями, перетодкованіями. Не будь этого, приведенныя данныя можеть быть не возбуждали бы никакого сомнинія: такъ какъ многія другія древнія сочиненія съ ув'єренностью приписываются извъстнымъ авторамъ на основаніяхъ гораздо менье твердыхъ, чёмъ какія приводятся для доказательства принадлежности философуменовъ Ипполиту. 3) Особенная судьба Ипполита и его сочиненій, намфренная и ненамъренная запутанность историческихъ преданій о нихъ, служатъ въ настоящемъ случав существенною причиною того, что вполнъ ясныхъ и твердыхъ данныхъ при разсмотрении настоящаго вопроса, можетъ быть и ожидать нельзя, — особенно въ такое время, когда только что открылась возможность поставить изследование вопроса на сколько-нибудь твердую почву. Можно желать, чтобы найдена была хотя по-ловина недошедшихъ до насъ сочинений Ипполита и другихъ утраченныхъ памятниковъ относящихся къ тому времени. Но есть ли какіянибудь основанія надъяться на осуществленіе такихъ желаній?..

значеніе имѣютъ данныя представляющіяся въ философуменахъ для исторіи ересей, какая была причина тому, что эти данныя до послѣдняго времени оставались наукѣ почти чуждыми, да и въ настоящее время—можно сказать—ученые далеко еще не вполнѣ освоились съ ними, не привыкли пользоваться ими свободно и твердо.

Чтобы лучше оцѣнить историческое значеніе показаній, сообщаемых в сочиненіем Ипполитовымъ, мы должны еще разъ припомнить уже извѣстныя намъ данныя о личности автора, о времени и мѣстѣ его жизни, и объ особенности тѣхъ полемическихъ пріемовъ, съ какими онъ приступаетъ къ опроверженію ересей.

Авторъ былъ ученъйшій человъкъ своего времени. — человъкъ владъвшій не только богословскимъ, но и общимъ литературнымъ, философскимъ, математическимъ образованіемъи вмъстъ съ тъмъ человъкъ твердый и строгій въ своихъ православныхъ убъжденіяхъ, ревностно слъдившій за всьми **УКЛОНЕНІЯМИ СВОООДНОЙ МЫСЛИ ОТЪ ПРАВИЛЬНАГО ПОНИМАНІЯ ПЕР**ковной истины, и поставлявшій своею особенною задачею и обязанностью изобличать и опровергать такія уклоненія, въ какихъ бы благовидныхъ формахъ они ни появлялись, и какими бы значительными авторитетами ни прикрывались. Какъ писатель, авторъ имълъ особенное призвание и подготовку именно къ полемическому роду литературной дъятельности. Авторъ жилъ и былъ однимъ изъ вліятельныхъ церковныхъ дъятелей въ Римъ-главномъ средоточіи христіанскаго міра, куда сходились представители христіанскихъ обществъ и проповъдники различныхъ ученій со всъхъ сторонъ 93). И пре-

<sup>93)</sup> Извѣстно выраженіе св. Иринея: Ad hanc Ecclesiam propter potiorem principalitatem necesse est omnem convenire Ecclesiam, hoc est eos, qui sunt undique fideles, in qua semper ab his, qui sunt undique, conservata est ea, quae est ab apostolis Traditio. Католическіе богословы объясняють это мъсто въ томъ смыслѣ, будто еще во II вѣкъ за римскою церковію быль признаваемь такой авторитеть, что къ ней обращались (и должны были обращаться) представители всѣхъ другихъ церквей за повѣркою истиннаго апостольскаго преданія. Но болѣе со-

имущественно въ то время, когда здёсь жилъ св. Ипполитъ. въ послъднихъ десятильтіяхъ втораго въка и въ началь третьяго. благодаря какъ особенному политическому значенію вычнаго города, такъ и можетъ быть нетвердости воззрвній и неопреленности административныхъ принциповъ тогдашнихъ предстоятелей римской церкви — Виктора, Зефирина и Каллиста, Римъ, можно сказать, былъ наводняемъ последователями самыхъ разнообразныхъ сектъ. Уже за нъскодько дътъ прежде во времена св. Иринея здъсь распространяли свое учение и имъли большой успъхъ послъдователи гностическихъ системъ --Валентина, Кариократа, Маркіона, Марка. Въ концъ втораго стольтія и началь третьяго, какъ видно изъ сочиненій самаго Ипполита и современнаго ему Тертулліана, разнообразныя отрасли гностицизма еще продолжали держаться здъсь и составлять новыя сектантскія сочетанія. Затъмъ при папахъ Елевоеріи и Виктор'в распространился здісь монтанизмъ, и

гласно со смысломъ дела нонимать это такъ, что во римской церкви всего удобнъе было повърять истинное апостольское преданіе, хранящееся во всъхъ перквахъ, при стеченіи сюда (convenire ad hanc) представителей со всего христіанскаго міра (undique), всл'ядствіе политическаго и торговаго значенія города Рима: (А слова propter potiorem principalitatem едвали не составляють прибавку датинскаго переволчика или еще поздивишаго переписчика къ греческому тексту этого мъста въ сожальнію утраченному). По той же причинь сюда сходились со всего христіанскаго міра не только представители православныхъ церквей, но и проповедники всевозможныхъ сектантскихъ ученій. Католическіе писатели и это обстоятельство стараются объяснять въ пользу главенства папы: будто еретическіе учители, осуждаемые и отлучаемые въ другихъ церквахъ, приходили въ Римъ искать себъ новаго суда и оправданія предъ высшимъ церковнымъ трибуналомъ. Но это не имъетъ нивакого основанія. Ни представители православныхъ церквей, ни еретики во II въкъ, никакого верховнаго трибунала въ римской церкви (въ католическомъ смыслъ) не признавали, а сходились въ Римъ потому, что это было самое удобное мъсто для распространенія всякихъ мнъній, для взаимныхъ совъщаній и т. д. Въ описываемое же время (во второй половинъ II и въ началъ III въка) появление и распространеніе сектантских ученій въ Римі скорве можно объяснить не непогръшимостью панскаго трибунала и верховнымъ авторитетомъ римской церкви, а напротивъ шаткостью мнфній и колебаніями на самомъ папскомъ престодъ, при начинающихся впрочемъ уже притязаніяхъ со стороны папъ на распространение вліянія и въ другихъ церквахъ.

въ связи съ нимъ, благодаря, можетъ быть, неумъстнымъ распоряженіямъ и дъйствіямъ папы Виктора, образовался особенный расколь четыредесятниковъ. Далбе при папахъ Викторъ и Зефиринъ явились проповъдники новыхъ ученій монархіанскихъ-два Осодота и Артемонъ съ послъдователями-представители одного направленія монархіанства, и ученики Ноэта-Епигонъ, Клеоменъ, Савеллій, представители другаго монархіанскаго направленія. Въ спорахъ этихъ сектантовъ съ православною церковію, въ средъ самыхъ церковныхъ богослововъ явились разныя недоумьнія и разногласія и образовадась особая раціоналистическая школа алоговъ. Еще далье явились изъ Малой Азін пропов'ядники новой отрасли сектанства, давно существовавшей на востокъ, но доселъ неизвъстной на западъ-Элкезанты 94). Всъ эти секты разбились на разныя мелкія развътвленія, и при соприкосновеніи однихъ съ другими образовались новыя сектантскія сочетанія. Все это происходило на глазахъ у св. Ипполита, и быть можетъ со всъми этими сектами горячему и строгому ревнителю церковныхъ върованій приходилось имъть личныя столкновенія. Сектанты въ то время не только словесно распространяли свои ученія, но им'яли у себя цізыя книги съ изложеніемъ этихъ ученій, и многія изъ этихъ книгъ, неизвъстныя прежнимъ учителямъ церковнымъ и скоро изчезнувшія послѣ того, читаль любознательный Ипполить, и о многихь изъ нихъ только одинъ онъ сохранилъ извъстія 95). Понятно изъ этого, какое важное историческое значение должно имъть новооткрытое сочинение Ипполита.

Нужно при этомъ принять во вниманіе и тѣ особенные полемическіе пріемы, какіе употребляетъ св. Ипполитъ при описаніи и опроверженіи еретическихъ ученій въ философуменахъ. Авторъ старается разсматривать здѣсь еретическія ученія не только сами въ себѣ—въ ихъ опредѣленномъ видѣ и собствен-

<sup>96</sup>) См. выше примъч. 41.

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

<sup>••)</sup> Все это отчасти видно изъ сказаннаго выше, и подробнъе будетъ раскрыто при изложении самой истории сектъ.

но сектантскихъ положеніяхъ, по и въ связи съ самыми источниками, изъ которыхъ они зародились—въ связи съ мифніями древнихъ философовъ и съ преданіями языческой мифологіи, астрологіи и магіи, подъ вліяніемъ которыхъ, по убѣжденію автора, сложились разныя сектантскія ученія. Это именно тотъ пріемъ, который новѣйшею наукой признанъ за самый серьезный и твердый въ изслѣдованіи древнихъ ересей. И нужно сказать, что этимъ пріемомъ, до признанія котораго дошла наука только въ новое время, изъ всѣхъ древнихъ ересеологовъ пользуется одинъ св. Пиполитъ. Есть еще нѣкоторыя понытки на сближеніе еретическихъ ученій съ древними философскими системами у Епифанія. Но Епифаній имѣлъ очень мало данныхъ для того, чтобы удачно пользоваться такимъ ересеологическимъ пріемомъ.

Что же? не должно ли при этомъ сочинение Ипполита, какъ составленное по болбе серьезному научному методу, и преимущественно излагающее ученія сектаптовъ на основаніи ихъ собственныхъ писаній, быть поставлено на самомъ первомъ мъстъ между древними ересеологическими намятниками? И не представляется ли цълесообразнымъ, по руководству взглядовъ и сообщеній этого сочиненія, опфиивать значеніе всёхъ другихъ ересеологическихъ памятниковъ древности? Этотъ вопросъ въ изслъдованіи исторіи ересей представляется весьма важнымъ потому въ особенности, что свъдънія, сообщаемыя Ипполитомъ о многихъ ересяхъ, какъ мы уже видъливыше 96) и какъ еще увидимъ изъ самаго изложенія сектантскихъ ученій въ своемъ мѣстѣ, много разнятся отъ показаній другихъ ересеологовъ, такъ что въ шныхъ случаяхъ какъ будто представляется необходимымъ остановиться на чемъ-нибудь одномъ: или принимая показанія Ипполита объ извістныхъ сектахъ отвергать другія, несогласныя съ ними, заимствованныя у другихъ ересеологовъ и уже давно утвердившіяся въ наукъ представленія, или удерживая свъдънія другихъ ересе-

<sup>&</sup>quot;) Примъч. 43.

ологовъ игнорировать данныя новооткрытаго сочиненія; или ставить рядомъ два несходныя между собою описанія извѣстной секты по философуменамъ и по другимъ памятникамъ, не вдаваясь въ объясненіе того, какъ одни данныя могутъ относиться къ другимъ. Мы не будемъ слишкомъ строги, если скажемъ, что даже до пастоящаго времени ученые, занимавшіеся исторіею ересей, и имѣвшіе въ виду это несходство данныхъ Ипполитова сочиненія съ ноказаніями другихъ ересеологовъ, большею частію оставались при какой-нибудь одной изъ указанныхъ односторонностей, и вопросъ объ отношеніяхъ новооткрытаго сочиненія Ипполита къ другимъ ересеологическимъ намятникамъ древности остается доселѣ недостаточно разъясненнымъ в?).

Съ этимъ вопросомъ находится въ связи еще другой: почему сочинениемъ Ипполита не пользовался почти никто изъ древнихъ ересеологовъ и церковныхъ историковъ, писавщихъ послѣ него, между тѣмъ, какъ напр. сочинениемъ Принея всѣ они пользовались? Если новые ученые до послѣдняго времени не пользовались сочинениемъ Ипполита потому, что не знали его, это понятно. Но въ древности не могло же оно совершенно изчезнуть заразъ. Съ содержаниемъ его по всей вѣроятности могъ ознакомиться любознательный и ученый Евсевій; по онъ не пользуется изъ него ни однимъ извѣстіемъ, между тѣмъ какъ изъ сочиненія Принеева пользуется очень многими 98).



ŧ.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup>) Мы не отридаемъ того, что сдѣлано Бунзеномъ, Якоби, Фолькмаромъ, Липсіусомъ и Гильгенфельдомъ какъ для разъясненія отношеній Ипполитова сочиненія къ другимъ ересеологическимъ памятникамъ вообще, такъ и для частнаго примѣненія тѣхъ или другихъ данныхъ Ипполитова сочиненія къ исторіи отдѣльныхъ сектъ. Но всего этого недостаточно. Что же касается до общихъ церковныхъ историковъ, издававшихъ свои труды послѣ открытія философуменовъ, изъ нихъ ни одинъ еще въ значительной мѣрѣ не пользовался богатыми данными новооткрытаго сочиненія,—въ такой мѣрѣ какъ пользуются они напр. сочиненіями Иринея, Епифанія, Өеодорита и т. д.

<sup>\*\*)</sup> Неизвъстно, какое изъ общихъ сочиненій Ипполита—Βιβλιδάριον или Φιλοσοφούμενα—разумьли Евсевій подъ названіемъ πρὸς ἄπασας τὰς αίρέσεις и Іеронимъ подъ названіемъ—adversus omnes haereses, и имьли ли они какое-нибудь опредъленное представленіе о содержаніи этого

Трудно предположить, чтобы и Епифаній, этотъ тщательнѣйтій собиратель всякихъ стоющихъ и неособенно стоющихъ вниманія извѣстій о древнихъ еретикахъ, не имѣлъ никакихъ средствъ узнать про это сочиненіе <sup>99</sup>). Далѣе съ содержаніемъ философуменовъ несомнѣнно знакомъ былъ Өеодоритъ: онъ въ своемъ Обличеніи еретическихъ басней болѣе всѣхъ другихъ древнихъ ересеологовъ и историковъ пользуется сообщеніями Ипполита, но все-таки не такъ много сравнительно, какъ напръ показаніями Иринея <sup>100</sup>). По истинѣ еще болѣе представляется

произведенія. Но что Евсевій имћаљ возможность тщательнѣе ознакомиться съ содержаніемъ сочиненій Ипполитовыхъ, объ этомъ можно догадываться изъ словъ его: πλεῖστὰ τε ἄλλα καὶ παρὰ πολλοῖς ἄν εθροις σωζόμενα.

99) Епифаній отзывается съ особенною похвалою объ обличеніи Ипполита на Валентиніанъ (Haeres. XXXI сар. 33). Неизвъстно, чтобы Ипполить писаль особенное сочинение противь этой секты. Трудно также предположить, чтобы Епифаній въ своемъ отзывъ имълъ въ виду краткое описание Валентиновой секты въ βιβλιδάριον Ипполита. Въроятите предположение, что Епифаний имълъ въ виду болъе подробное обличение валентиніанства съ его отраслями въ VI книгъ философуменовъ: но твердыхъ доказательствъ на то, что Епифанію извъстно было это сочинение Ипполита, нельзя представить: по крайней мфрф не видно, чтобы Епифаній пользовался имъ. Събольшею увъренностью можно предположить, что Епифаній пользовался, и вероятно не знал автора, другимъ сочиненіемъ Ипполита противъ римскихъ ересей конца II и начала III въка, въ которомъ находилось обличение алоговъ, и къ которому принадлежаль трактать противь Ноэта. Это сочинение могло начинаться обличениемъ маркіонитства. (См. выше приміч. 32), но обличение валентиніанства въ немъ все-таки едвали было.

160) Вопросъ объ отношеніяхъ блаж. Өеодорита қъ философуменамъсложный, и о немъ не мало писали Деллингеръ Бауртъи Фолькмаръ (въ особенности последний въ пвухъ первихъ главахъ своего изследованія объ Ипполить). Что блаж. Өеодорить пользовался философуменами; это видно не только изъ того, что онъ въ "Обличени еретическихъ басней) упоминаетъ о такихъ древнихъ еретикахъ, о которыхъ ни изъ какого другаго источника, кромъ философуменовъ, нельзя получить свёдёній (напр. о Моноиме, Препоне, Каллисте, Ператахъ, Элкезантахъ), но и при описаніи другихъ еретическихъ ученій, о которыхъ поздибишие ересеологи большею частію заимствовали сведенія отъ Иринея, Осодоритъ видимо пользовался, кромъ сообщений Иринея, и показаніями философуменовъ (напр. при описаніи ересей Симона волхва, Менандра, Сатурнина, Валентина и т. д. Подробиће о семъ у Фолькмара стр. 22 — 23). Но вопрось вы томъ, всё ли философумены имъль подъ руками блаж. Өеодорить, или только последнюю часть ихъ (Summarium), которая отдёльно отъ другихъ частей могла находиться

Mipholida & Most in South 1873 an any 16 Bucken & who there gives



удивительнымъ то, почему знаменитъйшій библіографъ древности Фотій, отъ любознательности котораго едвали могло укрыться сколько-нибудь цѣнное изъ древнихъ сочиненій, не сдѣлалъ никакого отзыва и сообщенія о содержаніи этого со-

въ обращения, какъ самостоятельное произведение. Первое мивние полдерживаль Бауръ, второе Деллингеръ и Фолькиаръ. Мы въ этомъ вопрост болъе согласны съ митніемъ Баура, хотя противъ частныхъ его положеній Деллингеромъ и Фолькмаромъ представлено не мало въскихъ возраженій. Далье въ ересеологическомъ трудь блаж. Өеолорита по отношенію къ философуменамъ обращаетъ на себя вниманіе еще одно обстоятельство. Въ большей части случаевъ, гдъ Өеодоритъ пользуется философуменами, онъ или совствъ не называетъ источника своихъ свъдъній (напр. въ 1-й кн. 1-й глав. о Симонъ, въ 17-й о Ператахъ въ 18-й о Моноимъ, въ 3-й главъ Ш вниги о Ноэтъ и Каллистъ) или указываеть въ числъ своихъ источниковъ Оригена (напр въ 1-й кн. 2-й главь о Менандрь, въ 4-й о Василидь, 19-й о Гермогень; во 2-й кн. 2-й гл. о Назореяхъ, 7 гл. объ Элкезантахъ. Въ предисловін къ своему сочинению въ числъ ересеологовъ, трудами которыхъ ему предстоить пользоваться, Осодорить также не называеть Ипполита. но называеть Оригена). Это обстоятельство естественно наводить на мысль, что Философумены во времена блаж. Өеолорита были извъстны поль именемъ Оригена. Такое предположение темъ более представляется върожинымъ, что и Малый Лабиринтъ, какъ мы видъли, во времена Өеодорита приписывался Оригену. Или возможно еще другое предположеніе: можеть быть, первыя книги философуменовь, въ которыхь представляется подробное изложение еретическихъ ученій, и къ которымъ относится второй рядъ указанныхъ выше заимствованій Өеодорита, извъстенъ быль подъ именемъ Оригена. (И при этомъ мы не можемъ сказать, всъ ли девять внигь имъль подъ руками Өеодорить, или только накоторыя изъ нихъ въ разрозненномъ вида, въ особенности VI, VII и VIII вниги). Десятая же внига — Summarium, — въ которой собственно и относятся тв мвста заимствованныя Өеодоритомъ изъ философуменовъ, которыя у него приводятся безъ имени автора, можеть быть въйствительно находилась въ обращении, какъ особое сочиненіе, какъ составленное неизвистными авторомъ сокращеніе большаго сочиненія противъ ересей, приписанняго Оригену. Демлингеръ и Фолькмаръ пытались доказать, что во всъхъ тъхъ мъстахъ, гдъ Осодоритъ ссылается на Оригена, онъ на самомъ дёлё заимствоваль свои свёдёніи не изъ философуменовъ, а изъ разныхъ мѣстъ Оригеновыхъ сочиненій: но эти доказательства большею частію натянуты. Наконецъ въ двухъ мъстахъ "Обличенін" Өеодоритъ называетъ вмъстъ и Оригена и Ипполита: Это 24 гл. 1-й книги о Маркіонъ и 1 гл. 2-й книги о Николантахъ. Въ этихъ мъстахъ, надобно полагать, Ипполитъ имълъ въ виду и философумены подъ именемъ Оригена и какое-нибудь другое сочинение Ипполита, дошедшее до него подъ настоящимъ именемъ автора-вівлюберіоч или то сочиненіе, которымъ пользовался Епифаній во 2-й книге Панарія).

чиненія въ 380 главахъ своей обширной Библіотеки; между тъмъ какъ есть твердое основаніе думать, что онъ зналъ это сочиненіе подъ названіемъ Лабиринта, хотя и приписывалъ его другому автору 101). Вообще, если это сочиненіе несомивнию существовало въ древнихъ манускриптахъ и читалось и переписывалось любознательными греками до XIV въка (такъ какъ полагаютъ, что рукописный кодексъ, открытый Миноидой Миной, принадлежитъ XIV въку), быть же не можетъ, чтобы самое содержаніе этого сочиненія никому не было извъстно 102). Почему же древніе ученые, знавшіе это сочиненіе, не пользовались имъ?

Потому в фроятно, что затруднялись пользоваться.

Первое затруднение могло представляться въ самомъ церковномъ положении Ипполита. Это оппозиціонное положение, такъ

<sup>101)</sup> Biblioth. Cod. XLVIII. То предположеніе, что Фотій подъ названіемъ "Лабиринтъ" разумѣлъ не Философумена, а Малый Лабиринтъ, какъ мы говорили (5-й глав. примѣч. 37), не имѣетъ твердыхъ основаній. Но и тѣ писатели, которые подъ "Лабиринтомъ" Фотіевымъ разумѣють философумена, задаются опять вопросомъ, всѣ ли философумена имѣлъ въ виду Фотій, или только 10 книгу ихъ — Summarium. (Фолькмаръ стр. 57—60). Только данныхъ для рѣшенія этого вопроса нѣтъ никакихъ: такъ какъ Фотій, кромѣ ссылки на пєрі поутос обобас, не сообщаетъ никакихъ извѣстій о содержаніи Лабиринта. Да и вопросъ этотъ представляется совершенно излишнимъ.

<sup>102)</sup> Ни одинъ изъ западныхъ ученыхъ, писавшихъ о философуменахъ, не обратиль випманія на это простое соображеніе, которое однакожь никакъ нельзя упускать изъ виду. Такіе писатели, какъ Деллингеръ и Фолькмаръ, какъ бы затъмъ, чтобы болъе возвеличить значение открытія философуменовъ въ новъйшее время, усиленно стараются доказать, что изъ древнихъ это сочинение, особенно въ целомъ его виде, почти никому не было извъстно, что и Өеодорить и Фотій знали только Х книгу философуменовъ—Summarium. Но опять повторяемъ: если это сочинение переписывалось любознательными Греками до XIV въка. можно ли предположить, чтобы содержание его никому не было извъстно? Иной вопросъ, отчего не пользовались этимъ содержаниемъ: на него-то мы и желаемъ обратить вниманіе. Есть основаніе предполагать, что въ XIV въкъ философумена были не безъизвъстны между прочимъ Никифору Каллисту: онъ въ своей исторіи (Lib. IV, сар. 31), между другими сочиненіями Ипполита, называя прос пабас тас агребегс придаеть ему эпитеть—вифелестогом (какь человыкь желающій показать знакомство съ этимъ сочинениемъ). Конечно, это основание очень слабое и его можно отнести въ другому сочиненію Ипполита - βιβλιδάριον: но все-таки и этого указанія не нужно совстить терять изъ виду.

ръзко высказывающееся въ самыхъ философуменахъ, съ точки зрвнія поздиве утвердившихся і врархических в понятій, не могдо представляться нормальнымъ. Строго-церковная мысль поздивишихъ писателей могла смущаться такимъ положеніемъ.... И это, можетъ быть, было первою причиною того, почему и самыя преданія о жизни Ипполита и мѣстѣ его перковнаго служенія затмились въ ближайшихъ покольніяхъ, и самыя сочиненія его до такой степени оставлены въ небреженіи, что одни изъ нихъ совсёмъ затерялись, другія остались въ употребленій, но безъ имени автора, иныя наконецъ прододжали существовать и съ именемъ автора, но на нихъ не обращалось вниманія. Въ Римъ, какъ извъстно, по преимуществу нашла себь развитие та библіографическая практика, по которой большая часть сочиненій неблагопріятныхъ для высшаго перковнаго авторитета должна была или совершенно изчезать или оставаться въ небреженіи, принисываться другимъ писателямъ и т. д. Конечно эта практика вполнъ выработалась въ позанъйшіе въка; но кто можеть поручиться, чтобы нъкоторое начало ей не было положено уже и въ то время, когда римскіе папы въ первый разъ стали называть себя ediscodi episcoporum 103). Въ Римъ и въмъстахъ ближайшихъ къ Риму прежде всего могла затмиться память объ обстоятельствахъ жизни и сочиненіяхъ Ипполита, и затъмъ въ этомъ затуманенномъ видъ извъстія объ Ипполить могли перейдти и на востокъ, гдъ хотя и болъе всегда сохранялось истинныхъ преданій о лиць св. Ипполита и уваженія къ его сочиненіямъ, однакоже во всей чистотъ эти преданія все-таки не могли сохраниться. Во времена ближайшія къ жизни Ипполита затемненіе его памяти и забвеніе или игнорированіе его сочиненій



<sup>108)</sup> Этотъ титуль стали уже присвоивать себѣ папы во времена Ипполита, какъ видно изъ Тертулліанова (иропическаго впрочемь) отзыва объ этомъ (De pudicitia cap. I.). А въ половинъ Ш въка противъ этого титула уже нашла нужнымъ протестовать съверо-африванская церковъ (см. переписку св. Кипріана съ папою Стефаномъ по вопросу о крещеніи еретиковъ—въ твореніяхъ Кипріана).

могло поллерживаться сознательно и намбренно, а въ дальнъйшіе въка небрежное отношеніе къ нимъ перешло какъ бы въ преданіе. Понятное діло, что къ сочиненіямъ учителя церковнаго, котораго авторитетъ и церковное положение не представлялись вполнъ ясными, не могло быть и того вниманія и · уваженія, какимъ пользовались писанія общепризнанныхъ учителей перковныхъ.

Лругая причина загадочной судьбы сочиненій Ипподитовыхъ заключалась, можетъ быть, и въ самыхъ особенностяхъ ихъ. Ипполить быль писатель очень оригинальный. Во всёхъ своихъ сочиненіяхъ онъ является, по существу дѣда и по современному ему развитію христіанскаго богословія, несомнѣнно православнымъ: но едвали не въ каждомъ изъ его сочиненій можно указать такія міста, которыя могли смушать позднійшую богословскую мысль. Въ самомъ извъстномъ и наиболъе вошедшемъ въ перковное употребление сочинении Ипполита объ антихристь Фотій справедливо могь найдти тоть поводь къ упреку, что авторъ слишкомъ смѣло берется здѣсь разсчислять время пришествія антихристова 104). Въ краткомъ описаніи 32 ересей мысль Фотія также смущена была сомнічніями автора въ подлинности посланія апостола Павла къ евреямъ 105). Въ превосходныхъ по своему времени богословскихъ разсужденіяхъ о Св. Тронцѣ въ трактатѣ противъ Ноэта есть также такія формулы и выраженія, которыя могутъ представляться не совсёмъ удачными и точными послё богословскихъ разсужденій отцевъ IV въка 106). Точно также, и можетъ быть всего болье могла найдти поздныйшая богословская мысль смущающаго для себя и въ большомъ ересеологическомъ трудъ Ипполита-Философуменахъ. Самое ръзкое и горячее отношеніе къ папѣ Каллисту—лицу оставившему по себѣ такъ или иначе добрую память въ римской церкви и причтеннаго къ дику святыхъ, могло смущать церковно-мыслящихъ писателей

<sup>104)</sup> Biblioth. Cod. CCII.
105) Biblioth. Cod. CXXI.
105) См. Деллингера 206—220. Ср. Бунзена I, 221—222, 143.

и склонять ихъ къ сомнѣнію относительно справедливости и безпристрастія показаній Ипполитовыхъ. Затьмъ то самое, что Ипполить слишкомъ много занимается въ своемъ сочинении мижніями языческихъ философовъ и поэтовъ, преданіями древней магіи и астрологіи, могло также расположить къ несочувствію этому сочиненію въ тъ времена, когда занятіе языческими древностями, въ какихъ бы то ни было видахъ-хотя бы и съ пълью полемическою, стало считаться полозрительнымъ. Наконецъ не могло не смущать древнихъ изследователей и самое несогласіе показаній Ипполитовыхъ относительно многихъ ересей съ показаніями другихъ ересеологовъ. Древнимъ писателямъ также, какъ и новъйшимъ, приходилось здъсь выбирать одно: или принимать показанія Ипполита и отвергать другія, или, удерживая другія, игнорировать Ипполитовы. Простая безъискусственная, не глубоко вдававшаяся въ научную критику, мысль древности естественно должна была рышить для себя этотъ вопросъ такъ, что свидътельство многихъ нужно предпочесть показанію одного, и притомъ свидѣтельство авторитетовъ общепризнанныхъ твердыхъ и ясныхъ показанію авторитета не совсемъ яснаго.

Но въ какое же отношеніе должна стать къ этому вопросу новъйшая наука? Должно ли и для нея новооткрытое сочиненіе быть, какъ было оно для древнихъ ересеологовъ, мертвымъ капиталомъ оставляемымъ безъ употребленія, чтобы его показаніями не поколебать авторитета другихъ древнихъ ересеологическихъ намятниковъ и издавна сложившихся на основаніи ихъ представленій о древнихъ ересяхъ? Или напротивъ новая наука должна болѣе довъряться сочиненію Ипполиту, какъ написанному въ болѣе соотвътствующемъ современнымъ научнымъ требованіямъ духъ, и ради него оставить прежнія представленія о ересяхъ, составленныя на основаніи другихъ памятниковъ и представляющіяся не согласными съ Ипполитовыми показаніями? То и другое было бы конечно крайностью, и новъйшая ересеологія не далеко ушла бы отъ древней, еслибы она не нашла способа съ большимъ умѣньемъ и безпристрастіемъ поль-

зоваться тёми историческими намятниками, которые на первый взглядъ представляются трудно совмёстимыми.

Дѣло въ томъ, что многія изъ показаній Ипполитовыхъ, представляющихся несогласными съ показаніями другихъ ересеологовъ, при ближайшемъ вниканіи въ тѣ и другія, оказываются далеко не такими противорѣчащими послѣднимъ, чтобы ихъ нельзя было примирить и совмѣстить въ правильномъ и цѣльномъ представленіи о древнихъ ересяхъ. Не вдаваясь здѣсь въ подробное сопоставленіе и разъясненіе всѣхъ этихъ видимыхъ противорѣчій, которому должно быть мѣсто въ самомъ изложеніи еретическихъ ученій, мы укажемъ лишь нѣкоторыя общія точки зрѣнія, которыя необходимо имѣть въ виду при сравненій показаній сочиненія Ипполитова съ показаніями другихъ древнихъ ересеологовъ, въ особенности Иринея.

- 1) Ученія древнихъ сектантовъ, какъ свидътельствуютъ объ этомъ всъ сохранившіеся памятники о нихъ, отдичались сложнымъ и запутаннымъ характеромъ, возникали изъ разнообразныхъ источниковъ, развивались подъ разнообразными вліяніями. Обнять каждое учение во всей его полнотъ со всъхъ сторонъ было трудно, и ни одинъ изъ древнихъ ересеологовъ не задавался этою задачею. Каждый старался брать и описывать въ извъстной сектъ то, что ему представлялось наиболъе важнымъ, наиболъе нужнымъ для его полемическихъ цълей. При этомъ одинъ писатель могъ обращать внимание на одну сторону извъстнаго ученія, другой на другую; такимъ образомъ представленія объ одной и той же секть у различныхъ писателей могли выходить различныя. Но подобныя различія, если они не доходять до прямаго противоръчія, не только не мъшають, но напротивь могуть помогать составлению наиболже правильныхъ и цёльныхъ понятій о древнихъ ересяхъ, восполняя извъстія однихъ источниковъ показаніями другихъ 107).
  - 2) Иногда разноръчія въ показаніяхъ древнихъ писателей о

<sup>107)</sup> Объ этомъ мы уже говорили въ 3-й главъ, приступая въ обозрънию церковныхъ памятниковъ древней сектантской исторіи, и яснъе это будетъ видно при самомъ изложеніи исторіи ересей.

сущности того или другаго сектанскаго ученія зависѣли отъ личныхъ условій показателей—отъ большей или меньшей спо-собности ихъ входить въ смыслъ разсматриваемаго ученія, или отъ большей или меньшей пѣнности самыхъ источниковъ. изъ которыхъ они заимствовали свои свълънія о сектахъ. напр. составляли ли онп свои понятія объ изв'єстной сект'ь только по слухамъ, или по показаніямъ дицъ, обратившихся отъ ереси къ перкви, или на основании собственныхъ писаний самихъ еретиковъ. Но иногда подобныя разнорѣчія могли происходить и отъ характера самыхъ описываемыхъ ученій. — У многихъ древнихъ сектантовъ было различіе между такъ называемымъ эсотерическимъ и экзотерическимъ ученіемъ, между высшими тайнами, сообщаемыми лишь избраннымъ совеншеннъйшимъ членамъ секты, и болъе общими мнъніями доступными всёмъ послёдователямъ ея 108). Въ пныхъ сектахъ ученіе было составдяемо и формулируемо такъ, что въ немъ одни и тъже положенія и формулы могли представлять двоякій смыслъ-вульгарный, легендарный, минологическій для, простыхъ членовъ секты и высшій философскій, раціоналистическій для болье разумьющихь (Гуюотихо:). Могло случаться, что одинъ писатель при описаніи изв'єстнаго ученія обращаль вниманіе преимущественно на вульгарную, а другой на философскую сторону его, одинъ на экзотерическое, а другой на эсотерическое ученіе секты. Представленія секты опять должны были выходить различныя; но эти различія также не исклю-

<sup>106)</sup> Этоть принципь разделенія между совершеннейшими и простыми членами секты, и соответственно съ этимъ между высшими тайнами и общими истинами ученія съ особенною последовательностью быль проведень въ Манихействе, и развившихся подъ вліяніемъ его средневевовыхъ ученіяхъ, напр. Богомильстве: но онъ уже сильно быль развить и въ древнейшихъ гностическихъ сектахъ, сообразно съ ихъ деленіемъ людей на плотскихъ, душевныхъ и духовныхъ. Объ этомъ у самаго Ипполита въ предисловіи къ философуменамъ, гдв опъ говоритъ о не звреченныхъ таинствахъ (дерита иостириа), о полноте таинствъ (телена иостириа), которыя у еретиковъ передаются только посвященнымъ (мооще́уог), выдержавшимъ известный пскусъ, и то съ клятвеннымъ обязательствомъ никому не открывать сообщаемыхъ тайнъ.

чаютъ другъ друга, а взаимно пополняютъ. Съ этой стороны изследователи древней сектантской исторіи могуть жадоваться не столько на разности показаній о сектахъ въ писаніяхъ древнихъ ересеологовъ, сколько напротивъ на то, что такихъ разностей не особенно много, такъ какъ одни изъ ересеологовъ находились въ большой зависимости отъ другихъ, и позднъйшіе неръдко списывали и только распространяли или переиначивали сказанное болбе ранними. Сочинение Ипполита въ этомъ отношеніи имъетъ особенное значеніе въ наукъ; онъ самый самостоятельный и самый оригинальный изъ древнихъ ересеологовъ. Онъ (въ философименахъ) менъе всъхъ древнихъ ересеологовъ заимствовалъ у своего предшественника Иринея, показанія котораго имъли преимущественное вліяніе на всъ позднівний представленія о древних вересяхь: у самаго же Ипподита еще менъе заимствовали позднъйщие ересеологи. Поэтому показанія Ипполита объ иныхъ сектахъ и отличаются такъ отъ показаній другихъ ересеологовъ; и тъмъ большую ценность они должны иметь для начки. Когда въ новейшихъ изсабдованіяхъ при описаніи какой-нибудь ереси встръчаются ссылки на Иринея, Евсевія, Епифанія, Осодорита, Августина, можно бываетъ иногда сказать, что это ссылки почти на одинъ и тотъ же источникъ, -- такъ какъ всѣ помянутые древніе писатели (преимущественно въ описаніи гностическихъ ересей) находились подъ сильнымъ вліяніемъ Иринея. Но когда при описаніи какой нибудь ереси представляются данныя изъ Ипполита и Иринея вмъстъ, -- можно принимать эти данныя, какъ совершенно самостоятельныя и независимыя одно отъ другаго. Показанія Ипполита составляють существеннъйшее дополненіе къ показаніямъ другихъ ересеологическихъ памятниковъ именно въ томъ отношеніи, что онъ въ большей части сектантскихъ ученій старается обращать преимущественное вниманіе не на внъшнюю вульгарную миоологическую сторону, а на внутреннюю философскую и что онъ свои свёдёнія о различных в сектахъ большею частію основываеть не на слухахъ, не на свидътельстахъ лицъ, обратившихся отъ ереси къ церкви, а главнымъ образомъ на сочиненіяхъ самихъ еретиковъ.

3) Показанія древнихъ ересеологическихъ памятниковъ относительно сектантскихъ ученій представляются иногда разногласными потому, что различные памятники разсматриваютъ одну и туже секту не въ одномъ моментѣ ея развитія. Древнія секты не отличались неподвижностью и устойчивостью воззрѣній, но подвергались большимъ и разнообразнымъ измѣненіямъ въ своемъ развитіи. Иногда одинъ и тотъ же ересеучитель подъ вліяніемъ различныхъ обстоятельствъ мѣнялъ свои воззрѣнія 109). Еще болѣе позднѣйшіе руководители и послѣдователи еретическихъ сектъ измѣняли ученія своихъ первыхъ учителей 110). Секты, возникшія въ извѣстной средѣ подъ вліяніемъ извѣстныхъ условій, сильно измѣняли свой характеръ, перешедши въ другую среду, ставши въ другія условія 111). Нерѣдко воззрѣнія сектъ мѣнялись при сближеніи од-

111) См. въ примъч. 109 замъчанія о Василидъ и Вардесанъ. О Валентиновой школъ въ философуменахъ прямо говорится, что она послъ основателя раздълилась на двъ отрасли—восточную и италійскую, и у восточныхъ послъдователей Валентиніанства это ученіе развивалось

иначе, чемъ у западныхъ (Філобоф. VI, 35.).

<sup>100)</sup> Напр. о Василидъ полагають, что учение его болье имълодуалистическій характерь и ближе было къ народнымъ върованіямъ, когда онъ проповъдываль его въ Сиріи, а по переселеніи въ Египеть его система болбе получила философской обработки и приняла въ себя нантенстические элементы (См. статью Липсіуса о гностицизмъ у Ерша и Грубера Т. 71 стр. 271). О Вардесановомъ учени извъстно напротивъ, что, первоначально сложившись подъ вліяніемъ Валентиновой ереси, оно болье отражало въ себъ систему александрійской эманаціи, а потомъ въ Сиріи и Арменіи оно распространялось болье въ дуалистическомъ дукъ (Філоооф. VI, 35; Пачар. LVI, 2). Объ Апеллесь им уже говорили, что онъ нѣсколько разъ мѣнялъ свои воззрѣнія (Примѣч. 21).

110) Такъ ученіе Василида прежде всего было преобразовано его сыномъ Исидоромъ; дальнъйшіе послъдователи еще болье измънили его систему, и этимъ объясняютъ то значительное различіе, которое представляется въ изложение его системы у Инполита сравнительно съ Иринеемъ и Климентомъ Александрійскимъ (Volkmar 153, 163; Allzog Kirchengeschichte § 72; Kurtz § 68, Schaff. стр 213). Разницу въ показаніяхъ Ипполитовыхъ съ Иринеевыми объ ученіи Симона волхва также объясняють темъ, что Ипполить имъль въ виду это ученіе въ томъ видь, въ какомъ оно было развито у поздивишихъ последователей Симона (Липсіусъ у Эрша и Грубера Т. 71, стр. 288, Фолькмаръ 153) На какія отрасли развътвились и какимъ преобразованіямъ подвер глись ученія Валентина и Маркіона у ихъ учениковъ и дальнъйшихъ последователей, объ этомъ говорится во всёхъ ересеологическихъ памятникахъ древности и во всъхъ новыхъ церковныхъ исторіяхъ.

нихъ съ другими: одна секта запиствовала у другой воззрѣкія прежде чуждыя ей; изъ двухъ сектъ, повидимому мало имъющихъ общаго между собою, образовывалась третья, представлявшая соединительное звено между ними 112). Все это особенности нужно имъть въ виду занимающимся исторіею лревнихъ ересей. Если при изслъдованіи какой нибудь секты у различныхъ писателей древности приходится ветръчать несогласныя извъстія: историческая критика не должна спъшить ръшительными приговорами, отвергая одни извъстія на основаній другихъ, иди заподозривая ихъ всѣ на основаній ихъ вилимаго противоръчія между собою. Нужно напротивъ внимательно всмотръться, нътъ ли справедливости, нътъ ли своего цъннаго научнаго значенія и въ тъхъ и въ другихъ повидимому взаимно противоръчащихъ извъстіяхъ-съ точки зрънія извъстнаго времени, мъста, момента развитія и другихъ условій, въ какихъ разсматриваетъ извъстную секту тотъ или другой изъ древнихъ памятниковъ. Въ частности, что касается до противоръчія показаній Ипполитовыхъ въ философуменахъ съ показаніями Иринея и другихъ следовавшихъ преимущественно Иринеемъ ересеологовъ, нужно принять во вниманіе, что эти два писателя разсматривали состоянія различных в сектъ именно въ различныхъ моментахъ ихъ развитія. Правда, различіе это по времени состояло въ какихъ нибуль двухъ-трехъ десятидътіяхъ. Ириней преимущественно имълъ въ виду состояніе сектъ въ третьей четверти II стольтія, а Ипполитъ зналь ихъ въ томъ состояніи, въ какомъ онѣ находились подъ самый

<sup>112)</sup> Такъ повидимому не могло представляться ничего сроднаго между раціоналистическими началами монархіанства и обскурантными началами монтанизма. И первоначально монархіанство и монтанизмъ дъйствительно встрытились въ Римъ враждебно (Tertull. adv. Praxeam). Но потомъ, подъ вліяніемъ той и другой секты, въ Римъ же образовалась особая сектантская отрасль Эсхина, совмъщавшая въ себъ монархіанскія и монтанистическія мнънія (Psendo-Tertull. cap. LIII). Или что общаго могло быть между гностическою системою Валентина и спорнымъ обрядовымъ вопросомъ 2-го въка о времени празднованія пасхи? а между тыхь въ ученіи Флорина отразились совмъстно вліянія Валентинова гностицизма и раскола Четыредесятниковъ. (Евсев. V, 15, 20).

конецъ II и въ началь III въка. Но нъсколько десятильтій здъсь имъли очень большое значеніе. Конецъ II стольтія въ исторіи древнихъ сектъ представляль именно ту критическую эпоху, когда большая часть старыхъ сектъ гностическихъ стала терять свою первоначальную цъльность и самостоятельный характеръ, разбиваться на медкія отрасли, быстро возникающія одна за другою и быстро переживающія свое значеніе, образовывать разныя посредствующія сочетанія и т. д., и когда рядомъ со старыми гностическими сектами стали возникать новыя сектантскія отрасли монархіанскаго и монтанистическаго характера. Оттого въ сочиненіи Ипполита не только представляются извъстія о нъсколькихъ новыхъ сектахъ, не бывшихъ извъстными Иринею, но и нъкоторыя прежнія секты, описанныя Иринеемъ, представляются въ иномъ свъть, съ иными чертами, чъмъ у Иринея 113).

4) Наконецъ, чтобы объяснить себъ отношение показаний Ипполитовыхъ къ показаніямъ другихъ ересеологовъ въ большей части тёхъ случаевъ, гдё они представляются разногдасящими, нужно обратить вниманіе на ту цізь, которую имізь Ипполить при написаніи Философуменовъ, и опять на тѣ особенные подемические примы, которые онъ прилагалъ здъсь къ разсмотрвнію еретических ученій. Ипполить въ своемъ посабднемъ сочинении противъ ересей не имълъ въ виду вновь описывать тв известныя стороны еретических ученій, которыя уже описаны были Иринеемъ, и о которыхъ самъ онъ писалъ ранбе въ краткомъ сочинении противъ ересей (βιβλιδάριον) и въ частныхъ полемическихъ сочиненіяхъ перваго періода его антературной дъятельности. Философумена должны были быть именно дополненіемъ какъ къ писаніямъ Иринея, такъ и къ прежнимъ полемическимъ писаніямъ самаго Ипполита 114). Въ этомъ сочинении онъ имваъ въ виду обратить внимание не

<sup>118)</sup> Срав. выше приивч. 43.
114) Срав. предмествовавшей главы примвя. 76 и настоящей примвя.
17, 21.

столько на частные пункты еретическихъ ученій извъстные изъ прежнихъ описаній, а на ихъ основные принципы— на ихъ внутреннюю философскую сторону мало извъстную не только православнымъ, но и самымъ послъдователямъ этихъ сектъ, непосвященнымъ въ высшія таинства, и разсмотръть каждое ученіе не только само по себъ въ его наличномъ состояніи, но главнымъ образомъ въ связи съ самыми источниками его происхожденія— съ мнъніями древней философіи и преданіями древней языческой магіи и астрологіи. Въ этомъ смыслъ онъ самъ смотрълъ на предпринимаемый имъ трудъ, какъ на дъло новое, требующее не только великихъ изслъдованій и особеннаго вниманія, но и высшаго содъйствія благодати св. Духа 115.

Этими соображеніями достаточно можетъ опредъляться то, какое мъсто и значеніе долженъ имъть этотъ памятникъ при

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup>) См. слова *Предисловія*. "Я и прежде изложиль ученія сихъ еретивовь вератць, не пускаясь въ подробности, но сжато обличая ихъ, чтобы они побоявшись, вакъ бы я не высказаль ихъ тайнъ. отстали отъ нельшаго ученія... Но такъ какъ они принебрегли нашею скромностію, и упорствують въ своихъ мысляхь: то я принужденъ идти далье и обнаружить ихъ неизреченныя тапиства, которыя съ великимъ довъріемъ они передають и открывають только посвященнымъ. Разумъ побуждаеть насъ войти въ самую глубину изследованія... Чтобы представить ихъ безбожниками и показать, что они заимствовали свои ученія не изъ Священнаго Писанія, а изъ положеній философскихъ системъ, изъ преданій и обрядовъ мистерій и изъгаданій астрологовъ, я полагаю прежде изложить ученія эллинскихъ философовъ, и сличивъ каждую ересь съ ученіемъ того или другаго философа, показать, какимъ образомъ основатель ереси пользовался тыми системами, заимствуя въ нихъ начала, и изъ вихъ увлекаясь къ худшему составляль свое ученіе... Предпріятіе наше трудное и требуеть великаго изслідованія: но у нась нъть недостатва въ усердін въ дёлу; ибо впоследствін это будеть источникомъ радости, какъ радуется атлеть, съ великимъ трудомъ получившій вінець. Такихь заблужденій не обличить никто, кромі завіщаннаго церкви Святаго Духа, котораго первые получили аностолы и передали правовърующимъ, и им будучи ихъ преемниками, и участижками той же благодати первосвященства, не небрежемъ относительно ввъреннаго намъ, но исполняя то, что следуеть по нашему особенному положенію, всемъ сообщаемъ независтно все, что даруетъ св. Духъ, не только посредствомъ обличенія выводя на светь чуждыя ученія, но и словесно и письменно свидетельствуя и возвещая то, что Истина пріявъ отъ Отца благодати преподала людямъ (русск. переводъ, стр. 2-4).

наследованіи древнихъ ересей, въ какомъ отношеній его показанія должны быть поставляемы къ показаніямъ другихъ досель бывшихъ извъстными ересеологическихъ паматниковъ, и въ какихъ случаяхъ нужно обращаться преимущественно къ показаніямъ этого новооткрытаго памятника, въ какихъ напротивъ болъе нужно руковолствоваться сообщениями другихъ ересеологическихъ источниковъ.

Вопервыхъ показанія философуменовъ должны им'ять особенную пітну при изслідованій той эпохи древняго сектантства. когла гностипизмъ вступилъ въ новую фазу своего развитія (или пожалуй разложенія), при Иринев только еще начинавшуюся, но главнымъ образомъ обнаружившуюся подъ конецъ II въка, и когда наряду съ гностическими ученіями, преимущественно бывшими въ виду у Иринея, выступили новыя севтантскія группы вного характера, т.-е. группы ересей монархіанскихъ и различныя развътвленія монтанизма 116). Этимъ мы не то хочемъ сказать, чтобы показанія Ипполнта во всёхъ другихъ случаяхъ, напр. по отношению къ болбе ранней эпохф развитія гностицизма, преимущественно описанной Иринеемъ, не имъли никакого значевія. Нътъ, и тамъ сочиненіе Ипполита представляетъ многія весьма пінныя дополненія къ показаніямъ Иринея, и даже въ первый разъ знакомить насъ съ нъсколькими сектами, несомнънно существовавшими издавна, но оставшимися неизвъстными Иринею 117). Но по отвошенію къ той болье ранней эпохъ сектантства сочиненіе Ипполита представляетъ только именно дополнение къ труду Иринея, который тамъ и послъ открытія философуменовъ долженъ остаться основнымъ первостепеннымъ источникомъ. По отношенію же къ указанной позднійшей эпохів-къ развитію сектантства подъ конепъ ІІ въка философумена Ипполита имъють такое же основное первостепенное и самостоятельное значеніе, какъ и сочиненіе Иринея.

<sup>116)</sup> Ср. Фолькмара, стр. 166—167. 117) См. выше прим'я 17, 43.

Вовторых в показанія философуменовъ им вють особенное значеніе въ тёхъ случаяхъ, когда при изследованіи древняго сектантства нужно обратить преимущественное вниманіе не столько на частные пункты того или другаго ученія и на его внёшнюю, такъ-сказать, вульгарную мифологическую сторону (для изследованія этой стороны более дадуть матеріала показанія Иринея и другихъ ересеологовъ), сколько на самые принципы — на внутреннюю философскую сторону ученія, и когда при изследованіи известной секты имеется въ виду не только то, чему учила эта секта, но и то, изъ какихъ источниковъ произошло, подъ какими вліяніями развилось, и въ какой связи съ ученіями древней философіи и преданіями языческой мифологіи находилось ученіе христіанскихъ сектантовъ.

..Это второе положение относительно значения философуменово требуетъ вирочемъ еще большаго ограничения, чъмъ первое. Недьзя сказать безусловно, чтобы показанія Инполита и относительно частныхъ пунктовъ сектантскаго ученія совстви не имели значенія, и чтобы напротивъ во всемъ, что касается разъяснения самыхъ принциповъ еретическихъ учений и ихъ отношенія къ древнимъ минологическимъ и философскимъ ученіямъ можно было во всемъ полагаться на Ипполита. Многія и изъ частныхъ показаній. Ипполитовыхъ имѣютъ несомнѣнную историческую цвиу; въ особенности, напр., указанія его на собственныя сектантскія сочиненія, которыя онъ самъ читаль, и сведенія непосредственно заимствованныя имъ изъ этихъ сочиненій 118). Съ другой стороны далеко нельзя сказать того, чтобы всемь темь, что представляеть Ипполить относительно оценки самыхъ принциповъ еретическихъ ученій и сближенія ихъ съ древними минологическими и философсними ученіями, новъйщая наука вполнё могла удовлетворяться. Ипполиту нужно отдать честь за то, что онъ первый указалъ правильный методъ для изследованія древнихъ еретиче-

<sup>148)</sup> Примвч. 41.

скихъ ученій — тотъ методъ, серьезность котораго болье и болве прилагается въ новвишей исторической наукв. Инислить первый твердо поставиль и раскрыль то положение, что еретическія ученія могуть быть правильно понимаемы при сближении ихъ съ древними языческими редитозными и философскими ученіями, съ преданіями древней магіи, астрологін и т. д. 119). И за это одно Ипполиту должно быть отведено въ наукъ почетное мъсто. Но ожидать отъ сочинения Ипполитова полнъйшаго примъненія указаннаго имъ метода и безукоризненнаго раскрытія поставленной задачи невозможно. принимая во вниманіе общее состояніе науки въ то время и личныя научныя средства писателя. Чтобы вполнъ успъщно выполнить ноставленную задачу, автору нужно было отлично знать религіозныя преданія древнаго язычества и греческін философскія ученія. Инполить и зналь ихъ можеть быть лучше. чемъ кто-либо изъ его современниковъ, но зналъ вообще какъ образованный христіанинъ II или III вѣка, конечно съ большимъ предубъжденіемъ смотръвшій на всь преданія древняго язычества, и притомъ какъ человъкъ проживавший въ Римь, куда доходили лишь обрывки религіозныхъ преданій Египта и Востока, и гдъ во II и III въкахъ образованные люди, если и читали произведенія древнихъ философовъ, то сами были не сильными философами. Самыя еретическія учемія Ипполить зналь именно въ томъ видь, въ накомъ они распространялись въ Римв-не въ первоначальную эпоху ихъ развитія, и вдали отъ тъхъ историческихъ условій, подъ вліяніемъ которыхъ они первоначально слагались на Востокъ. Все это должно было отразиться въ сочинении Ипполита. Ипполить желаетъ

прочить положение и высказывается лишь между прочим, а у Ипполита оно рроводится по всему сочиневію.

сближать еретическія представленія съ астрологическими преланіями древнихъ Халдеовъ и Египтянъ; но эти преданія извъстны ему главнымъ образомъ по изложению греческаго инсателя современнаго ему Секста Эмпирика 120); потому и сближенія могли быть односторонними. Ипполить старается сближать еретическія ученія съ древними философскими ученіями: но онъ недостаточно ясно различаетъ, какія изъ ересей по преимуществу отражаютъ на себя философское вліяніе и какія просто минологическое. Онъ старается каждую секту сблизить съ какою-нибудь философскою системою 121), и неръдко основываетъ сближение на пунктахъ частныхъ, имъющихъ случайное значение въ разсматриваемой секть или системь. При этомъ болье какъ мыслитель, желающій во что бы то ни стало локазать любимое общее положение, нежели какъ историкъ, заботящійся о факумческой точности показаній. Ипполить иногла старается сближать такія ученія, которыл и внутренняго сродства не представляють и внёшнихъ историческихъ соприкосновеній не имъди. Оттого иныя сближенія у него выходять произвольны и натянуты. Такъ напр. для науки едва ли могуть имъть серьезное значение представляемыя имъ сближенія ереси Маркіона съ ученіемъ Эмпедокла 192), ереси Ноэта съ ученіемъ Гераклита 183), или общирныя разсужденія объ аристотелевскомъ различении понятій рода, вида и индивидуума въ примънени къ изложению Василидовой системы 124). Наконецъ было бы гораздо важнье для науки, если бы вмъсто сближенія еретических ученій съ греческими философскими системами, авторъ постарался бы указать историческое срод-

124) Κάκτ μ οδέщαστε θε προμπισοβίμ: συμβαλείν έκάστην αίρεσιν έκάστω φιλοσόφω.

<sup>120)</sup> Это давно было замъчено издателями философуменовъ см. примъчанія ко 4-й книзю. Самый тексть этой вниги философуменовь въ ньсколькихъ мъстахъ, гдъ въ найденной рукописи оказались неясности и пропусви, возстановляется по сличеню съ сочинениемъ Севста Эмпирика противъ математиковъ и астрологовъ.

<sup>128)</sup> Φιλοσοφουμενα VII, 29, 31.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup>) Φιλοσοφ. IX, 7—10.
<sup>184</sup>) Φιλοσοφ. VII, 13 -19.

ство большей части секть съ редигіозными преданіями Малой Азіи и Египта 125). Но этого у него мало; съ греческою философіею и пожалуй минологіею онъ, какъ вилно, знакомъ былъ гораздо болье, чьмъ съ религюзными преданіями Египта и Востока. И въ этомъ, намъ кажется, заключается главный недостатокъ сочиненія при выполненіи задачи, поставленной самимъ авторомъ, и поставленной весьма серьезно и твердо.

Вотъ тѣ соображенія, которыми, по нашему миѣнію, можетъ опредъляться научное значеніе новооткрытаго сочиненія Инполитова и отношение его къ другимъ ересеологическимъ паиятникамъ древности. Затъмъ и о сочинении Ипполита мы должны высказать еще то замъчаніе, которое высказывали по поводу Иринея, и которое имбетъ отношение ко всъмъ ересеологическимъ памятникамъ древности. Ипполить дучше знаетъ и лучше описываетъ тъ секты, съ которыми ему приходилось ближе знакомиться въ Римъ; о сектахъ древнъйшихъ и о сектахъ восточныхъ, мало или совсъмъ не распространявшихъ своего вліянія на Западъ, свёдёнія сообщаемыя имъ коротки и смутны. Таково напр. въ первый разъ представляемое имъ. но весьма неопредъденное извъстіе о ереси Вардесана 126). О замвчательной сектв Элкезантской онъ также нервый сообщаеть свёдёнія, но только потому, что эта секта въ первый разъ полвилась при немъ въ Римъ, между тъмъ какъ вся пред**тествовавшая**, по его же словамъ, столътняя исторія этой секты остается и у него темною 127).

Нужно сказать еще изсколько словъ о визшнихъ особенностяхъ-объ изложеніи философуменовъ. Сочиненіе это, столь богатое содержаніемъ, съ вибшней стороны представляетъ весьма существенные недостатки, которые также были можетъ быть одною изъ причинъ того, почему сочинение это оставлялось въ небрежении въ древние въка: почему и доселъ

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup>) Ср. статью Липсіуса о гностицизм'в, у Эрша и Грубера Т. 71, стр. 269—284.
<sup>126</sup>) Φιλοσοφ. VI, 35.
<sup>127</sup>) Φιλοσοφ. IX, 13—17,

имъ еще мало пользуются ученые. Философуменамъ совершенно не достаеть хорошей отдълки. Это какъ будто не обработанное сочинение, а домашния записки, черновые наброски матеріала для будущаго замічательнаго сочиненія. Языкъ въ философуменахъ тяжелый и темный. Мысли въ иныхъ мъстахъ издожены слишкомъ сжато и отдывочно, какъ будто набросаны одна подав другой общими положеніями безъ связи и раскрытія. Обширныя выдержки изъ сочиненій сектантскихъ также не вездъ связаны съ собственнымъ изложениемъ автора. и въ иныхъ мъстахъ лостаточно разъяснены, а въ другихъ почти оставлены безъ разъясненія. Въ самомъ расположеніи приготовденнаго матеріала у автора не выработалось яснаго и опредъленнато плана. Ему видимо хотълось отступить отъ простаго хронологическаго порядка въ описаніи ересей и представить сектантскія ученія въ систем'я по внутреннему ихъ смыслу: но и отъ систематическаго порядка онъ опять мъстами сбивался на хронологическій. Онъ видимо самъ не доволенъ былъ расположениемъ сектъ особенно въ VI--VIII книгахъ сочиненія, всявдствіе чего въ Х-й заключительной книгъ, габ коротко повторяется изложенное въ предыдущихъ книгахъ. являются значительныя измѣненія въ расположеніи ересей 128).

При всемъ томъ Философумена, по богатству содержанія, по серьезности мысли, по значенію очень многихъ и чрезвычайно любопытныхъ историческихъ данныхъ, представляемыхъ ими въ первый разъ, принадлежатъ къ самымъ замѣчательнымъ памятникамъ христічнской древности, и въ полемической церковной литературѣ, рядомъ съ сочиненіемъ св. Иринея, они занимаютъ первостепенное мѣсто—гораздо выше всѣхъ другихъ ересеологическихъ памятниновъ, о которыхъ намъ придется говорить въ слѣдующихъ главахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>) См. выше примѣч. 38; ср. Бунзена I, 169—177, Фолькмара 157—160.

## ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

ЧАСТНЫЯ ЕРЕСЕОЛОГИЧЕСКІЯ ПИСАНІЯ ЦЕРКОВ-НЫХЪ УЧИТЕЛЕЙ ІН ВЪКА: ТЕРТУЛЛІАНА, КИПРІ-АНА, НОВАЦІАНА, КЛИМЕНТА АЛЕКСАНДРІЙСКАГО, ОРИГЕНА, ДІОНИСІЯ АЛЕКСАНДРІЙСКАГО, АРХЕ-ЛАЯ КАСХАРСКАГО.

Св. Ириней и Ипполить оставили намъ два большія сочиненія, представляющія обозрѣнія еретическихъ сектъ перваго и втораго въка, на основании тщательнаго и самостоятельнаго изученія мибній этихъ сектъ. Эти два сочиненія представляютъ самый важный источникъ для исторіи древнѣйшихъ сектъ и полагаются въ основание ихъ изучения. Далъе до са-4 и первой половины 5 в ка другихъ общихъ маго конца обозрѣній древнѣйшаго сектантства мы не встрѣчаемъ, да и ть сочиненія, которыя яваяются съ такимъ характеромъ въ конць 4 и въ 5 въкахъ, по своему историческому значению далеко не могутъ равняться съ сочиненіями Иринея и Ипполита. Отъ другихъ же писателей 3 и первой половины 4 стольтія мы имьемь только частныя полемическія сочиненія, направленныя противъ тъхъ или другихъ еретическихъ сектъ или митній. Иткоторыя изъ этихъ сочиненій имтютъ впрочемъ важное значение для науки, частию представляя пополненіе свъдъній о сектахъ уже извъстныхъ изъ Иринея и Ипполита, частію сообщая новыя свъдънія о сектахъ возникшихъ въ церкви послъ Иринея и Ипполита.

Современникъ Ипполита Кареагенскій писатель Тертулліанъ 1)

<sup>1)</sup> О жизни Тертулліана у древнихъ писателей извъстій очень мало. Самыя опредъленныя изъ нихъ, но очень враткія, у Іеронима - De viris illustribus, cap. LIII. Эти извъстія дополняются біографическими данными, находящимися въ самыхъ сочиненіяхъ Тертулліана. Причиною отпаденія отъ церкви для Тертулліана были по Іерониму-invidia et contumeliae clericorum Romanae Ecclesiae. Ближайшимъ поволомъ въ отпаденію подагають (на основаніи сочиненія advers Praxeam) распространеніе въ Рим'я монархіанскихъ мижній и списходительное отношеніе къ нимъ со стороны оффиціальныхъ представителей римской церкви. Предположение позднъйшихъ католическихъ писателей, будто Тертулліань въ последніе годы жизни опять обратился въ церкви, не имъетъ основаній. Болье въроятно другое извъстіе. булто Тертулліанъ въ последние годы отпаль и оть монтанизма, и основаль свою особую секту Тертулліанистовъ (Augustin. De haeresibus cap. LXXXVI). Хронологія жизни и сочиненій Тертулліана представляеть много неясностей и затрудненій. Время рожденія его полагають между 150 и 160 гг., время обращения въ христинству-между 185 и 196 гг., время отпадения отъ церкви-между 199 и 202 гг., время смерти-между 210, 220 и даже 240 гг. Сочиненія Тертулліана, при всёхъ его антиватолическихъ мивніяхъ, высоко ценились западными писателями (Кипріаномъ, Іеронимомъ, Лактанціемъ. Августиномъ), но совершенно почти оставались неизв'єстны восточнымъ (Евсевій упоминаеть лишь мимоходомъ объ одной апологіи Тертулліана, переведенной на греческій языкъ кн. ІІ гл. 2. Фотій вовсе не упоминаеть о сочиненияхь Тертуллана; болье подробно говорить о нихъ и о самомъ Тертулліанъ изъ греческихъ ппсателей уже Никифоръ Каллисть. Histor, Eccles. Lib. IV, сар. 12 и 34). Большая часть сочиненій Тертулліана сохранилась въ цълости во многихъ древнихъ манускриптахъ (отъ 9 въка и далъе), и онъ были много разъ издаваемы еще съ XV выка. Замычательный шія изъ старыхъ изданій: Beati Rhenani Basel 1521 r., Pamelii Antwerpen 1579 r., Rigaltii Paris 1634 r., Semleri Halle 1770—73 гг. Новые издатели: Leopold in Gersdorf's "Bibliotheca Patrum Eccles. Latinae T. IV-VII. Leipzig 1839-41 rr. u Oehler" Tertulliani quae supersunt opera omnia (самое полное)" Lips. 1853 г. У Миня творенія Тертуліана въ І и II томахъ Patrologiae Latinae — съ извоторыми дополненіями въ III томъ. Изследованій о Тертулліане и комментарієвъ въ его сочиненіямъ-также много. Кром' старыхъ, перепечатанныхъвъ изданіяхъ Миня и Элера, (Памелія, Нурри, Лумпера, Нэссельта, Мосгейма и др.), изъ новыхъ болье замъчательны: Heangepa Antignosticus -Geist d. Tertullians-Berlin 1825, 2 изд. 1849 г., Гессельберга Tertullians Leben und Schriften-Durpat 1848 r., l'edeze Tertullians als Apologet — Tübing. Quartalschrift 1838, Энгельгардта Tertullians schriftsteller. Character - Histor - theolog. Zeitschrift 1852, Ульгорна - Fundamenta chronologiae Tertulliani-Gotting. 1852 r., Provenence - Ueber-

сначала ученый язычникъ юристъ, потомъ уважаемый христіанскій пресвитеръ—ревностнѣйшій церковный апологетъ и полемистъ, и наконецъ отщепенецъ отъ церкви и рѣзкій обличитель ея, приверженецъ монтанизма—оставилъ намъ нѣсколько сочиненій противъ еретическихъ сектъ и мнѣній, имѣвшихъ особенное значеніе въ его время. Значительнѣйшее изъ полемическихъ сочиненій Тертулліана—5 книгъ противъ Маркіона <sup>2</sup>). Это самое обширное и обстоятельнѣйшее изъ всѣхъ извѣстныхъ намъ обличеній Маркіонитства <sup>3</sup>). Въ немъ важно для исторіи особенно то, что авторъ въ первыхъ трехъ книгахъ представляетъ подробный разборъ собственнаго сочиненія Маркіона «Апtіtheses» опровергаетъ множество возраженій противъ христіанскаго ученія, заимствованныхъ изъ этого сочиненія, а въ двухъ послѣднихъ также обстоятельно передаетъ содержаніе искаженнаго евангелія Маркіонова и принимаемыхъ

Тетtullians Leben und Schriften—Кетре 1863. Хороши также характеристики Тертулліана въ общихъ церковно-историческихъ сочиненіахъ—у Неандера, Пресансе, Шаффа (его же статья о Тертулліанѣ въ энцивлопедіи Герцога Т. XV), Берингера (Die Kirche Christi in Biographien. В. І., Zürich 1842 г.), Мелера (Patrologie. Regensburg. 1839 г.), Губера Philosophie der Kirchenväter, Эберта Geschichte der Christlich—lateinischen Literatur—Leipzig 1874 (его же Tertullians Verhältniss zu Minucius Felix—въ изданіи историко-филологическаго отдъленія королев. Саксонскаго общества наукъ. В. V. 1868) На русскомъ языкъ творенія Тертулліана—въ переводъ Карнеева (С. П. Б. 1847 и 1850 гг. четыре части въ двухъ книгахъ), но не всъ, не въ цъльномъ видъ, и переводъ довольно выразительный, но мъстами весьма неточный. Кромътого нъкоторыя сочиненія переведены въ Христ. Чтеніи п Трудахъ Кіевской Дух. Академіи. Статьи о Тертулліанъ и его сочиненіяхъ въ Христ. Чтеніи 1842 г., въ Историч. ученіи объ отцахъ церкви преосв. Филарета Чернигов. ч. І § 78—83, и въ "Философіи Отцовъ Церкви". Проф. Скворцова. Кіевъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Adversus Marcionem libri quinque — Migne Patrolog Latina T. II pag. 239—524.

<sup>3)</sup> Свои обличенія противъ маркіонитства авторь, по его собственнымъ словамъ (Lib. I сар. I), передѣлывалъ и дополнялъ до трехъразъ. Подлежитъ пзслѣдованію вопросъ, на сколько онъ пользовался трудами предшествовавшихъ обличителей маркіонитства (срав. глав. 3 прим. 18), и между прочимъ имѣлъ ли онъ въ виду Ипполитово сочиненіе противъ Маркіона (5 главы стран. 172—173).

Маркіономъ 10 посланій аностольскихъ 1). Важно также сочиненіе Тертулліана противъ Гермогена 5) лжеучителя ему современнаго, котораго Ириней еще не могъ знать, и о которомъ въ сочиненіи Ипполита сообщаются лишь краткія свѣдѣнія 6); Тертулліанъ опровергаетъ этого еретика съ большею подробностью, чѣмъ Ипполитъ. Такое же значеніе обличенія ереси современной и близко-извѣстной обличителю имѣетъ сочиненіе Тертулліала противъ Праксея 7); хотя въ этомъ сочиненіи довольно сильно сказывается пристрастное отношеніе личности и партіи, тѣмъ не менѣе оно важно для исторіи, какъ опроверженіе патрипассіанскихъ мнѣній въ первомъ періодѣ распространенія ихъ въ западной церкви, и какъ одинъ изъ первыхъ опытовъ богословскаго раскрытія православнаго ученія о Троицѣ 3). Менѣе имѣетъ значенія Тертулліаново сочиненіе

<sup>5</sup>) Advers. Hermogenem.—Migne T. II pag. 195—238; у Карнесва ч. 4 стр. 67—126.

7) Adv. Praxcam—Migne T. II рад. 153—196; у Карнеева ч. 4 стр. 127—199.

<sup>•)</sup> Въ русскомъ переводѣ Карпеева (ч. 4 стр. 1—28) содержаніе обширнаго сочиненія противъ Маркіона передается лишь въ краткомъ извлеченіи, и при этомъ обращается вниманіе почти только на первыя двѣ книги Тертулліанова сочиненія, изъ третьей и четвертой представляются малыя выдержки, а изъ пятой совсѣмъ ничего. Между тѣмъ содержаніе послѣднихъ книгъ сочиненія противъ Маркіона въ настоящее время представляется особенно важнымъ въ виду возбужденнаго вопроса о первоначальномъ канонѣ священныхъ новозавѣтныхъ книгъ.

<sup>6)</sup> Cpab. Φιλοσοφούμενα Lib. VIII cap. 17, Lib. X. cap. 28.

в) Тертулліаново сочинсніе противъ Праксея какъ въ изложеніи патрипассіанскаго ученія, такъ и въ опроверженіи его (въ приведеніи одинаковыхъ аргументовъ, въ разборѣ однихъ и тѣхъ же мѣстъ свящ. писанія) представляется много сходнымъ съ Ипполитовымъ сочинсніемъ противъ Ноэта. Естественно при этомъ является вопросъ, въ какомъ отношеніи между собою находятся эти два инсателя. Рѣшеніе этого вопроса находится въ зависимости отъ точныхъ хронологическихъ разъясненій (когда Тертулліанъ и Ипполитъ писали свои сочиненія), для которыхъ пока данныхъ очень мало. Тертулліаново сочиненіе противъ Праксея считалось прежде древнѣйшимъ опроверженіемъ монархіанства. Но, имѣя основаніе думать, что Ипполитово сочиненіе противъ Ноэта принадлежитъ къ раннему періоду его литературной дѣятельности, и кътому раннему же періоду развитія монархіанства, когда оно не переходило еще въ Савелліанизмъ, —принимая во вниманіе съ другой стороны, что сочиненіе противъ Праксея писано Тертулліаномъ несомнѣнно посъть

противъ Валентиніанъ <sup>9</sup>); послѣ тѣхъ обстоятельныхъ свѣдѣній, какія сообщаются объ ученіи этой секты въ сочиненіяхъ Иринея и Ипполита, полемика Тертулліана мало представляетъ значительнаго; свои свѣдѣнія объ ученіи Валентина Тертулліанъ большею частію заимствуетъ у Иринея <sup>10</sup>), новыми пред-

отпаденія его въ монтанизмъ, една ли не върнъе будетъ Ипполитово сочиненіе признать древижищимъ Тертулліанова: слудов, если зажсь нужно признать заимствование, то Тертулліаномъ у Ипполита, а не на оборотъ. Можеть быть впрочемь. Ипполить и Тертулліань опровергали монархіанизмъ независимо другь отъ друга; сходство аргументаціи и полемики могла вызываться одинаковостью предмета опроверженія. Такое предположение тъмъ болъе представляется въроятнымъ, что и вообще вопросъ о томъ, на сколько Тертулліанъ могъ пользоваться греческими писателями—вопросъ неясный; Иринеемъ онъ пользовался (adv Valentinianos) въ латинскомъ переводъ, а чтобы Ипполитово опровержение Ноэта было скоро после написанія переведено на латинскій языкъ, это нноткуда неизвъстно. - Другой вопросъ: какъ относится опровергаемый Тертулліаномъ Правсей въ обличаемымъ Ипполитомъ представителямъ монархіанства - Ноэту, Епигону, Клеомену, Савеллію? Писатели прежніе. писавшіе о монархіанств'я до открытія Философуменовъ, ученія Праксея, Ноэта и Савеллія, представляли обыкновенно тремя совершенно независимыми другъ отъ друга отраслями этого еретического направленія, и относили одну отрасль въ Малой Азін, другую въ Риму. третью къ Египту. Но съ открытіемъ Философуменовъ сделалось яввымъ, что эти сектантскія ученія находятся въ непосредственной связи, принадлежать въ одной и той же сектантской отрасли, которая первоначально проявилась въ Малой Азін, затемъ въ конце 2 или начале 3 въка нашла главное мъсто для своего распространенія въ Римъ, и наконецъ уже къ половинъ 3 въка (ко временамъ Діонисія александрійскаго) распространилась преимущественно въ Египтъ. Ипполить послъдовательно перечисляеть главныхъ представителей этой секты отъ Ноэта до Саведля. (Фідодоф. ІХ. 7—12). Но странное дело, между атими представителями натъ имени Праксея; а между тамъ, по извастию Тертулліана, Праксей также действоваль въ Риме, где жиль и Ипполить, и быль завсь даже главнымь распространителемь монархіанства. Не можеть ли это привести къ тому предположению, что название Праксей, употребляемое Тертулліаномъ, есть только другое имя какого либо изъ представителей монархіанства обозначенных в в философуменахъ, —если не самаго Ноэта, какъ предполагалъ Землеръ, то напр. Епигона? Срав. 6 главы примъч. 21.

Digitized by Google

<sup>°)</sup> Adv. Valentinianos—Migne Т. II рад. 525—596; у Карнеева ч. 4 стр. 29—67.

<sup>10)</sup> Изъ писателей, писавшихъ противъ Валентиніанства прежде, кромъ Св. Иринея, Тертулліанъ называетъ еще Іустина, философа, Мильтіада и Прокула (сар. V). О послъднемъ отзывается онъ съ особенною пріазнію: Proculus noster christiane eloquentiae dignitas. Это очевидно тотъ

ставляются у него изсколько извістій о развітвленіи Валентиновой секты на различныя отрасли въ позднійшее время 11).

Кромѣ сочиненій направленныхъ противъ цѣлыхъ сектъ, есть у Тертулліана еще нѣсколько сочиненій противъ отдѣльныхъ еретическихъ мнѣній. Между ними прежде всего обращаетъ на себя вниманіе сочиненіе озаглавляемое «Противоядіе противъ гностиковъ» 12), представляющее опроверженіе очень любопытныхъ и ни откуда, кромѣ этого сочиненія, неизвѣстныхъ возраженій, высказыванныхъ нѣкоторыми сектантами противъ христіанскаго мученичества, имѣвшаго въ то время такое важное значеніе. Въ сочиненіи о Крещеніи Тертулліанъ раскрываетъ спасительное дѣйствіе христіанскаго таннства также вопреки ученію нѣкоторыхъ сектантовъ, отвергавшихъ значеніе видимаго крещенія водою 13). Въ сочиненія водою 13.

Прокуль, глава римских монтанистовь, котораго опровергаль Кай. О Мильтіадт же, какъ писатель также опровергавшемъ монтанистовъ. Тертулліанъ отзывается съ нткоторою ироніею—Miltiades Ecclesiarum Sophista—Мильтіадт — церковный софисть (а не поборникъ церквей какъ перевель г. Карнеевъ). Ипполита между предшествовавшими обличителями Валентиніанства Тертулліанъ не увоминаетъ, да и Ипполитово обличеніе валентиніанства въ философуменахъ въроятно позднте Тертулліанова.

<sup>11)</sup> См. въ особ. сар. IV, XXXIII—XXXIX. Между учениками Валентина и представителями отдёльныхъ отраслей Валентиніанства Тертулліанъ называетъ Теотима, о которомъ, сколько намъ извёстно, кроме него никто изъ древнихъ ересеологовъ не упоминаетъ. Названіе другаго Валентиніанина Аксіоника, о которомъ нётъ упоминанія у Иринея, но есть у Ипполита (Фідод. VI, 35), и котораго согласно съ Ипполитомъ Тертулліанъ относитъ къ восточной отрасли Валентиніанства, показываетъ, что Тертулліанъ имель въ виду не ту более раннюю впоку развитія этой секты которую описывать Ириней, но ту позднейшую, которая представляется въ философуменахъ.

<sup>12)</sup> Advers. Gnosticos Scorpiace—Migne T. II pag. 121—154; y Kap-Heeba 4. 4 ctp. 199—241.

<sup>.12)</sup> De Baptismo--Мідпе Т. І. рад. 1197—1224; у Карнеева 2 ч. стр. 3—30. Это сочиненіе написано Тертулліаномъ противъ какой то Квиптилы—его близкой современницы (nuper conversata istic Cap. I), которая ваходила несообразнымъ, чтобы такое простое дъйствіе, какъ погруженіе въ воду, пронаводило такія великія последствія, какія христіане приписываютъ такиству крещенія (Nihil est, quod tam obduret mentes hominum, quam, simplicitas divinorum operum, quae in actu vi-

неніи о Плоти Христовой раскрывается христіанское ученіе о принятіи Сыномъ Божінмъ дъйствительной человъческой плоти вопреки ученію гностиковъ Маркіона, Апеллеса, Валентина и Александра, считавшихъ плоть Інсуса Христа призрачною, или какою-то особенною, взятою изъ міра духовнаго, изъ міра

detur, et magnificentia, quae in effectu repromittitur. Cap. II) Эту Квиптиллу Тертулліанъ называеть принадлежащею въ ереси Кайянъ (de Caiana haeresi vipera venatissima). Поздитище комментаторы и историки, которымъ приходилось обращать внимание на это извъстие Тертулліана. большею частію принимали эту Квинтилу за последовательницу той секты Каннитовъ, которая составляла отрасль Офитскаго гностицизма. и о которой говорять Ириней Lib. I. сар. 35. Клименть Александрійскій Stromata lib. VII cap. 17, Opureus contra Celsum lib. III cap. 13. Enuфаній Haeres XXXVIII и т. д.). Но едва ли не върнъе будеть — эту Квинтиллу считать последовательницею не Каннитовъ, которые. распространяясь преимущественно въ Египтъ, въ западныхъ церквахъ - въ Рим'в и Кареагенъ-елва ли могли имъть вліяніе, а Кайянъ, т.-е. того особеннаго раціоналистическаго направленія, которое подъруководствомъ ученаго римскаго пресвитера Кая начинало развиваться въ римской церхви именно въ то время, когда действовалъ Тертулліанъ, и которое болъе извъстно подъ названіемъ алоговъ (см. 5 главу нашего изслъдованія приміч. 70). Мити Квинтиллы о танистві крещенія, опровергаемое Тертулліаномъ, во всякомъ случав скорве можетъ быть объяснено изъ общаго рапіоналистическаго строя воззріній алогизма, чёмъ изъ сложной полуязыческой теогоніи и космогоніи Офитства и сродныхъ съ нить секть. Самое название секты-Сајапи-скорве можеть быть произведено отъ собственнаго имени Cajus, чемъ отъ Cain; отъ последняго имени сектанты скорве могли быть названы Cainiani или Cajnistae, (хотя впрочемъ эти названія—Cajani, Cainiani, Cainistae, Caini у древнихъ ересеологовъ, по крайней мъръ въ сохранившихся манускриптахъ ихъ произведеній, ставятся одно на місто другаго). Даліве о какой-то ересеначальниць Квинтиля есть извъстіе у Епифанія писателя позднъйшаго, но конечно составлявшаго свои сведения о старыхъ сектахъ на основаніи источниковъ древнійшихъ (Срав. 5-й главы приміч. 64, 76, 6-й главы приміч. 32). Онъ называеть эту Квинтиллу начальницею одной изъ отраслей Монтанизма, не ясно впрочемъ отличаемой имъ отъ главнаго направленія этой секты (Панар. ерес. XLIX). Уже нікоторыхъ прежнихъ изследователей занималь вопросъ, одна ли и таже эта Квицтила съ упоминаемою Тертулліаномъ, или другая (Walch Ketzergeschichte B. I, s. 606). Твердыхъ данныхъ для решенія этого вопроса вонечно неть, но неть основаній и различить Епифанієвскую Квинтилу отъ Тертулліановской. Возэрвнія Тертулліановской Квинтильи, отличающіяся раціоналистическамъ характеромъ, повидамому не нодходять подъ общій строй монтанистического ученія. Но ничего не могло быть удивительнаго въ томъ, если увлекавшаяся энтузіастка Квиптилла во время бывшей дома въ Рим'я борьбы ранјоналистическаго алогизма съ

звъзднаго и т. д. <sup>14</sup>). Въ сочинени о Воскресени плоти Тертулліанъ, защищая дорогую для христіанства истину воскресенія главныхъ образомъ противъ языческихъ философовъ, не знавшихъ этой истины, касается и неправильныхъ представленій объ этомъ предметъ нъкоторыхъ еретиковъ — Менандра, Маркіона, Лукана, Марка <sup>15</sup>). Отчасти касается также Тертулліанъ еретическихъ представленій и въ сочиненіи о душъ, въ

мистическимъ монтанизмомъ сначала поддалась вліянію раціоналистических взглядовь ученаго Кая, а потомъ увлеклась мистическою проповъдью его противника Прокуда или какой нибудь монтанистической пророчилы Прискиллы, (которой Епифаній приписываеть также какоето важное значение въ образовании секты Квинтилианистовъ). Можетъ быть и въ самомъ ученіи секты, образовавшейся подъ вліяніемъ Квинтильы, отразились черты и того и другаго изъ ученій, какими увлекалась Квинтилла т.-е. и Кайянскаго раціонализма и монтанистическаго мистипизма. На это можно найти и нъкоторое указаніе у Епифанія. Какъ отличительную отъ ученія фригійскихъ монтанистовъ черту въ ученін квинтилліанъ Епифаній указываеть между прочимъ ту, что они не только хвалились вдохновеніями и прорицаніями, но высоко ставили и начало разуменія - начало болье сродное Кайянскому, чемъ монтанистическому направленію. Они, сообщаеть Епифаній (2 гл. XLIX ерес.). воздавали особенную благодарность праматери Евь за то, что она первая вкусила отъ *древа разумп*ия. На этомъ основани между прочимъ у нихъ женщинамъ предоставлялось самое широкое право учительства, пророчества, занятія всёхъ ісрархическихъ должностей — не только пресвитерской, но и епископской. Эта секта можно предподагать, представляла такую же средину между кайянствомъ и монтанизмомъ, какъ секта Эсхина-между монтанизмомъ и патрипассіанствомъ (такимъ образомъ въ ней новый примъръ посредствующаго сочетанія противоположныхъ повидимому ученій. (Сравн. 6 й главы примін 112). Только Тертулліанъ, писавшій сочиненіе De Baptismo еще въ первомъ періодъ своей литературной даятельности-до отпаденія отъ церкви, вароятно имълъ въ виду эту секту въ первомъ період в ся развитія - когда въ ней преобладало раціоналистическое кайянское направленіе, — а другой писатель, изъ котораго Епифаній заимствоваль свои свёдёнія объ этой севть (т.-е. по всей въроятности Инполить in Memoria haeresium Срави. 6-й главы примвч. 32), описываль ее въ томъ періодъ, когда она преимущественно прониклась мистическими началами монтанизма.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) De Carne Christi—Migne T. II, pag. 751—792); у Карнеева ч. 3-я ств. 1—54.

<sup>15)</sup> De resurrectione carnis—Migne T. II, рад. 791—886; у Карнеева ч. 3-я стр. 54—171. Это—одно изъ лучшихъ сочинений Тертулліана, и вообще—одинъ изъ лучшихъ богословскихъ трактатовъ, раскрывающихъ истину воскресения на основанияхъ чисто кристіанскихъ.

которомъ неосторожно высказываются и его собственныя не очень высокія представленія о природь души 19).

Нужно замѣтить, что ночти всѣ помянутыя сочиненія Тертулліана относится къ тому періоду его литературной дѣятельности, когда онъ отдѣпился отъ перкви и сдѣлался приверженцемъ монтанизма 17). Поэтому въ нѣкоторыхъ изъ этихъ сочиненій вмѣстѣ съ опроверженіемъ еретическихъ ученій встрѣчаются и рѣзкія выходки противъ церкви по тѣмъ нунктамъ, въ которыхъ монтанизмъ расходился съ церковью. Но это не мѣшаетъ означеннымъ сочиненіямъ имѣть больщое значеніе петолько въ исторіи ересей, но и въ православной противусектантской полемикъ. Тѣ лжеученія, которыя опровергалъ Тер-

the state of the section of the section of

М) De Anima -- Migne T. II, рад. 641---752; у Карнесва это сочинение: оставлено совстви безъ церевода, втроятно по причина разкихъ митий, находящихся въ немъ. Источникомъ грубыхъ представленій о душь у Тертулијана было то, что онъ вообще не допускаль ничего бевтвлеснагонежатеріальнаго: Corpus — ipsa substantia rei cujusque (Adv. Hermo, gen. cap. 35); nihil est, si non corpus (De Anima cap. 7); omne, quod est, corpus est sui generis; nihil est incorporale, misi quod non est (De Carne Christi, cap. 2). На втомъ основаній Тертулліанъ даже для Бога предполагаль Corpus sui generis (Adv. Praxeam cap. 7), признавая впрочень maximam diversitatem divini corporis et humani (Adv. Marcion, Lib. II). Тамъ болде дину человаческую онъ привнаванъ Substantiam, corpoream (De Anima cap. V, VI, VII, XXII и въ другихъ мъстахъ). Правда, выражениемъ-телесное бытие или телесная сущность -Тертуллівнь кань будго только старыся обозначить то, что называется реамныму дъйствительными бытісму въ противоположность абстрактному: тыть не менье однакожь его неосторожныя выраженія дали поводъ навоторымь его посладователямь въ самымь грубымь матеріалистическимъ представленіямъ о Богь и дущь (Cpab. Augustin, de haeres 85). Есть также въ сочинени De anima и другія митнія, не принимаемыя церновію. См. Paradoxa Tertulliani cum antidito Pamelii-Migne. Т. Н. рад. 179-209); по авторъ весьма решительно и подробно опровергаетъ ученіе древнихъ философовъ Пинагора и Емпедокла - и некоторыхъ еретиковъ о переселении душъ (сар. 28-35).

<sup>17)</sup> Изв. всёхъ упомянутых выне сочиненй лишь одно—De Baptismo признается принадлежащимь въ православному періоду литературной двятельности Тертулліана. Остальныя вов писаны имъ посяв отнаденія отъ церкви. См. Лумпера и Нессельта — Dissertatio de vera aetate ac doctrina Scriptorum Q. S. Tertulliani — у Мяня Т. I, art V. Срав. Ульгорна — Fundamenta chronologiae Tertulliani — и статью Шаффа о Тертулліанв въ энциклопедіи Герцога Т. XV.

тулліанъ въ сочиненіяхъ противъ Маркіона. Валентина. Гермогена. Праксея, не имъли отношенія къ пунктамъ равногласія разл'єлявшимъ монтанистическія воззр'єнія Тертулліана отъ перковнаго ученія. Въ истинахъ вёры, которыя Тертуаціану приходилось зашищать провивъ гностическихъ джеччителей. Монтанисты были согласны съ церковью. По этому Тертулдіанъ монтанистъ писалъ свое сочиненіе противъ еретиковъ также, какъ писалъ бы ихъ православный писатель. Даже можно сказать-болье: монтанисты къ ересямъ гностическимъ. и патрипассіанскимъ относились съ большею горячностью и строгостью, чемъ православные. И это весьма выразительно сказывается въ сочиненіяхъ Тертулліана. Если ихъ можно упрекнуть, то скорбе въ излишней горячности и резкости противъ еретиковъ, чъмъ въ недостаткъ ревности къ зашищенію христіанской истины. Правда, среди обличеній еретикамъ находятся въ помянутыхъ сочиненіяхъ и ръзкія выходии противъ церкви; но эти выходки, какъ мы уже сказади, не имбють прямаго отношенія къ томь пунктамъ православія, которыя Тертулліану нужно было защищать противъ гностиковъ и патрипассіанъ. Эти выходки касаются другихъ пунктовъ, въ которыхъ монтанизмъ расходился съ церковью. Но съ этой стороны сочиненія Тертуллівна недучають еще особенное значение въ истории древняго сектантства. Представляя опровержение заблуждений гностицизма и патрипассіанства, помянутыя сочиненія Тертулліана вийсті съ нікоторыми другими сочиненіями нравственнаго содержанія, (de pudicitia, de monogamia, de virginibus velandis, de jejuniis, de juga in persecutione, de corona militis, de pallio) 18) представляють съ но-

<sup>18)</sup> Всв эт сочиненія у Миня Т. ІІ, Series secunda; въ русскомъ переводв у Карнеева ихъ нётъ. Влизкія къ нимъ но характеру—но въ которыхъ монтанистическое направленіе высказывается не такъ резко (если онв и писаны въ монтанистическій періодъ Тертулліановой дѣ ятельности, что также не считается решеннимъ): De cohertatione castitatis, De habitu muliebri: De cultu foeminarum; эти находится у Карнеева во 2-й части стр. 102—193.

ложительной стороны живое выраженіе возврѣній монтанистическихъ. И это тѣмъ болѣе имѣетъ эначенія, что другихъ памятниковъ монтанистическаго ученія мы не имѣемъ, и самыя сочиненія православныхъ писателей, писавшихъ противъ монтанизма, не дошли до насъ 19). Для изученія монтанизма, имѣвшаго, какъ увидимъ, очень большое значеніе въ исторіи христіанства первыхъ вѣковъ, главный источникъ—это именно номянутыя сочиненія Тертулліана.

Кромъ частныхъ полемическихъ сочиненій, есть у Тертулліана и одно общее сочиненіе противъ еретиковъ, писанное имъ въ то время, когда онъ былъ еще приверженцемъ Церкви. Это сочиненіе извъстное подъ заглавіемъ: «De praescriptionibus adversus haereticos или De praescriptionibus haereticorum²°). Оно впрочемъ не представляетъ исторіи еретическихъ сектъ и изложенія ихъ доктринъ, а общее философско-богословское разсужденіе о происхожденіи ересей, отношеніяхъ ихъ къ Церкви и значеніи въ христіанскомъ міръ. Новыхъ собственно фактическихъ данныхъ для исторіи ересей это сочиненіе не представляетъ: но оно имъетъ важное значеніе для разъясне-

Digitized by Google

<sup>19)</sup> Мы разумёемъ здёсь сочиненія писателей древнійшихъ, современныхъ развитію монтанизма—Апполинарія, Серапіона, Мильтіада, Аполіонія, Кая (См. 3-й главы примёч. 20). Но отъ повдинишхъ писателей—Евсевія, Епифанія, бе одорита, мы имбемъ довольно извістій о монтанистахъ и ихъ ученіи заимствованныхъ вонечно изъ болбе древнихъ источниковъ, хотя п недовольно ясныхъ. Сохранившіяся отъ Ипполита свідінія объ ученіи монтанистическомъ въ философуменахъ и въ Libelius Pseudo Tertulliani—очень коротки.

<sup>20)</sup> Migne T. II рад. 11—60; у Карнеева ч. I стр. 149—191. Заглавіе сочиненія: "De praescriptionibus adv. hacreticos" толкуется различно. На русскій языкъ нѣкоторые переводять его словами "о прещеніяхъ противъ еретиковъ" (Карнеевъ), другіе "о правахъ давности противъ еретиковъ" (Филаретъ Чернигов.). Въ послѣднемъ смыслѣ, понимаемомъ примѣнительно въ римской юридической терминологіи (какъ и самое изложеніе сочиненія имъетъ юридическій характеръ), заглявіе это выражаетъ ту мысль, что здѣсь доказывается право давности Перкви на владѣніе христіанскою истиною, на пользованіе свящ писаніемъ, и оспаривается это право у еретиковъ, — такъ какъ Церковь основана Христомъ, и въ ней отъ апостоловъ преемственно поддерживается единое преданіе истины, а еретическія ученія суть новыя измышленія разнорѣчащія и съ апостольскимъ преданіемъ и между собою.

нія общихъ ересеологическихъ вопросовъ, напр. въ виду той, превратной постановки вопросовъ о происхожденіи и значеніи ересей, какая встръчается у новыхъ историковъ церковныхъ отрицательной школы. И вообще въ этомъ сочиненіи весьма много здравыхъ и глубокихъ соображеній не только о значеніи ересей, но и о положеніи христіанской Церкви.

Къ этому сочинению, состоящему изъ XLV небольшихъ главъ, въ нъкоторыхъ спискахъ Тертулліановыхъ сочиненій прибавляется еще восемь главъ (XLVI-LIII), въ которыхъ содержится краткое обозрѣніе еретическихъ ученій первыхъ двухъ въковъ, начиная отъ самарянской секты досиосянъ до первыхъ патрипассіанъ появившихся въ Римъ къ концу втораго или въ началъ третьяго столътія 21). Это обозръніе не можеть быть признано подлиннымъ произведениемъ Тертул-: діанъ. Не говоря объ особенностяхъ изложенія не похожаго на Тертулліановское 22), и о томъ, что этого обозрѣнія нѣтъ во многихъ древнихъ спискахъ Тертулліановскихъ сочиненій 23), доказательства неподлинности его находятся въ самомъ содержанія. Тертулліанъ въ XLV заключительной главѣ несомнънно подлиннаго сочиненія, «de praescriptionibus» говорить, что здёсь предлагается только общее разсуждение о всёхъ ересяхъ, а спеціальное разсмотрёніе частныхъ еретическихъ сектъ предоставляется будущему: въ главахъ же XLVI-LIII, какъ бы вопреки словамъ автора только что передъ тъмъ высказаннымъ, представляется именно обозръніе частныхъ еретическихъ ученій 24). Далье Тертулліанъ не могъ

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>) Migne T. II рад. 61—74; въ русскомъ переводъ у Карнеева этихъ главъ изтъ.

<sup>28)</sup> Въ этихъ главать ньть обычныхъ свойствъ Тертуллівновскаго изложенія—горячности, живости, ръзкости, ироніи, намековъ, широковъщаній и т. д.; здъсь краткое, простое, точное и сухов изложеніе ученія каждой ереси.

ма) Напр. въ древитишемъ кодексъ Агобаровомъ, а въ иткоторыхъ спискахъ это описание ересей предшествуетъ Тертулліановскому "De praescriptionibus". См. у Миня рад. 61 въ примъчанияхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Cap. XLV. Nunc generaliter actum est a nobis adversus haereses omnes. De reliquo specialiter quibusdam respondebimus. И затыть обыч-

бытакъ строго отзываться о монтанистахъ, какъ это лъ-- дается въ LII главъ означеннаго обозрънія: онъ не могъ называть главою еретиковъ Прокула, о которомъ въ сочинени противъ вадентиніанъ отзывается съ большинъ уваженіемъ 25). Если предположить, что это сочинение нисано еще въ то время, ногда Тертулліанъ быль православнымъ, и тогда по свойствамъ своихъ возэръній и характера онъ не могъ непріязненно относиться къ монтанизму, сочувственному ему но самой сущности своей. Но это обозръще не могло быть писано Тертулліаномъ, когда онъ находился въ союзъ съ Церковью. Въ немъ между прочимъ обличается такая ересь, распространение которой въ Римъ и было однимъ изъ поводовъ къ его разрыву съ Церковью — учение Праксея 26). Тъмъ ме**чье** можно предположить, чтобы Тертулліанъ, отдылившійся отъ Перкви, могъ поставлять монтаптистовъ, къ которымъ онъ самъ тогда принадлежалъ, въ разрядъ сектантовъ. Но хотя это сочинение не принадлежить Тертулліану, оно не теряеть своего значения иля исторіи древнихъ ересей. Во всякомъ случак это одно изъ древибищихъ обозрѣній еретическихъ секть - 1-го и 2-го въковъ. Кому оно принадлежитъ, и есть ди оно самостоятельное произведение или переводъ или передълка какого-тибудь другаго древняго сочиненія, объ этомъ до посавдняго времени не было установившихся опредвленныхъ мнъній. Ученые пользовались данными этого сочиненія полъ неопредъленнымъ названіемъ: «Libellus Pseudo-Tertulliani. Въ новъйщее время, какъ мы уже говорили въ VI главъ, высказано предположение, что Libellus Pseudo-Tertulliani — должно

ное завлючение сочинения: legentibus pax et grafia Domini nostri Jesu Christi in aeternum. Нъкоторые предполагали, что краткое описание ересей могло быть составлено Тертулліаномъ послъ, De praescriptionibus, и приложено къ этому сочинению, какъ дополнение. Но противъ этого предположения другие ниже излагаемые признаки неподлинности XLVI— LIII главъ.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Срав. примъч. 10-е.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Сравн. конедъ Цсевдо-Тертулліанова описанія и первую главу противь Праксел.

имъть ближайшее отношение къ тому описанию тридцати двужъ ересей, составленному Ипполитомъ (Віβλίδάριον Ίππολυτου), о которомъ говоритъ Фотій въ 121 главъ своей Библіотеки. Число ересей, обозрѣваемыхъ въ Libellus Pseudo-Tortulliani, и начало и конепъ обозрънія подходять къ описанію Фотім: многія частныя черты псевдо-тертулліановскаго описанія представляются также характеристически сходными съ тъми чертами, какими изображаются нѣкоторыя ереси въ большомъ сочинении Ипполита — философуменахъ. Но вибств съ твиъ въ Libellus Pseudo-Tertulliani нелостаетъ нъкоторыхъ маъ тъхъ признаковъ, какіе указываетъ Фотій въ Βιβλιδάριον Иннолита. и это заставляетъ остановиться на томъ предположени, что псевдо-тертулліаново, описаніе есть не переводъ, а передълка и сокращение сочинения Ипподитова. Этотъ выводъ въ настоящее время можно признать твердымъ пріобрѣтеніемъ новъйшей ересеодогіи 27). Возникають далье вопросы: къмъ и когда сдълана эта передълка Ипполитова сочиненія на датинскій языкъ; и почему она присоединена была къ сочиненію Тертулліана «De praescriptionibus» и распространилась на Запалъ подъ его именемъ. На первый вопросъ вполнъ твердаго отвъта дать еще нельзя. Но изъ всъхъ писателей 3-го и 4-го въка наиболъе въроятнымъ представляется, по нашему мнівнію, признать авторомъ этой переділки Викторина Петавскаго, писателя 3-й четверти III въка 28). Что касается до

<sup>27)</sup> См. предшествовавшей главы сего изслёдованія стр. 178—186.

<sup>28)</sup> Victorinus Petavionsis episcopus (Petavia in Styria, in Paunona Superiori. Hieron. de viris illustrib. LXXIV. Сравни ejusdem epistol. ad Vigilantium, ad Magnum, ad Pammachium, ad Oceanum, praefatio in Mattheum, apologia adv. Rufin). Изъ пробщаемых Іеронимомъ свъдъній объ этомъ писатель обращають на себя вниманіе въ особенности три обстоятельства: 1) Викторинъ хотя писаль свои сочиненія по-латыни, но онъ лучше зналь по-гречески, чъмъ по-латыни (поп аеqпе Latine, ас Graece noverat—de viris. illustr, — изъ чего и выведено заключеніе что онъ, подобно Иринею и Ипполиту быль родомъ гревъ, но телько дъйствовавшій на Западь; 2) Викторинъ матеріаль для своихъ сочиненій, (можеть быть—только передълокъ) браль изъ греческихъ писателей, между прочимъ изъ Оригена (ad Vigilantium); 3) Викторину приписываются въ De viris illustribus сочиненія совершенно подъ тъми же

того, почему латинская передълка Ипполитова описанія ересей могла быть присоединена къ сочиненію De praescriptionibus и распространиться по Западъ подъ именемъ Тертулліана, это можно объяснить легче. Тертулліанъ изъ латинскихъ цер-

заглавіями, какъ Ипполиту: Commentarium in Genesim, in Exodum, in Leviticum, in Isaiam, in Eclesiastem, in Cantica Canticorum, in Apocalypsim Ioannis, adversus omnes haereses et multa alia. Къ сожальнію н отъ этого писателя до нашего времени не сохранилось почти ничего. вроив незначительных отрывковъ, (Migne Patrolog. Latina T. V), по которымъ нельзя решительно судить, быль ли это писатель самостоятельный, или только передълыватель сочиненій Ипполита и Оригена на датинскій языкъ. Во всякомъ случав замечательно то, что о припискиваемомъ Іеронимомъ Викторину сочиненіи contra omnes haereses не встръчается упоминанія ни укого ихъ позднійшихъ писателей, (Оптать Милевитскій въ конці IV віка—De Schisma Donatistarum Migne Т. ХІ-гаухо называеть Викторина зашитникомъ Перкви отъ ересей. но далже о его ересеологических сочинениях никто не говорить), а о перешедшемъ въ позднъйшие въка и распространившемся подъ именемъ Исевно-Тертулліана враткомъ описанів ересей ність извістій ни у кого изъ древнихъ. Замъчательно также и то, что въ позднъйшихъ преданіяхъ римской Перкви имя Викторина поставляется въ какой-то свизи съ именемъ Ипполита. Въ приводимомъ у Деллингера (Hippolytus s. 246—250) опредъленіи собора, бывшаго въ Рим'є будто бы при паців Сильвестръ (опредълении подложномъ, пущенномъ въ ходъ уже къ VI въку, но имвющемъ въ основъ какія-то историческія данныя) полагается отлучение на Ипполита (будто бы за Валентиніанство), на Каллиста (за Савелліанство), и вибств съ ними на епископа Викторина за то. что онъ распространять ложный пасхальный Цикль (cyclos paschae pronunciabat fallaces). Какой это быль Викторинь? Можеть быть тоть последователь патрипассіанства, современникъ Ипполита, о которомъ упоминается въ LIII cap. Libell. pseudo Tertull. Но вероятные это тотъ Викторинъ епископъ, который въ своихъ произведеніяхъ быль или подражателемъ сочиненій Ипполита или передёлывателемъ ихъ на латинскій языкъ, и который, можеть быть, по подражанію Ипполиту, составляль свой особенный пасхальный цикль, или только отстанвальраспространяль (pronunciabat) Ипполитовь цикль вь то время, когда онъ признанъ быль уже неудовлетворительнымъ. Замъчательно наконецъ то, что преданія о епископствъ, времени жизни и мученичествъ Викторина представляются въ позднейшихъ векахъ также почти искаженными, какъ и преданія объ Ипполить. Изъ епископства Петавійскаго въ Панноніи впоследствіи сделано било епископство Пиктавійское въ Галлін; місто и время мученичества Викторина обозначаются весьма разноръчиво. (См. vita Victorini — у Миня); и одинъ изъ дней памяти мученика Викторина (этого или другаго) приходится вакъ разъ рядомъ съ однимъ изъ дней памяти мученика Ипполита (См. Мъсяцесловъ архим. Сергія 30-е и 31-е января и сравни 4-й главы нашего изследованія примъч. 99.

ное имъ въ заключени De praescriptionibus, обозрѣть въ нослѣдствіи различныя еретическія секты, могло предраспольнать 
къ пополненію этого общаго сочиненія о ересякъ, частнымъ 
описаніемъ ересей. Опубликованію же на Западѣ передѣланнаго Ипполитова сочиненія о ересяхъ подъ собственнымъ именемъ автора или передѣлывателя могло премятствовать между 
прочимъ и сильное предубѣжденіе распространившееся тамъ 
какъ противъ Ипполита, такъ и противъ Викторина Петавскаго.

Между подложными сочиненіями Тертулліана считаются еще пять книгь противъ Маркіона изложенныя въ стихахъ 29). Это сочиненіе представляеть подражаніе пяти подлиннымъ книгамъ Тертулліана противъ Маркіона: но оно какъ по силѣ и серьезности опроверженія маркіонитства не можетъ быть поставлено рядомъ съ подлиннымъ сочиненіемъ Тертулліана, такъ и по слогу не представляетъ сходства съ нымъ. Это сочиненіе приписываютъ также Викторину Петавскому — писателю вонца 3-го въка или Виктору Африканцу (Victorinus Afer-Rhetor) писателю первой половины 4-го въка 30). Такимъ образомъ онъ принадлежитъ также къ числу древнихъ сочиненій противъ маркіонитства; но особенно замъчательныхъ свъдъній объ этой сектъ, кромъ извъстныхъ изъ другихъ источниковъ, оно не представляетъ 31),

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>) Migne T. II pag. 1051—1090; въ русскомъ переводъ этого произведенія ньтъ.

<sup>30)</sup> См. Hückstädt-Ueber das Pseudo-Tertullianische Gedicht adv. Marcionem. 1875 г., рецензія въ Zeitschrift für wissenschaft I. Theologie 1876 г. 1 Heff.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>) Кромі сохранившихся до насъ, нікоторыя изъ сочиненій Тертулліана, важныя для исторіи сектантства, потеряны или уничтожены. См. Миня Т. II рад. 1121—1136. Operum Tertulliani, quae desiderantur, fragmenta et notulae. Таковы: Adversus Apelletianos libellus, о которой упоминаетъ Тертулліанъ въ 8 гл. сочиненія о плоти Христовой; сочиненіе De censu animae adv. Hermogenem, о которомъ упоминается въ нісколькихъ містахъ сочиненія De Anima (сар. 1, 3, 22, 24), и которое представляется отличнымъ отъ извістнаго намъ сочиненія противъ Гермогена о візности матеріи. Самое важное для ересеологіи изъ утратившихся сочиненій Тертулліана— Libri sex de exstasi, et septimus

- 100 Ва: Тертулліаномы чаво запалныхы инсателей облачовыевь заначительной степени воспитавшиеся поль его вліянимъ -- св. «Кипріанъ знаменятый настырь Кареагенскій второй ноловины . 3-го ръка. и современный ему Новаціанъ сначала уважаемый православный пресвитеры вы Римь потомы епископы Новапіанскій. Изъ сочиненій Кипріана для исторіи сектантства имьють значеніе письма, писанныя имь и писанныя къчнему по поводу раскола новапіанскаго. Отнасти также имбеть отпношение къ истори сектантства и знаменитое Кинріаново со--минение о единствъ Перкви (Tractatus de unitate Ecclesae); воно въ особенности показываеть, вакь поль вліяніемь возникавникъ сектантскихъ волненій развивалась въ Церкви осоэбенно западной ко второй половинъ 3-го въка мысль от невобходимости не только внутренняго, но вывшняго јерархическаго объединенія 32). Изъ сочиненій Новаціана сохранилось ло нашего времени и имъетъ значение канъ для богословия православнаго, такъ и для исторіи ересей пегопразсужденіе о «Троинъ (De Trinitate); представляющее самый полный разборъ монархіанскихъ возраженій противъ перковнаго: догmera . o Tpourt 33), as an and, as a state a setting a price of their extreme н Ириней Ипнолить и Тертулліань три плавивиніе груковоамители въсизсабдовании древнихъ ересей по мъсту дбятельмости своей принадлежать западной церкви и западней церковной литературь, котя первые два и по характеру обравованія и по самому явыку, на которомътиисали, треки. Это

<del>on the sin</del>e within 1 Classic and the same of the inventors of

аdversus Apollonium, е которых, упоминають Іеронимь (de viris сар-XXIV, XL, LIII), Предестинать (Lib. 1 haeres. 26; объ этомъ ересеологическомъ памятникъ будеть сказано въ своемъ мъсть) и Никифоръ Калистъ (Histor. Eccles. Lib. IV сар. 22, 84 въроятно со сковъ Іеронима). Въ этомъ сочинени Тертулціанъ по преимуществу выразиль свои монтанистическія возэртнія и різкое отношеніе къ Церкви (можеть быть жо этой причинъ сочиненіе и утратилось), въ частности направляя свою полемику противъ Аполлонія одного изъ сильнійшихъ обличителей монтанизма (Іерон. XL, Евсев. V, 18).

реводъ съ біографією Кипріана изд. редакц. трудовъкіевской академін.

35) Оставшіяся произведенія Новаціана съ историческими замічаніями о немь самемы у Мани Patrolog. Latina T. Ик.

обстоятельство инветь то важное значене для исторіи древнихъ сектъ, что слъдов, первыя и важнъйнія свъдънія объ этихъ сектахъ мы имбемъ отъ люжей, стоявщихъ ловольно далеко отъ источника ихъ первоначальнаго образованія. Всь доевнія секты заражланись на востокъ (кромъ одного раскома новаціанскаго, который притомъ не имълъ большаго самостоятельнаго значенія); на восток следовательно находились корни, изъ которыхъ эти ученія выростали; тамъ быле условія, поль вліяніемъ которыхъ они слагались. На Западъ эти vченія проникали vже потомъ во второй стадіи своего развитія, и тамъ многія изъ нихъ изм'вняли свой первоначальный характеръ. Такимъ образомъ писатели западные, передающіе свълбнія объ этихъ сектахъ, знакомять насъ съ ними не въ самомъ ихъ образованіи, а большею частію во второй-такъ сказать-сталін ихъ развитія. Правла, они основывають свои извъстія на сообщеніну болье древних писателей, на собственныхъ писаніяхъ еретиковъ, на показаніяхъ лицъ, переходившихъ отъ ереси къ Перкви 34. Но это все не то, что наблюдать развитие каждаго учения на самомъ мъсть его первоначальнаго образованія; знать непосредственно тѣ условія, среди которыхъ оно сложилось. Этими удобствами не пользовались западные ересеологи, и это въроятно было одною пав главныхъ причинъ тому, что ихъ известія о происхожденіи и смысл'є древних в ересей представляются не совс'ємъ ясными. Это обстоятельство въ значительной степени должно ум врять и самоув вренность новых в изследователей въ сужденіяхъ о древнихъ ересяхъ; серьезный изследователь не можетъ здъсь ни на минуту терять изъ виду нъкоторой шаткости и неглубокой обсабдованности самой почвы, на которой приходится производить работы и строить заключенія. Это къ сожальнію забывають многіе новые изследователи. Но это же обстоятельство съ другой стороны оправдываетъ то стремленіе, высказывающееся въ нов'йшей ересеологіи, въ

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) См. 3-ей главы примёч. 34—45 6-й главы примёч. 4, 41.

силу котораго изслидователи, не довольствуясь прямыми показаніями древнихъ ересеологовъ, ишуть пособій для разъясненія древней сектантской исторіи побочныхъ — въ явученін религіозныхъ преданій и быта восточныхъ народовъ приблизительно къ тому времени, какъ зарождались между ними эти редигіозныя движенія. Къ сожальнію, и эта почва представляется еще очень скудною, малоизся вдованною, и по новости дъла любители посибшныхъ сужденій и заключеній также впадають здісь въ увлеченія и преувеличенія зь): По поводу какого-нибудь вновь открытаго и еще недостаточно **У**ясненнаго факта готовы бывають пренебрегать рядомъ извъстій, уже прежде получившихъ извъстное значеніе въ наукъ. перестроивають заново исторію, требующую лишь пополненія пробъловъ, а не разрушеній и новыхъ воздушныхъ построеній. вдаются въ гипотезы, отличнющіяся болье смелостью и оригинальностью, чёмъ внимательностью и обстоятельностью изученія, и т. д.

Во всякомъ случать для исторіи ересей было бы очень важно, если бы рядомъ съ замъчательныйшими изъ древнихъ ересеологическихъ сочиненій западныхъ до насъ дошли столько же значительные въ томъ же родъ сочиненія отъ восточныхъ церковныхъ учителей, ближе стоявшихъ къ самымъ источникамъ происхожденія древнихъ сектъ, и по самому характеру своего образованія и умственнаго строя лучше имъвшихъ возможность понимать тъ духовныя настроенія, изъ которыхъ сектантскія ученія зараждались. Но отъ восточныхъ церковныхъ учителей



<sup>35)</sup> Въ этомъ случат между прочимъ ученые, занимающиеся историею древнихъ сектъ, неръдко дълаютъ кругъ; о древнихъ языческихъ религихъ, подъ влиниемъ которыхъ образовывались различныя секты, составляютъ заключения на основани извъстий сохранившихся о сектахъ, а потомъ изъ построенныхъ такимъ образомъ заключений выводятъ дальнъйшия для разъяснения внутренняго смысла этихъ же самы сектъ. На это жаловался еще въ прошломъ столъти Вальхъ въ своей истории ересей (В. 1 s. 224). Конечно, съ этого времени изучение древней мисология сдълало больше успъхи. Но нельзя не сказать, что и до настоящаго времени изследователи этой научной области по прешиуществу отличаются смълыми научными приемами и заключениями.

1.2. года 3-го въка мы не только не имъемъ такихъ значительныхъ полемическихъ сочинений, которыя могли бы равняться съ промивеленіями Иринея и Ипполита, но въ пъльномъ вилъ ночти викакихъ. Во второмъ въкъ-до Иринея, какъ мы уже занаемъ, на востокъ нъкоторые писатели писали полемическія сочиненія противъ соктантовъ, вреимущественно противъ Мар-, кіона и монтанистовъ 36). Но со временъ Иринея въ продолженіе третьяго въка нолемическая литература делается почти исключительнымъ достояніемъ вападной церкви. Восточная богословекая письменность, преимущественно поль вліяніемь извъстной александрійской школы, нолучаеть главнымъ обравомъ положительное направленіе. Восточные учители обрашали внимание не столько на опровержение заблуждений противныхъ Перкви, сколько на выяснение и утверждение самаго перковнаго ученія—на построеніе перковнаго богословія, перковной экзегетики, пермовнаго проповълшичества и т. л. Вотъ почему отъ восточныхъ писателей этого времени мы имъемъ мало данныхъ для исторін ересей, 37) (несмотря на то, что восточная дитература этого времени представляется гораздо общирные и значительные запалной). Нельзя сказать, чтобы восточные писатели совсимь не заприались изучениемь сресей, м, не дсчитами нужнымъ опровергать ихъ. Напротивъ, изъ сехранившихся произведеній этихъ учителей видно, что некоторые изъ нихъ очень хорошо знали распространенныя въ то время еретическія заблужденія, и снивали нужнымь опровергать ихъ: но большею частію они аблади это не врамо, не въ спеціально предназначенныхъ для того сочиненіяхъ, а отрывочно мамоходомъ при раскрытии самаго христіанскаго ученія, при изъясненій свящ. писанія, въ проповедяхъ церковныхъ и т. д. Для высшихъ цълей христіанскаго наученія и

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) См. 3-ей главы приметанія 18—20.

<sup>37)</sup> Отчасти вио могло зависьть и оть того, что секты, зароднямися на востожь и сильныя преимущественно во 2-мъ въкъ, въ 3-мъ при манбольшемъ развити хрчетанской мысли и жизни въ восточной перви стали такъ ослабъвать ч терять значеніе.

самей церковней полемини этотъ способъ опровержения оресей можетъ быть в есть самый лучшій; положительно богословскому направленію восточной церковной письменности во всякомъ случат нужно ожидать предпочтеніе предъ практикополемическимъ направленіемъ западнымъ. Но собственно для цтлей ересеологів, для изученія исторіи ересей въ этомъ направленіи менте могло выработаться научнаго матеріала; чтимъвъ западномъ. Ересеологическія показанія восточной церковной письменности, въ отличіе отъ цтльныхъ полемическихъпроизведеній западныхъ, имтють большею частію отрывочный характеръ.

Такой отрывочный характерь прежде всего имеють ересеологическія показанія перваго замівчательнаго изъ писателей александрійских в-Климента 38). По своему умственному н вравственному характеру, по образованию и по самому масту литератупной абательности Климентъ болбе: чемъ ито-нибуль: дочгой нав досвинкь ччителей перковныхь, могь сообщить пвиныя сейдвиія о сресяхь. Клименть быль отличный знатокъ древней мисологіи и философін, самъ не мало переживній внутренних бореній прежде чемь перешель нь христі. анству, неутомимый въ продолжение всей жизни изследователь истины, человыкъ много нутешествовавний, много видевшій, много читавшій, и притомъ едвали не изъ всёхъ дровнихъ писателей христіанскихъ самый терпимый, готовый безпристрастно относиться ко всякому учению хотя бы и не-и согласному: св сего убъжденіями, и въ массв заблужденія: искать крупицы истины. Самое и всто литературной двятельности Климента въ наиболъе эрълый неріодъ его развитія: are provided to a supply that it is a section of the provided by the second of the sec

<sup>38)</sup> Творенія Климента александрійскаго съ превосходными изслівлованіями о нихъ (де-Нурри) у Миня— Patrolog. graec. Т. VIII—IX; на русскомъ языкі обстоятельное изслідованіе о Клименті г. Ливанова въ "Прав. Обозрічни" 1867 г., —также у Скворцова въ "Философіи Отцовъ Церкви" и у Филарета Черниговскаго въ 1-й части, "Объ Отцахъ, Церкви" §§ 84—88. Изъ самыхъ сочиненій Климента на русскій языкі были переводимы только отрывки въ разныхъ духовныхъ журналахъ.

давало ему, особенныя удобства для изследеванія всявихъ соприкасающихся съ христіанствомъ ученій. Это — Египетъ. Александрія—главный пентръ, въ которомъ выработывались замѣчательнѣйшія умственныя и религіозныя лвиженія того времени, габ главнымъ образомъ христіанство сталкивалось съ религіозными и философскими воззрѣніями древняго міра. и гат большая часть ересей въ особенности гностическихъ или вновь зараждалась или находила главное мъсто для своего распространенія. Клименть, какъ видно преимущественно изъ его сочиненія «Стромата», и на самомъ ліді имідъ весьма обстоятельныя свёдёнія о ересяхъ предшествовавшихъ и современных вему. Въ «Строматахъ» находятся навъстія о симоніанахъ, николантахъ, докетахъ, о Василидъ и Исидоръ, Карпократь и Епифань. Продикь. Валентинь и его носледователяхъ Геракцеонъ, Маркіонъ, и его последователяхъ, Татіанъ н енкратитахъ, монтанистахъ, офитахъ, каинитахъ, ператахъ--такимъ обравомъ о всъхъ почти замъчательныхъ сектантахъ 1-го и 2-го въка 30). Еще важиве-въ «Строматахъ» приводится не мало отрывковъ изъ собственныхъ сочинений сектантскихъ. которыя Клименть читаль, и изъ которыхъ имыя быди бы неизвъстны намъ помимо сообщеній Климента. Такъ во второй книге «Стромать» Клименть приводить отрывовь изъ сочиненія Исидора—сына и посл'ядователя Василидова — о душ'я (ராத் நைக்கும் முல் முல் முல் இந்து); நக் 3-ей книг முல் மேக்கம் மக்கம் மக்கம ченіе изъ его сочиненія о нравственности ('Неіха), -- въ 6-ой изъ составленныхъ тъмъ же Исидоромъ пророчествъ анокрифическаго василидіанскаго пророка Пархора. Ивъ писемъ и рвчей (билма) замвчательнвишаго гностика Валентина есть. нъсколько извлеченій во 2-й, 3-ей и 4-й книгахъ «Строматъ»,

<sup>\*\*)</sup> Подробныя указанія вежк нявістій о еретиках находящихся у Климента см. въ диссертаціи Нурри De libris Stromatum сар. XIII— Мідпе Т. ІХ рад. 1235—1246. Особеннаго вниманія заслуживають между прочимы нявістія о еретикі Кассіані, о которомы, кромі Климента, никто изъ древивійших в ересеологовы не говорить. Stromata Lib. III сар. 13—Мідпе Т. VIII р. 1191—1194.

въ 4-й квигь мъсто изъ комментарія на Евангеліе Луки, составленнаго Гераклеономъ 48). Въ «Строматахъ» находятся также замвчательныя мавветін объ апоконфахъ, находившихся въ обращении у сектантовъ: о сванголихъ свресвъ и огнитанъ, полдожныхъ проповъдяхъ Петра, тайныхъ преданіяхъ Матеія и т.  $\pi$ . 41). Но все это разсъяно отрывочно по разнымъ мъстамъ обинирнаго сочиненія Климента, что отчасти условливалось и самымъ характеромъ этого сочинения, не представлявшаго ничего пълънаго и систематическаго, представлявшаго лишь разнообразныйшій безь опредыленнаго плана и связи матеріаль лля построенія христіанской научной системы. При всемъ томъ ересеологическія показанія Климента имбють очень важное значение: съ одной стороны, они представляють по живымъ александрійскимъ преданіямъ и поллиннымъ сектантскимъ источникамъ полтверждение тахъ описаний гностическихъ системъ, какта оставитъ Ириней, съ другой они не мало и пополняють списанія Иринея новыми изв'ястіями (2).

Оригенъ—знаменитый ученикъ Климента, владъвний всеми свъденими, каки только въ то время могъ приобресть и вийстить гениальный умъ, безъ сомнения не могъ не знать еретическихъ сектъ, изъ которыхъ многия еще продолжали существовать въ Египте въ его время. Между самими его слушателями бывали еретики, изъ которыхъ многихъ онъ обратилъ къ Церкви 43). При всемъ томъ въ общирныхъ сочиненияхъ Оригена еще

41) Объ этомъ также у Нурри De libris Stromatum cap. IV и V — Migne T. IX p. 1087—1108.

62) Евсев. кн. VI, гл. XVIII. Таковъ быль между прочимъ Амвросій, обращенный Оригеномъ отъ валентиніанства, и после доставлявній ему щедрыя пособія для ученыхъ трудовъ.

Digitized by Google

<sup>40)</sup> Bob ore expense—y Mans T. VII (при твореніяхъ Иринея) Арpendix—Fragmenta Gnostica.

<sup>43)</sup> Между сочиненіями Климента номіщаются еще отрывки изъ поленическаго сочиненія противъ валентиніанъ подъзаглавіемъ: Excerpta ех scriptis Theodoti ad Valentini tempora spectantia; (Migne T. IX рад. 651—698), но эти отрывки не считаются принадлежащими Клименту. Варочемъ и ихъ нельзя оставлять безъ вниманія при изслідованіи вадентиніанства. Кому принадлежать эти отрывки, неявивстно. 42) Евсев. ки. VI, гл. XVIII. Таковъ быль между прочинь Амеросій,

менже, чамъ у Климента, можно найти мъльнихъ и связянихъ. сообщений о еветических ученіях 44. Равличных мивній. еретическихъ онъ касается не мало въ своей книгъ о началахъ, въ сочински противъ Цельса, въ различныхъ толкованіяхъ на книги свящ, мисанія, въ проповъляхъ и т. д. Особенчо пвиными считаются его показанія о сектахъ і удействующихъю которыхъ онъ сообщаетъ свъденія болье полробныя и ясныя, чёмъ какія у другихъ древнихъ писателей; у чего между прочимъ особенно замѣчательныя извъстія о свангеліи евреевъ, которымъ пользовались эти сектанты. Изъ гностическихъ сектъ Оригенъ особенно много говорить объ учения Василила, Маркіона, Валентина, Геравлеона: изъ последняго приводатся общирныя выдержки толкованій на свангеліе Іоанна; не, мало, также, сообщается сведеній со другихъ, апоприфакъ епетическихъ. Мийнія мовархіанскія Оригевъ ниветъ: BE BRAV HOR DACKDUTIN COCCEBEHRAFO WICHIA: O: TOOMUS: N: BON. объяснени тъхъ мъстъ висания какими пользоваемсь монаюхіане, въ подтвержденіе овоихъ мижній. Но все это разстано у. Оригена во множествъ разныхъ мъсть его общиривнияхъ TROPONIN 45). The property of the contract of

LIB along detailed to a conserva-

richter diffice to dated a can be

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>) Орега Origenis — у Миня Ратг. Gr. T. XI—XVII. На русскомъ языкъ изъ общирнъйшихъ сочиненій Оригена почти нътъ ничего. О богослововикъ воззръніяхъ. Оригена всть замъчательное изстъдованіе: свящ. Малеванскаго въ трудахъ кіевск. духов. академіи 1870 г.; но здъсь имъется въ виду одна внутренняя философско-богословская сторона твореній Оригеновыхъ. Хорошаго библіографическаго обзора ихъ (за исключеніемъ находящатося у Фанарета Чер инговевато въ 1-й части "Объ Отпахъ Перкви" SS 91—95) у насъ посель нътъ.

Отпахъ Первви" §§ 91—95) у насъ досель и втъ
\*\*

Подробное, обозначение исъхъ мъстъ у Оригена, относящимоя иъ
сектантскимъ ученіямъ, составило бы длинные ряды пифръ; сомержа!

щихъ только одни указанія на различныя страницы Оригеновихъ сечиненій безъ всявихъ объясненій. Выписывать здёсь эти ряды мы не
видимъ надобности; въ своихъ мъстахъ, при изложеніи самихъ ученій
еретнческихъ, будетъ обращаемо вниманіе на то, что замкчательнаго
сообщаетъ о нихъ Оригенъ. Желающимъ въ обширифійнихъ соумненіяхъ
Оригена отънскивать мъста относящіяся къ изследуемому предмету
могутъ помочь превосходные індісев арарутістве прениущественно къ первымъ четыремъ томамъ сочиненій Оригеновихъ въ изданіи De la Rue,
перепечатанномъ у Миня.

Межау сочиненіями Оригена издавна пом'вщалось одно полемическое сочинение, спеціально направленное противъ еретиковъ-маркіонитовъ и вардесанистовъ. доводьно общирное. разделенное на пять отделеній. Это «Разговоръ о правой вёре въ Бога» 46) между православнымъ богословомъ Адаманціемъ и еретиками Мегеејемъ и Маркомъ маркіонитами, Мариномъ вардесанистомъ. Дрозеріемъ валентиніаниномъ и Валентомъ главою особенной сектантской отрасли, въ присутствии языческаго философа Евтропія, который спорившими избранъ быль въ посредника, и полъ конепъ убъдившись доводами православнаго богослова объ истинъ христіанства, вмъстъ съ ученнками своими и еретиками обратился къ Перкви. Но это сочинение не можетъ быть признано за принадлежащее Оригену. Въ немъ есть признаки, что оно писано не раньше Константина великаго. Въ немъ говорится между прочимъ о благочестивомъ государъ, низпровергающемъ языческие кумиры и капища, которые прежніе императоры почитали, и возстановляющемъ христіанскіе храмы, которые прежніе императоры разрушали 47). Въ немъ высказывается учение о св. Троицъ въ такой формуль, которая не подходить къ формуламъ оригеновскимъ, и болъе подходитъ къ богословскимъ формуламъ, утвердившимся въ церкви послѣ Никейскаго собора, глѣ между прочимъ о Сынѣ Божіемъ употребляется выраженіе бироболос 18). Оригену это сочинение могло быть принисано потому, что представитель праваго христіанскаго ученія въ немъ носить имя

46) 'Αδαμαντίου Δίαλογος περί της είς Θεὸν πίστεως. Adamantii-Dialogus de

recta in Deum fide. Migne T. XI рад. 1711—1884.

17) См. Dialogi sectio 1. по Миню рад. 1748 слова Адаманція къ Меτεθίκο: νῦν δέ, του βασιλέως ὅντος θεοσεβοῦς, τὶ φής, Κρείττον γαρ καὶ τούναντίον τῶν βασιλέων εκείνων αὐτὸς βασιλέυει. "Α γαρ εκσίνοι καθείλον, αὐτὸς ἀνωκοδόμησεν. δύς έκεινοι εμίσησαν, ούτος ηγάπησεν. ους έκεινοι ετίμων ναόυς τε καὶ είδωλα, αὐτὸς καθείλε.

48) См. исповидане Адаманція, излагаемое почти въ началь діалога:—

Migne pag. 1717: "Ενα Θεόν κτίστην καὶ δημιουργόν τῶν ἀπὰντων είναι πεπίστευκα, καὶ τὸν ἐξ αὐτοῦ Θεὸν Λότον όμοοὐσιον, ἀεὶ ὅντα, καὶ ἐπ' ἐσχάτων καιρῶν ἄνθρωπον ἐκ Μαρὶᾳ ἀναλαβόντα καὶ τοῦτον σταυρωθέντα καὶ ἀναστάντά ек ускрой. Пютени бе как то атіш Пустиать, то деі буть. См. также исповіданіе св. Тронцы подъ конець V отділленія; рад. 1882—1884.

Аламаниія: Оригена, какъ извъстно, за его необыкновенное ученое трудодюбіе и твердое христіанское убъжденіе, называли адамантовымъ (adamantius). Можеть быть кто - нибудь изъ позднъйшихъ почитателей Оригена первой половины IV въка, задумавши написать полемическое сочинение противъ епетиковъ, ръщился украсить его именемъ знаменитаго александрійскаго учителя. А можеть быть-Адаманцій-такъ н на самомъ дълъ назывался составитель этого полемическаго ліалога. безъ всякаго отношенія къ Оригену 49). Кто такой быль этоть писатель, и гдв онь жиль, неизвестно. Полемическій пріемъ раскрытія христіанской истины въ формѣ ліалогической болье свойствень сирскимь, чымь александрійскимъ писателямъ 50), и ереси, опровергаемыя въ этомъ діадогъ, бодъе имъди значенія въ Сиріи, чъмъ въ Египтъ. Но во всякомъ сдучав, хотя это сочинение и не принадлежитъ Оригену, и неизвъстно, кому принадлежитъ, -- оно -- одно изъ древнихъ и очень значительныхъ ересеологическихъ сочиненій. Такъ смотръдъ на него еще блаж. Оеодоритъ, который поставляль Адаманція рядонь сь замічательнійними изь древнихъ ересеологовъ Иринеемъ, Ипполитомъ, Климентомъ александрійскимъ, Родономъ и т. д. 51). Въ особенности это сочиненіе значительно потому, что оно представляетъ довольно полное раскрытіе Вардесанова ученія, о которомъ болье ранніе ересеологи почти не оставили никакихъ опредъленныхъ извъстій 52); о маркіонитствъ также сообщаются здъсь обстотельныя свёдёнія; а Валентиніанинъ Дрозерій между прочимъ

fatio et cap. 25. Cpab. Phothii Bibliotheca Cod. CCXXXI.

50) Въ такой формѣ напр. изложены Вардесаново сочиненіе περі ἐιμαρμένης, Acta disputationis Archelai cum Manete, позднѣйшія сочиненія блаж. Θеодорита противъ монофизитовъ и т. д.

<sup>49)</sup> Писатели болье древніе, имъвшіе въ виду это сочиненіе, различали составителя его Адаманція (въ смысль собственнаго имени) отъ Оригена Адамантоваго См. Theodoreth. Fabul. haereticar. Lib. I praefatio et can 25 Crap Phothii Bibliotheca Cod CCYXXI

<sup>51)</sup> Fabular. Haereticar. мѣста указанныя въ 49 примѣчаніи.
52) Ипполитъ упоминаетъ о Вардесанѣ весьма коротко, притомъ имѣя въ виду только первый періодъ развитія его ученія подъ вліяніемъ валентиніанства. Філософ. VI, 35.

приводить въ своей рѣчи довольно большое извлечение пать потеряннаго сочинения Валентинова о началѣ зла.58).

Ученикъ Оригена — св. Діонисій александрійскій, какъ главный представитель александрійской богословской школы во второй половинѣ ІІІ вѣка, и какъ старшій епископъ Египта, имѣлъ непосредственныя столкновенія съ распространенными въ то время въ Египтѣ сектами хиліастовъ и савелліанъ, и писалъ сочиненія противъ хиліаста Непота арсинойскаго объ обѣтованіяхъ (περὶ ἐπαγγελιῶν), и противъ Савеллія; кромѣ того для выясненія своихъ собственныхъ мыслей о Троицѣ во время споровъ савелліанскихъ онъ долженъ былъ писать еще особое сочиненіе ἔλεγχος καὶ ἀπολογία. Но изъ всѣхъ этихъ сочиненій до насъ дошли только отрывки 54).

Отъ последнихъ десятилетій III века идетъ по преданію замечательный ересеологическій памятникъ, сообщающій сведенія о первоначальномъ распространеніи манихейскаго ученія, имевшаго не только очень большое значеніе въ древности, но и сильное вліяніе на позднейшія средневековыя секты восточныя и западныя. Это приписываемые Архелаю епископу Касхарскому (въ Месопотаміи) акты его спора его съ ересіархомъ Манесомъ 55). Это самый древній источникъ сведеній о Манихействе, послужившій основаніемъ для всёхъ дальнейшихъ ересеологовъ, писавшихъ о начале этой секты. Съ XVIII

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Dialogus—sectio IV—pag. 1807—1810—по Миню.

<sup>54)</sup> Отрывки изъ сочиненій объ Обътованіяхъ и противъ Савелії (взятие у Евсевія) у Миня въ патрологіи греческой Т. Х., а отрывки изъ сочиненія Єлетко, каі атологіи (изъ Аванасія великаго) въ патрологіи латинской Т. V—съ писаніями Діонисія римскаго. Что касается до приписаннаго Діонисію посланія къ Павлу самосатскому, извъстнаго и въ русскомъ переводъ (Христ. Чтеніе 1840 г.): признано, что оно не принадлежитъ св. Діонисію; въ немъ есть выраженія свойственныя не только аріанской, но даже несторіанской эпохъ развитія богословія. Филарета черниг. Объ отцахъ церкви" ч. І § 65.

<sup>55)</sup> Acta disputationis S. Archelai Cascharorum in Mesopotamia episcopi cum Manete Heresiarcha. Migne Patrol. graec. Т. Х., рад. 1405—1528 (перепечатано съ изданія Галланди Biblioth. Patrum. Т. III съ предисловіемъ Laurentii Zacagnii объ авторъ этихъ актовъ и самыхъ актахъ, и съ свидътельствами о нихъ древнихъ писателей).

въка — со времени замъчательнаго изследованія о Манихойствъ **Ф**ранцузскаго ученаго Бособра <sup>56</sup>) — между учеными подорвано довёріе къ этому памятнику. Въ немъ находять дегендарный характеръ. противоръче съ открытыми въ новыя времена извъстіями арабскихъ ученыхъ о началъ Манихейства (ученыхъ впрочемъ гораздо позднъйшихъ). Сомнъваются въ томъ, чтобы епископъ Архелай действительно могъ иметь религіозное состязаніе съ Манесомъ: предполагають, что акты состязанія не болье какъ литературная форма употребленная для болье выразительнаго опроверженія манихейскихъ мижній. Сомитваются въ принадлежности этихъ актовъ Архелаю епископу III въка 57). Но никто не можетъ отрицать того, что эти акты самый древній источникъ світьній о началь Манихейства. Источникомъ этимъ пользовались уже въ IV и V вѣкахъ такіе писатели, какъ Кирилъ Герусалимскій, Епифаній Кипрскій, блаж. Іеронимъ, церковный историкъ Сократъ 58). Источникомъ этимъ пользовался въ ІХ въкъ такой опытный библіографъ, какъ патріархъ Фотій, самъ спеціально занимавшійся изученіемъ Манихейства 59). Правда, памятникъ этотъ дошелъ

рад. 728 и дал. Walch Ketzergeschiche B. I. Abtheil. III. памятника и разборъ ихъ у Вальха В. І. Ss. 700-704.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Beausobre-Histoire critique de Manichée et du Manicheisme. 2 Vol. Amsterdam. 1733 и 1739 г. Это замъчательное изслъдование, продившее много свъта не только на исторію Манихейства, но и на исторію другихъ древнихъ сектъ, проложило вифстф съ тфиь путь слишкомъ свободному отношенію къ древнимъ ересеологическимъ памятникамъ. Слишкомъ смълые выводы Бособра уже въ прошломъ столътіи были ограничиваемы другими серьезнъйшими изслъдователями древней ересеолоriu. Mosheim Commentar. de rebus christian. ante Consantin. Magn.

<sup>56)</sup> См. у Миня Veterum testimonia de S. Archelai disputatione pag. 1421—1426.
59) Photii adv. Manicheos Lib. I, pag. 356, 358, ed. Montfanc. Но въсвоей Библіотекъ Сод. LXXXV Фотій приводить свидътельство изъ Геракліана епископа халкидонскаго, писавнаго противъ Манихеевъ (полагають въ VI вект); будто акты спора Архелая съ Манесомъ составлены накимъ-то Гегемоніемъ. Это впрочемъ единственное свидительство древности, указывающее для актовь другаго составителя, а не Архелая. Но и это свидетельство довольно легко примиряется съ другими древпъйшими извъстіями тъмъ предположеніемъ, что Гегомоній тольно перевель съ спрскаго языка на гречесній акты составленные первона-

до насъ не въ томъ видь, въ какомъ первоначально составденъ, и въ какомъ пользовались имъ древніе писатели. Этотъ памятникъ написанъ былъ, по свидетельству блаж. Іеронима. на сирскомъ языкъ 60). Кириллъ Іерусалимскій. Епифаній и Сократь пользовались имъ въ греческомъ переволь. Мы же въ настоящее время имбемъ только латинскій переводъ съ греческаго неисправный и значительно уклоняющійся отъ того текста, какой приводили писатели IV въка 61). Но это частности, главнымъ образомъ имъющія значеніе для библіографовъ и не измъняющія положенія главныхъ фактовъ, которые можеть заимствовать отсюда историкъ. Находять основание сомн ваться въ достов в росто фактов находящихся въ этомъ памятникъ потому, что они не совсъмъ согласны съ открытыми въ новое время у арабскихъ ученыхъ преданіями о жизни Манеса 62). Но не говоря уже о томъ, что эти несогласія не представляють непримиримаго противорічія въ самой основъ дъла, едва ли справедливо ради показанія писателей XI, XII и дал. въковъ отвергать свъдънія, которыми пользовались еще писатели IV въка. Отрывки изъ арабскихъ ученыхъ, не унижая значенія древняго памятника, приписываемаго Архелаю, могутъ только служить къ пополненію и пожалуй въ иныхъ дунктахъ къ исправлению въ частностяхъ сообщаемыхъ въ этомъ памятникъ свъдъній о началь секты Манихейской 62).

чально Архелаемъ, можетъ быть дополнивъ ихъ предисловіемъ и нѣко-торыми вставками въ срединѣ.

60) De viris illustribus cap. LXXII. Что первоначальный тексть этого

памятника быль не греческій, на это находять указанія и въ самомъ памятникь. См. Zacagnii у Миня сар. І. Латинскій переводъ памятника во время блаж. Іеровима очевидно еще не существоваль: Іеровимь го-BODATA: Liber, Syro sermone compositus, in graecum translatus, habetur a multis.

<sup>4)</sup> Доказательства на это у Zacagnii cap. 2.
4) Эти навъстія у Abulfarai Histor. dynastiar. p. 82, Herbelot Biblioth. oriental. p. 548, Gyde Histor. religion. vet. Persar. cap. 21, Renaudot Histor patriarch. Alexandr. p. 42, Pocok Specimen histor. Arab. p. 149. См. Валька В. І. S. 699.

<sup>63)</sup> Въ новъйшее время нѣмецкіе ученые начинають опять болье цѣ-пять значеніе этого памятника. См. статью Циттвица in Zeitschrift für histor. T'heologie 1873 г. № 4.

## глава восьмая.

НУВ В СТІЯ О ДРЕВНЕЙШИХ В СВЕТАХЪЖ ЦВЛЬНЫЯ ВРЕСВОЛОГИЧЕСКІЯ СОЧИНЕНІЯ У ПИСАТЕЛЕЙ IV, V И ДАЛЬНЕЙШИХ В ВЕКОВЪ: ЕВСЕВІЙ, ПСЕВДО-АЮАНАСІЙ, ПРОТИВО-МАНИХЕЙСКІЕ ПИСАТЕЛИ, В В В ФАНІЙ, ОВОДОРИТЬ, ФИЛАСТРІЙ, АВГУСТИНЪ, ПРЕДЕСТИНАТЪ И ДАЛ.

Переходимъ къ ересеогическимъ извъстіямъ и памятникамъ IV, V и дальнъйшихъ въковъ христіанства. Показанія церковныхъ писателей, начиная съ IV въка, относительно ересей первыхъ въковъ конечно не могутъ имъть такого значенія, какъ показанія писателей современныхъ описываемымъ ересямъ; въ IV и V въкахъ многія изъ сектъ первыхъ въковъ уже изчезли. Но такъ какъ нъкоторыя изъ нихъ еще продолжали существовать въ болье или менье значительныхъ остаткахъ, въ болье или менье измъненныхъ формахъ, то изъ писателей IV, V и дальнъйшихъ въковъ для насъ имъютъ еще значеніе показанія тъхъ писателей, которые имъли личное соприкосновеніе съ остатками древнихъ сектъ, а также и тъхъ, которые хотя заимствовали свои свъдънія о древнихъ сектахъ изъ второстепенныхъ источниковъ—т. е. изъ писаній 2-го и 3-го въка, ио писаній до насъ не дошедшихъ.

Первое мъсто межау историческими сочиненіями четвертаго въка ванимаетъ безъ сомнънія перковная исторія Евсевія Кесарійскаго 1). Эта необходимійшая настольная княга для всъхъ занимающихся исторією первыхъ въковъ христіанства имбеть не маловажное значение и для истории древнихъ ересей <sup>2</sup>). Нужно замътить впрочемъ, что ереселогическая часть едва и не самая слабая въ Евсевісвой исторіи. По самымъ свойствамъ историческаго таланта Евсевія, эта часть должна была выйти у него слабе другихъ. Евсевія можно наввать дюбознательнымъ изследователемъ, хорошимъ разскащикомъ, но едвали особенно глубокимъ богословомъ и вообще гаубокимъ мыслителемъ. По этому Евсевію всего лучше могли удаваться описанія техъ внёшнихъ практическихъ сторонъ христіанской жизни, для изображенія которыхъ главнымъ образомъ требовался тадантъ внимательнаго собирателя извъстій и хорошаго разскащика; изображение мученическаго героизма христіанъ первыхъ въковъ, какъ извъстно, дучшая часть Евсевісвой исторіи. Но та стороны превней христіанской жизни, для пониманія которыхъ требовались большее углубленіе и самостоятельность мысли, менже могли поддаваться описаніямъ Евсевія. Оттого изложеніе еретическихъ ученій и развитія самаго христіанскаго богосдовія въ соприкосновеній съ ними въ исторіи Евсевія самая слабая часть. Въ свёленіяхъ сообщаемыхъ Евсевіемъ о древнихъ еретикахъ мало оригинальнаго. Онъ мало входить въ издожение самыхъ доктринъ сектантскихъ и въ разъяснение ихъ внутренней связи между собою. Онъ довольствуется большею частью краткими свёдёніями о появленіи секть, приводя ихъ лишь въ хронологическую связь съ другими историческими событіями, да и это послъднее не всегда ему удается. Хронологическія показанія Евсевія относи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Евсевія у Миня Gr. Ser. T. XX; русскій переводъ изд. С. П Б. Дух. Академін. 1848 г.

<sup>2)</sup> Вотъ главы у Евсевія относящіяся въ исторіи ересей: вн. II, 23; вн. III, 26—29, вн. IV, 7, 11, 22, 24—30; вн. V, 4, 5, 15—20, 22—25, 28: вн. VI. 13, 17, 38, 38, 48; вн. VII, 6, 9, 24—31.

тельно появленія иныхъ сектъ весьма неопредёденны, напр. относительно Монтанизма 3); а относительно иныхъ представдяются даже сомнительными. Напр. сомнительно, чтобы противъ Гермогена Африканскаго еретика временъ Тертуліана еще въ семилесятыхъ, годахъ втораго стольтія писаль опроверженіе Өеофиль Антіохійскій і). Ересь Вардесана, по мивнію новыхъ изследователей, также должна относиться къ несколько позднъйшему времени, чъмъ какъ подагаетъ Евсевій 5). О самой сущности еретическихъ ученій Евсевій отъ себя не сообщаетъ ничего новаго, а передаетъ краткія извъстія на основаніи болье древнихъ писателей. Тамъ, гль показанія древнихъ писателей не могли дать опредъленнаго представленія Евсевію объ изв'єстной ереси, и его изв'єстія объ этой ереси отдичаются неопредъденностію напр. объ ученім Вардесана, или о сектъ Манихейской, которая къ тому времени еще не довольно получила извъстности въ Римской Имперіи 6). Но въ показаніяхъ Евсевія особенную цёну для насъ имбетъ то. что накоторыя изъ нихъ составлены на основании древнихъ писаній не дошедшихъ до насъ. Таковы передаваемыя имъ извлеченія изъ древней исторіи Егезиппа 7); таково перечисленіе сочиненій писанныхъ во 2-мъ въкъ противъ Маркіонитовъ и Монтанистовъ, и отрывки нѣкоторыхъ изъ нихъ <sup>8</sup>); таковъ отрывокъ изъ приводимаго Евсевіемъ сочиненія не извъстнаго автора противъ Артемонитовъ 9); таково издоженіе

13—21. Гильгенфельда Bardesanes der letzte Gnostiker ss. 9—19.

<sup>9</sup> Кн. V, 28.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кн. IV, 27; вн. V, 3, 16.
 <sup>4</sup>) Кн. IV, 24. Іеронимъ (De viris illustr. XXV) и Өеодоритъ (Fabul. haeretic. Lib. I. сар. 19) говорять объ этомъ же сочинения Өеофила въроятно со словъ Евсевія. Впрочемъ о Гермогенъ еще подлежить изслідованію, одинъ ли еретикъ этого имени быль въ древности или не одинъ; и очень въроятно, что Гермогена восточнаго, противъ котораго могъ писать Өеофиль, нужно отличать отъ Гермогена африканскаго, котораго опровергаль Тертулліань.
5) Евсев. кн. IV 30; сравни Меркса Bardesanes von Edessa ss.

<sup>6)</sup> Кн. IV, 30; кн. VII, 31.
7) Кн. IV, 22.
8) Кн. IV, 24—26, V, 13, 16—19.

обстоятельствъ жизни и осужденія Павла Самосатоваго, сказаніе о преніяхъ съ химіастами Діонисія Александрійскаго И Т. Л. <sup>10</sup>).

Изъ писаній восточныхъ перковныхъ учителей IV вѣка. имъвшихъ непосредственное соприкосновение съ остатками древнихъ сектъ, имъють значение бесъды и гимны Ефрема Сирина. Около Низибіи и Элессы, гат жилъ св. Ефремъ, весьма были распространены въ его время остатки Маркіонитовъ. Вардесанистовъ, Манихеевъ. Маркіонитскія и Манихейскія мысли, Вардесановы гимны сильно смущали и православныхъ христіанъ. По этому св. Ефремъ находилъ нужнымъ ръдко въ строгой полемической формъ, а болье въ виль поэтическихъ размышленій, касаться ученій этихъ сектантовъ въ своихъ поученіяхъ и гимнахъ 11). Сведенія сообщаемыя здесь объ ученін Вардесана принимаются, какъ одинъ изъ главныхъ источниковъ при изложеніи этого ученія.

Блаж. Іерониму во время его путешествій по востоку пришлось также отврыть несколько новых в сведений о древних в сектахъ. издавна распространявшихся здёсь, видёть остатки употреблявшихся между ними апокрифическихъ сочиненій, и также древнія писанія церковныхъ полемистовъ противъ нихъ. Свёдёнія объ этомъ, не представляющія чего-либо пельнаго, но разсеянныя въ разныхъ сочиненіяхъ Іеронима, въ его письмахъ, каталогъ церковныхъ писателей, толкованіяхъ на книги свящ. писанія, принимаются также какъ ценое пособіе для разъясненія исторім малоизв'ястных восточных секть іудействующих (12).

<sup>16)</sup> Кн. VII, 24—30.
11) Ephraemi Syri opera omnia ed. Assemani. Т. I—VI. Romae 1732—1746. Въ патрологіи Миня сочиненій Ефрема нътъ: Сирскіе писатели оставлены издателемъ для особой серіи изданія. Руссвій переводъ: Творенія св. Ефрема Сирина. Изд. Москов. Дух. Академіи. Ч. 1—8. 1848—1854 г. Ересеологическій матеріаль находится собственно въ 56 поученіяхъ Ефрема противъ еретиковъ (adv. haereticos), и 80 словахъ противъ испытателей (adv. Scrutatores).

<sup>12)</sup> Ересеологическія показанія Іеронима, по ихъ дробности, перечислять здісь также было бы неудобно, какъ и у Оригена (срав. VII главы приміч. 45). При сочиненіяхъ Іеронима у Миня также хорошій

Сюда же принадлежать сочинения техь учителей первы 4-го и 5-го въка, которыя писали противъ секты Манихейской ---Александра Ликопольскаго. Тита Бострійскаго. Кирилла Іерусалимского. Дилима Александрійского, въ особенности Блаж. Августива 13). Секта Манихейская образовалась во второй половинь 3-го въка. но въ Римской Имперіи собственно она расиространилась и сделалась более известною въ 4-мъ и 5-мъ въкахъ. Этимъ объясняется то множество сочиненій, которое направлено было противъ Манихейства греческими ж датинскими писателями 4-го и 5-го въка. Писать противъ Манихейства для учителей перкви въ это время была почти такая же настоятельная потребность, какъ во 2-мъ въкъ писать противъ Маркіонитства. Нѣкоторыя изъ помянутыхъ сочиненій темъ большее вивнотъ значение, что авторы ихъ (наир. Александоъ Ликопольскій, Тать Бострійскій и Блаж. Августинь) въ продолжении значительнаго времени сами были последователями манихейского ученія, и вообще знали его по первымъ источникамъ; въ некоторыхъ изъ нихъ приводятся весьма значительные отрывки изъ собственныхъ писаній Манеса и его **Учен**иковъ 14)

index rerum, по которому въ своемъ мъсть можно прискивать, что

окажется нужнымъ.

ственные принципы раскрываются весьма полно.

14) Напр. у Тита Бострійскаго разбираются мивнія изъ книги Манеса Вівлоς тшу риотпрішу, у Кирилла Іерусалимскаго (Catech, VI) изъ

<sup>18)</sup> Писанія Александра Ликонолитанскаго Tractatus de placitis Маnicheorum и Тита Бострійскаго Libri tres adv. Manicheos у Миня Раtг.
Gr. Т. XVIII. Писанія Кирилла Іерусал. Мин. Т. XXXIII; русскій переводъ изд. Москов. Дух. Академін. Лидима Александрійскаго инсанія
какія сохранились,—Миня Раtг Gr. Т. Весго болье противо—манихейскихъ сочиненій у Блаж. Августина. Они занимають почти весь восьмой томъ его твореній—XLII Т. Patrologiae Latinae Миня. Сюда принадлежатъ De utilitate credendi ad Honoratum, De duabus animabus
contra Manicheos, De natura boni contra Manicheos, De moribus Manicheorum, de libero arbitrio, Contra Faustum Manicheum, contra Fortunatam Manicheum, contra Adimantum Manichei discipulum, contra Secundinum Manicheum, contra adversarium legis et Prophetarum, de actis
cum Felice Manicheo, contra epistolam Manichei, quam vocant fundamenti liber. Правда, фактовъ для внѣшней исторіи Манихейской, особенно первоначальной, въ этихъ многочисленныхъ сочиненіяхъ не особенно много; но внутреннія стороны ученія Манихеевъ и ихъ нравственные принципы раскрываются весьма полно.

Наконедъ, кромѣ частныхъ полемическихъ сочиненій противъ еретиковъ во второй половинѣ 4-го вѣка и въ первой 5-го въ греческой и латинской богесловской литературѣ онять встрѣчаются нѣльныя ересеологическія сочиненія, подобно описаніямъ Иринея и Инполита, представляющія полиыя обозрѣній всѣхъ еретическихъ сектъ вѣковъ предшествующихъ. Это сочиненія Епифанія Кипрскаго, Блаж. Феодорита, Филастрія, Блаж. Августина и неизвѣстнаго писателя сочиненіе подъ заглавіемъ—Praedestinatus. 15). Сочиненія эти далеко не равны между собою но своей обстоятельности и оригинальности, пе смыслуи направленію, и ни одно изъ нихъ по научному значенію

вниги Zwov сосутског, у Блаж. Августина приводятся и разбираются пъсколько писемъ Манеса, и между прочимъ недробно разсматривается посланіе ересеарха, служившее какъ бы основою въры для его послъдователей—еріstola fundamenti,—также подробно разсматриваются сочиненія поздивающихъ и вліятельныхъ представителей Манихейской секти—Фавста бывшаго Манихейскимъ епископомъ въ Кареагенъ, письмо Секуидина Манихея инсанное къ Августину, передаются собесъдованія Августина съ Пресвитерами Манихейскими Фортунатомъ, Феликсомъ и т. л.

<sup>15)</sup> Есть еще небольшое сочинение противь ересей — Лочос ката паσων των αίρεσέων .... приписываемое Аванасію великому. См. Орега Athanasii y Mena Patr. Gr. T. XXXVIII pag. 501-524. Ho Bo BCEXE ночти древних кодексах», въ которых это сочинение находится, и у ковых издателей творений Асанасия оно не вризнается принадлежащить Асанасію: изложеніе его представляется весьма отличнымь отъ Acanacieва (см. у Миня Admonitio in hoc opusculum p. 501). Впрочемъ но содержанию своему это сочинение имфеть некоторое отношене въ сочинениямъ Асанасия. Именно въ немъ опровергаются тъ среси, которыхъ касается св. Асанасій въ разныхъ ивстахъ своихъ полемических противо-аріанских сочиненій, и опровергаются большею частію аргументами заимствованными изъ сочиненій св. Асанасія (срав. Ргоlegomena въ твореніямъ Асанасія— Миня т. 25 рад. LXXXII и след). Главный предметь опроверженія—современныя Асанасію ереси: аріань, духоборцевъ (последніе называются здесь Тропікої) и аполлинаристовь. Но ватемъ и изъ ученія древитинихъ сектантовъ Василида. Валентина. Маркіона, Манеса, Гіерака, Монтана, Новата, Павла Самосатскаго берутся превнущественно такіе пункты, которые представляются вибющими отношеніе въ Аріанству: такъ какъ Асанасій великій, подобно другимъ полемистамъ, старался при опровержения современныхъ ересей указывать имъ прецеденты въ предшествовавшихъ древивищихъ ересахъ. Но вообще существеннаго историческаго значения по отношению жъ древнимъ христіанскимъ сектамъ это сочиненіе не имветь.

це можетъ сравняться съ сочиненіями Иринея и Ипполита: тъмъ не менъе этихъ сочиненій никакъ нельзя оставлять безъ вниманія при изученіи древнъйшихъ христіанскихъ сектъ: во первыхъ потому, что они представляютъ значительныя дополненія къ исторіи тъхъ сектъ, о которыхъ говорили Ириней и Ипполитъ, и во вторыхъ потому, что они сообщаютъ свъдънія о новыхъ сектахъ, до которыхъ не дошло описаніе Иринея и Ипполита.

Епифаній Кипрскій самый ревноствый и самый плодовитый изъ всёхъ древнихъ ересеологовъ. Ни одинъ изъ древнихъ писателей не оставилъ такихъ общирныхъ ересеологическихъ сочиненій, какъ Епифаній <sup>16</sup>). Палестинецъ по происхожденію, воспи-

<sup>16)</sup> S. Epiphanii opera-первое полное и наиболъе исправное изданіе греческаго текста съ латинскимъ переводомъ, древнимъ жизнеописаніемъ Епифанія и необходимыми примъчаніями и поясненіями — Ліонисія Петавія, Paris 1622 г. и Colon (полагають — Lipsiae) 1682 г. Это изданів перепечатано у Миня Patrolog. graec T. XII—XLIII. Кром'ь того важмъншія ересеологическія писанія Епифанія — Пачаріоч, Ачакефалаішої, перепечатаны въ "Corpus haereseologicum" Элера. Т. II и III. Вегоlini 1859—1869 г. На русскомъ языкъ переводъ Панарія при Москов-ской Духовной Академіи начать въ 1863 г. и на половину сдъланъ (при чемъ учеными переволчиками принаты во внимание не только печатныя изданія Панарія, но и древняя греч. рукопись Московской синодальной Библіотеки № 443, представляющая въ иныхъ м'ястахъ тексть более исправный и ясный сравнительно съ западными изданіями. (См. нримъчаніе къ русскому переводу 2-й книги Панарія). Но къ сожальнію, съ пріостановкою изданія Академіи въ 1873 году, и печатаніе этого перевода, доведенное до половины, также пріостановилось (вирочемъ та часть Панарія, которая относится собственно въ ересямъ нервыхъ трехъ въковъ, почти вся переведена и напечатана). Серьез-ныхъ изследованій о ересселогическихъ писаніяхъ Епифанія, вполив удовлетворяющихъ научнымъ требованіямъ, можно сказать почти не было до последняго времени. Писаніями Епифанія церковные историки много польвовались, еще более о нихъ говорили, и не мало иные даже глумились надъ ними: но серьезно и полно разобрать ихъ-по ихъ содержанію, составу, источинамъ — не давали себв труда. Новое изследованіе Липсіуса, о воторомъ мы уже не разъ говорили, Zur Quellenkritik des Epiphanios-представляеть въ этомъ отношения замичательное невлюченіе. Но и Линсіусь подвергь разсмотрівнію только половину Панарія, и не стелько ради самаго этого ересеологическаго произведенія, еколько для того, чтобы чрезъ сравнение его съ драгими ересеологическими памятниками выяснить вопросъ о болбе древнихъ ересеологическихъ паматнивахъ, превмущественно о синтагит Ипполитовой (см.

танный въ іудейскомъ законъ, и за тъмъ въ молодости перешелшій къ христіанству 17), онъ какъ булто перенесъ въ новую редигію всю ту горячую и суровую ревность противъ ученій, не согласныхъ съ исповъдуемою религіею, какою въ особенности отличалось ветхозавътное іудейство. По нереходь въ христіанство, его ревность противъ еретическихъ лжеученій еще болье усилена была тьмъ, что всльдъ за этихъ переходомъ одна изъ египетскихъ гностическихъ сектъ чуть не привлекла его къ себъ 18). Лалъе возарънія и жизнь Епифанія слагались подъ строгими аскетическими вдіяніями подвижниковъ Египта и Палестины 19), и притомъ въ такое время, которое-можно сказать-преисполнено было интересами горячей борьбы православія съ ересью (въ эпоху аріанизма). Самъ Епифаній. занимавшій видное положеніе въ церкви, принималь живое участіе въ этой борьбъ, и его искренние и неискренние почитатели особенно старались возбуждать его полемическую ревность, и вовлекать его въ роль человъка считающаго своимъ главнымъ призваніемъ обличеніе и искорененіе всякихъ ученій про-

19) Созомена церк. нетор. км. VI г.к. 32, Wifa Epiphanii рад. 34-350

изсавдованія Липсіуса вступительныя главы и заключеніе). Къ самому Епифанію, въ достопиству его самостоятельныхъ ересеологическихъ повазаній Липсіусъ также, какъ мы говорили, (глава III, примъч. 9) и вакъ разъяснимъ еще ниже, относится не со всъмъ безъ предубъжденія и пристрастія. На русскомъ языкъ о св. Епифаніъ у Филарета Чернигов. во 2-й части "Объ отцахъ церкви" §§ 165 и 166: біографическая часть составлена довольно исправно, но библіографическою далеко нельзя удовлетвориться.

<sup>17)</sup> См. S. Ерірһапіі vita (описанная будто со словъ одного изъ его учениковъ, но это не привнается справедливымъ; во всякомъ случав это жизнеописаніе древнее) у Миня Т. XII р. 23—31 и дал. Срав. тамъ же Ерірһапіі acta Bollandiana р. 115 и дал. Нужно впрочемъ замътить, что въ указанномъ жизнеописаніи Епифаній называется палестинцемъ по происхожденію, но не евреемъ по племени, какъ считаютъ его многіе новые историки, а финикійцемъ, только воспитаннымъ въ еврейскомъ законъ.

тл. 17—18. Обольщеніе было сильное для молодаго человева—черезъ женщинь, красотою и сладострастіемь старавнихся привленать неопыта имкъ молодаю коношей въ свою секту. Но Епифакій не поддался соблану, и разузнавь о членахь секть разсказать о нихъ містному ещіскопу и содъйствовать изгланію сектантовь изъ тойнобласти.

тивныхъ иравославію <sup>20</sup>). При такомъ складѣ натуры и жизни, у Епифанія естественно могла образоваться особенная ревность къ изслѣдованію и обличенію ересей. Такое изслѣдованіе и обличеніе сдѣлалось для него какъ бы главнымъ призваніемъ жизни, главною заданею церковнаго служенія. И Епифаній имѣлъ много средствъ къ выполненію этого призванія. Въ продолженіе своей многолѣтней жизни онъ многое могъ увидѣть и узнать: онъ не мало путешествовалъ по различнымъ христіанскимъ странамъ, онъ долго проживалъ въ такихъ именно странахъ, которыя были въ первые вѣка христіанства главнымъ скопищемъ всевозможныхъ сектъ <sup>21</sup>). Онъ обладалъ рѣдкимъ для своего времени знаніемъ языковъ, преимущественно восточныхъ <sup>32</sup>). Онъ имѣлъ непосредственныя столкновенія съ нѣсколькими еретическими сектами <sup>23</sup>). Онъ могъ пользоваться богатымъ собраніемъ древнѣйшихъ ересеологическихъ памятни-

23) Это видно изъ многихъ мъстъ *Панарія*, преимущественно изъ описанія ересей XXVI, XXX, XXXIX, XL, LXI...

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Всѣ полемическія сочиненія Епифанія, какъ увидимъ ниже, писаны по просьбамъ его различныхъ учениковъ и почитателей. Извѣстно, какъ подъ конецъ жизни Епифанія не искренніе почитатели его вовлекли его въ несчастные споры изъ за мнѣній Оригена и въ столкновенія съ Іоанномъ епископомъ Іерусалимскимъ и Іоанномъ Златоустымъ Константинопольскимъ. См. Сократа церк. истор. кн. VI, гл. 7, 10, 12, 14; Созомена VIII, 14, 15.

<sup>21)</sup> Епифаній прожидь около девяноста пяти літь. До шестидесяти літь онь проживаль съ пустынниками въ различныхъ містахъ Египта, Палестины, Кипра. Въ 367 году избранный епископомъ Кипрскимъ, онъ жилъ главнымъ образомъ въ Констанціи—главномъ городів острова, но отсюда вновь имісль случай путешествовать и въ Египетъ, и въ Па-

дестину, и въ Константинополь и даже въ Римъ.

28) Епифаній, по свидѣтельству Іеронима (Advers. Rufinum Apologia II, сар. 22) зналъ пять языковъ — греческій, сирскій, еврейскій, египетскій и отчасти латинскій: Graecam, Syram, Hebraeam, Aegyptiacam, et parte et Latinam linguam noverat. Сравн. Apolog, III, 23. Іеронимъ, образованнѣйшій человѣкъ своего времени, вообще отзывался съ велишить уваженіемъ какъ о нравственныхъ качествахъ, такъ и объ образовани Епифанія, см. Epitaph. Paulae, Vitam Hilarionis, epistol. contra поаплет Ніегоfоlym, de viris illustribus 114 et caet. Знаніе восточных языковъ—еврейскаго, сирскаго и египетскаго, т. е. коптскаго—могло дать Епифанію такія пренмущества въ изслідованіи древнихъ ересей, какими не пользовался ни одинъ изъ древнѣйшихъ ересеологовъ—ни-Ирвней, ни Ипиолитъ, ни тѣмъ менѣе Тертулліанъ.

ковъ — подемическими сочиненіями древнѣйшихъ церковныхъ учителей, дошедшими и не дошедшими до насъ, и многими сектантскими произведеніями еще существовавшими въ то время, и скоро затѣмъ утратившимися <sup>24</sup>). При этомъ Епифаній вообще отличался широкою любознательностью, и тѣмъ болѣе не оставлялъ безъ вниманія ничего относящагося къ изслѣдованію особенно занимающаго его предмета <sup>25</sup>).

- Но при этомъ и въ умственномъ строъ и въ нравственномъ характеръ Епифанія были и такія стороны, которыя не давали ему возможности саблаться вполнё владеющимъ своимъ дедомъ первостепеннымъ ересеологомъ. При широкой любознательности и рълкомъ по тому времени многознаніи. Епифаній не имъль правильнаго систематического образованія, и вообще глубины и широты мысли. Философское образование его было до того недостаточно, что онъ при всемъ желаніи судить о достоинствь греческихъ философскихъ системъ, не только не понималъ внутренняго ихъ смысла, но и внёшнюю исторію ихъ зналъ такъ слабо, что смѣшивалъ напр. систему Пиоагорейскую съ Перипатетическою и Зенона Стонка съ Зенономъ элеатскимъ 20). Богословское образование Епифанія было твердо и во всякомъ сдучав православно: но при слабости общаго образованія и неглубокомъ развитіи мысли, въ самыхъ богословскихъ его сужденіяхъ наряду съ понятіями твердыми и истиню правосдавными высказывались иногда понятія не глубокія, не твердыя, и оригинальныя и произвольныя можно сказать до стран-

<sup>36</sup>) См. Панар. ереси 6—8.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) См. 2-й главы примѣч. 39 и 3-й главы стр. 62—64 съ примѣчаніями.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Фотій (Библіотека Соd. CXXIV) говорить, что Епифаній при составленіи своего обличенія противъ ересей не опустиль ничего изъ сообщеннаго древнъйшими писателями о еретикахъ, и самъ что могъ вновь изслъдовать, прибавиль къ ихъ сообщеніямъ. Преосвящ. Филаретъ Черниговскій (объ отцахъ церкви т. II 253) безъ основанія, приводя этотъ отзывъ Фотія, распространяеть его прамымъ указаніемъ на тъхъ писателей, которыми могъ пользоваться Епифаній. Вообще ссылки и выдержки, находящіяся у преосвящ. Филарета какъ въ главъ объ Епифаніи, такъ и въ другихъ мъстахъ требують внимательной провърки.

HOCTH II HAUBHOCTH 27). ECTECTBEHHO, TO V TAKOTO BUICATELIA нерълко могло нелоставать какъ пониманія внутренняго смысла издъдуемыхъ имъ ученій, такъ и критической осторожности въ принятіи и повъркъ всякихъ представлявшихся ему фактовъ и свъдъній относительно внъшней жизни еретиковъ; у такого писателя не могло быть и надлежащаго безпристрастія въ сужденіяхъ о еретикахъ и опънкъ ихъ ученія. Епифанія ня въ какомъ случав нельзя причислить къ разряду такихъ писателей, которые способны намъренно чернить людей несогласныхъ съ ними въ убъжденіяхъ, взводить на нихъ небывалыя преступленія, и сознательно представлять убъжденія ихъ въ искаженномъ и крайнемъ видъ. Епифаній былъ человъкъ въ высокой степени прямой, правдивый и честный; къ нравственнымъ качествамъ его не могли не относиться съ уваженіемъ люди и не раздѣдявшіе его мнѣній 28). Но при горячности натуры, при крайней предубъжденности противъ еретиковъ. и при недостаткъ широкой способности безпристрастно входить въ смыслъ мивній противныхъ личнымъ убъжденіямъ. онъ естественно могъ иногда самымъ искреннимъ образомъ не намфренно искажать, представлять въ преувеличенно-темномъ и грубомъ видъ смыслъ обличаемыхъ ученій, и придавать значение всякимъ преувеличеннымъ, иногда можетъ быть и совстить недостовтрнымъ, извтстіямъ о недостаткахъ нравственной жизни еретиковъ. Горячая ревность къ обдиченію ученій противныхъ православію, при недостаточно глубокомъ въ иныхъ случаяхъ пониманіи самаго православія и мибній

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Изв'єстно, что Епифанія и его учеников современники упрекали даже въ антропоморфических представленіях о существ Божіемъ (См Сократа церковн. истор. VI, 7, 10, Созомена VIII, II, 14; сравни Іеронима contra Ioannem Hierosolym.—у Миня Т. XXIII). Нъкоторые примъры странных сужденій Епифанія будуть приведены ниже.

<sup>28)</sup> Какое высокое понятіе иміли современники и ближайшіе потомки о правственных качествах Епифанія, объ этомъ преимущественно въ церковной исторіи Созомена кн. VIII, гл. 27. Созомень—историкъ ближайшій къ Епифанію и по времени и по місту рожденія и воспитанія. См. также у Сократа кн. VI гл. 10—11. На отзывы Блаж. Іеронима о Епифаніи мы уже указывали въ примітаніи 22.

представляющихся несогласными съ намъ. естественно могла увлекать иногда въ взлишнюю строгость сужденій и полозрительность, при которой и всякое не особенно значительное уклоненіе мысли отъ общенризнаннаго мивнія представлялось. алою и упорною ересью, подрывомъ встхъ основъ христіанства. Епифаній знаменитаго Оригена, къ которому при всёхъ его увлеченіяхъ съ уваженіемъ относились зам'ячательн'я и посились зам'я на посились за нравославнъншіе изъ церковныхъ богослововъ того времени, считаль великимъ еретикомъ, и сочиненія его, пав которыхъ чеспали много полезнаго такіе знаменитые учители перкви, какъ Василій великій, Григорій Богословъ, Григорій Нисскій, Лилимъ Александрійскій, признаваль источниковъ всевозможныхъ ересей 29). Епифанію образъ мыслей и лійствій лаже и такого замечательнаго современнаго ему деятеля церковнаго, кановъ быль Іоаннъ Златоустый, могъ представляться сомнительнымъ 30). Понятно, что сужденія и приговоры такого черезчуръ строгаго ревнителя православія о людяхъ, которые были настоящими еретиками, о которыхъ дъйствительно можно было сказать жного дурнаго, не всегда могли быть достаточно спокойны и безпристрастны.

Что касается до источниковъ, изъ которыхъ Епифаній заим-

<sup>30</sup>). Указанныя мъста Сократа VI, 12, 14; Созомена VIII, 14, 15.

<sup>2°).</sup> Непріявнь въ Оригену и худое мевніе о немъ высказались у Епифанія въ Панарів при описаніи LXIV ереси, но еще не особенно въ сильной степени. До врайней степени непріявнь въ Оригену и его мивніямъ дошли у Епифанія подъ конецъ жизни—въ время преследованія Александрійскимъ епископомъ Феофиломъ такъ навываемыхъ длинвыхъ братьевъ—монаховъ почитателей Оригеновыхъ. Сократа церк. истор. кн. VI, 10, 12, 14. Созомена VIII, 14, 15. По ироническому отзыву Руфина—почитателя Оригенова—Епифаній перечиталь 6000 Оригеновыхъ сочиненій за тъмъ только, чтобы изъискать въ нихъ еретическія мивнія, и своимъ знаніенъ пяти языковъ пользовался для того, чтобы между всёми народами распространать дурную славу про Оригена Ніегопут сопта Rufinum Lib. II сар. 23). Нужно принять во вниманіе, что были тогда и особенныя причины, возстановлявшія меогихъ ревнителей православія противъ Оригена. Аріане въ подтвержденіе своихъ мивній о св. Тровцѣ неръдко ссылались на ученіе Оригена, котя это последнее (теорія субординаціонизма) и далеко еще было отъ смысла аріанскаго.

ствоваль свои свеления о ересяхь. - источники эти были многочисленны и размообразны, но не вст одинаково чисты и достовърны. Самъ Епифаній въ началь своего большаго сочиненія противъ ересей (Панарія), разділяеть эти источники на три разряда: «о ересяхъ, о которыхъ мы намърены сообщить свълънія. ГОВОРИТЬ ОНЬ. О НЁКОТОРЫХЬ ДРЕВНЁЙШНХЬ МЫ УЗНАЛИ ИЗЪ НАУКИ. О другихъ слышали по слуху, а о нъкоторыхъ имъли случай узнать собственными глазами и ушами 31)». Такимъ образомъ первымъ источникомъ свёдёній о ересяхъ было для Епифанія изученіе письменных памятниковъ. Епифаній безъ сомнинія пользовался встми полемическими сочиненіями древнтишихъ учителей церкви, какія только могли до него дойти 32). Въ основу его сообщеній о ересяхъ древнъйшихъ легли главнымъ образомъ показанія св. Иринея. Онъ буквально во многихъ мъстахъ передаетъ свъдънія о древнихъ ересяхъ словами св. Иринея, и приводитъ изъ его книги цълыя большія выдержки, такъ что ему по преимуществу мы обязаны сохраненіемъ большой части первой книги Иренеева сочиненія о ересяхъ въ подлинномъ греческомъ текстъ 33). Знакомство съ произведеніями св. Ипполита, вновь возстановляющееся въ новъйшей наукъ, уже привело серьезныхъ ученыхъ къ тому убъжденію, что Епифаній много пользовался и сочиненіями св. Ипподита 34). Въ описаніи ере-

XXVI § 18.

32). См. въ 25 примъчанін отзывъ Фотія объ отношеніяхъ Енифанія къ предмествовавшимъ писателямъ.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>)\* Των ύφ' ήμων μελλόντων εἰς γνώσιν των εντυχανόντων ἢκειν αίρεσεων τε καὶ των ἀνωτάτω τὰ μεν ἐκ φιλομαθειας ἴσμεν, τὰ δε ἐξ ἀκοῆς κατειλήθαμεν, τοῖς δε τίσιν ἱδίοις ἀσί καὶ ὀφθαλμοῖς παρετυχομεν, Παναρ Τ. 1, § 2; cpabb. epec. XXVI § 18.

<sup>88).</sup> Срав. 3-й главы примъч. 24 и 47. Особенно значительныя выдержви изъ Иринея у Епифанія въ описаніяхъ 31, 32, 33, 34 и 35 ересей.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>). Это съ особенною тщательностію раскрыто Липсіусомъ въ Quellenkritik des Epiphanios. Но вопросъ можетъ быть только о томъ, какими изъ сочиненій Ипполита пользовадся Епифаній при составленіи своего труда. Липсіусъ полагаетъ, что Епифаній во всъхъ мъстахъ, гдѣ пользовался Ипполитомъ, имълъ въ виду его краткое сочиненіе о 32 ересяхъ Вівлюберю». Намъ же кажется въроятнъйшимъ, что Епифаній въ тъхъ частяхъ Панарія, гдѣ онъ по преимуществу слѣдовалъ Ипполиту, имълъ въ виду болѣе обширное сочиненіе его, изъ котораго отрывовъ мы имъемъ въ сохранившемся Ипполитовомъ трактатъ противъ Ноэта (см.

сей, распространившихся въ христіанств'я посл'я времени Игинея и Ипполита, Енифаній пользовался частими полемическими сочиненіями церковныхъ учителей III віка-Климента Александрійскаго, Діонисія Александрійскаго, Архедая Касхарскаго, Меоодія Патарскаго и дальнійших учителей IV віка 35). Вопросъ о томъ, могъ ди Епифаній пользоваться сочиненіями древибишихъ христіанскихъ полемистовъ до Иринеевскаго времени-напр. Іустина мученика, Егезиппа, Родона и др.-менъе представляеть данныхъ для разъясненія 36). Но, кромѣ полемическихъ сочиненій учителей церковныхъ. Епифаній свои свъивнія о ересяхъ могъ въ значительной степени почевнать изъапокрифическихъ писаній самихъ еретиковъ. Что такихъ сочиненій сохранилось еще очень много до временъ Епифанія. и что онъ могъ подьзоваться ими, на это мы имъемъ ясныя **указанія** въ его сочиненіяхъ. Въ Панаріи приводится даже пъликомъ такія еретическія писанія, о которыхъ до Епифпнія не говорилъ ни одинъ изъ древнихъ ересеологовъ 37). О друг гихъ сектантскихъ авокрифахъ у него сообщаются сведенія также болве подробныя и опредвленныя, чемъ у прежнихъ

<sup>36</sup>) Сочиненіями Діонисія александрійскаго Епифаній пользовался въ особенности при описаніи 62 ереси, Менодія Патарскаго въ 64 ереси, Архелая касхарскаго въ 67 ереси. Извъстіями Климента александрійскаго онъ во многихъ мъстахъ дополнять описанія древнъйнихъ ересей до иринеевскаго времени, какъ на это есть не мало указаній у Липсіуса.

<sup>6-</sup>й главы примъч. 32). Зналъ ли Ипполитъ Філософоречо—этотъ вопросъ еще труднъе ръшить, котя есть нъкоторое основане предположить, что ему извъстны были по крайне мъръ нъкоторыя части этого большаго Ипполитова сочиненія (6-й главы примъч. 99).

зе) Здёсь первый вопросъ въ томъ, сохранились ли эти сочиненія до времени Епифанія, или нётъ. Но если онѣ существовали во времена Евсевія, и есть основаніе (хотя, какъ увидимъ, и оспариваемое) думать, что онѣ сохранились и до временъ Осодорита: то конечно, онѣ суще ствовали и во времена Епифанія. Съ наибольшею вѣроятностью можно предполагать, что Епифаній пользовался ересеологическими показаніями Егезиппа. Сличи описаніе іудейскихъ и самаританскихъ ересей въ І-мътомѣ Панарія съ извѣстіями о содержаніи егезипповой ересеологіи у Евсевія кн. IV гл. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Таково приводимое въ описаніи 33 ереси гл. 3—8 посланіе Птоломеа въ Флоръ.

евесеологовъ 38). Наконенъ множество апокрафовъ онъ перечисияеть по названіямь, не входя въ разборь ихъ солержанія, но давая однакожъ знать читателю. Что эти апокрифы епте существовали въ его время 39). Но при множествъ письменныхъ источниковъ, на основании которыхъ могли составляться ересеологическія писанія Епифанія, пожазанія эти им'єють тотъ недостатокъ, представляють то существенное затрулненіе для изследователей, что Епифаній весьма редко указываеть опредъленно источники, изъ которыхъ онъ заимствуеть свои свълвнія. Это нелостатокъ болве или менве общій почти вевмъ древнимъ писателямъ; но у Епифанія онъ сказывается въ особенно сильной степени. Нужно имъть очень много сообразительности и общирное знакомство съ дрежими памятниками христіанской литературы, чтобы въ большей части ересеологическихъ показаній Епифанія уміть различить, изъ какого источника онъ заимствуетъ то или другое показаніе, изъ одного ли источника или изъ нъсколькихъ, передаетъ ли онъ эти показанія буквально словами источника или своими сдовами (и на сколько точно или неточно), руководствуется ли онъ въ извъстной части преимущественно письменными источниками или присоединяеть въ нимъ свъдънія составленныя по личнымъ наблюденіямъ и слухамъ и т. д. И при утрать значительной части намятниковь древней нерковной и сектаторской письменности, -- нельзя даже и надъяться вполнъ

<sup>38)</sup> Напр. о евангелін евіонитовъ въ описанін 30 ереси, гл. 13, о маркіоновомъ каноні, изъ котораго общирній міз извлеченія въ 42 ереси; въ 31-й ереси (гл. 5—6) также очень значительное извлеченіе изъ ненявівстваго доселів сочиненія Валентиніанъ.

<sup>38)</sup> См. ерес. XXVI, 8, 12, ерес. XXX, 15, 23; ерес. XXXIX, 5; ерес. XL, 2; ерес. LXVI, 2. Замёчательно между прочимъ то, что Епифаній; возставая противъ апокрифовъ еретическихъ, самъ въ иныхъ мъстахъ пользуется апокрифическими сказаніями. Напр. въ описаніи XXXIX ереси (гл. 5—6) онъ противополагаетъ апокрифическимъ преданіямъ Сеонтовъ сказанія заимствованныя изъ извъстнаго апокрифа книги Юбилеевъ. Въ описаніи XXVI ерес. (гл. 1) онъ серьезно споритъ противъ гностиковъ о томъ, что жену Ноя звали не Норія и не Пирра, а Вароеносъ.

указать вей источники, на основаніи которыхъ составлены ересеологическія показанія Епифанія.

Лругимъ источникомъ свължий о ересяхъ были для Епифанія, какъ сказано, его личныя наблюденія, о чемъ узналъ онъ «собственными главами и ушами». Этотъ источникъ свъавній для Епифанія также могь быть очень значителень. При особенных обстоятельствах воспитанія и жизни, при значительномъ положеніи, какое имбль Епифаній въ Перкви въ посавдніе годы, при неоднократныхъ путешествіяхъ по различнымъ странамъ христіанскаго востока, при многолътней жизми въ такихъ именно странахъ, которыя были главнымъ притономъ разнообразныхъ ересей (въ Палестинъ, Сиріи и Египтъ), при богатомъ знаніи восточныхъ языковъ, при ръдкой дюбозвательности и при особенной ревности къ собиранию всявихъ извъстій о еретическихъ сектахъ. Епифанію можно было открыть много новаго въ исторіи и ученім еретическихъ сектъ-тъмъ болъе, что со временъ Иринея и Ипполита до его времени спеціально общими обозрѣніями еретическихъ сектъ, какъ мы видъли, никто не занимался, а между тымь въ это время могло конечно возникнуть не мало новыхъ сектъ, и остатки старыхъ описанныхъ Иринеемъ и Ипполитомъ, какіе удержались до этого времени, много могли измъниться въ своемъ характеръ. Епифанію въ христіанской ересеологів принадлежить именно та заслуга, что онъ съ одной стороны сообщиль не мало новаго о томъ состояніи, въ какомъ находились къ его времени сохранившіеся остатки древнихъ іудействующихъ и гностическихъ сектъ, а съ другой описалъ нъкоторыя новыя отрасли и комнаикаціи этихъ сектъ, образовавшіяся посав временъ Иринея и Ипполита 40). Въ этомъ существенная особенность епифаніевскихъ ересеологическихъ показаній сравнительно съ но-



<sup>40)</sup> Какія именно секты Епифаній описываеть совершенно заново, или представляеть въ новомъ сравнительно съ древнъйшими писателями видъ, объ этомъ подробнъе ниже — при частномъ разборъ содержавія Панарія.

пазаніями Иринея и Ипполита, и существенное значеніе ихъ лля начки, досель можно сказать недостаточно признанное жовыми перковными историками и ересеологами 41). Но вибств съ темъ, нельзя не сказать, что въ техъ частяхъ епифаніевской полемики, где ересеологическія показанія Епифанія имеють особенное самостоятельное значеню -- именно при описаніи позднійшаго современнаго состоянія древних веретическихъ сектъ и новыхъ отраслей ихъ, описанія эти далеко не представляють той отчетливости, какую представляли въ свое описанія Иринея и Ипполита. Эта неотчетливость съ одной стороны могда зависьть и отъ самаго состоянія сенть въ тоть моменть, въ какой могь наблюдать ихъ Епифаній, состоянія упадка, разложенія, смішенія, утраты самостоятельности, отступленія отъ основныхъ принциповъ и т. дал. Но съ другой эта неотчетливость безъ сомнини не мало зависьта и отъ того, что у Епифанія при изученіи этихъ секть не было той обстоятельности, зоркости, той широты и твердости взгляда, той научной подготовки, какая была у Иринея и Ипполита. Епифаній какъ будто и не особенно заботился о томъ, чтобы проникать во внутренній смыслъ описываемыхъ ученій, и брать въ нихъ наиболье существенныя черты, да едвали онъ и имълъ на то достаточную снособность и подготовку. Черты существенныя и несущественныя, внутреннія и вижшнія мжшаются въ его описаніи безъ строгаго разбора. При описаніи иныхъ секть онъ исключительно оста-

<sup>41)</sup> Новые историки и критики обращають вниманіе почти исключительно на ту часть епифаніевских показаній, въ которой Епифаній является передатчикомъ свёдёній заимствованных у Иринея и другихъ древнёйшихъ писателей, а на ту часть показаній, въ которой Епифаній наибоде самостоятелень, или не обращають вниманіе, или даже смотрять какъ на вымысль автора, на линнюю прибавку къ показаніямъ древнёйшихъ писателей. Съ боле серьезнымъ изученіемъ епифаніевскихъ произведеній сравнительно съ другими памитниками древней христіанской литературы такое предубежденіе начинаєть ослабевать. Но до какой степени оно и теперь еще сильно, доказательства на это, какъ увидимъ ниже, находятся даже въ книге Липсіуса, тщательнёйшаго изследователя епифаніевскихъ произведеній, и вообще отличнаго знатока древне-христіанской письменности.

навливается на одной вижшией сторонъ-на какихъ-нибудь частныхъ чертахъ ихъ жизни, не влаваясь въ объясненія того. имъють ли эти черты какую-нибуль связь съ внутренними началами самаго сектантскаго ученія, или пътъ 42). Есть у него и такія описанія, въ которыхъ онъ сообщаеть извістія о сектахъ лично имъ вилънныхъ, но когла и глъ видънныхъ, онъ не помнитъ 43). Есть и такія описанія, въ которыхъ кром в названія секты никаких других изв'ястій о ней не сообщается 44). Есть наконецъ основанія предполагать, что Епифаній въ иныхъ містахъ безъ нужды разділяеть или смішиваетъ раздичныя сектантскія отрасди: встрічая одну и ту же секту въ различныхъ мфстахъ поль различными названіями, принимаеть эти частныя развътвленія ея за особенныя самостоятельныя секты 45), или обратно въ ученіе одной извъстной секты по забывчивости и неясности представленія вносить черты изъ раздичныхъ сектантскихъ ученій \*6). Наконецъ существенный недостатокъ епифаніевскихъ описаній состоить опять въ томъ, что онъ смёшиваеть извёстія о еретикахъ добытыя личнымъ наблюденіемъ съ извёстіями заимствованными изъ древнийшихъ письменныхъ источниковъ,

43) Cm. epec. XXXIX rs. 1.
44) Epecb LX.

отдълять отъ последователей Татіана (ер. 46).

<sup>42)</sup> Cm. напр. ереси LII, LVIII, LXI.

<sup>45)</sup> Напр. севта архонтиковъ (40 ерес.) представляется вакъ будто только особою, распространившеюся въ Палестинъ, отраслью египетской секты гностиковъ (ер. 26), секта апостоликовъ (ер. 61) по принципамъ своимъ представляется очень сходною съ сектою енкратитовъ (ер. 47), квинтилліанисты и пепузіане въ епифаніевскомъ описаніи весьма мало отличаются отъ фригійскихъ монтанистовъ (48 и 49 ереси); ученія енкратитовъ (ерес. 47) какъ будто не представлялось надобности

<sup>46)</sup> Такъ въ особенности у Епифанія встрічаются смішанныя черты, переносимыя изъ одной секты въ другую, при описаніи ересей симоніант (21), николаитовъ (25), гностиковъ (26), карпократіанъ (27), офитовъ (37), архонтиковь (40). Есть также смішенія при описаніи іудейской секты оссиновъ (19) и христіанскихъ сектъ сампсеевъ (53) и евіонеевъ (30). Впрочемъ подобныл смішенія, какъ мы объяснимъ даліве, могли зависть не отъ отрой спутанности представленій въ авторі, а и отъ особеннаго въ поздивійнія времена (ближайшія въ епифаніевскимъ) состоянія древнихъ іудействующихъ и гностическихъ сектъ.

черты относящіяся къ поздивищему состоянію лично них видвиныхъ сектъ съ характеристиками ихъ первоначальнаго состоянія, какую онъ могъ находить у Иринея, Ипполита и другихъ древнвищихъ писателей <sup>47</sup>).

Третьимъ источникомъ свъдъній о еретикахъ быди для Епифанія, какъ онъ сознается, простые слухи. Нельзя опредъленно сказать, на сколько давалось мъста этому источнику при составленіи епифаніевскихъ сообщеній, но само-собою разумбется, что этотъ источникъ быдъ самый ненадежный. Епифаній говорить, что онъ въ этомъ случав принималь только показанія отъ людей наиболье заслуживающихъ довьтія 48). Но если мы знаемъ, что прямой и искренній Епифаній могъ иногла поддаваться вліянію здонам фенных вим предубъжденныхъ людей въ столкновеніяхъ съ живыми и самыми почтенными своими современниками, каковы были Іоаннъ Іерусалимскій и Іоаннъ Златоустый 49), то тімь болье довіріе его могло быть здочнотребляемо въ такихъ случаяхъ, когда ему по слухамъ приходилось составлять свёдёнія о темныхъ малоизвъстныхъ сектантскихъ партіяхъ, о которыхъ притомъ самъ онъ по испреннему убъжденію готовъ быль думать все дурное. Одно уже сознаніе автора, что онъ свои сообщенія объ иныхъ сектахъ основывалъ на слухахъ, должно внущать осторожность въ пользовании его показаніями-тъмъ болъе, что онъ опять весьма рёдко отдёляеть передаваемое по слухамъ

 $^{49}$ )  $\Delta$ ι'ἀκοῆς ἀνθρώπων ἀκριβῶς πιστοσαμένων τὴν ἡμῶν 'Εννόιαν 'Εγνωμεν. Пачар. § 2. Тоже и въ описаніи XXVI ерес. § 18.  $^{49}$ ) Церковный историкъ Сократъ кн. VI гл. 10 говоритъ, что  $\Theta$ ео-

<sup>47)</sup> Вотъ эти то смѣшенія и были можеть быть, одною изъ главныхъ причинь того, почему многіе позднѣйшіе изслѣдователи древней ересеологіи не обращають серьезнаго вниманія на особенную самостоятельную часть принеевских описаній и даже считають ее лишнимъ вымысломъ, лишнею прибавкой, даже искаженіемъ древнѣйшихъ напр. иринеевскихъ описаній.

<sup>49)</sup> Церковный историкъ Сократъ кн. VI гл. 10 говоритъ, что Өеофилъ александрійскій, желая сділать Епифанія орудіємъ своихъ интригъ противъ Іоанна Златоустаго, разсчитывалъ именно на его простодушіе и довірчивость—на то, что этотъ мужъ "при чрезвычайномъ благочестін имілъ простоту нрава".

отъ того, что подучено изъ другихъ болъе надежныхъ источниковъ.

Много теряють епифаніевскія описанія также оть того. что онъ, какъ видно, составлялъ ихъ поспъщно; и не шесаль самь, а диктоваль переписчикамь 50); а послё можеть быть и не перевърялъ, не сравнивалъ съ источниками, по которымъ составлялись описанія, и не исправляль тахъ ошибокъ и неточностей, которыя могли вкрадываться въ его труды, при поспъщности писанія, при забвеніи иныхъ фактовъ, при недостаточной ясности представленія объ вныхъ нредметахъ и т. д. 51). Оттого и при передачъ такихъ фактовъ, свълънія о которыхъ Епифаній заимствоваль, изъ древнъйшихъ письменныхъ источниковъ, у него встръчаются иногла неточности, ошибки, переиначиванія діла, на первый взглядъ какъ будто и несущественныя, но въ историческомъ отношенім доводьно важныя. Напр. при описаніи первыхъ христіанскихъ сектъ Епифаній у Иринея могъ встрътить извъстіе о томъ, что еретикъ Менандръ былъ преемникъ Симона волхва. При передачь этого извъстія ему легко было перемънить преемника въ иченика, а между тъмъ отъ этого получился уже другой историческій смыслъ 32). Точно также у Иринея еретики Сатурнинъ и Василидъ называются учениками Симона и Менандра - но конечно, учениками по духу и смыслу, а не какъ неносредственные слушатели—современники Симона и Менандра: ибо Симонъ, какъ извъстно былъ современникъ апостоловъ, а Сатурнинъ и Василидъ распространяли свое учение уже въцарствованіе Адріана-т. е. въ двадцатыхъ и тридцатыхъ годахъ II сто-



<sup>50)</sup> Это видно изъ заключительныхъ словъ обоихъ полемическихъ сочиненій Епифанія, Анкората и Панарія, гдѣ ученикъ его, писавшій эти сочиненія, — прямо называеть себя. См. у Миня Т. XLII стр. 832 и T. XLIII crp. 236.

<sup>51)</sup> Нужно при этомъ принять во вниманіе также и то, что Епифаній составляль свои полемическія произведенія въ очень преклонныхъ літахъ между 65 и 70 годами жизни; характерно въ этомъ отношения выражение Іеронима объ Епифанів въ De viris illustrib. (сар. 114): superest usque hodie, et in extrema jam senectute varia cudit opera.
<sup>52</sup>) Срав. Иринея кн. 1, гл. XXIII, 5 и Панарія ересь 22.

автія. Епифаній же, буквально понявши слова Иринея, представдяетъ, что Василилъ и Сатурнинъ были непосредственные ученики Симона и Менанара, и на этомъ основаніи относить образованіе секть сатурниліань и василидіань вибств сь симоніанами и менандріанами къ древнійшимъ временамъ христіанства 53). У Иринея ересь Керинеа описывается послѣ Карпократа, хотя Керинеъ, современникъ Іоанна Богослова, былъ конечно старше Карпократа современника Сатурнинова и Василидова: у Ецифанія же изъ этого вышло, что Керинов между прочимъ заимствовалъ свое учение о лицъ Інсуса Христа у Карпократа 54). При описаніи отраслей валентиніанства Епифаній рядомъ съ Секундомъ ставить въ число учениковъ валентиновыхъ Исидора и Епифана: между тъмъ Исидоръ былъ ученикъ своего отца Василида, Епифанъ былъ сынъ Карпократа, Василидъ же и Карпократъ были еретиками древнъйшими Валентина, и Епифанъ умеръ ранъе отца своего Карпократа 55). Есть и другія неточности менте значительныя. Напр. у Иринея есть разсказъ о встръчь Іоанна Богослова съ еретикомъ Керинеомъ въ банъ: у Епифанія этотъ разсказъ переносится съ Керинеа на Евіона, Иринею совершенно неизвъстнаго 56). У Ипполита мъстомъ проповъди Ноэта, перваго основателя патрипассіанства, представляется Смирна: у Енифанія названіе одного малоазійскаго города заміняется другимъ, на мъсто Смирны является Ефесъ 57). Конечно, всъ эти неточности опытными изследователями исторіи древнихъ ересей легко могутъ быть замвчаемы и исправляемы чрезъ сравненіе епифаніевскихъ показаній съ тёми древнёйшими источниками, на основаніи которыхъ они составлялись. Но такъ

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Сравни Иринея кн. 1, гл. XXIV, 1; Евсевія кн. IV гл. 7 и Панарія ереси 23 и 24.

 <sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Срав. Иринея кн. 1 гл. XXV—XXVI в Панарія ересь XXVIII, 1.
 <sup>53</sup>) Срав Панарія ерес. 32 и Стромата Lib. II р. 409, L. III р. 427,
 Lib. VI р. 641.

Lib. VI р. 641.

56) Ирин. вн. 10, гл. III, 4: Нанар. XXX гл. 24.

57) Трактатъ прот. Новта § 1; Фіλοσοφούμενα IX, 7; Панарія ерес.
LVII. 1.

какъ не всв изъ этихъ источниковъ сохранились, и такъ какъ не всв изъ позднъншихъ изследователей даютъ себв трулъ сверять позднении ересеологическия показания съ древнъжиними: такъ какъ многое въ енифаніевскихъ показаніяхъ основывалось и не на письменныхъ источникахъ, а на личныхъ воспоминаніяхъ и слухахъ, въ которыхъ Епифаній также могъ быть не всегла точенъ, и которыя провърять позлнъйшимъ изслъдователямъ нътъ уже никакой возможности: то понятно отсюда, что неточности подобныя вышеприведеннымъ не мало могли произвести путаницы и неправильности въ позднъйшихъ ересеологическихъ представленіяхъ 58).

Особенно осторожнаго вниманія требують хронодогическія показанія Епифанія. Здісь также вслідствіе поспітности и недоразумьній Епифаній допускаеть такія неточности, которыя опытному изсавдователю не трудно замітить, но которыя неопытнаго читателя совершенно могутъ спутать. По описанію Епифанія напр. выходить, что не только ереси сатурниліанъ и василиліанъ, но и начало манихейства относится чуть ли не ко времени апостоловъ. Въ одномъ мъстъ при описаніи манихейской секты Епифаній говорить, что Скибіань, предшественникъ Манеса и первый составитель того ученія, которое потомъ сталъ проповъдывать Манесъ, жившій раньше Манеса однимъ или не болъе двумя покодъніями, путешествоваль въ Герусалимъ около времени апостольскаго 59); между темъ въ другомъ месте того же описанія говорится, что до времени Манеса отъ Вознесенія Христова прошло 276 или 246(?) льтъ 60). Описывая ересь ноэтіанскую, Епифаній, неизвъстно на какомъ основании, говоритъ, что эта ересь появилась лътъ за сто тридцать до его времени, т. е. значитъ

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Многія изъ неточностей Епифанія повторились у поздивишихъ . ересеологовъ, въ своихъ трудахъ следовавшихъ Епифанію: у Блаж. Августина, Предестината, Іоанна Дамаскина, Нивиты Хоніата.

59) Панар. ерес. LXVI, гл. 3.

60) Тамъ же глава 20 въ концъ

около половины III въка 61). Между тъмъ изъ сочинении Иниодита ясно можно видеть, что ноэтіанство возникло ранбе конца И стольтія, и уже распространялось въ Римь при наць Зефирин \$ 62). Особенно поразительные примъры небрежнаго отношенія къ хронологін представдяются у Епифанія при описаніи ереси аріанской, не относящейся къ предмету настоящаго нашего изследованія: смерть Арія представляется ранве Никейскаго собора 63); архіеписконъ Ахиллъ, предшественникъ Александра, является преемникомъ ему 64). Евсевій епископъ никомидійскій и потомъ константинопольскій, умершій при императоръ Констанців, является современникомъ императора Валента 65). Эти лица и событія были такъ близки ко времени Епифанія, и память о нихъ такъ жива была между его современниками, что если Епифаній относительно такихъ близкихъ къ нему и важныхъ лицъ и событій могъ допустить ошибки противоръчащія всьмъ историческимъ даннымъ: то понятное абло, какой осторожности требуютъ хронологическія и другія показанія Епифанія, относящіяся ко временамъ древнъйшимъ, къ сектамъ менъе значительнымъ и менъе извъстнымъ.

Скажемъ также нъсколько словъ о полемико-догматической части трудовъ Епифаніевыхъ, о тіхъ разсужденіяхъ, опроверженіяхъ и доводахъ, которыя противополагаются у него ученію описываемых в ересей. Полемико-догматическая часть-разсужденія и опроверженія-въ ересеологическихъ трудахъ Енифанія весьма общирна, - гораздо общирние собственно исторической части, представдяющей описаніе сектантскихъ ученій. Общее сужденіе о достоинствъ богословскихъ разсужденій и опроверженій Епифанія нужно высказать такое же, какъ и о его описаніяхъ: онъ весьма не равны. Смотря потому,

<sup>61)</sup> Ερεςь LVII гл. 1.
62) Φιλοσοφούμενα κπ. ΙΧ, 7, 11.
63) Παнар. ерес. LXVIII, гл. 6—7, 10—11.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup>) Тамъ же глав. 11. 45) Тамъ же гл. 13.

запиствовать ин Енифаній разсужденія и бироверженія противъ ересей у другихъ писателей древнійшихъ или составляль ихъ самъ, составляль болье или менье внимательно, приходилось ин ему разсуждать въ области предистовъ и идей наиболье ему доступныхъ или мало доступныхъ, его разсужденія и опроверженія являются въ иныхъ мъстахъ весьма обстоятельными и твердыми, въ иныхъ же недестаточными и нетвердыми можно сказать до наивности. Намъ ньтъ надобности разбирать въ подробности разсужденія и опроверженія Епифанія: но необходимо обратить вниманіе на нъкоторыя общія идеи высказывающіяся въ его трудахъ и имъвшія вліяніе на самый строй его историческихъ представленій.

Прежде всего у Епифанія представляются очень неопредъленвыши самых понятія православія и ореси. Какъ и следуеть быть. Еписаній въ Нанарів прежде описанія ересей старается установить и равъяснить попятія о православіи. Православіе представляется у него единою встинною вёрою, данною релу человъческому чревъ Божественное откровение. Но при этомъ какъ бы опускается изъ винианія, что Божественное откровеніе въ его распространенія между людьми имело различные моменты и ступени, что откровение въ ветхомъ завътъ было постепенное и неполное, что въ полноть оно возвъщено роду человическому съ принествиемъ на землю Сына Божія (Евр. 1, 1); и затъпъ въ Церкви Христовой при живомъ непрестаниомъ ноисутствін Духа Божія постепенно раскрывается и уясняется ученіемъ церковныхъ учителей и віроопреділеніями церковныхъ соборовъ. У Епифанія віра, отъ начала данная роду человіческому, какъ будто представляется не только въ той же самой полноть, но и съ тъми же опредъленіями, въ какихъ онъ могъ знать ее въ свое время-подъ конецъ IV въка. Въ древнъйшія времена исторіи рода человіческаго не было между людьми ни іудейскаго обръзанія, ни языческаго поклоненія кумирамъ, савдовательно люди тогда были христіанами. «В вра первыхъ людей имъла образъ христіанства, была такою же, какъ открылась впоследстви». «Первозданный Адамъ былъ пророкъ,

зналъ Бога Отна в Сына в св. Духа, и обнаруживая вз себъ. черты христіанства... Тоже должно разуньть и объ Авель Сиев, Еносв. Энохв. Масусалв. Нов. Эверв... и до Авраама... Разницы въ редигіозныхъ мивніяхъ между дюдьми нервоначально не было: религіозныя мивнія противныя нетициой жьоб явились уже после столпотворенія Вавилонскаго. Въ древнъщия времена религіозная разница между людьми выражалась только въ томъ, что одни были люди благочестивые, а другія нечестивые и грубые 66). Отсюда выводится у Епифанія весьма странное приміненіе къ тому, какъ нужно опредълять область христіанской ересеологін. Область эта является самою широкою и неопределенною. Все, что противно истинной въръ не только въ отношении теоретическомъ (разница религіозныхъ мивній), но и практическомъ (нечестивый образъ жизни, грубость нравовъ) — есть ересь. Такимъ образомъ исторія ересей начинается у него отъ Адама, и рядомъ съ ересями собственно христіанскими разсматриваются въ томъ же смысят, въ томъ же отношени къ православио, и опровергаются съ точки зрвнія христіанскаго богословія IV выка не только древнія дохристіанскія религін, не только древнія философскія системы, но и то практическое нечестіе въ жизии и грубость нравовъ, какими отличались грешные люди. въ древитиния времена отъ Адама до потопа и отъ потопа до столпотворенія Вавилонскаго. Разсмотрівнію собственно христіанскихъ ересей предшествуеть обозрѣніе двадцати ересей до христіанскихъ 67). При этомъ пожалуй можно было

66) Всё эти понятія раскрываются у Епифанія въ первыхъ вступительныхъ §§ Панарія.

<sup>67)</sup> Такое неточное представленіе Епифанія о православіи и ереси имъло вліяніе и на многихъ позднъйшихъ ересеологовъ—подражателей его.
Установился обычай при обозръніи еретическихъ сектъ говорить сначала о такъ называемыхъ не-христіанскихъ ересяхъ, а потомъ о собственно христіанскихъ. Мы видъли, что еще св. Ириней, и въ особенности Ипполитъ находили нужнымъ при обличеніи ересей, разсматриватъ древнія философскія системы и религіозныя ученія языческія. Но
эти ученія и системы трактовались у нихъ не какъ самостоятельныя
ереси по отношенію къ христіанству, а какъ такія ученія и системы,

бы подвидеться каннув образомъ Енифанію удалось все разнообразіе религіозныхъ мийній и самыхъ нравовъ различныхъ эпохъ и напіональностей уложить дишь въ дваднать рубрикъ. Но это объясняется съ одной стороны тъмъ, что у Епифанія, когда онъ приступалъ къ этому обозрѣнію, свѣдѣнія объ этомъ разнообразіи древнихъ редигіозныхъ и философскихъ мнѣній были, кажется, весьма скулны и смутны; а затъмъ, чтобы не пускаться въ нескончаемыя подробности при обозрѣніи ересей до-христіанскихъ, ему удалось найти новую идею, по которой оказалось возможнымъ все это безконечное множество ересей подвести подъ нъсколько общихъ группъ или разрядовъ. Идея эта также весьма наивная и произвольная: темъ не мене Епифаній твердо держался ея и неоднократно повторядъ ее въ своихъ ересеологическихъ трудахь 68). Апостолъ Павелъ въ посланіи къ Колоссянамъ (III, II) говорить, что во Христь Імсусь ньть ни Еллина, ни Іудея, ни Варвара, ни Скива. Отсюда, по заключенію Епифанія, можно вывести, что до Христа все религіозно-нравственное состояніе челов'ячества подраздълялось на четыре группы: варварстве и скиество. еллинство и іудейство; къ варварству относится редигіознонравственное состояніе худшей части рода челов'яческаго отъ сотворенія міра до потона, къ скиоству отъ потона до столноворенія Вавилонскаго, къ еллинству все язычество послѣ разсвянія народовъ и главнымъ образомъ греческія философскія системы, къ четвертой группъ іудейство съ примыкающимъ къ нему самаританствомъ, подраздѣлившіяся передъ Рождествомъ Христовымъ на нѣсколько частныхъ отраслей: изъ всего этого и выходить двадцать еретическихъ сектъ...

Далье, при переходь къ обозрвнію собственно христіанскихъ секть, Епифанію также хотвлось найти какой-нибудь руководи-

которыя имфли вліяніе на образованіе христіанских вересей. У Епифанія же и его подражателей эти системы и ученія стали трактоваться на ряду съ христіанскими ересями.

<sup>68)</sup> См. посланіе къ Акакію и Павлу при Панарів; и въ самомъ Панарів I Т., гдв авторъ начинаеть говорить объ іудействв.

TOULENIE MORHHERE. HARVIG BREVIA GOINVIO TOURY SPÉRIA. HORSECTH все разпообравје обозрћанемъјућ сактъ къ какому-нибуль символическому числу. И завсь явилось измыныление также странное и искуственное 69). Въ книгъ «Пъснь Пъсней», которал издавна учителями церковными принималась за одиволическое поль образомь естественных отношений жениха и невъсты предъизображение духовиаго союза Христа съ невковью, женихъ Царь говорить о себъ: «Есть у меня выегъдесять нарицъ и восомьдесять наложникь и девыхь безь числя: но единственная-она, голубина моя, чистая моя (гл. VI ст. 8-9)». Если подъ единственного голубищего-чистого невъстого Христовою разумьется Церковь, то следовательно, по толкованию Епяфанія, подъ восемью десятью наложнивами мужно разумьть нечистыя еретическія ученія 10). Такимъ обоззонь число ересей должно быть не болье, какъ восемьлесять: и такъ какъ двадцать ересей уже отнесено къ древнему до-христіанскому міру, то слідовательно для христіанской исторіи остается шестьдесять ересей 71). Эта идея также не осталась безъ вліянія на самое историческое представленіе Епифанієвской евессологія. Межеть быть подъ вліяність ся, для наполненія вредположенного числа восьми десяти, Епифанію приходилось по мистамъ безъ мужды раздилить одну и туже секту на различныя саностоятельных отраски, или запосить въ число.

<sup>69)</sup> См. 'Аүкирштос сар. 12, 13; Пачар. ер. XXXV, 3; LX, 10; съ особенною же полнотою Епифаній раскрываеть эту свою идею въ следующемь за Панаріемь Expositio fidei.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) А подъ дѣвицами "имъ же нѣтъ числа", по изъясненію Епифанія, нужно разумѣть разныя философскія мнѣнія, подъ шестьюдесятью же царяцами разумѣются не какія-либо религіозныя и философскія ученія, а число родовъ или поколѣній, жившихъ отъ Адама до Христа (?). См. Expositio fidei. cap. 5 и 9.

<sup>71)</sup> НЕТЪ надобности конечно говорить о странности такого объясненія вообще. Въ историческомъ же отношеній оно представляло уже то неудобство, что какъ бы лишало поздивйшихъ ересологовъ права говорить о дальнійшихъ ересахъ послів Епифаніевскаго времени. Такъ какъ число ересей никакъ не можетъ быть боліве восьмидесяти: то слідовательно числомъ секть описанныхъ Епифаніемъ и должна навсегда завершиться христіанская сресеологія.

обозръваемыхъ сектъ такія, о которыхъ, кромъ названія, сообщить ничего нельзя было 72). А потомъ подъ конецъ описанія, когла предположенное число уже стало близиться къ исполненію, можеть быть оказалось необходимымъ соединять поль одну главу такія сектантскія отрасли, которыя для польвы леда заслуживали бы раздельного и самостоятельного разсмотрѣнія <sup>78</sup>).

Изъ этихъ примъровъ можно уже видъть, что Епифаній, ври не особенно сильной способности и не богатой полготовкъ къ отвлеченнымъ умствованіямъ и разсужденіямъ, былъ до нихъ большой охотникъ. Въ этомъ также одна изъ слабыхъ сторонъ его полемическихъ сочиненій. Въ длинныхъ и **УТОМИТЕЛЬНЫХ** Базглагольствіяхъ, въ наивныхъ- и искусственныхъ разсужденіяхъ и опроверженіяхъ, какими наполняются полемическія произведенія Епифанія, часто теряется тотъ пънный историческій матеріаль, какой въ нихъ содержится: вниманіе читателя ослабляется и отъ всего произведенія остается впечата вніе болье невыгодное, чьмъ какого оно заслуживаетъ по заключающимся въ цемъ важнымъ историческимъ даннымъ. Къ счастію еще отвлеченныя искусственныя соображенія, какими задается Еппфаній при описаній ересей, / въ большей части случаевъ остаются при самыхъ описаніяхъ/ въ такомъ чисто внъшнимъ отношенія, что для фактической части описанія все равно, были ль бы здісь эти разсужде нія или ихъ не было бы. За исключеніемъ указанныхъ выше предзанятыхъ идей (о православіи, какъ первобытной Адамовой религіи, о варварствъ и скиествъ, и восьмидесяти наложницахъ при единой голубицъ церкви), имъвшихъ вліяніе на самое общее ностроеніе ересеологіи Епифанія, другія умство-

 <sup>72)</sup> См. выше примъч. 63, 64.
 73) Такъ напр. Епифаній не удъляетъ особеннаго мъста въ своей ересеологіи бывшей уже весьма значительною въ его время секть Донатистовъ, а упоминаетъ о ней лишь вскользь въ заключение описания новадіанской секты (ср. LIX гл. 13). Впрочемъ это могло зависить и отъ того, что Епифанію изъ современныхъ сектъ западныя вообще были извъстны гораздо менъе, чъмъ восточныя.

ванія его не им'єють такого вдіянія на осв'єщеніе частныхъ ересеологическихъ фактовъ. Благопріятное послівлствіе для исторіи иміто между прочимъ то обстоятельство, что Епифаній нашелши въ словахъ Апостола Павла и книгѣ Пѣснь Пѣсней лишь общій принципъ для счисленія ересей и разділенія ихъ на главныя группы, не полставиль никакихъ новыхъ искусственныхъ принциповъ для раздёленія собственно христіанснихъ сектъ на частивнијя групцы. Планъ обозрвнія христіанскихъ сектъ у него естественный и простой; онъ жедаетъ при описаніи ихъ держаться главнымъ образомъ хронологического порядка, следуя въ частномъ размещении секть одной за другою примъру тъхъ древнъйшихъ подемистовъ. трудами когорыхъ ему приходилось главнымъ образомъ пользоваться въ той или другой части описанія. Этотъ порядовъ прерывается лишь въ тъхъ случаяхъ, когда въ число сектъ описываемыхъ по показанію древнъйшаго источника Епифанію оказывается нужнымъ вставить новую секту, имъющую какую нибудь связь съ этими же сектами, но не находящуюся у источника, узнанную Епифаніемъ нымъ наблюденіемъ или изъ какихъ нибудь-другихъ частныхъ позднъйшихъ источниковъ 74). Это впрочемъ не производитъ большой путаницы въ общемъ порядкъ описанія. Но если общій порядокъ обозрѣнія сектъ представляется у Епифанія довольно естественнымъ и правильнымъ: то переходы въ описаніяхъ одной секты вслідь за другою опять вызывають противъ себя особенное замѣчаніе. У Епифанія всякая почти вновь описываемая представляеть отрасль той секты, секта только что передъ нею была описана. Но эту часто встръчающуюся у него фразу, что «извъстная секта есть отрасль такой то» или «за такою то следуеть такая то ересь» изследователь въ большой части случаевъ можетъ принимать не какъ серьезное историческое указаніе на то, что извъ-

<sup>74)</sup> Таковы напр. ереси 26 и 29 во II томѣ Панарія, ересь 40 въ III томѣ, ереси 58—63 въ IV томѣ и т. д.

стная секта лъйствительно произония отъ другой указываемой завсь, а какъ простой дишь риторическій обороть, употребдаемый для вижиней связи одного описанія съ другимъ. Иногла у Епифанія извъстная секта представляется отраслью вругой такой, съ которою она ни внутренией связи ни внѣшняго соприкосновенія не им'вла 75). Иногда даже секта болье ранняя по времени представляется отраслью позднейшей 76).

Наконепъ къ неудобствамъ пользованія Епифаніевскими сочиненіями нужно также отнести и языкъ ихъ тлжелый, неправильный, часто неясный и трудный для перевода-такой, какой, по выраженію Фотія, и должень быть у человъка не ваботившагося объ аттическомъ образованіи 77). При этомъ нужно принять во вниманіе, что и списки Ецифаніевскихъ сочиненій, по которымъ ділаются печатныя изданія ихъ, не представляють полной исправности: въ нихъ есть пропуски и неясности, доседъ дающія поводъ къ недочивніямъ и разногласіямъ комментаторовъ 78).

Вотъ общая характеристика полемическихъ трудовъ св. Енифанія. Указывая ихъ значеніе въ древней ересеологіи. мы довольно подробно указали и ихъ главные недостатки, въ особенности тъ, которые по преимуществу нужно имъть въ виду новому изследователю, чтобы не вдаться въ неточныя и ошибочныя представленія. Мы представили эти недостатки болье полробно и разлыльно, чымь гав либо досель представлялось. Но эти недостатки во всякомъ случав не должны закрывать отъ безпристрастнаго изследователя поло-

Digitized by Google

<sup>75)</sup> Напр. секта Офитовъ (37) представляется произшедшею отъ Николая Антіохійскаго (25), секта Катаровъ (59) представлятся следующею за Ноэтіанами (57) и т. д.

<sup>76)</sup> Тавъ Керинеъ (ер. 28) представляется ученикомъ Карпократа (ер. 27) жившаго посъб него. Кердонъ учитель Маркіона (41) ученикомъ Гераклеона ученика Валентинова (36), Северъ ученикъ Маркіона (45) послѣдователемъ Апеллеса (44) также Маркіонова ученика и т. д.

77) Photii Bibliotheca cod. CXXII. Τήν δέ φράσιν ταπεινός τε καὶ οῖα

εἰκὸς ᾿Αττικής παιδείας αμελέτητον τυγχάνειν.

<sup>78)</sup> Объ этомъ не мало примъчаній въ изданіяхъ Миня, Элера и въ русскомъ переводв Панарія.

жительнаго значенія трудовъ Епифанісвскихъ. Укаванные не образомъ витиней стороны лостатки касаются главнымъ и лишь въ накочорыхъ местакъ лѣла—изложенія, связи. самой передачи и освъщенія фактовъ: зависять они подышею частію отъ неискусства, отъ поспъшности, отъ того что v автора, при ппрокой любознательности и мпогосторовнихъ частныхъ сведеніяхъ, недоставало твердаго общаго образошироты и глубины взглядовъ и т. д. Но пои всемъ томъ недьзя опускать изъ вниманія главнымъ образомъ того, что сочиненія Епифанія представляють наукі самый обильный и разнообразный матеріаль, собранный изъ древивищихъ источниковъ не только дошелшихъ до насъ, но и большею частію не допіедпінкь, и кром' того дополненный личными наблюденіями и разследованіями автора 79), относящимися притомъ къ такимъ эпохамъ и сторонамъ древней сектантской исторіи, до которыхъ показанія другихъ древивишихъ ересеологовъ не доходять.. Воть это то большею частю и опускается изъ вниманія западными писателями, когда имъ приходится говорить объ Епифанів. Самый серьезный, самый добросов'ястный и тщательныйшій изъ ученыхъ, занимавшихся изученіемъ сочиненій Епифанія, оціниваеть въ нихълишь ту часть, въ которой Епифаній является передатчикомъ свідівній заимствованныхъ изъ Иринея, Ипполита и др. 80), не придавая почти никакого значенія темъ сведеніямъ, въ которыхъ Епифаній является наиболье самостоятельнымъ. За тъмъ у большой части новыхъ писателей къ произведеніямъ Енифанія образовалось крайне небрежное отношеніе, передающееся отъ одного къ другому какъ бы по преданію и едва ди провъряемое основательнымъ знакомствомъ съ этими произведеніями. Говоря

Digitized by Google

<sup>79)</sup> Въ такомъ смысль и дълается отвывъ о трудь Епифанія въ Библіотекъ Фотія. Πάντων δὲ τῶν πρὸ ἀυτοῦ κατὰ αἰρέσεων καταβεβληκότων πόνους πλανύτερος τε καὶ χρησιμώτερος, ὅτι ἄπερ τε Ἐκείνοις Ἐρρήθη τὸ χρήσιμον ἔχοντα, ὁυτος ου παραλέλοιπε, καὶ ἐὶ τι προσεεξυρεῖν ἡδυνήθη, προσέθηκε.
80) Липсіусъ заканчиваетъ свое изслъдованіе "объ источникахъ Епифанія" на 57 ереси Панарія.

о произведеніяхъ Епифанія, новые писатели большею частію указывають одни ихъ недостатки, не обращая вниманія на ихъ положительное значение для науки. — и недостатки эти представляются въ крайнемъ утрированномъ видъ. Легковъріе Енифанія представляется въ такой степени, какъ будто у него въ самомъ дъдъ не было никакого разбора въ передачъ всякихъ недостовърныхъ извъстій о еретикахъ, и какъ будто его сочиненія представляють лишь собраніе всякихь баснословныхъ, невъроятныхъ, ни на чемъ не основанныхъ извъстій о нихъ. Предубъждение Епифанія противъ описываемыхъ ересей представляется также въ такомъ виль, какъ булто онъ готовъ быль взводить на еретиковь все дурное безь всякаго основаванія 81). Не довольствуясь признаніемъ за его сочиненіями такихъ нелостатковъ, которые зависъли отъ неиспусства, отъ поспъщности, пожадуй отъ неглубоваго образованія, отъ узкости и односторонности мысли, обвиняють его еще въ такихъ, которые можно объяснить только злонамфренностью. Такія то обвиненія, на основаніи всёхъ древнихъ свидётельствъ 82) о нравственномъ характеръ Епифанія, свидьтельствъ исходившихъ отъ людей не только сочувствовавшихъ. но и не особенно сочувствовавшихъ ему, безпристрастная наука должна отвергнуть, какъ недостойныя и несправедливыя. Епифанія прямо называють выдумщикомъ не только небывалыхъ фактовъ, но и целыхъ сектъ. будто бы никогда

----

<sup>81)</sup> Вотъ напр. отзывъ объ Епифанів въ церковной исторіи Шаффа § 301 стр. 1169: Es fehlte ihm am Welt und Menschenkenntniss, gesundem Urtheil und kritischer Unterscheidunsgabe. Er hatte eine grenzenlose fast sprüchwortlich gewordene Leichtgläubigkeit, welche die Ursache unzähliger Irrthumer und Wiederspruche in seinem Schriften ist. Мы указываемъ на Шаффа потому, что онъ вообще обстоятельный и наиболье мягкій историкъ, и у него все таки болье, чымъ у другихъ, обращается вниманія на труды Епифанія. У другихъ менье обстоятельности и не менье рызкости въ отношеніи въ Епифанію... Отзывы древнихъ писателей Фотія въ Библіотекъ и Іеронима въ Каталогъ церковныхъ писателей, при всей краткости, представляются намъ болье обстоятельными; они указываютъ и на недостатки изложенія и на положительное значеніе содержація Епифаніевскихъ трудовъ.

82) См. выше приміш. 38.

не существовавшихъ. Съ именемъ его, какъ ересеолога, соединяють укопительное название Ketzermacher: его ересеологическія описанія представляють, какъ Ketzermacherei. Мы говорили выше, что Епифаній могъ иногла раздичныя разв'явленія одной и той же секты въ различныхъ странахъ и полъ различными именами принимать за различныя самостоятельныя секты. Но это совсемъ не то, что выдумывать секты ни когда не существовавшія. Къ числу такихъ секть будто бы выдуманныхъ Епифаніемъ поспѣшные критики относили обыкновенно тъ, о которыхъ при недостаточномъ знаніи древнехристіанскихъ историческихъ намятниковъ, они не могли навести справки, откуда бы Епифаній могъ получить свідівнія о нихъ 83). Но ныпъ уже, съ открытіемъ пъкоторыхъ памитниковъ, доселъ бывшихъ неизвъстными (каковы Философумены) и съ лучшимъ изследованіемъ прежде известныхъ (напр. сочиненій Псевло-Тертулліана, Филастрія), оказалось въ нъсколькихъ такихъ случаяхъ, что виноватъ не Епифаній обвиняемый въ сочинении небывалыхъ сектъ, а его критики взводившіе на него такое тяжкое обвиненіе, и что Епифанію напротивъ наука должна быть благодарна за сохранение извъстій о такихъ сектахъ, память о которыхъ, при ихъ несомнвиномъ теперь существованій, безъ Епифанія совершенно утратилась бы <sup>84</sup>). Если хоть относительно одной половины такихъ извъстій Епифаніевскихъ, которыя прежде казались сомнительными, найдено подтверждение во вновь открытыхъ или вновь изследованных висточникахь, то критика на будущее время должна быть болье осторожна въ приговорахъ и о другой половинъ такихъ извъстій, которую все еще нечъмъ провърить. Наше знаніе древнъйшихъ памятниковъ христіан-

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup>) Такими въ особенности считались секты алоговъ (51), архонтиковъ (40), описанныя Епифаніенъ, но см. что теперь говорится о нихъ у Липсіуса стр. 23—28, 192, 194, 233—235.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup>) Это отвосительно некоторых частей Енифаніевскаго описанія вполне обстоятельно выяснено изследованіем Липсіуса, но не другим частямь, какь увидимь, и Липсіусь подобно прежнимь критикамь и историвамь относится еще съ легкостію и предубъжденіемъ

ской исторіи досель не можеть считаться полнымъ и уловлетворительнымъ. Другое обвинение на Епифанія не менте тяжкое состоитъ въ томъ, булто онъ приписываетъ еретикамъ пороки и преступленія небывалые и нев фоятные, и такъ какъ эти преступленія представдяются до крайности грязными. то отсюда выволится невыгодное заключение относительно чистоты воображенія и литературных вкусовъ самаго автора. какъ будто ради собственнаго удовольствія изобрѣтавшаго и описывавшаго такую грязь. Мы не будемъ подробно разбирать это обвинение. Мы не будемъ оспаривать того, что еретическимъ сектамъ, особенно тайнымъ, приписывались иногда преступленія небывалыя, ни того, что Епифаній, основывая иногда свои свъдънія о еретикахъ на слухахъ, могъ довъряться слухамъ и не заслуживающимъ довърія. Но называть прямо извъстія, исходящія отъ лица отличавшагося несомнъчно высокимъ правственномъ характеромъ, грязною выдумкою нужно также весьма осторожно. Намъ также весьма еще недостаточно ясны своеобразные принципы иныхъ религіозныхъ ученій, отзывавшіеся иногда въ практической жизни самыми чудовищными и мало в роятными последствіями; и потому оправдывать иныя темныя секты отъ приписываемыхъ имъ преступленій въ иныхъ случаяхъ было бы также несправеддиво и не научно, какъ и приписывать имъ такія преступденія безъ достаточныхъ основаній. Открытое и внимательное изучение досель неизвъстныхъ или мало извъстныхъ памятниковъ, свидътельствующихъ о жизни древняго сектантства, подтверждаетъ иногда самыя невъроятныя извъстія о нихъ, находящіяся у древнихъ ересеологовъ 85).

<sup>85)</sup> Особенно грязные пороки приписываетъ Епифаній египетской сектѣ гностиковь фивіонитовъ или варвеліотовъ (пѣкоторыя изъэтихъ описаній по этому и опущены въ русскомъ переводѣ Панарія см. стр. 158, 161, 162... Переводчики при этомъ конечно имѣли въ виду не научныя, а назидательныя цѣли. Но въ цѣляхъ назиданія можетъ быть лучше бы и совсѣмъ не предпринимать переводъ Панарія? Или по крайней мѣрѣ, выпуская въ переводѣ извѣстныя мѣста, нужно было бы коть подъ чертою приводить ихъ въ греческомъ подлинникѣ). Но что

Представленная нами общая характеристика относитея болье или менье ко всыть полемическимь сочиненіямь Епифанія, преимущественно же къ главному изъ нихъ—Панарію, которое представляеть важныйшій источникь для исторіи древнихъ ересей. Но кромы Панарія у Ецифанія есть еще другія полемическія сочиненія. Всыхь ихъ три. Всы они писаны Епифаніемь или съ его словь учениками—по просьбамь палестинскихъ монаховь, пресвитеровь, христіанскихъ сановниковъ—почитателей св. Епифанія Послы общей характеристики, представимь нысколько отдыльныхъ замычаній о времени, обстоятельствахъ написанія, составы и значеніи каждаго сочиненія въ отдыльности.

Первое по времени полемическое сочинение Епифанія изв'єстно подъ названіемъ Анкората в ). — Епифаній такъ назваль его, желая выразить, что въ этомъ сочиненіи дается надежный якорь для утвержденія въ истині плавающимъ по морю житейскому и ищущимъ спасенія отъ прельщеній бісовскихъ и еретическихъ в т). Это сочиненіе было составлено въ X годъ царствованія Валентиніана и Валента и VI г. Граціана т.-е. въ 373 в ) по просьбі Матидія, Тарсина и Нумерія пресвитеровъ изъ города Памфилійскаго Сведры, и Палладія и Северина начальниковъ того же города в э). Писаль это сочиненіе со словъ св. Енифанія ученикъ его Анатолій в ор. Для исторіи древнихъ ересей Анкорать представляєть еще немного матеріала. Онъ имібеть полемико-догматическій харак-

такіе пороки дійствительно бывали въ ніжоторых сектах при нравственномъ разложеніи гностицизма, на это можно найти указаніе въ ново-открытомъ гностическомъ же памятникі Pistis Sophia. См. датинскій переводъ стр. 241.

<sup>86) &#</sup>x27;Αγκυρώτος—Ancoratus - въ нзданін Миня Gr. Ser. Т. XLIII рад.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup>) 'Αγκυρώτος δὲ κεκληται ὁ λόγος, ὅτι ἀγκύρας δίκην τῶν περὶ τῆς ζωῆς καὶ ωτηρίας ἐρευνώντα νοῦν ἄγει. См. Synopsis Ancorati y Миня стр. 12 и срав. далѣе epistolam Palladii ad Epiphanium.

<sup>88)</sup> CM. Ancorat. cap. CXX.

<sup>89)</sup> Письма ихъ передъ самымъ сочиненіемъ у Миня стр. 13—16.
90) См. заключеніе Анкората 'Єүш ὁ Ανατόλιος, ὁ γραψας τοῦτο το βιβλίον τοῦ Αγκυρώτου 'Єπωνομασθέντος λόγου.

теръ, представляетъ раскрытіе православнаго ученія о Троипъ. воплощении, воскресении мертвыхъ и будущей жизни-преимущественно противъ ученія современныхъ Епифанію еретиковъаріанъ, полуаріанъ, духоборцевъ и аподлинаристовъ. Но мъстами авторъ касается здёсь и ученія древнёйшихъ еретиковъ: савелліанъ, манихеевъ, маркіонитовъ, также заблужденій ічдейскихъ и языческихъ. И здъсь уже высказывается идея автора составить обличение всёхъ еретическихъ сектъ отъ сотворенія міра до своего времени, и представляется перечисленіе этихъ секть въ числь 80, примынительно къ указанному выше мъсту изъ книги «Пъснь пъсней» 91).

Года черезъ полтора послѣ написанія Анкората—въ XI годъ Валентиніана и Валента и VIII г. Граціана—т.-е. въроятно въ началь 375 года Епифаній приступиль къ составленію другаго полемического сочиненія противъ ересей названного имъ Пауаризу или Κιβώτιος 42). Это самое большое и самое значительныйшее изъ сочиненій Епифанія 93). Названіемъ даннымъ этому сочиненію Ецифаній желаль выразить, что здёсь онъ даеть цёдую аптеку (Пауарізу) или ковчежецъ (Кізютізу) съ полезными врачевствами отъ угрызенія ядовитыхъ животныхъ и пресмыкающихся, подъ которыми разумѣются ереси 94). Это сочиненіе

 <sup>&</sup>lt;sup>91</sup>) См. глав. 12, 13.
 <sup>92</sup>) Панар. Т. I § 2. А когда составлялся V томъ Панарія быль уже 13 годъ Валента и 1 Валентиніана младшаго см. ерес. LXVI, 20). Отсюда можно заключить, что писаніе Панарія продолжалось не мен'ве, можеть быть и болье двухь льть.

<sup>93)</sup> Въ большомъ изданіи Миня Панарій занимаєть около полутора тома: Т. XLI рад. 155—1200 и Т. XLII рад. 9—832.
94) Πανάριον είτ οῦν κιβώτον ἰατρικόν κοι θηρωδηκτικόν. ὅπερ ἐστὶ διὰ βιβλίων τριῶν ὀγδοήκοντα, ἄιτινες εἰσι θηρίων ἐιτ οῦν ἐρπετῶν ἀινιγματα. Τακъ самъ Епифаній объясняеть заглавіе своего сочиненія въ посланіи къ Авакію и Павлу и въ началѣ Анакефалеосиса. Видно, что Епифаній, при составленіи Панарія, находился подъ вліяніемъ прочитанныхъ имъ зоологическихъ сочиненій, о которыхъ и говоритъ въ 3 § Панарія. Поэтому онъ и старается большую часть ересей сравнивать съ разными хищными животными и ядовитыми пресмыкающимися, а свои православныя опроверженія противъ нихъ съ цъльбоносными врачевствами и благовонными куреніями. Эти сравненія также занимають слишкомъ много мъста въ Панарів, и ослабляють серьезное впечатльніе произведенія.

предпринято Епифаніемъ также по просьбѣ его почитателей и бывшихъ учениковъ пресвитеровъ Акакія и Павла. мандритовъ изъ Хадкиды и Веріи—изъ Кедесиріи 95). Поэтому оно и предваряется, вибсто предисловія, отвітнымъ письмомъ Епифанія къ сопресвитерамъ Акакію и Павду <sup>96</sup>) въ которомъ раскрывается весь планъ предпринимаемаго сочиненія и перечисляются ереси подлежащія обличенію. Епифаній разділяєть свое сочинение на три книги (Віздос) въ которыхъ предполаrается семь отдъленій (То́µос 97).

Приступая къ самому сочиненію, авторъ первое отділеніе его посвящаетъ описанію двадцати такъ называемыхъ имъ ло-христіанскихъ ересей 88). Въ началѣ описывается состояніе рода чедовъческаго отъ сотворенія міра до потопа (первая ересь-варварство), и отъ потопа до столнотворенія Вавилонскаго (вторая ересь-скиество) -- въ самыхъ общихъ конечно чертахъ на основаніи сказанія библейскаго, но съ присоединеніемъ по містамъ и собственныхъ оригинальныхъ соображеній и сообщеній такого напр. рода, что въ первыя времена исторіи человічества сынъ никогда не умиралъ прежде отца 39), — что библейскій Ассуръ та же самая личность, которая называется у Грековъ Зороастромъ, быль первымъ изобрътателемъ магіи и астрологіи 100), — что Нинъ и Семирамида были современники Авраамовы 101) и т. п.

<sup>101</sup>) Тамъ же § 7.

<sup>95)</sup> См. ихъ письма къ Епифанію и отвётъ Епифанія у Миня Т. ХІІ р. 55-158: и въ русскомъ переводъ при первомъ томъ Панарія стр. 1 – 3. Въ написани этого сочиненія также, какъ и Анкората, Епифанію помогали его ученики Анатолій и діаконъ Ипатій. См. заключительныя слова въ Expositio Fidei-послѣ Панарія.

<sup>96)</sup> У Миня стр. 158-172; въ русскомъ переводъ стр. 3-20.

<sup>97)</sup> Преосвящ. же Филареть (стр. 252) говорить, что каждая изъ трехъ

книгъ Панарія въ семи отдъленіяхъ, пеправильно.

У Миня Т. XLI рр. 173 280; русск. переводь ч. І. стр. 21—101.

В Панар. § 6—русск. перевод. стр. 32. Основаніемъ для такого сображенія для Епифанія были слова Бытія гл. XI, ст. 28: "н умеръ Арранъ передъ Опррою отцемъ своимъ въ земль рожденія его". Епифаній думаеть, что Богь этимъ несчастиемъ наказаль Фарру перваго изъ отцовъ за то, что онъ сталъ делать идоловъ.

<sup>100)</sup> См. тоть же 6 § Панарія—пъсколько раньше.

Въ изображения состояния язычества посав столнотворения Вавилонскаго (третья ересь — едлинство) авторъ, представивши также лишь и сколько краткихъ и не особенно точныхъ свъдъній изъ едлинской исторіи (которая производится отъ баснословнаго Едлина-перваго поседенца Едлады или отъ одивы (Ελαία) роспией въ Анинахъ 102), ограничивается далье самымъ тощимъ описаніемъ четырехъ философскихъ школъ-Стоической. Платоновой. Писагорейской и Эпикурейской: въ описаніи этомъ высказывается весьма смутное пониманіе не только внутренняго смысла, но и внашней исторіи философских в ученій 103). Болье имьють значенія въ Панарів описанія разныхъ отраслей самарянства (10-13 ереси) и іудейства (14-20 ереси) передъ временемъ появленія христіанства: автору, воспитанному въ молодости въ еврейскомъ законъ, этотъ предметь могь быть ближе известень, чемь другому христіанскому писателю. Но и здъсь представленія автора очень неотчетливы. Самарянскія секты — ессины, севуен и горовниы 104) весьма слабо различаются между собою. Въ описании іудейскихъ секть оссины смъшиваются съ христіанскими сектами евіонитовъ и сампсеевъ 105); назореи и книжники едва ли на какомънибудь основаніи заносятся въ особыя секты 108); объ продіанахъ сообщается мало в роятное извъстіе, будто сущность ихъ ученія состояла въ томъ, что они Ирода считали Мес-

<sup>102</sup>) См. посланіе къ Акакію и Павлу русск. перев. стр. 15; срав. Нанарія стр. 37.

<sup>109)</sup> См. выше тексть при примъчании 26. Развитие философскихъ школъ между греками Епифаній полагаетъ между временемъ Навуходоносора, Ксеркса, Дарія и Александра Македонскаго (§ 9).

<sup>104)</sup> XI, XII и XIII ереси.
105) Срав. ереси XIX, XXX и LIII. Между прочимъ Епифаній и Оссинамъ и Сампсеямъ приписываетъ почитаніе тамикъто двухъ сестеръ Марем и Мареаны, изъ которыхъ одна была еще жива въ его время, и всемъ тремъ помянутымъ сектамъ пользованіе книгою лжепророка Илксая.

<sup>106)</sup> Ереси XV, XVIII. Замътимъ мимоходомъ, что и фарисеевъ и саддувеевъ не совсъмъ точно называютъ сектами въ принятомъ смыслъ этомъ слова. Это скоръе направленія въ іудейскомъ обществъ извъстнаго времени.

сією, примъняя къ нему, пророчество Іакова объ оскудънів князя отъ Іуды. Быт. XLIX, 10 107).

Со втораго отделенія Панарія начинается описаніе секть христіанскихъ. Во второмъ и третьемъ отдъденіи описываются древнъщия секты 1 и 2 въка-тъ, которыя были описаны уже Иринеемъ-числомъ 26. Въ основъ описанія полагаются здъсь главнымъ образомъ сообщенія Иринеевскія: авторъ во многихъ мъстахъ излагаетъ свои описанія буквально словами Иринея, а въ иныхъ приводитъ изъ него пълыя большія выдержки 108). Но во многомъ авторъ и уклоняется отъ Иринея какъ относительно порядка въ обозрѣніи сектъ, такъ и относительно представленія самыхъ ученій ихъ. Многіе критики прежняго времени въ такихъ отступленіяхъ расположены были видъть произвольное распространение и измънение сообщений Иринеевскихъ. Но чъмъ болье развивается въ наукъ изучение памятниковъ древней христіанской письменности, и чемъ бодъе внимательнымъ становится изследование самаго Панарія: тъмъ болъе устанавливается тотъ взглядъ, что Епифаніевскія дополненія къ Иринею им'тли не произвольный характеръ, но большею частію были основаны или на сообщеніяхъ другихъ древнихъ ересеологическихъ памятниковъ, большею частію ве лошелшихъ до насъ, или на основаніи еще сохранявшихся во время Епифанія сочиненій сектантскихъ, или на основаніи личныхъ наблюденій и дознаній самаго автора 109). Такъ въ особенности въ описаніяхъ сектъ Валентиніанской, Маркіонитской и Офитской группы, авторъ приводя многое изъ Иринея, сообщаетъ очень не мало и другихъ свъдъній, основанныхъ большею частію на источникахъ не дошеднихъ до насъ, между прочимъ на писаніяхъ самихъ сектантовъ, изъ которыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>) Epec. XX.

<sup>108)</sup> См. выше примъч. 33.

<sup>109)</sup> Липсіуст, при разборѣ каждой ереси описываемой Епифаніемъ, нодробно (и можетъ бытъ даже слишкомъ подробно и самоувѣренно въ иныхъ мѣстахъ—при утратѣ многихъ древнѣйшихъ ересеологическихъ памятниковъ) разбираетъ, что Епифаніемъ берется изъ Иринея, и что изъ другихъ источниковъ и какихъ именно.

нъкоторыя излагаются очень подробно, другіе навываются только по именамъ (10), а иные и не называются, но очевидно имъются въ виду при составленіи описанія (111).

Болье представляются сомнительными у Епифанія ть дополненія къ Иринеевскимъ сообщеніямъ, которыя относятся къ сектамъ самымъ древнимъ до Валентиніанской эпохи симоніанамъ, николаитамъ, валилидіанамъ и т. д. Существенныя черты, которыми въ этой части Панарія описанія Епифанія отличаются отъ Иринеевскихъ (и также Ипполитовскихъ) заключаются въ слѣдующемъ: 1) у Иринея и Ипполита главнымъ образомъ обращается вниманіе на теоретическую часть на ученіе сектъ, у Епифанія— на нравственную на образъ жизни сектантовъ; 2) образъ жизни сектантовъ у Епифанія представляется въ весьма темномъ свъть—въ самомъ грязномъ видъ 112); 3) теоретическое ученіе сектантовъ представляется въ такомъ спутанномъ видъ, что одни и тъ же черты—одни

<sup>110)</sup> См. Примъч. 37—39. Липсіусъ указываетъ на то, что вслъдствіе не довольно осмысленнаго соединенія свъдъній, взятыхъ изъ разнородныхъ источниковъ у Епифанія въ особенности при описанія Валентиніанскихъ сектъ встръчаются противорьчія (Quellenkritik стр. 151—164): тъмъ не менъе главамъ Панарія о сектахъ валентиніанскихъ и еще болье маркіонитскихъ онъ придаеть важное значеніе, такъ какъ здъсь сообщаются многія свъдънія, которыя безъ Епифанія намъ не были бы извъстны.

<sup>111)</sup> Напр. при опровержении мивній Апеллеса (ер. 44) видно, что Епифаній имівль въ виду какое-то сочиненіе, принадлежавшее этой партін, котя оно п не называется здісь.

<sup>112)</sup> Особенно въ темныхъ чертахъ изображается у Епифанія нравственная жизнь Симоніань, Николантовъ, египетсктхъ гностиковъ—Варвеліотовъ, Карпократіанъ. Объ этихъ еретикахъ вирочемъ и древнъйшіе ересеологи—Ириней, Ипполитъ, Климентъ александрійскій отзывались дурно. Но напр. о нравственности Василидіанъ, Климентъ александрійскій, знавшій ихъ ближе другихъ, отзывается довольно хорошо см. Стромата Lib. III сар. I, Lib. IV с. 24 (Ириней впрочемъ дурно Lib. I сар. XXIV, 5). Епифаній же и Василидіанъ на ряду съ другими гностическими сектами представляеть въ темномъ свътъ ер. XXIV, 3, 4, 5 (также и другіе позднъйшіе ересеологи—Өеодоритъ L. I с. 4, Филастрій ер. 32. Августинъ ер. 4,—также Кариллъ Ісрусалимскій Саtесh. VI, 13; Ісронимъ Сопіта Jovinian. L. II Сар. 16, сопіта Vigilantium сар. 2; еріstol. ad Theodoram 29).

и тъ же идеи приписываются различнымъ сектамъ 113), и эти иден у извъстныхъ сектъ въ описаніяхъ Епифаніевскихъ получаютъ смыслъ болбе грубый, чёмъ въ описаніяхъ Иринеевскихъ и Ипподитовыхъ. Эти особенности Епифаніевскихъ описаній конечно могуть быть объяснены и тімь, что Епифаній не могъ достаточно ясно понимать сложныя сектантскія доктрины, и не особенно старался о тшательномъ изображении ихъ: поэтому и перепутывалъ въ иныхъ мъстахъ сектантскія идеи, стараясь по преимуществу выставлять предъчитателями то, что можно было сказать дурнаго о нравственной жизни еретиковъ. Но есть основанія думать, что указанныя выше особенности Епифаніевскихъ описаній условдивались въ значительной степени и самымъ состояніемъ описываемыхъ секть ближайшимъ къ тому времени въ которое могъзнать ихъ Епифаній (подобно тому, какъ и разность Иринеевскихъ и Ипполитовскихъ описаній относительно нѣкоторыхъ сектъ объясняется, какъ мы говорили въ своемъ мъстъ, разностью эпохъ взятыхъ для описанія). Нъкоторые сохранившіеся до нашего времени остатки самыхъ сектантскихъ писаній, сложившихся въ своихъ окончательныхъ редакціяхъ не въ первоначальную эпоху развитія секть, а въ позднъйшія времена ближайшія

<sup>113)</sup> Срав. опять описанія Симоніань, Николантовь, Гностиковь—Варвеліотовь, Архонтиковь, Офитовь. Чтобы не пускаться въ объясненія слишкомь пространныя, мы представимь примёры лишь изъ описанія Николантовъ (ер. XXV). Секть этой всь древніе ересеологи, слёдуя указаніямь еще Іоанна Богослова (апокал. гл. ІІ ст. 6, 14—15) приписывали безнравственные практическіе принципы (см. Ирин. вн. І, гл. XXVI, 3; Філософочи. Lib. VII, 36; Клименть Александр. Стром. Lib. ІІ сар. 20; L. ІІІ с. 4 Pseudo-Tertul. сар. XLVI). Но чтобы у этой секты была сложная теогонія и космогонія, объ этомь ни обинь изъ древньйшихъ ересеологовь не говорить. Епифаній же въ описаніе XXV ереси вносить теогоническія черты повидимому изъ различныхъ секть: напр. обожаніе таинственнаго имени Кавлакавь изъ ученія Василидіанть по Иринею XXIV, 5, или отъ Наассеновь но Философуменамъ V, 8), Варвелось отъ Варвеліотовъ Ирин. XXIX, I, Пруникосъ отъ нихъ же Ирин. XXIX, 4; Ялдабаоеь отъ Офитовъ Ирин, XXX, 5; Філософ. V, 7, Митра молеть быть извъстное явическое божество и т. д. Что означали у Гностиковъ эти таинственныя теогоническія названія, объ этомъ будеть сказано въ своемь мѣсть.

къ Епифаніевскимъ, представляють намъ въ состояніи этихъ сектъ такія именно черты, какія мы находимъ и въ описаніяхъ Епифаніевскихъ: запутанность теоретической части ученія, искаженіе и смѣшеніе первоначальныхъ сектантскихъ идей, переходъ идей изъ однихъ сектъ въ другія 114, обращеніе отъ отвлеченныхъ метафизикокосмогоническихъ вопросовъ къ вопросамъ преимущественно характера нравственнаго 115, и въ образѣ жизни сектантовъ крайній упадокъ зависѣвшій частію отъ послѣдовательнаго развитія безнравственныхъ принциповъ иныхъ сектъ, частію отъ ненормальнаго изолированнаго положенія даже и такихъ сектъ, у которыхъ первоначальные принципы не были безправственны 116. Сопоставляя такимъ образомъ Епифаніевскія показанія съ показаніями самыхъ сек-

<sup>115</sup>) Этотъ нризнакъ Липсіусомъ считается за одинъ изъ самыхъ существенныхъ въ позднъйшихъ періодахъ развитія гностическихъ сектъ. См. его статью о гностицизмъ у Ерша и Грубера Т. LXXI стр. 296,

299, 303.

116) Поэтому-то въроятно о василидіанахъ, сектѣ по первовачальнымъ принципамъ не безнравственной, мы встрѣчаемъ дурные отзывы не у одного Епифанія, но и у всѣхъ другихъ писателей (ересеологовъ и не ересеологовъ) говорившихъ о нихъ въ поздчѣйшія времена (какъ указано въ премѣчаніи 112). Нельзя думать, чтобы всѣ эти писатели составляли свои отзывы со словъ Иринея и Епифанія,—тѣмъ болѣе что остатки василидіанъ во времена Кирилла Іерусалимскаго, Филастрія, Іеронима и Августина еще существовали, и слѣдов. отзывы о нихъ у этихъ писателей могли составляться по ближайшимъ извѣстіямъ.

<sup>114)</sup> Доказательства на это относительно различных отраслей іудействующих секть представляются въ сохранившейся до насъ редакціи Климентинъ, гдѣ идеи евіонитскія, ессейскія, элкезаитскія и др. представляются въ такомъ смѣшеніи, что самые тщательные изслѣдователи этого памятника (какъ мы уже говорили глав. П примѣч. 8) затрудняются рѣшить, какой собственно сектѣ онъ принадлежалъ. Относительно гностических сектъ доказательства еще болѣе ясныя можно найти (какъ увидимъ послѣ) при подробномъ анализѣ сочиненія—Pistis Sophia. Здѣсь не только смѣшиваются символическія имена и идеи различныхъ сектъ Валентиніанской и Офитской отраслей, но и присоединяются къ нимъ чисто миоологическія представленія древнихъ языческихъ религій. Поэтому-то и относительно Pistis Sophia колебаніе, какой сектѣ принадлежитъ этотъ памятникъ (см. также глав. П примѣч. 15). Значитъ— Епифаній въ заключеніи описанія XXV секты (§ 7) не безъ основанія сравниваетъ еретическія секты съ кустами лѣсной травы или дикаго терновника, переплетающимися между собою.

тантскихъ памятниковъ позднъйшей эпохи мы находимъ въ ихо важныя данныя для изученія этой поздийней эпохи развитія сектантства, для уясненія вообще внутренняго процесса сектантскаго развитія, и следов. въ этихъ позднейшихъ прибавкахъ Епифанія къ показаніямъ прежнихъ ересеологовъ (по крайней мъръ во многихъ изъ нихъ) представляется намъ не лишняя прибавка, не искажение показаний древитишихъ епесеологовъ, а существенное дополнение къ нимъ 417). Недостатокъ Епифаніевскихъ описаній въ этомъ случав состоить только въ томъ что у Еппфанія, какъ мы уже выше сказали, безразборчиво смъщиваюты черты заимствованныя у древнъщинхъ писатели и относящіяся къ древнівшему состоянію секть съ чертами имъ сампиъ прибавляемыми и относящимися къ позднъйшему состоянію сектъ.

Но самое важное дополнение къ древнъйшимъ ересеологическимъ писаніямъ въ первой книгѣ Папарія представляютъ несомненно те главы, въ которыхъ говорится о сектахъ новыхъ, совсемъ не упоминаемыхъ древними ересеологами или почти не упоминаемыхъ, — о сектахъ образовавшихся во времена позднъйшія или и существовавшихъ издавна, но почему либо остававшихся неизвъстными древнимъ ересеологамъ. Такъ изъ сектъ іудействующихъ, которыя древнимъ ересеологамъ нисавшимъ на западъ были мало извъстны 118), и которыя Епифаній, при своей жизни въ Палестинъ и знаній еврейскаго языка могъ изучить съ большею обстоятельностью, онъ не. только подробно описываеть секту евіонитовъ, о которой Приней и Ипполить оставили лишь очень краткія упоминанія, но рядомъ съ нею представляетъ еще другую секту назореевъ, о которой древивние ересеологи совствить не говорили 113).

<sup>117)</sup> Мы коснулись вь трехъ предшествующихъ примъчанияхъ существенных признаковъ позднъйшаго состоянія древних секть - лишь коротко, насколько это нужно здесь для уясненія значенія Епифаніевскихъ ересеологическихъ показаній. Подробиве и ясиве намъ нужно будеть говорить объ этомъ въ самой истории сектъ.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup>8) См. выше, стр. 68, 231, 250. <sup>41</sup>9) Панар. ерес. XXIX н XXX. Срав. Липсіуса Quellenkritik, стр. 121—151.

Между сектами гностическими рядомъ съ древнъйшими ересями сатурниліанъ, василидіанъ, николантовъ, Епифаній также съ особенною подробностью и на основаніи непосредственнаго личнаго знакомства описалъ секту египетскихъ гностиковъ, иначе называвшихся стратіотиками, фивіонитами и варвеліотами, о которой Ириней оставилъ лишь мало опредъленныя

74000 2450

Липсіусь признаеть особенное значеніе за тімь отлівленіемь Панарія. где Епифаній говорить о сектахь іудействующихь, но старается заподозрить правильность многихъ сообщеній, представляемыхъ здѣсь Кпифаніемъ. Онъ высказываеть сомненіе и въ томъ, что во время Епифанія действительно существовали две указанныя отрасли іудействуюшихъ секть поль тыми названіями какія приписываеть имъ Епифаній. и въ томъ, что Епифаній свои свъдънія объ этихъ сектахъ заимство-валъ изъ личнаго знакомства съ тою и другою сектою, въ томъ между прочимъ, что Епифаній имъль подъруками евангелія Евіонитовъ и Назореевъ и т. л. Но намъ кажется, что сомнънія Липсіуса переходать въ этомъ случат въ излишнюю привазчивость. Хотя несомнънно то, что Епифаній первый назваль два главныя направленія іудействующихъ сектъ опредъленными названіями: но что эти два направленіяврайнее и умъренное - существовали въ іудействующемъ сектантствъ уже издавна, объ этомъ мы имъемъ свидътельства Оригена (с. Celsum L. V. c. 61, 68) и Евсевія (Lib. III, сар. 27), хотя у этихъ писателей умъренная іудействующая секта и не называется еще Назорействомъ. А что къ концу IV въка двъ указанныя секты стали извъстны подъ тъми именно названіями, какія приписываеть имъ Епифаній, объэтомъ свидътельствуеть, кромъ Епифанія, и современникъ его Геронимъ, также долгое время жившій въ Палестинь, и имьвшій личныя соприкосновенія съ тамошними сектами. (См. Schliemann "Clementinen", стр. 481 и дал. Ср. Lipsius, стр. 127-128). Липсіусъ старается распространить свои сомнънія и на свидътельства Іеронима, но также безъ достаточныхъ основаній. Не особенно значительныя противорічія въ характеристикахъ той и другой секты у Епифанія и Іеронима, при согласіи однакожъ этихъ характеристикъ въ существенныхъ чертахъ, показываютъ только независимость этихъ писателей другь отъ друга, и тымь болье внушають довъріе къ ихъ сообщеніямъ. Кромъ Епифанія и Іеронима о двухъ іудействующихъ сектахъ подъ именами Евіонитовь и Назореевъ говорять также близкіе къ ихъ времени: Августинь (ерес. 9, 10), и Өеодорить (Lib. II, сар. I, 2). Первый изъ этихъ писателей конечно следоваль Епифанію: но Осодорить, какь увидимь, если и имель въ виду при составлении своего труда описания Епифания, во всякомъ случав не желаль быть и не быль несамостоятельнымь последователемь ихъ, и его представленія объ іудействующихъ сектахъ въ некоторыхъ чертахъ уклоняются отъ Епифаніевскихъ. Въ частности что касается до аповрифовъ сектантскихъ (евангелій Евіонитовъ и Назореевъ), если эти апокрифы были извъстны Іерониму и Өеодориту, нътъ оснований сомнъваться въ томъ, что они могли быть извъстны и Епифанію.



свъдънія, а другіе древніе ересеологи совсъмъ не упоминали <sup>120</sup>). Кромъ того въ 3-мъ отдъленіи Нанарія описывается еще особенная, и также досель никъмъ не упоминавшаяся отрасль гностиковъ Палестинскихъ, извъстныхъ подъ названіемъ архонтиковъ <sup>121</sup>). Такія новыя сообщенія Епифанія составляютъ во всякомъ случав цвнный вкладъ въ исторію.

Во второй книгъ Панарія, раздъляющейся на два отдъленія, описываются 23 секты времени послъ—Иринеевскаго 122). Въ

121 Панар. ер. XL; срав. Липсіуса стр. 192—194). Сходство ученія этихъ сектантовъ съ ученіемъ другихъ еретиковъ—египетскихъ гностиковъ, офитовъ, сеентовъ, и апокрифическія книги употреблявшіяся у нихъ (тѣ же, что у египетскихъ гностиковъ и сеентовъ) приводятъ въ той мысли, что это была не самостоятельная сектантская отрасль. Но что эта секта во всякомъ случаѣ не изобрѣтеніе Епифанія, это показываетъ самая живость подробностей, въ какихъ описываетъ ее Епифаній; онъ опредѣленно указываетъ и мѣсто и время ея распространенія, и нѣкоторыхъ изъ учителей ея, и книги употреблявшіяся у сектантовъ. Кромѣ Епифанія объ этой сектѣ, какъ особенной, говоритъ неослорить (Lib. I, сар. XI),—и трудно сказать, по извѣстіямъ ли Епифанія или самостоятельно.

422) Панарій ереси XLVII—LXIX. Понятно, что здісь мы уйотребдяємь это выраженіе приблизительно—для того, чтобы показать глав-

<sup>420)</sup> У Иринея въ XXIX главъ описываются мития этой секты, подъ названіемъ гностическихъ, но тодько съ теоретической стороны и такъ неопределенно, что трудно даже сказать, имеется ли здесь въ виду учение известной особенной секты или представляются заблуждения изъ различныхъ еретическихъ лжеученій. Вообще же у Иринея названіе "гностики" употребляется болбе въ смыслё общемъ для всёхъ сектъ извёстнаго характера, "надмевавшихся лженменнымъ знаніемъ". Въ Философуменахъ и у псевдо-Тертулліана о секта гностиковъ, какъ особенной, ничего нътъ. Епифаній также можеть быть не совсымь удачно за этою сектою (или за этими сектами, ибо ихъ было нъсколько отраслен) по преимуществу утвердиль название гностиковы; такъ какъ и у него въ другихъ мъстахъ это название имъетъ общий смыслъ и примъняется въ инымъ различнымъ сектантскимъ отраслямъ. (См. напр. ерес. XXV, 2, I; XXXI, I; XXIII, 2). Но Епифанію во всякомъ случав мы должны быть благодарны за то, что онъ описаль эту секту съ особенною подробностью, обративъ преимущественное внимание на ея нравственный характеръ (теоретическая же сторона-ученіе ея у Епифанія представляется въ такомъ же смѣшанномъ видѣ, какъ и ученіе предшествовавшей секты — Николантовъ). У дальнъйшихъ ересеологовъ эта секта также описывается уже какъ особенная: у Августина подобно Епифанію подъ общимъ именемъ гностиковъ (haeres, 6),—у Осодорита и Филастрія подъ болье опредвленнымъ названіемъ варвеліотовъ или ворворіанъ (Theodor. Lib. I, cap. 13; Philastr. haeres 73).

первой части этой книги до ереси ноэтіанъ включительно описываются главнымъ образомъ такія секты, которыя обличаль Ипполить въ своихъ частныхъ и общихъ ересеологическихъ писаніяхъ — секты преимущественно распространявшіяся въ западной церкви въ концъ 2-го и началъ 3-го стольтія 123). По всей въроятности главнымъ источникомъ для этой части Панарія и служили Епифанію (какъ для первой книги сочиненіе Иринея) ересеологическія писанія Ипполита, хотя трудно сказать съ ръшительностью, какія именно и однимъ ли исключительно сочиненіемъ Ипподита Епифаній руководствовадся. или нъсколькими 124). Во всякомъ случать въ этой части Панарія мы имжемъ незамжнимый остатокъ древнийшихъ ересеологическихъ извъстій, заимствованныхъ изъ источниковъ не дошедшихъ до насъ. Особеннаго вниманія заслуживаетъ здісь. какъ мы уже упоминали, большая глава объ адогахъ, партіп можетъ быть не долго существовавшей и нешироко распространенной, которую можетъ быть и не нужно было называть въ собственномъ смыслъ сектою, но представлявшей во всякомъ случав весьма характерное проявленіе богословскаго раціонализма въ христіанской церкви конца 2-го стольтія 125). Описанія другихъ сектъ-четыренадесятниковъ, осодотіанъ, мелхиседекіанъ, ноэтіанъ, елкезаитовъ-представляющіяся здісь, до открытія Философуменовъ и до разъясненія вопроса о происхождении и значении ересеологическихъ показаній находящихся въ Libellus pseudo-Tertulliani, были также главнымъ

ное отличіе второй книги Панарія отъ первой — по основному меточмику. Конечно, о секті энкратитовъ уже есть нікоторыя свідівнія у Иринея (гл. 28); и секты монтанистовъ, четыренадесятниковъ, алоговъ уже начали распространяться во время Иринея. Но главнымъ образомъ распространеніе этихъ сектъ принадлежить уже времени послітиринеевскому, и Епифаній при описаніи этихъ сектъ и другихъ разсматриваемыхъ вмістії съ ними пользовался уже не Иринеемъ, а другими источниками.

<sup>123)</sup> Срав. 5-й главы стр. 158, 170 съ находящимися тамъ примъчаніями.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>) Срав. выше примѣч. 34. <sup>182</sup>) Срав. 5-й главы примѣч. 70.

источникомъ историческихъ свѣдѣній объ этихъ сектахъ, да и теперь не потеряли своего значенія для науки 126).

Вторая часть второйкниги Панарія, начинающаяся онисаніемъ секты валезіанъ и оканчивающаяся і еракитами и мелетіанами. содержить уже описание ересей послъ-инполитовского времени-3-го стольтія. Для этой части Епифаній по всей въроятности не имъдъ главнаго и твердаго общаго источника. подобнаго сочиненіямъ Иринея и Ипполита, на основаніи которыхъ составлялись предшествовавшія части Панарія. Ереси 3-го въка описывались Епифаніемъ частію на основаніи частныхъ подемическихъ сочиненій, частію на основаніи дичныхъ соображеній автора, воспоминаній, слуховъ и т. д. Поэтому можеть быть эта часть Панарія и представляется болье слабою, сравнительно съ другими. Наибольшаго вниманія здёсь заслуживають двъ названныя секты валезіане и гіеракиты 127). Это также секты новыя, изъ древибишихъ источниковъ неизвъстныя, о которыхъ Панарій представляеть первыя свёдёнія. О валезіанахъ сообщаются свёдёнія краткія — безъ опредёленнаго указанія на то, изъ какихъ источниковъ эта секта зародилась, и гдъ преимущественно распространялась; но свъдънія эти важны въ томъ отношеніи, что они представляють древнъйшее проявление скопчества, какъ сектанства, въ христіанскомъ мірѣ. Объ іеракитахъ свѣдѣнія болѣе подробныя, какъ о сектъ ближе извъстной автору, возникшей въ не очень далекое отъ него время. Но и въ описаніи этой секты довольно неясности какъ относительно внутренняго смысла ея, такъ и относительно источниковъ, изъ которыхъ она зародилась, и связи ея съ другими сектами. Что касается до другихъ описаній этой части Панарія: то въ этихъ описаніяхъ или представляются свёдёнія весьма неопредёленныя, или такія, которыя могли бы быть извъстны и помимо Панарія. Описанте

Digitized by Google

<sup>126)</sup> Епифаніевскія показанія объ этихъ сектахъ въ иныхъ містахъ подробніве сообщаемыхъ въ Философуменахъ и у псевдо-Тертулліана. 127) Ереси I.VII и LXVII.

секты канаровъ (вслъдъ за валезіанами) имъетъ дишь то значеніе, что это первое описаніе секты западной у ересеолога восточнаго. - хотя по сохранившимся до насъ западнымъ источникамъ мы имъемъ возможность представить возникновение и смыслъ этой секты гораздо яснье, чымь по описанію Епифанія и другихъ греческихъ писателей 128). Следующія далее секты ангеликовъ и апостоликовъ возбуждаютъ внимание изследователя, какъ секты новыя, доселе неизвестныя въ христіанской ересеологіи 129). Но относительно секты ангеликовъ Епифаній откровенно сознается, что ему пришлось узнать лишь одно название этой секты и ничего болье. Объ апостоликахъ хотя сообщаются извъстія болье опредъленныя, и указывается самое мъсто распространенія ихъ: но по сообщаемымъ свъдъніямъ нельзя уяснить себъ, была ли это секта самостоятельная, или только особенная отрасль енкратитовъ или монтанистовъ. Двъ секты называемыя Епифаніемъ оригенистами ('Ωριγενιάνοι αἰσκροί μ Ωριγενιάνοι τοῦ 'Λδαμαντίου), μ οπροβερгаемые имъ съ особеннымъ vсердіемъ 130) являются въ Панарів можеть быть главнымъ образомъ всявдствіе сильнаго предубъжденія автора противъ памяти Оригена. Что касается до оригенистовъ перваго разряда, Епифаній самъ выражаетъ сомивніе, чтобы эта противоестественная и гнусная секта (если она и существовала, какъ особая секта) на самомъ дълъ происходила отъ Оригена, или имъла къ нему какое-нибудь отношеніе 131). Въ оригенистахъ же втораго рода Епифаній хочетъ имъть въ виду дъйствительныхъ почитателей Оригена, разлъ-

<sup>428)</sup> Ересь LIX. Замъчательно, что у Епифанія, какъ и у Евсевія, исторія этой секты начинается только съримскаго Новаціана (который у того и другаго называется Новатомъ), а о кареагенскихъ Новаціан-скихъ волненіяхъ, извъстныхъ намъ по письмамъ св. Кипріана, восточные писатели ничего не знають. Вообще историческая часть этой главы у Епифанія очень б'єдна

знаемъ: отъ Оригена ли Адамантоваго или отъ кого другаго, не знаю. Только это название принято у насъ".

дявшихъ нъкоторыя его богословскія заблужденія, между прочимъ неточныя представленія о св. Троиць. Такая партія богослововъ несомнѣнно существовала, и Епифанію приходилось имъть съ нею непосредственныя столкновения: но едва ли можно было эту богословскую партію, къ которой по временамъ примыкали и уважаемые јерархи и учители перковные. поставлять въ разряль еретическихъ сектъ. И тъ изъ почитателей Оригена, которые держались наиболье крайнихъ его мньній, имъли эти мити про себя, какъ личныя богословскія мивнія, не думая изъ-за нихъ составлять отдельныя отъ Перкви секты 132). О ересяхъ Савеллія, Павла Самосатскаго и расколь Мелетія Опескаго у Епифанія представляются такія извъстія, которыя мало прибавляють къ тьмъ свъдьніямь объ этихъ сектахъ, которыя мы имбемъ изъ другихъ бдижайшихъ къ нимъ источниковъ. Собственно историческая часть, касаюшаяся возникновенія и распространенія названныхъ ересей у Епифанія слабве даже, чемь у Евсевія 133). О манихеяхь въ Панарів довольно пространныя описанія и опроверженія 134). Но эти описанія также мало представляють существенныхъ дополненій къ свёдёніямъ тёхъ писателей, которые имёли ближайшее отношение къ сектъ манихейской; историческая часть свъдъній Панарія о манихеяхъ основывается на показаніяхъ Архелая Касхарскаго. Ересью іеракитовъ и расколомъ медетіанскимъ оканчивается у Епифанія описаніе сектъ пер-

132) Панар. ереси LXII, LXV, LXVIII. Срав. Евсев. кн. VII.
124) Ерес. LXVI.

<sup>· 132)</sup> Зд'ясь, какъ мы уже упомнали, Епифаній еще не доходить до-того крайняго предуб'яжденія противъ Оригена, до какого дошель впоследствии. Онъ говоритъ много хорошаго о его учености и нравственныхъ качествахъ, хотя и приводитъ нъкоторые сомнительные факты не въ пользу его, напр. будто Оригент вынужденъ быль, хотя и противъ воли, принести языческую жертву, — за что будто бы онъ и изгнанъ быль изъ Александрін (ер. LXIV, § 2). Но ученіе Оригена Епифанію п здісь уже представляется въ крайнемъ виді, и о послідователяхъ Оригена Епифаній выражается, что "эта ересь ужасная и худшая всёхъ ересей,—потому что она, хотя и не располагаеть своихъ послёдователей совершать срамныя дёла, но внушаеть страшное по своей гнусности сомнаніе относительно Божества (§ 4).

ваго до - Константиновскаго періода христіанской исторіи... Далье въ заключеніе второй книги Панарія представляется обширное опроверженіе аріанства, и затымь въ 3-й книгь, раздылющейся также на двы части, опровергаются уже еретическія секты IV выка, не подлежащія настоящему нашему изслыдованію 135). Въ заключеніе Панарія Епифаній, подобно другимь древныйшимь ересеологамь, представляеть изложеніе православной выры: вы немь, кромы изъясненія православных догматовь, вновь перечисляются мнынія древних философовь и обряды ныкоторых языческих религій, какь бы вы дополненіе кы тымы скуднымы свыдыніямы о древней мифологіи и философіи, какія представлены были вы первой части Панарія 136).

Дабы лучше утвердить въ пониманіи своихъ читателей главныя черты, какими каждая изъ описываемыхъ ересей отличается отъ другихъ, Епифаній въ началь каждаго отдыленія Панарія представлять перечень обличаемыхъ въ этомъ отдыленіи ересей — съ краткою характеристикою, съ указаніемъ главныхъ чертъ каждой ереси. Но, не довольствуясь этимъ, по написаніи Панарія Епифаній нашелъ нужнымъ — въ особомъ сочиненіи сокращенно изложить содержаніе всего Панарія въ томъ самомъ порядкъ описанія ересей — въ трехъ книгахъ и семи отдыленіяхъ, какъ представляется оно въ самомъ Панаріъ. Это новое сочиненіе Епифанія, написанное для тыхъ же иноковъ Алипія и Павла, по просьою которыхъ составленъ и Панарій, такъ и извыстно подъ названіемъ Сокращенія Панарія — Ауахефадацові; 131). Оно также относится къ Панарію,

<sup>185)</sup> Именно въ третьей книге Панарія обличаются следующія ереси: Авдіанъ, Фотиніанъ, Марцелліанъ, Полу-аріанъ, Духоборцевъ, Аврія и Аномеевъ — въ первомъ отделеніи; Димеритовъ, Антидикомаріонитовъ, Коллиридіанъ и Массаліанъ—во второмъ отделеніи.

<sup>136)</sup> Адини догом пері піотешь канодіки, Миня Т. XLII рад. 773—832. 137) Anacephaleosis sive corum, quae in Panario dicta sunt, summa comprehensio. Миня Т. XLII, рад. 833—886. Число ересей и общій порядокь описанія ихъ въ анакефалеосись ть же, что и въ II нарів, но въ расположеніи ересей одной за другою есть нікоторыя, незначательныя впрочемъ, пяміченія противъ Панарія. См. у Миня Т. XLI,

какъ X книга Философуменовъ къ предшествовавшимъ девяти. Новаго для исторіи ересей въ этомъ сочиненіи нѣтъ ничего: но такъ какъ въ немъ излагается все существенное изъ содержанія Панарія, то оно часто и служило для позднѣйшихъ историковъ и полемистовъ замѣною самаго Панарія, и переводилось оно на другіе языки ради удобства прежде Панарія 138).

Послѣднее изъ греческихъ ересеологическихъ писаній, показанія котораго имѣютъ еще нѣкоторое самостоятельное значеніе для исторіи древнѣйшихъ христіанскихъ сектъ, есть сочиненіе блаж. Оеодорита Кирскаго, извѣстное подъ названіемъ «Краткаго обзора еретическихъ басней или Сокращенія еретическаго баснословія 139). Это сочиненіе написано было по просьбѣ знатнаго и образованнаго вельможи Споракія 140).

188) Этому собственно сочинению Епифанія следовали въ своихъ трудахъ позднейшие ересеологи, подражатели Епифанія—Августинъ, Іоаннъ Дамаскинъ. Никита Хоніатъ.

140) Письмо Өеодорита въ Споравію въ вид'я предисловія пом'ящается обывновенно предъ самымъ сочиненіемъ Өеодорита (См. у Миня, Т. LXXXIII рад. 335—340). Въ конц'я письма Өеодоритъ ясно обозначаетъ и придворное званіе Споравія и его дюбовь въ изученію Божественныхъ истинъ: Хλανίδι καὶ ζώνη κεχρημένος, καὶ στρατηγίαν πεπιστευμένος καὶ βασιλείοις προσεδρευειν διὰ ταύτην ήναγκασμένος, πάντων όμου προτιμά τῶν θείων τὴν γνῶσιν καὶ τῆς ἀληθείας τὴν μάθησιν. Этотъ Споравій въ 451 году быль

рад. 151—154 предисловіе въ Панарію Діонисія Петавія. Срав. Шаффа Kirchengeschichte, стр. 1170. Фотій въ Библіотевъ Cod. СХХІІ называеть Анкорать совращеніемъ Панарія—очевидно ошибочно вмъсто Анакефалеосиса.

<sup>139)</sup> Аіретікії какоривіа єпіторії. Наегетісагит fabularum Compendium Подъ этимъ заглавіемъ сочиненіе веодорита печатается у всёхъ его издателей (См. изданіе Миня Gr. Ser. Т. LXXXIII), и цитуется у всёхъ новыхъ писателей. Но собственно это названіе относится въ первой только части—въ первымъ четыремъ внигамъ сочиненія веодоритова, представляющимъ изложеніе ученій еретическихъ. За этою частію слёдуетъ другая—изложеніе православныхъ догматовъ выры, которому веодоритъ далъ названіе "Обшо боури́атим єпіторій"; а всему сочиненію названіе у веодорита— "Убобоц кай ділвейаς біатумовіс". Распознаваніе лаваніе у веодорита вт. Споракію, о которомъ въ слёдующемъ примѣчаніи). Подъ такимъ заглавіемъ сочиненіе веодорита и извістно было старымъ греческимъ писателямъ (См. Цервов. исторію Нивифора Каллиста Lib. XIV, сар. 54). Но новые западные издатели названіе части перенесли на цёлое сочиненіе.

въ пятидесятыхъ годахъ V стольтія 141). Блаж. Өеодоритъ, вообще одинъ изъ весьма замъчательныхъ писателей церковныхъ 142). Онъ лучшій представитель греческой богословской

уполномоченнымъ императора Маркіана на Халкидонскомъ соборѣ, а въ слѣдующемъ 452 году сдълался консуломъ (См. Garnerii, Dissertatio

de libris Theodorethi Cap. VI § II, 9).

141) Въ письмъ къ Споракію есть повольно ясное указаніе на то, что сочинение Өеодорита о ересяхъ писано скоро послъ осуждения ереси Евтихія на Халкилонскомъ соборъ. Осолорить пишеть, что онъ въ своемъ сочинении представляетъ изложение ересей по сей послъдней, которую Господь внезапно съ корнемъ истребилъ "μέχρι ταύτης έσχάτης, ην άθρόον ο Δεσπότης ανέσπασε πρόρριζον. Πο всей въроятности присутствіе Споравія при преніяхъ Халкилонскаго собора и привело его въ мысли просить ученайшаго нев тогдашних учителей церковныхь-ближе познакомить его съ сущностью ученій еретических и ихъ отличіями отъ истивной веры. Но Осодорить въ письме своемъ не называеть Споракія консуломъ; отсюда заключають, что сочиненіе о ересяхь писано или вслёдъ за окончаніемъ собора—еще прежде, чёмъ Споракію дано консульское достоинство, или уже послё того, какъ онъ сложиль съ себя это достоинство, т.-е. не ранбе 453 года. Что сочинение это вообще принадлежить къ последнему самому зрелому періоду литературной деятельности Өеодорита, и написано после многихъ другихъ его сочиненій, на это есть нъкоторыя указанія въ немъ самомъ. Напр. изъ 1 главы IV вниги сочиненія о ересяхъ видно, что оно писано послѣ "Церковной исторіи, "на которую здісь асть прямая ссылка; а извістно, что "церковную исторію" Феодорить пиваль незадолго передь Халкидонскимъ соборомъ, полагають—въ 450 году Вт 23 главъ V книги авторъ упоми-наетъ о составленныхъ имъ прежде Толкованіяхъ на пророка Даніила и Апостолъ.

142) Гарньеръ, писатель мало расположенный къ Блаж. Өеодориту, называетъ его послъ Златоуста и Кирилла Александрійскаго плодовитъйшимъ изъ древнихъ греческихъ писателей (Dissertatio de libris Theodoreti—Praefatio). Сочиненія Өеодорита въ греческомъ текстъ и латинскомъ переводъ въ слъдующихъ изданіяхъ: 1) Сирмонда съ прибавленіями Гарньера. Paris. 1642—1684 гг. 2) Евгенія Булгара. Наlae
Magdeburg. 1768—1775 гг. 3) Шульце. Наlae. 1769—1774 гг. 4) Миня—
по изданію Шульца съ прибавленіями Тарньера, словаремъ и указателями. Gr. Ser. Т. LXXX—LXXXIV. На русскій языкъ, кромъ старыхъ
славянскихъ переводовъ преимущественно толковательныхъ произведеній
Өеодорита, многое въ отрывкахъ было переводимо въ "Воскресномъ
Чтеніи и Христіанскомъ Чтеніи. Редакціею Христ. Чтенія въ 1852 изданъ переводъ "Перковной исторіи" Өеодорита, а въ 1853 году его
"исторія Боголюбцевъ". Московская Академія въ 1856 году предириняла цъльный переводъ твореній Блаж. Өеодорита. Но къ сожальнію
этотъ переводъ (7 частей) выпель неполный. Между прочимь изъ
сочиненія о ересяхъ (какъ и прежде въ Христ. Чтеніи 1844 года) переведена одна пятая часть (въ VI кн. рус. изд.). Недоумъваемъ, почему пе-

образованности въ ту эпоху, которая сабдуеть за самою блестяшею эпохою христіанскаго образованія—за въкомъ великихъ вселенскихъ перковныхъ учителей Василія. Григорія и Іоанна Златоустаго. Въ V въкъ, когда жилъ Осодоритъ, блескъ классической эпохи христіанскаго образованія началь нѣсколько омрачаться: греческая богословская мысль уже не отличалась тою широтою, глубиною, свътлостью и живостью, какою отличалась она въ въкъ Василія Великаго и Златочстаго: но въ ларовитъйшихъ людяхъ этого въка, между которыми едва ди не первое мъсто занималъ Өеодоритъ, сохранились еще лучшія преданія греческой богословской образованности. Блаж. Оеолорить, послъ св. Іоанна Златоустаго, замъчательнъйшій прелставитель извъстнаго антіохійскаго училища, имъвшаго особенное значение въ христіанств'в во второй половин IV и въ началь V выка. Какъ писатель перковный. Блаж. Осодорить извъстенъ преимущественно своимъ трудами экзегетическими, историческими, и полемико-богословскими направленными про-

реводчики оставили безъ перевода первыя четыре части. Ни цензурныхъ, ни другихъ какихъ затрудненій, кажется, здёсь не могло быть. Өеодоритово сочиненіе о ересяхъ во всякомъ случаў могло быть для перевода удобнёе, чтит Панарій Енифанія. - Изследованія о жизни и писаніяхъ Осодорита въ упомянутыхъ изданіяхъ его сфиненій—у Гарньера, Шульце, Евгенія Булгара, также въ общихъ историческихъ п патрологическихъ сочиненіяхъ Дюпеня, Удина, Каве, Сейдьи, Тильмона, Фабриція. Новихь замічательных изслідованій беодорить ийть. Изъ старыхъ самыя замічательных—изслідованія Тарньера (V Dissertationes de historia, de libris, de fide Theodoreti, de quinta Synodo generali, de Theodoreti et orientalium causa—занимають почти цвлый 84 томъ въ изданіи Миня): но эти изследованія съ большими предубежденіями противъ Өеодорита, воторому по многимъ причинамъ не могутъ сочувствовать римско-католические писатели. Русския изследования о Осодорить въ Воскресномъ чтенін Т. XI, въ прибавл. къ Твор. св. Отцевъ 1855 года— А. В. Горскаго, въ патристикъ преосв. Филарета Т. III §§ 218—223. Лучшее между ними безъ сомнънія второе; но и оно не вполнъ разръщаетъ многіе запутанные пункты Өеодоритовой исторіи. Вообще личность Өеодорита, весьма выдающаяся личность эпохи бурной и смутной, - и подвергавшаяся многим несправедливымъ нареканіямъ и отъ ближайшихъ потомковъ и отъ позднеймихъ писателей, -- и доселе, можно сказать, требуеть безпристрастного исторического оправданія в разъясненія.

тивъ современной ему евтихіанской ереси. Изученіе и опроверженіе древитимихъ ересей въ кругу общирной и многосторонней деятельности Осодорита не имело того значенія, какъ у его прелиественника на этомъ поприщѣ Епифанія. т.-е. оно не было для Осодорита, какъ для Епифанія, главною задачею жизни, спеціальнымъ призваніемъ д'ятельности. Но Осодоритъ никакъ не менъе Епифанія владълъ качествами потребными для этого дела: знаніемъ древней полемической и вообще древней христіанской литературы 143) и непосредственными живыми соприкосновеніями съ остатками древнихъ еретическихъ сектъ 144). При этомъ Феодоритъ несравненно превосходилъ Епифанія, а можеть быть и всёхь другихъ предшествовавнихъ ему полемистовъ, писавшихъ о древнихъ сектахъ, правильнымъ систематическимъ образованіемъ, и вообще яснымъ и точнымъ умомъ, отдичнымъ знаніемъ свящ, писанія и церковной исторіи, а также необходимою для ересеолога способностью входить въ смыслъ разсматриваемыхъ ученій, понимать различныя системы. Оттого представленія Феодорита о еретическихъ системахъ, описываемыхъ имъ, отличаются особенною ясностью и опредъленностью. Можно сказать, ни у одного изъ древнихъ ересеологовъ нътъ такого умънья въ чертахъ несложныхъ ха-

#4

<sup>143)</sup> Отличное знаніе древнѣйшей богословской литературы видно какъ въ другихъ богословскихъ произведеніяхъ Өеодорита (напр. въ его діадогахъ противъ Монофизитовъ), такъ и въ самомъ сочиненіи о ересяхъ.

<sup>144)</sup> Паства, которою пришлось управлять Өеодориту, была наполнена множествомъ сектантовъ. Въ 145 письмъ къ константинопольскимъ монахамъ онъ говоритъ, что имъ обращено ко Христу до десяти тысячъ Маркіонитовъ. Въ 81 письмъ къ консулу Нону подробнъе говорится: "восемь селеній маркіонитскихъ съ прилежащими къ нимъ мъстами я привелъ къ истинъ; одно селеніе евноміанское и другое аріанское обратилъ къ свъту Богопознанія; и, по благости Божіей, не осталось у меня ни одного еретическаго плевела". Здъсь коротко упоминается и о томъ, какихъ трудовъ и опасностей это стоило Өеодориту. "Часто продивалась кровь моя, часто въ меня бросали каменьями и я былъ у вратъ смерти. "Афршу сусубщу качушемо, тід събущемо, тід туушиль та сірпиєма". О томъ же упоминается въ 113 письмъ къ Папъ Льву. См. инсьма Өеодорита въ томъ же LXXXIII томъ изданія Миня, глъ и сочиненіе о ересяхъ.

рактеризовать сущность еретическихъ ученій, какъ у Оеолорита. Другое преимущество, которымъ ересеологическія представленія Өеодорита отличаются особенно отъ представленій Епифанія, есть бодже спокойное и безпристрастное отношеніе къ разсматриваемымъ ученіямъ. Осодорить жиль въ такое время. которое не отличалось религіозною терпимостью, во время гораздо болбе нетерпимое сравнительно и съ тъмъ, когда жилъ Епифаній. Осодорить принималь живъйщее участіе въ религіозныхъ спорахъ своего времени, имълъ непосредственныя столкновенія съ еретическими сектами старыми и новыми, много терпъль отъ еретиковъ, много подвизался въ обращении еретиковъ къ церкви 145). Но при всемъ этомъ Өеодоритъ болъе другихъ своихъ современниковъ и болъе другихъ церковныхъ полемистовъ сохранилъ спокойное и безпристрастное отношеніе къ заблуждавшимся 146). Твердый самъ въ истинахъ православія, ревностный въ распространеніи к защищеніи православной въры, далекій по своимъ убъжденіямъ отъ какихъ нибудь сделокъ съ заблуждениемъ и ересью, Өеодоритъ вместе съ темъ далекъ быль и отъ резкаго, пристрастнаго, запальчиваго отношенія къ заблуждавшимся. По спокойствію историко-полемического тона, по сдержанности и безпристрастію въ обличении еретиковъ, Оеодоритъ изъ древнихъ писателей болье всьхъ напоминаетъ перваго учителя христіанской ересеологій св. Иринея. Указанныя качества производять особенно благопріятное впечатлівніе при чтеніи ересеологическаго сочиненія Өеодоритова. Этому впечатльнію помогають также и вившнія качества Өеодоритова изложенія. Хотя греческій языкъ Өеодорита не совствит чистъ и имтетъ нткоторыя особенности

<sup>145)</sup> См. указанія предшествовавшаго прим'тчанія.

<sup>146)</sup> За эту терпимость и безпристрастіе Өеодорить, какъ извъстно, самъ подвергался подозръніямъ въ еретичествъ или сочувствіи къ ереси. Его оскорбляли и преслъдовали при жизни; память его тревожили болъе ста лътъ послъ смерти; и затъмъ въ позднъйшее время пристрастный ученый (Гарньеръ) выставиль цълый арсеналь эрудиціи и софистики, чтобы очернить память Өеодорита несправедливыми нареканіями, которыя однакожь досель остаются недостаточно разобраны и опровергнуты.

въ словахъ и оборотахъ <sup>147</sup>), при всемъ томъ ни у одного изъ древнихъ ересеологовъ и вообще у немногихъ греческихъ церковныхъ цисателей также хорошее изложеніе, какъ у Өеодорита. Простота, опредъленность, сжатость, точность, послѣдовательность въ развитіи и выраженіи мысли—лучшія качества историческаго, философскаго и богословскаго изложенія вообще, отличаютъ произведенія Өеодорита и даютъ имъ одно изъ лучшихъ мѣстъ въ ряду другихъ произведеній греческой богословской письменности <sup>148</sup>).

Но при всемъ томъ Феодоритово сочинение о ересяхъ, какъ исторический источникъ, не имъетъ уже не только того значения, какое принадлежитъ сочинениямъ Иринея и Ипполита, но даже и того, какое дается Панарію Епифанія. Феодоритъ писалъ свое сочинение о древнъйшихъ ересяхъ въ такое время, когда больщая часть ихъ уничтожилась 119. Непосредственное знакомство онъ могъ имътъ лишь съ остатками немногихъ сектъ упълъвшихъ отъ первыхъ въковъ христіанства; большую же часть древнихъ сектъ онъ могъ знать только по писаніямъ древнъйшихъ христіанскихъ учителей и по иъкоторымъ остаткамъ самой сектантской письменности 150. При этомъ, какъ мы уже сказали, изслъдованіе древнъйшихъ ересей не было для Феодорита главнымъ предметомъ литературной дъятель-

148) На эти качества изложенія Өеодоритова обращаль особенное вниманіе опытнѣйшій цѣнитель греческой словесности Фотій, когда ему приходилось говорить о какомъ нибудь сочиненіи Өеодоритовомъ. См. Вівliotheca Cod. 31, 46, 56, 66, 203, 204, 205, 277.

148) На это, кромѣ другихъ историческихъ свѣдѣній, есть указанія въ

<sup>147)</sup> См. Glossarium Theodoreteum въ LXXXIV томъ изданія Миня. Особенности греческаго явыка Өеодоритова происходили отъ того, что онъ быль Сирскій уроженець и писатель

<sup>160)</sup> На это, кром'я других исторических сведеній, есть указанія въ самомъ сочиненіи Өеодорита. Въ письм'я къ Споракію онъ говоритъ: "Είδέναι δε χρη, ώς των παλαιών αίρέσεων αί πλείους διά την θείαν χάριν ἀπέσβησαν καὶ ἐγένοντο, προφητικώς εὶπεῖν "ώσεὶ χόρτος δομάτων, ὅς πρό τοῦ εξανθήσαι, ἐξηράνθη". Пс. СХХУІІ, 6.

<sup>150)</sup> Θεοдорить высказываль даже опасеніе, что его будуть упревать за то, что онь вновь выводить изъ тим забвенія на світь Божій ереси уже потерявнія значеніе въ исторія. Καὶ ἴσως ἄν τις ἡμῖν ἐπισκήψαι, τὰς τῷ Ζόφω τῆς λήθης παραδοθείσας πάλιν εἰς τὸ τῆς μνήμης ἐξάγουσι φῶς. Въ томъ же письмі къ Споракію.

ности: онъ не задавался пълью писать общирное самостоятельное сочинение о ересяхъ: онъ имъдъ въ виду въ сочинени не общирнаго объема, предназначаемомъ для читателя не занимающагося спеціально изученіемъ древнихъ историческихъ памятниковъ, собрать во едино и осмысленно изложить древнъйшія извъстія о ересяхъ, лишь по мъстамъ присоединяя къ нимъ новыя свъдънія, добытыя личнымъ наблюденіемъ. Такимъ образомъ это уже не первоначальный источникъ для исторіи ересей, а извлеченіе составленное на основаніи древнъйшихъ источниковъ. Въ сочиненіяхъ подобнаго пода новыхъ значительныхъ матеріаловъ для исторіи искать нельзя; въ нихъ главнымъ образомъ цѣнится то, на сколько точно и осмысленно передають они извъстія заимствуемыя изъ древнъйшихъ источниковъ. Въ этомъ отношении сочинение Оеолорита можно сказать лучшее во всей древней ересеологической письменности. Өеодорить при составленіи его имъль въ виду вст извъстныя въ то время древнъйшія ересеологическія произведенія 151), и

<sup>454)</sup> Τούς τῶν παλαιῶν αἰρέσεων μύθους ἐκ τῶν παλαιῶν τῆς Ἐκκλήσιας διδασκάλων συνέλεξα (Письмо въ Споравію). При этомъ Өеодорить перечисляеть предшествовавшихъ ему церковныхъ полемистовъ, писавшихъ противъ древнихъ ересей — Іустина философа, Иринея просвътителя кельтовъ, Климента александрійскаго, Оригена, Евсевія палестинскаго и финикійскаго, Адаманція, Родона, Тита бострійскаго, Діодора тарсійсваго и Георгія лаодикійскаго (противо-манихейскихъ писателей) кад τῶν ἄλλων, οἱ κατὰ τοῦ ψεύδους τὰς γλώττας καθώπλισαν. Μππομητα αβτορρ не называеть здесь: но несомивню, что Өеодорить зналь его сочинения и пользовался ими, по мъстамъ онъ и называетъ его при опровержении отдъльныхъ ересей. -- (См. также Epistolam ad Constantinopolitanos Monachos), -- хотя какъ мы уже говорили, довольно трудно сказать, кавими именно сочимениями Ипполита Осодорить пользовался при составленіи своего сочиненія о ересяхъ (См. VI главу объ Ипполить примьч. 100 и V гл. примъч. 31). Кромъ упомянутыхъ въ предисловін писателей, Осодорить въ разныхъ мъстахъ сочиненія называеть и еще нъкоторыхъ другихъ: напр. Өеофила антіохійскаго въ описаніи 19 и 25 ереси первой книги, Аполинарія ісрапольскаго-въ 21 среси, Ефрема Сирина въ 22, Модеста и Евсевія емесскаго въ 25, Діонисія александрійскаго въ 9 ереси второй вниги, Мильтіада, Аполлонія и Кая во 2 ереси третьей вниги и т. д. Но замичательно, что Осодорить ни въ одномъ мисти своего сочинения не упоминаетъ объ Епифаніи, хотя конечно онъ зналь сочиненія Епифанія о ересяхи и въ ніжоторой степени пользовался ими (напр. свідънія объ архонтикахъ въ II главъ первой книги онъ по всей въроят-

пользовался ими съ замъчательнымъ пониманіемъ дъла и искусствомъ. Осолорить не следоваль своимъ первоисточникамъ рабски, механически, не переписываль буквально изъ перваго нопавшагося памятника характеристику той или другой секты, и не связывалъ наскоро механически свъдънія заимствуемыя изъ разнородныхъ источниковъ, и несогласующіяся между собою, но обдуманно выбираль то изъ того, то изъ другаго источника черты, представляющіяся ему наиболье существенными для характеристики тёхъ или другихъ сектъ 152), и старался

ности передаеть по описанію Епифація). Уже Гариверь обратиль вниманіс на это умодчаніе Осодорита и объясниль его темь, что Осодориту непріятно было называть писателя враждебнаго чтимому имъ учителю Златоустому (De Libris Theodoreti cap. VI § II, 11) Къ этой частной причинъ въроятно нужно прибавить еще ту общую, что Оеодориту вообще могли не нравиться ересеодогическіе пріемы и разкія описанія Епифанія. Гарньеръ при этомъ дізаеть Осодориту другой упрекъ, что онъ не пользовался въ своемъ сочинени западными писателями (правильнъе было бы сказать "латинскими", ибо Оеодоритъ "западными напр. Иринеемъ, Ппполитомъ-пользовался). -- Но этотъ упрекъ, какъ мы уже упоминали, долженъ относиться не въ одному Өеодориту, а и во всъмъ другимъ греческимъ писателямъ. Да правду сказать, греческимъ писателямъ того времени и вообще немногимъ чъмъ можно было заимствоваться у датинскихъ, а въ ересеологіи почти рашительно нечамъ. кром'в немногихъ частныхъ сведений изъ Тертулліана и Кипріана. Филастріемъ и Августиномъ-шисателями лишь несколько более ранними, чёмь самь Өеодорить, онь конечно не могь пользоваться.-Новый изследователь Липсіусь делаеть Осодориту другой упрекь, чемь Гарньерь. Онъ полагаетъ, что все сочинение Осолорита о сресяхъ составлено линь на основанін Иринея, Х книги философуменовъ, церковной исторіи Евсевія и Епифанія, съ присоединеніемъ нісколькихъ свідівній изъ Климента александрійскаго; а имена другихъ древнихъ писателей Осодоритъ будто бы выставляеть только для нущей ученой важности. (Quellenkritik. стр. 46). Намъ кажется, такое отношение въ Осодориту слишкомъ легко. Осодорить, помимо сочинения о сресяхь, въ другихъ сочиненияхъпоказаль такое богатое знаніе древней богословской письменности, что ему нечего было ради одной лишь ученой важности ссылаться на такихъ писателей, которыхъ онъ будто бы не читалъ.

152) Новъйшая наука съ этой стороны можеть сдълать Өеолориту лишь тоть упревъ, что онъ сопоставляя въ одномъ описаніи черты и свіді. нія заимствуемыя изъ разныхъ источниковъ, не указываеть прямо, что изъ какого источника берется. Но это, какъ мы высказывали уже по поводу Епифанія, общій пріємъ древнихъ писателей, не имъвшихъ обыкновенія вводить читателя въ предварительную критическую работу своего историческаго изложенія и выставлять подробныя и опредъленныя

цитаты къ передаваемымъ сведеніямъ и фактамъ.

также обдуманно расположить описанія секть въ извѣстномъ порядкѣ и посаѣдовательности по заранѣе составленному плану.

Сочинение Блаж. Осодорита раздъляется на пять книгъ. Въ первыхъ четырехъ книгахъ издагаютсямньнія различныхъ сектъ. Блаж. Осолорить разсматриваеть сретическія ученія не просто въ хронологическомъ порядкъ, но старается подвести ихъ подъ нъсколько общихъ группъ, принимая во вниманіе различіе въ самыхъ основныхъ принципахъ ихъ ученія, преимущественно въ догматахъ о началъ міра и воплощеніи 153). Раздъленіе сектъ на группы, принятое Оводоритомъ, нельзя назвать строго логическимъ, и оно не выдерживается имъ вполнъ правидьно и послѣдовательно; но все таки сочиненіе Феодорита представляеть по крайней мёрё древнёйшій опыть систематическаго изложенія исторіи ересей. Въ первой книгъ разсматриваются у Өеодорита такія ереси, которыя признавали не одно начало бытія, а нъсколько (напр. Бога и матерію, доброе и злое или мужское и женское начало), образование видимаго міра производили не отъ верховнаго существа, а отъ другаго низшаго подчиненнаго ему (отъ одного изъ ангеловъ, архонтовъ или эоновъ, какъ Сатурниліане, Василидіане, Валентиніане и имъ под.) или прямо враждебнаго (какъ манихеи), и которые явленіе Христа между людьми признавали только призрачнымъ или мнимымъ 154). Къ этой группъ относятся двалиать шесть ересей большею частію называемымъ гностическими, начиная отъ Симона мага до Манеса. Во второй группъ описываются такія секты, которыя согласно съ истиннымъ христіанскимъ ученіемъ признавали одно начало бытія; но Христа считали

Digitized by Google

<sup>153)</sup> Блаж. Өеодорить высказываеть основанія, принятыя имъ для раздівнія секть на группы, въ письмі къ Споракію. Преосвящ. Филареть въ сокращеніи и не совсёмъ точно передаеть мысли, высказанныя здісь Өеодоритомъ.

<sup>164)</sup> Το μεν πρώτον (Βίβλιον) τῶν μύθων ἐκείνων τὴν διἡτησιν δέξεται, ὧν οἱ πατέρες δημιουργόν μεν ἀνέπλασαν ἔτερον, τὴν δε μίαν ἀρνηθέντες ἄρχην, ἀρχὰς ἐτέρας ὀύκ ὀύσας ὑπέθεντο, δοκήσει δε φανῆναι τον Κύριον εἰς ἀνθρώπους ἔφασαν.

простымъ человъкомъ 155). Къ этой группъ относятся одиналпать секть отъ Евіона до Маркелла и Фотина 156). Въ третьей группъ разсматриваются учение такихъ еретиковъ, которые по мненію автора, занимали какъ бы средини межди двимя первыми группами, и были изобрътателями различных своихъ лжечченій 157). Авторъ видимо не нашелъ общаго определеннаго признака, которымъ бы можно было охарактеризовать эти секты. Но судя по самому смыслу ихъ ученій, можно видъть, что это такія секты, которыя не расходились съ перковью въ существенныхъ редигіозныхъ догматахъ-въ ученій о твореній міра и воплощеній (какъ еретики двухъ первыхъ группъ), а отличались отъ православныхъ христіанъ частными митніями главнымъ образомъ по вопросамъ практическаго свойства, т.-е. секты обыкновенно называемыя раскольническими 158). Такихъ сектъ у автора насчитывается шесть. Въ четвертой книгь авторь описываеть ереси ближайтия къ своему времени-ереси IV и V въка, начиная аріанствомъ и оканчивая изложеніемъ лжеученій Несторія и Евтихія 159). Каждая

155) Τὸ το τρίτον (Βίβλιον) τοῦς μεταξύ τούτων κἀκείνων δηλώσει βεβλαστηκότας, οἱ διαφόρων δογμάτων πατέρες ἐγένοντο.

150) Гарньеръ въ диссертаціи "De libris Theodoreti (Cap. VI § 2 и VIII, § 2) возбудиль сильное сомнание въ принадлежности Өеодориту 12 главы IV вниги сочинения о ересяхъ, гда говорится о Нестории. Вмёстё съ Гарньеромъ Удинъ (Т. 1 col. 1104-8) и Каве (Vol. 1 рад.

<sup>155)</sup> Τό δε δεύτερον (Βίβλιον) τους τάναντία τοῦτοις ἐπιδείξει τεθρησκευκότας, οι μίαν μεν ἀρχὴν είναι τῶν ὅλων συνωμολόγησαν, ψίλον δε ἄνθρωπον τὸν Κύριον προσηγόρεσαν.

<sup>156)</sup> Конечно Маркелла и Фотина авторъ едва ли справедливо причисляеть въ сектантамъ, считавшимъ Христа за простаго человъка. Едва ли также нужно было гностическую секту елкезантовъ поставлять въ одинъ разрядъ съ сектами монархіанскими.

<sup>158)</sup> Именно здесь разсматриваются у автора секты николантовъ, монтанистовъ, четыренадесятниковъ, новатіанъ, непотіанъ. Но сюда же отнесена у него и ересь Ноэта Смирискаго, однородная съ разсмотрънною въ преимествовавшей группъ ересью савелланскою, - отнесена въроятно потому, что у тъхъ писателей, изъ которыхъ Өеодорить черпаль сведения объ этой секть (т. е. у Ипполита и можеть быть Епифанія) она разсматривалась рядомъ съ монтанистами и четыренадесятниками-не по существу ен принципа, а потому что эта секта распространялась вивств съ другими помянутыми въ Ипполитово время (срав. VIII и IX книги философуменовъ и IV отдълене Панарія).

изъ описываемыхъ ересей характеризуется у Блаж. Осодорита довольно краткими, но опредъленными чертами. Лишь нъкоторыя

407) признали эту главу неподлинною. Другіе вирочемъ писатели не раздъляють этого мивнія (Дю-Пэнь, Сейльи, Тилльмонъ, Шульце. См. De Theodoreto notitia historica et litteraria изъ Патрологіи Фесслера у Миня Т. LXXX рад. 15, nota d.). Сомевніе Гарньера основано главнымъ образомъ на томъ, что Осолоритъ, некогла защищавшій Несторія противъ Кирилла александрійскаго, и отзывавшійся о немъ съ большими похвалами не могь трактовать его, какъ еретика, п инсать о немъ такъ, какъ въ 12 главъ IV вниги о ересяхъ. Но изтъ ничего невъроятнаго въ томъ, что въ тридцатыхъ годахъ V столътія, когда Несторій только что началь высказывать свои мижнія, и эти мижнія многимъ изъ правосдавныхъ еще не казались еретическими, когда съ другой стороны нападенія Кирилла александрійскаго на Несторія многимъ казались ръзкими и пристрастными, Блаж. Өеодорить, имъвшій притомъ особенныя личныя связи съ Несторіемъ, могъ выступить на зашиту его, - а въ пятидесятых годахъ, когда учение Несторія всесторонне было разобрано и опровергнуто, какъ еретическое, а для Өеодорита прежнія личныя связи съ Несторіемъ потеряли значеніе, и твердое сознаніе православнаго убъжденія взяло верхъ надъ ними. Осолорить вибсть съ другими призналъ справедливость суда надъ Несторіемъ. Изъ того, что Осодорить, какъ вилно по его церковной исторіи, по пятидесятых толовъ сохраняль глубовое уважение въ Осодору мопсуетскому. общему его и Несторія учителю, не следуеть, чтобы онь до этого же времени сохраняль приверженность и въ Несторію. Нужно между прочимъ обратить вниманіе на то, что Осолорить въ 12 главѣ сочиненія о ересяхъ характеризуетъ Несторія именно какъ лицеміра, умівшаго обольщать другихъ своимъ образованиемъ, благочестиемъ, православиемъ, между тымъ какъ въ сущности у него ни то, ни другое, ни третье, не было глубово и твердо. Въ такой оценке со стороны Осодорита какъ бы высказалось раскаяніе или сожальніе въ прежнемъ увлеченіи за Несторія. И прежде Осодорить защищаль Несторія не какъ еретика. а какъ уважаемаго дъятеля церковнаго, котораго считаль православнымъ: еретическихъ же мевній Несторія въ томъ смысль, какъ они осуждены были на Ефесскомъ и Халкидонскомъ соборахъ, онъ никогда не разделяль, и виесте съ другими торжественно осудиль ихъ на Халвидонскомъ соборъ, произнесши (хотя и по требованію другихъ) анаеему и самому Несторію. Въ 12 главъ IV вниги о ересяхъ Осодоритъ въ сущности только повторидъ и разъяснилъ о Несторіи и его ученіи то, что высказано было имъ на соборъ. И очень естественно было Өеодориту въ сочинени писанномъ въ следъ за окончаниемъ собора, писажномъ къ лицу присутствовавшему на соборъ и спеціально посвященномъ описанію ересей, высказать сужденіе или, лучше сказать, подтвердить и раскрыть высказанное на соборъ о такой ереси, которая была однимъ изъ главных в предметовъ разсуждения соборнаго, и отъ Соучастія съ которою Осодориту еще нужно было въ это время окончательно очистить себя передъ многими. Высказать суждение о несторіанствъ въ сочиненіи о ересяхъ писанномъ въ Споракію и непосредсекты, въроятно по недостатку ясныхъ извъстій о нихъ въ

ственно после Халкидонскаго соборо, намъ кажется, необходимо было Өеодориту не только въ томъ случат, если суждение о Нестории высказано было имъ на соборъ добровольно, но даже и въ томъ, если оно высказано было вынужденно, - необходимо для того, чтобы очистить себя съ одной стороны отъ подозржній въ измене прежнему убъжденію. съ другой - отъ подозрѣній въ сочувствій въ ереси. Такимъ образомъ съ нашей точки зрвнія не только не представляется ненатуральнымъ то, что въ Осодоритовомъ сочинения есть глава о Нестории, но напротивь было бы не натурально то, еслибы въ немъ не было такой главы. Еще болье неестественно было бы Блаж. Өеодориту въ сочинени о ересяхъ писанномъ въ слъдъ за Халкидонскимъ соборомъ къ лицу заинтересованному преніями этого собора, умолчать о секть евтихіанской, противъ которой Осолорить столько уже боролся и прежде. Межлу тъмъ опровержение евтихианства въ Осодоритовомъ сочинении о сресяхъ тьсно связывается съ опровержениемъ несторіанства, такъ что съ отверженіемъ подлинности 12 главы IV книги о ересяхъ нужно отвергнуть и подлинность 13 главы. Такъ и дълаютъ Гарньеръ и согласные съ нимъ писатели: отвергаютъ подлинность 12 и 13 главъ. Къ какой же ереси въ такомъ случат относятся уже упомянутыя нами въ примъчавін 141 слова Өеодорита къ Споракію, что онъ намеренъ въ этомъ сочиненіи довести изложеніе ересей μέχρι ταύτης της έσχέτης, ήν άθρόον ο Δεσπότης ανέσπασε πρόρριζον?... Гарньеръ иытался эти слова примънить въ аполлинаризму пли мессаліанству (8-й и 11-й ересямъ IV книги); но весьма натянуто и неправдоподобно. Нужно наконецъ сказать, что древніе греческіе писатели. Лучше новыхъ западныхъ понимавшіе характеръ отношеній блаж. Өеодорита въ Несторію, не сомнівались считать поллинными тъ главы вь Өеодоритовомъ сочинении о ересяхъ, гдъ говорится о несторіанствь и евтихіанствь. Патріархъ Фотій въ отзывь о сочинени Осодорита противъ сресей прямо говоритъ, что это сочиненіе доводится до ересей несторіанской и евтихіанской (Катерхетац μέχρι Νεστορίου, πρόεισι δε μέχρι της Εὐτυχιανής αίρέσεως (Bibliotheca Cod. LVI). Авва Өеодоръ (in Argumento Synodi Ephesinae) ссылается на главу о несторіанстви въ сочиненій Осодорита о сресяхь, какъ на доказательство того, что Өеодорить не сочивствоваль несторіанству. Между тъмъ отвергая подлинность главъ о несторіанствъ и евтихіанствъ въ Өеодоритовомъ сочинении о ересяхъ, Гарньеръ упрекаетъ Өеодорита за то, что въ его сочинении иътъ опровержения пелагіанства. Но пелагіанство въ это время и послѣ на востокъ далеко не было такъ извъстно, какъ несторіанство и евтихіанство. На востокъ и смотръли на споръ Пелагія съ Августиномъ не такъ, какъ на западъ И вообще восточные писатели, какъ мы уже и прежде замъчали, мало говорили о сектахъ распространявшихся исключительно на западъ. Өеодоритъ еще болье другихъ обращаль внимание на эти секты. Онъ напр. болье Епифанія даеть значенія новатіанству (5 ересь III книги; сравни посл'янія главы V книги), и первый изъ восточныхъ говорить о донатистахъ, какъ объ особенной сектъ (6 ересь IV книги).

Digitized by Google

ставляются смутно <sup>160</sup>). Сомнительныхъ извъстій, преувеличенныхъ представленій, крайне ръзкихъ описаній Блаж. Өеодорить въ своемъ сочиненіи видимо старался избъгать <sup>161</sup>). Изложивъ ученіе разсматриваемой секты, онъ называетъ древнъйшихъ учителей церковныхъ, которые опровергали эту секту <sup>162</sup>).

Описаніе ересей заканчивается у блаж. Осодорита, какъ и у другихъ ересеологовъ, изложениемъ православнаго христіанскаго ученія. Это изложеніе, составляющее пятую часть сочиненія Оеодорита, представляеть въ древней христіанской письменности ясный, стройный и отчетаивый опыть православнаго богословія, и притомъ богословія построеннаго на исторической почвъ. Авторъ разсматриваетъ христіанскіе догматы не какъ отвлеченныя положенія принятой церковью системы въроученія, а какъ они раскрывались исторически въ связи съ различными лжеученіями, искажавшими эти догматы. Не вдаваясь въ подробное опровержение частностей еретическаго ученія при самомъ изложеніи исторіи ересей въ первыхъ четырехъ книгахъ своего сочиненія, авторъ здёсь въ пятой книгъ, при издожении каждаго частнаго пункта православнаго ученія, припоминаеть и въ короткъ опровергаеть противоположныя ему еретическія представленія. Изложеніе самыхъ православныхъ догматовъ идетъ у блаж. Өеодорита въ правидьной посабдовательности. Онъ начинаетъ съ самыхъ основныхъ религіозно-философскихъ понятій — о началѣ бытія  $(\pi \epsilon \rho i \ \hat{\alpha} \rho \times \hat{q} \epsilon)$ , o Fort the vhoctachomb, o material, o mint and ховномъ, добромъ и зломъ, о человъкъ; затъмъ переходитъ къ

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup>) Напр. 16, 18, 19, 21, 23 ереси первой книги, 2 и 8 ереси второй книги.

<sup>161)</sup> Въ письмъ къ Споракію Блаж. Өеодоритъ такъ говоритъ объ этомъ: Пєїрάσομαι δὲ ὡς ἐνι μάλιστα συντεμεῖν μεν τόν τῶν μύθων θθλον, τῶν δε βλασφημιῶν τὰς μεγίστας παραλειπεῖν, καὶ τῶν ἀσελγεστάτων καὶ μιαρωτάτων όργίων ὑπερπηδήσαι τὸ μύσος. Эти слова какъ будто косвенно направляются противъ епифаніевскихъ описаній, и Өеодоритъ въ своемъ сочиненіи, можно сказать, остается върнымъ высказанному здѣсь объщанію.

<sup>162)</sup> См. напр. 4, 19, 21, 22, 25, 26 ереси первой книги; 2, 3, 9 ереси второй книги; 1, 2, 5 ереси третьей книги.

спеціальнымъ христіанскимъ догматамъ-о воплощеніи, о соединении въ Інсусъ Христъ божественной и человъческой природы, о благодати искупленія, воскресеній, судь, обътованіяхъ будущей жизни: и наконепъ къ разсмотрънію догматическихъ понятій у автора присоединяется разсмотрівніе нравственныхъ положеній, подвергавшихся перетолкованіямъ еретиковъ, о дівствъ, бракъ, воздержаніи, покаяніи и т. д. 163). Этимъ опять характерно отличается богословская система блаж. Оеолорита. что въ ней истины христіанскаго въроученія и нравоученія представляются, какъ и должно быть въ правильной богословской системъ, въ связи между собою, обосновываются на однѣхъ и тѣхъ же принципахъ, и разсматриваются исторически въ сопоставленіи съ разными ложными ученіями, противоръчащими имъ. Въ изложении православныхъ догматовъ, какъ и въ описаніи ересей, блаж. Өеодорить не многословенъ. При отличномъ и самомъ подробномъ знаніи свящ. Писанія и произведеній древней богословской письменности, онъ заботится не о томъ, чтобы на каждую излагаемую имъ истину привести какъ можно болбе текстовъ и доказательствъ, но главнымъ образомъ о томъ, чтобы каждую истину представить возможно яснъе и опредълительнъе. Вообще изложение въры блаж. Өеодорита по справедливости признается прекраснымъ опытомъ православнаго богословія въ древней христіанской письменности 164).

Намъ остается сказать о латинскихъ ересеологическихъ сочиненіяхъ конца IV и начала V стольтія. Эти сочиненія еще гораздо менье, чымъ разсмотрынныя нами греческія относящіяся къ этому времени, имьють самостоятельнаго значенія для исторіи ересей первыхъ выковъ. Новыхъ фактическихъ данныхъ они сообщають очень немного; но все-таки въ нихъ

164) См. преосвящ. Филарета "объ Отцахъ Церкви". Т. III. § 222 стр. 128.

<sup>163)</sup> Къ первой части относятся I—X главы Өеодоритова "Изложенія", жо второй XI—XXII, къ третьей XXIII—XXIX главы.

есть нѣкоторыя дополненія къ свѣдѣніямъ о сектажъ первыхъ вѣковъ заимствуемымъ изъ извѣстныхъ намъ древнѣйшихъ источниковъ, — нѣкоторыя особенныя извѣстія, или добытыя личнымъ наблюденіемъ писателей (о позднѣйшемъ состояніи уцѣлѣвшихъ остатковъ древнихъ сектъ), или заимствованныя изъ источниковъ древнѣйшихъ, намъ неизвѣстныхъ—потерянныхъ. Съ этой стороны помянутыя сочиненія, хотя и не богатыя самостоятельнымъ историческимъ матеріаломъ, не могутъ быть совершенно оставлены безъ вниманія при изучепіи древнѣйшихъ христіанскихъ сектъ. Сверхъ того каждое изъ этихъ сочиненій имѣетъ свои характеристическія особенности, которыя дѣлаютъ изученіе ихъ любопытнымъ въ исторіи древней христіанской письменности.

Первый и замѣчательнѣйшій между латинскими ересеологами конца IV стольтія—Филастрій епископъ бриксійскій 165). Кто онъ оыль по своему происхожденію 166), съ какого вре-

166) Самое имя Филастрія пишется различно. Гавденцій называеть его Philastrius, акты собора аквилейскаго, Предестинать, Григорій великій Philaster, Августинь такъ и иначе. (См. сводъ мість у Галеарда § 2). Средневіковые писатели и издатели прошлаго віка писали боліє — Philastrius, новые боліє пишуть—Philaster. Мы удерживаемь названіе

<sup>165)</sup> Philastrius Brixianus. Brixia—Бресчія—въ верхней Италіи. Первоначальныя свёдёнія о личности и жизни Филастрія заимствуются изъ похвальныхъ речей въ честь его и писемъ его ученика и преемника по креедре Гавденція (Sermo de vita et obitu s. Philastrii, Sermo de ordinatione sua, epistola ad Benevolum (Opera Gaudentii вмёстё съ Филастріевыми in Collectione vet. Patrum Ecclesiae Brixianae Angel. Mar. Quirini. Brixiae 1738) съ присоединеніемъ къ нимъ краткихъ отзывовъ Августина (in epistola ad Quodvult-Deum при сочиненіи о ересяхъ и въ самомъ этомъ сочиненіи), Предестината (въ сочиненіи о ересяхъ и документальнаго извёстія о Филастрів въ актахъ аквивейскаго собора 381 г. (Harduini T. I, рад, 825). На основаніи этихъ свёдёній составлена біографія Филастрія въ Аста Sanctorum подъ 18 іюля. Вт первой половине прошлаго столетія Галеардъ, ученый каноникъ той же церкви, въ которой Филастрій быль некогда епископомъ, тщательнейшимъ образомъ разсмотрёль всё эти данныя, и составиль превосходное изследованіе о Филастрій, которое напечатано вмёстё съ сочиненіемъ Филастрія въ помянутомъ Collectio Patrum Ecclesiae Вгіхіапае и затёмъ перепечатано у Миня Patrolog Latinae T. XII. Новая статья о Филастрій въ энциклопедіи Герцога составлена на основаніи изследованія Галеарда.

мени сдълался епископомъ, не былъ ли гдъ-нибудь епископомъ прежде, чъмъ на бриксійской каоедръ, на которой онъ провелъ послъдніе годы пастырскаго служенія и окончилъ

Гавденція, Фабриція и Галеарда, хотя можеть быть Philaster ближе къ первоначальному корию, въроятно греческому: Philaster-amans siderum, по предположенію Фабриція (Praefatio editionis 1721 года). О происхожденіи Филастрія д'ялались различныя догадки. Гавденцій (in Sermone de vita et obitu Philastrii), сравнивая его съ Авраамомъ, говорить, что онъ подобно Аврааму, ради служенія въры exiit de terra sua et de cognatione sua et de domo patris sui. Откуда же именно онъ вышель, объ этомъ дълались различныя догадки. Большая часть пасавшихъ о Филастріи считали его испанцемъ, некоторые итальявцемъ. (Galeardi § 3). Еразмъ ротердамскій (in epistola advers. Luthcrum-Opera Erasmi edit. Basel, T. IX, рад. 1265) причисляеть Филастрія въ греческимъ писателямъ, но неизвъстно, на какомъ основаніи. Есть лишь одно известие, что Филастрій путешествоваль въ Грецію для довершенія образованія, но и то припадлежить писателю позднему (Philippus Pherrarius in Catalog. s. Italiae 18 iulii). O томъ же, чтобы сочинение Филастрія первоначально было написано по-гречески, и послъ переведено на латинскій языкъ, неть никакихъ указаній. Есть однакоже некоторые признаки, пелающие вероятными предположение о происхожденіи Филастрія съ востова: а) самое имя Филастрія въроятно греческое: б) своеобразность его латинскаго языка, въ которомъ встрьчается не мало грепизмовъ, напр. родительные падежи отъ слова haeresis у него обывновенно haereseos, haereseon; в) въ сочинени Филастрія зам'ятно больше вниманія, больше отчетливости въ описаніи секть восточныхь, чёмь западныхь (см. напр. смутное описаніе западныхь современныхъ писателю сектъ 82, 84, 85 сравнительно съ восточными еретическими сектами IV въка); г) саныя названія секть Филастрій во многихъ мыстахъ употребляеть греческія, иногда съ переводомъ ихъ на латинскій языкъ (напр. Ophitae, qui dicuntur Serpentini (1 секта); д) въ сочинени Филастрія больше зам'ятно знанія греческой богословской письменности, чемъ латинской (напр. гораздо съ большею увъренностью можно сказать, что Филастрію извістны были произведенія Иринея, Ипполита, Евсевія и противоаріанскихъ греческихъ писателей IV въка, чъмъ Кипріана, Тертулліана и другихъ латинскихъ); е) наконець въ сочинени встречаются некоторыя такія мненія, которыя скорве могь высказать писатель восточнаго, чемь западнаго, происхожденія (напр. въ 140 главъ осуждается, какъ ересь, обычай празднованія Богоявленія въ различные дни съ Рождествомъ Христовымъ; замѣчательно, что эта 140 глава сочиненія Филастрія большею частью опускаема была въ манускриптахъ, сохранявшихся въ западныхъ библіотекахъ и монастыряхъ); въ 56 главъ осуждаются принимавшие книгу Сираха, которая на западв не только пользовалась уважениемъ, но и причислядась въ каноническимъ; въ ревности о достоинствъ перевода 70 толковниковъ (въ 132-135 ересяхъ) также скорве можно видеть писателя воспитавшагося подъ вліяніемъ греческой, чемь западной цер-

жизнь 167), объ этомъ существують различныя догадки. Какъ л'ятель перковный. Филастрій въ особенности изв'ястенъ своимъ противодъйствиемъ аріанству, начинавшему распространяться на запаль во второй половинь IV стольтія. Посль св. Иларія пуатьерскаго и Амвросія меліоданскаго. Филастрій считается самымъ замѣчательнымъ противникомъ аріанства изъ западныхъ церковныхъ учителей. Онъ мужественно противольйствоваль главь западныхь аріань епископу медіоланскому Авксентію, путешествоваль по различнымь странамь съ цълью обличенія аріанства и утвержденія православія, принималь участіе въ соборахь созывавшихся противь аріань

болье, чыть съ латинскими (подобно Викторину петавскому)?

кви). Не принадлежить ли и Филастрій къ числу тіхъ пізателей запалной первы, которые приходили на западъ съ востока, -- (подобно св. Иринею), что весьма могло быть въ эпоху аріанизма, или такихъ писателей. которые котя и писали на латинскомъ языкъ, но съ греческимъ языкомъ и съ греческою богословскою дитературой были знакомы

<sup>167)</sup> Несомивню, что въ восьмидесятыхъ годахъ IV стольтія Филастрій быль епископомъ Бриксійскимъ. Въ этомъ санъ онъ въ числь другихъ старшихъ еписконовъ запада подписался подъ актами Аквилейскаго собора, бывшаго въ 381 году противъ аріанствующихъ енископовъ галльскихъ Палладія и Секундіана. Но у Гавденція въ похвальной річи Филастрію есть фраза, на основаніи которой в'якоторые предполагають. что Филастрій еще ранбе вступленія на Бриксійскую канедру, по изгнанін изъ Меліолана епископа Ліонисія, быль избрань въ епископа православными, не хотвышими подчиняться новому аріанствующему епископу Авксентію, и въ этомъ санъ противодъйствоваль аріанству въ Медіоланъ и путешествовалъ по другимъ странамъ для поддержанія право-CJABIS. In Mediolanersi urbe idoneus olim custos Dominici gregis fuit. ariano repugnans Auxentio, priusquam beatus eligeretur Ambrosius... Per vicos et castella diversarum praeteriens regionum, praedicare verbum nunquam destitit fidelis Christi discipulus; Brixiae tandem constitit, ut haberet et in hac urbe apostolicus vir aliquem fructum, sicut et in caeteris gentibus... (См. подробнъе разборъ этихъ мъстъ и фактовъ у Галеарда §§ 4-8). Не беремся рышить, можно ли на основанін выраженія custos Dominici gregis заключать, что Филастрій быль въ Медіоланъ епископомъ православной оппозиціонной партів, когда тамъ господствовало аріанство, и нужно ли непременно было ему епископское достоинство для совершенія православно-миссіонерскаго путешествія по другимъ странамъ. Но изв'єстно, что во время смуть аріанскихъ были примъры избранія православными такихъ оппозиціонныхъ и странствующихъ епископовъ для поддержанія православія въ церквахъ захваченныхъ аріанствомъ и странахъ наполненныхъ аріана-

н т. л. 168). За это онъ не мало терпълъ гоненій отъ аріанъ 169). и по смерти. какъ исповълникъ, причтенъ къ лику святыхъ въ запалной перкви 170). Филастрій считался на запаль между современниками и потомками однимъ изъ образованнъйшихъ учителей церковныхъ, хотя сочинение его дошедшее до насъ показываетъ, что его образование было своеобразное, и что вообще онъ могъ пріобрѣсть себѣ знаменитость въ этомъ отношении только при невысокомъ уровнъ развитія въ тогдашней западной богословской литературь 171).

ми. Жизнь свою Филастрій окончиль на Бриксійской канедре въ 385, 386 или 387 г. (объ этомъ также разногласять) 18 іюля, (Галеарда §§ II, 12)
<sup>168</sup>) Указанія въ предшествовавшемъ примѣчаніи.

<sup>169)</sup> Гавденцій (De vita et obitu) выражается о немъ: Tanto fidei vi-gore pugnavit, ut etiam verberibus subderetur, et in corpore suo stigmata Domini nostri Iesu Christi portaret. Филиппъ Феррарскій (in catalogo S. Italiae): Multa ab haereticis passus est; saepius ab illis percustus et vulneratus, ac etiam cruci affixus periisset, nisi a catholicis ereptus fuisset.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup>) Память Филастрія въ день кончины его 18 іюля. Мощи его и пастырскій жезять до 838 года хранились въ містной церкви св. Андрея, а въ этомъ году перенесены во вновь устроенную каеедральную церковь; по поводу этого перенесенія изв'єстна новая похвальная річь Филастрію отъ епископа Румперта (Sermo de translatione Philastrii. Галеарда § 12).

<sup>171)</sup> Гавденцій почитатель Филастрія выражается о его учености въ самыхъ восторженныхъ выраженіяхъ: Quanta vis meam compulerit parvitatem os aperire... post illam venerandae memoriae patris mei Philastrii eruditissimam vocem (Sermo de ordinatione sua). Imbutum te admirabilibus doctrinis apostolici per omnia viri patris nostri Philastrii (Epistol. ad. Benevolum). Подобные же отзывы и у другихъ западныхъ пи-сателей. Philastrius episcopus Brixiensis vir in divinis scripturis doccissimus et saecularium litterarum non ignarus (Trithemius de scriptoribus Eccles). Philastrius divinis et humanis litteris apprime eruditus (Philippus Ferrarius in catalogo s. Italiae) Поливе все эти отзывы in selectis veterum de s. Philastrio testimoniis — у Миня Т XII, col. 1101-1110). Августинъ впрочемъ высказывается о Филастріи умфреннъе: Epiphanium longe Philastrio doctiorem invenerimus (Epistol ad Quod vult Deum). Если Филастрій быль гораздо менъе учень, чъмъ Епифаній, и нежду тімъ считался однимь изъ первостепенных учителей въ тогдашней западной церкви, значить—западная богословская уче-ность стояла въ то время ниже восточной. По самому характеру, ученость Филастрія имбеть много сходства съ ученостью Епифанія: обширныя частныя свёдёнія, большая начитанность въ свящ. писаніи н

Для позднъйшихъ въковъ въ исторіи христіанской письменности Филастрій остался извъстень по своему сочиненію «о ересяхъ», которое представляєть нъкоторыя черты весьма любонытныя, но во всякомъ случать сравнительно съ другими ересеологическими писаніями не имъетъ того значенія, какое неръдко приписывалось ему западными писателями въ средніе и позднъйшіе въка 172).

въ произведеніяхъ древней христіанской письменности, въ особенности греческихъ, — но не широкое общее развитіе, не богатая способность къ подведенію частныхъ фактовъ подъ общіе взгляды, къ правильному логическому разчлененію мыслей и фактовъ, при наклонности къ искусственнымъ и произвольнымъ сужденіямъ, при неясности въ нѣкоторыхъ богословскихъ понятіяхъ, при односторонности и нетерпимости во взглядъ и т. л. Все это вихно въ самомъ сочиненіи Филастрія.

172) Филастріево сочиненіе о ересяхъ, совершенно-можно сказатьнеизвъстное восточнымъ писателямъ, у западныхъ начиная съ Августина и Предестината пользовалось большимъ уваженіемъ. (См. selecta veterum de s. Philastrio Testimonia). По изобрътении кингопечатанія, оно сделалось известнымъ въ числе первыхъ произведений древие-отеческой письменности. Первое издание его следано Сихарломъ въ Базедь въ 1528 году. Затьмъ въ XVI и XVII въкахъ это издание вновь перепечатывалось много разъ (см. у Миня Т. XII соl. 1096—1097). Въ 1721 году Фабрицій въ Гамбургь следаль новое изданіе Филастрія въ исправленномъ текстъ и съ богатыми учеными объясненіями. Но во встать этихъ изданіяхъ сочиненіе Филастрія было не полно. Въ нихъ насчитывалось только 150 ересей, между ттиъ какъ отъ блаж. Августина (epistola ad. Quodvult Deum) было извъстно, что сочинение Филастрія представляло описаніе 156 ересей. Въ тридцатыхъ годахъ прошлаго стольтія найденъ быль въ Корбейскомъ монастырь полный списовъ Филастріева сочиненія съ шестью досель недостававшими въ прежнихъ изданіяхъ ересями. По этому списку Павель Галеардь приготовиль новое изданіе сочивенія Филастрія съ ученымъ изслідованіемъ о жизни писателя и новыми объясненіями въ тексту, пополняющими объясненія Фабриція (Collectio Veter Patrum Brixianae ecclesiae ed. Angel. Mar. Quirinus. Brixiae 1738 г.). Превосходныя объясненія Фабриція и Галеарда для науки имъють не менъе значенія, чъкъ самое сочиненіе Филастрія. По этимъ изданіямъ съ предисловіями и объясненіями Фабриція и Галеарда вошло сочиненіе Филастрія въпатрологію Миня Latin, ser. Т. XII col. 1049-1310. Оно также перепечатано у Элера Corpus Haereseologicum Т. І. Кром' сочиненія о ересяхъ Филастрію принисывались (въ Acta Sanctorum) еще нъкоторыя другія писанія: Interpretatio epistolae S. Barnabae, Acta Ss. Faustini et Jovitae, Acta passionis Aphrae H сумволь втры извъстный на западъ подъ именемъ Асанасісва. Но эти писанія новыми изследователями не признаются за Филастріевы. См. Galeardi § 13, сравн. Мангольда у Герцога Т. XI.

Сочинение Филастрія представляется любопытнымъ всего болье въ томъ отношении, что оно числомъ описываемыхъ ересей далеко превосходить всь другія древнія ересеологическія сочиненія. Въ немъ описывается сто пятьдесять шесть ересей — такимъ образомъ почти вдвое бодъе, чъмъ даже у св. Епифанія. Но такое обиліе описываемых вересей является у Филастрія, какъ замътилъ еще блаж. Августинъ, не потому, чтобы ему извъстны были какія-либо новыя значительныя, неизвъстныя напр. его современнику Епифанію. еретическія партіи, а отъ того, что не им'я яснаго понятія о томъ, что нужно называть ересью или сектою, Филастрій заносиль въ число ересей много такого, что вовсе незаслуживало названія ереси 173). Такъ прежде всего у Филастрія, подобно Епифанію, описанію ересей появившихся въ христіанствъ предшествуетъ описаніе такъ пазываемыхъ до-христіанскихъ ересей-въ числъ двадцати восьми. Разница съ Епифаніемъ здісь только та, что Филастрій не касается въ собственномъ смыслѣ языческаго міра—языческихъ религіозныхъ и философскихъ заблужденій, а разсматриваетъ заблужденія появлявшіяся въ средъ іудейскаго народа 174). Но между этими заблужденіями онъ имбеть въ виду не только такія, которыя дъйствительно имъли между іудеями сколько-нибудь значительный и постоянный успъхъ, значительное число послъдователей, и составляли на самомъ дълъ какія-либо секты и

<sup>173)</sup> Epistol. ad Quod vult-Deum. Neque putandum est, aliquas ignorasse Epiphanium. quas noverat Philastrius, sed in ea quaestione, quid sit haeresis, non idem videbatur ambobus. У Филастрія даже нёть некоторых вересей описанных Епифаніемь: таковы архонтики, северіане, элкезанты, вардесанисты, валезіане, ангелики, апостолики, оригенисты, гіеракиты, авдіане, антидикомаріаннты, мартиріане, сатаніане.

<sup>174)</sup> Эту черту различія между Филастріемъ и Епифаніемъ зам'ятиль уже блаж. Августивъ; Philastrius scripsit librum, nec illos haereses praetermittens, quae in populo judeo fuerant ante adventum Domini. Но новые писатели мало обращають на это вниманіе. — Нужно зам'ятить впрочемъ, что въ самомъ начал'я сочиненія Филастрій описываеть три такія секты, которыя между ветхозав'ятыми іудеями не им'яли посл'ядователей: Оррітае, Сајапі, Sethiani. Эти секты развились уже въ

партін 175), но и такія, которыя появлялись случайно, распространялись какъ неосмысленныя суевърныя понятія среди невъжественнаго народа 176), и такія, которыя, появляясь въ ічлействъ выражали не просто ересь--- уклоненіе отъ госполствующей въры въ какомъ-нибуль извъстномъ пунктъ, но совершенное отступление отъ въры. Уклонение къ почитанию языческихъ боговъ, примъры котораго, какъ извъстно, нервдко бывали въ ічдейскомъ народв 177). При этомъ авторъ по мъстамъ такъ запутывается въ своемъ описанів, что одно и то же заблуждение разсматриваетъ въ двухъ-трехъ различныхъ мъстахъ, какъ различныя ереси 178), а иногла какъ будто представляеть себь и небывалыя заблужденія, по недоразумънію какого-нибудь указанія или намека въ ветхозавътныхъ библейскихъ книгахъ 179). Переходя далъе къ описанію собственно христіанскихъ ересей, Филастрій еще въ большей степени повторяеть тѣ же ошибки и странности. На ряду съ сектами дъйствительно замъчательными, но извъстными намъ и по описаніямъ другихъ ересеодоговъ, и о которыхъ Филастрій новаго сообщаеть мало 180), у него представляется множество своеобразныхъ и въ своемъ родъ любопытныхъ мивній, къ которымъ однакожь въ серьезномъ смысле никакъ

христіанствъ (офитство впрочемъ имѣло корип въ древнемъ язычествъ); но къ ветхо-завътнымъ іудейскимъ сектамъ Филастрій отнесъ ихъ въроятно потому, что ихъ мнънія касались лицъ и событій ветхо-завътной исторіи.

<sup>175)</sup> Таковы севты: 5) Sadducaei, 6) Pharisei, 7) Samaritani, 8) Nasaraei, 9) Esseni, 28) Herodiani. И о нихъ впрочемъ сравни высказанное въ 106 примъчанія.

<sup>176)</sup> Taroba epeca: 11 Ranarum cultores, 12 Musoritae, 26 De Pythonissa muliere.

<sup>177)</sup> Таковы ереси: 16 Baalitae, 17 Astaritae, 18 De idolo Moloch et Remphan и нъкоторыя другія.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup>) Наприм. ереси 9 и 10 въроятно одна и та же, также 16, 24 и 25, 17 и 27, 14 и 22.

<sup>179)</sup> Таковы по всей вероятности ереси 13, 20, 23.

<sup>180)</sup> Таковы преимущественно секты съ 29 до 68 или пожалуй до 84 и 90. Но издъсь авторъ между другими болье извъстными много вставляетъ и своихъ особенныхъ ересей.

не можетъ быть приложено название ереси. Самыя незначительныя разномыслія въ какомъ-нибудь частномъ богословскомъ мивніи 181), сколько-нибудь своеобразныя, несогласныя съ общепринятыми объясненія какого-нибудь одного текста священнаго Писанія 182), трактуются имъ какъ ереси. При этомъ встрѣчаются и такіе случаи, что Филастрій въ иномъ мѣстѣ самъ относительно какого-нибудь частнаго богословскаго вопроса или какого-нибудь текста священнаго Писанія держится своеобразныхъ мыслей, и несогласное съ ними миѣніе, принимаемое большинствомъ православныхъ христіанъ и учителей церковныхъ, представляетъ какъ ересь 183). Не мало у автора занесено въ число ересей и такихъ миѣній, которыя къ религіи и богословію никакого прямаго отношенія не имѣютъ, а касаются наукъ общихъ—астрономіи, физики, фило-

182) Всё последнія ереси Филастрієва сочиненія съ 148 до 156 касаются таких разномыслій въ объясненіи отдельных стиховъ свящ. писанія, не имфющих догматическаго значенія; также и некоторыя изъ предшествующих ересей.

<sup>181)</sup> Напр. въ 99 главѣ изобличается такая ересь, будто душа человѣче 🖟 👶 ская до паденія называлась не anima, a intellectus: въ 97 и 137 главахы ересь неправильно раздичающая понатія образа и подобія Божія въ душѣ человъка; въ 94 главъ ересь считающая число небесъ не по изреченіямь Монсея. Лавида и апостола Павла; въ 103 главь сресь, попускающая для звъздъ и планетъ другія названія, кром'є техь, которыя находятся въ вниге Іова; въ 121 главе ересь, разделяющая страны и и племена земныя по описаніямь языческихь географовь и этнографовь. а не по сказанію Х главы книги Бытія; въ 112 ересь не признающая догматического значенія за счисленіемь ветхозавітной библейской хронологін; въ 110 ересь признающая христіанство явившимся въ позднійшія времена (?); въ 130 ересь не признающая всь псалмы Давидовыми; въ 119 ересь о книгъ второзаконія ересь такого смысла, который не взялся объяснить ни одинъ изъ ученыхъ коментаторовъ Филастрія; въ 142-145 главахъ насчитывается четыре ереси о достоинствъ перевода 70 толковниковъ, - въ 131 и 132 двв ереси о грежъ Капна, въ 151 главъ ересь о томъ что Інсусъ Навинъ обръзалъ евреевъ каменными ножами, 154 ересь о томъ, что воронъ приносилъ пророку Ильъ не только хльбъ, но и мясо, и многія другія подобныя этимъ по значенію.

<sup>163)</sup> Напр. въ 134 главъ осуждается мивніе тъхъ, которые книгу Екклезіастъ считаютъ произведеніемъ Соломона; между тъмъ это общецерковное мивніе. Употребленіе же книги Іисуса Сирахова, также вопреки церковному мивнію, Филастрій во все осуждаетъ въ 56 главъ. Въ

вотін и т. л. <sup>184</sup>). Есть и такія ереси, которыя отмичаются не какими-либо особенными межніями, а лишь своеобразными обычаями въ жизни церковной 185), или даже въ частномъ домашнемъ быту 186). И рядомъ съ такими мибніями, представляющими въ вопросахъ очень неважныхъ самое незначительное уклоненіе отъ общепринятаго церковнаго пониманія, въ строгомъ смыслѣ незаключающими въ себѣ ничего неправославнаго. у автора и забсь опять описываются мибнія, которыя мало назвать еретическими, которыя показывають прямо противо-христіанскій—языческій и даже атеистическій характеръ 187). При этомъ авторъ и здёсь, какъ при разсмотреніи ічлейскихъ сектъ, неръдко одно и то же ученіе разсматриваетъ въ нъсколькихъ мъстахъ, какъ различныя ереси: въ одномъ мъстъ напр. подъ однимъ названіемъ, въроятно заимствуя свёдёнія о немъ изъ одного источника, а въ другомъ подъ другимъ, по другому источнику 188, или въ одномъ мѣс-

184) Сюда напр. относятся ереси: 102 De terrae motu, 103 De pecoribus et sideribus, 105 De nomine linguae, 113 De septem planetis, 115 De mundis infinitis, 121 De divisione orbis, 123 De signis Zodjaci.

187) Таковы: epecs 93 Deum triformem faciens, 96 Aquam a Deo factam esse negans, 101 Deo omnia mala ascribens, 109 Deo tribuens paganitatem et omnia facinora.

188) Напр. мевніе представляємое въ 51 главф вероятно не отдельная ересь; а относится къ какой нибудь изъ разсматриваемых здёсь же ересей монархіанскихъ, 74, 75, 76, 77, 78, 81, 83 ереси—вероятно—

<sup>150</sup> главѣ осуждаются тѣ, которые слова писанія о женахъ и наложницахъ Соломона понимаютъ въ буквальномъ смыслѣ; между тѣмъ если изреченіе Пѣсни Пѣсней VI гл. 7 ст. можно объяснять аллегорически, то слово 3 книги царствъ XI гл. 3 ст. безъ сомнѣнія имѣютъ буквальное историческое значеніе. Въ 104 главѣ осуждается мнѣніе, будто между людьми до столпотворенія Вавилонскаго былъ одинъ языкъ; между тѣмъ это мнѣніе прямо основывается на XI главѣ книги бытія. Есть и другія сомнительныя миѣнія у самаго Филастрія, напр. въ главахъ 98, 110, 111, 125, 130, 133.

<sup>186)</sup> Таковы ереси о празднованіи Пасхи 58 и 87, о ди Богойденія 140. 
186) Въ 81 глав обличаются еретики пропов'ядующіе что нужно ходить босыми ногами; въ 86 которые пищу не принимають вм'ест съ другими людьми; въ 76 которые палецъ полагають на носъ и уста во псполненіе словъ псалма 140, 3. Вс' эти мелочи разсматриваются, какъ ереси, сами по себ'ь, безотносительно къ другимъ бол' в важнымъ ми 
ніямъ людей, сд'ядовавшихъ имъ.

тъ разсматриваетъ извъстное учение въ цъльномъ его видъ въ щълой системъ, а въ другомъ—въ какомъ-либо частномъ пунктъ, или оттънкъ этого учения 189).

Изъ сказаннаго можно вилъть, что сочинение Филастрія большаго значенія для исторіи ересей не имбеть. О ересяхъ болье значительныхъ, извъстныхъ намъ по описаніямъ другихъ ересеологовъ, новыхъ данныхъ оно представляетъ немного. Что же касается до того множества частныхъ мибній, разсмотрѣніе которыхъ составляетъ характеристическую особенность Филастріева сочиненія, то эти мижнія по своей малозначительности и частному характеру не могутъ имъть мъста въ исторіи ересей. Изученіе этихъ мніній могло бы представлять нъкоторый интересъ, какъ выражение того, какія умственныя настроенія бывали въ извістныя времена въ христіанскомъ обществъ, какіе вопросы возникали между христіанскими богословами, какія недоумінія водновали ихъ. Но этотъ интересъ имълъ бы историческое значение только тогда, еслибы авторъ сочиненія оставиль намъ опредъленныя указанія на то, кому именно принадлежали описываемыя имъ мнънія, гдъ и когда они распространялись, на сколько значительное вдіяніе им'ти въ обществ'ть, и откуда онъ заимствовалъ сведенія объ этихъ мненіяхъ. Къ сожаленію у Филастрія ничего этого нътъ. Онъ представдяеть всю эту смъсь странныхъ и разнохарактерныхъ мибній безъ всякаго хронологическаго, топографическаго, систематическаго или накого бы то ни было порядка, и почти безъ всякихъ указаній на время и мъсто распространенія этихъ мньній, и на источники, изъ ко-

Digitized by Google

все тѣ же монтанисты, — въ ересяхъ 101, 128, 136, 138 сказываются отголосьи мнѣній маркіонитскихъ, ереси 84 и 120 северіане или энкратиты и т. д.

<sup>189</sup> Напр. манихейство разсматривается у Филастрія въ 61 главъ, а въ 100 особо разсматривается haeresis Gnosticorum et Manicheorum de serpentibus et avibus. Апокрифическія писанія находились въ употребленіи у различныхъ сектъ первыхъ въковъ, а въ 88 главъ употребленіе апокрифовъ разсматривается, какъ отдёльная ересь.

торыхъ заимствованы свъдънія о нихъ 180). По этому сочиненіе Филастрія хотя и поставлялось у многихъ ученыхъ въ

<sup>190)</sup> Ученыхъ давно занималь вопросъ о томъ, по какимъ источникамъ Филастрій составляль свои описанія. У самаго Филастрія на этоть предметь никакихь указаній неть. На основаніи сходства описаній възначительной части сочиненія Филастріева съ описаніями Епифанія предполагали, что главнымъ источникомъ у Филастрія быль Епифаній. Но едвали произведенія Епифанія и имели известность на западе въ то время, какъ Филастрій писаль свое сочиненіе о ересяхъ: елва ли лаже сочинение Филастрія писано не ранье епифаніевскаго, такъ какъ время написанія Панарія совпадаєть уже съ темь, когда полагаєтся смерть Филастрія (сравни выше примъч. 92 и 167). Притомъ сходство съ Епифаніемъ замічается у Филастрія только въ описаніи ересей первыхъ явухъ въковъ: въ ересяхъ же третьяго и четвертаго въка замъчается наиболье разностей съ Епифаніемъ. И въ описанін секть первыхъ двухъ въковъ болъе, чъмъ съ Епифаніемъ, у Филастрія сходства съ сочиненіемъ псевдо-Тертулліана -- съ тою особенностью, что Филастріевскія описанія пространнъе и подробнъе псевдо-Тертулліановскихъ. На основаніи этого въ настоящее время принимается, что сочиненія Епифанія. Филастрія и псевдо-Тертулліана нельзя считать зависимыми одно отъ другаго, но скорфе нужно предположить, что у всехъ трехъ быль одинь общій источникъ. Этимъ общимъ источникомъ на основании извъстия Фотия предполагается краткое сочинение о ересяхъ (Βιβλιδάριον), писанное Ипполитомъ. Это тщательно выяснено Липсіусомъ въ Qullenkritik des Epiphanios (Сравни въ нашемъ изслъдованіи о Вівліборіом Ипполита — въ началь VI главы). Но во всякомъ случать здъсь открывается источникъ лишь для одной части Филастріева сочиненія; и въ этой части между описаніами ересей заимствованными у Ипполита Филастрій вероятно вставляль свои собственныя. На какихь основаніяхь Филастрій составляль эти последнія, и изъ какихъ источниковь онъ заимствоваль сведенія о множествь тахь частных мавній, которыя онь описываеть во второй части своего сочиненія? Мы далеки отъ того, чтобы предполагать въ этихъ описаніяхъ лишь праздное измышленіе фантазіи полемиста, и прилагать въ Филастрію, также какъ и къ Епифанію, названіе — Ketzermacher. Въ сочинении Филастрія можно находить странности, своеобразности, односторонности, но въ немъ незамътно неискренности и поддълки. Напротивъ видно, что Филастрій со всею искренностью и ревностью старался извлекать сведения о томъ, что ему представлялось еретическимъ, изъ всъхъ источниковъ, какіе только встръчались ему. И кажется, главибишимъ источникомъ были для него древибищия преимущественно толковательныя сочиненія на разныя книги свящ, писанія. Встрвчая въ этихъ произведеніяхъ указанія на неправильныя объясненія того или другаго текста, того или другаго міста свящ. Писанія, Филастрій все это возводиль въ ересь, все это запосиль въ свою обличительную книгу.—Изъ этого источника при тщательномъ сличенік вѣроятно можно было бы объяснить большую часть содержанія Филастріевой книги: но это едва ли стоило бы труда, и при утратъ многихъ толко-

числѣ значительныхъ опоссологических памятилковъ 191, но на самомъ дъдъ описаніями находящимися въ немъ наука доседъ нользовалась мало. Само по себъ это сочинение, съ его своеобразными и односторонними возгрвніями, съ его крайнею нетерпямостью ко всякому частному митию, съ его основною тенденцією клеймить названіемъ среси всякое мальйшее разномысліе съ общепринятымъ мижніемъ или лаже просто съ личнымъ вногда и не совсемъ справедливымъ мивијемъ авто-DA. OCTACTCA XADAKTEDHLIM'S DOKASATCHEM'S TOFO, KAROC DHIOристическое направление (конечно въ следствие предшествовавшей долгой борьбы съ вресями) стало слагаться нъ описываемому времени въ христіанской богословской литературъ, особенно занадной. Эту черту ригоризма уже въ значительной стенени мы вызын въ сочиненияхъ Епифанія. Но горазло въ большей степени, какъ преобладающая черта, она высказывается у Филастрія 192). Сочиненіе Филастрія—это, можно сказать, прототипъ тъхъ средневъковыхъ и позднъйшихъ католическихъ инлексовъ, въ которыхъ заносилось въ число ересей и подвергалось анаоемамъ всякое мнѣніе сомнительное

151) См. у Галеарда De utilitate et usu libri a Philastrio conscripti стр. 1075—1083 по Миню. Впрочемъ нъкоторые писатели высказывали уже строгій судъ о сочиненіи Филастрія. Дю-Пэнь (Biblioth. Eccles. Т. II sec. 4), и еще ранъе Скалигеръ in Elencho Trihaeressii Serariani у Миня

стр. 1107-1109.

вательных произведеній древности во многих случаях это оказалось бы неудобнымь; во всякомь случай это не могло бы имёть мёста въ нашемь изследованіи, гдё вопрось объ источниках Филастрія имёсть лишь частное значеніе.— Кром'я этого источника, другія мнёнія, преимущественно описываемыя подъ конець книги, Филастрій вероятно узналь изъ устной молвы, изъ слуховь; броженіе мнёній въ тогдашнюю эпоху споровь аріанских было большое.

<sup>182)</sup> Замѣчательно, что у Филастрія въ числѣ других ересей опровергаются между прочимъ мнѣнія тѣхъ людей, которые говорили, что не должно злословить боговъ чуждыхъ религій (ер. 147), и не должно порицать еретиковъ, такъ накъ всякая ересь искренно по своему толкуетъ истику (ер. 91). Такія индефферентныя мнѣнія вѣроятно высказывались въ то время именно какъ реакція тому крайнему полемическому ригоризму, съ какимъ относились къ ересямъ и чуждымь религіямъ строгія ревнители, подобные Епифанію и Филастрію.

въ глазахъ схоластическихъ богословахъ, хотя бы оно вовсе не касалось не только существенныхъ церковныхъ догматовъ, но и вообще предметовъ въры, хотя бы оно относилось къ общей области свободнаго человъческаго въдънія, хотя бы оно въ иномъ случат было смраведливте и православнъе митеній самихъ богослововъ—обличителей и судей.

За сочиненіемъ Филастрія следуетъ въ датинской церковпой литературь «Книга о ересяхъ» блаж. Августина (93). Она написана въ 428 году, но пресьбь ученика Августинова Кареагенскаго діакона Квод-вульт-Дея (194). Въ этомъ сочиненіи описываются 88 ересей, начиная съ Симона волхва до современныхъ Августину пелагіанъ и целестіанъ (195). Сравнительно съ другими, разсмотренными нами ересеологическими писаніями, и сравнительно съ другими произведеніями блаж. Августина—это очень небольшое сочиненіе. Описанія ересей въ немъ очень коротки; новыхъ самостоятельныхъ извъстій очень мало, и потому значенія для исторіи ересей оно

193) Это сочиненіе въ VIII том'є бенедиктинскаго изданія твореній Блаж. Августина. У Миня Patrolog latin. Т. XLII col. 21—50.
194) Quodvultdeus diaconus. Этотъ почитатель Августина неоднократно

195) Въ некоторыхъ кодексахъ къ восьмидесяти восьми сектамъ, описаннымъ Августиномъ, присоединаются еще три: несторіанская, евтихіанская и ересь Тимовея вибинскаго сходная съ несторіанствомъ. Но это очевидно поздитящих прибавка. О евтихіанстве въ конце двадцатихъ годовъ V столетія во всякомъ случає Августинъ не могъ писать, и о несторіанстве едва ли могъ, такъ какъ эта ересь тогда только что возникала на востове, и въ северозападной Африке едвали могла обращать на себя вниминіе. См. Миня Т. XLII соl. 50 nota 2.

<sup>194)</sup> Quodvultdeus diaconus. Этотъ почитатель Августина неоднократно просилъ его, ut breviter, perstricte et summatim exponat, quae haereses fuerint, sint,—quos errores intulerint, inferant,—quid adversus catholicam Ecclesiam senserint, sentiant,—quae baptismum habeant quaeve non habeant et post quas baptiset nec tamen rebaptiset Ecclesia. Два письма Кводвультъ-Дея къ Августину по этому случаю и отвъты Августина при самомъ сочиненіи Августиновомъ Миня Т. XIII р. 15—19. Изъ втораго письма Августинова видно между прочимъ, когда писано Августиномъ это сочиненіе—вслідть за написаніемъ второй части обличеній противы Юліана экланскаго. А такъ какъ этотъ послідній тр.дъ относится въ 427 году, то сочиненіе о ересяхъ относять къ 428. (См. у Миня Афмолітію іп librum de haeresibus р. 15). Вообще это одно изъ посліднихъ писаній Августиновыхъ.

имъетъ еще менъе, чъмъ сочинение Филастрія <sup>196</sup>). Планъ сочиненія простой, и источники его очень несложны <sup>197</sup>). Въописаніи первыхъ 57 ересей Августинъ выписываетъ извъсгія о древивникъ сектахъ изъ Епифанія, имъя притомъ въ виду не общирное Епифаніевское сочиненіе — Панарій, а краткое анакефалеосисъ <sup>198</sup>). Августинъ говоритъ, что онъ во многомъ измѣнялъ епифаніевскія описанія <sup>199</sup>). Но эти измѣненія весьма не существенны: въ нъкоторыхъ мѣстахъ иначе расноложенъ порядокъ ересей <sup>200</sup>); въ иныхъ одна секта раздѣ-

197) Августинъ говоритъ о себъ сравнительно съ предшественниками ересеологами: Plures haereses, quam ipsi, posui, quia collegi ex omnibus, quas omnes apud singulos non inveni, additis etiam, quas ipse recolens apud ullum eorum invenire non potui. Но на дълъ кругъ источниковъ, изъ которыхъ Августинъ выбиралъ свои свъдънія, быль очень не великъ, и самостоятельныя сообщенія представляются у него лишь въ очень немногихъ сектахъ, именно въ сектахъ 46, 69, 70, 86, 87 и 88.

199) Cm. epecs LVII. Cujus (Epiphanii) ego in commemorandis haereticis non modum, sed ordinem sum secutus. Nam et aliqua ex aliis posui, quae ipse non posuit. Itaque alia latius, quam ipse (?), alia etiam brevius explicavi et caet.

<sup>196)</sup> Августинъ, канъ видно изъ указанной въ 198 примъчании переписки его съ Кводвультъ-Деемъ, и не задавался пълію писать большое сочиненіе о ересяхъ, а имълъ въ виду лишь breviter, perstricte et summatim изложить сущность еретическихъ ученій. Августинъ въ началъ вовсе и не имълъ въ виду писать особенное сочиненіе объ этомъ предметь, а рекомендовалъ Кводвультъ-Дею прочитать сочиненія Епифанія и Филастрія (1 письмо Кводвультъ-Дею); за тъмъ по новой просьбъ Кводвульт-Дея взявшись за это сочиненіе, онъ наскоро составиль его между другими большими трудами (2 письмо Кводвульт-Дею).

<sup>198)</sup> Въ предисловін въ сочиненію Августинъ говоритъ: Epiphanius Cyprius... de octoginta haeresibus... sex libros conscripsit historica narratione memorans omnia, nulla disputatione adversus falsitatem pro veritate decertans. Breves sane sunt hi libelli, et si in unum librum redigantur, nec ipse erit nostris vel aliorum quibusdam libris longitudine comparandus. Это конечно можетъ быть приложено въ анакефалеосису, но нивавъ не въ Панарію. Своимъ замвчаніемь о краткости епифаньевскаго описанія Августинъ показываетъ совершенное невъджине о томъ, что Епифаній написаль большое сочиненіе о ересяхъ. Да и краткое епифаніевское сочиненіе все таки общирнте августиновой вниги о ересяхъ. Неизвъстно при томъ, откуда Августинъ взялъ, будто сочиненіе Епифанія состоитъ изъ мести внигь, а не изъ семи?

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup>) Напр. у Епифанія за ересью Павла Самосатскаго идуть манихеи (65 и 66 ереси); у Августина же (ереси 44—56) между ними вставляются Фотиніане изъ 4 въка—по сходству ученія Фотина съ ученіемъ Павла самосатскаго.

дена на двё или двё соединены въ одну <sup>201</sup>). Значительнёйшее отступленіе отъ Епифанія состоить въ томъ, что Августинъ опускаетъ такъ называемыя до-христіанскія ереси и начинаетъ описаніе нрямо съ христіанскихъ—съ Симона волхва <sup>202</sup>). Въ слёдующихъ за тёмъ 23 главахъ (отъ 58 до 80) Августинъ выписываетъ изъ Филастрія тё секты, какихъ онъ не находилъ у Епифанія <sup>203</sup>), по порядку располагая филастріевскія описанія за епифаніевскими, и не обращая вниманія на то, что многія изъ ересей, описаніе которыхъ онъ беретъ изъ Филастрія, относятся ко времени гораздо древнъйшему многихъ выписанныхъ имъ прежде изъ Епифанія <sup>204</sup>). Лишь въ концё сочиненія Августинъ описываетъ восемь такихъ ересей, какихъ нётъ у Епифанія и Филастрія, и свёдёнія о которыхъ заимствованы имъ частію изъ другихъ сочиненій,

<sup>201)</sup> Ересь 57. Quinquaginta septem ex Epiphanii opere in meum transtuli, quas in unam referens, ubi nullam differentiam potui reperire; et rursus ubi ille ex duabus unam facere voluit, sub numeris suis singulas posui. Такъ ересь Татіана в энкратитовь, разділяемыя у Епифанія (46 н 47) Августинъ соединяєть въ одну (25), — артотиритовь (28) отділяеть оть пепузіань (27), между тімь какъ у Епифанія они считаются за одну секту (49), а секты дукіанистовь, маркелліань и коллиридіань, описываемыя у Епифанія (43, 72, 79) со всімь опускаются у Августина. По этому у Августина и выходить 57 секть, вмісто 60 епифанівскихъ.

<sup>202)</sup> Тамъ же. Ego eas haereses memorare institui, quae post glorificationem Christi se adversus doctrinam christianam etiam sub velamine christiani nominis extulerunt. При изложения христіанскихъ ересей Августинъ дъласть по мъстамъ лишь очень краткія замъчанія о епифаніевскихъ описаніяхъ, гдѣ онъ не совсьмъ согласенъ съ ними (въ ересяхъ 22, 41, 42); подробнѣе и самостоятельнѣе описывается у него ересь 46 маникейская, съ которою онъ имълъ болѣе личныхъ соприкосновеній. См. выще примъчаніе 13.

<sup>208)</sup> Въ описаніяхъ ересей, составленныхъ по Филастрію, у Августина также лишь въ нъкоторыхъ мъстахъ дълаются самостоятельныя прибавки; напр. въ описаніяхъ Донатистовъ и Прискилліанистовъ (69 и 70 ереси). Августинъ несомнънно зналъ эти секты лучше Филастрія, и первый назвалъ ихъ собственными именами, на мъсто неопредъленныхъ Филастрівыхъ abstinentes et circuitores (Филастрія ереси 84 и 85).

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup>) Напр. ереси 58—64 и нѣкоторыя изъ дальнѣйшихъ несомиѣнно относятся еще ко второму и третьему вѣку, и у Филастрія онѣ и помѣщаются между ересями 3 вѣка; а Августинъ помѣщаетъ ихъ послѣ аполлинаристовъ, македоніанъ и мессалліанъ.

частію изъ личнаго непосредственнаго знакомства съ сектами 205). Но и эти свёдёнія не общирны и не очень значительны Заключая свое сочиненіе Августинъ высказываетъ замічаніе, что можетъ быть есть и еще иныя ереси не описанныя имъ, и во всякомъ случай могутъ явиться новыя, которыхъ онъ знать не можетъ. Дабы дать читателю вёрное руководство къ распознаванію еретическихъ мийній не только описанныхъ, но и неописанныхъ и могущихъ впередъ явиться, авторъ считаетъ необходимымъ вообще изслёдовать вопросъ о томъ, что такое ересь, какіе общіе признаки всякой ереси, откуда ереси получаютъ свое начало 206). Разсмотрёнію этихъ вопросовъ авторъ наміренъ быль посвятить особую часть сочиненія о ересяхъ, или нісколько частей, къ которымъ написанная книга должна была послужить только какъ бы введені-

<sup>205)</sup> Ереси люциферіанъ и іовиніанистовъ (81 и 82) Августинъ описываетъ по какому то неизвъстному источнику (apud quemdam legi, сијив nomen iu opusculo ejus non inveni.); послъдникъ отчасти и по собственнымъ воспоминаніемъ (ista haereses aetate nostra orta est, cum adhuc juvenes essemus... quos jam noveram). Описаніе ереси 83 (Агавісі) Августинъ заимствуетъ у Евсевія (V кн. 37 глав.), и напрасно поставляетъ здъсь въ концъ своей книги, потому что эта ересь относится еще къ началу 3 въка. О гелвидіанахъ (84 ер.) Августинъ зналъ можетъ быть по полемикъ Іеронима, и смъщиваетъ ихъ съ антидикомаріонетами Епифанія. Странную ересь Патерніанъ (85 qui inferiores partes humanі согрогія non a Deo, sed a diabolo factas opinantur) неизвъстно откуда онъ узналь; наконецъ послъднія три ереси 86, 97 и 88—
тертулліанистовъ, абелоитовъ—и пелагіанъ описываются у Августина, но ближайшему его личному знакомству съ ними.

<sup>206)</sup> Possunt et haercses aliae, quae in hoc opere nostro commemoratae non sunt, vel esse vel fieri, quarum aliquam quisquis tenuerit, christianus catholicus non erit. Quid ergo faciat haereticum, deinceps requirendum est, ut cum hoc Domino adjuvante vitamus non solum ea, quae scimus, verum etiam quae nescimus, sive quae jam orta sunt, sive quae adhuc oriri poterunt, haeretica venena vitemus. Къ этому вопросу Августина естественно привело то, что у предшествовавшихъ ересеологовъ онъ не нашелъ опредъленнаго нонятія о ереси (In ea quaestione, ubi disceptatur, quid sit haeresis, non idem Epiphanio et Philastrio videbatur, et revera hoc omnino definire difficile est (1 epistola ad Quodvult-Deum), и въ особенности у Филастрія при изчисленіи ересей вредставлялось много такого, что не заслуживало названія ереси (alias haereses Philastrius commemorat, sed mihi āpellandae haereses non videntur. 80 epec.).

емъ <sup>207</sup>). Но эту вторую часть сочиненія о ересяхъ Августинъ не написалъ, подагають, за посл'ядовавшею вскоръ смертію его <sup>208</sup>).

Кром' сочиненій Филастрія и Августина изъ разсматриваемаго нами періола датинской литературы лондо ло насъ еще одно сочинение о ересяхъ-весьма странное, которое занимаетъ очень неопредъленное положение въ церковной письменности, и возбуждаеть сомнение более всехь другихъ ересеологических в сочинений древности. В то сочинение извъстно подъ названіемъ Предестината 209). Впрочемъ это названіе, данное сочинению первымъ издателемъ его ісэунтомъ Сирмондомъ, есть название сдучайное. Оно не обозначаетъ сочинителя книги, а лишь въ нъкоторой степени (и то не очень удачно) указываеть на ея содержаніе. Главнымъ предметомъ содержанія книги служить опроверженіе ереси прелестинатовъ или предестинаціанъ (praedestinatorum vel praedestinatianorum). Такъ называлось въ V въкъ ученіе, возникшее въ съверо-западной Африкъ и Галліи между почитателями блаж. Августина, доведшими до крайности его мнѣнія о божественномъ предопредъленіи, - то ученіе, которое въ ІХ въкъ было возобновлено на западъ извъстнымъ Готтшалкомъ, а въ XVI нашло себѣ развитіе у кальвинистовъ 210). Но опроверженіе этого ученія содержится уже во второй и третьей частяхъ означеннаго сочиненія; первую же часть его, которая собственно и причисляется къ ересеологическимъ памятникамъ

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup>) In posterioribus partibus, quid haereticum faciat, disputabitur (См. Praetatio ad Quodvult-Deum въ концъ 23 страницы.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup>) Isidori Hispaliensis de viris illustribus cap. 9: alteram operis partem, ad ostendendum quid haereticum faciat, pollicetur Augustinus, quam partem morte praeventus non attigit. Августинъ умеръ, какъ извъстно, въ 430 г.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup>) Praedestinatus sive Praedestinatorum haeresis" Migne patrologia latina T. LIII col. 587—672; перепечатано изъ X тома Галланди Bibliotheca vet. patrum, съ предисловіями Галланди и перваго издателя Сирмонда (col. 579—588). и подробнымъ изследованіемъ Сирмонда е ересп Предестинаціанъ (col. 673—692).

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup>) См. указанное въ предшествовавшемъ примъчаніи изслъдованіе Сирмонда de haeresi praedestinatiana, а также передъ самымъ сочиненіемъ Veterum testimonia о томъ же предметь.

вревности, составляеть описание 90 лревивишихъ християнсних вересей-отъ Симона волхва до Предестинаціанъ включительно. Къмъ написано это сочинение, неизвъстно. Въ нъкоторыхъ поденсахъ оно приписывалось самому блаж. Августину или одному изъ его учениковъ, преимущественно епископу африканскому Примазію — въ томъ предположенія, что блаж. Августинъ или его ученикъ Повмазій могь найти нужнымъ написать такое сочинение, чтобы образумить тёхъ изъ неумфренныхъ почитателей Августина, которые доводили до крайности его ученіе о предопредіденіи 211). Но хотя въ этомъ сочинения дъйствительно дъдается раздичение въ учекім о предопреділеній между понятіями самого Августина и повятіями такъ называемыхъ предестинаціанъ, и ересь посібднихъ представляется леть искажениемъ учения Августина 212); твиъ не менве въ сужденіяхъ самаго автора о спорномъ предметь высказываются такія мнінія, которыя не согласны съ извъстными мыслями блаж. Августина, и къ самому Августину въ книгъ замътно если не прямо непріявненное, то по крайней мъръ и несочувственное отношение 213). По этому едвали такое сочинение могло получить начало въ средъ августиновской партіи. Но оно не можеть быть приписано и противоположной ей партіи пелагіанской, ибо и пелагіанское

<sup>212</sup>) О ереси предестинаціанъ въ концѣ первой книги говорится: Nonagesima haeresis, de nomine Augustini episcopi mentita Praedestinatorum nomen accipit. Вторая книга, представляющая подробное изложеніе етого ученія, такъ и называется: Liber secundus, sub nomini Augustini confictus.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup>) Имя Примазія стояло въ надписаніи нѣкоторыхъ древнихъ манускриптовъ этого сочиненія, на основаніи древнаго свидѣтельства Исидора Испалійскаго въ de viris illustribus cap. ІХ. Но Исидоръ могъ / ошибиться, а можетъ быть свидѣтельство его относилось и къ другому утраченному сочиненію о ересяхъ.

соп confictus. 213 Серей Сере

ученіе въ этой книгѣ причисляется къ ересямъ 214). Всего въроятиве, оно вышло изъ среды той партіи, которая во время пелагіанскихъ споровъ на запаль старались держаться средины между крайностями пелагіанизма и августинизма. и которая останась извъстна полъ названіемъ полупелагіанской партін. Кому же именно изъ писателей этого направленія принадлежало означенное сочиненіе, опреділенно сказать Предполагають Арнобія младшаго, Винкентія Леринскаго. Винкентія Виктора: но далье предположеній здівсь илти нельзя 215). Самое солержание означеннаго сочинения возбуждаетъ недоумвній еще больше, чемъ происхожденіе его. Оно прежде всего обращаеть на себя внимание темъ, что въ самомъ заглавін сочиненія, накъ источники, по которымъ оно булто бы составлено, выставляются такія древнія ересеологическія писанія, которыя совершенно никому неизвістны. Именно кром' изв'єстных Епифанія и Филастрія, зд'ясь указываются Гигинъ, Подикратъ, Африканъ и Гезіодъ, которые будто бы въ различныя времена обличали различныя ереси 216). Но ближайшее разсмотрѣніе содержанія книги приводить насъ къ тому заключенію, что автору при составленій его не только не было надобности обращаться за свёдёніями къ какому-то Гигину или Гезіоду, но едвали даже приходилось пользоваться

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup>) См. 88 ересь. <sup>215</sup>) Сирмондъ, первый издатель разсматриваемаго сочиненія, издаль его съ именемъ Арнобія младшаго, находя въ самомъ изложеніи сочиненія сходство съ остатками сочиненій сего последняго (Edit. Paris. 1643 г.). Но послѣ онъ самъ оставилъ свое мнвніе, и въ изслѣдованіи De haeresi Praedestinatiana (Cap. IV) призналъ автора сочиненія неизвъстнымъ. Другія предположенія основывались на данныхъ еще менье твердыхъ. Всё эти предположенія приведены и достаточно оцівнены въ пролегоменахъ Галланда de anonymo auctore Praedestinati (Миня LIII. 579-584).

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup>) Вотъ заглавіе сочиненія: Epitome ecdiceseos Hygini contra haeresiarchas, et Categoricorum Epiphanii contra sectas, et exprositionum Philastri, qui hos transferens in latinum sermonem de graeco, cum Ariani damnarentur, edidit. Prior Hyginus, post hunc Polycrates, Africanus, Hesiodus, Epiphanius, Philaster, hi diversis temporibus diversas haereses pertexuerant.

сочиненіями Епифанія и Филастрія. Все сочиненіе какъ будто оказывается составленнымъ по одной Августиновой книгѣ о ересяхъ, хотя Августина авторъ и вовсе не называетъ въ числѣ своихъ источниковъ. Авторъ разсматриваетъ тѣ же самыя ереси, и въ томъ же самомъ числѣ и почти въ томъ же порядкѣ, какъ Августинъ: только въ немногихъ мѣстахъ переставляется порядокъ ересей 217), да въ концѣ сочиненія къ ересямъ описаннымъ Августиномъ присоединяются двѣ новыя—несторіанство и предестинаціонизмъ. Ученія сектантскія представляются въ тѣхъ же чертахъ, и по крайней мѣрѣ на половину сочиненія въ тѣхъ же выраженіяхъ, какъ у Августина: но въ другихъ мѣстахъ авторъ перефразировываетъ слова Августина, поясняетъ, распространяетъ ихъ 218), общія августиновскія разсужденія переносить изъ одной главы въ другую и т. под. Но затьмъ ночти къ каждой главѣ присоеди-

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup>) Напр. въ самомъ началѣ—въ ересяхъ 3—5, вмѣсто Августиновскаго расположенія—Saturniniani, Basilidiani, Nicolaitae,—авторъ нензвѣстно зачѣмъ, дѣлаетъ свою разстановку — Basilidiani, Nicolaitae, Saturniniani; въ 21—23 ересяхъ еще съ меньшею основательностью Августинову разстановку— Cerdoniani, Marcionitae, Apellitae, Severiani — онъ измѣняетъ такъ: Marcionitae, Apellitae, Cerdoniani, Severiani. Подобное же въ ересяхъ 31—34.

<sup>218)</sup> Воть напр. какь поясняеть и распространяеть Предестинать слова Августина. У Августина: Basilidiani a Basilide, qui trecentos sexaginta quinque coelos esse dicebat, que numero dierum annus includitur. Unde etiam quasi sanctum nomen commendabat, quod. est άβρασαξ. У Предестината: Basilidiani a Basilide. Hi trecentos sexaginta et quinque coelos esse dicentes, contra Moysen suscipiunt, et Deum horum coelorum abrasax commemorant. Или у Августина: Nicolaitae a Nicolao nominati sant, uno, ut perhibetur, ex illis septem quos Apostoli diaconos ordinaverunt. Iste cum de zelo pulcherriamae conjugis culparetur, velut purgandi se causa permisisse fertur, ut ea qui vellet uteretur. У Предестината: Nicolaitarum a Nicolao haeresis est adinventa, qui unus ех septem diaconibus ab apostolis ordinatus est. Iste cum de zelo pulcherrimae conjugis culparetus, docere coepit indifferenter debere uti conjugibus, non solum laicis, sed etium his qui sacerdotii fungerentur officio. Подобныя перефразировыв и въз другихъ мѣстахъ. Въ иныхъ мѣстахъ впрочемъ, посиѣшно перефразировывая Августина, онъ опускаетъ изъ его описаній черты самыя существенныя. Напр. въ описаніи 71 ереси ту черту, что еретики пищу не принимаютъ съ другимъ, онъ замѣтить, а что они искажаютъ ученіе о Духѣ святомъ, пропустилъ. Сравим Филастрія ер. 86.

няются 219) v автора и новыя навастія, представаяющія дополненія не только къ показаніямъ Августина, но и всёхъ доугихъ доевнъйнихъ ересеологовъ, извъстія на первый взглядъ очень важныя. Именно при описаніи каждой почти ереси авторъ сообщаетъ свълънія о томъ, въ какихъ странахъ она распространялась, какіе писатели опровергали ее, какіе соборы созывались противъ нея. Эти свъденія имели бы первостепенную важность для исторіи ересей и вообще для перковной исторіи, еслибы была возможность нов'ярить ихъ, по крайней мъръ еслибы не было значительныхъ причивъ не ловъряться имъ. Но такія причины есть. Авторъ не только сообщаетъ намъ такія свёдёнія о мёстахъ распространенія секть и о соборахъ бывшихъ противъ нихъ, какихъ мы не находимъ ни у кого изъ древнихъ писателей 220), не только называетъ многихъ обличителей сектъ совершенно никому неизвъстныхъ 221). но и приписываетъ въ иныхъ мъстахъ опровержение извъстныхъ сектъ такимъ дъятелямъ церковнымъ, которымъ оно ни casto pacuosornia-Saturnianoi, Bassidion, Nicolaitae, arropa ne-

220) Таковы напр. соборы будто бы бывшіе: въ Пергам' противъ коларвазіанъ (15 ер.), въ Сициліи противъ гераклеонитовъ (16 ер.), въ Виеннін противъ офитовъ (17 ерес.), въ Антіохін противъ камнитовъ (18 ер.), въ Коринев противъ кердоніанъ (23 ер.), въ Ахаін противъ

валезіанъ (37 ер.) и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup>) Напр. разсужденіе Августина о взаимных отношеніяхь и раздичныхъ наименованіяхъ ересей Предестинать находить нужнымь перенести изъ 41 главы въ 44. Болъе существенное измънение, и пожалуй къ дучшему, сдёлано въ описаніи 71—80 ересей. Эти ереси Августинъ изъ Филастрія въ свою книгу перенесъ съ обозначеніемъ миёній, но безъ названія собственными именами. Предестинать даеть имъ собственныя имена: напр. вмёсто cum hominibus non manducantes—adilophagi, витето nudis pedibus ambulantes - Gymnopodae, Christi divinitatem passibilem dicentes-Theoponitae, aquam Deo coeternam dicentes-Hydrotheitae и т. д.

<sup>221)</sup> Таковы напр. Діодоръ критскій, будто бы опровергавшій секундіань, Өеодоть пергамскій-коларвасіань, Евстафій лилибейскій и Өеодотъ панормейскій - гераклеонитовъ, Теокрить и Евандеръ - офитовъ, Өеодорь антіохійскій-каннитовь, Діоскорь критскій-архонтиковь, Перигент аргосскій севіант, Евфранонт родосскій северіант, Епифаній анкирскій-татіанитовъ, Кратонъ сирскій - веодотіанъ, Транквилліонъ халкидонскій-ноэтіанъ, Филонъ-алоговъ, Досифей селевкійскій савелліанъ... Program Over

въ какомъ случав не могло принадлежать, напр. такимъ, которые жили ранве появленія этихъ сектъ 222). Въ иныхъ мвстахъ, гдв авторъ ссылается и на писателей двиствительно опровергавшихъ ереси, ссылки его оказываются невврными 223). Все это, въ связи съ указаннымъ выше способомъ составленія книги по древнвищимъ будто бы источникамъ совершенно неизвъстнымъ, съ умолчаніемъ о томъ единственномъ источникв, изъ котораго заимствована больщая часть наиболве достовврныхъ сведвній ея,—все это внущаетъ сильное недоввріе къ темъ сведвніямъ автора, которыя не подтверждаются никакими другими показаніями, и заставляютъ признать въ разсматриваемомъ теперь историческомъ памятникъ не иное что, какъ литературную поддвлку.

Дошедши въ обозрѣніи древнихъ ересеологическихъ сочиненій до такого пункта, при которомъ они теряютъ самостоятельное значеніе для исторіи, и превращаются въ компиляцію и даже въ литературную поддѣлку, мы считаемъ себя въ правѣ закончить изслѣдованіе объ источникахъ для исторіи древнѣйшихъ ересей. Встрѣчаются и въ позднѣйшихъ вѣкахъ еще нѣсколько сочиненій о ересяхъ, въ которыхъ дается болѣе или менѣе значительное мѣсто и обозрѣнію древнѣйшихъ хри-

<sup>&</sup>lt;sup>2\*2</sup>) Напр. опровержение еретиковъ сатурниніанъ приписывается апостолу Оомъ, Карпократіанъ Варнавъ, евіонеевъ—евангелисту Лукъ, керинеявъ и назореевъ— апостолу Павлу въ посланіи къ галатамъ, менандріанъ—первому римскому епископу Лину, маркосіанъ— Клименту римскому, валентиніанъ и птолементовъ Закхею кессарійскому...

<sup>223)</sup> Напр. въ 39 главѣ авторъ Предестината ссыдается на свидѣтельство Епифанія, будто секта ангеликовъ пала, бывъ побѣждена Өеофиломъ епископомъ апамейскимъ. Но у Епифанія этого извѣстія нѣтъ. Епифаній въ главѣ объ ангеликахъ (60 ер.) откровенно сознается, что объ этой сектѣ, кромѣ названія ея, онъ ничего не знаетъ. Въ 52 главѣ Предестинатъ говоритъ: Philaster scribit, Macedonium Spiritum sanctum Deitatem Patris et Filii dicere: quo dicto videtur proprietatem suam Sancto Spiritui denegare. У Филастрія о Макеноніѣ ничего нѣтъ; о мнѣніяхъ македоніанъ говорится смутно въ 86 главѣ, но Предестинатъ заимствоваль описаніе ихъ не отсюда, а очевидно изъ Августина—52 главы. Въ 57 и 72 главахъ онъ говоритъ о Филастріи также со словъ Августина.

стіанскихъ сектъ. Таковы изъ западныхъ писателей сочиненій Геннадія массилійскаго, Исидора испалійскаго, изъ восточныхъ Леонтія византійскаго, Іоанна Дамаскина, Евениія Зигабена, Никиты Хоніата \*2\*4). Но всѣ эти сочиненія чѣмъ далѣе отстоятъ отъ эпохи первоначальнаго развитія ересей въ христіанствѣ, тѣмъ менѣе имѣютъ самостоятельнаго значенія для исторіи. Все это уже компиляціи, составленныя на основаніи разсмотрѣнныхъ нами источниковъ, и притомъ не самыхъ раннихъ и значительныхъ: западныя преимущественно по Филастрію и Августину, восточныя преимущественно по Епифанію и Феодориту \*2\*5).

<sup>224)</sup> Сочиненія Геннадія массилійскаго—de dogmatibus ecclesiasticis въ LVIII томѣ Patr.olog. latinae Миня—и въ I томѣ Corpus haereseologicum Элера; Исидора испалійскаго—de haeresibus iudaeorum et christianorum въ LXXXII Т. Миня и въ I Т. Элера; Леонтія византійскаго de sectis—въ LXXXVI Т. Patr. graec., Іоанна Дамаскина de haeresibus въ XCIV Т.; Евенмія Зигабена—почопіло ботнатиц СХХVХ Т.; Никиты Хоніата—Thesaurus orthodoxae fidei—СХХХІХ Т. Въ этомъ посліднемъ сочиненіи и въ соотвітствующихъ главахъ церковной исторіи Никифора Каллиста наиболіє обстоятельныя (сравнительно съ другими средневіжовыми описаніями) свідівнія о древнихъ сектахъ; но нь не самостоятельны, а составлены главнымъ образомъ по Евсевію, Епифанію и Феолориту.

<sup>225)</sup> Было бы очень важно, еслибы кром'в остатковъ сектантской письменности и сочиненій церковныхъ учителей о древнійшихъ христіанскихъ сектахъ, до насъ дошли отъ нехристіанскихъ писателей того времени какія-инбудь св'єдівнія объ этомъ предметь. Но ученые языческіе писатели того времени и вообще мало обращали вняманія на распространявшееся христіанство, и тімъ меніе на частныя мелкія отрасли и развітвленія въ немъ. Изъ всей языческой письменности намъ извістно лишь одно сочиненіе неоплатоника Плотина Прос тоос учшотиков (Еппеаа. 11, 9). Но и въ этомъ сочиненіи гностициямъ разсматривается съ самыкъ общихъ сторонъ, и во многомъ смінивается съ христіанствомъ вообще, и съ александрійскимъ христіанскимъ богословіемъ въ особенности (см. объ этомъ у Неандера Kirchengeschichte В. 1 s. 214 — 216). Въ числі второстепенныхъ пособій нри изученіи гностицияма это сочиненіе можно иміть, но не боліє. Изъ сочиненія Оригена противъ Цельса видно, что этоть философъ также по містамъ касался сектантскихъ разділеній въ христіанскомъ обществі: но Цельсова сочиненія въ подлинникі мы не знаемъ, и о содержаніи его нивемъ свіддінія только по опров'єрженіямъ Оригена.

## оглавленіе.

|                                                                                                                                                                                                           | Cmp. |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| глава первая вступительная. Предметъ и методъ                                                                                                                                                             |      |
| глава вторая. Обозръніе источниковъ для исторіи древнихъ сектъ.—Сектантскіе источники: Климентины, Pistis-<br>Sophia, Вардесановъ діалогъ; апокрифы                                                       |      |
| глава третья. Церковные источники: писанія апосто-<br>ловъ и мужей апостольскихъ; утраченныя полемическія<br>сочиненія ІІ въка; св. Ириней                                                                |      |
| глава четвертая. Св. Ипполить: его замъчательная<br>судьба, различныя сказанія о немъ въ исторіи и мнъ-                                                                                                   |      |
| •                                                                                                                                                                                                         |      |
| глава пятая. Ересеологическія писанія св. Ипполита частныя: противъ Ноэтіанъ, Осодотіанъ, Алоговъ, монтанистовъ, четыредесятниковъ, маркіонитовъ                                                          |      |
| глава шестая. Ересеологическія писанія св. Ипполита общія: Βιβλιδάριον, Φιλοσοφούμενα                                                                                                                     | 175  |
| глава седьмая. Ересеологическія писанія церковныхъ<br>учителей III въка: Тертулліана, Кипріана, Новаціана,<br>Климента александрійскаго, Оригена, Діонисія александ-<br>рійскаго, Архелая касхарскаго     |      |
| глава восьмая: Извъстія о древнъйшихъ сектахъ и цъльныя ересеологическія сочиненія у писателей IV,<br>V и дальнъйшихъ въговъ: Евсевій, Псевдо-Аеанасій, противоманихейскіе писатели, Епифаній, Өеодоритъ. |      |
| Филастрій, Августинъ, Предестинатъ и дал                                                                                                                                                                  | 262  |

## О П Е Ч А Т К И

| Стран.    | Cn         | гроки:     | Напечатано: Д            | [олжно читать:                                         |
|-----------|------------|------------|--------------------------|--------------------------------------------------------|
| 15        | 9          | снизу      | Новаго                   | новаго                                                 |
|           | 12         | "          | mkonm                    | школъ                                                  |
| 28        | 10         | 77         | Πανάριος                 | Πανάριον                                               |
| 35        | 22         | сверху     | многія                   | многіе                                                 |
| 40        | 13         | ,,         | врик ато                 | CHUL STO                                               |
| 46        | 19         | 77         | Oclers                   | Oehlers                                                |
| <b>48</b> | 12         | снизу      | средства                 | средствъ                                               |
| 57        | 4          | <b>n</b> ^ | во встхъ частяхъ сво     | 0- въ тъхъ частяхъ своихъ,                             |
|           |            |            | нхъ                      | которыя касаются ере-<br>сей первыхъ двухъ въ-<br>ковъ |
| 62        | 14         | _          | Горшинскій               | <b>г</b> ортинекій                                     |
| 64        | 6          | свержу     | Эта                      | Этн                                                    |
| 73        |            | снизу      | Quartalschritt           | Quartalschrift                                         |
| 74        |            | сверху     | натяшекъ                 | натяжекъ                                               |
| 89        | 16         | n          | развиться                | развиваться                                            |
| 92        | 7          | снизу      | епископовъ               | епископомъ                                             |
| 93        | 15         | сверху     | σαολή                    | σχολή                                                  |
| 94        | 1          | снизу      | παράδοσι                 | -παράδοσιν                                             |
| 101       | 18         | n          | получала                 | вангукоп                                               |
| 127       | 6          | 77         | представляль             | представлялся                                          |
| 145       | 14         | <br>m      | απαναγία                 | παναγία .                                              |
| 147       | 9          | сверху     | αίρίσεως                 | αίρέσεως                                               |
| 154       | 1          | снизу      | пасторъ                  | Пастырь                                                |
| 134       | 4          | сверху     | <b>Четыредесятниковъ</b> | Четыренадесятни <b>ковъ</b>                            |
| 135       | 15         | ,          | haexemeron               | Haexemeron                                             |
| 164       | 6          | снизу      | reciriaut                | recipiant                                              |
| 169       | 15         | сверху     | <b>ОТНОСИВШИМС</b>       | относившихся                                           |
| 170       | 8          | снизу      | Нисалъ                   | Писалъ                                                 |
| 176       | <b>2</b> 0 | сверху     | большему                 | ольшому                                                |

| 178         | 15  |          | hacreticos               | haereticos                |
|-------------|-----|----------|--------------------------|---------------------------|
| 178         | 15  | снизу    | флософумена              | философумена              |
| 180         | 4   | 'n       | Милхиседеніанъ           | мелхиседекіанъ            |
| 190         | 6   | n<br>n   | и въ Х прежде,           | а въ Х прежде,            |
| <b>19</b> 1 | 4   | "        | представляются           | представляется            |
| 199         | 10  | сверху   | περί αντος ουσιας με     | περί παντός ούσίας μο     |
|             |     | - •      | принадлежити             | принадлежитъ              |
| 214         | 19  | снизу    | съ обличеніемъ           | обличеніемъ               |
| 218         | を   | n        | причтеннаго              | причтенному               |
| 234         | . 4 | <i>"</i> | Tertullians, als Apo-    | Tertullian, als Apologet  |
|             |     |          | loget                    | , , ,                     |
| <b>24</b> 1 | 13  | 77       | Augustin. de haeres. 85. | . Augustin, de haeres 76. |
| 242         | 2   | <br>27   | De habitu muliebri:-     | De habitu muliebri,       |
| 244         | 15  | сверху   | <b>Тертулл</b> іанъ      | Тертулліана               |
| 249         | 20  | n        | догмета                  | догиата                   |
| 254         | 12  | снизу    | ψυ <u>αῆς</u>            | Ψυχης                     |
| 255         | 2   | сверху   | Гераклеономъ             | Гераклеономъ              |
| 266         | 15  | снизу    | Patr. Gr. T              | Patr. Gr. T. XXXIX        |
| <b>268</b>  | 20  | сверху   | 1859—1869 г.             | 1859—1861 r.              |
| 275         | 15  | ,,       | при <b>водится</b>       | приводятся                |
| 278         | 7   | n        | современнаго             | современнаго автору       |
| 280         | 10  | снизу    | иринее <b>вских</b> ъ    | епифаніевскихъ            |
| <b>28</b> 9 | 3   | n        | зависить                 | зависть                   |
| 293         | 13  | n        | Открытое                 | Открытіе                  |
| 296         | 6   | n        | ωτηρίας                  | σωτηρίας                  |
| 299         | 8   | n        | такихъ то                | какихъ то                 |
| 301         | 7   | сверху   | валицидіанъ              | василидіанъ               |
| 304         | 11  | "        | сминають                 | сившиваются               |
|             |     |          |                          |                           |

Еще въ книгъ встрътится нъсколько мъстъ съ пропусками запятыхъ, а также удареній и придыханій въ греческомъ текстъ.



PHOTOCOPY COT

931.6 Ivl v.1

MAY

