

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





.

.

.

Digitized by Google

000

۱

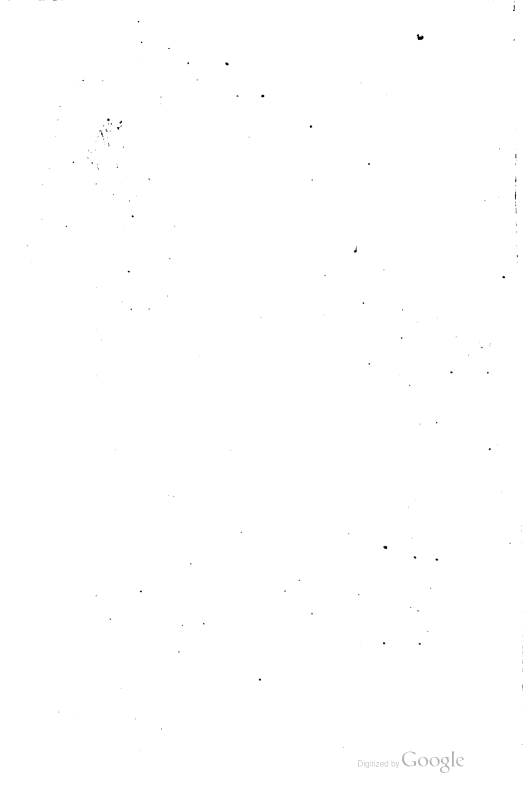
þ

\.-

105

175

Digitized by Google



### ИСТОРІЯ

## БЪЛОКРИНИЦКАГО СВЯЩЕНСТВА.



. 

Digitized by Google

Н. Субботинъ.

## ИСТОРІЯ

# такъ называемаго АВСТРІЙСКАГО, ИЛИ БЪЛОКРИНИЦКАГО С В ЯЩЕНСТВА.

ВЫПУСКЪ ПЕРВЫЙ.

Учрежденіе раскольнической митрополіи въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ.

(Изданіе второе, вновь пересмотрѣнное.)





МОСКВА. Типография Э. Лисснера и Ю. Романа, воздражения, Брестовоздани, цер., д. Диссиера. 1895.



Оть Московскаго Духовно-Цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва, 11-го сентября 1895 года. Цензоръ Протојерей Іоаннъ Петропавловский.

Digitized by Google



ПРЕДИСЛОВІЕ КЪ ПЕРВОМУ ИЗДАНІЮ (1886 г.).

Въ 1874 году былъ изданъ первый томъ «Исторіи Бѣлокриницкой іерархіи», содержащій собственно исторію ея учрежденія и первоначальнаго утвержденія въ Бѣлой Криницѣ. Книга въ настоящее время сдѣлалась, можно сказать, библіографическою рѣдкостію и продается по дорогой иѣнѣ. А между тѣмъ желанія имѣть ее заявляются нерѣдко.

Дѣлать новое изданіе книги по многимъ причинамъ мы не находимъ удобнымъ; но чтобы дать желающимъ возможность познакомиться съ исторіею нынѣ существующаго у раскольниковъ и столь расплодившагося Бѣлокриницкаго священства, чтобы вообще способствовать распространенію точныхъ о немъ свѣдѣній, весьма нужныхъ особенно вступающихъ въ бесѣды со старообрядцами, мы предприняли сокращенное изложеніе напечатаннаго девять лѣтъ тому назадъ сочиненія, исключивъ изъ него нѣкоторыя, не представляющія особенной важности, подробности<sup>1</sup>) и исправивъ вкравшіяся въ него ошибки. Такого рода, сокра-

158

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исключению подвергаются главнымъ образомъ многочисленныя, приводимыя въ текств и особенно въ примъчаніяхъ, подлинныя выписки изъ раскольническихъ и иныхъ сочиненій, на основаніи конхъ излагается ходъ событій; исключаются также всё примъчанія, въ которыхъ опровергаются невърныя, большею частію самоизмышленныя оказанія о повёствуемыхъ событіяхъ автора "Исто-

щенное и исправленное, изданіе прежней книги мы находимъ и болѣе удобнымъ и болѣе полезнымъ для читателей.

Окончивъ этотъ трудъ, мы желали бы, съ Божіею помощію, продолжить исторію Бѣлокриницкой іерархіи, въ такомъ же сокращенномъ изложеніи, даже до событій нынѣшнихъ лѣтъ, пользуясь собранными у насъ обильными матеріалами, а для исторіи со времени изданія «Окружнаго Посланія» и многочисленными статьями, которыя мы печатали въ свое время подъ заглавіемъ: «Современныя движенія въ расколѣ», также: «Лѣтопись происходящихъ въ расколѣ событій» «Изъ современныхъ лѣтописей раскола», и др. Для предположеннаго нѣкогда подробнаго изложенія полной исторіи Бѣлокриницкой іерархіи, въ такихъ же размѣрахъ, какъ изданъ въ 1874 г. первый ея томъ, мы не располагаемъ уже ни достаточнымъ временемъ, ни достаточными силами.

Что касается тѣхъ весьма важныхъ документовъ, которые напечатаны въ приложеніи къ первому тому «Исторіи Бѣлокриницкой іерархіи», то перепечатывать ихъ не представляется особенной надобности: имѣющіе нужду сдѣлать въ нихъ справку могутъ обратиться къ самой книгѣ, гдѣ они напечатаны.

### **В.** Субботинъ.

рическихъ очерковъ поповщины" г. Мельникова. Считаемъ достаточнымъ сдёлать здёсь общее замёчаніе для читателей, чтобы они съ осторожностью пользовались собственно историческими произведеніями сейчасъ названнаго автора, который былъ необыкновенно талантливымъ беллетристомъ, но не особенно дорожившимъ историческою истиною историкомъ.

### I. Накъ возникла у старообрядцевъ высль о пріобрѣтеніи своихъ собственныхъ епископовъ.

Попытки старообрядцевъ пріобрѣсти епископа, или, что то же, учредить свою собственную іерархію, довольно рано извѣстны въ исторіи раскола и вызваны были пробудившимся въ обществѣ раскольниковъ сознаніемъ недостаточности и ложности ихъ самостоятельнаго, совершенно отдѣльнаго отъ церкви, но безъіерархическаго состоянія.

Къ великому утѣшенію православной церкви, даже при первомъ обнаруженіи раскола, когда въ немъ еще нельзя было видѣть рѣшительно признаковъ, свойственныхъ именно расколу, и когда еще не былъ онъ подвергнутъ окончательно соборному осужденію, изъ всѣхъ иемалочисленныхъ русскихъ іерарховъ одинъ Павелъ, епископъ Коломенскій, явился сообщникомъ расколоучителей <sup>1</sup>). Что на сторону раскольниковъ не уклонился, кромѣ Павла Коломенскаго, ни одинъ изъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кром'в Павла Коломенскаго, по ув'вренію раскольниковъ, были противъ соборнаго исправленія церковно-богослужебнихъ княгъ, и вообще приняли будто бы сторону раскола, енисковы: Макарій Новгородскій, Маркеллъ Вологодскій и Александръ Вятскій (Денис. Виноградъ Рос.; Церков. исторія инока Павла Бѣлокриницкаго, напечатанная въ Черновцахъ, стр. 49 и 67). Но никакія историческія свидѣтельства не подтверждаютъ раскольническихъ сказаній о Макаріи и Маркеллѣ. Что же касается Александра Вятскаго, то онъ дъйствительно подалъ въ 1663 году жалобу царю Алексвю Миханловичу на патріарха Никона, гдё обвинялъ его въ мнимомъ искаженію церковныхъ книгъ и обрядовъ; но самое время, когда подало это прошеніе, — время опалы Никона, — внушаетъ подозрѣніе, что Але-

тоглашнихъ россійскихъ епископовъ, въ этомъ действительно нельзя не видѣть отрадное для сыновъ православной церкви указаніе особеннаго Божія о ней попеченія: ибо раскольники, имѣя у себя хотя бы нѣсколькихъ епископовъ, могли бы основать свою постоянно продолжающуюся іерархію и расколь чрезъ это пріобрѣлъ бы больше силы и прочности, тогда какъ напротивъ неимѣніе епископовъ и отсюда невозможность съ самаго же начала основать собственную іерархію были именно залогомъ неизбѣжно предстоявшихъ расколу внутреннихъ смутъ и нестроеній, распаденія на частныя, одна другой враждебныя секты, — вообще залогомъ его слабости и недолговѣчности. Нельзя также не видѣть слѣдовъ особеннаго промышленія Божія о православной церкви и въ томъ, что самъ Павелъ Коломенскій не успѣлъ поставить преемника себѣ по епископству, чрезъ котораго, хотя и вопреки церковнымъ правиламъ, могъ бы начаться непрерывный рядъ раскольническихъ архіереевъ. Этого прискорбнаго для старообрядцевъ обстоятельства, что Павелъ, какъ первый и единственный раскольнический епископъ, не оставилъ по себъ преемника, не отвергаетъ никто даже изъ раскольническихъ писателей.

Такимъ образомъ, когда раскольники, отдѣлившіе себя отъ церкви и отлученные за то самою церковію на соборѣ 1667 года, составили изъ себя особое религіозное общество подъ незаконно присвоеннымъ наименованіемъ «древлеправославной церкви», оказалось, что эта якобы «древлеправославная» церковь не имѣетъ ни одного епископа. А между тѣмъ изъ священнаго и святоотеческихъ писаній, изъ всѣхъ книгъ по преимущество ими уважаемыхъ, старообрядцы хорошо знали,

ксандръ дёйствовалъ здёсь по личной враждё къ опальному патріарху, желая своимъ извётомъ увеличить мёру его виновности и силу предстоявшаго ему наказанія; а что самымъ исправленіямъ книж нымъ, за которыя обвивялъ патріарха Никона, Александръ не придавалъ дёйствительной важности и даже мало понималъ ихъ, въ этомъ онъ самъ сознался на соборъ 1666 года (см. Ен. соб. Дюян., изд. Брат. св. Петра м. л. 15).

что безъ епископа церковь существовать не можетъ 1), что (по Благовѣстнику) полное въ трехъ чинахъ устройство священной іерархін должно пребывать въ церкви Христовой неизмѣнно и непрерывно до скончанія міра. Отсутствіе епископскаго чина въ ихъ глаголемой «превлеправославной» перкви должно было такимъ образомъ внушить старообряпамъ немалое сомнёніе относительно ся правильности и законности. Отсутствіе епископа не было особенно ощутительнымъ для раскольниковъ въ первое время по отдѣленіи отъ церкви, пока имѣлись у нихъ священники древняго, дониконовскаго поставленія и пока еще не явилась настоятельная нужда въ епископствѣ. Но вотъ и священниковъ, получившихъ поставление до «нарушения въры», не осталось у раскольниковъ; неизбъжно возникалъ вопросъ: кто же теперь поставить имъ новыхъ законнымъ порядкомъ? гдъ взять епископа, который могъ бы восполнить этотъ недостатокъ? и какъ можетъ ихъ общество, именуясь церковію, существо-

вать безъ епископа, равно какъ можетъ ли оно, существуя безъ епископа, быть и именоваться церковію?

Тогда, въ этихъ затруднительныхъ обстоятельствахъ, значительная половина старообрядцевъ пришла къ рѣшенію, что якобы священство не безусловно необходимо въ церкви Христовой, что по нуждѣ, въ гонительное время, при господствѣ антихриста, церковь можетъ существовать и безъ законныхъ строителей таинъ, что спасеніе вѣрныхъ и безъ ихъ посредства вполнѣ возможно, какъ проновѣдывалось это и раньше нѣкоторыми первоучителями раскола, Аввакумомъ, Никаноромъ и др. (Образовалась Безпоповщина). На такой отчаянно-смѣлый шагъ не рѣшилась другая, не менѣе значительная половина старообрядцевъ. Не раздѣляя того миѣнія, что будто вселенская церковь можетъ существовать безъ богоучрежденнаго священства и что будто спасеніе вѣрныхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мысль эта съ особенною полнотою раскрыта у свв. Игнатія Богоносца и Діонисія Ареонагита, въ "Благов'єстник", въ "Книг" о в'єр'є и другихъ уважаемыхъ старобрядцами.

возможно и безъ участія въ богоучрежденныхъ таинствахъ, соверінаемыхъ только нарочито ноставленными для сего служителями церкви, напротивъ держась неуклонно того праваго ученія, ясно выраженнаго въ священномъ и отеческихъ писаніяхъ, что церковь безъ богоучрежденной іерархія существовать не можеть, старообрядцы, не рышившіеся уклониться въ безпоповство, все внималіе в все тщаніе устремили на то, какъ бы восполнять свое вымирающее «древлеправославное» священство даже при неимѣніи своего «древлеправославнаго» епископа (который одинъ только и могъ бы восполнить имъ этотъ недостатокъ). Они признали возможнымъ принимать отъ Великороссійской церкви священниковь, хотя и получившихъ «никоніанское» поставленіе, но по крайней мѣрѣ крещенныхъ по «древнему», дониконовскому чину; потомъ рѣшились принимать и вообще «бѣгствующихъ» отъ церкви Великороссійской ісреевъ, т.-е. поставленныхъ православными епископами, но согласившихся по тёмъ или другимъ побужденіямъ оставить православіе и перейти къ раскольникамъ для отправленія священническихъ действій (Образовалася Поповщина).

Принявъ такое ръшеніе, раскольники-поповцы не могли не прим'втить, что подають законный поводъ обвинять ихъ въ противорѣчіи самимъ себѣ: они огласили Грекороссійскую церковь чуждою благодати и за это мнимое истребление въ ней благодати прекратили всякое съ нею общение; теперь же, чрезъ принятіе священниковъ, поставленныхъ въ Грекороссійской церкви, самымъ дъломъ показывали, что признаютъ въ ней сохранение благодати священства и общения съ нею не чуждаются. Чтобы избѣжать этого противорѣчія, раскольники стали пріискивать, въ основаніе своего рішенія -- принимать священниковъ отъ церкви Россійской, отеческія правила, будто бы представляющія на сей случай оправданіе для нихъ, именно тѣ, которыми дозволялось принимать отъ нѣкоторыхъ ересей приходящихъ священниковъ въ сущемъ ихъ санѣ, стали также подыскивать примѣры такихъ пріятій въ исторіи древней церкви, или такъ называемыя святопо-

.

добія<sup>1</sup>). Такимъ образомъ они над'ялись и крайнюю нужду въ священств' по возможности восполнить. и съ своими понятіяни о церкви Грекороссійской, что она яко бы повреждена ересями, не впасть въ противоръчіе. Здъсь однако же являлось ковое затрудненіе, - возникаль вопрось: имбеть ли церковь Грекороссійская соотвѣтствіе съ тѣми еретиками древности, отъ которыхъ дозволяють правила принимать священниковъ въ сущемъ ихъ санъ? Вопросъ о степени поврежденія церкви Грекороссійской ересями у старообрядцевь быль уже решень: православные подведены подъ разрядъ еретиковъ перваго чина и положено было принимать ихъ въ расколъ чрезъ повтореніе надъ ними крещенія<sup>9</sup>). Бѣгствующіе священники въ этомъ отношеніи не могли составлять исключенія: поэтому надлежало принимать ихъ первымъ чиномъ. Но и сами раскольники сообразили, что съ повтореніемъ крещенія совершенно несовивстимо сохраненіе священства, и что отеческія правила и святоподобія, дозволяющія принятіе приходящихъ отъ ереси священниковъ въ сущемъ ихъ санъ, къ еретикамъ перваго чина никакъ не могутъ быть

<sup>1</sup>) Исчисленіе и разомотрёніе этихъ правилъ и святоподобій см. въ книжкъ архии. Павла (изд. Братства св. Петра): "Весъда о свидътельствахъ и святоподобіяхъ, приводимыхъ поповцами въ защиту ихъ глаголемаго священства".

<sup>9</sup>) Правило перекрещивать приходящихь отъ Великороссійской церкви было принято еще первоучителями раскола, а отъ нихъ и первоначальниками поповщины. Питиримъ, еп. Нижегородскій, въ свое время писалъ, обращансь къ Керкенскимъ поновцамъ: "отселъ назадъ лѣть двадцать пять всѣхъ къ вамъ приходящихъ крещенныхъ у васъ паки совершенно крестили: Исидоръ попъ Козмодемьянскій совершенно крестилъ; по немъ и дворянинъ Федоръ Токмачевъ такоже крестилъ совершенно" (Пращица, л. 273). Къ извъстіямъ Питирима въ одномъ раскольническомъ сборникѣ прибавлено: "Еще и соплютсясие переоначалонима приходящихъ къ нимъ отъ Великороссійскія церкви паки крестиль, совершенно, а именно: Іовъ попъ приходящихъ крестилъ, такожде и Филипъ попъ, иже на Косицкой слободъ, приходящихъ крестилъ, еще Іосафъ попъ такоже приходящихъ крестилъ".

Digitized by Google

приложены. Чтобы сохранить въ отношении въ бъгствующимъ івреямъ вѣрность завѣту предковъ — еже покрещивати отъ Великороссійской церкви приходящихъ, но вмѣстѣ не обнажить ихъ и священства, придумали нѣкоторые погружать ихъ при крещенія въ полномъ іерейскомъ облаченіи, другіе предлагали совершать надъ ними весь чинъ крещенія, но безъ погруженія въ воду. Были учинены и опыты подобныхъ чинопріятій; но, по очевидной ихъ несообразности, большинствомъ старообрядцевъ они были отвергнуты. Нашли болѣе сообразнымъ съ правилами принимать бъгствующихъ іереевъ, какъ еретиковъ втораго чина, а равно и всъхъ уже отъ Великороссійской церкви приходящихъ принимать только подъ муропомазаніе, отмѣнивъ такимъ образомъ завѣщанный предками обычай и сдёлавъ, очевидно, отступленіе отъ своихъ первоначальных понятій о степени мнимаго паденія церкви Россійской. Однакоже и противъ этого рѣшенія нашлись возражатели, находившіе, что и повтореніе муропомазанія надъ приходящимъ отъ церкви священникомъ требуетъ вторичнаго поставленія въ священство, съ сохраненіемъ же сей послѣдней тайны не согласуетъ. Поэтому нѣкоторые предлагали совершать муропомазание надъ приходящими іереями тѣмъ же страннымъ способомъ, какъ прежде совершали крещеніе, тоесть облекши присоединяемаго въ полное священническое облаченіе; другіе же, болѣе разумные, находили возможнымъ въ пріятіи бъгствующихъ священниковъ ограничиться однимъ проклятіемъ ересей, то-есть принимать ихъ третьимъ чиномъ<sup>1</sup>).

И такъ, въ обществѣ старообрядцевъ, не дерзнувшихъ подобно безпоповцамъ отвергнуть безусловную необходимость священства въ церкви Христовой и, за неимѣніемъ епископа, рѣшившихся удовлетворять сей нуждѣ посредствомъ бѣгствующихъ отъ Великороссійской церкви іереевъ, вскорѣ же послѣ такого рѣшенія возникло много недоумѣній и разногласій по самому главному вопросу — вопросу о чинопріятіи сихъ бѣгствующихъ іереевъ, —и разногласія эти ясно свидѣтель-

<sup>1)</sup> А. Іоан. Ист. изв. о раск. ч. III, стр. 9-12; IV, 42.

ствують, что сами раскольники сознавали неудовлетворительность принятаго ими решенія, невозможность безъ явнаго себѣ противорѣчія замѣнить своихъ «древлеправославныхъ» священниковъ приходящими отъ церкви Великороссійской, въ этой последней получившими рукоположение въ священныя степени. Притомъ же, очень скоро пришлось имъ убълиться, что быствовали отъ Великороссійской церкви большею частію священники недостойные этого имени, подлежавшіе и подвергшіеся суду за разныя преступленія, даже лишенные сана, — вообще люди порочной жизни, попиравшие и совѣсть, и въру, и святыню таинствъ. Пороки и безчинія бъглыхъ поповъ, въ первое время особенно соблазнявшие старообрядцевъ, дълали еще болве ощутительнымъ для нихъ сознаніе неудовлетворительности принятаго ими способа восполнять недостатокъ «древлеправославнаго» священства «бъгствующимъ» отъ Великороссійской церкви. Истые ревнители старообрядчества крайне тяготились такимъ «сумнительнымъ» положеніемъ своей глаголемой церкви, видѣли настоятельную нужду какъ-нибудь выдти изъ него и искали къ тому способовъ. Другаго способа имъ не представлялось, какъ пріобрѣсти «древлеправославнаго» епископа, который могъ бы снабжать ихъ законно-поставляемымъ священствомъ. У старообрядцевъ издавна ходили слухи о существовании въ какихъто далекихъ и невъдомыхъ странахъ именно епископовъ «древлеправославныхъ», не принявшихъ Никоновскихъ новопремѣненій. Были предпринимаемы даже и попытки къ отысканію такихъ епископовъ. Но попытки были безуспѣшны и надежда им'вть «древлеправославныхъ» епископовъ оказалась тщетною. Тогда «ревнители благоустроенія церковнаго (какъ выражается одинъ изъ новыхъ старообрядческихъ историковъ) возымѣли тщаніе снискать себѣ епископа по примъру принимаемыхъ отъ Великороссійской церкви священниковъ»<sup>1</sup>), - то-есть они рѣшились поискать между православными

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказаніе вкратик о учрежденіи нынк существующей іврархіи (рукопись).

еписконами такого, который, подобно бѣгнымъ попамъ, согласился бы, подъ условіемъ извѣстнаго чинопріятія, постуцить въ старообрядчество, и, будучи принятъ въ сущемъ его санѣ, совершалъ бы у нихъ всћ архіерейскія дѣйства: тогда (разсуждали они) ихъ глаголемая древлеправославная церковь имѣла бы полное трехчинное устройство іерархін и не териѣла бы изиды въ священствѣ, — тогда вмѣсто принимаемыхъ по нуждѣ «лжеименныхъ» іереевъ они получали бы отъ своихъ епископовъ (хотя первый изъ нихъ и самъ тоже былъ бы принятъ отъ ереси) своихъ, по древнему чину поставленныхъ и ими самими излюбленныхъ, овященниковъ<sup>1</sup>.

### 2. Первая попытка раскольниковъ пріобрѣсти епископа,

Мысль объ исканіи бѣгетвующаго отъ православной церкви архіерея первоначально возникла у старообрядцевъ тѣхъ мѣстъ, гдѣ они пользовались большей свободой и безопасностью, а потому имѣли и больше возможности спокойно обсуждать свое положеніе, равно какъ заняться устроеніемъ своихъ «церковно-іерархическихъ дѣлъ». Такими сравнительно безопасными для старообрядцевъ мѣстами жительства въ первыя времена существованія раскола служили украйныя страны, лежавшія за тогдашними границами россійскаго государства, и особенно за такъ называемыми рубежами польскимъ и литовскимъ, куда во множествѣ стекались старообрядцы. Здѣсть-то, и преимущественно на Вѣткѣ, сдѣлавшейся подъ покровительствомъ пана Халецкаго и самого польскаго короля<sup>а</sup>)

<sup>2</sup>) "Ота короля польского (писали вѣтковскіе отцы въ прошеніи, поданномъ Константинопольскому патріарху въ 1730 г.) и листъ

<sup>1)</sup> Подобнымъ образомъ и Алевсѣевъ, авторъ Исторіи о бистенуюшемъ священствъ, объясняетъ рѣшимость старообрядцевъ искать себѣ архіерея отъ церкви православной: "восхотѣша народи изъ сего новопріятія (бѣглыхъ поповъ) извинути въ древнія рукоположенныхъ обычаи: иначе же не возмогоша извинути, тоимо да посвященъ имъ будетъ како-либо отъ новыхъ епископъ, и сей по древнимъ да хиротонисаетъ имъ іереевъ" (Лют. Рус. Лит. т. IV, отд. 3, стр. 63-64).

средоточіемъ поповщины, старообрядцы рішнянсь первоначально иринимать, за оскудініемъ «древлеправославныхъ» священниковъ, приходящихъ отъ Великороссійской церкви поповъ; здісь возникли и разногласія по вопросу о чинопріятіи бітствующаго священства; здісь выражелось громко и недовольство этимъ «чуженменвымъ, своевольнымъ» священствомъ; здісь же, наконецъ, оділаны и первые опыты исканія отъ православной церкви приходящихъ еписконовъ<sup>1</sup>).

Первыя, изв'ёстныя намъ по точнымъ историческимъ указаніямъ, попытки со стороны раскольниковъ пріобр'ёсти енископа по прим'ёру б'ёгствующихъ іереевъ были сд'яланы въ 1730 году<sup>9</sup>). Дѣло начали вѣтковскіе старообрядцы вм'ёстѣ съ стародубцами Дьяконова согласія. По зр'яломъ размышленіи, а можетъ быть и послѣ надлежащихъ справокъ, найдено было, что къ россійскимъ епископамъ съ такимъ дѣломъ обращаться неудобно; съ большей вѣроятностью успѣха они разсчитывали на Ясскаго митрополита Антонія, который, какъ

намъ данъ во обители нашей и прочимъ скитамъ и всякаго чина людямъ нашимъ увольный, еже намъ... въру нашу невозбранно содержати, которыя ради свободности нашихъ людей по есей Польши населищася премноне число".

1) См. Алексвева Ист. о быств. свящ.; А. Іоаннова Истор. изв.

<sup>2</sup>) Что и ранѣе этого года старообрядцы имѣли по крайней мѣрѣ мысль о пріобрѣтенін епископа и обсуждали между собою способы къ ся осуществлению, на это можно находить указание въ слёдующихъ словахъ Алексеева: "вдавшеся общерадетельствомъ въ исканіе се и не обратоша къ сему удобства, точію въ Волохской земи, въ нейже удободоступна себъ Ясскаго митрополята обратоша". Итакъ, по свидътельству Алексвева, старообрядцы, и прежде начатія діла у Исскаго митрополита въ 1730 году, уже "иміли раденіе" объ отысканія епископа, наводили справки, где удобно было бы отыскать его, и удобства этого въ другихъ мѣстахъ (конечно въ Россін), кромѣ Волохской земли, не обрѣтоша; но такъ какъ ни объ одной, сколько-нибудь рышительной попытев пріобрести архіерся ранбе 1730 года не упоминаеть и Алексбевъ, тщательно собиравшій и передавшій св'ядінія о бітствующемъ священстві, то сдъланный въ упомянутомъ году опытъ и можно считать действительно первымъ въ этомъ родѣ.

имъ было извѣстно, не чуждался старообрядцевъ, жившихъ въ Молдавіи, и особенно въ Яссахъ<sup>1</sup>). Чрезъ этихъ послѣдникъ вѣтковскіе и стародубскіе раскольники дѣйствительно рѣшились войти въ сношеніе съ митрополнтомъ Антоніемъ по дѣлу о епископѣ. Достойно замѣчанія, что въ этотъ первый разъ старообрядцы хлопотали не о томъ, чтобы склонить къ переходу въ ихъ общество кого-либо изъ наличныхъ православныхъ епископовъ, но желали, чтобы Антоній поставилъ новаго епископа нарочито для нихъ и изъ собственной ихъ среды, котораго, однакоже, какъ само собою понятно, они подвергли бы потомъ установленному чинопріятію.

Митрополить Антоній, безъ сомнівнія, мало знакомый съ расколомъ, не проникая въ замыслы раскольниковъ, соглашался исполнить ихъ желаніе. Получивъ объ этомъ увѣпомленіе. в'этковскій игуменъ Власій, отъ имени вс'эхъ иноковъ и «многихъ тысящь народа», подалъ въ 1730 году «просительный листъ» митрополиту о поставлении для нихъ епископа; затѣмъ отправленъ былъ въ Яссы для рукоположенія и избранный на епископство казначей Покровскаго Вътковскаго монастыря инокъ Павелъ. Прошеніе было подцержано владътелемъ Вътки — паномъ Халецкимъ и самимъ молдавскимъ господаремъ, которому также поданъ былъ просительный листь. Но такъ какъ митрополитъ Антоній почемуто медлилъ рѣшеніемъ дѣла, то въ слѣдующемъ 1731 году, 5-го Мая, вътковцы подали новое прошеніе прибывшему тогда въ Яссы Константинопольскому патріарху Паисію 2-му, на ръшение котораго представилъ ихъ дъло и самъ митрополитъ Антоній<sup>2</sup>). Всячески увѣряя въ своей преданности и «вѣр-

<sup>2</sup>) Митрополитъ Молдовлахійскій состояль въ іерархической зависимости отъ Константинопольскаго патріарха.

<sup>1)</sup> Въ Ист. о бытств. свящ. Алексвева, современника описываемому теперь событію, говорится, что въ 1730 г. митрополитомъ Моддовлахійскимъ былъ именно Антоній. Къ сожалвнію въ другомъ, современномъ же и притомъ офиціальномъ документв, относящемся къ настоящему двлу о поставленіи епископа для раскольниковъ (прошеніи, поданномъ патріарху Константинопольскому), митрополитъ Молдовлахійскій не названъ по имени.

ности вселенскимъ патріаршимъ престоламъ", вѣтковцы умоляли Паисія "даровать имъ святителя и возобновить ихъ божественнымъ священноначальствомъ", т. е. выражали готовность и желаніе принять епископа отъ руки греческаго архипастыря<sup>1</sup>). Патріархъ Паисій выразилъ согласіе исполнить ихъ просьбу, если только поставленный для нихъ епископъ дастъ клятвенное обѣщаніе во всемъ послѣдовать ученію православной церкви, т. е. подъ условіемъ отреченія отъ раскола<sup>2</sup>). Принять это условіе вѣтковцы не нашли возможнымъ, и дѣло по сему прекратилось. Такимъ образомъ первое покушеніе старообрядцевъ пріобрѣсти епископа по примѣру бѣгствующихъ іереевъ кончилось ничѣмъ<sup>4</sup>).

### 3. Лжеепископы Епифаній, Аеиногенъ и Анеимъ.

Первая неудача только сильнѣе пробудила въ старообрядцахъ желаніе пріобрѣсти своего собственнаго епископа; они становятся теперь даже гораздо менѣе взыскательны и разборчивы относительно способовъ пріобрѣтенія и личныхъ качествъ искомаго епископа, нежели какъ были въ своихъ сно-

<sup>9</sup>) Ист. о быств. свящ., стр. 64. Ср. А. Іоан. Полн. Ист. изв. ч. III, стр. 18.

•) Около того же времени, когда вътковцы хлопотали о поставленіи въ епископы казначея — инока Павла, явился и изъ среды безпоповцевъ ревностный искатель архіерейства — Миханлъ Ивановъ Вышатинъ, выгоръцкій житель. Павелъ Любопытный говорить о Вышатинъ, что этотъ "ученый мужъ, въдущій греческій и латинскій языки, былъ убъжденъ отъ старъйшихъ своея церкви (братьевъ Денисовыхъ) доліовременно странствовать въ Палестинъ и тамъ искать Христовой хиротоніи" (Словаръ старовърческой церкви. См. статью о Вышатинъ). Онъ, конечно, искалъ въ Палестинъ и на пути туда епископа "древлеправославнаго", и въ этомъ безплодномъ исканіи кончилъ жизнь.

ИСТОР. ВЪЛОКР. СВЯЩ.

2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Современный списокъ этого прошенія въ 1866 году отысканъ въ Яссахъ старообрядческими епископами, и копію съ него, засвидётельствованную подписями сихъ послёднихъ, обязательно сообщилъ намъ бывшій старообрядческій іеродіаконъ о. Ипполитъ. Значеніе этого документа для исторіи раскола мы раскрыли въ статьё, напечатанной въ 1-й кн. Душеполезного Чтемія за 1870 годъ; тамъ же приведенъ вполнѣ и самый текотъ прошенія.

шеніяхъ съ Молдовлахійскимъ митрополитомъ и Цареградскимъ патріархомъ. Спустя два года послѣ ясской неудачи у нихъ дъйствительно явился епископъ — знаменитый въ исторіи раскола Епифаній <sup>1</sup>). Онъ былъ поставленъ въ епископы для

1) Подробнёншій разсказь объ Епифаніи, также объ Аенногене и Аненик, можно найти въ сочинении г. Мельникова: "Историческіе очерки поповщины" (Москва. 1864 г.). Авторъ пользовался оффиціальными документами; но твиъ не менбе разсказъ его, во многихъ мёстахъ, нельзя признать достовёрнымъ: часто свои догадки, а иногда и вымыслы, онъ выдаеть за действительную исторію. Известія о раскольническихъ джеепископахъ сообщаетъ Адексеевъ въ своей Исторіи о быствующеми священстви. Кромъ того свъденія объ Епифаніи, Аеиногент и Анеимт мы заимствуемъ изъ одного раскольническаго сборника, составленнаго изъ разныхъ и разновременно писанныхъ статей. между которыми находятся и три сдилующія весьма замвчательныя, доселё ниглё намь не встрёчавшіяся и никёмъ изъ историвовъ расвола не упоминаемыя: 1) Сказание о епископь ектковекомь Епифаніи Реуцкомь, ідв родися и оть коего рода, 2) о епископь Амеросимь, иже на Волыни бысть, 3) о архимандрить Аноимю. Свёдёнія, излагаемыя въ этихъ статьяхъ, въ общемъ согласны съ тёми, какія извёстны изъ оффиціальныхъ и другихъ несомнённыхъ источниковъ; но вмёстё представляютъ и не мало новаго. Особенное значение сообщаеть имъ то обстоятельство, что авторъ Сказаній былъ современникъ Ецифанія. Авиногена и Анеима, имѣлъ объ нихъ, равно какъ о лицахъ, принимавшихъ участіе въ ихъ исторіи, точныя свёдёнія, Анеима же зналъ лично, былъ его постриженникомъ и писалъ еще при его жизни, какъ явствуетъ изъ слёдующихъ словъ: "и виля себе обличена (Анеимъ), остави свой монастырь и церковь (въ Боровидахъ) и всъхъ старцовъ... и убъжа на Донъ, и доднесь тамо. Мы же, убочшие, пострижены оть него, осталися и пришли на Вътку, и судили намъ, что не дъйствительно быти пострижение его; мы же и сняли съ себя и стали простыми и доднесь, а иные и донынѣ въ томъ пребываютъ". Авторъ сначала приналлежалъ въ поповшинской сектъ: но ближе познакомясь съ вътковскою и иными поповщинскими церквами (...ибо. говорить, на какомъ онъ основани уфундованы, о семъ мы убозін, самовидёвшін и при таковомъ дёлё трудившінся, свидётели есмы въ правду"), и видя соблазны, причиненные этимъ церквамъ Епифаніемъ, Авиногеномъ и Анвимомъ, перешелъ, какъ можно догадываться, въ безпоповство и потому въ своихъ сказаніяхъ очень рёзко отзывается и объ архіереяхъ и о попахъ раскольническихъ.

города Чигирина Молдовлахійскимъмитрополитомъ Георгіемъ '); но поставленіе это канонической правильности не имѣло и дѣйствительнымъ признано быть не могло, ибо получено было незаконнымъ путемъ и при условіяхъ, составляющихъ рѣшительное препятствіе къ полученію епископскаго сана. Епифаній, по фамиліи Реуцкій, человѣкъ темнаго происхожденія <sup>3</sup>), поселившись въ Кіевѣ и постригшись здѣсь въ монахи, умѣлъ вкрасться въ расположеніе Кіевскаго архіепископа, сдѣлался его келейникомъ, былъ посвященъ въ іеромонахи и, по нѣкоторымъ сказаніямъ, даже нѣсколько времени управлялъ, въ званіи игумена, Козелецкимъ Георгіевскимъ монастыремъ<sup>3</sup>).

Но темъ не менее заподозрёть его въ намеренномъ искажении фактовъ нѣтъ никакого основанія; притомъ же онъ ссылается на свилътелей (наприм. говоря объ Епифанія — на двоюроднаго брата его изъ Могилева старца Вареолонея Добрынскаго, на вётковскаго попа Ивана Васильева, на князя Шаховскаго), и самъ клятвою подтверждаеть справединвость своихъ разсказовъ: "не буди ин лгати на правду", -- говорить онъ въ сказаніи о Епифаніи; еще: "сіе писахъ вамъ (о попахъ) не по страсти и не по какой зависти діавольской, но по сущей правдё, ибо мы при такихъ случаяхъ были, много и трудилися при нёкоторыхъ ложныхъ попахъ... А ежели мнится вашей любви вся сія ложно, что вы убозін написали, то буди сему ділу свидётель Богь, не ажемъ". Сказанія свои авторъ писалъ въ Москве ("здѣ на Москвѣ"). Какъ замѣчательный и доселѣ неизвѣстный матеріаль для исторіи бёглопоцовства, всё эти Сказанія объ архіерсяхъ и попахъ раскольническихъ напечатаны вполнъ въ прилож. къ 1-му т. "Исторіи Бѣлокриницкой ісрархін".

<sup>1</sup>) Такъ у г. Мельникова и у Ив. Алексвева въ Исторіи о блиств. свящ.

<sup>9</sup>) Въ Сказании о епископт Епифании Реуцкомъ повъствуется: "рождение его бъ близь мъстечка Полоннова, въ Польшъ, а отъ рода жидовска и отъ жены нъкия нечистыя жидовки, хуждша и послъдняго рода и нищенскаго жития. И по шести лътъхъ рождения своего изъ Польши вышелъ и близь Чернигова города жительство имълъ и ту обливаниемъ крещенъ, и потомъ принде въ Киевъ<sup>а</sup>.

<sup>3</sup>) Въ Сказаніи говорится, что по прибытіи въ Кіевъ, Епифаній "постриженіе тамо пріять монашеское, и быль у архіерея келейникомъ, и поставленъ въ дьяконы и потомъ въ попы, и послѣжде посланъ игуменомъ въ монастырь, который имѣется во градѣ Чер-

2\*

Здёсь онъ учинилъ преступленія, за которыя духовнымъ судомъ лишенъ былъ священническаго сана и до преданія суду гражданскому содержался подъ карауломъ<sup>1</sup>). Убѣжавъ изъ подъ стражи, послѣ скитаній по разнымъ мѣстамъ, Епифаній опять явился въ Кіевѣ и по благосклонности архіепископа. допущенъ къ занятіямъ въ его канцеляріи<sup>2</sup>). Пользуясь этимъ своямъ положеніемъ въ архіерейскомъ домѣ, онъ украль заѣсь принадлежавшія Кіевскому архіепископу печати и составиль на имя Ясскаго митрополита Георгія подложныя письма — одно отъ Кіевскаго владыки, которымъ этотъ послёдній якобы просиль Молдовлахійскаго митрополита поставить его - Епифанія, въ санъ епископа, другое - отъ чигиринскихъ гражданъ, якобы желавшихъ имѣть его епископомъ именно своего города; посредствомъ этихъ подложныхъ документовъ, скрѣпленныхъ крадеными печатями, равно какъ при помощи немалыхъ подарковъ, онъ дъйствительно успѣлъ склонить митрополита Георгія къ совершенію надъ нимъ епископскаго поставленія<sup>в</sup>). Спустя немного времени Епифаній

ниговѣ (надобно полагать, что рѣчь идеть о Козелецкомъ монастырѣ: ср. Андр. Іоаннова Ист. изевотие ч. III, стр. 191), и тамо былъ игуменомъ въ томъ монастырѣ нѣколико лѣтъ". Въ дѣлѣ Анатолія Мелеса Епифаній называется также игуменомъ Козельскимъ (Рус. Архивъ, 1870 г. № 4).

1) Сказаніе: "И будучи во игуменстві, впаде въ неискусенъ умъ, и у нівсоей тогда тамо бывшей полковницы въ то время была племянница дівнца, и прельстилъ онъ ее Епифаній, и жилъ съ нею скверно, и отъ него родила та дівнца дітище — мужескъ полъ. И о семъ оная полковница увідала и на него, Епифанія, за безчестіе племянницы своей просила въ Синодъ, и по челобитью ея взяли ево въ Синодъ, и растригли ево и сиділъ подъ карауломъ долгое время".

<sup>2</sup>) "Учния его архіерей Кіева съ прочими у себе быть и ходилъ за духовными дѣлами" (*Тамъ же*). У Алексѣева: "имѣ отъ митрополита Кіевскаго не малую милость, почему (*емъсто игуменства*) припущенъ былъ къ приказныхъ дѣлъ отправленію" (стр. 64). Изъ этихъ словъ Алексѣева можно догадываться, что и ему извѣстно было о прежнемъ игуменствѣ Епифанія.

<sup>8</sup>) Андр. Іоаннова Ист. изепстие, III. 19—20. У Алексеева: "и увёрився, укралъ изъ секрета съ письма архіерейскую печать быль взять русскимь правительствомь и предань суду. Св. Синодъ, не признавъ его за епископа, такъ накъ онъ обманомъ и деньгами восхитилъ этотъ санъ, постановилъ лишить его даже и монашескаго званія; а гражданское правительство. "рали воронованія втораго императора" 1), смягчая слёдующее Епифанію наказаніе, рішило сослать его на постоянное жительство въ Соловецкій монастырь, при чемъ, ради того же событія, было возвращено ему Синоломъ и монашеское званіе. Изъ Соловенкаго монастыря Енифаній бѣжалъ и хотѣлъ пробраться за границу; но оцять быль поймань, лишень монашества, высъченъ плетьми и приговоренъ къ ссылкъ. Тогда-то вътковские раскольники, чрезъ посредство своихъ московскихъ однов'врцевъ следивше за ходомъ дела объ Епифаніи и вступившіе съ нимъ въ переговоры, рѣшились залучить его къ себѣ въ архіереи: когда Епифанія повели въ ссылку, раскольники отбили его у конвойныхъ солдатъ<sup>2</sup>), доставили на Вѣтку и приняли въ начествѣ дѣйствительнаго епископа \*).

Львовскаго и Галицкаго" (стр. 64). Въ Сказани полнѣе: "И Божьею водею помре архіепископъ Кіевскій, и потомъ оный Епифаній, вымысливши здо нѣкое, и по днѣхъ нѣкіихъ упонлъ хмѣльнымъ питіемъ келейника архіерейскаго, и ваявши ключи у піянаго и вынелъ изъ крыны три печати, отъ которыхъ архіерейство преподается по епархіямъ. И взявши оныя три печати кіевскую, ганядкую и львовскую, и самъ написавши указъ за подинсаніемъ, окрадши руки ложно, и къ Лоскому епископу доступилъ, дабы поставилъ его, Епифанія, въ Клевъ епископомъ. И то умысливши, первое воохитилъ на себе чинъ јеромонашескій и пойде съ чиномъ и указомъ въ Яссы... И тако тѣмъ обольсти евископа Ясскаго, еще же и вазны далъ за поставленіе много".

1) Такъ въ Сказании.

<sup>9</sup>) Вотъ кто именно участвовали въ этомъ дѣлѣ, по свидѣтельотву Сказания: "и тогда согласяся Оедоръ Козминъ да Герасимъ Козминъ калужане, и москвичи Потапъ Матвѣевъ и Власъ старецъ и съ прочими москвичи, того Епифанія на дорогѣ у караульныхъ отбили, и Егоръ Иконникъ привезъ его, Епифанія, за границу къ Ивану Иванову, прозваньемъ Работниченку, а отъ него взялъ оебѣ Лаврентій въ пустыню и въ келіи училъ его благочестно" (т. е. старообрядчеству).

8) Какимъ чиномъ былъ принятъ Епифаній, объ этомъ положи-

Итакъ первый обрѣтенный. раскольниками архіерей въ сущности быль не кто иной, какъ выкраденный ими колодникъ, когда-то обманомъ и куплею получившій архіерейское поставленіе, за разныя преступленія лишенный даже священничесскаго и монашескаго званія и подвергнутый позорной, площадной казни. Впрочемъ и сами старообрядцы скоро возымѣли сомнѣніе насчеть пріобрѣтеннаго ими епископа. Подлинную исторію того, какъ Епифаній получилъ епископскій санъ. что было съ нимъ прежде и послѣ этого событія, знали немногіе изъ старообрядцевъ; сомнѣніе возбудилъ Епифаній, по сказанію однихъ, собственно тѣмъ, что не скрывалъ своего нерасположенія къ старообрядчеству 1), а по сказанію другихъ, старообрядцы усомнились главнымъ образомъ относительно его крещенія, — стали подозрѣвать, не крещенъ ли онъ чрезъ обливаніе<sup>2</sup>). При такой подозрительности и недов'єрчивости, взаимныя отношенія между старообрядцами и ихъ первымъ епископомъ сдѣлались крайне натянуты, и когда Епифаній вскорѣ потомъ снова былъ взятъ русскимъ правительствомъ, старообрядцы даже были довольны, что ему пришлось недолго

тельныхъ извёстій не имёется. Алексвевъ пишеть: "безъ есякаю испытанія на архіерейское действо опредвлень" (стр. 65); въ Очеркахъ поповшины, на основаніи исторіи Іоны Курносаго, сказано только, что Епифаній "торжественно принятъ въ старообрядство", и что "черный попъ Іовъ привелъ Епифанія къ исправъ", — но къ какой исправъ, т. е. по второму, или третьему чину, опредѣленно не говорится (стр. 121, 123—124); въ Сказании говорится только, что Лаврентій, въ келіи у котораго Епифаній учился благочестію, "христіаниномъ нарекъ его (Это выраженіе можно считать равносильнымъ выраженію: подверъ исправъ; но по какому чину, неизвъстно), и потомъ на Вѣтку представилъ о немъ Павлу казначею и всему народу, и по нѣкоемъ времени повелюща ему на Вѣткѣ въ церкви служити и вся дѣйство правити; онъ же Епифаній нача вся правити, и поповъ поставляти и вся дѣйствовати".

<sup>1</sup>) Ив. Алексвевъ: "обрвтенъ бысть новыхъ догматовъ человвять, откуда ввтковцы, чувство пріемше, за епископа его не почтоша" стр. 65).

<sup>9</sup>) Іона Курн. см. Очерки поповщ. стр. 120—135. Въ Сказаніи и прямо говорится, что онъ "крещенъ обливаніемъ". архіерействовать на Візткії <sup>1</sup>). Тізмъ не мізніе однакоже въ теченіе семи, или восьми місяцевъ своего архіерействованія у старообрядцевъ Епифаній успіять поставить имъ немало поповъ и дьяконовъ<sup>2</sup>); и хотя всліздствіе возникшихъ объ немъ сомнізній и споровъ старообрядцы отбирали у посвященныхъ имъ поповъ ставленныя грамоты, все таки поповъ епифаніева постановленія у раскольниковъ осталось довольно по разнымъ мізстамъ<sup>3</sup>); явились даже защитники и приверженцы Епифанія, образовавшіе особую секту, извізстную въ исторіи раскола подъ именемъ Епифановщины.

Спустя какихъ нибудь пятнадцать лѣтъ по удаленіи Епифанія изъ Вѣтки, не смотря на данный старообрадцамъ урокъ быть разборчивѣе и осторожнѣе въ пріобрѣтеніи архіерея, у нихъ

<sup>1</sup>) Въ августъ 1734 г. Епифаній принять въ старообрядчество, а въ апрълъ 1735 года, во время такъ называемой первой "Вътковской выгонки" взятъ и отправленъ въ Кіевъ. По свидътельству *Сказамія*, недовольство Епифаніемъ возникло на Въткъ при самомъ его тамъ появленіи, такъ что казначей Павелъ "къ присягъ ему велълъ всъхъ пригоняти нуждею, а которые не принимали Епифанія за епископа, тъхъ людей повелъта нуждею подъ колокольну сажать и мучити, якоже и папежницы творятъ. И сему дълу самовидцы жителіе вътковскіе, люди тогда ту бывшіе. *И бысть тогда о семъ веліе въ моделъ смятеніе* и омущеніе, печаль и скорбь не мала". Особенно вооружился противъ Епифанія, по тому же *Ска*замію, "бывшій на Въткъ при церкви полъ ихъ Иванъ Васильевъ".

<sup>2</sup>) По свидътельству Сказанія, Ецифаній поставиль на Въткъ двънадцать поповъ. Здъсь же повъствуется: "Егда оной Епифаній поповъ поставиль и оные попы начаша крестити и вся священнодъйствовати, и отъ нихъ надъ крещенными и причащаемыми духовными дътьми что явися тогда, яко ужаса достойно сказати! Тогда бъсновалися всъ, яко видъвшимъ ужасатися. И ни единъ отъ ставленниковъ его цълъ сохранился, дабы не бъсновалися. Тогда людіе мнози отвратишася, инудъ бъжаша, и видъти тогда въ народъ смятеніе великое и смущеніе, а исправляющаго ни единато тогда".

<sup>3</sup>) Ив. Алексъ́евъ: "отъ ставленныхъ имъ (Епифаніемъ) грамоты начаща вътковцы отбиратя; увидъ́въ же то, прочіи попы отбѣгоша съ грамотами въ разныя мъ́ста, и донынъ́ (т. е. 1755 г., когда Алексъ́евъ писалъ исторію), въ великой чести священная дъ́йствуютъ" (стр. 65). явились еще два епископа: знаменитая двоица сія были — Аеиногенъ и Анеимъ.

**— 24 —** 

Изъ Воскресенскаго монастыря, именуемаго Новой Іерусалимъ, въ сороковыхъ годахъ XVII-го столътія бѣжалъ черный дьяконъ Амвросій<sup>1</sup>). Назвавшись священноинокомъ Аеиногеномъ, онъ отправился искать счастья и наживы къ раскольникамъ, и именно въ Стародубье, замѣнившее Вѣтку послѣ перваго ея разоренія. Здѣсь приняли его въ старообрядчество и допустили къ отправленію священническихъ требъ. Примѣтивъ, что желаніе завѣстись своимъ епископомъ послѣ недавней неудачи нисколько не охладѣло у раскольниковъ, онъ, какъ человѣкъ въ высшей степени ловкій. задумаль воспользоваться такими благопріятными для него обстоятельствами. Сначала осторожно, съ большими опасеніями, сталъ онъ распространять слухи о своемъ мнимомъ епископствѣ. Когда слухи эти произвели желаемое дѣйствіе, онъ, уже ничъмъ не стъсняясь, выдалъ себя за епископа и сочинилъ цѣлую сказку о своемъ посвящении въ епископскій сань для нахожденія при сосланномъ императорѣ Иванѣ Антоновичѣ<sup>2</sup>). Правда, между старообрядцами нашлись и люди осторожные, какъ видно, незабывшіе урокъ Ешифанія, — стали наводить, гдѣ слѣдовало, нужныя справки о новопоявившемся епископѣ; но пока наводились справки, Аеиногенъ успѣлъ наставить раскольникамъ и поповъ и дьяконовъ<sup>3</sup>). Въ качествѣ епископа жилъ онъ преимущественно

<sup>1</sup>) Іеродіакономъ Амвросія называють и Алексвевъ (стр. 65), и А. Іоанновъ (IV, 18), и Іона Курносый (*Очерки попов.*, стр. 180); кромв того у Андрея Іоаннова говорится, что онъ былъ ключаремъ въ Воскресенскомъ монастырв, а въ *Сказаніи* — что былъ здёсь намёстникомъ.

<sup>9</sup>) Очерки попов., стр. 170. Въ Сказании также онъ названъ "ложнымъ царскимъ духовникомъ". Амвросій называлъ себя еще епископомъ Лукою. Въ Сказании говорится: "три имя себе стяжалъ первое имя ему бысть Амвросій, второе именова себе Анеиногеномъ епискупомъ и духовникомъ великаго князя, а на антимисахъ подписывался Лукой епископомъ".

<sup>3</sup>) По свидѣтельству *Сказанія* Аенногенъ "поставиль въ Польшѣ и на Волынѣ шесть поповъ". въ раскольническихъ селеніяхъ по берегамъ Днѣстра и Буга (здѣсь главнымъ его мѣстопребываніемъ было селеніе Борское), также въ Молдавіи, у здѣшнихъ старообрядцевъ: вездѣ принимали Аеиногена съ полнымъ довѣріемъ, какъ епископа, н дѣйствовать по архіерейски никто ему не препятствовалъ. Когда же, послѣ надлежащихъ справокъ, обманъ обнаружился и слухи о самозванствѣ Аеиногена начали распространяться по раскольническимъ селеніямъ, онъ воспользовался первымъ удобнымъ случаемъ и бѣжалъ за польскую границу: здѣсь, въ городѣ Каменцѣ, принялъ католичество, записался въ военную службу, женился и на добытыя самозваннымъ архіерействомъ раскольническія деньги сталъ жить настоящимъ паномъ. Это послѣднее превращеніе Аеиногена изъ раскольническихъ епископовъ въ польскіе жолнеры совершилось въ началѣ 1753 года.

Съ соблазнительной исторіей Аеиногена имѣетъ тѣсную связь исторія и третьяго раскольническаго епископа — Анеима. Это былъ чернецъ пожилыхъ уже лѣтъ, человѣкъ быстраго ума и довольно начитанный, но въ высшей степени своенравный, упрямый и надменный. Гордость и сгубила его, сдѣлала "посмѣшищемъ для всѣхъ". Сначала, къ общему удивленію знавшихъ его старообрядцевъ, Анеимъ назвался попомъ и сталъ отправлять священническія службы въ имъ самимъ построенной и освященной церкви, въ четырехъ верстахъ отъ Вѣтки ("между Гомлею и Вѣткою, при Сожѣ рѣкѣ", по словамъ Алексѣева), въ мѣстечкѣ Боровицахъ, гдѣ основалъ онъ жительство, прибѣжавъ изъ Москвы съ однимъ купеческимъ семействомъ и какой-то слабоумнойбогатой барыней, которыхъ умѣлъ забрать въ свои руки<sup>1</sup>). Не довольствуясь тѣмъ, что выдалъ себя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Воть что говорить Алекскевь, какь видно по всему, знавшій Анеима лично: "любоначальствомъ ослёнь, нача себе глагодати попа, о чемь до того свёдущій его ни въ мысли имяху" (Ист. о быст. свящ., стр. 65). Въ Сказаніи Анеимъ также называется простымъ чернецомъ. Здёсь сообщаются слёдующія извёстія о его жизни до пріёзда на Сожу: "Сей Анеимъ, простый старецъ воронежскаго монастыря Каменскаго (Кременскаго; ср. Очер.

попомъ, онъ задумалъ еще, по примѣру Аеиногена и при его содъйствіи, сдълаться епископомъ. Для поставленія въ епископы онъ нарочно ѣздилъ къ Аеиногену: тотъ поставилъ его на первый разъ только въ архимандриты. Въ этомъ звани Анеимъ, нисколько не стёсняясь, началъ дъйствовать по-архіерейски, и даже поставляль священниковь; но все-таки онъ видъль нужду, порядка ради, получить архіерейское поставленіе. за которымъ и обратился еще разъ къ Аеиногену. Этотъ послѣдній не отказался поставить Анеима и въ архіереи; но озабоченный распространившимися тогда слухами о его собственномъ самозванствѣ, не нашелъ возможнымъ ни самъ прівхать для этого къ Анеиму, ни его пригласить къ себв, потому что не имѣлъ опредѣленнаго мѣстопребыванія. Условились, чтобы поставление совершено было заочно: въ назначенный день, именно въ великій четвертокъ, 11 апрѣля 1753 года, тотъ и другой должны были служить литургію, и въ обычное время Анеимъ долженъ былъ возложить на себя архіерейскія облаченія, а Авиногенъ — прочесть молитвы на поставление епископа. Анеимъ исполнилъ условие въ точности, -въ опредѣленное время, за торжественной службой, при большомъ стечени народа, облекся въ архіерейскія одежды и затъмъ продолжалъ литургію по архіерейскому Служебнику; а что касается Аеиногена, то въ это время онъ былъ уже католикомъ и записался на службу въ польскія войска: если онъ вспомнилъ тогда объ Анеимъ, облекавшемся въ чинъ архіерейства, то безъ сомнівнія только затізмъ, чтобы поглу-

попов., стр. 190), и невёдомо какихъ ради дёлъ взятъ былъ въ Москву и держался въ Синодё тригодищное время. И изъ Синоду тайно бёжалъ и укрывался въ Москвё у такихъ же людей, подобныхъ ему, и назывался попомъ чернымъ... Еще обольстилъ домъ пивоваровъ, Михайла Константинова, что на Олховцё, и дочерь его прельсти, еще же и боярыню, и съ ними казны много себё получилъ и сманилъ ихъ съ собою за границу, и на Вётку чернымъ попомъ пріёхалъ, и вселился на Боровицахъ, въ разстояніи отъ Вътки за четыре версты, и тамъ построилъ церковь и самъ освятилъ ту церковь, а антиминсъ въ ту его новоустроенную церковь невёдомо гдё онъ взялъ, о томъ не извёстно".

миться и надъ Анеимомъ и надъ всъми раскольниками... Надъ Анеимомъ стали смѣяться и сами раскольники, когца огласилась исторія его мнимаго рукоположенія; а нѣкоторые изъ нихъ, болѣе серіозные, размышляя объ Анеимѣ и вообще о томъ, что дѣлается въ старообрядчествѣ, пришли въ изумленіе и страхь: "многихъ смѣхъ на себе привлаче, — пишетъ объ Анеимѣ раскольническій историкъ, - разумнымъ же страхъ, яко тако скорыми ногами къ подложному епископу притече" 1). Досада и стыдъ принудили Анеима бѣжать съ береговъ Сожи, гдѣ, неподалеку отъ Вѣтки и Стародубья, хотѣлъ онъ утвердить свою епископскую казедру. Стопы свои онъ направилъ за рѣку Днѣстръ и дальше — въ предѣлы Молдавіи и нынѣшней Буковины, въ Добруджу и за Кубань, -- все съ тою цёлію, чтобы основаться гдё-нибудь въ званіи старообрядческаго епископа. Въ то же время, чувствуя нужду исправить какъ-нибудь свое странное, столько смѣху надѣлавшее, посвящение въ епископы, онъ обращался къ нъсколькимъ православнымъ архипастырямъ — Мисаилу Радоуцкому, проживавшему въ Драгомирнскомъ монастыръ, Іакову Ясскому, Даніилу Браиловскому, — просиль у нихь или "навершенія" прежнему поставленію, или новаго рукоположенія. Хотя и трудно пов'врить, чтобы могъ онъ достигнуть этой цели, но самъ онъ утверждалъ, что одинъ изъ упомянутыхъ архіереевъ, именно Даніилъ Браиловскій, будто бы действительно рукоположилъ его, даже назвалъ "епископомъ Кубанскимъ и Хотинскія Раи", а впосл'вдствін "архіепископомъ всего православія". Въ разныхъ мѣстахъ, то въ Добруджѣ, то на Кубани, раскольники дъйствительно принимали его въ качествъ епископа и дозволяли ему ставить поповъ, доколѣ, заподозривъ въ обманъ, не изгоняли съ безчестіемъ. Такъ странствовалъ онъ изъ мъста въ мъсто нъсколько лътъ, пока свою бурную, исполненную приключеній, жизнь не кончиль бъдственно: раскольники бросили Анеима въ Днёстръ съ камнемъ на шеѣ.

Такимъ образомъ въ половинъ XVIII столътія, вскоръ

<sup>1)</sup> Алекс. Ист. о быств. свящ., стр. 66.

одинъ за другимъ, явились у раскольниковъ три епископа. Всѣ они поставляли поповъ, вообще совершали архіерейскія дѣйствія, и были привѣтствованы старообрядцами какъ первоначальники столь желаемой ими, собственной, самостоятельной іерархіи; но сами же старообрядцы весьма скоро убѣждались горькимъ опытомъ въ непригодности, въ самозванствѣ каждаго изъ этихъ епископовъ, а двухъ послѣднихъ признали даже позоромъ для старообрядчества, такъ что и самую память объ нихъ желали бы изгладить изъ своихъ лѣтописей<sup>1</sup>).

### 4. Хлопоты раскольниковъ о пріобрѣтеніи епископа, происходившія въ царствованіе Екатерины II.

Неудачные опыты не охладили въ раскольникахъ желанія завестись собственной іерархіей: они продолжали, какъ и прежде, искать епископовъ; только при этомъ соблюдали уже гораздо больше разборчивости и осторожности относительно личныхъ качествъ и самыхъ способовъ пріобрѣтенія искомыхъ епископовъ.

Эти исканія особенно усилились у раскольниковъ въ царствованіе императрицы Екатерины II, когда въ гражданскомъ, общественномъ и религіозномъ положеніи старообрядцевъ послѣдовала значительная перемѣна къ лучшему. По вступленіи на престолъ, Екатерина предоставила старообрядцамъ права, какихъ они доселѣ никогда не имѣли, — права, во многомъ уравнявшія ихъ съ прочими гражданами государства; немалую также предоставила имъ свободу въ исповѣданіи ихъ вѣры, въ отправленіи религіозныхъ обрядовъ.

<sup>1)</sup> Такъ напр. Сказаніе екратию совсёмъ не упоминаеть объ Аечногенѣ и Анеимѣ, какъ будто ихъ и не бывало, а говорить объ одномъ только Епифаніи. На собраніи же старообрядцевъ поповщинскаго и безпоповщинскаго согласія, происходившемъ около 1765 года, не было рѣчи даже о Епифаніи, — упомянутъ одинъ только Павелъ, епископъ Коломенскій, "за древнее благочестіе изгнаніе претерпѣвый" и "преемниковъ по себѣ никого не оставившій" (Андр. Іоан. Изепст. о раск. ч. II, стр. 70).

Этимъ улучшеніемъ общаго положенія старообрядцевъ она желала особенно привлечь обратно въ Россію находившихся за границей раскольниковъ. И перемъна правительственныхъ отношеній къ расколу действительно не осталась безъ послёдствій : пограничныя мѣста, доселё служившія какъ бы центрами старообрядчества, откуда исходили церковныя и иныя узаконенія, имѣвшія обязательную силу для всего почти старообрядческаго міра, въ царствованіе Екатерины II утратили свое прежнее значеніе, и напротивъ внутри государства, частію на старыхъ м'встахъ, частію на новыхъ, образовались сильныя по своимъ матеріальнымъ средствамъ и религіозному значенію старообрядческія общины, къ которымъ начали тяготъть всв прочія, подчинившія себя ихъ вліянію, — таковы Стародубье въ южной половинѣ Россіи, Иргизъ — въ восточной, и особенно Москва, которая сдълалась какъ бы средоточіемъ раскола. Рѣшеніе церковныхъ старообрядческихъ вопросовъ, происходившее доселѣ главнымъ образомъ за литовскимъ рубежомъ, производится теперь здѣсь, во внутреннихъ предълахъ Россіи, въ мъстахъ сдълавшихся центральными для старообрядческихъ населеній, и преимущественно въ Москвь: здъсь же теперь и для ръшенія вопросовъ о пріобрѣтенія епископства, вообще объ устройствѣ іерархическихъ дълъ у старообрядцевъ, открываются совъщанія, собираются многолюдные соборы, о какихъ прежде не смѣли и помыслить старообрядцы.

Въ первые же годы царствованія Екатерины II по вопросу о пріобрѣтеніи епископа происходило въ Москвѣ у старообрядцевъ замѣчательное совѣщаніе, въ которомъ участвовали не только поповцы московскіе и стародубскіе, но и раскольники главныхъ безпоповщинскихъ согласій — Поморскаго и Оедосѣевскаго <sup>1</sup>). Главною цѣлью этого собранія представи-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ запискъ неизвъстнаго автора о исканіи епископа старообрядцами, напечатанной у А. Іоаннова, сказано, что настоящее совъщаніе происходило именно въ 1765 году (ч. IV, стр. 80); самъ же А. Іоанновъ, сообщая подробности этого совъщанія, не означилъ въ точности года, когда оно происходило, а сказалъ только "въ началъ царствованія императрицы Екатерины Алексъевны вторыя" (ч. II, стр. 69).

телей столь различныхъ и враждебныхъ между собою толковъ было взаимное обсуждение способовъ, какими можно было бы достигнуть прекращения прискорбныхъ и гибельныхъ иля старообрядчества раздоровъ и раздѣленій на секты, возстановить въ немъ единство и подобающее "древлеправославной "церкви устройство. Всё согласны были, что единственнымъ къ тому средствомъ служило бы пріобрѣтеніе "древлеправославнаго" епископа, при которомъ ихъ глаголемая церковь во всемъ согласовала бы древней, до лѣтъ Никона патріарха въ неповрежденномъ православіи и благочестіи пребывавшей. Но какимъ способомъ пріобрѣсти "древлеправославнаго" епископа? Старообрядцы поповскаго согласія, въ виду благоснисходительности правительства къ раскольникамъ, предлагали обратиться къ "великороссійскимъ архипастырямъ" для поставленія въ епископы избраннаго общимъ совѣтомъ старообрядцевъ кандидата, котораго приняли бы потомъ по извъстному чину; на такую мъру не соглашались и не могли согласиться безпоповцы, уже окончательно рѣшившіе вопросъ объ отношении къ церкви Грекороссійской и въ силу этого рѣшенія признавшіе незаконнымъ принятіе даже бѣгствующихъ отъ церкви священниковъ, — и имъ-то, безъ сомнѣнія, принадлежала мысль: нужды ради, которая "всѣхъ средствъ, какія ведутъ къ точному исполненію всего въ законѣ, хранить и исполнять не обязана, но свободна", сдѣлать премѣненіе закону, прибѣгнуть къ чрезвычайному способу поставленія епископа, на который однакоже имълся бы въ святоотеческихъ подобіяхъ образецъ<sup>1</sup>). Именно предло-

<sup>1)</sup> У А. Іоаннова (ч. II, стр. 70—72) приводятся отмёченные вносными знаками отрывки, какъ надобно полагать, современной записки какого-то старообрядца объ этомъ раскольническомъ совёщаніи. Въ этой запискъ приведены весьма замѣчательныя слова, принадлежащія, какъ мы полагаемъ, кому-либо изъ представителей безпоповства, въ которыхъ прямо указано въ чемъ состоятъ "нуждныя" обстоятельства старообрядцевъ: "Цѣлое миновало столѣтie, какъ православная церков постепеннаго священства лишилась, и мы остаемся безъ спасительныхъ таинствъ и безъ пастырей. Въ смут-

жили поставить избранное лицо, на основаніи бывшаго въ древлерусской церкви святоподобія<sup>1</sup>), главою св. Златоуста, а потомъ, когда это было признано неудобнымъ, — рукою митрополита Іоны, или другого изъ почивающихъ въ Москвѣ святителей, каковое посвященіе, какъ они разсуждали, уже несумнительно было бы древлеправославнымъ<sup>2</sup>). Предложеніе

ное Никоново время, хотя в остался Павель епископь, за древнее благочестие изгнание претерпевший; но преемникомь по себъ никого нама не оставила. Также при жизни его и послё. хотя и обрётались кое-гдё православные древніе священники, но и ть есь, Богу тако определившу, прешли во вычные провы. Мы же, хотя последователи и ученики ихъ, но руковоздоженія и освященія въ служенію въ Божіей церкви таниствъ ни едина иза наса ничего не импета; и потому мы въ крайней нуждъ и расточении находимся; нужда же" и проч. Заёсь заслуживаеть особеннаго замёчанія, во-первыхь, то, что елинственнымъ старообрядческимъ епископомъ признается Павелъ Коломенскій, — ни объ одномъ изъ недавнихъ самозванныхъ епископовъ нѣтъ и помину; во-вторыхъ - то откровенное признаніе, что старообряны съ навнихъ лётъ остаются "безъ спасительныхъ таинствъ и безъ пастырей". Если отъ недавно бывшихъ самозванныхъ епископовъ могли отказаться и сами поновны, находившиеся на совъщании, то никакъ уже не могли они, столько времени пробавляясь быствующимь священствомь, говорить, что цылов столетів остаются безъ спасительныхъ таинствъ и безъ пастырей. Вотъ почему привеленныя выше слова и самую мысль о поставление епископа чрезвычайнымъ способомъ, на основании нуждныхъ обстоятельствъ, мы приписываемъ безпоповщинскимъ членамъ совъщанія. Что касается ученія о "нуждныхъ обстоятельствахъ", то въ старообрядчествъ и тогда уже оно было не новостью, даже въ примънении къ вопросу о поставление епископа: Анеимъ просилъ заочнаго поставленія у Асиногена также на основавіи чрезвычайнаго примъра - какъ Өедимъ поставилъ св. Григорія чудотворца; впосл'ядствін, какъ увидимъ, учредители Бълокриницкой ісрархіи развили это ученіе съ особенной полнотой, составили цёлую теорію руководства "нуждными обстоятельствами".

۰

1) "По примивру Климента митрополита кіевскаго, освященнаго главою Климента пацы римскаго, взятою отъ мощей россійскими архіерсями" (Іоан. ч. ІІ, стр. 71).

<sup>9</sup>) У А. Іоаннова, въ упомянутой зацискъ, говорится именно о рукъ святителя Іоны (ч. Ц, стр. 71); а въ напечатанной у него же заэто сначало принято было въ совъщаніи какъ мудрое, ръшающее всъ затрудненія; но, по размышленіи болъе зръломъ, отвергнуто, какъ неудобоисполнимое и съ существомъ дъла не вполнъ сообразное. Этимъ и кончилось совъщаніе <sup>1</sup>).

Когда такимъ образомъ осталась безуспѣшною эта новая попытка къ учрежденію самостоятельной старообрядческой іерархіи, предпринятая по взаимному согласію раскольниковъ различныхъ сектъ: тогда поморскіе и еедосъевскіе учители навсегда уже отказались отъ мысли о возстановлении "древлеправославной" іерархіи, отъ исканія архіерейства; поповцы, напротивъ, съ прежнимъ и даже большимъ усердіемъ продолжали это исканіе, твердо держась при томъ своей прежней мысли о пріобрѣтеніи епископа отъ церкви православной по примѣру бѣгствующихъ священниковъ. Вскорѣ же послѣ описаннаго совѣщанія обратились они съ просьбою о поставленіи епископа къ находившемуся въ Москвѣ, бывшему грузинскому, архіепископу Аванасію: Аванасій, конечно, не вполнѣ понимавшій значеніе этой просьбы, отказался исполнить ее на томъ только основания, что, состоя подъ въдъніемъ Св. Синода и не имѣя своей каеедры, дѣйствовать самостоятельно не можетъ; онъ посовѣтовалъ старообрядцамъ отправиться въ Грузію, гдѣ, какъ увѣрялъ онъ, желаніе ихъ удобно можетъ быть достигнуто. Старообрядцы не оставили безъ вниманія этотъ совѣтъ, дѣйствительно отправили за Кавказъ избранныхъ людей просить епископа отъ грузинскихъ архипастырей; но посланные принуждены были возвратиться назадъ, не добхавъ до Грузіи, такъ какъ сообщеніе съ Кавказомъ по причинѣ открывшихся военныхъ дѣйствій было прервано<sup>3</sup>). По-

пискѣ другого старообрядца сказано, что "вознамѣрились поставить мощами св. Филиппа митрополита" (ч. IV, стр. 80).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подробности см. у А. Іоаннова (ч. Ц, стр. 69—73), также у пр. Макарія въ Ист. раск. (стр. 388).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Извѣстія о сношеніяхъ раскольниковъ съ архіепископомъ грузинскимъ Аеанасіемъ и о посольствѣ въ Грузію, равно какъ о послѣдующихъ сношеніяхъ съ другими православными архіереями, сообщаются только въ запискѣ неизвѣстваго автора, напечатанной

томъ жившіе за Днвиромъ поповцы дѣлали попытку склонить крымскаго митрополита къ поставленію для нихъ епископа; но митрополитъ, очевидно, разумъя ихъ просьбу, какъ просьбу объ учреждении за Днѣпромъ новой православной епископи. не нашелъ возможнымъ исполнить оную безъ предварительнаго на то разрѣшенія отъ патріарха Константинопольскаго, высшей церковной власти, отъ которой и самъ стоялъ въ зависимости. Такимъ образомъ и отсюда раскольники возвратились ни съ чёмъ. Есть извёстіе, что около того же времени старообрядцы дълали приглашенія поступить къ нимъ въ епископы нѣкоторымъ изъ русскихъ архипастырей, и въ томъ числѣ святителю Воронежскому Тихону, который, какъ видио, и въ старообрядческихъ обществахъ возбуждалъ благоговѣніе своею святою жизнію<sup>1</sup>). Само собою разумѣется, что у русскихъ архипастырей предложенія раскольниковъ имѣли еще менве успѣха, нежели у незнакомыхъ съ расколомъ иноземныхъ православныхъ архіереевъ. Между тёмъ случились въ Москвѣ,

у А. Іоаннова (ч. IV. стр. 78—81) и частію въ сочиненіи ннова Виталія: О церкви и раскольникахъ.

1) Въ приведенной у А. Іоаннова запискъ неизвъстнаго автора который одинь только и говорить о сношеніяхь раскольниковь съ святителемъ Тихономъ, не указано съ точностью, когда именно это было и гдъ жилъ тогда святитель; но такъ какъ въ запискъ примѣтно вообще соблюденіе хронологическаго порядка, а извѣстіе о сношеніяхъ раскольниковъ съ св. Тихономъ помѣщено вслѣдъ за извъстіемъ о неудачной попыткъ старообрядцевъ протхать въ Грузію, сдёланной въ 1767 или 1768 г., то и можно предполагать, что сношенія эти происходили вскорѣ послѣ указанныхъ годовъ, быть можеть именно вслёдъ за тёмъ, какъ святитель Тихонъ удалился на покой (въ декабръ 1767 года) и жилъ еще въ Толшескомъ монастырѣ, который первоначально избралъ себѣ пріютомъ. Предположеніе это представляется твих более вероятнымъ, что тогдашній настоятель Толшескаго монастыря быль привержень въ расколу и могъ поэтому быть соучастникомъ и посредникомъ раскольниковъ въ сношенияхъ съ святителемъ: то между прочимъ обстоятельство, что настоятель оказался приверженцемь раскола, и побудило святителя Тихона переселиться изъ Толшескаго монастыря въ Задонскъ (Сы. соч. Тихонъ еп. Воронеж. и Елец. 1884 г. стр. 19).

ИСТОР. ВЪЛОВР. СВЯЩ.

3

у здѣпнихъ поповцевъ, событія которыя, не имѣя повидимому тѣсной связи съ занимавшимъ старообрядцевъ дѣломъ объ исканіи архіерейства, оказали однакоже на судьбу этого дѣла рѣшительное вліяніе.

## 5. Перемазанскій соборъ въ Москвѣ и его значеніе въ отношеніи къ вопросу о раскольническомъ архіерействѣ.

Безплодныя исканія архіереевъ, а равно и пріобрѣтеніе такихъ, какъ Епифаній, Авиногенъ, Анвимъ, само собою разумѣется, не избавили раскольниковъ отъ необходимости имѣть быствующихъ отъ Великороссійской церкви іереевъ, -- ибылые попы у нихъ дъйствительно имълись постоянно, хотя и были пріобрѣтаемы съ немалымъ трудомъ и съ явнымъ отвращеніемъ отъ этихъ "чужеименныхъ" пастырей. Съ воцаренія императрицы Екатерины ІІ-й открылся и для б'вглыхъ поповъ болѣе свободный доступъ къ раскольникамъ. Особенно стремились они въ тв, образовавшіяся во внутреннихъ предвлахъ имперіи, богатыя старообрядческія общины, гдѣ внѣшнее довольство и матеріальныя выгоды служили для нихъ сильной приманкой. Такимъ вождельннымъ пріютомъ для бъгствующаго священства явилось въ Москвѣ, вскорѣ же послѣ своего учрежденія въ 1771 году быстро возраставшее и богатѣвшее, Рогожское Кладбище. Здъсь-то одинъ изъ бъглыхъ поповъ, Василій Стефановъ<sup>1</sup>), успѣвшій пріобрѣсти себѣ великій почетъ у московскихъ поповцевъ, проповъдуя, что приходящихъ отъ Великороссійской церкви мірянъ и священнаго чина, на основаніи якобы древнихъ прим'тровъ, надлежитъ принимать непремённо вторымъ чиномъ, подъ муропомазаніе ("перемазывать" по выраженію поповцевъ), задумалъ ради вящшаго укорененія этого обычая, а болье изъ своихъ личныхъ расчетовъ, устроить на Кладбищъ вареніе мура, такъ какъ по сознанію самихъ старообрядцевъ древняго, іосифовскихъ вре-

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> По свидътельству А. Іоаннова (ч. IV, стр. 38) этотъ попъ Василій бъглый господскій человъкъ; едва ли даже имълъ онъ и священный санъ.

менъ, мура у нихъ тогда уже не имѣлось и перемазывать было нечѣмъ. Святотатственное дѣйствіе это было совершено на Рогожскомъ Кладбищѣ въ 1777 году.

Такимъ образомъ въ Москвѣ, не думая долго, рѣшили для всего старообрядчества доселѣ остававшійся не рѣшеннымъ окончательно вопросъ о чинопріятіи бѣгствующихъ отъ Великороссійской церкви священниковъ, признавъ за несомнѣнное, что они должны быть принимаемы по второму чину. Но и теперь, какъ прежде, рѣшеніе этого вопроса вызвало у старообрядцевъ горячіе споры, которые и въ отношеніи къ исканію архіерейства имѣли послѣдствія очень важныя.

Наиболье сильными противниками перемазанства явились старообрядцы Дьяконова согласія, у которыхъ издавна принято было правиломъ – принимать приходящихъ отъ Великороссійской церкви духовныхъ и мірянъ по третьему чину. Притомъ же въ рогожскомъ учени о перемазанствѣ они видѣли рѣшительное препятствіе къ принятію отъ Великороссійской церкви епископовъ, о чемъ они старались ревностнее всъхъ прочихъ старообрядцевъ. Дьяконовцы объявили, что введенное рогожскими учителями принятіе бѣгствующихъ священниковъ вторымъ чиномъ, подъ муропомазаніе, противно церковнымъ правиламъ и, какъ незаконное, должно быть оставлено, — что принятіе должно быть совершаемо, согласно правиламъ, по третьему чину. На возраженія Дьяконовцевъ рогожцы отвѣчали дерзкимъ требованіемъбезпрекословно подчиниться принятому у нихъ ученію. Между тъми и другими начались препирательства. Со стороны Дьяконовцевъ главнымъ дѣятелемъ явился стародубскаго Покровскаго монастыря инокъ Никодимъ, успѣвшій показать себя горячимъ приверженцемъ мысли о пріобрѣтеніи епископа отъ церкви православной на московскомъ совъщании 1765 года и принимавшій личное участіе въ совершенной съ сею цълію неудачной потздкт въ Грузію. Споры Дьяконовцевъ съ защитниками перемазанства обратили на себя внимание всего старообрядчества и грозили ему новымъ раздѣленіемъ. Чтобы положить имъ конецъ и предотвратить такой печальный ис-

8\*

ходъ ихъ, признали необходимымъ подвергнуть вопросъ о чинопріятіи бъгствующаго священства общесоборному разсмотрѣнію и рѣшенію. Въ концѣ 1779 г. и въ началѣ 1780 авиствительно происходили съ этою пелію многочисленныя и многолюдныя собранія московскихъ и разныхъ мѣстъ старообрядцевъ, нарочно для сего пріѣхавшихъ въ Москву. Здъсь инокъ Никодимъ нобъдоносно состязался съ рогожскими учителями, во всей очевидности раскрылъ несостоятельность защищаемаго ими обычая — подвергать муропомазанію священниковъ, принимаемыхъ отъ церкви въ сущемъ ихъ сань, доказаль неопровержимыми доводами, что отъ подлежащихъ муропомазанію еретиковъ втораго чина приходящія священныя лица въ сущемъ ихъ санѣ принимаемы быть не могуть, но паки поставляются въ свои саны, и потому приходящіе къ старообрядцамъ отъ Великороссійской церкви священники, какъ не лишаемые принадлежащихъ имъ сановъ и не требующіе новаго поставленія, должны быть принимаемы по образцу еретиковъ не втораго, а третьяго чина, т.-е. чрезъ одно проклятіе ересей<sup>1</sup>). Но ни краснорѣчіе Никодима, ни сила его доказательствъ, какъ извѣстно, не вразумили рогожскихъ ревнителей перемазанства, уже гордыхъ своимъ богатствомъ и значеніемъ въ старообрядчествѣ, "искавшихъ, по выраженію Никодима, не правды и разсмотрѣнія, но побѣды и одолѣнія": желаемое общесоборное мирное рѣшеніе вопроса о чинопріятіи бѣгствующихъ іереевъ не состоялось; напротивъ случилось именно то, чего не желали, - совершенное отдѣленіе Дьяконовцевъ, оставшихся при своемъ мнѣніи, отъ сторонниковъ Рогожскаго Кладбища, которые въ свою очередь упорно держались обычая "перемазывать" бѣглыхъ поповъ и получили съ этого времени название "перемазанцевъ", — они составили огромное большинство въ поповщинѣ<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. изданное нами подлинное "Сказаніе о московскомъ поповщинскомъ соборѣ 1779—1780 гг.".

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> Обширному, почти повсюдному распространенію перемазанства между поповцами особенно много содъйствовало то обстоятельство, что ученіе это было принято на Иргизъ, который имълъ дозволеніе

Тѣ и другіе пошли теперь совершенно различными путями. Дьяконовцы, послѣ отдѣленія отъ перемазанцевъ, еще съ большимъ усердіемъ стали искать сближенія съ церковію чрезъ пріобрѣтеніе отъ оной епископовъ. Послѣ новой неудачной попытки получить епископа тѣми же способами, какіе были употребляемы прежде<sup>1</sup>), они рѣшились искать священства законнымъ порядкомъ отъ Россійскаго Святъйшаго Синода. Главнымъ дѣятелемъ и руководителемъ въ этомъ предпріятіи былъ тотъ же инокъ Никодимъ и предпріятіе его, какъ извъстно, кончилось учрежденіемъ Единовърія. Единовъріе, открывая чтителямъ такъ называемыхъ старыхъ обрядовъ законную возможность имѣть для отправленія всѣхъ церковныхъ службъ по напечатаннымъ до Никонова патріаршества богослужебнымъ книгамъ священниковъ, поставленнымъ православными епископами и состоящихъ въ јерархической отъ сихъ послёднихъ зависимости, то есть, и при соблюдении своихъ особыхъ обрядовъ, быть членами истинной церкви, имѣющей полную, въ трехъ чинахъ, и законно устроенную іерархію, послужило для Никодима и всёхъ подобныхъ ему искреннихъ искателей архіерейства прямымъ исходомъ изъ этихъ почти столѣтнихъ безплодныхъ исканій. Для всѣхъ старообрядцевъ, болье или менье исно сознающихъ лживость чужеименнаго

отъ правительства пользоваться бѣглыми попами и вслѣдствіе этого пріобрѣлъ большое значеніе для всего старообрядчества: здѣсь въ 1782 и 1783 годахъ также происходили соборы, утвердившіе принятіе бѣглыхъ поповъ подъ муропомазаніе (Русск. Вист. т. LI, стр. 14). Кромѣ того въ оффиціальныхъ актахъ упоминастся о такихъ же постановленіяхъ, сдѣланныхъ всѣми иргизскими монастырями въ 1792 и 1805 годахъ (Собр. постановленій по части раскола, стр. 136).

<sup>1)</sup> Здёсь мы разумёсмъ слёдующее событіе, время котораго обозначено у инока Виталія въ его сочиненіи о церкви и раскольникахэ: въ 1781 году, по совёту Никодима, отправленъ былъ для поставлевія въ епископы стародубскій бёглый іеромонахъ Іосифъ къ находившемуся въ мёстечкѣ Немировѣ греческому митрополиту Евсевію, котораго однакоже въ Немировѣ онъ не засталъ.

бѣгствующаго священства, ищущихъ законной, правильно устроенной іерархіи, но вмѣстѣ желающихъ сохранить и свои такъ называемые старые обряды, Единовѣріе дѣйствительно сдѣлалось вожделѣннымъ средствомъ удовлетворенія ихъ завѣтныхъ желаній. Вотъ почему со времени его учрежденія мы уже не видимъ попытокъ къ пріобрѣтенію своего собственна́го епископа въ той, не зараженной раскольническимъ фанатизмомъ и невѣжествомъ, такъ сказать, лучшей половинѣ старообрядчества, представителями которой были старообрядцы Дьяконова согласія: для нихъ вопросъ объ архіерействѣ, о правильно устроенной іерархіи, рѣшенъ былъ учрежденіемъ Единовѣрія, — и на такое его рѣшеніе не мало повліяли именно споры Дьяконовцевъ съ защитниками перемазанства<sup>1</sup>).

Съ своей стороны и раскольники, принявшіе ученіе перемазанцевъ, со времени этихъ споровъ, можно сказать, также покончили съ вопросомъ о епископствѣ, объ особой раскольнической іерархіи, устранивъ его, какъ уже излишній теперь. Если въ началѣ мысль о пріобрѣтеніи епископовъ и самое исканіе архіерейства были вызваны разными сомнѣніями и недоумѣніями относительно чинопріятія бѣгствующихъ священниковъ, то теперь, когда на Рогожскомъ Кладбищѣ такъ отважно порѣшили со всѣми на этотъ счетъ недоумѣніями, провозгласивъ перемазанство всеобдержнымъ обычаемъ пріятія бѣгствующихъ іереевъ, очевидно, уничтоженъ былъ самый поводъ къ исканію архіерейства: не питая болѣе никакихъ сомнѣній относительно бѣглыхъ поповъ, принимаемыхъ вторымъ чиномъ, большинство раскольниковъ удовлетворялось ими вполнѣ и не видѣло никакой надобности же-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Явившаяся нёсколько лёть тому назадъ въ средё самихъ единовёрцевъ мысль о самостоятельныхъ единовёрческихъ епископахъ не можетъ служить опроверженіемъ сейчасъ сказаннаго нами, такъ какъ мысль эта принадлежала небольшой партіи, состоявшей изъ людей, очевидно, не имъющихъ правильнаго понятія о Единовёріи, и болёе тяготёвшихъ къ расколу, нежели къ церкви.

лать своихъ собственныхъ епископовъ, хлопотать объ учрежденіи своей собственной іерархіи. И съ этого времени, въ теченіе полустольтія, въ этой многочисленнъйшей половинъ старообрядцевъ поповщинскаго согласія мы также не видимъ попытокъ къ пріобрѣтенію архіерейства; бѣглопоповство же, напротивъ, въ теченіе этого полустольтія достигло небывалаго дотолѣ процвѣтанія: способъ пріобрѣтенія бѣглыхъ поповъ организовался въ цѣлую систему, образовались центры, откуда бѣглые попы, какъ бы получая своего рода посвященіе, расходились по разнымъ мѣстамъ, гдѣ раскольники имѣли въ нихъ нужду, и между этими центрами первенствующее значеніе пріобрѣлъ Иргизъ<sup>1</sup>).

Не подлежитъ сомнѣнію, что явленіе это своимъ существованіемъ весьма много обязано было и той свободѣ, какою вообще пользовались раскольники при Екатеринѣ II-й и АлександрѣІ-мъ, въ частности же тому снисходительному воззрѣнію на самихъ бѣглыхъ раскольническихъ поповъ, котораго держалось въ это время правительство и крайнимъ выраженіемъ котораго были Высочайше утвержденныя 26 марта 1822 г. правила, предоставлявшія бѣглымъ попамъ, если только не было за ними уголовныхъ преступленій, право безпрепятственнаго пребыванія и отправленія службы у раскольниковъ во всѣхъ мѣстахъ, съ тѣмъ единственно условіемъ, чтобы они "для порядка вели метрики" и представляли метрическія вѣдомости гражданскому начальству<sup>2</sup>).

Итакъ, со времени знаменитыхъ споровъ между старообрядцами Дъяконова согласія и такъ называемыми Перемазанцами исканій архіерейства въ старообрядчестве уже не было въ теченіе цълаго полустольтія: наиболье искренніе искатели правильно устроенной іерархіи нашли себъ удовлетвореніе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По словамъ г. Мельникова, раскольническихъ поповъ, вышедпихъ съ Иргиза въ началъ XIX столътія, по разнымъ мъстамъ проживало у раскольниковъ болъе 200 человъкъ (*Р. Въст.* т. LI, стр. 17).

<sup>2)</sup> Собр. пост. по части раск. стр. 53.

въ Единовъріи; большинство же раскольниковъ, ръшивъ себъ, хотя и съ явнымъ нарушеніемъ церковныхъ правилъ, вопросъ о чинопріятіи бъглыхъ поповъ, умъло вполнъ примириться съ этимъ такъ называемымъ "бъгствующимъ" священствомъ, — и такъ какъ вслъдствіе предоставленной имъ свободы и при помощи своихъ богатыхъ матеріальныхъ средствъ недостатка въ бъглыхъ попахъ они никогда не имъли, то мысль о пріобрътеніи своего собственнаго епископа была оставлена ими окончательно. Тогда только снова возникаетъ въ средѣ ихъ эта прежняя мысль, когда строгія мъры правительства положили конецъ свободному доступу къ нимъ бъглыхъ поповъ, когда началось и почувствовалось "оскудѣніе бъгствующаго священства", какъ нъкогда "оскудѣніе священства древлеправославнаго".

### 6. Мѣры, принятыя императоромъ Николаемъ I-мъ къ уничтоженію бѣглопоповства, и ихъ вліяніе на старообрядчество.

Быстрое распространение бъглопоповства, особенно послъ изданія указа 26 Марта 1822 года, равно какъ вообще широкое развитие раскола вслёдствие злоупотреблений раскольниковъ предоставленною имъ религіозною свободою, обратили на себя особенное внимание императора Николая Павловича и внушили ему заботу о принятіи необходимыхъ мъръкъискорененію такихъ, по его искреннему убѣждѣнію, оскорбительныхъ для православной церкви и нетерпимыхъ въ благоустроенномъ государствъ явленій. Въ теченіи первыхъ десяти съ небольшимъ лѣтъ его царствованія были изданы имъ одно за другимъ многочисленныя распоряженія и узаконенія, направленныя къ постепенному сокращенію полученныхъ раскольниками въ прежнія времена разнаго рода вольностей и льготъ,--узаконенія, въ общей своей совокупности выражавшія именно твердое и неуклонное намъреніе императора положить конецъ если не самому существованію, то покрайней мёрё процвртанію и дальнъйшему распространенію раскола, въ частности же — прекратить "прискорбное для православной церкви" бѣглопоповство.

**— 40 —** 

Первымъ стёснительнымъ для раскольническихъ бёглыхъ поповъ распоряженіемъ императора Николая было воспрещеніе имъ разъбзжать изъ одного м'вста въ другое. По возбужденному пермскимъ гражданскимъ губернаторомъ вопросу, "могутъ ли старообрядческие священники отлучаться отъ своихъ мъстъ для исправленія требъ въ другія губерніи", Комитетъ министровъ 10 Мая 1827 года мненіемъ положиль: "переходы раскольническимъ священникамъ для исправленія требъ изъ увзда въ увздъ, а твиъ болве изъ губерни въ губернію, рышительно воспретить, въ случав же перевздовъ ихъ, если не будутъ имѣть надлежащихъ видовъ, поступать съ ними, какъ съ бродягами". 24 числа того же мъсяца, утверждая это мибніе, императоръ Николай собственноручно сдёлаль слёдующую, многозначительную въ отношени къ дальнъйшимъ дъламъ подобнаго рода, надпись: весьма страведливо 1). Въ томъ же 1827 году, 8-го Ноября, состоялось Высочайшее опредѣленіе о попахъ Рогожскаго Кладбища, чтобы находившихся тамъ до этого времени "оставить въ покоъ", но отселѣ "новыхъ отнюдь не принимать" <sup>9</sup>). Это распоряженіе было тёмъ важнёе и тёмъ чувствительнёе для раскольниковъ, что касалось одного изъ главныхъ центровъ поповшины и внушало опасеніе новыхъ въ томъ же смысль распоряженій, которыя действительно и не замедлили послёдовать относительно раскольническихъ поповъ нѣкоторыхъ другихъ мѣстъ, — именно Петербурга и Пермской губерніи<sup>3</sup>). Затемъ распоряжение это повелено было применить и ко всемъ старообрядческимъ обществамъ въ Россіи: 31 Января 1832 г.

<sup>9</sup>) Тамъ же стр. 77. Относительно Рогожскаго Кладбища въ 1834 году, января 4-го, состоялось еще Высочайшее повелёніе: "не дозволять ни по какому случаю въ Москвё оставаться пріёзжающимъ изъ другихъ мёсть, такъ называемымъ раскольничьимъ, или бёглымъ попамъ, а еще менёе допускать имъ исправленіе требъ и временное пребываніе на Рогожскомъ Кладбищё" (тамъ же стр. 102—103).

<sup>8</sup>) Распоряжение относительно Пермской губернии состоялось также въ 1827 г. (см. Варадинова *Ист. Мин. Внут. Дил*э, т. VIII, стр. 209).

<sup>1)</sup> Собр. пост. по части раск. стр. 73-74.

именно состоялось Высочайшее утверждение сдъланнаго секретнымъ комитетомъ постановленія — "распространить на всѣ губернія послѣдовавшее Высочайшее повелѣніе для С.-Петербурга, Москвы и Пермской губерніи, чтобы вновь не позволять появляться бъглымъ попамъ у раскольниковъ, но прежнихъ оставить въ покоѣ, какъ живущихъ на мѣстахъ" 1). Въ 1836 году, Января 17-го, распоряжение это еще разъ, и съ особенной силой, подтверждено было относительно Иргизскихъ монастырей, занимавшихся попреимуществу добываніемъ и доставленіемъ въ разныя мѣста бѣглыхъ поповъ: повельно было "обязать старшинъ, или, какъ раскольники ихъ называютъ, настоятелей Иргизскихъ монастырей подписками впредь не принимать въ сіи монастыри на исправу бъглыхъ поповъ, такъ какъ сіе противно и церковнымъ и гражданскимъ законамъ, съ тѣмъ что ежели кто осмѣлится сдѣлать такую исправу, то допустившіе сіе старшины, а равно совершившіе и принявшіе оную попы будутъ преданы

суду, какъ распространители ересей". Вообще принятіе бѣглыхъ поповъ раскольниками подъ исправу было объявлено дѣломъ "сколь постыднымъ для нихъ, столь же прискорбнымъ для православной церкви"<sup>3</sup>).

Въ своей постепенности и въ своей общей совокупности, всё эти направленныя противъ бѣглопоповства распоряженія и узаконенія, при болѣе или менѣе точномъ и строгомъ ихъ приложеніи, должны были привести къ той именно цѣли, какую правительство и имѣло въ виду, — къ такъ называемому у раскольниковъ "конечному оскудѣнію бѣгствующаго священства", или, говоря проще, къ совершенному прекращенію "прискорбнаго для православной церкви" бѣглопоповства. И никто не понималъ это лучше самихъ раскольниковъ. Правда, они умѣли, а теперь и еще больше научились, безнаказанно уклоняться отъ исполненія разныхъ правительственныхъ распоряженій: имѣя возможность и будучи готовы во всякое время какою бы то ни было цѣною купить благосклонную снисхо-

<sup>2</sup>) Тамъ же стр. 137.

<sup>1)</sup> Собр. пост. по части раск. стр. 90.

дительность ближайшихъ исполнителей этихъ распоряжений, они успѣвали парализовать всякую мѣру правительства, направленную противъ раскола, какъ бы разумно ни была она придумана. И строгія постановленія относительно бъгствующаго священства они умѣли обходить до извѣстной стецени: не смотря на всѣ строгости, бѣглые попы, только уже соблюдаемые въ тайнъ, являлись у нихъ и теперь. Но все же нельзя было не видёть, что постановленія эти, угрожавшія въ близкомъ будущемъ, съ постепеннымъ вымираніемъ наличныхъ дозволенныхъ поповъ, окончательнымъ прекращеніемъ этого "дозволеннаго" священства, нанесли роковой ударъ бъглопоновству вообще. Тайные, съ величайшими предосторожностями съ мъста на мъсто переъзжавшіе попы не могли вполнѣ замѣнить дозволенныхъ. Кромѣ того, что ихъ пріобрѣтеніе, препровожденіе съ мѣста на мѣсто и охраненіе во время отправленія ими своихъ обязанностей сопряжены были съ большими расходами и угрожали постоянной опасностью, личныя качества этихъ, такъ называемыхъ "провзжихъ" поповъ внушали сомнѣніе и отвращеніе даже невзыскательнымъ на этотъ счетъ раскольникамъ: всѣ они предавались безобразному пьянству и распутству; а такъ какъ относительно ихъ уже нельзя было раскольникамъ собирать такія точныя справки, какія д'Блались о прежнихъ "дозволенныхъ" попахъ, то между ними неръдко оказывались запрещенные, лишенные сана, даже самозванцы, никогда не бывавшіе священниками; явились наконець промышленники, торговавшіе поповствомъ и попами. Все это очень скоро дало почувствовать старообрядцамъ дъйствительную силу и важность постепенно издававшихся правительственныхъ распоряженій противъ бѣглопоповства: въ виду той настойчивости, съ какою слѣдовали одно за другимъ эти распоряженія, они ясно поняли, что ихъ "бѣгствующему священству" дѣйствительно угрожаетъ опасность "конечнаго оскудѣнія". Необходимо было придумать для отвращенія этой опасности какіялибо болѣе вѣрныя средства, нежели пріобрѣтеніе и содержаніе тайныхъ поповъ подъ негласнымъ покровительствомъ продажныхъ чиновниковъ.

#### 7. Неудачныя попытки раскольниковъ возстановить дозволенный указомъ 1822 г. способъ пріобрътенія бъглыхъ поповъ.

Болѣе вѣрнаго и удобнаго средства отвратить угрожающее "оскудѣніе священства" старообрядцы не находили, какъ просить Верховную власть о возвращении къ прежнимъ порядкамъ, о возстановлении въ полной силъ и дъйствии изданныхъ въ 1822 году правилъ относительно священниковъ, уходящихъ отъ православной церкви въ расколъ. И дъйствительно просьбы такого рода были во множествъ подаваемы отъ разныхъ раскольническихъ обществъ высшимъ правительственнымъ лицамъ и даже на Высочайшее имя. Починъ въ этомъ дѣлѣ принадлежалъ московскимъ поповцамъ, прихожанамъ Рогожскаго Кладбища, которыхъ, какъ выше сказано, прежде другихъ старообрядцевъ коснулись новыя, стёснительныя для ихъ духовенства м'тропріятія. Какъ только посл'довало воспрещеніе принимать новыхъ поповъ на Рогожское Кладбище, въ томъ же 1827 году, главные по своему богатству и вліянію члены московскаго старообрядческаго общества, отъ имени всѣхъ прихожанъ Рогожскаго Кладбища "возымѣли смѣлость, -какъ сами они впослъдствіи писали, — повергнуть къ стопамъ великаго государя императора всеподданническое прошеніе", въ которомъ, изложивъ подробно, какимъ "бъдственнымъ положеніемъ въ дѣлѣ спасенія" угрожаетъ имъ лишеніе возможности получать "законнымъ порядкомъ" священниковъ отъ Великороссійской церкви, какія отсюда могуть проистекать "затрудненія и недоумѣнія" для самого правительства по дѣламъ о старообрядцахъ, "умоляли благость Его Императорскаго Величества о дозволении имъ по прежнему, на основаніи дарованныхъ въ 26 день Марта 1822 года правилъ, принимать приходящихъ къ нимъ священниковъ и діаконовъ". Болѣе трехъ лѣтъ напрасно ожидали они отвѣта на эту просьбу. Между тѣмъ воспретительный указъ о недопущеніи новыхъ бъглыхъ поповъ на Рогожское Кладбище, приведенный въ дъйствіе, успѣлъ уже отозваться весьма не выгодными послѣдствіями

для московскихъ старообрядцевъ, такъ что въ 1831 году они рѣшились сдѣлать косвенное напоминаніе о поданной ими просьбъ. Но теперь, послъ перваго и недавняго неудачнаго опыта, они уже не "осмѣлились" обращаться непосредственно къ Государю и просить именно о возстановлении правилъ 1822 года, а подали просьбу на имя тогдашняго министра внутреннихъ дёлъ Новосильцева, и притомъ о дозволеніи только временнаго, частнаго отступленія отъ изданнаго въ 1827 году указа: они именно просиди ...о принятіи вновь на убылое мѣсто одного уволеннаго отъ своего начальства заштатнаго священника, изъявившаго согласіе имъть жительсво при московскомъ старообрядческомъ Рогожскомъ Кладбищѣ и отправлять богослужение и христіанскія таинства по древле. печатнымъ книгамъ". Прошеніе это было представлено министромъ на Высочайшее воззрѣніе. Императоръ Николай, обративъ вниманіе на употребленныя въ немъ, очевидно съ намъреніемъ, неопредъленныя выраженія о тъхъ обязанностяхъ, какія долженъ исполнять просимый священникъ на Рогожскомъ Кладбищѣ, велѣлъ истребовать у подателей просьбы объяснение, не желаютъ ли они принять этого священника, "какъ правильно уволеннаго духовнымъ начальствомъ, на правилахъ единовърческихъ церквей". Взять у просителей это объяснение предписано было тогдашнему московскому генералъгубернатору князю Голицину, который для этого и пригласилъ ихъ къ себѣ въ Іюнѣ мѣсяцѣ того же · 1831 года. Никакъ не ожидавшіе предложенія принять Единовъріе, - предложенія, которое, по ихъ понятіямъ, было равносильно совершенному отказу на ихъ просьбу, -- московские старообрядцы отвѣтили, что "на правилахъ единовѣрческихъ церквей принять просимаго ими священника не желають, и впредь принимать на таковыхъ правилахъ священниковъ по совъсти своей изъявить согласіе не могутъ" 1). Такимъ образомъ и вторая

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> О полачѣ обоихъ прошеній и объ ихъ содержаніи говорять сами Рогожскіе попечители въ новомъ своемъ прошеніи, поданномъ кн. Голицыну въ 1832 году: оно напечатано у Мельникова (см. Руск. Въст. т. LXV, стр. 40-46).

просьба московскихъ старообрядцевъ о возстановлени прежняго порядка въ приняти бѣглыхъ поповъ потерпѣла неудачу. Однакоже оставить окончательно всякія попытки въ этомъ родѣ они все еще не хотѣли, такъ какъ затрудненія въ пріобрѣтеніи священниковъ, успѣвшія обнаружиться и по другимъ мѣстамъ, настоятельно требовали какого-либо выхода изъ нихъ.

Для совѣщанія и разсужденія о средствахъ къ отвращенію этихъ затрудненій, въ началѣ 1832 года, памятнаго распространеніемъ на всѣ старообрядческія общества воспретительнаго указа о бъглыхъ попахъ, съъхались въ Москву значительнъйшие представители старообрядчества изъ разныхъ мѣстъ, -- изъ Стародубья, съ Вѣтки, съ Иргиза, Керженца, изъ поволжскихъ и другихъ городовъ. Все это были люди, имѣвшіе значеніе и вліяніе въ своихъ обществахъ; но между ними особенно выдавался по уму, начитанности и предпріимчивому характеру молодыхъ еще лътъ старообрядцевъ Афеоній Кочуевъ, пріѣхавшій съ Иргиза съ настоятелемъ Верхнепреображенскаго монастыря — Силуаномъ. Совъщания происходили на Рогожскомъ Кладбищѣ, въ такъ называемой конторѣ. Кромѣ прібхавшихъ иногородныхъ депутатовъ на нихъ присутствовали изъ прихожанъ Кладбища только самые значительные по своему богатству и общественному положенію, также по своему вліянію на старообрядцевъ. Здѣсь, по настоянію болѣе осторожныхъ членовъ собранія, было между прочимъ рѣшено сдѣлать еще разъ попытку просить правительство о возстановленіи правилъ 1822 года, — присудили именно, чтобы московские старообрядцы, не утруждая болье непосредственными просьбами ни государя, ни министра, подали прошеніе о ходатайствѣ за нихъ предъ Верховною властію своему ближайшему начальнику — московскому генераль-губернатору, и чтобы въ то же время къ участію въ этомъ дѣлѣ привлечь и петербургскихъ старообрядцевъ, которые съ своей стороны должны были ходатайствовать предъ высшимъ правительствомъ за все вообще старообрядчество.

Прошеніе отъ московскаго старообрядческаго общества

на имя князя Голицына, составленное Кочуевымъ, было подано князю въ Май 1832 года, - и, какъ слъдовало ожидать, было оставлено правительствомъ безъ всякаго вниманія. Между тімь отправилась изъ Москвы въ Петербургъ депутація, состоявшая изъ нѣсколькихъ вліятельныхъ старообрядцевъ, въ числъ которыхъ находился и Кочуевъ, для приглашенія петербуржцевъ къ участію въ общихъ заботахъ о прінсканіи мъръ для отклоненія угрожающихъ старообрядчеству бъдствій. Во главъ петербургскихъ старообрядцевъ поповскаго согласія въ это время стояль купець Сергый Громовъ, извѣстный своимъ богатствомъ и имѣвшій близкія связи со многими высшими сановниками: на это богатство и особенно на эти его связи всего больше и разсчитывали старообрядцы. Московское прошеніе о возстановленіи правилъ 1822 года Громовъ готовъ былъ охотно поддержать подачей такого же содержанія просьбы на Высочайшее имя отъ лица всёхъ россійскихъ старообрядцевъ; но, какъ человъкъ опытный въ дълахъ подобнаго рода, онъ призналъ нужнымъ предварительно справиться чрезъ свѣдующихъ людей, можно ли сколько нибудь расчитывать въ настоящемъ случаѣ, что просьба будетъ принята Государемъ благосклонно. Онъ рѣшилъ именно объясниться и посовѣтоваться о своемъ дѣлѣ съ однимъ изъ самыхъ близкихъ къ особѣ императора лицъ — тогдашнимъ шефомъ жандармовъ, графомъ Бенкендорфомъ, вниманіемъ и благосконностью котораго имѣлъ счастіе пользоваться. Вполнѣ знакомый съ характеромъ и образомъ дъйствій императора Николая, непоколебимо твердаго въ своихъ законодательныхъ распоряженіяхъ, графъ Бенкендорфъ рѣшительно отсовѣтовалъ Громову безпокоить Государя просьбою объ отмѣнѣ изданныхъ имъ мѣропріятій противъ бъглаго раскольническаго священства, такъ какъ просьба эта не можетъ имѣть ни малѣйшаго успѣха<sup>1</sup>). Громовъ и послёдоваль его совёту.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этомъ совѣщанія Громова съ гр. Бенкендорфомъ согласно свидѣтельствуютъ Геронтій (въ *Жизнеописаніи Павла*), Аркадій Славскій (въ показанія 17 іюля 1854 г.), Онуфрій (въ Запискю объ учрежденіи іерархіи).

Такимъ образомъ всѣ попытки раскольниковъ возстановить дъйствіе указа 1822 года о дозволенныхъ попахъ, сдъланныя въ течение первыхъ пяти лѣтъ послѣ его отмѣны, остались безъ успѣха и достаточно показали имъ, что та же участь иолжна ожидать и дальнъйшія въ этомъ родѣ попытки. Однакоже ходатайства о дозволени принимать священниковъ отъ Великороссійской церкви были предпринимаемы старообрядцами расличныхъ обществъ и въ послѣдующее время. Въ видахъ удобнъйшаго достиженія своей цъли нъкоторые изъ этихъ просителей предлагали оградить способъ пріятія священниковъ разными законными формальностями, вообще подчинить его строгому надзору правительства. Бъ 1838 году прошеніе съ проектомъ подобнаго рода было подано екатеринбургскими старообрядцами: они предлагали именно, что будутъ избирать священниковъ только достойныхъ, о избранныхъ ими будутъ сообщать немедленно гражданскому начальству и техъ, которые окажутся неблагонадежными, будутъ чрезъ тоже начальство возвращать въ въдъніе мъстныхъ архіереевъ для святительскаго суда надъ ними. Проектъ сей, имѣвшій видъ благонамѣренности, вызвалъ со стороны духовнаго правительства весьма сильныя и справедливыя возраженія, изложенныя въ особой запискъ, содержавшей разборъ проекта. Неопровержимыми доводами было доказано, что раскольники въ своемъ проектѣ требуютъ себѣ права "безпримърнаго", съ благоустройствомъ управленія несовмъстнаго, что "если предлаемыя ими правила о священникахъ сравнить съ извѣстными правилами 1822 года, то окажется, что они требуютъ не только того же, но и гораздо большаго: ибо прежде поступающихъ отъ церкви въ расколъ брали они украдкою и правительство какъ бы не примѣчало сего; а теперь они хотять тахъ же священниковъ брать открыто и формально, и сему беззаконію священниковъ дать видъ законности"... "Прискорбно видъть, -- говорилось въ заключение записки, -- какъ дерзновенно разсчитываютъ раскольни на непроницательность начальства... Они вставили въ свои правила неискреннюю статью, что свѣтскій начальникъ можетъ дать

духовному начальству сведение о раскольническихъ метрикахъ и о священникахъ къ нимъ поступающихъ и отъ нихъ выбывающихъ, и думаютъ, что обманутъ симъ призракомъ сближенія, тогда какъ они не уступаютъ духовному начальству ни суда, ни надзора надъ ихъ священниками, ни даже права призвать и спросить ихъ священника, о чемъ можетъ быть нужно по дѣламъ»<sup>1</sup>). Такимъ образомъ поданный екатеринбургскими старообрядцами проектъ правилъ о приняти священниковъ отъ православной церкви, отличавшійся повидимому благонамфреннымъ стремленіемъ сблизить старообрядцевъ съ церковію, былъ разоблаченъ, какъ имѣвшій въ сущности одну сокровенную цѣль — предотварить угрожающее старообрядчеству конечное «оскудение быствующаго священства», и представившимъ его лицамъ было рѣшительно отказано въ ихъ просьбѣ, съ воспрещеніемъ и впредь начинать какія-либо ходатайства по раскольническимъ дъламъ.

### 8. Замыслы раскольниковъ объ учреждении собственной архіерейской каведры, какъ единственномъ средствѣ избѣжать конечнаго «оскудѣнія священства».

Въ то время, когда оренбургскіе старообрядцы потерпѣли неудачу съ своимъ проектомъ, бывшимъ въ сущности новой попыткой достигнуть возстановленія правилъ 1822 года, явились предпріимчивые люди, замыслившіе инымъ, по ихъ мнѣнію, болѣе вѣрнымъ и прочнымъ способомъ обезпечить старообрядчеству безпрепятственное полученіе священства, возникла опять давно оставленная мысль объ учрежденіи старообрядческой архіерейской каеедры, и было уже приступлено къ ея осуществленію.

Когда именно возникла эта мысль и кто первый ее высказалъ, съ точностью опредѣлить нельзя; но то не подлежитъ сомнѣнію, что она вызвана была опасеніемъ неизбѣжно предстоящаго старообрядцамъ «оскудѣнія» бѣгствующихъ священ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта весьма зам'вчательная записка, составленная митр. Филаретомъ, напечатана въ у Мёльникова (*Рус. Вист.*, т. LI, стр. 73—77).

ЕСТОР. ВЪЛОКР. СВЯЩ.

никовъ и утвердившеюся послѣ первыхъ неудачныхъ опытовъ увѣренностью, что предотвратить эту опасность возстановлеліемъ прежняго порядка, узаконеннаго правилами 1822 года, нътъ никакой надежды. Сами старообрядцы не отвергаютъ того, что эти именно побужденія вызвали ихъ на сей разъ къ заботамъ: объ учреждени старообрядческой архиерейской каеедры 1). Итакъ, у новыхъ искателей архіерейства уже не было тёхъ, если можно такъ выразиться, чистыхъ побужденій, какими руководились ихъ предшественники сто лётъ тому назадъ. Теперь къ исканію архіерейства побуждало не сознаніе недостаточности церковно-іерархическаго устройства старообрядческихъ обществъ, лишенныхъ епископства, не сознаніе существенной необходимости архіерейскаго чина въ истинной церкви Христовой, которая не можетъ существовать при однихъ только священникахъ, къ тому же еще бъгствующихъ отъ своего епископа: теперь искать архіерейства по буждала только крайняя трудность пріобрѣтать этихъ бѣглыхъ поповъ, которыми вполнъ довольствовались старообрядцы, какъ нельзя болье справедливо называемые посему поповцами; теперь епископъ нуженъ былъ не какъ существенно необходимый членъ церкви Христовой, безъ котораго она не можетъ и существовать, а единственно какъ лицо, могущее снабжать старообрядцевъ попами. Не будь теперь тѣхъ строгихъ распоряженій противъ бѣглыхъ поповъ, которыя одно за другимъ издавалъ императоръ Николай, не угрожай поповцамъ «оскудѣніе бѣгствующаго священства», или удайся имъ хотя одна изъ ихъ попытокъ возстановить дъйствие правилъ 1822 года: они бы не стали и помышлять объ учреждении старообрядческихъ архіерейскихъ каеедръ, какъ не имѣли о томъ по-

1) Объ этомъ говорить самъ иновъ Павель въ нѣкоторыхъ своихъ сочиненіяхъ (напр. въ *Рекурсъ*). Геронтій, въ своихъ запискахъ, мысль о пріобрѣтеніи епископа ставить также въ связи съ тѣмъ обстоятельствомъ, что "Богъ ожесточилъ сердце великаго государа царя Николая Павловича" противу старообрядцевъ и что послѣдовало "конечное прекращеніе" у нихъ священства (Памяти. и Жизнеопис. Павла).

мышленія въ теченіе цвлыхъ пятидесяти лвтъ при Екатеринѣ II-й и Александрѣ I-мъ. Поэтому напрасны позднѣйшія умилительныя разглагольствія учредителей и защитниковъ старообрядческой іерархіи о станятидесятильтнемъ вдовствь ихъ церкви (которымъ старообрядцы въ теченіе полувѣка отнюдь не тяготились), о исизреченныхъ действіяхъ Божія промышленія, прекратившихъ сіе вдовство дарованіемъ старообрядческой церкви жениха-епископа, и проч. и проч. Несомнѣнная историческая дѣйствительность показываетъ, что вовсе не здѣсь, не въ этомъ якобы сознаваемомъ и оплакиваемомъ старообрядцами вдовствѣ ихъ церкви истинная причина, вызвавшая существование нынъшнихъ раскольническихъ архіереевъ, а въ созданной отвнѣ необходимости во что бы ни стало измѣнить свое прежнее положеніе съ одними бѣгствующими ісреями, пріобрѣтеніе которыхъ сдѣлалось крайне затруднительнымъ и въ близкомъ будущемъ угрожало еще большими затрудненіями.

Нельзя допустить, чтобы мысль объ учреждении нынъ существующей у старообрядцевъ іерархіи своимъ происхожденіемъ была обязана исключительно одному какому-либо лицу. Она была прямымъ послѣдствіемъ того положенія, въ какое поставлено было старообрядчество стёснительными для него распоряженіями правительства и естественнымъ образомъ должна была возникнуть у многихъ внимательныхъ къ этому положенію старообрядцевъ. Тревожныя извѣстія о «настатіи гонительныхъ временъ», о близкомъ и неизбѣжномъ «скудѣніи священства» очень скоро распространились во всемъ старообрядческомъ мірѣ, по всѣмъ старообрядческимъ общинамъ, и, само собою разумѣется, повсюду вызвали много разнаго рода толковъ, предположений, замысловъ о томъ, какъ избыть гоненія: естественно приходили на память прежнія гонительныя времена, когда предки уходили отъ гоненія во иныя страны, за границу Россіи, гдъ въ безопасности можно пользоваться священствомъ; вспоминались и старые толки о томъ, что будто бы въ тёхъ, иныхъ странахъ имёются даже «древлеправославные» епископы. Удаленіе въ эти страны, отысканіе этого древлеправославнаго священства для людей, горячо пре-

4\*

данныхъ расколу и не слишкомъ связанныхъ житейскими заботами, представлялось и теперь наилучшимъ средствомъ избѣгнуть ожидаемыхъ золъ, отвратить бѣдственное оскудѣніе священства. И вотъ действительно въ конце двалиатыхъ и началь тридцатыхъ годовъ являются у старообрядцевъ предпріимчивые люди, идущіе отыскивать за границей якобы им'вющихся тамъ епископовъ древняго, дониконовскаго благочестія 1). Такимъ образомъ, прежде нежели образовался въ болѣе или менѣе опредѣленныхъ чертахъ замыселъ объ учрежденіи за границей старообрядческой архіерейской каседры, толки о заграничныхъ «древлеправославныхъ епископахъ» и стремление найти ихъ, какъ первоначальная основа этого замысла, явились подъ вліяніемъ указанныхъ обстоятельствъ у многихъ старообрядцевъ. Нётъ сомнёнія, что въ тёхъ мёстахъ, которыя служили средоточіями старообрядчества, толковали объ этомъ съ большей обстоятельностью, даже строили планы относительно пріобрѣтенія собственныхъ архіереевъ.

1) Весьма замѣчательныя и любопытныя извѣстія о подобныхъ предпріятіяхъ сообщаются въ показаніи одного изъ "странствователей" — инока Ираклія. Будучи настоятелемъ Куреневскаго монастыря (Подольской губернів), по служамъ, что въ Турціи есть старообрядческие епископы, онъ, какъ можно догадываться, около 1828-29 года, вивств съ иновомъ Игнатіемъ, "рѣшился идти отыскивать этихъ епископовъ". Добравшись до некрасовскихъ селеній, въ Славе они "встретили другихъ иноковъ, приехавшихъ изъ Молдавін съ одинаковымъ нампреніемъ, — имена ихъ были: Евфросинъ, Доровей, Павелъ (не Бълокриницкій), Аркадій, Виталій, Іоасафъ и другіе, всего 16 человёкъ". Всё они были русскіе выходцы (Аркадій, по фамиліи Лысый, впоследствіи сделался архієпископомъ Славскимъ). Чрезъ Константинополь они пробрались въ Майносъ и разспрашивали у здёшнихъ некрасовцевъ объ епископахъ: некрасовцы "увѣряли, что нѣтъ нигдѣ, что они всю Турцію прошли насквозь, а нигдъ не слыхали"; отсюда странники прошли за Бейрутъ до Египта, и здёсь "убёдились, что записки и свидинія, которыя распространены у старообрядцевь, есть вынысель". Потомъ они совершили и еще нѣсколько безплодныхъ странствованій, изъ которыхъ возвратились только четверо — самъ Ираклій, Павелъ, Дороеей и Аркадій, — остальные всв умерли (см. Чт. въ общ. ист. и древн. 1871 г. ч. IV, отд. V, стр. 182-185).

Ņ

Однимъ изъ такихъ средоточій и притомъ наиболѣе заинтересованнымъ въ судьбѣ бѣгствующаго священства, а въ началь тридцатыхъ годовъ и наиболье угрожаемымъ правительственными карами, былъ Иргизъ. Здѣсь то, въ Верхнепреображенскомъ монастырѣ, у настоятеля Силуана, въ кругу его приближенныхъ, между которыми видное мѣсто занималъ Кочуевъ, дъйствительно, обсуждали тщательно вопросъ о пріобрътени архіерейства, и Кочуевъ предлагалъ даже нъкоторые планы относительно устройства старообрядческой архіерейской казедры. Объ нихъ секретнымъ образомъ сообщили въ Москву наиболѣе вліятельнымъ членамъ здѣшняго старообрядческаго общества, между которыми занималъ тогда особенно видное мъсто купецъ Өедоръ Рахмановъ, весьма богатый, но довольно ограниченный и крайне тщеславный челов'вкъ: ему, равно какъ его родичамъ и пріятелямъ, иргизскіе планы пришлись по душѣ. На рогожскихъ собраніяхъ 1832 года, которыя, какъ сказано выше, были составлены вообще для обсужденія способовъ къ отстраненію угрожающаго старообрядчеству «оскудѣнія священства», была предложена на общее разсмотрвніе и мысль о пріобрѣтеніи епископа. Самъ Кочуевъ, присутствовавшій здівсь въ числів иргизскихъ депутатовъ, изложиль твои соображенія о томъ, какъ мысль эта можетъ быть приведена въ исполнение. Рахмановъ и его сторонники старались поддержать Кочуева; но люди болье разсудительные и осторожные находили учреждение архиерейской каеедры предпріятіемъ слишкомъ смѣлымъ, неудобоисполнимымъ, и для самихъ старообрядцевъ не вполнѣ удобнымъ. Главнымъ противникомъ мысли о старообрядческихъ епископахъ явился тогда кунецъ Николай Царскій: онъ считалъ болье върнымъ и удобнымъ дѣломъ снова ходатайствовать предъ правительствомъ о возстановлении правилъ 1822 года, и его мити поддержали нъкоторые другіе изъ значительныхъ прихожанъ Рогожскаго Кладбища. Въ заключение всъхъ совъщаний ръmeно было воспользоваться планами той и другой стороны, хлопотать о возстановлении прежняго порядка въ пріобрѣтении священниковъ, а въ то же время, на всякій случай, пріискивать и способы къ устроенію архіерейской казедры; но къ участію въ томъ и другомъ діль признали нужнымъ пригласить непремѣнно петербургское общество, особенно главу этого общеслва — Сергѣя Громова, съ каковою цѣлію и снарядили въ Петербургъ депутацію. Депутація, въ которой участвовали самые горячіе ревнители мысли о раскольническихъ епископахъ - Рахмановъ и Кочуевъ, подробно изложила Громову обсуждавшиеся на рогожскихъ собранияхъ планы. Мы уже видёли, что Громовъ не отказался принять участіе въ хлопотахъ о возстановлени правилъ 1822 года, но послѣ объясненій съ графомъ Бенкендорфомъ призналъ ихъ безполезными и нашелъ необходимымъ вовсе оставить. Что касается другого предпріятія — учрежденія раскольнической архіерейской каеедры, оно также не было отвергнуто Громовымъ, и, какъ надобно полагать, въ объясненіяхъ съ Бенкендорфомъ, онъ осторожно завелъ рѣчь и объ этомъ предпріятіи. Бенкендорфъ не возражалъ противъ него, - онъ даже высказался въ смыслѣ совершенно благопріятномъ для учрежденія особой раскольнической іерархіи, находя, что старообрядцы избавились бы тогда отъ необходимости брать тайкомъ священниковъ отъ православоой церкви, чего правительство никогда не потерпитъ, между тъмъ какъ гораздо снисходительнье, можетъ быть, отнесется къ попамъ, поставляемымъ собственными раскольническими епископами<sup>1</sup>). Это замѣчаніе лица, столь близкаго къ особѣ императора, имѣло для Громова весьма большую важность: мысль о пріобрътени епископа, объ учреждени самостоятельной раскольнической іерархіи, теперь заняла его сильно, и онъ серіозно началъ помышлять о приведении этой мысли въ исполнение.

Но чѣмъ важнѣе было дѣло, тѣмъ большей, по мнѣнію Громова, требовало оно осторожности, тѣмъ осмотрительнѣе

<sup>1)</sup> Старообрядцы близко знавшіе дёло и достойные довёрія, Геронтій, Онуфрій, Аркадій Славскій, въ своихъ запискахъ и показаніяхъ рёшительно утверждаютъ, что мысль объ учрежденіи раскольнической архіерейской казедры подана Громову графомъ Бенкендорфомъ.

и искуснѣе нужно было вести его. А между тѣмъ личное знакомство съ Рахмановымъ, главою московскихъ ревнителей старообрядческаго архіерейства, уб'ядило Громова, что этотъ ограниченный и болтливый человѣкъ, при своемъ мелкомъ самолюбій, скорѣе способенъ испортить дѣло, нежели помочь ему: Громовъ призналъ нужнымъ поэтому благовиднымъ образомъ устранить Рахманова на нѣкоторое время отъ участія въ замыслахъ о пріобрѣтеніи епископа. Посовѣтовавшись съ нѣкоторыми довъренными лицами и съ самимъ Кочуевымъ, на благоразуміе котораго вполнѣ полагался, Громовъ дѣйствительно объявилъ Рахманову, что учреждение старообрядческой архіерейской казедры считаеть слишкомъ смѣлымъ, опаснымъ, вообще неудобоисполнимымъ предпріятіемъ, что участія въ немъ принять не можетъ, да и московскимъ старообрядцамъ совътуетъ его оставить. Самъ же съ этого времени усердно занялся пріисканіемъ людей, на которыхъ съ полнымъ къ нимъ довъріемъ можно было бы возложить порученіе — отправиться въ странствіе для пріобрѣтенія потребнаго старообрядцамъ епископа. Что касается вопроса, гдѣ и какъ устроить пребываніе будущаго владыки старообряцевъ, то въ этомъ отношеніи у Громова и тогдашнихъ довъренныхъ людей его не было еще условлено ничего решительнаго, не было составлено какихъ-либо точно опредѣленныхъ плановъ. Указаній на этотъ счетъ ожидали отъ времени и обстоятельствъ; теперь главная забота была объ одномъ — обръсти епископа и именно изъ «древлеправославныхъ», такъ какъ ходившимъ между старообрядцами толкамъ о существовании такихъ епископовъ и они вмёстё съ другими вёрили.

Прошелъ не одинъ годъ, пока явился человѣкъ, по мнѣнію Громова, вполнѣ способный послужить общему дѣлу, обладавшій всѣми качествами, потребными для совершенія такого подвига, какъ исканіе «древлеправославнаго» епископства и учрежденіе старообрядческой архіерейской каседры: это былъ Петръ Васильевъ Великодворскій, впослѣдствіи стяжавшій себѣ великую извѣстность въ старообрядческомъ мірѣ подъ именемъ инока Павла Бѣлокриницкаго.

# 9. Жизнь Петра Великодворскаго до поступленія въ Лаврентьевъ монастырь и особенности его характера.

Петръ Васильевъ Великодворскій<sup>2</sup>) былъ урожденецъ валдайской подгородной слободы, заселенной по преимуществу ямщиками и извѣстнной подъ названіемъ Зимогорскаго яма. Отецъ его, старообрядецъ, служилъ здъсь писаремъ въ волостномъ правлении: Петръ былъ старшимъ изъ пяти сыновей. Онъ родился въ 1808-мъ году. Мальчикъ одаренъ былъ отъ природы замѣчательными способностями – рано выучился грамотъ и научился отъ отца искусству писать четко, свободно и красиво, которое впослъдствіи оказалось для него весьма полезнымъ. Особенно примѣчательными его качествами были — страстная любовь къ чтенію книгъ духовнаго содержанія, разумѣется, изъ того тѣснаго круга церковно-богословской литературы, который по преимуществу излюбленъ раскольниками, и воспитанная подъ вліяніемъ этого чтенія наклонность къ религіозной мечтательности и аскетической жизни. Стремление къ иночеству обнаружилось въ немъ очень рано. 12-ти лѣтъ, наслушавшись разсказовъ о раскольническихъ обителяхъ, онъ задумалъ уйти на жительство въ стародубскіе монастыри; но отецъ принялъ своевременно надлежащія мѣры къ возвращенію его домой. Первая неудача не охладила однако его желанія посвятить себя иноческой жизни; онъ только отложиль на время, до болье удобныхь обстоятельствь, его осуществление и попрежнему сталь усердно заниматься чтеніемъ уважаемыхъ старообряцами отеческихъ и иныхъ писаній.

1) Свёдёнія объ инокё Павлё заимствуются главнымъ образомъ у Геронтія, изъ его собственноручной записки о жизни Павла. Относительно фактической стороны разсказъ Геронтія, какъ одного изъ ближайшихъ друзей Павла, знакомаго со всёми болёе или менёе важными обстоятельствами его жизни, не внушаетъ никакого сомпёнія. Извёстія о Павлё мы заимствуемъ также изъ записокъ другого близкаго ему человёка — о. Онуфрія.

Въ 1825 году случилось въ семейств Великодворскихъ событіе, которое должно было на долгое время отвлечь Петра Васильева отъ сродныхъ ему занятій и отъ исполненія его желанія — принять иночество: умеръ его отецъ и на него, какъ старшаго изъ братьевъ, пали заботы о содержани семейства, находившагося въ нуждъ, такъ какъ незадолго передъ твиъ и домъ ихъ истребленъ былъ пожаромъ<sup>1</sup>). Скоро нашлись однакоже благотворители семейству покойнаго зимогорскаго писаря. Одна зимогорская жительница-старообрядка, удалившаяся въ монастырь, отдала Петру Васильеву въ полную собственность свой домъ. Потомъ зимогорское общество приняло его на м'всто отца въ должность волостного нисаря, и такимъ образомъ онъ получилъ возможность безбѣдно содержать семью. Между тёмъ ему угрожала новая бёда. Въ 1828 году, по случаю войны съ турками, былъ объявленъ рекрутскій наборъ и на семью Великодворскихъ паль жребій поставить рекрута., Горе для семьи предстояло большое: приходилось потерять главнаго кормильца, который къ тому же не имѣлъ нималѣйшаго призванія къ военной службѣ. Въ эту тревожную для Петра Васильева пору, нежданно-негаданно, безъ всякихъ съ его стороны исканій, одинъ молодой человъкъ изъ жителей того же Зимогорскаго яма сдълалъ ему предложение идти за него охотникомъ въ рекруты, при чемъ однако же просиль въ вознаграждение, для обезпечения собственной семьи, двѣ тысячи рублей, по тогдашнему на ассигнаціи. Это была для бѣднаго человѣка слишкомъ большая сумма; но Петръ Васильевъ не колеблясь принялъ предложение. Члены зимогорскаго волостного правленія немедленно собрали для него по поцинскъ довольно значительную сумму для уплаты охотнику, а потомъ и остальныя деньги онъ успълъ найти безъ затрудненія. Такимъ образомъ Петръ Великодворскій счастливо избавился и отъ новой грозившей ему б'ёды.

<sup>1</sup>) Василій Великодворскій былъ подверженъ пьянственной слабости, отъ того и состоянія никакого не нажилъ: объ этомъ самъ Павелъ, съ большимъ сокрушеніемъ, неръдко говаривалъ о. Онуфрію. И во всемъ этомъ онъ видѣлъ не что либо случайно устроившееся, или вообще проявление Божія къ людямъ милосер. дія; напротивъ, какъ человѣкъ склонный къ религіозной мечтательности, онъ усматривалъ здъсь нъчто необыкновенное. видѣлъ чрезвычайное дѣйствіе особеннаго надъ нимъ покровительства свыше, и именно устроенное великимъ святителемъ и чудотворцемъ Николою. Святителя Николу онъ съ юныхъ лѣтъ считалъ своимъ особеннымъ покровителемъ и помощникомъ. На него возлагалъ онъ всю надежду и въ то время, когда остался сиротой, и въ то, когда грозила опасность идти на военную службу. Теперь, когда эти надежды оправдались такимъ очевиднымъ для него образомъ, онъ убѣдился окончательно, что состоить подъ чрезвычайнымъ покровительствомъ святителя, и вообще началъ считать себя постлвленнымъ въ какія-то особенно близкія къ нему отношенія. Дни памяти святителя онъ съ этого времени началъ праздновать съ нарочитой торжественностью.

Подъ вліяніемъ этой мечтательной вѣры въ непосредственное руководство высшаго, небеснаго покровителя образовались и утвердились въ характеръ Павла—рѣдкая предпріимчивость и неменѣе рѣдкая настойчивость въ осуществленіи предпріятій. Питая увѣренность, что всѣ его дѣйствія совершаются подъ особымъ высшимъ руководствомъ, онъ смѣло берется за самыя несбыточныя и опасныя препріятія, твердо и неуклонно идетъ къ предположенной цѣли. Въ послѣдующей дѣятельности инока Павла эти стороны его характера выступятъ особенно ярко; но и будучи волостнымъ писаремъ Петромъ Великодворскимъ онъ успѣлъ показать ихъ довольно ясно. Въ этомъ отношеніи заслуживаетъ вниманія особенно предпринятое имъ исканіе клада, имѣвшее притомъ рѣшительное вліяніе на дальнѣйшую судьбу его.

Въ одно время явились къ Петру Васильеву два знакомые старообрядца съ предложеніемъ — отправиться вмѣстѣ для отъисканія клада, съ давнихъ лѣтъ будто бы хранящагося въ какомъ-то имъ извѣстномъ помѣщичьемъ имѣніи: кладъ, по ихъ разсказамъ, состоялъ изъ разныхъ драгоцѣнностей и нѣсколькихъ бочекъ золота, а главное — тутъ же будто бы находилась какая то чудотворная икона Богоматери съ неугасимо-горящею предъ нею съ незапамятныхъ временъ дампадою. Кладъ, по ихъ мнѣнію, могъ быть доступенъ только строгимъ блюстителямъ «древлеправославной» вѣры, почему они и рѣшились предложить участіе въ отысканіи его Петру Васильеву, какъ извъстному своей горячей преданносью старообрядчеству. Тогда действительно ходили между старообрядцами слухи о такихъ кладахъ, и Петръ Васильевъ легко далъ въру страннымъ разсказамъ своихъ знакомцевъ. Притомъ же, мечтая объ особомъ надъ нимъ покровительствѣ святителя Николы, онъ готовъ быль думать, что и въ самомъ дълв можетъ быть не кто другой, какъ именно онъ предъизбранъ свыше совершить подвигь открытія великой святыни, издавна сохраняемой Промысломъ Божіимъ на прославленіе старообрядчества въ такія гонительныя времена. Чтобы вполнъ увъриться въ этомъ и дъйствовать уже съ полной ръшительностью, онъ задумалъ особымъ способомъ узнать — угодно ли такое его предпріятіе святителю Николь. Своимъ знакомцамъ онъ сказалъ, что дастъ отвѣтъ черезъ недѣлю, — и недѣлю эту, вмѣстѣ съ семействомъ, провелъ въ постѣ и молитвв. Въ первый же день онъ приготовилъ два жребія съ надписью предполагаемыхъ отвътовъ святителя Николы, - на одномъ былъ написанъ отвѣтъ благословляющій на предпріятіе, на другомъ возбраняющій, — и положилъ ихъ на всю недѣлю въ кіотъ, предъ иконой святителя, а въ послѣдній день обѣтной недѣли, во время всенощнаго бдѣнія, по великомъ славословіи, предъ тропаремъ Николь Чудотворцу, предложилъ своей матери взять и подать ему одинъ изъ жребіевъ: поданный матерію жребій былъ съ отвѣтомъ благословляющимъ на предпріятіе. Теперь для Петра Васильева вопросъ казался рѣшеннымъ твердо и непреложно... Получивъ такое, въ его глазахъ, несомнённое увёреніе, что будто бы самъ святитель Никола благословляетъ его на исканіе завѣтныхъ сокровищь, онъ уже безъ всякаго колебанія весь отдается этому

дѣлу, въ полномъ убѣжденіи, что никакія препятствія и трудности не помѣшаютъ ему достигнуть того, на что есть воля и благословеніе его небеснаго руководителя и заступника.

Въ условленное время, вмѣстѣ съ товарищами. Петръ Васильевъ отправился въ то пом'встье, гдв, по ихъ мнівнію, хранился драгоцённый кладъ. Какъ и слёдовало ожидать, помѣщикъ встрѣтилъ очень непривѣтливо и прогналъ странныхъ искателей клада. Эта неудача для вдохновеннаго предводителя кладоискателей не представлялась особенно важною; въ несомнѣнной увѣренности, что дѣйствуетъ подъ покровисвятителя Николы, онъ решился обратиться тельствомъ съ просьбой о помощи въ столь важномъ, по его мнёнію, дѣлѣ къ самому императору Николаю Павловичу. Сочинивъ прошеніе, Петръ Васильевъ съ товарищами отправился въ Петербургъ для подачи его лично Государю; но здѣсь, когда они искали къ этому случая, выжидая, где можно встретить императора, были задержаны полиціей, какъ люли подозрительные. Подъ арестомъ ихъ содержали не долго; но и выпустивъ на свободу, безъ надзора не оставили. Дѣло такимъ образомъ вовсе не ладилось: дойти до Государя не было никакой возможности, да и жить въ Петербургъ было затруднительно. Въ виду разныхъ неудачъ и затрудненій Петръ Васильевъ началъ упадать нѣсколько духомъ. Особенно тяжелы были возникавшіе невольно сомнѣнія. Дѣло, предпринятое по благословению его выстаго руководителя и покровителя, оказывается неудобоисполнимымъ, - нужно отказаться отъ него: что же, не заблуждался ли онъ, полагаясь на благословение святителя Николы? не мечта ли и вся его увъренность, что онъ находится подъ особеннымъ высшимъ покровительствомъ? Между тёмъ настало 6-е Декабря — праздникъ святителя и чудотворца Николая. Наканунъ этого дня, который онъ всегда праздновалъ съ особенной торжественностью въ своемъ семействѣ, тяжелые вопросы и думы овладѣли имъ еще сильнее, и ночью, когда, въ крайнемъ изнеможении физическихъ силъ, онъ забылся наконецъ тонкимъ сномъ, ему

представилось видёніе, служившее, какъ ему казалось, отвётомъ на мучившіе его вопросы и сомнѣнія, — явился въ подномъ архіерейскомъ облаченія, съ Евангеліемъ въ лѣвой рукѣ. самъ святитель Никола, и указывая десницею на свой омофоръ, сказалъ ему: "зри на мя и виждь, - якоже азъ есмь, тако все есть". Видение повторилось, и опять святитель сказаль: "якоже азъ есмь, аминь глаголю тебв, тако все есть". Въ сильномъ волнении Петръ Васильевичъ всталъ, разбудилъ товарищей, передалъ имъ случившееся, и тогда же записалъ день и часъ явленія<sup>1</sup>). Всв его думы и сомнѣнія были разръшены для него этимъ сновидъніемъ: отсель ничто уже не могло поколебать его убъжденія, что онъ имъетъ будтобы особое предназначение свыше и действуеть по непосредственному указанію святителя Николы<sup>2</sup>). Сначала, разумбется, сновидение истолковано было применительно съ исканию клада, и именно въ томъ смыслѣ, что сокровища существуютъ несомнѣнно и будутъ непремѣнно обрѣтены, почему и слѣдуетъ неослабно продолжать начатыя хлопоты. Раздумывая. какъ продолжать ихъ, онъ рѣшился обратиться за совѣтомъ и помощію къ Громову, какъ главѣ и покровителю

<sup>1</sup>) О видѣніи этомъ подробное повѣствованіе находится у Геронтія. Впослѣдствіи Павелъ нацисалъ икону Святителя въ томъ самомъ видѣ, какъ было явленіе; икона была имъ поставлена и находится донынѣ въ Покровской церкви Бѣлокриницкаго монастыря. О сновидѣніи Павла и написанной имъ иконѣ, согласно съ Геронтіемъ, разсказываетъ и о. Онуфрій.

<sup>9</sup>) Укорененію въ Павлѣ этой увѣренности, что онъ будто бы особенный избранникъ Божій, способствовали потомъ и новыя подобнаго рода сновидѣнія, которыя въ свою очередь находили себѣ почву въ его самообольщенности. Вообще, онъ сдѣлалоя впослѣдствія замѣчательнымъ сновидцемъ, такъ что въ этомъ отношеніи немного уступалъ знаменитѣйшему раскольническому сновидцу и зрителю разныхъ нелѣпыхъ видѣній — протопопу Аввакуму. Сны свои, по его мнѣнію знаменательные, Павелъ имѣлъ привычку описывать во всей подробности. Записки эти, вмѣстѣ съ другими бумагами, онъ передалъ, умирая, о. Онуфрію, а этотъ послѣдній предалъ ихъ сожженію, ревнуя о Павловой славѣ, которая, какъ понималъ онъ, могла бы сильно пострадать, если бы его странныя видѣнія сдѣлались взвѣстными.

петербургскихъ старообрядцевъ. На Громова Петръ Васильевъ произвелъ сильное впечатлёніе. Онъ такъ вдохновенно говорилъ о неисповѣдимыхъ судьбахъ Божіихъ, чудеснымъ образомъ сохранившихъ дивную святыню на прославление \_древлеотеческія вѣры" до нынѣшняго, гонительнаго для оной времени, что его собесѣдникъ, тогда именно очень занятый тяжкимъ положениемъ старообрядчества, невольно увлекся его рѣчами и изъявилъ готовность помочь ему въ его дълъ. Планъ его Громовъ одобрилъ, — нашелъ, что дъйствовать нужно съ соизволенія Государя, дабы такимъ образомъ впослъдствіи, когда обрѣтена будетъ дивная святыня, этимъ самымъ обратить на старообрядцевъ монаршее благоволение. А какъ подать прошеніе на Высочайшее имя, объ этомъ онъ опять обратился за совѣтомъ къ своему милостивцу — графу Бенкендорфу, и лично представиль ему кладоискателей. Бенкендорфъ, разумбется, отвётилъ, что съ такой странной просьбой обращаться къ Государю невозможно; однакоже, снисходя къ мольбамъ кладоискателей, далъ имъ нѣчто въ родѣ рекомендательнаго письма, съ которымъ они и отправились опять въ имѣніе, гдѣ якобы находился кладъ. Помѣщикъ на этотъ разъ, благодаря, какъ видно, представленному ими документу, принялъ ихъ, и на предложенныхъ ими выгодныхъ условіяхъ согласился допустить до исканія клада; но, понимая всю несбыточность ихъ затви, потребовалъ себв въ видв залога, въ обезпечение объщанныхъ ему выгодъ, двѣ тысячи рублей, съ тѣмъ, что онѣ должны поступить въ его собственность, если клада не будеть отыскано. Петръ Васильевъ, совершенно увъренный въ успъхъ предпріятія, нимало не колеблясь, написалъ отъ своего имени вексель въ 2000 рублей и отослалъ въ Петербургъ къ Сергѣю Громову, прося его доставить указанную сумму: Громовъ выслалъ деныти немедленно. Получивъ деньги, помѣщикъ дозволилъ кладоискателямъ приступить къ открытію клада. Искали они усердно и, разумвотся, ничего не отыскали.

Теперь, казалось бы, для Петра Васильева предстояла опять трудная нравственная борьба съ сомивніями и недоумѣніями.

Предсказанное въ чудесномъ видении не исполнилось : что же, -не было ли это видение только действиемъ разгоряченнаго воображенія (чёмъ оно действительно и было)? не мечта ли и всё его помыслы о своемъ высокомъ призвании, о чрезвычайномъ посланничествъ? Но въра его въ несомивниую дъйствительность видёнія была такъ крепка, что подобиаго рода сомнѣній онъ не допускалъ уже. Неудачный конецъ дѣла о искани клада только привелъ его въ другимъ, весьма важнымъ для дальнъйшаго направленія его жизни, соображеніямъ и выводамъ: "явленіе святителя Николы и слова, при этомъ сказанныя (разсуждаль онь), выше всякаго сомнёнія; видно только, что неправильно понять мною смыслъ его словъ, - видно, что они относятся вовсе не въ исканію клада, а въ чему-то другому, для меня еще не ясному, не вполнъ открытому, но непремѣнно имѣющему совершиться, и въ чемъ я долженъ буду принять ближайшее участіе своими трудами и подвигами". Такъ объяснялъ онъ теперь свое сновидение, --и отпустивъ товарищей, самъ рѣшился послѣдовать своему давному желанію-посвятить себя иноческой жизни. Онъ отправился въ стародубские монастыри, чтобы, тамъ, въ уединении и тишинь, ожидать "усмотрения Божихъ о немъ судебъ", тоесть указанія на предназначенное ему, будто бы, великое діло.

#### 10. Пребываніе Петра Васильева въ Лаврентьевонъ монастырѣ.

Мѣстомъ жительства Петръ Васильевъ избралъ собственно Лаврентьевъ монастырь; но отсюда нерѣдко посѣщалъ и другія старообрядческія обители въ Стародубьѣ. Пребываніе въ этихъ монастыряхъ имѣло для него немалую важность: здѣсь онъ познакомился со многими уважаемыми въ старообрядчествѣ лицами, которыя внослѣдствіи сдѣлались его близкими друзьями и пріобрѣли, можно сказать, историческую извѣстность; здѣсь, въ кругу этихъ лицъ, онъ гораздо глубже вошелъ въ современные интересы староообрядчества, нежели сколько занятъ былъ ими живя на родинѣ; здѣсь окончательно сложился въ немъ и тотъ характеръ самоотверженнаго дѣятеля на пользу старообрядчества, съ какимъ является онъ, какъ учредитель Бѣлокриницкой iepapxiu.

Настоятелемъ Лаврентьева монастыря въ то время, когда жилъ тамъ Петръ Васильевъ, былъ инокъ Аркадій, человѣкъ во многихъ отношеніяхъ замѣчательный. Онъ былъ родомъ изъ посада Клинцовъ; въ мірѣ звался Андрей Родіоновъ Шапошниковъ. Аркадій пользовался въ своемъ кругу большой извёстностью, какъ замёчательный старообрядческій начетчикъ. Великій ревнитель раскола и строгій блюститель всёхъ уставленныхъ расколомъ обрядовыхъ условій жизни, онъ въ этомъ отношеніи былъ строгъ и къ другимъ, — вообще отличался твердымъ и настойчивымъ характеромъ. Гордый, самолюбивый, склонный къ любостяжательности, онъ умълъ однакоже скрывать эти пороки подъ маской внёшняго подвижничества и фарисейснаго смиренія. Самая наружность его была изъ такихъ, что обращала на себя особенное внимание старообрядцевъ, - онъ имѣлъ замѣчательно длинную бороду, такъ что попросту, въ бесъдахъ между собою, старообрядцы обыкновенно звали его Аркадіемъ бородатымъ. Въ молодыхъ еще лётахъ онъ женился, - и (о чемъ впослёдствіи имёлъ причины горько сожальть) женился на вдовь, имвешей двтей отъ перваго брака; но въ супружествѣ жилъ недолго: неизвѣстно почему, — вслѣдствіе ли семейныхъ непріятностей, по влеченію ли къ монашеской жизни, или по другимъ какимъ причинамъ, только спустя немного времени послѣ женитьбы онъ оставилъ жену и принялъ иночество въ Лаврентьевомъ монастырѣ. Здѣсь онъ скоро пріобрѣлъ вліяніе на игумена и братію; а не задолго до прітзда въ монастырь Петра Васильева самъ былъ избранъ въ игумены, на мѣсто отказавшагося отъ должноси – Михаила.

Въ братствъ Лаврентьева монастыря было тогда нъсколько "старцевъ", пользовавшихся въ старообрядчествъ уваженіемъ. Таковъ былъ особенно инокъ Евфросинъ, сотоварищъ Аркадія, вмъстъ съ нимъ пришедшій въ монастырь. Онъ славился какъ человъкъ многосвъдующій въ писаніи, — даже самъ

Аркадій называль его "великимъ книгчіемъ"; при большой дъйствительно начитанности, онъ обладалъ еще превосходной памятью, такъ что могъ наизусть приводить мѣста и цѣлыя странницы изъ старопечатныхъ книгъ, характера былъ малосообщительнаго, любилъ уединеніе и жилъ "полузатворникомъ". Не малымъ почетомъ въ монастырѣ пользовался также инокъ Іоасафъ, прежде бывшій елисаветградскій купецъ Морозовъ, обладавшій значительными средствами и много жертвовавшій на монастырскія потребности. Слёдуетъ упомянуть еще объ Алипів и Онуфрів. Алипій, бывшій мещанинъ города Калуги Абрамъ Ивановъ Вепринцевъ, жилъ въ Лаврентьевомъ монастырѣ съ 1815 года безвыходно до самаго закрытія монастыря <sup>1</sup>); былъ человѣкъ кроткаго нрава и доброй жизни, но никакими особенными талантами не отличался, - даже и грамотъ былъ не очень гораздъ. Инокъ Онуфрій, въ міръ Андрей Өаддеевъ Парусовъ, родился и крещенъ въ церкви православной; но потомъ расположение къ старообрядчеству и любовь къ уединенной иноческой жизни побудили его уйти съ родины (изъ Ярославской губерніи) въ старообрядческіе стародубские монастыри, о которыхъ много наслышался отъ знакомыхъ раскольниковъ. Это случилось на 19 году его жизни, — въ то время, когда здъсь жилъ уже Петръ Васильевъ<sup>2</sup>). Сначала Онуфрій поселился въ Покровскомъ монастырѣ, потомъ перешелъ на жительство въ Лаврентьевъ, гдъ и постриженъ въ иноки. За разсудительность, открытый и прямой характеръ, добросердечіе и безукоризненную жизнь онъ постоянно пользовался любовію и уваженіемъ всѣхъ знавшихъ его старообрядцевъ.

ИСТОР. ВЪЛОКР. СВЯЩ.

5

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ говорится въ собственномъ его показани на допросѣ 1854 г.; то же повторилъ онъ въ суздальскомъ Спасоевениевомъ монастырѣ на вопросъ архим. Амвросія (архивъ Спассе. мон.).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Записка о. Онуфрія, поданная въ 1865 году московскому митрополиту Филарету. Здёсь онъ именно говорить, что съ Павломъ "встрётился и познакомился первый разъ, когда тотъ жилъ въ Лаврентьевскомъ монастырё бёльцомъ Петромъ Васильевымъ" (См. *Брам. Сл.* 1884 г., т. II, стр. 322-323).

Петръ Васильевъ принятъ былъ весьма внимательно въ Лаврентьевомъ монастырѣ. Какъ и слѣдовало ожидать, онъ особенно сблизился съ Аркадіемъ и Евфросиномъ: у нихъ искалъ наученія въ иночествѣ; съ ними проводилъ время въ бесѣдахъ отъ писанія; отъ нихъ бралъ книги для келейнаго чтенія. Впрочемъ бесѣды съ Лаврентьевскими "книгчіями" происходили не объ однихъ только догматическихъ вопросахъ и правилахъ иноческой жизни: въ Лаврентьевомъ монастырѣ, какъ и въ другихъ раскольническихъ обителяхъ, тогла сильно заняты были современнымъ положеніемъ бѣгло. поповства, все больше и больше стѣсняемаго правительствомъ: ожидали, что рано или поздно и для лаврентьевскихъ иноковъ настанетъ очередь испытать на себъ карательную руку внѣшнихъ властей. Что же дѣлать? какъ поступить, если кара постигнетъ и ихъ обитель? - вотъ о чемъ нерѣдко велись бесѣды въ обществѣ Аркадія и Евфросина. Здѣсь, на этихъ бесѣдахъ, самую даже мысль о подчинени господствующей церкви отвергали съ негодованиемъ, и въ случаѣ крайности считали необходимымъ бѣжать за границу къ тамошнимъ "христіанамъ". Что же касается общаго положенія старообрядчества въ Россіи и особенно угрожаю щаго ему "оскудѣнія священства", то, безъ сомнѣнія, и здѣсь были толки о исканіи и пріобрѣтеніи епископа, какъ вѣрнъйшемъ способъ отстранить это бъдствіе. Игуменъ Аркадій, человѣкъ не склонный къ увлеченіямъ и мечтательности, самъ лично не питалъ расположенія къ исканію епископства, почитая это пѣло несбыточнымъ и по своей новости лаже небезопаснымъ для старообрядчества; но другіе лаврентьевскіе иноки очень увлекались надеждою имѣть старообрядческихъ епископовъ, тѣмъ болѣе, что въ это самое время нѣкоторыя изъ знакомыхъ имъ лицъ, постриженники и бывшіе обитатели ихъ монастыря, предприняли уже трудныя странствія для отысканія "древлеправославныхъ" епископовъ<sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нёкоторые изъ этихъ, выше исчисленныхъ нами, странствователей, какъ наприм. самъ Ираклій и Аркадій Лысый, действительно принадлежали нёкогда къ Лаврентьевскому братству.

Съ юныхъ лѣтъ будучи ревнителемъ старообрядчества, Петръ Васильевъ принималъ живъйшее участие въ этихъ бесъдахъ; скорби и заботы о печальныхъ судьбахъ, ожидающихъ именуемую "древлеправославную" церковь, глубоко западали въ его сердце; онъ распалялся желаніемъ помочь ей, отклонить какимъ-либо способомъ предстоящее ей бъдствіе. Пріобрътеніе собственныхъ епископовъ, учрежденіе самостоятельной раскольнической іерархіи, какъ одно изъ дъйствительнъйшихъ къ тому средствъ, было ему совершенно по мысли, вполнъ согласовалось съ его предпріимчивымъ и рѣшительнымъ характеромъ; самые подвиги искателей древлеправославнаго архіерейства, прежнихъ и современныхъ, соединенные съ опасностями и всякаго рода трудностями, сильно увлекали его воображеніе, пробуждали стремленіе подражать имъ. Надобно полагать, что тогда уже возникли въ умѣ его предположенія — не здѣсь ли, не въ этихъ ли подвигахъ на пользу гонимаго "древлеправославія" заключается его предназначеніе, его особое, высшее призваніе? не къ нимъ ли относится и непонятое имъ прежде многознаменательное сновидѣніе? Случайныя обстоятельства скоро превратили эти его предположенія въ несомнѣнную для него увѣренность.

### 11. Петръ Васильевъ рѣшается посвятить себя исканію архіерея для старообрядцевъ.

Мы видѣли, какое впечатлѣніе Петръ Васильевъ произвелъ на Громова, явившись къ нему въ качествѣ искателя великихъ сокровищъ, якобы сохраняемыхъ промысломъ Божіимъ на прославленіе старообрядчества. Громовъ тогда же увидѣлъ, что это именно человѣкъ, способный осуществить сохраняемые въ тайнѣ замыслы объ учрежденіи старообрядческой архіерейской каеедры. Онъ не препятствовалъ, какъ мы видѣли, странной попыткѣ Петра Васильева добыть драгоцѣнный кладъ, въ существованіе котораго и самъ повидимому возымѣлъ вѣру подъ вліяніемъ увлекательныхъ рѣчей его; но въ случаѣ неуспѣха этой затѣи рѣшился употребить предпріимчи-

5\*



ваго кладоискателя на искание другого сокровища, тоже якобы соблюдаемаго къ прославлению старообрядчества, - на исканіе "древлеправославныхъ епископовъ". Узнавши, чѣмъ кончилась странная исторія о кладь и куда направиль стопы свои Петръ Васильевъ послѣ неудачи, Громовъ, дѣйствительно, послалъ ему въ Лаврентьевъ монастырь письмо съ приглашеніемъ прівхать въ Петербургъ, гдв намвренъ быль лично объяснить ему дѣло объ учрежденіи архіерейской каеедры и сдѣлать предложеніе о принятіи на себя трудовъ по осуществленію этого дѣла. Не зная цѣли приглашенія и не желая разставаться съ тишиною монастырской жизни. Петръ Васильевъ, подъ предлогомъ нездоровья, отказался ѣхать въ Петербургъ. Громовъ повторилъ приглашаніе, а потомъ нарочно отправилъ въ Лаврентьевъ монастырь довъреннаго человѣка объяснить ему, съ соблюденіемъ надлежащей осторожности, всю сущность замышляемаго дёла и сдёлать предложеніе — отправиться въ странствіе для отысканія необходимо нужнаго старообрядцамъ епископа, при чемъ однакоже предупредить, что все предпріятіе онъ долженъ до времени хранить въ глубокой тайнѣ, и только избрать себѣ въ повѣренные и сотрудники кого-либо изъ надежныхъ, извѣстныхъ ему иноковъ 1).

Полученныя изъ Петербурга, отъ главы здѣшнихъ старообрядцевъ, секретныя извѣщенія и предложенія Петръ Васильевъ принялъ какъ свыше посланное и давно ожидаемое указаніе предназначенныхъ ему подвиговъ на пользу гонимаго старообрядчества. Теперь этотъ самообольщенный ревнитель раскола считалъ уже неподлежащимъ ни малѣйшему сомнѣнію, что онъ свыше предназначенъ именно для того, чтобы послужить "древлеправославной церкви" пріобрѣтеніемъ для нея епископовъ, необходимо нужныхъ въ предотвращеніе угрожающаго ей оскудѣнія священства, что именно къ этому подвигу промыслъ готовилъ его съ юныхъ лѣтъ и что къ нему же

<sup>1</sup>) По словамъ о. Онуфрія, это былъ Кочуевъ; не являясь лично въ Лаврентьевъ монастырь, онъ вызвалъ Петра Васильева въ Гомель и тамъ велъ съ нимъ секретно бесёды о поручени Громова. относилось то чудесное явлевіе святителя Николы, смысль котораго онъ понялъ сначала такъ превратно: ибо (разсуждалъ онъ теперь) "не о сокровищахъ искомыхъ говорилъ ему съ увѣреніемъ святитель, но о существѣ святительскаго дѣйства", — о томъ, что епископство, исканію котораго онъ долженъ отнынѣ посвятить всего себя, несомнѣнно существуетъ и будетъ обрѣтено, — "якоже онъ святитель Христовъ Никола есть, такъ и оно есть" <sup>1</sup>). Нимало не колеблясь, съ полнымъ самоотверженіемъ и совершенной увѣренностью въ успѣхѣ, рѣшился онъ идти на дѣло, къ которому считалъ себя призваннымъ свыше.

Извѣстивъ Громова, что принимаетъ его предложеніе, Петръ Васильевъ занялся необходимыми приготовленіями къ предстоящимъ странствіямъ. Согласно наставленію Громова онъ хранилъ дѣло въ секретѣ, не сообщилъ о немъ никому изъ лаврентьевскихъ иноковъ, и только занялся избраніемъ вполнѣ надежнаго товарища, съ которымъ могъ бы откровенно объясниться о дель, общимъ советомъ составить и обсудить планъ предпріятія, раздёлить потомъ и всё труды по приведенію этого плана въ исполненіе. Онъ остановилъ вниманіе на трехъ лицахъ: на игуменѣ лаврентьевскомъ Аркадіѣ, на лаврентьевскомъ же инокъ Евфросинъ и еще на инокъ Серковскаго монастыря Геронтів; а кому изъ нихъ отдать предпочтение, это, уже по принятому имъ въ подобныхъ обстоятельствахъ обычаю, онъ призналь необходимымъ предоставить решению жребія, чтобы такимъ образомъ получить наставника и соотрудника также якобы свыше предуказаннаго. Сотворивъ молитву, онъ вынулъ одинъ изъ нарочито приготовленныхъ жребіевъ, -- это былъ жребій инока Геронтія.

Геронтій, въ мір'в Герасимъ Исаевъ Колпаковъ, крестьянинъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Геронтій именно пишеть о Павль, что когда началось діло объ учрежденія архіерейской каседры, *"тогда* онъ помяну глаголы Сватителя Христова Николы, яже ему глагола, и вірова словесемь святительскаго дійства неугасимой благодати, якоже Святитель Христовъ Никола есть, тако все и донынів есть" (*Жизнеописаніе Павла*).

сельца Ермолова (Москов. губ. Серпух. у.), былъ только пятью годами ставше Петра Васильева (род. въ 1803 году). Девятнадцати лѣтъ онъ ушелъ въ Бессарабію, въ находившійся тамъ уединенный монастырь, извъстный подъ именемъ Серковскаго<sup>1</sup>), и тамъ черезъ три года постриженъ въ иноки. Пользуясь довёріемъ настоятеля и монастырскаго братства, молодой инокъ, по ихъ порученію, неоднократно ѣздилъ во внутреннія губернія, и до Петербурга, для сбора подаяній на монастырь. Въ одну изъ такихъ побядокъ, именно около 1830 года, онъ первый разъ познакомился съ Петромъ Васильевымъ, посѣтивъ его, какъ уже извѣстнаго старообрядческаго начет. чика, въ зимогорскомъ его домѣ. Съ тѣхъ поръ между ними завязалась тёсная пріязнь: поэтому-то Петръ Васильевъ и избралъ Геронтія въ число трехъ лицъ, предназначенныхъ быть его соотрудниками въ исканіи архіерейства. Когда жребій палъ именно на Геронтія, Петръ Васильевъ нашелъ себя въ немаломъ затрудненіи, не зная, какъ объясниться съ Геронтіемъ по настоящему дѣлу, ибо отдѣленъ былъ отъ него огромнымъ пространствомъ и не видѣлъ возможности ни самъ къ нему тахать, ни войти съ нимъ въ письменныя сношенія. Случилось же, что спустя нѣсколько времени самъ Геронтій неожиданно прібхаль въ стародубскіе монастыри и нашель его здъсь, — обстоятельство, которое было принято обоими за особенное устроеніе промысла Божія. Немедленно же Петръ Васильевъ изложилъ Геронтію весь ходъ дѣла о предпринимаемомъ исканіи архіерейства и всѣ тѣ обстоятельства изъ своей жизни, въ которыхъ мечтались ему явные слёды Провидънія, якобы указующаго ему высшее предназначеніе послужить старообрядчеству возстановлениемъ "древлеправо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Монастырь этотъ находился въ Оргѣевскомъ уѣздѣ Бессарабской области; "какъ служившій по своему положенію близь границы постояннымъ пристанищемъ для бродягъ", онъ взятъ у раскольниковъ и переданъ въ духовное вѣдомство въ 1846 году, — въ то именно время, когда правительству сдѣлались извѣстны подвиги Геронтія по устройству за границей раскольнической архіерейской каеедры (Варадин. Ист. мин. Внутр. дълга, ч. VIII, стр. 452).

славнаго" епископства, и въ заключеніе сталъ просить Геронтія, чтобы принялъ участіе въ этомъ подвигѣ, который и ему — Геронтію якобы очевиднымъ же образомъ предуказуется свыше посредствомъ жребія и столь неожиданнаго прибытія его въ Лаврентьевъ монастырь. На Геронтія эта бесѣда произвела глубокое впечатлѣніе, и онъ далъ Петру Васильеву крѣпкое слово — дѣлить съ нимъ всѣ труды и подвиги на пользу "древлеправославной церкви". Съ этого времени Геронтій дѣйствительно становится его ближайшимъ, неизмѣннымъ совѣтникомъ и сотрудникомъ по дѣлу объ учрежденіи старообрядческой архіерейской каеедры.

# 12. Первая, неудачная попытка Павла и Геронтія пробраться за границу. Отъѣздъ и прибытіе въ Буковину.

Совъщанія двухъ друзей прежде всего посвящены были вопросу о томъ, какъ и въ какія страны направить имъ стопы свои. Совѣтъ Громова — хранить дѣло въ секретѣ они признали нужнымъ исполнить въ точности: условились никому даже изъ близкихъ людей не сообщать о своихъ намѣреніяхъ и предпріятіяхъ, въ отклоненіе же всякихъ подозрѣній, не спѣша объѣхать сначала, подъ предлогомъ богомолья, стародубские монастыри и потомъ уже отправиться въ дальнъйшій путь. Куда же отправиться? - вопросъ этотъ ръшить было труднѣе и въ рѣшеніи его приходилось руководствоваться распространенными у старообрядцевъ сказаніями о странахъ, гдѣ будто бы существуютъ епископы и священство древняго поставленія. Между этими странами первое мѣсто въ старообрядческихъ разсказахъ занимали Персія, Грузія и иныя мъста по предгоріямъ Арарата, гдъ якобы съ давнихъ поръ укрываются христіане, неизмѣнно содержащіе старую вѣру, и при нихъ не пріявшіе никоновскихъ новопремѣненій епископы. Затъмъ слъдовали разныя страны въ азіатской и европейской Турціи — за Ливаномъ, въ Сиріи, въ Египтъ. Петръ Васильевъ и Геронтій рѣшились поэтому прежде всего направить путь свой къ границамъ Персіи, а оттуда, если не обрящуть искомаго, пуститься и въ дальнѣйшія страны,

- 71 -

Digitized by Google

до Палестины и Египта. Для руководства въ этихъ странствіяхъ у нихъ имѣлись географическія карты и книги, нарочно присланныя Громовымъ изъ Петербурга.

Согласно принятому плану, Петръ Васильевъ и Геронтій, простившись съ Аркадіемъ, Евфросиномъ и прочимъ лаврентьевскимъ братствомъ, отправились на богомолье въ прочіе стародубскія обители. Жили по въскольку времени въ Пахоміевомъ монастырѣ, въ Свѣцковскомъ и въ Покровскомъ. Здѣсь 1-го марта 1836 года, совершенно было постриженіе Петра Васильева въ иноки: постригалъ Покровскаго монастыря священноинокъ Епифаній и при постриженіи изъ Петра нарекъ его Павломъ; при этомъ Геронтій принялъ на себя обязанность евангельскаго отца новопостриженному. "И того же числа (по словамъ самого Геронтія), никому кромѣ духовнаго своего отца священноинока Епифанія несводомо, пустились въ предлежащей свой путь" 1).

Съ этого времени и начинаются странствія, труды и подвиги, предпринятые ради пріобрѣтенія потребныхъ старообрядчеству епископовъ двумя знаменитыми у старообрядцевъ друзьями — Павломъ и Геронтіемъ.

Существовали уже извѣстные, давно проложенные пути, которыми наши раскольники пробирались за границу. Они лежатъ по близости тѣхъ мѣстъ, гдѣ находятся турецкія, молдавскія и буковинскія раскольничьи селенія. Перейдявътомъ, или другомъ мѣстѣ, такъ называемую "сухую" границу, новые бѣглецы обыкновенно находили себѣ пріютъ въ этихъ заграничныхъ раскольническихъ селеніяхъ. Тѣми же путями шли за границу и странники, отправлявшіеся отъискивать "древлеправославныхъ" епископовъ: побывши у "своихъ христіанъ", они обыкновенно направляли путь въ Константинополь и отсюда уже начинали свои странствія по разнымъ мѣстамъ востока. Но Павелъ и Геронтій, познакомясь съ географіями и географическими картами, избрали другой, по ихъ мнѣнію, болѣе прямой и удобный путь къ предѣламъ

<sup>1)</sup> Жизнеопис. Павла.

Персіи, служившимъ первоначальною дѣлію ихъ путешествія. Они протхали сначала въ Таганрогъ и отсюда Азовскимъ и Чернымъ морями доплыли до береговъ Мингреліи. Благополучно добрались они до Кутайса; но здъсь, къ великому ихъ огорченію, положенъ былъ конецъ ихъ дальнъйшему пути къ "предгоріямъ Арарата", —и причиною такой неудачи была ихъ самонадѣянность, внушенная мечтательною вѣрою въ высшее надъ ними покровительство. Подъ вліяніемъ этой самонадѣянности, они счисали излишнимъ заботиться о какихъ либо предосторожностяхъ и ръшились путешествовать въ своихъ иноческихъ одѣяніяхъ, — въ тѣхъ особаго покроя полукруглыхъ камилавкахъ съ вѣнчиками и въ манатейкахъ, которыя старообрядческій инокъ, по уставу, не долженъ никогда снимать. Этимъ невиданнымъ одъяніемъ они обратили на себя вниманіе кутайсской полиціи, были задержаны и отправлены въ Тифлисъ для личныхъ объяснений съ тогдашнимъ главнокомандующимъ на Кавказъ барономъ Розеномъ. По отобрании отъ Павла и Геронтія точныхъ показаній о всемъ, касающемся ихъ личности, также о цѣли ихъ путешествія, главнокоманаующій приказаль для повѣрки ихъ показаній навести, гдѣ слѣдуетъ, нужныя справки, а до тѣхъ поръ содержать ихъ въ тифлисскомъ тюремномъ замкѣ. Здѣсь просидѣли они болѣе трехъ мѣсяцевъ. По полученіи же необходимыхъ справокъ, баронъ Розенъ, причисливъ Павла и Геронтія къ разряду праздношатающихся, отдалъ приказаніе о водвореніи ихъ на мъста жительства. Ихъ отправили по назначению, подъ охраной воинской стражи, чрезъ кавказскія горы на Владикавказъ и Ставрополь. Въ Новочеркасскъ Геронтій и Павель должны были разстаться: одному лежаль путь въ Бессарабію, другому – къ новогородскимъ предъламъ. Это было уже въ январѣ 1837 года<sup>1</sup>).

Первая неудача, испытанная на поприщѣ исканія "древле

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Неудачное путешествіе въ Грузію довольно подробно описано Геронтіемъ въ *Жизнеопис. Павла*; согласно съ его разсказомъ передаетъ главныя обстоятельства этого путешествія и о. Онуфрій въ своихъ Запискахъ.

православныхъ епископовъ", послужила для инока Павла нѣкоторымъ урокомъ. Онъ нимало не утратилъ прежней мечтательной вѣры въ свое мнимо-высшее предназначеніе и проистекающей отсюда смѣлости и предпріимчивости; но вразумленный опытомъ, пришелъ къ заключенію, что въ отношеніи ко "внѣшнимъ" и вообще къ лицамъ не посвященнымъ въ его тайну, позволительно и даже слѣдуетъ употреблять кривые пути и дѣйствія, въ то же время нимало будтобы не измѣняя характеру чрезвычайнаго избранника Божія. И онъ дѣйствительно пріобрѣлъ искусство мирить въ своемъ сознаніи совершенно непримиримыя понятія — ложь и обманъ съ ревностью по вѣрѣ и служеніемъ Богу, положивъ въ основу дальнѣйшихъ своихъ дѣйствій іезуитское правило, что цѣль оправдываетъ средства, — правило, которому впослѣдствіи далъ самое широкое приложеніе.

Надобно полагать, что еще во время заключенія въ Тифлисѣ и на пути оттуда было условлено между двумя друзьями не оставлять начатаго дёла и, посов'товавшись съ петербургскимъ покровителемъ, въ удобное время снова отправиться на поиски "древлеправославныхъ" епископовъ, только уже съ соблюдениемъ необходимыхъ предосторожностей. И когда Павлу представилась возможность безопасно отлучиться съ родины, онъ отправился въ Петербургъ для личныхъ совъщаній съ Громовымъ. Громовъ былъ того мнѣнія, что не слѣдуетъ смущаться первой неудачей, въ которой много виноваты притомъ сами же путешественники, поступавшіе слишкомъ самонадѣянно, и что въ виду постоянно возрастающихъ строгостей относительно старообрядчества, которыя грозять ему большими и большими затрудненіями въ пріобр'втеніи священниковъ, необходимо нужно начатое дѣло объ учрежденіи архіерейской казедры продолжать безотлагательно. Онъ убъдилъ инока Павла, не теряя времени, ъхать къ Геронтію въ Серковскій монастырь и оттуда, вмѣстѣ съ этимъ послѣднимъ, отправиться за границу болье безопаснымъ, давно знакомымъ для старообрядцевъ путемъ, на каковое странствіе вручилъ ему потребную и нескудную сумму денегъ, съ объщаніемъ въ случаѣ надобности не щадить никакихъ издержекъ на осуществленіе предпріятія. Павелъ и съ своей стороны не видѣлъ надобности еще откладывать дѣло, — немедленно поѣхалъ къ Геронтію въ Серковскій монастырь. Здѣсь они окончательно составили планъ новаго путешествія, — именно рѣшили направить путь сначала въ Буковипу, чрезъ такъ называемую у раскольниковъ "сухую" австрійскую границу, по общимъ отзывамъ наиболѣе безопасную отъ надзора пограничной стражи, въ Буковинѣ, чрезъ посредство здѣшнихъ раскольниковъ, выправить австрійскіе паспорты и затѣмъ, подъ видомъ австрійскихъ подданныхъ, чрезъ Молдавію и Турпію, отправиться въ дальнѣйшія странствія по Востоку и "во всѣ края вселенныя" 1).

75

Ранней весной 1839 года Павелъ и Геронтій выбхали изъ Серковскаго монастыря. Они старались соблюсти во время этого втораго путешествія всевозможную осторожность, дабы своимъ странствіемъ не возбудить какихъ-нибудь толковъ и подозрѣній. Подъѣзжая къ границѣ, въ раскольническомъ селеніи Грубномъ (Подольской губ.) они взяли провожатаго, хорошо знающаго мъста, удобныя для проъзда, -- нъкоего Василія Рябицкаго. Рябицкій, человѣкъ искусный въ своемъ дълъ, безъ всякихъ приключеній провель ихъ чрезъ границу и даже проводилъ ихъ до главнаго раскольническаго селенія въ Буковинѣ, называемаго Бѣлою Криницею. Это селеніе и существовавшій тамъ небольшой старообрядческій монастырь, гдъ Павелъ и Геронтій остановились на время, вскоръ сдълались, неожиданно для нихъ самихъ, главнымъ мѣстомъ ихъ дъятельности по устроенію старообрядческой архіерейской каеедры и получили громкую извъстность въ исторіи раскола.

#### 13. Первыя раскольническія поселенія въ Буковинъ.

Главнымъ и древнѣйшимъ изъ селеній, находящихся въ австрійскихъ владѣніяхъ, въ нынѣшней Буковинѣ, гдѣ поселились нѣкоторые старообрядцы, бѣжавшіе изъ Россіи еще

1) Записки о. Онуфрія.

въ правленіе Софіи и Петра, было селеніе Миттока-Драгомирна, принадлежавшее Драгомирнскому монастырю и болѣе извѣстное у раскольниковъ подъ именемъ Соколинцевъ. Здѣсь, какъ и въ другихъ мѣстахъ за границей (въ Молдавіи, въ Прус сіи), раскольники получили названіе *Липованъ*: это есть, какъ надобно полагать, испорченное названіе *Филиппонъ*, принадлежавшее собственно раскольникамъ Филиппова согласія, которые, можетъ-быть, прежде другихъ старообрядцевъ пришли туда изъ Россіи<sup>1</sup>). Несмотря на это названіе, буковинскіе Липоване всѣ почти принадлежали къ вѣтковскому согласію и находились въ сношеніяхъ съ Вѣткой.

Положеніе первыхъ липованскихъ семействъ въ Австріи было сначала незавидно: они не только не имѣли какихълибо особенныхъ правъ и преимуществъ въ сравненіи съ прочими жителями Буковины, но даже стѣснены были въ свободномъ отправленіи богослуженія и церковныхъ требъ по своему обряду, такъ что находившійся у нихъ бѣглый священникъ изъ Молдавіи принужденъ былъ уйти назадъ<sup>2</sup>). Но съ 1783 года, благодаря счастливому случаю, въ положеніи австрійскихъ

<sup>2</sup>) Объ отътадт его изъ Буковины обратно въ Молдавію есть извъстіе въ одномъ изъ офиціальныхъ нъмецкихъ документовъ (тамъ же).

<sup>1)</sup> У буковинскихъ Липованъ есть мнёніе, что названіе это пронсходить отъ селенія Лицовцы, гдѣ также изстари жили нѣкоторые изъ старообрядцевъ. Сначала, говорятъ, они получили, по мъсту ихъ жительства, название Липовцевъ: это название и искажено потомъ въ название Липованъ (Зап. о. Филарета). Но такого объясненія правильнымъ признать нельзя уже и потому только, что названіе Липовань не могло бы распространиться на прочихъ заграничныхъ раскольниковъ, если бы оно происходило отъ незначительнаго селенія, гдѣ жили двѣ-три раскольническія семьи; напротивъ гораздо вѣроятнѣе, что первые раскольники, поселившіеся въ Молдавіи и Буковинѣ, были послѣдователи Филиппова толка — Филиппоны, и что название это искажено въ название Липованъ, и усвоялось потомъ всёмъ приходившимъ сюда раскольникамъ, хотя они были и не Фидиппова толка. Отъ Филипоновъ производилъ название Липованъ и инокъ Шавель: объ этомъ онъ рѣшительно говорить въ "промеморіи", поданной графу Инцаги въ 1844 г. (Бълокр. арх.).

липованъ послѣдовала перемѣна къ лучшему, и самое число раскольниковъ въ Буковинѣ увеличилось въ значительной степени. Вотъ какъ описываютъ этотъ достопамятный для нихъ случай сами буковинские старообрядцы по сохранившимся у нихъ устнымъ преданіямъ. Однажды нѣсколько старообрядцевъ изъ числа живущихъ при устьяхъ Дуная, въ такъ называемой Добруджѣ, занимаясь ловлей рыбы, увидѣли, что какого-то, на ихъ взглядъ, странно одѣтаго, но, какъ могли они примътить, благороднаго господина преслъдуютъ разбойники и совсѣмъ почти настигли. Рыболовы бросились къ нему на помощь и успѣли его спасти. Тогда этотъ господинъ предложилъ имъ просить какой угодно награды за оказанную ему услугу. Старообрядцы отвѣчали, что никакой награды не желаютъ, -- что, освободивъ его, они только исполнили долгь христіанскаго закона. Послѣ новыхъ напрасныхъ убъжденій принять какое-нибудь вознагражденіе, незнакомецъ сказалъ имъ, что онъ изъ города Вѣны, лицо, близкое къ австрійскому императору, и спросилъ, не пожелаютъ ли они по крайней мёрё о чемънибудь попросить самого императора, предъ которымъ былъ бы готовъ за нихъ ходатайствовать. Изъ этихъ словъ, да и по самому его "обхожденію", рыболовы поняли, что это долженъ быть "чиновникъ высокаго сана", и потому его покровительство при случав можеть быть очень полезно: они ответили, что о предложение его скажутъ своимъ обществамъ. Незнакомецъ далъ имъ записку съ означеніемъ своего имени и наставленіемъ, какъ поступить, если представится въ немъ надобность<sup>1</sup>). Быть можетъ въ этомъ разсказѣ частныя обстоятельства событія переданы не совстви втрно; но самый факть, что придунайскіе раскольники оказали важную услугу одному изъ приближенныхъ лицъ австрійскаго императора и что въ бла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ излагаетъ эту исторію, "по устному пов'вствованію стар'я́шинъ", инокъ Павелъ въ Уставъ Бълокриницкато монастыря (гл. II, § I. а). Онъ же разсказываетъ ее въ другомъ своемъ сочиненін, Дерковной истории, но менъе подробно.

годарность за такую услугу имъ была обѣщана сильная протекція, — этотъ фактъ не подлежитъ сомнѣнію, какъ видно изъ дальнѣйшихъ событій, подтверждаемыхъ достовѣрными оффиціальными извѣстіями.

Предложеніе австрійскаго сановника добруджинскіе рыболовы не преминули сообщить своимъ односельчанамъ, какъ только возвратились съ рыбной ловли, а тѣ общимъ совѣтомъ рѣшили — просить австрійскаго императора о дозволеніи переселиться на свободное жительство въ австрійскіе предѣлы "съ наблюденіемъ въ точности древлегреческаго христіанскаго закона и совершенной вольности своему духовенству". Въ такомъ смыслѣ они составали прошеніе, выбрали изъ своей среды двухъ депутатовъ, Александра Алексѣева и Никифора Иларіонова, и послали ихъ съ прошеніемъ въ Вѣну. Здѣсь посланные отыскали спасеннаго вельможу и по его ходатайству получили отъ императора согласіе на ихъ просьбу <sup>1</sup>). 9-го октяаря 1783 года собственноручно подписана Іосифомъ II грамота слѣдующаго содержанія:

"Мы, Іосифъ вторый, Божіею милостію избранный императоръ римскій и пр.

"Такъ какъ въ нашъ столичный городъ Вѣну пришли отъ живущихъ при Черномъ морѣ старовѣрческихъ обществъ (altgläubigen Gemeinden) два депутата, по имени Александръ Алексѣевъ и Никифоръ Иларіоновъ, и по порученію сихъ обществъ обратились къ намъ съ просьбою, чтобъ имъ позволено было переселиться въ наши земли съ ихъ семействами и имуществомъ:

"то мы, находясь въ увъренности, что помянутыя общества, по прибытіи на будущія мъста ихъ жительства въ нашихъ земляхъ, во всемъ (in allen Stücken) будутъ поступать такъ же, какъ и прочіе наши върные подданные, посредствомъ настоящей утвержденной нами грамоты (Patents) даемъ

1) Уставъ Бълокр. мон. Въ Исторіи инока Павла говорится, что и самую мысль о переселеніи въ Австрію подалъ Липованамъ тотъ же спасенный ими австрійскій вельможа (стр. 170). вышеозначеннымъ депутатамъ и чрезъ нихъ имѣющимъ переселиться обществамъ слѣдующее увѣреніе:

"1) Дозволяемъ мы совершенно свободное отправление религіозныхъ дѣйствій (freie Religions-Exercitium) имъ, всѣмъ ихъ дѣтямъ и потомкамъ (Kindeskindern), вмѣстѣ съ ихъ духовенствомъ.

"2) Оставляемъ мы ихъ и ихъ дѣтей совершенно свободными отъ всякихъ сборовъ и податей въ продолженіе 20 лѣтъ со времени ихъ поселенія.

"3) Предоставляемъ мы имъ освобожденіе отъ военной службы (Militärstande).

"4) По истеченіи 20 лѣтъ мы имъ назначимъ подати, соотвѣтственно ихъ имуществамъ и какія платятъ прочіе наши подданные одинаковаго съ ними состоянія"<sup>1</sup>).

По смыслу этой императорской грамоты, изложенныя въ ней права и привилегіи принадлежали собственно тѣмъ обществамъ жившихъ при Черномъ морѣ старообрядцевъ, отъ которыхъ были присланы въ Вѣну депутаты. При Черномъ морѣ, или, точнѣе, на мѣстѣ впаденія Дуная въ Черное море, въ такъ называемой Добруджѣ, и тогда уже были поселенія казаковъ-раскольниковъ изъ дружины Некрасова, извѣстныхъ подъ именемъ Некрасовцевъ, или Игнатъ казаковъ. Можно бы поэтому предполагать, что и депутаты, ѣздившіе въ Вѣну, принадлежали къ некрасовскимъ обществамъ. Но представляется невъроятнымъ, чтобы Некрасовцы, положение которыхъ подъ властію султана было хорошо обезпечено, рѣшились искать счастія въ новомъ переселеніи подъ господство нѣмецкаго государя: въ Турціи они пользовались и свободой въ исповѣданіи своей "старой вѣры", и кромѣ того еще своимъ собственнымъ казацкимъ судомъ, равно какъ многими другими правами; а хлопотать о полномъ освобождении отъ военной службы было даже не въ характеръ Некрасовцевъ, которые и въ до-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Грамота писана на пергаментѣ, въ два столбца, — на одномъ по-нѣмецки, на другомъ — по-русски. Оба текста приведены въ Уставю Бълокриницкаю монастыря (гл. II, 1.); русский напечатанъ также въ Церковной истории инока Павла (стр. 171–174).

говорѣ съ турецкимъ правительствомъ условіемъ съ своей стороны поставили - во время войны снаряжать изъ молодыхъ людей казацкое войско на службу султану. Есть, наконецъ, нѣкоторыя положительныя данныя утверждать, что придунайскія старообрядческія общества, хлопотавшія о переселеніи въ австрійскую имперію, были не изъ числа некрасовскихъ. Однимъ изъ депутатовъ, ѣздившихъ въ Вѣну, названъ въ императорской грамотѣ Никифоръ Иларіоновъ; а во главѣ переселившихся потомъ въ Буковину дунайскихъ старообрядцевъ, ихъ предводителемъ и старшиною, оффиціально признанъ былъ Иларіонъ Петровичъ (Petrowitz). Но Иларіонъ Петровичъ, по прозванью Коровьи-ножки, и Никифоръ Ила. ріоновъ — личности не безъизвѣстныя въ исторіи раскола: они признаются основателями такъ-называемой секты чернобольцевъ. По существующимъ, очень скуднымъ впрочемъ, извѣстіямъ объ этой сектѣ 1), стародубскіе жители Иларіонъ Петровъ и Никифоръ Иларіоновъ (вѣтковскій выходецъ)отдѣлились отъ старообрядцевъ (слобожанъ), которыхъ заподозрили въ ереси и развращении нравовъ за ихъ близкія сношенія съ православными, установившіяся послѣ второй вѣтковской "выгонки", когда въ Стародубье пересилились главные представители вѣтковскаго согласія; самъ же Иларіонъ Петровъ и Никифоръ Иларіоновъ проповѣдывали ученіе, носившее безпоповскій отпечатокъ, - такъ между прочимъ они отвергали молитву за царей по той формѣ, какая разослана была отъ правительства въ Стародубскія слободы, не дозволяли постуиленія въ военную службу и вообще отправленія какихъ бы то ни было государственныхъ должностей, воспрещали принимать присягу и имѣть паспорты, записываться въ метрики, проповѣдывали близкое наступленіе кончины міра, и т. п. Бъглопоповства въ сущности они не отвергали; но къ самимъ бѣглымъ попамъ, со времени паденія Вѣтки и заподо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Свѣдѣнія о Чернобольцахъ находятся у Андрея Іоаннова (Полн. истор. изв. IV, стр. 61—64) и у игумена Пареенія въ Книто о промыслю (стр. 193).

зрѣннаго ими развращенія слободь, относились съ крайнимъ пренебрежениемъ и смотръли на нихъ полозрительно. Сохранилось преданіе, что самъ Иларіонъ Коровьи-ножки присвоилъ себѣ какую-то высшую духовную власть, такъ что нѣкоторые почитали его за епископа<sup>1</sup>). Отдѣлившись отъ слобожанъ. Иларіонъ Петровъ и Никифоръ Иларіоновъ со своими учениками ушли изъ Стародубья за тогдашнюю польскую границу. въ мъстечко Черноболь, принадлежавшее пану Хаткевичу: заѣсь они устроили часовню и монастырь. Это было около 1775 года<sup>9</sup>). Въ Черноболѣ имъ пришлось пожить недолго, и въроятно изъ страха предъ русскимъ правительствомъ, распоряжавшимся тогда судьбами Польши, они переселились во владения турецкаго султана, къ устьямъ Дуная, где основали общество, отдѣльное отъ Некрасовцевъ ). Изъ этого общества и были тв рыболовы, которымъ удалось спасти отъ погибели австрійскаго сановника, и ему-то собственно предоставлены были грамотой Іосифа II указанныя выше права и преимущества.

Еще не успѣли придунайскіе старообрядцы воспользоваться данною имъ грамотою австрійскаго императора, какъ и жившіе въ Буковинѣ старообрядцы обратились къ правительству съ просьбою, чтобъ изложенныя въ сей грамотѣ привилегіи были и имъ предоставлены, потому что они держатся одного за-

1) Км. о пром. стр. 198-199.

<sup>2</sup>) У Андрея Іоаннова сказано, что они "въ 1775 году выдумали свою секту". Такъ точно опредёлить время, когда "выдумана" какая либо секта, разумёется, нельзя, и авторъ, конечно, разумёетъ здёсь время, когда Чернобольцы рёшились отдёлиться отъ слобожанъ, оставить Стародубье.

<sup>3</sup>) О переселеніи Чернобольцевъ въ Добруджу Андрей Іоанновъ совсѣмъ не упоминаетъ; но ему уже было извѣстно, что Иларіонъ Петровъ "уплелся въ нѣмецкую землю, гдѣ поселился въ нѣкоторой слободѣ". Это писалъ Андрей Іоанновъ спустя не болѣе 10 лѣтъ по переселеніи Иларіона въ Буковину (первое изд. Истор. изевстия было въ 1793 году). А игуменъ Парееній положительно говоритъ, что Иларіонъ Петровичъ со своими единомысленными удалился (изъ Черноболя) въ Турцію на Дунай, но съ Некрасовцами не соединился а построилъ свою деревню на Георгіевскомъ гирлѣ, и стали они заниматься рыболовствомъ на устьяхъ Дуная" (стр. 194).

ИСТОР. ВЪЛОКР. СВЯЩ.

6

кона съ получившими грамоту придунайскими старообряддами, при чемъ поставили правительству на видъ, что распространеніе этихъ привилегій на всіхъ живущихъ въ Австрія старообрядцевъ будетъ имѣть вліяніе и на сосѣднихъ молдавскихъ Липованъ, побудитъ и ихъ также искать австрійскаго подланства. Правительство не нашью никакихъ препятствій къ удовлетворению этой просьбы, твмъ болье, что умножение народонаселенія посредствомъ новыхъ выходцевъ изъ Молдавіи вполнѣ согласовалось съ его желаніями. Не прошло и мвсяца со времени полученія депутатами придунайскихъ старообрядцевъ императорской грамоты, какъ послѣдовало "отъ всевысочайшихъ мѣстъ" распоряженіе: объявить Липованамъ, что имъ также предоставляется право имѣть одного поца "ихъ націи" для безпрепятственнаго и свободнаго "въ цѣломъ буковинскомъ дистриктъ совершенія ихъ обыкновенныхъ божественныхъ службъ" 1).

#### Бѣлая-Криница и Бѣлокриницкій монастырь: ихъ основаніе и первоначальная исторія.

Переселеніе старообрядцевъ съ Чернаго моря послѣдовало въ теченіе зимы 1783 года: переселилось десять семействъ, и кромѣ того пять иноковъ (Kaluger) и трое "бурлаковъ или холостыхъ молодцевъ" (Purlaken, oder ledige Bursche)<sup>®</sup>).

Подъ руководствомъ Иларіона Петровича, своего "старъйшины", эти переселенцы явились первоначально въ Сучавскій округъ, и именно въ самый городъ Сучаву. Мъстный директоръ немедленно распорядился, чтобы они, до тъхъ поръ, дока выберутъ мъсто для заведенія новаго, особаго селенія, размъстились на жительство по окрестнымъ деревнямъ. Но старообрядцы объявили, что къ пріисканію мъста для жительства они могутъ приступить не ранъе весны, когда

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Грамота изъ Черновицкаго Област. Прав., отъ 31 Окт. 1783 г. (*Билокр. арх.*).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) То-есть безсемейныхъ, бобылей. "Бурлакъ (южн.) — холостой, одинокій, бездомокъ, шатунъ, побродяга" (Даля, Токи. слов.).

прибудуть въ нимь еще нысколько семействъ, которыя должны принять участіе въ этомъ общемъ ихъ дъль; зиму же просили довволения прожить въ городв, такъ какъ здъсь, живя всв въ одномъ мъстъ, могутъ найти себъ пропитаніе гораздо легче, нежели разошедшись по деревнямъ, что и было имъ дозволено. Итакъ, первую зиму по прівздв изъ Турціи они прожили въ городѣ Сучавѣ. Весной же, въ исхолѣ апрѣля 1784 года, поиступили къ осмотру удобныхъ для ихъ поселенія мёсть. Изъ всёхъ такихъ мёсть они отдали предпочтение урочищу Варница, находившемуся въ состаствъ съ селеніемъ Климоуцы (въ верств разстоянія). Варница представляла дъйствительно весьма привольное и удобное для поселенія м'всто, расположенное неподалеку отъ городовъ Радочпа и Серета<sup>1</sup>), въ общирной долинъ, среди предгорій Кариата, удобной для хлѣбонашества и садоводства; отличительную принадлежность Варницы составляль обильный источникъ, или ключъ, вода котораго, вслъдствіе особенностей почвы<sup>9</sup>), имѣла бѣлый цвѣтъ, отъ чего и самое это урочище получило название Фонтина-Альба (Fontina-Alba), или, на мъстномъ наръчіи, Вълая-Крыница. Такъ какъ по справкъ оказалось, что это урочище не занято никъмъ изъ буковинскихъ жителей, то и послъдовало распоряжение правительства --- отдать его во владение Липованамъ. Сюда въ непродолжительномъ времени и переселились всъ прибывшія съ Иларіономъ Петровымъ отъ Чернаго моря раскольническія семейства. И такимъ образомъ на урочищъ Варница образовалось раскольническое селеніе Бѣлая-Криница<sup>3</sup>).

Въ Бѣлой-Криницѣ, при поселившихся здѣсь липованскихъ семействахъ, пріютились на первое время и прибывшіе съ этими семействами иноки. Когда же потомъ явился съ Дуная ихъ игуменъ Симеонъ, тогда Бѣлокриницкіе Липоване стали

<sup>1)</sup> Отъ Радоуца въ 15, а отъ Серета въ 10 верстахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Почва здѣсь попреимуществу известковая.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сосёднее съ Бёлой-Криницей селеніе Климоуцы также заселилось раскольниками, которые наполовину безпоповцы.

хлопотать объ устроении монастыря. Игуменъ началъ дъло законнымъ порядкомъ. На основани императорской грамоты, предоставляющей Липованамъ и ихъ духовенству полную свободу религи, онъ подалъ, куда следовало, отъ имени всёхъ Липованъ, просьбу о дозволени построить монастырь для липованскихъ иноковъ и, въроятно, о предоставлени въ ихъ собственность нужной для монастыря земли. Вопреки ожиданіямъ игумена и всѣхъ Липованъ эта просьба потерпѣла совершенную неудачу. Не задолго передъ этимъ послѣдовало распоряжение императора Іосифа II объ уничтожении существовавшихъ въ Австріи монастырей: устроеніе новаго, который не имълъ къ тому же ни благотворительнаго, ни воспитательнаго назначенія, было поэтому совершенно не согласно съ видами правительства, и на просьбу игумена данъ былъ отвѣтъ, что монастырь, какой желательно устроить Липованамъ, имълъ бы характеръ "страннаго духовнаго института, чуждаго всякихъ житейскихъ упражненій, назначеннаго только для созерцательной жизни", и что права на учреждение такого страннаго института высочайшая грамота вовсе не даетъ Липованамъ. Дѣло доходило до высшихъ инстанцій, и наконецъ двумя опредѣленіями "надворнаго военнаго суда" (Hofkriegsraths), ооъ 9-го іюня и 10-го іюля 1784 года, въ просьбъ объ устроеніи монастыря Липованамъ рѣшительно отказано 1). Для Липованъ это рѣшеніе дѣла было сколько прискорбно. столько и неожиданно. Съ своей точки зрѣнія они совершенно справедливо находили противорѣчіе въ распоряженіяхъ правительства, которое дозволило ихъ инокамъ свободно переселяться въ Австрію, и въ то же время не дозволяетъ имъ устроить монастырь, какъ будто инокамъ можно жить, не имъя монастыря. Они пожальли теперь даже о томъ, зачьмъ обращались къ правительству за особымъ дозволеніемъ на построеніе монастыря, когда могли бы это сдёлать, на осно-

<sup>1)</sup> Объ этихъ опредѣленіяхъ Hofkriegsrath'а упоминается въ губернскомъ предписаніи Крайзамту отъ 21 марта 1842, за № 11.613 (Бъмокр. арх.).

ваніи высочайше дарованныхъ имъ привилегій, и безъ сношенія съ правительствомъ. Но такъ какъ дѣло было уже испорчено, то решили поправить его темъ хорошо знакомымъ для старообрядцевъ способомъ, къ какому обыкновенно прибъгали они при подобныхъ случаяхъ въ Россійской имперіи. именно, ръшили построить скить, или небольшой монастырь тайнымъ образомъ, безъ вѣдома правительства, хотя и подъ защитой ближайшихъ мъстныхъ чиновниковъ, на благосклонность которыхъ имъли основание разсчитывать. Неподалеку отъ селенія Бѣлой-Криницы, въ урочищѣ Тернавка, на полянь, окруженной большимъ буковымъ льсомъ, поставили общирную деревянную избу, въ одинъ этажъ, раздъленную на нъсколько помъщений, гдъ находились и часовня, и трапеза, и монашескія кельи: здѣсь и поселился игуменъ Симеонъ со своимъ небольшимъ братствомъ<sup>1</sup>). Около пяти льтъ монастырекъ этотъ существовалъ довольно спокойно; мъстное начальство, которому былъ онъ извъстенъ, безпоконть липованскихъ калугеровъ не находило ни пользы, ни надобности<sup>3</sup>). Но въ 1791 году о тайно построенномъ липованскомъ монастырѣ случайнымъ образомъ дошло до свѣдѣнія высшаго правительства, и его существованию положенъ былъ конецъ.

Уединенное среди лъса мъстоположение монастырскаго дома имъло ту невыгоду, что дълало его беззащитнымъ отъ грабителей, которые дъйствительно нападали на монастырь неоднократно. Одно изъ такихъ нападений кончилось даже

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Уставт говорится, что мѣсто, гдё быль основань монастырь, имѣло разстоянія отъ Бѣлой-Криницы только четверть мили. Изъ донесенія Радоуцкой Директоріи въ Крайзамтъ, отъ 31 іюля 1791 г., видно, что въ 1786 году монастырекъ въ лѣсу существоваль уже: звачитъ къ построенію его Липоване приступили не позднѣе 1785 г., то-есть вскорѣ послѣ отказа, полученнаго изъ Hofkriegsrath'а (Бълокр. ахр.).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Радоуцкая Директорія, въ упомянутомъ выше донесеніи въ Крайзамтъ, отъ 31 іюля 1791 г., не только не отвергаетъ того, что имѣла свѣдѣніе о липованскомъ монастырѣ, но и замѣчаетъ еще, что существованіе монастыря полагала извѣстнымъ даже самому Крайзамту.

смертоубійствомъ. Это прискорбное для Липованъ событіе олучилось ночью съ 28-го на 29-е іюня 1791 года<sup>1</sup>). Въ Радоуцкую Директорію Липоване подали объявленіе о случивщенся, и просили защиты отъ грабителей. Директорія донесла объ этомъ Крайзамту, который съ своей стороны сдълалъ строгое предписание о разыскании грабителей, объ учреждении и правильномъ содержаніи ночной стражи въ селеніи, вообще о принятіи необходимыхъ мёръ къ предупрежденію на будущее время подобныхъ несчастныхъ случаевъ. Но въ то же время Крайзантъ возбудилъ вопросъ и о самонъ липованскомъ монастырѣ: отъ Директоріи потребована справка, что это за монастырь и когда основался. Началось дёло, по которому Крайзамтъ постановилъ и представилъ въ "губернію" свое мнёніе, чтобы найденный въ лёсу монастырь уничтожить, а иноковъ, не воспрещая строго самаго ихъ существованія у Липованъ, перевести на жительство въ Бълую-Криницу, съ тъмъ однакоже, чтобы здъсь они построили себъ домы, каждый отдёльно, и какъ всё прочіе жители занимались сельскимъ хозяйствомъ, платя равныя съ другими общественныя повинности"). Въ "губерніи" это мифніе Крайзамта было принято, и 24-го августа 1791 года послёдовало распоряженіе привести его въ исполненіе<sup>3</sup>).

Итакъ, секретно построенный въ лѣсу липованскій Бѣлокриницкій монастырь существовалъ не болѣе пяти лѣтъ: по распоряженію правительства онъ былъ уничтоженъ, какъ незаконное учрежденіе. Для Липованъ это распоряженіе правительства было весьма прискорбно, какъ офиціальное и во второй уже разъ издаваемое запрещеніе — имѣтъ свой, надлежащимъ образомъ устроенный монастырь съ иноческимъ обще-

<sup>1)</sup> Извлеченія изъ діла объ уничтоженій монастыря въ лісу (Бюлокр. арх.). Въ офиціальномъ документі не упоминается о смертоубійстві; но Павель, въ Уставт Бюл. мон. и въ Исторіи (стр. 175) говорить, что "одинъ изъ иноковъ до смерти убить быль злодіями".

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Представление Крайзамта въ губернию, отъ 8 авг. 1791, № 2.600 (Бълокр. арх.).

<sup>3)</sup> Предпис. изъ губерніи въ Крайзамть, № 19.832 (Тамъ же).

житіемъ, -- какъ постановленіе, отрицающее у нихъ самое право завести такого рода религіозное учрежденіе. Послѣ этого, казалось, нечего было и помышлять имъ о новомъ -устроения монастыря и монастырскаго общежития: однакоже они сдѣлали и еще попытку устроить монастырь, опять секретнымъ образомъ, только не въ лѣсу уже, а въ самомъ селеніи, воспользовавшись тѣмъ, что правительство дозволяло инокамъ имъть жительство въ Бълой-Криницъ. Здъсь главнымъ дѣятелемъ является опять Иларіонъ Петровичъ Коровьиножки. Какъ бы принимая на себя отвѣтственность за дальнъйшее существованіе монастыря, онъ отвель для него мѣсто на своемъ собственномъ участкѣ земли<sup>1</sup>). Монастырское строеніе со всѣми его принадлежностями онъ перенесъ изъ тернавицкаго лѣса и поставилъ въ нѣкоторомъ уединеніи сзади своего дома, среди разведеннаго имъ большаго сада, а къ своему дому, выходившему на улицу, сдёлалъ пристройку собственно для жительства иноковъ: сюда и перешли они вмѣстѣ съ игуменомъ Симеономъ. Впрочемъ жили нѣкоторые и въ саду. въ старомъ монастырскомъ строеніи, куда обыкновенно всѣ собирались на молитву. Умирая, Иларіонъ зав'ящаль и землю и все свое недвижимое имущество въ собственность инокамъ, -и это завѣщаніе, спустя три года послѣ его смерти, было признано ближайшими мъстными властями въ полной его

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Воть что говорится объ этомъ въ Уставъ Бълокриницкаго монастыря: "Иноки вынуждены были перенестись съ того мъста (изъ лѣсу), съ монастырскимъ заведеніемъ и со всёми его принадлежностями, какъ-то: древле-печатными книгами, иконами, колоколами, всею церковною утварію и прочимъ имуществомъ, въ самое село Бълую-Криницу, гдъ они и приняты были тогдашнимъ жителемъ, старовъромъ Иларіономъ Петровичемъ, въ свое покровительство и защиту, и водворились своимъ монастыремъ на собственномъ его грунтъ<sup>4</sup>. Нѣсколько короче то же самое повторено въ Дерковной Исторіи (стр. 175). О томъ, что пронсходило дѣло о противузаконномъ построеніи монастыря въ лѣсу, что существованіе монастыря было воспрещено правительствомъ и что въ Бѣлой-Криницѣ онъ устроенъ также противозаконно, — о всемъ этомъ Павелъ, разумѣется, умолчалъ.

силѣ<sup>1</sup>). Такимъ образомъ, несмотря на прямое и двукратное запрещеніе отъ высшаго правительства, Липоване успѣли противозаконнымъ образомъ устроить монастырь среди самаго селенія Бѣлой-Криницы и даже отчасти обезпечить его существованіе.

# 15. Общественный и религіозный бытъ буковинскихъ Липованъ.

Къ тому времени, когда у австрійскихъ Липованъ начадось дьло объ учреждении архіерейской казедры, именно спустя около шестидесяти лѣтъ по приходѣ въ Буковину первыхъ липованскихъ семействъ съ Чернаго моря, население Бѣлой-Криницы, также Климоуцъ и Соколинцевъ, естественнымъ путемъ нарожденія, особенно же посредствомъ принятія новыхъ выходцевъ, привлекаемыхъ привилегированнымъ положеніемъ австрійскихъ раскольниковъ, достигло весьма значительной цифры. Въ общемъ числѣ жителей каждаго изъ трехъ липованскихъ селеній, пришельцы, бѣжавшіе изъ Россіи, составляли вообще очень значительный проценть. Иногда приходили они целыми семьями, а чаще по одиночкъ, и преимущественно мужчины. Большею частію это были бѣглые солдаты и вообще разныя подозрительныя лица, подлежавшія суду, или наказанію по законамъ; но бывали и такіе между ними, которыхъ приводила за границу дъйствительно ревность по "старой въръ". гонимой, какъ они говорили, русскимъ правительствомъ. Въ числѣ этихъ бѣглецовъ являлись нерѣдко и православные,

<sup>1) &</sup>quot;Въ 1818 году, грунтъ, на которомъ водворились иноки, дарованъ монастырно по духовному завъщанію Цетровича въ въчное владъніе, а съ тъмъ вмъстъ домъ и все прочее имущество безъ остатку, о чемъ удостовъряетъ декретъ думеніи Кочукмаре, за № 1594, основывающійся на судебномъ ръшеніи к. к. буковинскаго форумнобиліума, 5-го февраля 1821 года, № 247" (Уставъ Билокр. мон.). Указанныхъ здъсь документовъ не имъется между бумагами Бълокриницкаго архива; но не можетъ быть сомнънія, что завъщаніе было сдълано не на имя монастыря, существованіе котораго законнымъ порядкомъ признано не было, а на имя жившихъ при домъ Иларіона иноковъ.

которые, разумвется, двлались потомъ раскольниками поновщинскаго, или безпоповщинскаго согласія, смотря по тому, въ какомъ липованскомъ обществъ находили себъ пристанище — у поповцевъ, или у безпоповцевъ. Бъглецовъ Липоване вообще принимали охотно, такъ какъ видѣли въ нихъ своихъ "единовърныхъ христіанъ", а отчасти и потому, что получали отъ нихъ немалую выгоду, пріобрѣтая новыя рабочія руки. которыми пользовались до тёхъ поръ, пока пришельцы не завоились собственнымъ хозяйствомъ <sup>1</sup>). Правительству, при такъ называемыхъ конскрипціяхъ, этихъ бѣглецовъ выдавали обыкновенно за природныхъ Липованъ, если только нельзя было укрыть ихъ отъ конскрищи, - называли "непотами" (племянниками), какими-нибудь круглыми сиротами, оставшимися послѣ родныхъ; самымъ же употребительнымъ въ этихъ случаяхъ способомъ служило зачисленіе ихъ на мѣсто умершихъ Липованъ: уловка, которой не могло не знать мѣстное начальство, но на которую однакоже оно смотрёло сквозь пальцы. Дёло это облегчалось еще и установившимся порядкомъ сношеній ближайшаго гражданскаго начальства (мандаторіата) съ липованскими обществами. Общества избирали изъ своей среды лицо въ званіе "дворника"; мандаторъ утверждалъ избраннаго и вручалъ ему, какъ символъ власти, общественную печать и трость: чрезъ этого "дворника" мандаторъ и велъ обыкновенно всѣ сношенія по дѣламъ Липованъ, такъ

<sup>1</sup>) Въ Бѣлой-Криницѣ сохранилось преданіе, что обширный садъ Иларіона Коровьи - Ножки, гдѣ нынѣ монастырь, обработанъ и насаженъ бѣглыми русскими раскольниками, которыхъ онъ первый началъ принимать. Кто приходилъ съ паспортомъ, у тѣхъ, въ силу чернобольскаго ученія, паспорты Иларіонъ истреблялъ (Слыш. отъ о. Онуфрія). "На моей памяти (пишетъ о. Филаретъ въ своихъ замъ́ткахъ) у однихъ моихъ родителей (въ Климоуцахъ) перебывало бѣглыхъ до 20 человѣкъ, и они обыкновенно служили у насъ въ работникахъ. Если кто прибѣжитъ прямо изъ-подъ аммуниція, стръженный и бритый, такихъ обыкновенно скрывали — лѣтомъ въ клунѣ (сарай, куда складываютъ снятый съ подя хлѣбъ), а зимой въ банѣ, пока обростутъ бородой и станутъ похожи на Липованъ". что его свидѣтельства, подкрѣпленнаго свидѣтельствомъ одного или двухъ липованскихъ стариковъ, было достаточно для удостовъренія въ принадлежности извъстнаго лица къ числу природныхъ буковинскихъ Липованъ. Но принимая бъглыхъ раскольниковъ въ сожительство съ собою и полное обладаніе всёми принадлежащими имъ привилегіями. Лицоване все-таки не смѣшивали себя съ этими бѣглецами, а иногла, по крайной мурь на словахъ, давали имъ понять, что они не по закону, а только по милости пользуются правами придодныхъ Липованъ. Причиною, которая держала коренныхъ Лицованъ въ нъкоторомъ отдаления отъ пришлыхъ, было то, что эти послёдніе вообще не отличались хорошей нравственностью, тогда какъ природные Липоване довольно строго соблюдаютъ добрые нравы предковъ<sup>1</sup>). Въ Бълой-Криницѣ семейства бѣглыхъ раскольниковъ селились больщею частію отдільно отъ коренныхъ білокриницкихъ житедей, --- тамъ есть даже особая улица, заселенная бъглыми, цоторая и зовется "Бѣжнаркой", или "Бѣжнаревкой"<sup>2</sup>). Въ тридцатыхъ годахъ, когда относительно раскольниковъ у насъ приняты были строгія мёры, число бёглыхъ въ липованскихъ селеніяхъ особенно увеличилось. Они образовали лаже новые, небольше раскольнические поселки: таковы: Мехидра у селенія Бергометь на Сереть и Лукавець.

Въ Бѣлой-Криницѣ существовала деревянная, довольно просторная церковь во имя безсребренниковъ Космы и Даміана, устроенная около 1835 года. Освящалъ ее бѣглый

<sup>9</sup>) Бъжнарка заселена была собственно семействами раскольниковъ бъжавшихъ изъ елисаветградскихъ военныхъ поселеній, и именно изъ уланской колоніи Красный-Яръ (частъ ихъ поселендась также и въ Климоуцахъ): туземные бълокриницкіе Липоване, при осорахъ, и доселъ дразнятъ бъжнарскихъ жителей "уланами" (Изъ замът. о. Филарета).

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Между бёглыми изъ Россіи, какъ и слёдовало ожидать, бывали такія отчаянныя головы, что Липованамъ приходилось выгонять ихъ изъ своихъ обществъ, — большею частію ихъ выпроваживали въ Моллавію.

іеромонахъ Ириней 1); антиминсъ же для нея былъ пріобрѣтенъ у одного бродяги-инока, промышлявшаго продажей раскольникамъ подобнаго рода священныхъ предметовъ, разумѣется, фальшивыхъ, своего собственнаго приготовленія (такихъ промышленниковъ существовало тогда не малое количество между раскольниками): антиминсъ, купленный для бѣлокриницкой церкви, былъ также фальшивый, въ чемъ сознался впослѣдствіи самъ продавецъ церковному ктитору. который во избъжание соблазна хранилъ уже объ этомъ поллогѣ глубокое молчаніе все время, пока существовала перевянная церковь<sup>2</sup>). Она стояла въ самой серединѣ селенія, у того мёста, гдё находится знаменитый колодезь, или "белая криница", давшая названіе селенію. Бълокриницкая церковь третья по времени изъ всѣхъ существующихъ за границей старообрядческихъ церквей<sup>3</sup>). Она считалась общею приходскою церковію и для прочихъ липованскихъ селеній въ Буковинъ, которыя однакоже имъли и свои собственныя часовни, куда собирался народъ для общественной молитвы.

<sup>1</sup>) См. *Кн. о промыслю*, стр. 201. Ириней былъ бъглый іеромонахъ Саровской пустыни.

<sup>2</sup>) Въ 1861 году, когда началась перестройка этой церкви, бывшій ктиторъ, тогда уже митрополить Бѣловриницкій Кирилль, разсказалъ исторію антиминса о. Филарету, своему тогдашнему архидіакону, и на вопросъ послёдняго, почему онъ не позаботился асправить такую великую погрёшность пріобрётеніемъ настоящаго антиминса, Кириллъ отвёчалъ: "Нельзя этого сдёлать, - тогда бы нужно сызнова святить церковь; а станешь святить, - спросять: зачёмъ? Солгать нельзя; а сказать правду опасно, - все соблазнились бы, и Богъ знаетъ что бы вышло! Вотъ теперь положимъ настоящій". Т. о. около 30 льть служба отправлялась въ Бълокриницкой приходской церкви на фальшивоиъ антиминсъ (Изъ замът. о. Филарета). По словамъ о. Онуфрія такой же антиминсь и у того же бродяги-инока пріобр'втенъ былъ добруджинскими раскольниками для Сарыкейской церкви; но Аркадій Славскій, какъ только узналъ объ этомъ, немедленно замѣнилъ его новымъ, совершивъ секретно освящение церкви.

<sup>8</sup>) Прежде Бълокриницкой построены церкви въ Мануиловкъ и въ Яссахъ. Въ Климоуцахъ кромѣ того существовала безпоповщинская часовня.

Имѣя церковь и часовни, пользуясь свободой въ отправленіи богослуженія, бълокриницкіе и прочихъ селеній Липоване испытывали затруднение только въ пріобрѣтении поповъ для исправленія необходимыхъ церковныхъ требъ. Поповъ они получали обыкновенно изъ Россіи, и пріобрѣтеніе ихъ уже по этому самому представляло много неудобнаго. Притомъ же у Липованъ сохранилось отчасти старое чернобольское подозрѣніе относительно бѣглыхъ поповъ. А сами бѣглые попы, къ которымъ имъ приходилось обращаться, своимъ поведеніемъ нимало не содъйсвовали прекращенію этихъ подозрѣній. Поэтому, если являлись въ липованскихъ селеніяхъ бъглые священники, то обыкновенно жили не долго: или сами уходили отъ Липованъ, или прогоняли ихъ Липоване. Вообще же эти послѣдніе обращались къ бѣглымъ попамъ только ради крайней нужды, для исправленія требъ, которыхъ простолюдину совершать не подобаетъ; а для отправленія службъ церковныхъ, для общественнаго богослуженія прибѣгали къ нимъ рѣдко: здѣсь гораздо больше значенія имѣли у липованъ такъ-называемые "дьяки", или церковные настоятели. Дьякъ былъ лицо почетное въ липованскомъ обществѣ, а по дѣламъ церковнымъ — главный авторитетъ. Въ то время, когда начались хлопоты объ учреждени архіерейской казедры, настоятелемъ при Бълокриницкой церкви быль давній бѣлокриницкій житель, но уроженець молдавскій, Кипріанъ Тимовеевъ, вступившій въ эту должность еще при жизни Иларіона, — человѣкъ не далекаго ума и не свѣдующій въ Писаніи, но имѣвшій, какъ выражаются старообрядцы, довольно твердую грамоту, хорошо знакомый съ церковнымъ уставомъ и, что въ Липованахъ большое достоинство, человъкъ трезвой жизни; только замъчалась въ немъ и тогда уже наклонность къ любостяжанію, - иногда онъ позволялъ себѣ принудительные поборы за исправленіе церковныхъ требъ, за что даже лишенъ былъ на нѣкоторое время дьяковской должности.

Австрійское правительство въ своихъ действіяхъ относительно Липованъ не нарушало данныхъ имъ грамотою Іосифа II привилегій, и никакихъ поводовъ жаловаться на правительство Липоване не имѣли. Единственнымъ исключеніемъ было упомянутое выше дёло объ уничтоженіи монастыря, принятое ими за нарушеніе ихъ привилегій. Но въ началь тридцатыхъ годовъ настоящаго столѣтія возникло новое дѣло, которое Липоване опять, безъ всякаго основанія, старались представить посягательствомъ на ихъ законныя права, нарушеніемъ "высочайшей привилегіи", какъ называютъ они обыкновенно самую грамоту Іосифа П. По смыслу существовавшаго у Чернобольцевъ ученія, веденіе метрическихъ записей о родившихся, вступившихъ въ бракъ и умершихъ, почиталось у Липованъ дѣломъ противнымъ ихъ религіи. Поэтому, въ силу предоставленной имъ религіозной свободы, они почли себя съ самаго водворенія въ Буковинѣ необязанными къ веденію метрикъ. Здѣсь, конечно, они имѣли въ виду и то, чтобы обезпечить себѣ возможность безпрепятственнаго принятія въ свои общества, подъ именемъ природныхъ Липованъ, всѣхъ приходящихъ раскольниковъ, — отнять у правительства ближайшее средство контролировать ихъ въ этомъ отношении, по оффиціальнымъ записямъ опредѣлять, кто природный Липованъ, кто пришлый изъ-за границы. Въ первое время, когда число Липованъ было незначительно и когда правительство заботилось о привлечении ихъ въ Австрію разными льготами, не было обращаемо вниманіе на это ихъ уклоненіе отъ общепринятаго въ имперіи порядка. Но впослѣдствіи, когда липованскія селенія стали многолюдны и когда оказалось, что, благодаря именно отсутствію правильныхъ записей, по которымъ можно было бы съ точностію предѣлять дѣйствительное ихъ населеніе, къ Липованамъ приходятъ во множествъ изъ разныхъ мѣстъ раскольники крайне сомнительной репутации, правительство нашло нужнымъ потребовать, чтобы, по примъру всъхъ прочихъ австрійскихъ подданныхъ, Липоване вели точныя записи о родившихся, вступившихъ въ браки и умершихъ. Исполнить это требование Липоване отказались, и именно

на томъ основанія, что якобы оно противорѣчить дарованной имъ "высочайшею привилегіею" религіозной свободѣ. Имъ было объяснено, что "провождение книгь, въ которыхъ записываются всё рожденные, вёнчанные и умершіе, есть не болье какъ политический законъ, который съ религией и службой Божісй ничего общаго не имветъ, а служитъ къ тому только, чтобы получать върныя извъстія о числь народа и имъть возможность дълать необходимыя для правительства справки. Липоване не вразумлялись. Дёло восходило на разсмотриніе областного управленія Галиція, откуда послидовало, 14 го Августа 1838 года, распоряжение: обязать Липованъ къ непремѣнному учрежденію и правильному веденію метрикъ. Не смотря ни на что, Липоване твердо держались своего первоначальнаго рѣшенія. По сему случаю назначена была въ липованскія селенія слёдственная коммиссія. Въ то время, когда начались хлопоты объ учреждении архіерейской каеедры въ Бълой-Криницъ, дъло о метрикахъ еще не было кончено и, какъ далъе увидимъ, было постановлено даже въ тёсную связь съ самымъ дёломъ объ учреждении казедры.

#### 16. Состояніе бълокриницкаго менастыря предъ водвореніемъ здъсь Павла и Геронтія.

Бѣлокриницкій монастырь по смерти своего благодѣтеля — Иларіона Петровича Коровьи-ножки продолжаль безпрепятственно существовать на предоставленной ему, по духовному завѣщанію Иларіона, усадьбѣ. Усадьба давала монастырю нѣкоторое, впрочемъ весьма скудное, матеріальное обезпеченіе; но главнымъ образомъ, онъ существоваль на подаянія отъ Липованъ: каждую субботу кто-либо изъ иноковъ отправлялся по селенію за сборомъ милостыни на недѣльное прокормленіе братства. Число братства было всегда ничтожно, рѣдко болѣе десяти человѣкъ. Обыкновенно это былъ пришлый изъ-за границы народъ, а изъ природныхъ Липованъ, — и это достойно примѣчанія, — въ монахи не поступалъ почти никто; притомъ же и пришлые монахи рѣдко оставались здѣсь на постоянное жительство. Составъ бѣлокриницкаго братства поэтому постоянно измёнялся, хотя иноки носили большею частію одни и тёже имена, переходившія какъ бы по наслёдству отъ одного къ другому. Вообще, Бёлокрининкій монастыре былъ не что иное, какъ временный пріють для бёглыхъ раскольническихъ монаховъ. Жили они обыкновенно въ иларіоновомъ домё, а также и въ старомъ монастырскомъ строеніи, перенесенномъ изъ Тернавицкаго лѣса, которое служило вмёстё и монастырскимъ молитвеннымъ домомъ.

Около 1830 года въ устройствъ монастыря послъдовала нъкоторая перемъна. Въ это время изъ числа жившихъ въ Бълой-Криницв былыхъ раскольническихъ "стардевъ" ръзно выдълялись два молодые инока - Паисій и Алимпій. Паисій, происхождение котораго въ точности неизвъстно, быль старше Алемпія и раньше его поселился въ Бълой-Криницъ: эдъсь, въ иларіоновомъ домѣ, жилъ онъ нѣсколько лѣтъ; здѣсь же, въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ, постриженъ былъ и въ иночество. Умный, и тогда уже довольно начитанный, бойкій на словахъ, дѣятельный и предпріимчивый, онъ пріобрѣлъ вліяніе среди Липованъ и при ихъ содійствіи занялся приведеніемъ монастыря въ болѣе приличный для обители видь: въ глубинѣ сада, близь стараго монастырскаго строенія, поставили новую небольшую часовню, съ колокольней, а вокругъ нея вновь построили несколько хатокъ (мазанокъ), назначенныхъ подъ монашескія кельи. Такимъ образомъ монастырь сдёлался болёе удаленнымъ отъ селенія и получилъ обыкновенный видъ всѣхъ раскольническихъ монастырей 1). Вскорѣ

<sup>1</sup>) Пансій — впосл'ядствіи изв'ястный игуменъ Парееній, бывшій настоятель Гуслицкаго монастыря. Въ *Книме о промысле* онъ самъ иншеть, что ему "довелось въ Б'ялой-Криниц'я довольно л'ять жить и устранвать монастырь, который и привелъ въ порядокъ; церкви же въ семъ монастыръ не было, а выотроили только новую часовню посреди сада" (стр. 37). "Мы начали строить монастырь на другомъ конц'я сада, подал'яе отъ домовъ" (стр. 200). См. также *Странстве* и путешестве, ч. 1-я, стр. 20. Зд'ясь же, на стр. 21: "и проживалъ азъ въ Буковинъ довольно л'ять, въ теченіе которыхъ и постриженъ быль въ иночество однимъ іеромонахомъ, пріёхавшимъ нзъ Россіи" (т. е. б'ялымъ). послѣ этого въ Бѣлую-Криницу пришелъ и инокъ Алимпій<sup>1</sup>). Онъ былъ родомъ изъ полтавской губерніи, мѣщанинъ посада Крылова, Аеанасій Звѣревъ<sup>3</sup>); иночество принялъ въ Серковскомъ монастырѣ: отсюда потомъ и бѣжалъ за границу. Это былъ весьма ловкій, отважный и смѣлый человѣкъ, горячо преданный расколу. Онъ сошелся съ Паисіемъ, — вмѣстѣ съ нимъ жилъ, вмѣстѣ пускался въ разныя странствія и весьма сочувствовалъ его заботамъ объ устройствѣ Бѣлокриницкаго монастыря<sup>3</sup>). Но такъ какъ Паисія, по собственнымъ словамъ его, здѣсь "отяготили мірскіе соблазны", то онъ изъ монастыря удалился "въ пустыньку", на пасѣку пріятеля своего Ивана Тихонова, который жилъ по сосѣдству съ монастыремъ<sup>4</sup>); а въ 1833 году Паисій навсегда ушелъ изъ Бѣлой-Криницы<sup>5</sup>). Ушелъ потомъ и Алимпій, но, какъ увидимъ, не навсегда.

Всего пять лѣтъ прошло по отъѣздѣ Паисія, какъ въ Бѣлокриницкій монастырь явились Павелъ и Геронтій. Тогда всего братства въ монастырѣ было человѣкъ десять — иноковъ и бѣльцовъ; настоятельствовалъ незадолго предъ тѣмъ явившійся изъ Молдавіи инокъ Іоиль, подобно всѣмъ бѣлокриницкимъ старцамъ бѣглый изъ Россіи (тульскій уроженецъ): онъ былъ человѣкъ не старыхъ еще лѣтъ, не безъ способности къ управленію и довольно честолюбивый, но не

5) Странствіе и путеш. 1, 21. Кн. о пром. стр. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Правильнёе слёдовало бы писать Олимпій; но такъ какъ знаменитая особа, о которой идетъ здёсь рёчь, и сама постоянно подписывалась Алимпіемъ, и во всемъ старообрядческомъ мірё извёства подъ этимъ именемъ, то и мы удерживаемъ то же его начертаніе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) За границею онъ принялъ фамилію: Милорадовъ. См. Расколь, какъ орудіе партій, стр. 24, прим.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Въ мою бытность пришель къ намъ молодой монахъ, именемъ Алимпій, съ которымъ мнё самому довелось довольно время пожить и даже мъсяца два странствовать въ Галицію, Львовъ и Броды" (*Кн. о пром.* стр. 37).

<sup>4)</sup> Его домъ и девада прилегали къ монастырскому саду съ южной стороны.

отличавшійся дальновидностью и нимало не свѣлушій въ Писаніи, за то вполнѣ преданный липованскимъ понятіямъ о религіи.

Прібздъ Павла и Геронтія быль событіемь великой важносли для Бѣлокриницкаго монастыря: подъ ихъ руководствомъ начинаются тамъ дъла, о какихъ не могли и помыслить въ простотъ своей бълокриницкие старцы, и спустя какихъ-нибудь пять-шесть лътъ ничтожный, никому почти не извёстный липованскій монастырь получаеть важное значеніе для всего старообрядческаго міра, пріобрѣтаетъ извъстность въ исторіи.

## 17. Хлопоты Павла и Геронтія о полученій паспортовъ для путешествія на Востокъ.

Мы уже говорили, что Павелъ и Геронтій прітхали въ Бълую-Криницу собственно за тёмъ, чтобы здёсь пріобрёсти австрійскіе паспорты для путешествія на Востокъ. Поживъ немного въ монастырѣ, заручившись расположеніемъ настоятеля и братства, они и стали хлопотать о паспортѣ. Порядокъ добыванія паспортовъ для бѣглыхъ раскольниковъ былъ уже установленъ и хорошо извъстенъ въ Бълой-Криницъ: для этого нужно было, чтобы главныя, почетнъйшія лица липованской "громады", въ томъ числѣ дворникъ и дьякъ, засвидътельствовали въ Думеніи, что желающій получить паспортъ есть природный ихъ Липованъ и что онъ имъетъ надобность съъздить туда и туда; Думенія, за ихъ поручительствомъ, выдавала отъ себя свидътельство, что такой-то есть дъйствительно австрійскій подданный; свидѣтельство Думеніи представлядось въ Крайзамтъ (въ Черновцахъ); затёмъ отправдялось въ губернію (во Львовъ), откуда наконецъ и выдавался паспортъ. Павлу и Геронтію нужно было такимъ образомъ прежде всего задобрить въ свою пользу почетнъйшихъ людей Бълокриницкой липованской "громады". Дворникомъ былъ тогда Иванъ Тихоновъ, ближайшій сосвдъ монастыря, дьякомъ — Кипріанъ Тимовеевъ, а самымъ почетнымъ и уважаемымъ въ 7

ИСТОР, ВЪЛОЕР. СВЯЩ.

селении старикомъ — Иванъ Григорьевъ Поляковъ, или Полякъ: Павель и Геронтій, рекомендованные Іоилемь, скоро сошлись съ главами липованскаго общества, и тъ не отказались помочь имъ въ пріобрѣтеніи паспортовъ для предположеннаго путешествія. Теперь нужно было, по принятому обычаю, Павла и Геронтія зачислить на имя какихъ-нибудь умершихъ Липовань: и вотъ Павель называется Асанасіемъ, сыномъ бывшаго боташанскаго купца Василья Өедотова, а Геронтій сыномъ нѣкоего умершаго бѣлокриницкаго жителя Левона Бѣлаго<sup>1</sup>). Дворникъ, дьякъ и старикъ Иванъ Поляковъ поручились въ Думеніи, что эти Өедотовъ и Левоновъ ихъ природные Липоване, и объяснивъ, что они имъютъ намъреніе сходить въ Іерусалимъ на поклонение гробу Господню, просили дать имъ свидѣтельство на полученіе паспорта срокомъ на одинъ годъ. Думенія, знакомая съ обычаями Липованъ, не затруднилась выдать свидётельство, съ которымъ новопроизведенные Липоване и потхали въ городъ Черновцы, совсёмъ распростившись съ бѣлокриницкою братіей, такъ какъ прямо изъ Черновцевъ намърены были отправиться во Львовъ за паспортомъ и оттуда въ дальнвиши путь.

Итакъ, свои заграничные подвиги ради основанія "древлеправославной" старообрядческой іерархіи, въ силу того правила, что цѣль оправдываетъ средства, Павелъ и Геронтій начали обманомъ, — первымъ ихъ шагомъ здѣсь было самозванство. На этотъ разъ однакоже обманъ не удался. Одинъ изъ бѣлокриницкихъ жителей, молодой Липованъ Дей Парамоновъ, почему-то сдѣлалъ въ Крайзамтѣ доносъ на Павла съ Геронтіемъ, что они совсѣмъ не Липоване, а бѣглые изъ Россіи калугеры. И вотъ, когда новонареченные Өедотовъ и Левоновъ явились въ Черновцы для предъявленія выданнаго имъ въ Думеніи свидѣтельства, имъ объявили, что

<sup>1</sup>) Такъ показалъ о себѣ инокъ Павелъ и слѣдственной коммиссіи 1844 года (проток. 17 февр. *Бълокр. арх.)*; а за Геронтіемъ навсегда осталась фамилія Левоновъ, — на допросахъ въ 1847 году онъ показалъ, что происходитъ отъ Левона, именуемаго Бѣлымъ (*Чт.* обш. ист. и др. 1871 г. т. IV, отд. V, стр. 146). не вѣрятъ этому свидѣтельству, и посовѣтовали скорѣе убираться назадъ въ монастырь, если не желаютъ, чтобы съ ними поступлено было, кажъ съ бѣглыми изъ-за границы.

Крайне огорченные на первыхъ же порахъ встрѣтившейся неудачей, Павелъ и Геронтій побхали обратно въ Бълокриницкій монастырь, гдё ихъ никакъ не ожидали. Эта неудача была тёмъ непріятнёе, что отняла у нихъ всякую надежду на получение австрийскаго заграмичнаго паспорта, по крайней мъръ въ скоромъ времени. А между тъмъ отказаться отъ предположенной повздки они уже теперь никакъ не хотвли. Послѣ многихъ и долгихъ размышленій, они рѣшились осень и зиму прожить въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ, - выждать, не измѣнятся ли обстоятельства и само время не укажетъ ли выхода изъ настоящихъ затрудненій. Ожиданія эти оказались не напрасными. Осень и зима 1839 года, проведенныя Павломъ и Геронтіемъ въ Бѣлой-Криницѣ, — время весьма замѣчательное въ исторіи Бѣлокриницкаго священства: въ это время Павель успѣлъ совершенно ознакомиться съ бытомъ Липованъ, упрочить свое положение и въ монастырѣ и въ обществѣ бѣлокриницкомъ, -- овладѣть общимъ расположениемъ и довѣріемъ; тогда же составилъ онъ въ главныхъ чертахъ и тотъ планъ относительно учрежденія законно-дозволенной и признанной правительствомъ старообрядческой архіерейской каеедры, на осуществление котораго положилъ потомъ всѣ свои силы.

# 18. Замыселъ объ учрежденіи архіерейской каведры въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ.

Планъ учрежденія старообрядческой архіерейской каоедры въ Бѣлой-Кринипѣ основанъ былъ на знаменитой "привилегіи" Іосифа II.

Теперь только, изъ бесёдъ съ Липованами, Павель узналъ о существованіи "привилегіи". Прочитавъ ее, онъ нашелъ, что въ первомъ ся пунктѣ, которымъ предоставлялась липованамъ и ихъ духовенству полная свобода въ отправленіи религіи, содер-

71

жится такое верховною властію утвержденное постановленіе, какого нигдѣ и никогда старообрядцы не имѣли. Онъ сейчасъ же понялъ, что на основаніи этого постановленія можно завести у Липованъ старообрядческую іерархію во всей ся полнотѣ, если только умѣючи взяться за дѣло, — что здѣсь-то, среди Липованъ, можетъ найти себѣ безопасное, огражденное закономъ существованіе "древлеправославный" епископъ, если будетъ найденъ, — здѣсь онъ безпрепятственно можетъ поставлять для всего старообрядчества и діаконовъ, и священниковъ, и въ случаѣ надобности самихъ даже епископовъ. Тогда-то въ предпріимчивой головѣ Павла возникла мысль и, по совѣщаніи съ Геронтіемъ, составились начальные планы относительно учрежденія законнымъ порядкомъ, съ утвержденія австрійскаго правительства, старообрядческой архіерейской каеедры въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ.

Кромѣ Геронтія, Павелъ началъ посвящать въ свои планы нѣкоторыхъ бѣлокриницкихъ "старцевъ". Тогда уже прибылъ въ Бѣлую-Криницу инокъ Онуфрій '). Павелъ нашелъ въ Онуфріѣ одного изъ самыхъ горячихъ и преданныхъ почитателей: ему-то первому послѣ Геронтія сообщилъ онъ о своихъ планахъ.

Затѣмъ осторожно повелъ рѣчь объ нихъ и съ настоятелемъ, инокомъ Іоилемъ, котораго также успѣлъ расположить въ пользу своихъ плановъ.

Теперь нужно было объясниться съ Липованами, такъ какъ безъ ихъ участія и безъ согласія съ ихъ стороны дѣло не могло быть и начато. Прежде этого однакоже Павелъ почелъ нужнымъ посовѣтоваться съ однимъ изъ знакомыхъ черновицкихъ чиновниковъ, нѣкіимъ паномъ Атанасевичемъ, можно ли на основаніи "привилегіи" начать дѣло о дозволеніи австрійскимъ старообрядцамъ имѣть своего собственнаго епископа, и если можно, то какъ дѣло начать и повести. Атанасевичъ далъ совѣтъ начинать, и указалъ для этого обыкновенный спо-

<sup>1)</sup> Записка, поданная о. Онуфріемъ митрополиту Филарету въ 1865 году. См. Брат. Сл. 1884 г. т. II, стр. 223.

собъ: отъ имени липованскихъ обществъ подать прошене въ Крайзамтъ съ точнымъ изложеніемъ основаній и условій. на которыхъ Липованамъ желательно имъть епископа. Никакихъ причинъ опасаться отказа онъ не предвидѣлъ. Хотя правительство, какъ ему было извёстно, весьма недовольно Липованами за ихъ упорное сопротивление введение метрикъ. о чемъ существовало еще неконченное дело, но это обстоя. тельство, по его мненію, можно было обратить даже въ пользу предпріятія, если бы только Липоване обязались, вслёдъ за учрежденіемь у нихъ архіерейской каседры, ввести въ употребленіе столь желаемыя правительствомъ метрики. Инокъ Павель со своей стороны вполнѣ согласенъ былъ съ этимъ замѣчаніемъ, онъ находилъ даже, что между тѣмъ и другимъ двломъ имвется тесная связь, --- что при существующихъ набылыхъ попахъ, которые притомъ мѣняются такъ часто, Липованамъ, если бы они даже и хотъли этого, неудобно установить правильный порядокъ въ ведении метрическихъ залисей, и, напротивъ, порядокъ этотъ весьма легко можетъ быть установленъ съ учрежденіемъ у Липованъ архіерейской каеедры, когда у нихъ явятся постоянные, для нихъ поставленные священники и никакого исдостатка въ священствѣ они терить уже не будуть. Посему онъ выразиль съ своей стороны готовность соединить оба эти дела и объщаль переговорить объ этомъ предметѣ съ Липованами <sup>1</sup>).

Объясненія съ Липованами ведены были весьма осторожно и искусно. Павелъ считалъ необходимыхъ заручиться собственно согласіемъ старъйшихъ и вліятельнъйшихъ лицъ въ липованскомъ обществъ, заводилъ съ ними бесъды о всеобщемъ оскудѣніи священства у старообрядцевъ, въ яркихъ чертахъ изображалъ имъ проистекающія отсюда крайнія и ужасныя затрудненія въ исполненіи самонужнѣйшихъ хрнстіанскихъ требъ, объяснялъ, что единственное средство из-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О томъ, что дѣло о метрикахъ предполагалось поставить въ связи съ дѣломъ объ архіерейской каседрѣ, говорится и въ показаніяхъ Геровтія (Чт. еъ Общ. ист. и др. 1871 г., кн. 4, отд. V, стр. 140-147).

бъгнуть сихъ затрудненій заключается въ пріобрѣтеніи собственнаго древлеправославнаго епископа, который могъ бы снабдъвать старообрядцевъ истиннымъ священствомъ, сообщилъ имъ, что объ этомъ ревнители древлеотеческаго благочестія имѣютъ теперь великое попечение, и что онъ съ Геронтиемъ, по поручению сихъ ревнителей, затёмъ и прибылъ изъ россійскихъ предёловъ, чтобы искать потребнаго старообрядцамъ епископа. Все это липованскіе старшины слушали со вниманіемъ и полнымъ сочувствіемъ. Но когда Павелъ, разъяснивъ имъ важность и значеніе «привилегіи», сталъ излагать свои планы относительно учрежденія законнымъ порядкомъ старообрядческой архіерейской каеедры именно у нихъ, въ Бълокриницкомъ монастыръ: на первый разъ это дёло показалось имъ и несбыточнымъ, и опаснымъ. Они указывали и на то, что потребуется много хлопотъ, много будетъ всякихъ спросовъ и переспросовъ отъ правительства, выражали опасенія, какъ бы епископъ не подчинилъ ихъ какому-нибудь рабству, поставили на видъ, что и содержание его потребуетъ не малыхъ средствъ, - а они люди небогатые. Возраженія эти Павелъ предвидѣлъ, и разрвшилъ безъ затрудненія. Всв хлопоты предъ правительствомъ онъ бралъ на себя и своихъ ближайшихъ сотрудниковъ: отъ липованскаго общества просилъ только — чтобы заявило предъ правительствомъ о крайней нуждѣ и непремѣнномъ желаніи имѣть своего епископа, и чтобы выдало монастырскимъ уполномоченнымъ формальную довъренность на веденіе дъла объ учреждении въ Бълокриницкомъ монастыръ старообрядческой архіерейской казедры. О томъ же, чтобы древлеправославный епископъ могъ учинить какое-либо стёсненіе старовёрческимъ обществамъ, говорилъ Павелъ, и помышлять непростительно. Наконецъ, относительно средствъ на содержание будущаго епископа онъ открылъ Липованамъ, что на сей предметъ имъетъ несумнительныя объщанія отъ первъйшихъ по богатству старообрядцевъ россійскихъ; обществу же бѣлокриницкому не только не придется понести по сему случаю какіелибо расходы, но пребывание «епископа всъхъ древлеправославныхъ христіанъ» еще доставитъ Бѣлой-Криницѣ славу и матеріальныя выгоды. Такого рода бесёдами инокъ Павелъ мало-по малу успёлъ внушить липованскимъ старёйшинамъ готовность содёйствовать, чёмъ могутъ съ своей стороны, учрежденію въ Бёлой Криницё "древлеправославнаго" архіерейства; но какъ только въ своихъ бесёдахъ касался онъ дёла о метрикахъ, видёлъ совершаемую невозможность побёдить закоренёлое къ нимъ отвращеніе Липованъ, такъ что призналъ за лучшее до времени не заводить и рёчи объ этомъ предметё, чтобы какъ не повредить главному дѣлу.

# 19. Первое, поданное правительству, прошеніе объ учрежденіи архіерейской казедры въ Бълой-Криницъ.

Достаточно увѣрившись, что со стороны липованскаго общества не будетъ препятствій учрежденію въ Бѣлой-Криницѣ старообрядческой архіерейской каседры, Павелъ и Геронтій ръшились приступить къ начатію дела. Павелъ занялся составленіемъ прошенія въ Крайзамтъ. Сущность прошенія онъ издожилъ въ слёдующихъ трехъ пунктахъ: уполномоченные отъ липованскихъ въ Буковинѣ обществъ иноки Бѣлокриницкаго монастыря 1) просятъ кесарокоролевское правительство дозволить имъ, на основани высочайше дарованной въ 1783 году привилегіи (съ которой прилагалась копія), привезти изъза границы своего, независимаго отъ другихъ религій, епискоца, для восполненія претерп'яваемой Липованами крайней и гибельными послѣдствіями грозящей нужды въ священствѣ и для безпрепятственнаго отправленія всёхъ принадлежащихъ епископскому сану действій; 2) просять, чтобы жительство будущему епископу дозволено было имѣть въ монастырѣ, состоящемъ при селеніи Бѣлая-Криница; 3) обязуются съ своей стороны никакихъ будущему епископу вспоможений отъ правительства не просить, а содержать его на полной своей отчетности. Пригласили липованскихъ старшинъ обсудить это прошеніе и затѣмъ дать окончательно свое согласіе на формальное начатіе дъла. Ни противъ содержанія, ни противъ подачи прошенія липованскіе старшины не сдѣлали никакихъ возраженій; напомнили только Павлу и Геронтію, что всѣ хлопоты предъ правительствомъ они должны, согласно объщанію, принять на себя. Для окончательной редакціи прошенія и для неревода на нъмецкій языкъ Павелъ опять обратился къ Атанасевичу. Атанасевичъ одобрилъ прошеніе; онъ замѣтилъ только, что непремённо бы слёдовало упомянуть въ немъ о согласіи Липованъ на введеніе у нихъ метрическихъ записей въ томъ случаѣ, если имъ дозволено будетъ имѣть своего епископа. Павелъ съ сокрушениемъ сердца объяснилъ ему, что это, действительно важное, "упущеніе" сдёлано по крайней нуждѣ, такъ какъ предубѣжденіе Липованъ противъ "метрики" оказалось слишкомъ сильно, и самое благоразуміе требовало сдѣлать имъ на первый разъ уступку, не вносить въ прошеніе пунктъ о метрикахъ; но тъмъ не менѣе онъ старался увѣрить Атанасевича, что впослёдствіи, съ учрежденіемъ у Липованъ правильнаго іерархическаго порядка, непремённо введены будутъ въ употребленіе и метрики, даже просилъ его словесно передать кому слёдуеть, что податели прошенія за это ручаются. Окончательно исправленное прошеніе было наконецъ подписано Бѣлокриницкаго монастыря настоятелемъ, инокомъ Іоилемъ съ прочею братіей, и 14-го (26-го) февраля 1840 года, подано въ Буковинскій крайзамть<sup>1</sup>).

Итакъ, Павелъ и Геронтій, неожиданно оставшись зимовать въ Бѣлой-Криницѣ, также нечаянно напали на мысль о предпріятіи чрезвычайной важности для всего старообрядческаго міра, — на мысль объ учрежденіи здѣсь, въ Бѣлой-Криницѣ, на законномъ основани, старообрядческой архіерейской каеедры, — и въ теченіе зимы настолько сами освоились съ этою

<sup>1</sup>) Это именно число указанно въ "Рекурсв", поданномъ императору Фердинанду въ 1843 году (Билокр. арх.). Между тъмъ въ Устави говорится, что прошеніе подано въ марть мъслиъ. Первое показаніе представляется болъе точнымъ. Всв изложенныя нами подробности событій, съ прівзда Павла и Геронтія въ Билокриницкій монастырь до подачи прошенія, основаны частію на защискахъ, частію на устныхъ разсказахъ отца Онуфрія, которыя вполнѣ подтверждаются и отдъльными замътками, встрвчаемыми въ оффиціальныхъ документахъ, также въ запискахъ и письмахъ другихъ участниковъ дѣла. мыслію, настолько и другихъ расположили въ ея пользу, что нашли возможность сдёлать рёшительный шагъ къ ея осуществленію.

Подавъ прошеніе, они были увѣрены, что со стороны правительства отказа не послѣдуетъ и что въ томъ же 1840 году, снабженные правильными видами, они отправятся въ давно желаемое путешествіе отыскивать "древлеправославнаго епископа" на приготовленную уже и законно утвержденную каеедру. Но здѣсь-то именно и встрѣтились затрудиенія, съ которыми пришлось имъ бороться цѣлыхъ четыре года всевозможными позволенными и непозволенными средствами.

## 20. Слѣдственная коммиссія, назначенная въ Бѣлокриницкій монастырь по случаю подачи прошенія.

Черновицкій Крайзамть не нашель никакихь препятствій дать надлежащее движение просьбъ бълокриницкихъ иноковъ объ учреждении въ ихъ монастырѣ самостоятельной архіерейской каеедры для Липованъ. Напротивъ, черновицкое начальство нашло, что примёръ прочихъ существующихъ въ Австріи иновърцевъ и представленная въ копіи грамота Іосифа II составляютъ вполнъ достаточное основание для такой просьбы; а словесное заявление Павла, что Липоване, съ учреждениемъ у нихъ правильной іерархіи, не замедлятъ ввести въ употребленіе и метрическія записи, было принято съ такимъ довъріемъ, что въ виду столь важнаго результата Крайзамтъ призналъ нужнымъ поддержать бълокриницкую просьбу даже своимъ ходатайствомъ за нее предъ высшимъ правительствомъ. Но въ просьбѣ, поданной Павломъ и Геронтіемъ, имѣлись пункты, относительно которыхъ Крайзамтъ считалъ необходимымъ сдълать предварительно оффиціальное дознаніе, чтобы дать потомъ надлежащее движеніе двлу: 1) желаніе имѣть своего епископа выражено въ прошеніи отъ имени всѣхъ Липованъ: нужно было удостовѣриться, дѣйствительно ли общенства липованскія имѣютъ такое желаніе; 2) для жительства будущему епископу предназначенъ липованскій монастырь,

находящійся при селеніи Бѣлая-Криница: нужно было собрать точныя свѣдѣнія объ этомъ монастырѣ, когда онъ устроился и на какихъ основаніяхъ существуетъ теперь; 3) содержаніе будущему епископу монастырь обязуется доставлять изъ собственныхъ средствъ: нужно было удостовѣриться, дѣйствительно ли имѣетъ монастырь достаточныя средства, чтобы могъ прилично содержать епископа; наконецъ 4) находили нужнымъ развѣдать о томъ, можно ли въ самомъ дѣлѣ положиться на обѣщаніе Павла, что метрики безпрепятственно будутъ приняты Липованами, когда они получатъ правильно устроенную іерархію. Для собранія точныхъ свѣдѣній по всѣмъ этимъ пунктамъ, Крайзамтъ, въисходѣ апрѣля 1840года, нарочно отправилъ въ Бѣлую-Криницу коммиссара Шаловскаго.

Эта первая "коммиссія" по дѣлу объ учрежденіи архіерейской каеедры произвела очень непріятное впечатлѣніе на бѣлокриницкихъ Липованъ, и требовалось все искусство Павла, чтобы ихъ успокоить. И сами не мало озабоченные прівздомъ коммиссара, Павелъ и Геронтій старались однако ув'єрить Липованъ, что эта "коммиссія" есть обыкновенная формальность, безъ которой невозможно обойтись, и что затъмъ уже липованскому обществу нечего опасаться какихъ-либо новыхъ безпокойствъ. Между тъмъ они вошли въ ближайшія сношенія черновицкимъ коммиссаромъ, и тотъ согласился, за приличное вознаграждение, исполнить свое поручение только ради формы. Липованскіе старшины, по настоянію Павла, не отказались подтвердить предъ нимъ, что просьба о епископъ подана съ согласія всей липованской громады и что епископа имъ желательно пріобръсти. Относительно изслъдованія о средствахъ на содержание будущаго епископа онъ ограничился тѣмъ, что принялъ, составленное Павломъ, исчисленіе разныхъ "грунтовъ" и угодій, якобы принадлежащихъ монастырю и дающихъ не малый доходъ, также сдѣданныхъ будто бы монастырю нѣкоторыми лицами разныхъ денежныхъ вкладовъ, хотя на самомъ дѣлѣ этихъ доходовъ и вкладовъ монастырь вовсе не им'ель: это быль со стороны Павла и Геронтія наглый обманъ, къ которому не затруднились они прибѣгнуть при

самыхъ первыхъ сношеніяхъ съ правительствомъ по дёлу о возстановлении "древлеправославнаго епископства". Гораздо труднѣе было Павлу и Геронтію дать объясненіе комиссару по двумъ остальнымъ пунктамъ. Вопросъ о монастыръ имѣлъ ту весьма щекотливую сторону, что приходилось вызвать изъзаб. венія прежнія дѣла, въ силу которыхъ монастырь подвергнутъ былъ двукратному запрещенію отъ правительства. Инокъ Павелъ, успѣвшій познакомиться съ прошлымъ Бѣлокриниц. каго монастыря, хорошо понималь, какою опасностію грозили нынѣшнему его существованію, а вмѣстѣ и самому дѣлу объ учреждения въ немъ архіерейской каведры, эти состоявшіяся въ прежнее время правительственныя ръшенія. Устранить столь опасное по своимъ послѣдствіямъ затрудненіе, достигнуть того, чтобы прежнія правительственныя распоряженія относительно липованскаго монастыря оставались, какъ было досель, въ забвеніи, или въ противномъ случав были признаны неосновательными и недъйствительными, - это сдълалось теперь одною изъ главныхъ заботъ инока Павла. Въ показании коммиссару онъ старался по возможности избъжать всего, что могло бы вести къ напоминанію о прежней исторіи монастыря, и ограничился общимъ отвѣтомъ, что монастырь съ давнихъ поръ существуетъ на грунтѣ, отданномъ и завѣщанномъ въ его владѣніе старовѣромъ Иларіономъ Петровичемъ Коровьи-ножки, въ настоящее время имъетъ столько-то иноковъ и находится въ положении благоустроенномъ. По вопросу же о метрикахъ и теперь ничего нельзя было сдёлать съ бёлокриницкими Липованами: дать согласіе на принятіе метрикъ по учрежденія архіерейской каеедры они и теперь отказались; но Павелъ съ своей стороны, чтобы не испортить дело на первыхъ же порахъ, далъ коммиссару показаніе, что одно только неимѣніе правильно устроенной іерархіи было причиной, почему досел' употребленіе метрикъ не принято у Липованъ, и что съ учрежденіемъ архіерейской каеедры устранится главное и единственное къ тому препятствіе. Свое, формально данное, показаніе Павелъ просилъ однакоже, въ видахъ успокоенія Липованъ, сохранить въ тайнь. Протоколъ этой первой слёдственной коммиссіи подписанъ былъ 30 Апрёля 1840 года<sup>1</sup>).

Крайзамтъ нашелъ собранныя коммиссаромъ показанія достаточными, по крайней мёрё на первый разъ, чтобы дать поданной липованскими иноками просьбё дальнёйшее движеніе. 29 Іюня изъ Крайзамта было отправлено во Львовъ, къ губерискому начальству, представленіе въ смыслё благопріятномъ для просителей, съ приложеніемъ подлиннаго ихъ прошенія и составленныхъ Шаловскимъ протоколовъ.

#### 21. Сечинение "Устава Бълокриницкаго монастыря".

Дѣлая представленіе губернскому начальству о дозволеніи Липованамъ имъть своего епископа въ Бълокриницкомъ монастырѣ, Крайзамтъ не могъ не примѣтить, что въ его представлении, а также и въ протоколахъ коммиссара, есть пунктъ весьма слабо разъясненный, - именно пунктъ о самомъ Бѣлокриницкомъ монастырѣ. Не было сомнѣнія, что изъ губерній потребують объ немъ гораздо болѣе полныхъ и точныхъ свѣдѣній: поэтому, для успѣшнаго веденія начатаго липованскими иноками дѣла о епископѣ, въ интересѣ самихъ просителей, Крайзамтъ нашелъ нужнымъ потребовать отъ нихъ подробнаго изложенія исторіи монастыря, его назначенія, принятыхъ въ немъ правилъ общежитія, - всъхъ вообще свѣдѣній о внѣшнемъ и внутреннемъ его устройствѣ, съ точнымъ изложеніемъ и самаго въроученія липованъ. Это изложеніе требовалось потому, что правительство, не имѣя надлежащихъ свѣдѣній о липованской вѣрѣ, не дѣлало строгаго различія между Липованами и австрійскими подданными православной грековосточной религи, а потому и учреждение особой липованской іерархіи могло признать ненужнымъ при существовании въ австрійскихъ предѣлахъ іерархіи пра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это число указано въ губернскомъ рѣшеніи по настоящему дѣлу, отъ 16 октября 1842 года (*Бълокр. арх.*).

вославной. 20-го іюнн<sup>1</sup>) посл'ядонало изъ Крайзамта предписаніе въ Б'ялокриницкій монастырь — од'ялать и представить полное изложеніе монастырскаго устава "съ подробнымъ описаніемъ иноческаго житія и вс'яхъ догматовъ в'ёры старов'єрческой релитіи"<sup>3</sup>).

Понимая важность и необходимость сдёланнаго монастырю благосклоннымъ черновицкимъ начальствомъ порученія, Павелъ немедленно приступилъ къ его исполнению. Составление монастырскаго устава само по себъ не представляло для него особенной трудности, -- правила монашеской жизни были хорошо ему изв'ястны. Но уставъ, который надлежало составить, назначался не для того собственно, чтобы служить руководствомъ для монастырскихъ властей и монастырскаго братства; важнёйшимъ его назначеніемъ, по требованію обстоятельствъ, было — служить предъ правительствомъ своего рода апологіей липованскаго монастыря, оправданіемъ его существованія, и документальнымъ основаніемъ для разъясненія и желаемаго рѣшенія вопроса объ учрежденіи въ монастырѣ архіерейской старообрядческой казедры. Имѣя въ виду именно такое назначение устава, инокъ Павелъ считалъ необходимымъ 1) и въ самомъ изложении правилъ иноческаго общежитія заботиться не столько объ ихъ удобоприложимости, сколько о томъ, чтобы они въ своей совокупности могли даль правительству самое выгодное понятіе о томъ учрежденія, которое оно считаетъ какимъ-то страннымъ, непозволительнымъ духовнымъ институтомъ; 2) тщательно собрать историческія свъдънія о Бълокриницкомъ монастыръ и изложить ихъ въ такомъ видѣ, чтобы законное существованіе монастыря представлялось не подлежащимъ сомнѣнію; 3) обстоятельно изложить всё основанія на которыхъ должно утверждаться желаемое учрежденіе архіерейской казедры въ Бѣлокриницкомъ мона-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ сказано въ Репурсъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Преднся. къ Устасу. Геронтій на допросв: "Мбетное начальство, принявъ наше прошеніе, потребовало отъ насъ показать имъ нашу религію".

стырѣ, — исчислить всѣ права и обязанности будущаго епископа и его преемниковъ. Все это уже дѣлало трудъ составленія устава весьма не легкимъ: требовалось много терпѣнія, усидчивости, и много искусства, чтобы составить его какъ слѣдуетъ. Павелъ доказалъ, что въ достаточной степени обладалъ и тѣмъ и другимъ. Со всѣмъ усердіемъ занялся онъ собираніемъ матеріаловъ для устава, — особенно для исторіи Бѣлокриницкаго монастыря: разспрашивалъ сторожиловъ, современниковъ Иларіона Коровьи ножки, о заселеніи Бѣлой-Криницы, объ основаніи монастыря и постигшихъ его злоключеніяхъ въ первое время существованія, дѣлалъ подъ руководствомъ и при помощи Атанасевича справки въ присутственныхъ мѣстахъ, выписки изъ дѣлъ и правительственныхъ рѣшеній относительно монастыря въ Бѣлой-Криницѣ, совѣщался и съ своими ближайшими совѣтниками.

Когда уставъ былъ сочиненъ, Павелъ озаботился пріисканіемъ переводчика, который могъ бы вѣрно передать понѣмецки смыслъ подлинника. Отыскать его было не легко; однакоже послѣ нѣсколькихъ неудачныхъ опытовъ, найденъ былъ человѣкъ, на котораго можно было вполнѣ положиться, нѣкто Тарновецкій, служившій консисторскимъ чиновникомъ у Буковинскаго православнаго епископа Евгенія Гакмана<sup>1</sup>). Тарновецкій успѣшно повелъ дѣло, не затрудняясь ни славянскимъ, ни нѣмецкимъ текстомъ. Впрочемъ для необходимыхъ объясненій въ томъ случаѣ, еслибы славянскій текстъ показался ему гдѣ-либо неудобовразумительнымъ, инокъ Павелъ самъ переѣхалъ въ Черновцы и поселился у него въ домѣ.

Между тёмъ Павелъ занимался здёсь и другимъ важнымъ дёломъ, котораго требовалъ Крайзамтъ, — изложеніемъ старо-

<sup>1)</sup> Что уставъ переведенъ былъ съ русскаго языка на нѣмецкій дѣйствительно консисторскимъ чиновникомъ Тарновецкимъ, это, кромѣ свидѣтельствъ о. Онуфрія и другихъ, несомнѣнно подтверждается слѣдующей собственноручной подписью Тарновецкаго на подлинной книгѣ Устава, подъ нѣмецкимъ текстомъ: Uebersetzt aus dem Slawisch-moskowitischen ins Deutsche. And. Tarnowiecky, Consistorial-Kanzlist.

обрядческаго в вроученія. Книги нужныя для справокъ онъ получалъ изъ Бѣлой-Криницы; тамъ же дѣлались по его указанію разныя справки и выписки изъ книгъ, которыхъ не имѣлъ онъ подъ руками: эти порученія обыкновенно исполнялъ инокъ Онуфрій, которому приходилось такимъ образомъ нѣсколько разъ путешествовать къ Павлу въ Черновцы. Составивъ изложеніе старообрядческаго вѣроученія, или, по его выраженію, "догматовъ вѣры старовѣрской религіи", Павелъ присоединилъ его къ Уставу, въ которомъ это изложеніе составляетъ первую часть, или главу.

Л'втомъ 1841 года все д'вло приведено было къ концу: Уставъ, переведенный по-н'вмецки и вновь пересмотр'внный, былъ тщательно переписанъ на листахъ большаго формата, въ два столбца (на одномъ русскій текстъ, на другомъ н'вмецкій), и составилъ ц'влую довольно объемистую книгу <sup>1</sup>).

1) Подлинная внига Устава, переплетенная въ зеленый сафьянъ, прошнурованная и скрепленная монастырской печатью, состоить изъ 121 стр., что и указано на концё книги въ слёдующей подинси на русскомъ и нѣмецкомъ языкахъ: "Всего по сей книгѣ писанныхъ страницъ значится щетомъ сто тридцать одна вкупѣ съ предисловіемъ и каталогомъ". Русскій тексть отъ начала до конца перецисанъ собственноручно инокомъ Павломъ съ величайшимъ тщаніемъ, и хотя не слишкомъ красиво, но чрезвычайно чисто и четко, какъ и следовало ожидать отъ бывшаго зимогорскаго волостнаго писаря. Нѣмецкій же тексть переписанъ Фишеромъ, нѣмцемъ-каллиграфомъ. На концъ книги приложенъ листъ рисунковъ, представляющихъ, весьма неискусно впрочемъ, раскольническихъ священно-инока и діавона въ полныхъ облаченіяхъ, схимниковъ и иноковъ въ торжественныхъ, соборныхъ и вселневныхъ одеянияхъ; здёсь же помёщены изображенія "благословящія и молящія руки", и просфоры съ круглой печатью. Этоть подлинникъ Устава находится нынъ въ Хлудовской библіотекѣ (См. Опис. ркп. библіотеки А. И. Хлу*дова,* № 326), которая, какъ извѣстно, завѣщана А. И. Хлудовымъ Никольскому единов'рческому монастырю, где каждый желающій и можеть видёть этоть подлинникъ Устава. Онъ вполнё напечатанъ въ прилож. къ Ист. Бълокр. ісрархіи (стр. 13-90); а теперь, въ приложения, нечатаемъ только первую его главу, какъ содержащую въ себѣ еретическое ученіе Павла, доселѣ защищаемое его почитателями, хотя и обличенное самими раскольническими властями.

22. Содержаніе и характеръ Бълокриницкаго "Устава".

"Уставъ Бѣлокриницкаго старовѣрскаго общежительнаго монастыря" раздѣляется на семь главъ, или частей.

Первая злава посвящена собственно изложению логматическаго ученія старообрядцевъ, или старообрядческой Богословіи. Инокъ Павелъ, какъ и слѣдовало ожидать, въ своей Богословіи основался преимущественно на уважаемыхъ старообрядцами древленечатныхъ книгахъ; но, увлекаемый своей постоянной наклонностью любомудрствовать, онъ здёсь высказалъ сужденія "не согласующія православному ученію" и впослъдстви самими старообрядцами, нъсколько отрезвившимися отъ поклоненія его авторитету, признанныя за ересь<sup>1</sup>). Достаточно привести для примѣра слѣдующее мѣсто въ его Богословін: "Достоитъ разумѣвати, яко Богъ, сый свътъ истинный, искони совершенъ и непремъненъ есть: точію до сотворенія дълъ своихъ бъ въ молчаніи, имъя Единосущное во умъ Слово, Сына Своего, Еложе, по глаголу блаженнаго Андрея Цареградскаго, въ первомъ изречении: "да будуть выцы" нетльнно родиль, сирѣчь во исхождени соприсносущнымъ Духомъ своимъ Святымъ отъ сердца отрыгнулъ". Здесь, какъ заметили и сами старообрядцы, инокъ Павелъ выразилъ мысли явно еретическія: рожденіе Сына и исхожденіе Духа призналъ подвременными, совершившимися якобы тогда, когда Богъ Отецъ разрѣшилъ молчаніе, въ которомъ (по ученію Павла) пребывалъ до сотворенія дѣлъ своихъ. Достойно также замечания, что въ статье "о Пресвятой Дѣвѣ Маріи" инокъ Павелъ повторилъ еще первыми расколоучителями высказанное<sup>2</sup>) мнѣніе о непорочномъ ея зачатіи: "только сія едина, отъ родовъ предызбранная и отъ пророкъ

<sup>1)</sup> Мы разумѣемъ здѣсь, соотоявшееся въ Москвѣ 17 авг. 1863 года, постановленіе раскольническихъ духовныхъ властей о догматическихъ погрѣшностяхъ въ сочиненіяхъ Павла, и главнымъ образомъ въ Уставѣ (См. объ этомъ "постановленіи" у о. Фил. въ "Разборѣ отвѣтомъ на 8 вопросовъ", изд. 2 стр. 199 и слѣд.).

<sup>2)</sup> Челобит. Нивиты. Мат. для ист. раск. т. IV, стр. 39 и слёд.

пронареченная, Содътеля всего міра Мати, не только отнюдь первородныя скверны бысть непричастна, но даже вся яко небо чиста и добра зъло пребысть".

Въ первой же главъ, послъ догматовъ въры, говорится о "догматахъ церкви", къ числу которыхъ отнесены: а) Чинъ божественной литургіи, въ которомъ догматическая важность усвоена и тому, "чтобы на святой проскомидіи непремънно имъть седмь просфоръ, именуемыхъ великія", и чтобы на нихъ печать была непремённо круглая "съ трисоставнымъ крестомъ Христовымъ". б) "Непрем'внное содержание креста Христова тричастнаго, или трисоставнаго, именуемаго также и четверочастнымъ", при чемъ о креств "двучастномъ", или четвероконечномъ, замѣчено, что онъ "имѣетъ отъ тричастнаго веліе различіе, --- тако, яко образъ отъ истины, или паче отъ образа свнь: понеже двучастный кресть есть съновнаю завъта начертание<sup>1</sup>). Сой двучастный кресть у нась пріемлется во употребление на священныхъ одеждахъ, сюже священникъ первъе осъняеть<sup>2</sup>) и потомъ цѣлуетъ". в) "Двуперстное сложеніе руки, непремѣнно употребляемое священниками на благословеніе и христіанами на крестное огражденіе", при чемъ о троеперстномъ сложени руки замѣчено, что будто бы "тремя первыми вкупѣ сложенными персты, образующими только едино таинство Святыя Троицы, крестное знаменіе на себ'в изображати сходственно есть ереси Севировой и прочихъ, которые божество на кресте страдавше эле мудрствоваху", и что будто бы изобразить "оба таинства (Св. Троицы и воплощенія Бога-Слова) тремя первыми персты не вмѣстимо". Впослѣд-

<sup>1</sup>) Это выраженіе было признано за "погрѣшительное, противное православному исповѣданію" самими старообрядческими властями, въ состоявшемся 17 авг. 1863 г. постановленіи.

<sup>9</sup>) Кресть четвероконечный освинется знаменіемъ того же четвероконечнаго вреста! Въ отстраненіе этой несообразности въ *Окружномъ Посланіи*, изданномъ 24 февр. 1862 г., и замвчено: "освинетъ (священникъ) вещь, не кресть освящая, но вещь благословияя".

истор. вълокр. свящ.

ствіи сами старообрядческія власти признали и эти мнѣнія, заимствованныя Павломъ изъ Поморскихъ Отвѣтовъ, не только неосновательными, но и "злочестивыми" <sup>1</sup>).

Изложеніе своей Богословіи Павелъ заключаетъ слѣдующими словами: "Совокупно рещи, сохраняется у насъ неизмѣнно то самое вѣры догматствованіе и все церковное чиноположеніе и богослуженіе, еже, прежде нежели западная церковь отъ восточной раздѣлилася, вселенскими соборы утвержденное, святымъ же и равноапостольнымъ княземъ Владимиромъ Кіевскимъ въ 6496 году отъ Грекъ во всей цѣлости принятое, и которое существовало въ Россіи всеобдержно и неизмънно даже до перемѣнъ церковныхъ книгъ бывшимъ Московскимъ патріархомъ Никономъ 7163 года".

Во второй илаеть Устава излагается 1) краткая исторія Бѣлокриницкаго монастыря. Соотвѣтственно цѣли, какая имѣлась въ виду при составлении этой истории и вообще при составлении Устава, инокъ Павелъ весьма тщательно и искусно обошель здёсь всё тё обстоятельства, которыми совершенно ясно обличалось противозаконное существование монастыря. Оставивъ безъ упоминанія всѣ извѣстныя ему правительственныя постановленія, коими воспрещено было и устройство и дальнъйшее его существование, онъ приводитъ только декреты двухъ низшихъ судебныхъ инстанцій объ утвержденіи зав'ящанія, составленнаго въ пользу монастыря Иларіономъ Коровьи-ножки: эти два документа, указанные съ точнымъ обозначеніемъ нумеровъ, должны были служить доказательствомъ, что будто бы само правительство признало монастырь законно существующимъ, когда составленное въ его пользу завъщание не усомнилось утвердить въ полной силь. Здъсь инокъ Павелъ употребилъ и еще хитрость, сказавъ, что Иларіоново зав'ящаніе сдълано въ пользу монастыря, тогда какъ оно сдѣлано было на имя "калугеровъ",

<sup>1</sup>) См. переписку Пафнутія Коломенскаго съ Семеномъ Семеновымъ и Иларіономъ Егоровымъ, составителемъ Окружнаго Посланія: Брат. Сл. 1885 г. т. 11, стр. 50-51, 100-103. съ дозволенія правительства жившихъ въ Бѣлой-Криницѣ, въ Иларіоновомъ домѣ, а не на имя монастыря, который, какъ "институтъ", рѣшительно запрещенъ былъ правительствомъ.

2) Здёсь пом'вщена статья "о монастырскихъ грунтахъ и доходахъ". Павлу нужно было показать правительству, что монастырь будто бы им'ветъ потребныя для содержанія будущаго епископа средства отъ своихъ недвижимыхъ имуществъ: поэтому онъ и д'влаетъ исчисленіе "монастырскихъ грунтовъ и доходовъ", выдумывая совсёмъ не существующее и безъ зазрѣнія сов'всти преувеличивая то, что монастырь дѣйствительно им'влъ. Для примѣра достаточно указать, что въ числѣ источниковъ дохода упоминаются принадлежащіе монастырю "два рыбные пруда", по словамъ хорошо знающихъ Бѣлую Криницу, имѣющіе только подобіе прудовъ и изобилующіе вовсе не рыбой. А между тѣмъ Павелъ говоритъ въ Уставѣ, что "съ рыбныхъ двухъ прудовъ удовлетворяется монастырь рыбою во всякое время сколько потребно".

Съ третьей илавы начинается изложение собственно монастырскаго Устава. Здёсь говорится 1) "о времени божественнаго послёдования службы", то-есть когда начинается и сколько продолжается каждая изъ службъ, составляющихъ кругъ суточнаго богослужения, также великопостнаго и праздничнаго, и 2) о монастырскомъ управления.

Важна особенно эта послѣдняя статья. Въ видахъ сохраненія на будущее время строгаго порядка въ монастырѣ, предназначенномъ быть епископіею старообрядчества, инокъ Павелъ со всею точностію опредѣлилъ составъ монастырскаго управленія и частныя обязанности каждаго изъ должностныхъ лицъ. Главное управленіе по монастырскимъ дѣламъ сосредоточено въ "Духовномъ Совѣтѣ", который подъ предсѣдательствомъ настоятеля долженъ состоять "изъ достойнъйшихъ четырехъ иноковъ", по соборному избранію въ сію должность; "а по усмотрѣнію настоятеля и важности дѣла случаемъ приглашаются и болѣе, изъ числа достойныхъ иноковъ, по потребѣ же бываетъ и письмоводитель". Высшія же распоряженія по дѣламъ особенной важности производитъ "общебратскій соборъ", гдѣ "имѣетъ волю подавать голосъ всякій, отъ перваго и до послѣдняго". Затѣмъ подробно исчисляются права и обязанности настоятеля и каждаго изъ монастырскихъ должностныхъ старцевъ, а равно и всѣхъ лицъ составляющихъ братство монастыря, — именно: казначея, священноинока, іеродіакона, уставщика церковпаго, головщика, ризничаго, соборнаго старца надзирательнаго за благочиніемъ, письмоводителя, эконома, келаря, инока совершенно постриженнаго и схимника, наконецъ трудниковъ и песлушниковъ.

Далѣе заслуживаетъ вниманія шестая ілава: "о принятія приходящихъ въ монастырское общежительство и о обѣтѣ иноческомъ". Изложенныя здѣсь правила относительно приходящихъ въ монастырь отличаются строгостью. Такъ первое изъ этихъ правилъ гласитъ: "аще желающій поступить въ наше монастырское общежительство будетъ человѣкъ незнакомый и по разспросѣ настоятелемъ не будетъ имъть надлежащаю письменнаю вида, тогда дается ему въ путь укрой хлѣба и отпускается изъ монастыря съ миромъ". Правило это назначалось единственно для отклоненія всякихъ подозрѣній со стороны правительства насчетъ Бѣлокриницкой братіи, а вовсе не для практическаго употребленія, и въ дѣйствительности не только не было никогда примѣняемо, но и нарушалось постоянно.

Въ послѣдней, седьмой главю, говорится "о страннопріимствѣ и гостепріимствѣ". Она составлена также съ очевиднымъ намѣреніемъ оградить монастырь отъ справедливаго подо зрѣнія въ укрывательствѣ приходящихъ изъ-за границы бѣглыхъ раскольниковъ и вмѣстѣ обезпечить ему возможность оправданія на тотъ случай, если бы кто-нибудь изъ такихъ бѣглецовъ дѣйствительно былъ найденъ въ монастырѣ. Таково именно назначеніе перваго правила "о страннопріимствѣ": "по долгу христіанскому и обычаю монастырскому, всякъ изъ числа нашихъ старовѣровъ путешествующій, или по случаю въ монастыръ приходящій, инокъ или мірянинъ, удовлетворяется вопервыхъ пищею, а потомъ, аще кто пожелаетъ, упокоевается и ночлекомъ во общепріемниць, и воставши заутра отходить куда намерень". Понятно, что монастырь, принимая каждаго приходящаго раскольника, по силь этого правила, въ нужномъ случаѣ всегла могъ сказать въ свое оправдание, что странникъ "обнощевалъ" только въ обители и "отошелъ", или "отходитъ куда намъренъ". Что же касается "инославной религи" странниковъ, то Уставъ предписываетъ удовлетворять ихъ только пищею, но отнюдь не позволять таковымъ "ночевать внутри монастыря". Подобныя же правила положены и относительно гостепримства. Но здъсь, по требованію обстоятельствъ, сдѣланы слѣдующія исключенія для знатныхъ посѣтителей: а) "если кто случаемъ отъ знаменитыхъ лицъ прибудетъ, таковый пріемлется особо въ настоятельскую келію и, чъмъ Богъ послалъ, гостепріимнъ привътствуется"; б) "аще ли пожелаетъ взойти въ нашу церковь, то, съ вѣдома настоятеля, кромѣ службы позволяется ему; аще ли же пожелаетъ смотръть нашего церковнаго обряда и во время богослуженія послушать чтенія и пѣнія, то довлёло бы таковому, съ позволенія настоятеля, на особь для сего случая возвышенно устроенномъ мѣстѣ стоять, яко же бѣ древле владиміровымъ посламъ въ Царѣ-градѣ; а по неустроенію таковаго особаго мѣста, позволяется случайности ради желающему стать и внутрь церкви, сзади крылоса, откуда бы онъ могъ точію смотрѣть и слушать, а не молиться вкупъ". Затъмъ излагаются правила, которымъ вообще должны слѣдовать бѣлокриницкіе иноки "относительно случающагося съ людьми инославныхъ религій обхожденія", правила, строго воспрещающія имъ сообщаться съ инославными въ ястіи и питіи, наипаче же въ моленіи. Впрочемъ и изъ этихъ строгихъ правилъ, на всякій случай, и именно для тѣхъ, кому ради пользы "христіанства" придется жить внѣ монастыря, сдѣланы изъятія : "аще кто сообщится съ иновърными только въ ястіи и питіи, а не склоненіемъ къ чужой въръ согласовательными словами, то таковому за ересь не вмѣняется, но точію за грѣхъ небреженія причитается. Для того, возвратясь таковый во обитель, да не замедлить по долгу очистить свою сов'есть христіанскимъ смиреніемъ и испрошеніемъ прощенія отъ Бога и отъ настоятеля по обычаю".

Здѣсь и кончается собственно такъ-называемый "Уставъ Бѣлокриницкаго монастыря". Но къ нему инокъ Павелъ присоединилъ, какъ необходимое его заключеніе, хотя внъ счета главъ, особую статью подъ заглавіемъ: "Предметъ о водворении у насъ своего епископа для необходимо нужнаго устроенія духовныхъ порядковъ". Статья эта, очевидно, имѣла особенную важность. Въ ней прежде всего изложены, указанныя и въ поданной Крайзамту просьбъ, основанія, почему буковинскимъ старообрядцамъ необходимо имѣть своего епископа. Заѣсь не безъ намѣренія было поставлено Павломъ на видъ больше всего, претерпѣваемое Липованами отъ скудости священства, крайнее затруднение въ отправлении христіанскихъ требъ-крещенія, вѣнчанія и погребенія: это говорилось, очевидно, съ тою целію, чтобы показать правительству, что при настоящемъ положени дъла отъ Липованъ никакъ нельзя требовать аккуратного веденія записей о родившихся, сочетавшихся бракомъ и умершихъ, и что оно возможно только съ учрежденіемъ у нихъ правильной іерархіи. Упомянувъ затёмъ. что бѣлокриницкіе иноки, "осмѣлились, по силѣ всевысочайшей привилегіи, еще въ мартъ мъсяцъ прошлаго 1840 года, подать къ гражданскому правительству (о дарованіи епископа Липованамъ) покорнъйшее прошеніе, и твердо надъются, что сіе теплѣйшее ихъ желаніе безъ препятствія исполнится, понеже правительство Австрійской имперіи всемилостивѣйшее не только всёмъ христіанскимъ религіямъ таковыя прошенія исполняетъ, но даже и евреямъ свободное содержаніе ихъ раввиновъ не возбраняетъ", инокъ Павелъ излагаетъ далѣе права и обязанности будущаго липованскаго епископа, изъ которыхъ заслуживаютъ особаго вниманія слёдующія:

а) "Святителю священнодъйствовать во всемъ неизмѣнно по нашему старогреческому закону и наблюдать въ точности весь обычай, у насъ содержимый, древняго христіанскаго благочинія, якоже въ монастырскомъ Уставъ изъяснено".

б) "Онъ долженъ будетъ для всякаго нечаяннаго случая,

какъ-то: скорой своей смерти, или чего иного непредвидимаго, одного изъ нашихъ достойнъйшихъ духовныхъ лицъ, съ согласія общаго собора, въ наслъдство своею святительскаю престола неотланательно посвятить... Однакожъ доколѣ дъйствительный святитель въ жизни существовать будетъ, до того времени въ наслѣдство его посвященный святитель да не дерзнетъ, по 8-му правилу перваго вселенскаго собора, безъ юлагословения дъйствительнаго, ничего святительскаго совершать".

в) "Егда же, паче чаянія, за нашимъ дъйствительнымъ святителемъ послѣдуетъ какой-либо нетерпиный соблазнъ (чего Боже храни!), или начнетъ вводить что противное нашей религіи закону: тогда наслёдникъ его и прочіе духовные члены должны будуть вступиться и отнюдь не допускать распространиться церковному раздору. Собравшись же во соетть, да разсмотрять дело, какъ предъ престоломъ Божія правосудія, безпристрастно. И ежели свидѣтельствованіе на святителя истиною окажется, тогда должно будетъ прежде изъ совѣта единому, или двумъ членамъ къ нему келейно дойти и о тихомъ прекращении соблазна сынольно и убъдительно ему доложить. Аще ли тъмъ не исправится, то надлежитъ изъ совѣта вторично послать къ нему нарочитыхъ двухъ, ими трехъ членовъ съ писаніемъ. Аще ли же и то безуспѣшно явится, тогда будетъ общій соборъ, который бы ему о томъ рѣшительное предложеніе учинилъ. И если онъ къ исправленію своему согласится, то да пріимется терпівніе; буде же и собору противнымъ отзовется, тогда да учинится соборный приговоръ съ достовѣрнымъ доказательствомъ... То-есть полныма соборома отъ всего завѣдыванія и совокупнаго съ нами богомоленія навсегда устранить, однакожь да будетъ на томъ же нашемъ пропитании. Если же, паче чаянія, подпадетъ святитель въ преступленіе гражданскаго закона, о томъ въдаютъ сами руководящіеся закономъ, что и какъ въ таковыхъ случаяхъ поступать съ нимъ подобаетъ".

г) "По смерти же дъйствительнаго святителя, или въ случаъ совершеннаго удаленія его отъ престола, наслъдникъ его имѣетъ право вступить въ полное онаго дѣйствіе съ донесеніемъ ею императорскому вемичеству, съ тѣмъ обаче, да и сей въ наслѣдство свое прежде всего произведетъ чинно другаго, соборнѣ избраннаго, во святителя, по тому же образу, какъ выше означено".

Въ обязанность будущему епископу постановлено между прочимъ заведеніе при монастырѣ училища "для обученія старовѣрческаго юношества". Здѣсь инокъ Павелъ, изложивъ свои мысли о потребномъ для старообрядцевъ образованіи, говоритъ въ заключеніе: "непремѣнно требуютъ юноши, дабы съ самыхъ младыхъ лѣтъ первѣе всего вкоренять въ сердца ихъ добрые нравы, и были бы они справедливѣйшими въ исполненіи христіанскихъ обязанностей, какъ то: въ вѣрности и приверженности къ своему государю, въ повиновеніи судебнымъ законамъ и властямъ '), въ душевномъ расположеніи къ духовнымъ отцамъ, въ совершенномъ послушаніи къ своимъ родителямъ", и пр.

Этотъ параграфъ объ училищѣ внесенъ былъ въ Уставъ восе не потому, чтобы дѣйствительно предполагалось устроить школу при Бѣлокриницкомъ монастырѣ, а единственно затѣмъ, чтобы мнимою заботливостью о воспитаніи вѣрныхъ и преданныхъ правительству гражданъ заслужить его благосклонность, столь нужную теперь для желаннаго рѣшенія просьбы о епископѣ. Въ тѣхъ же видахъ инокъ Павелъ написалъ слѣдующее вѣрноподданническое заключеніе всего Устава:

"И такъ да пребудемъ въ мирѣ и тишинѣ, благодарствуя всемогущему Богу и вѣнценосному нашему австрійскому государю царю, успокоивающему наше смиреніе своимъ покровительствомъ, аки орелъ птенцы, подъ державныма крылома своима и ограждающему нашу религію отъ всякихъ опасностей всемилостивѣйшею привилегіею, за что и наша нелестная

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Любопытно, что все это писаль человѣкъ, ни мало не затруднившійся измѣнить законамъ и властямъ своего отечества и постоянно, даже въ самомъ Уставѣ, обманывавшій своего новаго, австрійскаго, государя и его властей.

любовь и преданность къ своему предобрѣйшему царю доказывается еще и тѣмъ, что сверхъ исполненія каждодневныхъ нашихъ къ Богу молитвъ, по апостольскому и святыхъ отецъ заповѣданію, при совершеніи божественной литургіи приносится у насъ, въ числѣ седми, именуемыхъ великими, особенная просфира о здравіи его величества, всепресвѣтлѣйшаго, самодержавнѣйшаго нашего государя царя, да преблагій Искупитель рода человѣческаго соблюдетъ всемилостивѣйшаго нашего царя въ вожделѣнномъ здравіи на многія лѣта, яко да и мы подъ державою величества его прочее въ мирѣ и тишинѣ поживемъ..."

Кромѣ статьи "о 'водвореніи епископа" приложена была къ Уставу и еще статья "о родословныхъ книгахъ", или "родословіяхъ". Этимъ библейскимъ названіемъ инокъ Павелъ хотълъ замънить ненавистное для липованскаго уха слово "метрики", питая надежду, не удастся ли провести ихъ къ Липованамъ подъ прикрытіемъ новаго имени. А въ самой стать в "о родословных в книгахъ" онъ доказывалъ, что употребленіе оныхъ не противно ни религіи, ни церковнымъ уставамъ, и даже освящено примъромъ самого Спасителя. Но и подъ этимъ прикровеннымъ заглавіемъ статья о метрикахъ не удержалась въ Уставѣ. Когда совсѣмъ уже переписанный Уставъ былъ прочитанъ бълокриницкому братству и предложенъ для подписанія, настоятель инокъ Іоиль, совершенно усвоившій себ'в духъ Липованъ, р'вшительно возсталъ противъ статьи "о родословныхъ книгахъ", и тогда только соглашался подписать Уставъ, когда будетъ исключена изъ него эта блазнительная статья. Его голосъ былъ важенъ потому особенно, что нашелъ бы поддержку во мнѣніи всего липованскаго общества: приходилось поневолѣ подчиниться ему, - и статья "о родословныхъ книгахъ" была исключена изъ Устава.

6-го іюня 1841 года "Уставъ Бѣлокриницкаго старовѣрскаго общежительнаго монастыря" подписанъ былъ настоятелемъ и прочими должностными лицами, уже назначенными тогда согласно третьей главъ Устава: инокъ Геронтій подписался уставщикомъ, Онуфрій — ризничимъ, а самъ Павелъ — письмоводителемъ; въ числѣ подписавшихся числится и "головщикъ крылоса инокъ Алимпій", не задолго передъ тѣмъ возвратившійся въ Бѣлую-Криницу.

# 23. Назначеніе Геронтія въ настоятели Бѣлокриницкаго монастыря.

Вскорѣ послѣ того, какъ Уставъ былъ подписанъ, случилось въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ событіе, которое могло бы кончиться весьма непріятно для учредителей старообрядческаго архіерейства, но благодаря находчивости Павла и Геронтія имѣло весьма счастливый для нихъ исходъ.

Настоятель монастыря Іоиль, какъ неръдко бываетъ у старообрядческихъ иноковъ, имѣлъ жену и дѣтей, съ которыми при пострижении въ иночество долженъ былъ навсегда разлучиться и однакоже не прерывалъ сношеній. Разъ его жена прівхала въ Белую-Криницу. Геронтію и Павлу это показалось блазнительнымъ, — они потребовали, чтобы Іоиль отослалъ жену обратно въ Молдавію, откуда она прівхала. Іоиль подчинился; но обиды, нанесенной ему пришлыми искателями архіерейства, не забыль: онъ задумаль выпроводить ихъ изъ Бѣлой-Криницы и удобный поводъ къ этому нашелъ въ извѣстныхъ ему секретныхъ дъйствіяхъ Павла относительно вопроса о метрикахъ: обнаруженіемъ этихъ действій предъ Липованами онъ надъялся легко вооружить противъ Павла и его сообщниковъ всю липованскую громаду. У него имѣлись достаточно ясныя доказательства: во-первыхъ, статья о родословныхъ кничахъ, которую Павелъ внесъ было въ Уставъ и уничтожилъ только по его настоянію; во-вторыхъ, показаніе данное Павломъ коммиссару Шаловскому, равносильное формальному обязательству предъ правительствомъ, непремѣнно достигнуть, чтобы метрики введены были въ употребление у Липованъ. Іоиль дъйствительно разсказалъ все это липованской громадѣ и совѣтовалъ учинить надъ Павломъ, Геронтіемъ и Алимпіемъ судъ и расправу. Въ одинъ праздничный день, послѣ вечерни, огромная толпа Липованъ, вооруженныхъ дреколіемъ, подошла къ монастырскимъ воротамъ. Понявъ въ чемъ дѣло, Павелъ прежде всего позаботился о томъ, чтобы удержать у себя ключи отъ монастырской часовни, какъ символъ обладанія монастыремъ: отдаль ихъ одному изъ иноковъ и велѣлъ поскорѣе скрыться въ безопасное мъсто. Между тъмъ толпа вошла въ монастырь и вызвала Павла, Геронтія и прочихъ на судъ "за предательство": потребовали ключей отъ монастырской часовни, а виновныхъ приговорили къ изгнанію. Но ключей не оказалось; а приговоренные къ изгнанію не хотѣли подчиниться рѣшенію толпы, не имѣвшей никакого права распоряжаться въ монастырѣ. Встрѣтивъ такой неожиданный отпоръ, Липоване не знали что имъ дѣлать: прибѣгнуть къ насилію они опасались, а уйти ни съ чёмъ – не хотёлось. Такъ какъ начало уже смеркаться, то рѣшили отложить судъ до утра, а ночью держать монастырь въ осадномъ положении: вокругъ часовни липоване, вооруженные дубинами, составили цёпь, въ средину которой помъстили заарестованныхъ – Павла, Геронтія и Алимпія. Участь сихъ послѣднихъ могла бы кончиться весьма непріятно; могли бы разлет'ється въ прахъ и всё замыслы объ учреждении въ Бѣлой-Криницѣ "древлеправославнаго епископства", еслибъ задремавшіе липованскіе ратники не дали возможности Павлу съ Алимпіемъ пробраться за составленную ими цёпь. Съ величайшей осторожностью выйдя за монастырь, они побъжали къ мандатору объявить о случившемся въ Бѣлой-Криницѣ возмущеніи. Само собою разумѣется, что они указали и главнаго виновника и причину всей смуты: какъ ревнители интересовъ правительства, страждующіе за дѣло о метрикахъ, они просили у мандратора закон ной защиты, объщавъ ему и вознаграждение за желаемое возстановление тишины и порядка въ обители. Мандаторъ немедленно собрался вхать въ Белую-Криницу. Здёсь между тъмъ проснувшіеся стражи до крайности изумлены были, увидъвъ одного только Геронтія, спокойно сидъвшаго на своемъ мѣстѣ. Послали за громадой. Явилась толпа Липованъ,-

стали допрашивать Геронтія: гдѣ Павель и Алимпій? Геронтій не даль никакого отвѣта. Его заковали въ кандалы. Въ такомъ положении засталъ его мандаторъ. Онъ немедленно приказаль снять кандалы съ Геронтія и началь строгій допросъ, кто осмѣлился надѣть ихъ. Липоване перепугались,стали просить прощенія. Мандаторъ простилъ ихъ; но главный внновникъ возмущенія, инокъ Іоиль, поплатился лишеніемъ настоятельства и долженъ быль убхать въ Молдавію. На мѣсто Іоиля мандаторъ предложилъ бѣлокриницкому братству немедленно избрать новаго настоятеля. При этомъ случав въ первый разъ принятъ къ руководству новый монастырскій Уставъ, хотя не утвержденный еще правительствомъ, но по тому самому, что былъ уже подписанъ бѣлокриницкими старцами, имвешій для этихъ послёднихъ обязательную силу. На основании статьи, предоставляющей право "общебратскому собору" смѣнять настоятеля и "изъ среды себя достойный таго на ту должность паки избирать", тогдашній "общебратскій соборъ", по указанію Павла, единогласно избралъ въ настоятели инока Геронтія<sup>1</sup>). Эта перемѣна, слу-

1) Въ Памятникъ происходящихъ дълъ Бълокр. монастыря свазано (въ ст. подъ № 3), что избраніе это послёдовало 4 іюля 1841 г. Геронтій, на допросѣ въ 1847 г., также показалъ, что оно случилось вслёдъ за подачей Устава: "Съ Божіею помощію доставленъ отъ насъ правительству Уставъ нашего монастыря, и часть отъ Богословін, исповёданіе вёры и догмать, и предметь о святителё и учреждении школы. И въ 1841 году доставлено сис. Тогда братія избрали меня въ настоятели, и мъстное начальство утвердило" ( Ят. общ. ист. и др. стр. 147). Изложение обстоятельствъ, сопровождавшихъ избраніе Геронтія, основано на разсказѣ о. Онуфрія. Что мандатору за прекращение мятежа и содъйствие избранию новаго настоятеля была объщана и вручена награда, на это есть указаніе въ одномъ весьма куріозномъ сочинени Геронтія, изъ написанныхъ имъ въ Шлиссельбургской крипости. Сочинение называется: "Предсмертная грамота превѣчному Божеству". Здѣсь Геронтій представляеть себя на страшномъ судъ бесъдующимъ съ Судіею, и вотъ что между прочимъ слышитъ отъ Судін: "Не лучше еси предателя моего... Оный убо за тридесять сребренивъ мене богоубійцамъ преда; ты же предивстника своего, который любезно въ сожительство къ

чившаяся такъ неожиданно, но, разумѣется, очень желательная, имѣла большую важность для учредителей Бѣлокриницкаго священства: теперь они по праву сдѣлались главными распорядителями въ монастырѣ, предназначаемомъ въ мѣстопребываніе будущему епископу, и здѣсь никто уже не могъ препятствовать осуществленію ихъ плановъ.

# 24. Первыя распоряженія губернскаго начальства по поводу просьбы объ учрежденіи липованской архіерейской казедры въ Бълокриницкомъ монастыръ.

Въ теченіе года, пока составлялся монастырскій Уставъ, между Крайзамтомъ и губерніей произошель обмѣнъ первыхъ оффиціальныхъ объясненій по поводу прошенія Бълокриницкихъ иноковъ объ учреждения архиерейской казедры у Липованъ. Въ губерніи весьма недовърчиво и неблагосклонно взглянули на это дёло. Надобно полагать, что тамъ уже получены были косвеннымъ нутемъ върныя свъдънія о затъянномъ бълокриницкими иноками предпріятія, а также и о самыхъ лицахъ, затѣявшихъ это дѣло. Предписаніемъ отъ 28-го сентября 1840 года губернское начальство потребовало отъ Крайзамта, какъ онъ и опасался, болѣе полныхъ объясненій о Бѣлокриницкомъ монастырѣ и о томъ, на какихъ основаніяхъ Крайзамтъ допустилъ существование этого духовнаго института въ Бѣлой-Криницѣ; о привилегіи Іосифа II замѣчено, что она не даетъ Липованамъ никакого права на устроеніе монастыря; веденіе метрическихъ записей, какъ ожидаемое последствіе учрежденія правильной ісрархіи у Липованъ, признано также недостаточнымъ основаніемъ для просьбы о липованскомъ епископѣ, такъ кзкъ веденіе метрикъ есть дѣло гражданское, никакой связи съ религіей не имѣющее; наконецъ предписано находящихся въ монастыръ "тайно пришедшихъ изъ-за границы липованскихъ калугеровъ", кото-

Digitized by Google

себѣ пріятъ тя, не за четыре ли десять чульденовъ нъмецкаго сребра свергнулъ съ престола игуменства, и онаго изъ общежительнаго монастыря изгналъ" (Принад. миѣ рукопись).

рымъ собственно и принадлежитъ затѣя объ учрежденіи архіерейской казедры въ Бѣлой-Криницѣ, выслать изъ Буковины обратно за границу.

Въ отвѣтъ на это предписание губерискаго начальства Крайзамтъ, новыми представленіями отъ 5 го и 19-го декабря, старался отстоять свое мивніе, что только съ учрежденіемъ у Липованъ правильной іерархіи можно ожидать въ ихъ обществахъ правильнаго веденія метрическихъ записей; а для нужныхъ объясненій о самомъ монастырѣ, его исторіи и учрежденіяхъ, обѣщалъ представить полный монастырскій Уставъ, приготовляемый по его порученію. Предписаніе же о высылкъ за границу пришлыхъ калугеровъ Крайзамтъ оставилъ вовсе безъ отвѣта. О Павлѣ съ Геронтіемъ Крайзамту извѣстно было и прежде, что они дъйствительно "пришли тайно изъ-за границы" и назвались чужими именами; но принявъ отъ нихъ прошеніе, какъ отъ туземныхъ жителей, состоящихъ подъ австрійскимъ подданствомъ, онъ долженъ быль бы действовать теперь противъ самого себя, если бы согласно губернскому предписанію распорядился о высылкь ихъ, какъ бѣглыхъ иностранцевъ. Вообще, своими первоначальными распоряженіями по поводу просьбы бѣлокривицкихъ иноковъ объ учрежденіи епископской каеедры у Липованъ Крайзамтъ такъ тёсно связалъ себя съ этимъ дёломъ, что поставляль уже своимь долгомь во что бы ни стало защищать его; замѣчанія губернскаго начальства, чувствительныя для самолюбія черновицкихъ властей, только еще болѣе подстрекали ихъ действовать въ принятомъ направлении.

Инокъ Павелъ, жившій тогда въ Черновцахъ, имѣлъ возможность скоро узнать, какъ непріязненно отнеслись въ губерніи къ поданной имъ просьбѣ о епископѣ, и какіе даже, по поводу этой просьбы, возбуждаются опасные для монастыря и для него лично вопросы. Это было новымъ для него огорченіемъ: его замысламъ угрожала серьезная опасность, и съ такой стороны, откуда, повидимому, онъ совсѣмъ не ожидалъ ея. Зато онъ вполнѣ убѣдился теперь, что его не выдастъ "благодѣтельное" черновицкое начальетво, что отселѣ оно будетъ его вѣрнымъ союзникомъ и покровителемъ достаточно сильнымъ, чтобы защитить его дѣло предъ губерніей. Его личныя отношенія къ Крайзамту съ этого времени, дъйствительно, становятся такъ близки, что онъ получаетъ свободный доступъ въ его канцеляріи и архивы. На составленіе монастырскаго Устава, которымъ онъ тогда занимался, предписаніе, присланное изъ губерніи, также не осталось безъ вліянія: Уставъ получалъ теперь еще больше значенія, такъ какъ и самъ Крайзамтъ между прочимъ ссылался на него, объщая доставить въ губернію объясненіе на нѣкоторыя изъ сдѣланныхъ оттуда замѣчаній. Нужно было поэтому усугубить тщаніе въ составленіи Устава, пересмотръть со вниманіемъ особенно тѣ его статьи, которыя должны были служить какъ бы отвѣтомъ на сдѣланныя въ губерніи возраженія по поводу бѣлокриницкой просьбы. И мы видѣли, что эти статьи изложены дѣйствительно съ особеннымъ тщаніемъ и осторожностію, — таковы именно статьи: объ основаніи монастыря, о принятіи иноковъ, о строгомъ за ними наблюденіи, о страннопріимствѣ, объ основаніяхъ, почему Липованамъ необходимо имѣть своего епископа, объ училищѣ, и другія, въ которыхъ составитель заботился не о томъ, чтобы передать истину, а чтобы только умолчаніемъ, или искаженіемъ истины расположить правительство въ пользу монастыря и въ пользу дѣла о липованскомъ епископѣ. Въ іюнѣ 1841 года Уставъ, подписанный, какъ мы уже сказали, должностными монастырскими лицами, представленъ былъ въ Крайзамтъ. Примѣнительно къ его содержанію здѣсь приготовили новое представленіе, и 9-го августа, вмѣстѣ съ Уставомъ, отправили во Львовъ. Въ этомъ новомъ представлении Крайзамтъ не преминулъ повторить свои прежнія доказательства въ защиту просьбы бѣлокриницкихъ иноковъ.

## 25. Разборъ Бълокриницкаго Устава Буковинскимъ епископомъ Евгеніемъ и послъдовавшій затъмъ декретъ относительно просьбы бълокриницкихъ иноковъ.

Новое представление Крайзимта не поколебало прежняго мнѣнія губернскихъ властей по дѣлу о липованскомъ монастырѣ и епископѣ. Относительно же присланнаго Крайзамтомъ Бълокриницкаго монастырскаго Устава найдено было необходимымъ узнать предварительно мнѣніе православнаго Буковинскаго епископа Евгенія, какъ главнаго въ области начальника по дъламъ православной церкви, къ которой Липоване считались имѣющими болѣе близкое отношеніе, нежели ко всёмъ другимъ существующимъ въ имперіи исповёданіямъ. Епископъ Евгеній Гакманъ, жившій въ Черновцахъ и имѣвшій сношенія съ Липованами, имѣлъ возможность получить точныя свёдёнія относительно замысловъ бёлокриницкихъ калугеровъ объ учреждении у Липованъ самостоятельной архіерейской каеедры, и не могъ смотрѣть на эти замыслы равнодушно, понимая, какимъ вредомъ грозятъ они православію, особенно же при полномъ сочувствіи имъ со стороны черновицкаго гражданскаго начальства, совершенно чуждаго интересамъ православной церкви, если только не враждебно къ ней расположеннаго. Можно догадываться, что въ видахъ противодъйствія замышленному въ Бѣлой-Криницѣ неправому дѣлу онъ первый сообщиль въ губернію ть свъдънія о "тайно пришедшихъ изъ за границы калугерахъ" и объ ихъ замыслахъ, которыми, какъ выше замѣчено, губернское начальство руководилось между прочимъ въ своемъ предписании Крайзамту отъ 28-го сентября 1840 года. Теперь, получивъ на разсмотрѣніе монастырскій Уставъ, епископъ Евгеній считаль своимъ долгомъ войти въ подробное обсуждение не только изложенныхъ въ немъ религіозныхъ мивній и правилъ иноческаго общежитія, но и самаго вопроса объ учреждении особой архіерейской каеедры у Липованъ. Что касается этого послъдняго вопроса, то домогательства Липованъ нашелъ онъ противными каноническимъ правиламъ православной восточной церкви, и съ тѣмъ вмѣстѣ объяснилъ, что домогательства эти принадлежатъ собственно нѣсколькимъ монахамъ, прибывшимъ изъ-за границы, и не находятъ себѣ сочувствія даже у большинства Липованъ, между которыми имѣется притомъ не малое количество и такихъ, которые совсѣмъ не принимаютъ священства (безпоповцы) и потому учрежденіе архіерейской каеедры считаютъ совершенно излишнимъ. Относительно же вѣроученія Липованъ и правилъ иноческаго общежитія отозвался, что они въ существенномъ своемъ содержаніи ничѣмъ почти не разнятся отъ принимаемыхъ православною церковію; все различіе состоитъ только въ обрядовыхъ дѣйствіяхъ, которыя не даютъ Липованамъ никакого основанія отдѣляться отъ православной церкви, тѣмъ паче искать учрежденія особой, самостоятельной іерархіи<sup>1</sup>).

Получивъ отъ Евгенія отзывъ о Бѣлокриницкомъ Уставѣ, губернское начальство удовлетворилось имъ вполнѣ и вовсе не признало за Уставомъ того значенія, какое усвояли ему въ Черновцахъ; а на послѣднее представленіе Крайзамта отвѣчало новымъ декретомъ, отъ 21-го марта 1842 года<sup>3</sup>). Опредѣливъ со всею точностью, что дѣло касается главнымъ образомъ двухъ вопросовъ: 1) о правильномъ веденіи метрическихъ книгъ въ липованскихъ селеніяхъ и 2) о дальнѣйшемъ существованіи монастыря въ Бѣлой-Криницѣ, съ пре-

<sup>8</sup>) Между послѣднимъ представленіемъ Крайзамта отъ 9 январл 1841 г. и этимъ губернскимъ декретомъ прошло такимъ образомъ болѣе года. Геронтій въ этомъ замедленіи винитъ главнымъ образомъ епископа Евгенія. Въ показаніи своемъ онъ писалъ: "Уставъ нашъ правительствомъ доставленъ на разсмотрѣніе Волохской духовной канцысторіи, которая *разсматривала более юда*, однако вреднаго не могла ничего изыскать, а по неблаговоленію ихняго епископа вознамърилась воспрепятствовать своимъ докладомъ губерніи" (Чт. общ. ист. и др., стр. 147).

HCTOP. BELOKP. CBAIL,

9

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О содержаніи даннаго Евгеніемъ отзыва объ Уставѣ говорятъ Павелъ (въ письмѣ къ благотворителямъ отъ 16 окт. 1843 года, и въ *Рекурсъ*) и Геронтій (въ своемъ *Памятникъ* и въ показаніи *Чт. общ. ист. и др.*, стр. 147).

доставленіемъ права на учрежденіе въ ономъ архіерейской казедры, губернское начальство относительно того и другаго постановило: 1) грамота Іосифа II, предоставляющая Липованамъ свободу религи, не освобождаетъ ихъ отъ веденія метрикъ, ничего общаго съ религіей не имѣющихъ, и потому относительно метрикъ Крайзамтъ непремѣнно долженъ исполнить состоявшееся 14-го августа 1833 г. определение; 2) та же грамота хотя и предоставляеть Липованамъ свободу въ содержани своего собственнаго духовенства, но не даетъ имъ права имъть въ Бълой-Криницъ особаго рода духовный институть, именуемый у нихъ монастыремъ, тъмъ болъе, что "въ самопервомъ началъ ихъ поселенія здъсь они просили уже о дозволении устроить таковый монастырь, но ришениемъ надворнаго военнаго суда, 9-го іюня и 10-го іюля 1784 г., имъ это не дозволено". Эти постановленія свои, въ сущности совершенно согласныя съ изданными прежде, губернія предписывала Крайзамту "объявить старшинамъ липованской вёры, и старательно наблюдать, чтобы оныя, равно какъ всѣ прочіе общіе законы и правила, были ими въ точности исполняемы". Наконецъ губерское начальство выражаетъ увѣренность, что, согласно прежнему его распоряжению отъ 28-го сентября 1850 года, Крайзамтъ распорядился уже высылкой за границу пришлыхъ калугеровъ, замыслившихъ дѣло о липованскомъ епископѣ 1).

# 26. Мѣры противъ губернскаго декрета, принятыя Крайзамтомъ и Бѣлокриницкимъ монастыремъ; "послѣдняя резолюція" губерніи.

Надежда, какую возлагали на пресловутый Уставъ и въ Бѣлой-Криницѣ и въ Черновцахъ, не оправдалась. Благодаря указаніямъ епископа Евгенія, губернскому начальству, которое вообще вело себя въ этомъ дѣлѣ съ полною добросовѣстностію, не трудно было усмотрѣть фальшъ и обманъ, какъ ни искусно они были прикрыты, въ тѣхъ самыхъ статьяхъ Устава, на которыя всего болѣе разсчитывали и Па-

1) Губ. преди. отъ 21 марта 1841 года, № 11.613 (Бълокр. архиет).

велъ и черновицкіе чиновники: губернія осталась при своемъ прежнемъ рѣшеніи по поводу просьбы бѣлокриницкихъ иноковъ, и только на этоть разъ выразила его опредѣленнѣе и тверже. Для Павда опять наступило тяжелое время: грозила опасность ниспроверженія всѣхъ его смѣло замышленныхъ плановъ. Но и теперь къ нему явились на помощь черновицкіе союзники и "благодѣтели", не менѣе какъ и онъ самъ, недовольные распоряженіями губернскаго начальства. Хотя распоряженія эти были выражены такъ твердо, что, повидимому, не допускали никакихъ возраженій, Крайзамтъ все-таки не намѣренъ былъ исполнять ихъ и составилъ планъ, какъ достигнуть того, чтобъ они были отмѣнены окончательно.

Въ новомъ представлении, отъ 3-го июля 1842 года, Крайзаить старался доказать губернскому начальству, что постановленное симъ послѣднимъ, въ 21 день марта, рѣшеніе по двлу о липованахъ "почти невозможно" исполнить, такъ какъ имъются въ тому опытомъ дознанныя "чрезвычайныя препятствія", и потому просиль объясненія, подлежить ли указанное рѣшеніе непремѣнному исполненію, или губернія благоволитъ сдёлать въ ономъ по требованию обстоятельствъ какія-либо изм'вненія, и какія именно. Представленіе свое Крайзамтъ заключилъ слъдующими словами: "Теперь дъло не въ томъ, какъ поступить съ Липованами и ихъ калучерами, а въ томъ, какъ уничтожить происходящій у нихъ безпорядокъ и довести ихъ до надлежащаго исполненія религіозныхъ требованій, воспетанія юношей и веденія метричевкихъ книгъ" <sup>1</sup>).

Н'втъ сомн'внія, что изъ губерніи Крайзамтъ не ожидалъ и не могъ ожидать благопріятнаго отв'ьта. Изъ всего содержанія и по самому тону донесенія видно, что онъ желалъ только заставить губернію высказаться еще р'вшительн'ве противъ просьбы о липованскомъ епископъ, чтобы приступить къ осуществленію новаго, уже предначертаннаго плана, посред-

<sup>1)</sup> Донес. Крайз. отъ 3 іюня 1842 г., № 6.457 (Балокр. архияз).

ствомъ коего надѣялся достигнуть отмѣны губернскихъ распоряженій. Планъ состояль въ томъ, чтобы перенести дѣло въ столицу, на рѣшеніе высшихъ инстанцій. Убѣдить къ тому Павла и Геронтія не предстояло никакого труда, такъ какъ они и сами видѣли, что въ губерніи ихъ дѣло совсѣмъ испорчено и что другаго средства поправить его не остается, какъ только искать защиты и суда у верховной власти. Притомъ же были основанія разсчитывають. что въ столицѣ примутъ дѣло совсѣмъ иначе, нежели въ губерніи. Губернское начальство (въ этомъ были увѣрены и въ Бѣлой-Криницѣ и въ Черновцахъ) дъйствовало относительно просьбы старообрядческихъ иноковъ подъ вліяніемъ православнаго буковинскаго епископа и, быть-можетъ, своего собственнаго сочувствія интересамъ православія 1); въ Вѣнѣ же подобныхъ вліяній никакъ не предполагалось, - напротивъ думали, что если разъяснить тамъ, какъ слѣдуетъ, причину неблагопріятнаго отношенія губернскихъ властей къ дѣлу о старообрядческой архіерейской казедрь, и если еще поставить на видь, какой посредствомъ учрежденія этой казедры можетъ быть причиненъ значительный ущербъ интересамъ православія, имъющаго существенное значение для состаней великой империи, то на успѣхъ просьбы у австрійскаго императорскаго правительства можно смѣло разчитывать.

Для того, чтобы имѣть законное основаніе аппеллировать, Павлу и Геронтію нужно было имѣть въ рукахъ самое рѣшеніе "губерніи", противъ котораго должна быть направлена аппелляція, а равно и другіе документы по ихъ дѣлу, нахо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ *Рекурсв*. Павелъ и Алимпій писали, что кесарокоролевкая губернія дъйствовала именно "по нъкоторому, враждебному для ихъ обряда вліянію<sup>4</sup>; и въ другомъ мъстъ: "мы съ глубочайшею скорбію узнали, что къ изданію тягостнаго высокою губерніею ръшенія содъйствовало много мнвніе, поданное отъ его преосвященства господина буковинскаго греконеуніатскаго (griechisch-nichtuniirt) епископа". О томъ же говорится у Геронтія въ его *Памятникъ*; и на допрость онъ показалъ: "губернія учинила по желанію волохскаго епископа, всть наши предпріятія и труды уничтожила своимъ ръшеніемъ" (*Чт. обш. ист. и др.* стр. 147).

дившіеся въ губерніи. Съ этою цѣлію рѣшено было подать губернскому начальству непосредственно отъ имени монастыря прошеніе о милостивомъ рѣшеніи ихъ дѣла, или же, въ противномъ случав (что именно и ожидалось). - о выдачв документовъ, необходимыхъ для "рекурсованія" высшимъ властямъ. Павелъ и Геронтій сами отправились во Львовъ, гдъ и подали, 28 іюня 1842 года, "президенту всей Буковины, Галиціи и Лодомеріи" прошеніе. Они просили милостиво и внимательно разсмотръть "ихъ дъло" и "согласно 1-го пункта всевысочайшей привилеги, удовлетворить ихъ беззащитныхъ, и монастырь ихъ для въчнаго существованія утвердить и имъ здѣсь на оное милостивую резолюцію выдать". "Ежели, писали они въ заключение, сие наше прошение губерния не можетъ удовлетворить, то просимъ со всѣми нашими актами и Уставомъ, яко рекурсъ, въ высочайшій департаменть доставить и намъ милостивую резолюцію здёсь ожидающимъ вручить" 1).

16-го октября 1842 года послѣдовали одновременно отвѣты и на послѣднее представленіе Крайзамта и на просьбу Павла и Геронтія. Оба эти документа Павелъ справедливо назвалъ "послѣдними губернскими резолюціями о неутвержденіи монастыря"<sup>3</sup>).

На представленіе Крайзамта, какъ здѣсь и ожидали, послѣдовалъ отвѣтъ, что губернское начальство не находитъ никакихъ основаній къ отмѣнѣ своего прежняго постановленія отъ 21-го марта 1842 года, въ силу котораго Липоване обязуются къ непремѣнному веденію метрикъ, а устроенный ими монастырь подлежитъ уничтоженію.

"Послѣдняя губернская резолюція", полученная бѣлокриницкими просителями, объявляла имъ, что "существованіе монастыря въ Бѣлой-Криницѣ признается непозволительнымъ, незаконнымъ и нетерпимымъ" (unzulässig, gesetzwidrig und

<sup>1)</sup> Черновой экземпляръ пропенія, писанный Павломъ (Билокр. архиеъ).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Заглавія, собственноручно сдёланныя Павломъ на копіяхъ того и другаго документа, находящихся въ Бълокр. архиет.

könne nicht geduldet werden) по слъдующимъ причинамъ: а) "хотя по высочайшей привилегіи и предоставлено поселившимся въ Буковинѣ Липовамъ безпрепятственное отправленіе богослуженія н духовныхъ требъ, также принятіе изъза границы попа ихъ націи, но никакого не дано имъ права на заведение чуждаго пастырскимъ обязанностямъ, посвященнаго только уединенію и созерцанію (Conteplation), монастырскаго института"; б) "по поводу подобнаго же прошенія, учреждение монастыря было уже воспрещено роскриптомъ придворнаго военнаго совѣта (hofkriegsräthlichen Rescripte) отъ 1784 года, и докретомъ высокой губерни (hohen Landstelle) отъ 24 августа 1791 года"; в) "Липоване сами обязаны вести метрическія записи, такъ какъ онѣ составляютъ чисто политическую и административную мёру, никакой связи съ религіей и богослуженіемъ не имѣющую"; г) "монастырь состоить изъ непостриженныхъ бѣльцовъ (Laienbruder) и большею частію изъ иностранцевъ" <sup>1</sup>).

Вмѣстѣ съ этою "резолюціей" изъ губерніи присланъ, какъ не нужный болѣе, и монастырскій Уставъ (Klosterstatutenbuch).

#### 27. Приготовленія Павла къ подачь рекурса и поъздкъ въ Въну.

Итакъ съ губерніей были покончены всѣ сношенія по дѣлу о признаніи Бѣлокриницкаго монастыря и объ учрежденіи въ ономъ архіерейской каоедры. Теперь уже Павлу ничего болѣе не оставалось дѣлать, какъ позаботиться о составленіи "рекурса" противъ изданнаго губерніей рѣшенія и затѣмъ ѣхать въ Вѣну — искать покровительства и защиты якобы угнетенному старообрядчеству предъ императорскимъ апостолическимъ престоломъ. Но составить "рекурсъ" было не легкое дѣло. За совѣтомъ и помощію Павелъ отправился прежде всего въ Черновцы, къ своимъ "благодѣтелямъ", которые дѣйствительно принялись весьма усердно помогать ему совѣтами и разнаго рода услугами. Всего труднѣе было опро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подлинная копія губернскаго р'вшенія, выданная изъ мандаторіата Гадикъ-Фальвы (*Бълокр. архиез*).

вергнуть второй пунктъ губерискаго решенія, газ приведены указанія состоявшихся прежде правительственных распоряженій о воспрешеніи и закрытіи Бѣлокриницкаго монастыря. Чтобъ уничтожить силу этого пункта, нужно было, также на отновании какихъ-нибудь документовъ, доказать, что существование монастыря, напротивъ, допущено правительствомъ, или по крайней мъръ терпълось снисходительно. И вотъ начались опять розыски въ архивахъ черновицкаго Крайзамта, вынуты и пересмотрѣны всѣ дѣла о водвореніи первыхъ Липовань въ Буковинѣ, о приходѣ липованскихъ калугеровъ, о заведении монастыря при селении Бѣлая-Криница. Павлу дозволено было сдёлать точныя коши съ важнёйшихъ документовъ и нужныя ему выписки изъ всъхъ этимъ дълъ<sup>1</sup>). Оказалось, что некоторые документы, если умеючи воспользоваться ими, могуть быть обращены противъ сделаннаго губерніей заключенія; но оказалось также и то, что роковые для монастыря декреты 1784 и 1791 годовъ дъйствительно существуютъ и опровергнуть ихъ фактитескую важность не представлялось никакой возможности. Тогда Крайзамть рвшился на поступокъ недобросовъстный и неизвинительный: далъ согласіе Павлу, чтобы въ рекурсѣ было сказано, за ручательствомъ Крайзамта, будто этихъ декретовъ въ архивѣ не оказалось и потому-де подлежитъ сомнѣнію, даже существовали ли они когда-нибудь<sup>2</sup>). Проэктъ рекурса составленъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сдёланныя тогда копіи и выписки сохранились въ находящемся у насъ *Билоприницкомъ архиен*ь и послужили главнымъ матеріаломъ для изложенной выше первоначальной исторіи буковинскихъ Липованъ и заведеннаго ими монастыря.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Недобросов'встность этого, дозволеннаго Крайзантонъ и д'ййствительно приводимаго въ *Рекурсъ*, показанія, будто декретовъ 1784 и 1791 гг. не нашлось въ архив', т'ямъ очевидн'ве и непростительн'ве, что Павлу не только были они показаны, но и дозволено было снять съ нихъ копіи, которыя и сохранились въ *Бълокримицкомъ архиетъ*. Есть изв'ястіе, что изъ Крайзанта вс'я декреты и другія бумаги, относящіяся къ настоящему д'ялу, были даже совс'ять отданы Павлу и этимъ посятанимъ сожжены; по другимъ же изв'ястіямъ, случился пожаръ въ самомъ архив'я Крайзанта, во время

былъ еще въ въ Черновцахъ; но здъсь же посовътовали Павлу для окончательной его редакціи обратиться въ Вѣнѣ къ болѣе опытнымъ юристамъ, и дали къ нимъ рекомендательныя письма.

Въ Вѣну для подачи рекурса поѣхалъ самъ Павелъ въ сопровождении Алимпія. Они снабжены были формальною довъренностью отъ всего монастырскаго братства, подписанною 3-го марта 1843 года, въ которой говорилось: "мы, нижеподписавшіеся монастырскіе члены, настоятель со всею общежительствующею братіей, поручаемъ совершенное полномочіе двумъ избраннымъ нашимъ честнымъ инокамъ Алимпію Милорадову и Павлу Васильеву '), противу объявленыхъ намъ губернскихъ рѣшеній, отъ 21-го марта и 16-го октября 1842 года, которыми прочее существование нашего здъсь въ Бѣлой-Книницѣ до шестидесяти лѣтъ состоящаго монастыря запрещается, куда слёдуеть къ надлежащимъ мъстамъ и даже къ самому его всевысочайшему кесарокоролевскому величеству рекурсовать и всеподданнъйшее просить како существование наше монастыря, въ его преимуществахъ, такъ равно и монастырскій нашь Уставь на дальныйшее къ блаючинію руководство наше надлежащимь порядкомь подтвердить; а притомъ, согласно перваго нашего прошенія, поданнаго въ 1840 году первоначально въ кесарокоролевский Крайзамтъ, ходатайствовать къ прежней, имвющейся у насъ привилегіи, съ яснымъ словомъ позволеніе на водвореніе нашему сословію особаю своего святителя, на правилахь въ монастыр-

<sup>1</sup>) Здёсь, какъ и въ другихъ бумагахъ, Алимпій поставленъ прежде Павла (въ томъ же порядкё они обыкновенно и подписывались) потому, что онъ имѣлъ передъ Павломъ преимущество старшинства по иночеству, какъ раньше его постриженный.

котораго и погибли всё документы о липованскомъ монастырё, или по крайней мёрё распространены были слухи о такомъ пожарё (см. Русск. Вюст., т. LXXXIV, стр. 181). Всё эти услуги "благодётельныхъ" крайзамтскихъ чиновниковъ, разумёется, были пріобрётены Павломъ за денежныя приношенія, къ которымъ, по свидётельству Надеждина, "австрійское чиновничество вообще не нечувствительно" (Сбор. Кельсіева, ч. І, стр. 104).

скома нашемы Уставев изображенныхъ". Затёмъ довёрители представляютъ своимъ выборнымъ слёдующее полномочіе: "имёютъ они, Милорадовъ и Васильевъ, вмёсто пёлаго монастыря, полное право, какія надлежать будутъ прошенія, по собственному ихъ усмотрёнію и разсудку сочинять и за подписомъ ихъ къ надлежащимъ мёстамъ подавать предъ всякое высокое правительство, и, если надобность укажетъ, даже и предъ самый высокій тронъ его императорскаго кесарокоролевскаго величества челобитно доступать; и что они въ предпомянутыхъ дёлахъ распорядятъ и учинятъ, всегда за благо признавать и никогда не отвергать, но паче подкоранть будемъ" 1).

### 28. Содержание Рекурса.

Павелъ и Алимпій отправились въ Вѣну въ первыхъ числахъ іюля 1843 года. Здѣсь они прежде всего отыскали рекомендованныхъ имъ черновицкими благопріятелями адвокатовъ. Одинъ изъ этихъ послѣднихъ, г. Дворачекъ, хорошо образованный юристъ, славянинъ родомъ, свободно объяснявшійся по-русски, сношенія съ которымъ по этому самому были для нихъ всего удобнѣе, отнесся съ особеннымъ участіемъ къ ихъ дѣлу и охотно согласился вести его.

Разспросивъ Павла о всѣхъ подробностяхъ дѣла и разсмотрѣвъ всѣ привезенные имъ документы, Дворачекъ нашелъ, что послѣ состоявшагося въ губерніи рѣшенія, дѣйствительно, ничего болѣе не осталось дѣлать, какъ подать на высочайшее имя "рекурсъ". Правда, по зрѣломъ обсужденіи всѣхъ обстоятельствъ, онъ не могъ не сознаться, что губернское начальство въ своемъ рѣшеніи опиралось на законныхъ основаніяхъ и что напротивъ притязанія бѣлокриницкихъ просителей и дѣйствія ихъ черновицкихъ благопріятелей во многомъ лишены и законности и правильности; но при всемъ этомъ,

1) Сбор О. Онуфрія.

какъ человѣкъ испусный въ адвокатскихъ хитростяхъ, онъ надѣялся и обнадеживалъ Павла, что дѣло еще не проиграно: нужно только поискуснѣе составить рекурсъ, да еще лицамъ, власть имѣющимъ, указать въ бѣлокриницкомъ препріятіи тѣ стороны, которыя, и по его соображеніямъ, всего скорѣе могли расположить ихъ въ пользу этого предпріятія.

Рекурсъ, составленный въ Черновцахъ, Дворачекъ нашелъ нужнымъ подвергнуть тщательному исправлению. Изъ-подъ его редакция документъ сей вышелъ наконецъ достойнымъ своего назначения<sup>1</sup>).

Собственную задачу и существенное содержание *Рекурса* составляетъ опровержение губернской "резолюци" по каждому ея пункту.

Главнымъ образомъ вниманіе остановлено впрочемъ на *первом*ъ пунктѣ "резолюціи". Доказывается, а) что будто бы здѣсь губернское начальство несправедливо объяснило привилегію Іосифа II въ томъ смыслѣ, что ею вовсе не давалось права буковинскимъ Липованамъ на учрежденіе монастыря; Рекурсъ напротивъ утверждаетъ, что привилегіей Іосифа II именно предоставляется имъ такое право. Въ доказательство этого приведено между прочимъ такое соображеніе: само правительство имѣло точныя свѣдѣнія о переселеніи въ Буковину липованскихъ иноковъ, и однако же нисколько переселенію ихъ не препятствовало, чего будто бы никакъ не могло случиться, если бы правительство имѣло въ виду воспрепят-

<sup>1)</sup> Павель писаль своимь благотворителямь изъ Вёны: "Сочиненный нашь еще въ Черновцахъ рекурсь (то-есть аппелляцію) мы здёсь по разуму умныхъ модей еще оный передёлывали и даже два раза набёло переписывали, и конечно съ Божіею помощію привели въ порядокъ". Сохранившійся въ Бълокриницкомъ архиеть экземпляръ Рекурса, которымъ мы пользуемся, есть, какъ надобно полагать, тоть самый, первый разъ переписанный въ Вѣнѣ, о которомъ упоминается въ письмѣ Павла и съ котораго потомъ переписанъ былъ экземпляръ, поданный императору Фердинанду: онъ писанъ на ли. стахъ большаго формата, красивымъ почеркомъ; на поляхъ и въ текстѣ сдѣланы рукой Дворачка поправки и дополненія. Полный тексть его напечатанъ въ прилож. къ Ист. Бълокр. iepapziu подъ № 3. ствовать учрежденію монастыря у Липованъ (хотя на самомъ дёлё, какъ мы видёли, правительство, не препятствуя липованскимъ инокамъ переходить въ Буковину, однакоже требовало, чтобъ они жили не въ монастырё, а на одинаковыхъ съ прочими Липованами правахъ).

б) Доказывается, что будто бы неправильно указано губернскимъ начальствомъ и главное назначение липованскаго монастыря: "Единственная цёль нашего института не есть уединеніе и созерцаніе, какъ сказано въ высокомъ губернскомъ рѣшеніи; напротивъ, главная цѣль нашего института есть исполнение богослужения, религиознаго обучения и пастырской должности" (seelsorgerlichen Berufes). Составителямъ Рекурса для ихъ цёли нужно было доказать, что именно отправление пастырской должности составляеть будто бы главное назначение липованскаго монастыря, - и въ доказательство они приводятъ якобы не подлежащее пререканію свидѣтельство, и даже единственное, откуда можно почерпнуть правильное понятіе о монастырѣ, — "приложенный въ Рекурсу монастырский Уставъ", именно его статью о епископъ... "А если у насъ, говорится далѣе, въ настоящее время, по той причинѣ, что всѣ старые священники (?!) умерли, существуютъ лишь простые иноки, не имѣющіе высшаго посвященія, то въ этомъ должно видѣть только слѣдствіе неблагопріятныхъ обстоятельстмъ, случайное, противъ нашей воли послѣдовавшее, удобоисправимое затрудненіе, но никакъ не отличительное свойство, принадлежащее въ самой сущности нашего института".

Наконецъ в) противъ замѣчанія губернской "резолюціи", что привилегіей Іосифа II разрѣшено Липованамъ только привезти одного попа изъ-за границы, въ *Рекурсю* говорится, что "въ высочайшей привилегіи нельзя найти и слѣдовъ подобнаго ея значенія" и что если бы Липованамъ предоставлено было "довольствоваться однимъ только заграничнымъ священникомъ, то это не было бы совершенною свободой, какъ сказано во всевысочайшей привилегіи, а скорѣе стѣсненіемъ и даже лишеніемъ всякой возможности исправленія нашей ре-

лигін, потому что и за границей (въ Россіи и Молдавін) немного священниковъ липованской въры". И затъмъ, сказавъ о притъсненіяхъ, какія чинитъ русское правительство старообрядческому духовенству, Рекурсь обращается къ главному предмету просьбы бѣлокриницкихъ иноковъ. "Единственное средство навсегда вывести изъ печальнаго положенія наши старовърческія общества заключается именно въ томъ, чтобы вивсто частагопризывания духовныхъ изъ-за границы, однажды опредёлить къ намъ своего святителя на высказанныхъ въ нашемъ бѣлокриницкомъ Уставѣ основаніяхъ. Тогда мы уже не стали бы звать священниковъ изъ нерасположенной къ намъ Россіи, а впослѣдствіи также не нуждались бы и въ святителѣ изъ за границы, потому что, по нашему церковному обряду, въ крайне-нужныхъ обстоятельствахъ нашъ святитель можеть посвятить себѣ намѣстника. Такимъ образомъ у нашихъ австрійскихъ старовѣровъ явится исправленіе всѣхъ религіозныхъ и духовныхъ требъ".

Здѣсь же сдѣлано нѣсколько замѣчаній противъ Буковинскаго епископа Евгенія:

"Мы съ глубочайшею скорбію узнали, что изданію высокою губерніей тяжкаго для насъ рішенія много содійствовало мнівніе, поданное отъ его преосвященства, господина буковинскаго греко-неуніатскаго (griechisch nicht unirten) епископа, который будто бы неблагосклонно отозвался о нашихъ особенностяхъ, нашемъ образованія и нашихъ способностяхъ".

"Но мы полагаемъ, что это неблагосклонное миѣнie имѣетъ свое основанiе только въ непріязненности господина епископа, который желаетъ притѣснять нашъ монастырь и воспрепятствовать существованiю духовенства нашей надіи и нашей религіи, съ тою единственно цѣлiю, чтобы принудить насъ либо принять греческую неуніатскую религію, либо переселиться отсюда, дабы такимъ образомъ избавиться въ Буковинѣ отъ того обряда, которому онъ не можетъ благопріятствовать".

Относительно стораю пункта резолюціи, въ которомъ сдів-

лано было точное указание на состоявшияся въ 1784 и 1791 годахъ правительственныя распоряженія о закрытіи липованскаго монастыря въ Бѣлой-Криницѣ, рекурсъ ограничился краткимъ и уклончивымъ возраженіемъ: "Что высокимъ рескриптомъ придворнаго военнаго совѣта отъ 1784 года будто бы запрещено было основание нашего монастыря, - это невьроятно (es ist nicht graubwürdig), потому что тогда старовѣры, имѣя въ рукахъ всевысочайшую привилегію, не имъли никакой надобности просить еще другаго особаго на то разрѣшенія... И еслибы такой рескриптъ существовалъ дѣйствительно, то буковинскій Крайзамть не могь бы дать игумену Симеону, въ 1788 году, позволенія, чтобы пришли въ Буковину еще изсколько иноковъ. Въ высокомъ губернскомъ рѣшеніи упоминается кромѣ того, что якобы дано было такое же запрещение какимъ-то губернскимъ декретомъ отъ 1791 года. Но ни этотъ декретъ, ни тотъ рескриптъ придворнаго военнаго совѣта никогда старовѣрческому духовенству доставляемы не были, и при устроении нашего старовърческаго монастыря препятствій со стороны правительства никогда не д'влалось. Самъ славный кесаро-королевский буковинскій Крайзамтъ, на нашу просьбу — сообщить намъ о содержании помянутаго высокаго губернскаго декрета отъ 1791 года и рескрипта придворнаго военнаго совѣта отъ 1784 года, отвѣтилъ только, что сихъ актовъ отыскать не монутъ". Такимъ образомъ, благодаря обязательности крайзамтскихъ чиновниковъ, бълокриницкие просители не затруднились подвергнуть сомнѣнію даже самое существованіе упомянутыхъ въ губернской резолюціи офиціальныхъ документовъ, а вмѣстѣ съ этимъ заподозрѣть и самимъ губернскихъ властей какъ бы въ намъренной ссылкъ на подложные документы, — вообще отважились на поступокъ очень смѣлый, такъ какъ при строгомъ изслъдовании дъла не трудно было бы доискаться истины. Но, видно, главный редакторъ Рекурса имѣлъ основание твердо разсчитывать, что такого изслѣдованія столичныя власти не потребують.

Противъ выраженнаго въ третьемъ пунктъ мнънія, что

"метрики никакой связи съ религіей и богослуженіемъ не имѣютъ", въ Рекурсѣ не безъ основанія замѣчено, что напротивъ тогда только метрическія книги могутъ имѣть значеніе правильно составленныхъ свидѣтельствъ о родившихся, сочетавшихся бракомъ и умершихъ, когда ихъ будутъ вести лица законно призванныя и обязанныя совершать крещеніе, вѣнчаніе и погребеніе, каковыми могутъ быть единственно священники, и пока не будетъ у Липованъ священниковъ, дотолѣ невозможно установить у нихъ и правильнаго веденія метрикъ.

И на слѣланное въ четвертомъ пунктѣ резолюція замѣчаніе, что Бѣлокриницкій монастырь "состоитъ изъ непостриженныхъ бъльцовъ", въ рекурсъ съ твердостію отвѣчено: "напротивъ, въ монастыръ нашемъ имъются только немногіе бѣльцы, препровождающіе время въ искусѣ, остальные же всв вообще дъйствительные иноки, получившие отъ iepoмoнаха первое посвящение, какъ это можно видъть изъ прилагаемаго Устава. У насъ, правда, въ настоящее время не имъется іеромонаха; но это зависить не отъ характера нашего института, а отъ того, что у насъ нътъ архипастыря, или святителя, который одинъ только можетъ въ священныя степени поставлять. И это самое обстоятельство должно служить основаниемъ не къ закрытию монастыря, а скоръе къ разрѣшенію имѣть намъ святителя, который чрезъ посвящение нынѣ находящихся у насъ иноковъ могъ бы столь нужный дла Липованъ монастырь сдёлать и разсадникомъ (Pflanzschule) духовенства." Но въ этомъ же четвертомъ пунктъ находилось и то замъчание объ иностранцахъ, составляющихъ большинство монастырскихъ жителей въ Бѣлой-Криницъ, противъ котораго повидимому такъ трудно было сдълать возражение, исо весь почти Бълокриницкий монастырь состояль действительно изъ беглыхъ русскихъ раскольниковъ. Вотъ что однакоже отвѣчено въ Рекурсѣ на это шекотливое замѣчаніе: "Монастырь нашъ не состоитъ изъ иностранцевъ, какъ утверждаетъ высокое губернское рѣшеніе, ибо нын'в уже правительственнымь порядкомь (amtlich)

дознано, что почти всё иноки Бѣлокриницкаго монастыря либо здѣшніе урожденцы, либо если и пришли изъ-за границы, то все-таки рождены отъ австрійскихъ подданныхъ и потому, согласно § 28 гражданскихъ законовъ, владѣютъ правами австрійскаго подданнаго и гражданина. Если же между ними и нашлись бы нѣкоторые иностранцы, то развѣ только изъ Молдавіи; а это не можетъ бытъ препятствіемъ къ существованію монастыря, тѣмъ болѣе что здѣсь дѣло касается самаго монастыря, а не лицъ". Такимъ образомъ и въ этомъ, весьма осторожно выраженномъ отвѣтѣ ложь прикрыта опять ссылкой на свидѣтельство мѣстнаго управленія.

Въ заключение Рекурса говорилось:

"Мы, съ глубочайшимъ страхопочитаніемъ подписавшіеся. полагая, что оправдали необходимость того, о чемъ просимъ, и достаточно показали несостоятельность и несправедливость возбужденнаго противъ насъ со стороны высокой кесаро-королевской губерній противод виствія, повергаемъ къ престолу вашего величества въ оригиналѣ нашъ Уставъ, со всепокорнъйшею просьбою, чтобы ваше величество благоволили всемилостивѣйше утвердить существование нашего монастыря и нашъ монастырскій Уставъ, и разрѣшить намъ пріобрѣтеніе, откуда бы то ни было, по нашему желанію, за исключеніемь одной только Россіи, святителя нашего обряда и нашей націи, подъ тъмъ условіемъ, что мы содержать его будемъ сами отъ себя и никакого вспомоществованія просить пе станемъ, и такимъ образомъ изъ урожденныхъ мѣстныхъ жителей учредить духовенство, котораго преимущественною обязанностію будеть — в'вчно молить Царя царствующихъ, какъ это мы и теперь дълаемъ повседневно, да прославитъ Онъ вашего величества отеческое царствование миромъ, тишиною и непрестающимъ благополучіемъ, и да сохранитъ австрійскій скипетръ въ блескѣ и процвѣтаніи нынѣ и на всегдашнія времена"...

## 26. Представленіе Павла и Алимпія императору Фердинанду и другимъ высокимъ лицамъ.

Какъ ни искусно изложены были въ Рекурсъ разные доводы въ опровержение губернской резолюции, однакоже не трудно было бы разоблачить всю несостоятельность этихъ доводовъ, еслибы только высшее правительство пожелало надлежащимъ образомъ пров'врить ихъ. И самъ адвокатъ бълокриницкихъ просителей, объщая привести ихъ дъло къ успѣшному концу, разсчитываль не на доводы изложенные въ рекурсѣ, а главнымъ образомъ на то, что въ дълъ этомъ были стороны, которыя всего скорѣе могли расположить австрійское правительство въ его пользу, а съ тъмъ вмъстъ сдълать снисходительнымъ и ко всему сказанному въ Рекурсъ. Выгодныя стороны заключались именно въ томъ, что предпріятіе бѣлокриницкихъ искателей "древлеправославнаго" архіерейства съ полной основательностью можно было выставить, какъ дъло вредное для русскихъ интересовъ, во всякомъ случаъ грозящее опасными послѣдствіями и крайне непріятное для Россіи, а рътеніе губернскихъ властей, дъйствовавшихъ подъ вліяніемъ буковинскаго православнаго епископа, — объяснить ихъ сочувствіемъ православно-русскимъ интересамъ.

Намеки на это были уже сдѣланы и въ самомъ Рекурсѣ, тамъ, гдѣ говорилось о непріязненныхъ якобы отношеніяхъ епископа Евгенія къ Липованамъ и о притѣсненіяхъ, претерпѣваемыхъ старообрядцами и ихъ духовенствомъ отъ русскаго правительства. Но въ Рекурсѣ, какъ оффиціальномъ документѣ, неудобно было раскрывать въ подробности, почему бѣлокриницкая затѣя должна быть крайне непріятна для Россіи; для того, чтобы раскрыть въ подробности только намѣченное въ Рекурсѣ, чтобы разъяснить, какими опасностями учрежденіе въ Австріи раскольнической архіерейской каведры угрожаетъ интересамъ православія, составляющаго одинъ изъ главныхъ элементовъ силы русскаго народа и русскаго государства, какъ послѣ этого расколь въ Россін долженъ еще больше усилиться въ ущербъ православію и сами русскіе раскольники, и теперь уже недовольные русскимъ правительствомъ, должны будутъ тяготѣть къ Австріи, гдѣ ихъ религія пользуется свободой и покровительствомъ государственной власти, откуда они будутъ снабжаться священствомъ, гдѣ будетъ находиться средоточіе ихъ церковнаго управленія, — чтобы все это надлежащимъ образомъ разъяснить лицамъ, стоящимъ во главѣ правительства и вообще нерасположеннымъ къ Россіи, для этого нужно было представиться имъ лично, имъть съ ними конфиденціальную бесёду. И вотъ действительно Павелъ и Алимпій, руководимые своимъ адвокатомъ, легко получаютъ аудіенціи у самого императора Фердинанда и у выспихъ сановниковъ имперіи, которымъ, при посредствѣ того же г. Дворачка, и могли съ полною откровенностію лично объяснить то, о чемъ неудобно было распространяться въ Рекурсв.

1-го (12-го) іюля происходило представленіе императору Фердинанду. Павелъ и Алимпій для большей торжественности облеклись въ соборныя мантіи; одинъ взялъ въ руки возвращенную изъ губерніи книгу монастырскаго Устава, другой — тщательно переписсанный на большихъ листахъ Рекурсъ и при немъ точныя копіи полученной отъ Іосифа II привилегіи и того губернскаго рѣшенія, въ опроверженіе котораго составленъ Рекурсъ. Дворачекъ сопровождалъ ихъ въ качествѣ переводчика. Подавъ рекурсъ и прочіе документы, — какъ пишетъ самъ Павелъ, — въ собственныя его, государя императора, руки, они "и словесно, чрезъ толмача, о главныхъ пунктахъ своего дъла ему объяснились". "Царь принялъ насъ, продолжаетъ Павелъ, очень привѣтственно и сказаль: по надлежащемъ разсмотрвни, если будетъ возможно, немедленно удовлетворить нашу просьбу" 1). Послѣ того, бѣлокриницкіе депутаты испросили аудіенцію у наслѣднаго принца, эрцгерцога Франца-Карла. Представление происходило 4-го (16-го) іюля. "Подавъ ему также лично наше

10

<sup>1)</sup> Письмо отъ 14 іюля 1843. истор. въдокр. свяш.

прошеніе (разсказываетъ Павелъ), и на словахъ чрезъ нашего толмача объяснились и защиты отъ его высочества просили". "Герцогъ сей, родной братъ царскій (прибавляетъ Павелъ) столь желательно насъ принялъ, даже и благодарилъ, что лично къ нему явились" <sup>1</sup>).

Итакъ, два раскольническіе монаха, бѣжавшіе изъ Россіи, назвавшись буковинскими Липованами, и именно въ качествѣ депутатовъ отъ буковинскаго липованскаго общества, имѣли высокую честь представиться самому австрійскому императору и наслѣднику его императорскаго апостолическаго величества! Событіе, дотолѣ небывалое въ лѣтописяхъ раскола. Впрочемъ для существа дѣла были не столько важны эти ихъ аудіенціи у австрійскаго императора и его наслѣдника, сколько представленія тѣмъ лицамъ изъ стоявшихъ во главѣ правительства, отъ которыхъ всего больше зависѣла судьба ихъ предпріятія.

Большимъ вліяніемъ на дѣла при особѣ императора пользовался тогда его дядя, эрцгерцогъ Лудвигъ. Ему-то особенно, по соображеніямъ адвоката, нужно было разъяснить сущность бѣлокриницкаго предпріятія съ тѣхъ сторонъ, которыя всего лучше могли расположить въ его пользу австрійское правительство. 8-го (20-го) іюля эрцгерцогъ Лудвигъ принималъ депутатовъ вмѣстѣ съ Дворачкомъ. Онъ вошелъ въ самые подробные распросы объ ихъ дѣлѣ, и такъ заинтересованъ былъ предпріятіемъ бѣлокриницкихъ учредителей раскольническаго архіерейства, отнесся къ нему съ такимъ сочувствіемъ, что былъ готовъ немедленно исполнить ихъ просьбу, если бы только не требовалось соблюсти въ теченіи дѣла формальный порядокъ, — во всякомъ случаѣ обѣщалъ имъ свое покровительство и защиту.

Другимъ наиболѣе сильнымъ лицомъ, отъ котораго много зависѣла дальнѣйшая судьба предпріятія и на помощь котораго можно было разсчитывать въ дѣлѣ опасномъ для русскихъ интересовъ, былъ министръ внутренимхъ дѣлъ, графъ

1) Тамъ же.

Коловратъ. Ему депутація представлялась 11-го (23-го) числа: "вручили нужные документы и также на словахъ чрезъ толмача обо всемъ довольно объяснились". Надежда, что министръ съ особеннымъ участіемъ отнесется къ дѣлу, которое должно было причинить непріятность Россіи и ущербъ русскимъ интересамъ, оправдалась вполнѣ: "сія столь важная особа (разсказываетъ Павелъ) кажется больше всѣхъ возымѣлъ ревность къ полному удовлетворенію нашей просьбы, и наконецъ съ пылкостію сказалъ: завтра же буду видѣть его высочество эрцгерцога Лудвига и буду о вашемъ дѣлѣ говорить, и когда возвратится дѣло изъ губерніи, я буду оное видѣть!"<sup>1</sup>) Наконецъ депутаты не забыли представиться и тѣмъ лицамъ, на ближайшее разсмотрѣніе которыхъ должно было поступить ихъ дѣло по полученіи надлежащихъ справокъ изъ губерніи<sup>8</sup>).

#### 30. Высочайшая резолюція на Рекурсъ Бѣлокриницкаго монастыря,

Представленіе императору и высокимъ правительственнымъ лицамъ, ихъ вниманіе и благосклонность, преисполнили душу Павла отраднъйшими надеждами: дъло, испорченное губерніей, онъ считалъ теперь если не вполнъ выиграннымъ, то по крайней мъръ исправленнымъ и выведеннымъ на желаемый путь. Тогда же, подъ свъжими пріятными впечатлѣніями, онъ писалъ къ своимъ благопріятелямъ: "Кто Бого велій, яко Бого нашъ! Воистину, велій Господъ и велія кръпость Его и разуму Его нъсть числа... Помогъ намъ испорченное наше дъло поправить!.. Однако (прибавляетъ онъ далѣе), хотя съ помощію Божіею для общей пользы наши труды и добръ теперь снова засѣяны, но не у еще время плоды

1) Письмо отъ 14 іюля.

<sup>2</sup>) Шавелъ, тамъ же: "Были мы съ таковыми же краткими прошеніями (извлеченіями изъ Рекурса) у реферейдовъ, которые разсматривать будуть наше дёло, но не прежде какъ возвратится изъ губерніи". Есть извѣстіе, что кромѣ названныхъ выше лиць прошенія были поданы именно: "тайнымъ совѣтникамъ Истлю и Вайсу, министру Инцаги и барону Миниху" (Сбор. Кельсіева, ч. І, стр. 156).

10\*

жати и не часъ спати, а наипаче недремлемо бдёти, дабы между прочимъ какой врагъ не насёялъ бы какихъ недобрыхъ плевелъ"<sup>1</sup>).

Павелъ очень справедливо замѣтилъ, что для нихъ, искателей "древлеправославнаго" архіерейства, еще не наступило время жатвы и покоя, что теперь-то напротивъ и надлежитъ имъ "недремлемо бдѣти". Высокія персоны, которымъ представлялись Павелъ и Алимпій, вполнѣ желали и готовы были удовлетворить ихъ просьбу; но оказалось, что губернія въ основаніи своего рѣшенія относительно Бѣлокриницкаго монастыря имъла положительный, еще при Іосифъ II состоявшійся (уже упомянутый нами) законъ, которымъ прежде бывшіе монастыри, даже господствующей религіи, во всей Австрійской имперіи подвергались уничтоженію, а учрежденіе новыхъ строго воспрещалось, за исключеніемъ однакоже тѣхъ, которые могли представить въ обезпечение прочнаго на будущее время существованія недвижимую собственность, или постаточный капиталъ, и притомъ еще имъли своимъ назначеніемъ не упражненіе только въ богомысліи, не провожденіе только иноческой жизни, но приносили какую-нибудь пользу государству, напримѣръ воспитаніемъ юношества, призрѣніемъ бъдныхъ, уходомъ за больными, или инымъ какимъ способомъ. Называя въ своемъ рѣшеніи Бѣлокриницкій монастырь "институтомъ, посвященнымъ только уединенію и созерцанію", губернское начальство именно указывало на этотъ законъ императора Іосифа, сохранившій въ имперіи всю силу дъйствующаго закона, который по этому не могъ быть нарушенъ и столичными властями при всей ихъ готовности рѣшить дъло о Бълокриницкомъ монастыръ въ пользу просителей: ибо, какъ выразился по сему случаю Павелъ, "законы и царей выше". Но была возможность по крайней мѣрѣ обойти законъ Іосифа II, подведя Бѣлокриницкій монастырь подъ допущен. ныя въ этомъ законѣ исключенія: слѣдовало только принять во внимание. что и въ Рекурст и въ Уставть главнымъ наз.

<sup>1)</sup> Письмо отъ 14-го іюля 1843.

наченіемъ Бѣлокриницкаго монастыря поставлена общественная польза — снабжение всего липованскаго населения Буковины законнымъ священствомъ посредствомъ учреждения въ монастырѣ архіерейской каседры, содѣйствіе этимъ самымъ правильному веденію у Липованъ метрическихъ записей, и наконецъ образование липованскаго юношества въ предположенномъ къ учрежденію училищѣ, а на содержаніе и монастыря, и епископа, и школы указаны собственныя монастырскія средства, съ обязательствомъ никакихъ вспоможеній отъ правительства не требовать. На это дъйствительно и обратили вниманіе высокіе покровители бѣлокриницкихъ депутатовъ: рѣшено было по поводу Рекурса ограничиться истребованіемъ отъ губерніи точныхъ и обстоятельныхъ свѣдѣній главнымъ образомъ о средствахъ, обезпечивающихъ существованіе монастыря, о затрудненіяхъ, претерпѣваемыхъ Липованами въ пріобрѣтеніи священниковъ, о ихъ желаніи имѣть своего епископа, и о томъ, водворится ли при епископъ порядокъ въ веденіи метрикъ у Липованъ, - вообще такого рода свѣдѣній, на основаніи которыхъ можно было бы признать Бѣлокриницкій монастырь не подлежащимъ уничтоженію въ силу общаго закона о монастыряхъ. Въ первыхъ числахъ августа состоялось именно въ такомъ смыслѣ высочайшее опредѣленіе (сигнатура) на Рекурсѣ.

6-го (18-го) августа 1843 года Рекурсъ препровожденъ былъ подлинникомъ изъ гофъ-канцеляріи въ губернію, съ предписаніемъ сдѣлать требуемыя состоявшеюся на ономъ собственноручною императорскою "сигнатурою" распоряженія, — именно собрать, чрезъ посредство буковинскаю Крайзамта, свѣдѣнія о томъ, дѣйствительно ли желаютъ липованскія общества въ Буковинѣ имѣть своего епископа, особенно же о томъ, есть ли у нихъ достаточныя и надежныя средства на всегдашнее содержаніе епископа: "хотя (въ Уставт и Рекурсть) показаны незначительныя издержки на содержаніе святителя; но такъ какъ со временемъ могутъ онѣ увеличиваться, то и нужно знать, могутъ ли Липоване обезпечить его содержаніе на всегдашнее время". Кромѣ того гофъ-канцелярія предписала губерніи собрать, чреза посредство же Крайзамта, св'яд'ыня относительно веденія метрикъ у Липованъ, и н'якоторыя другія. Предписывалось наконецъ ускорить производство д'яла и представить оное въ канцелярію не поздн'ве 1-го октября <sup>1</sup>). Во исполненіе этого предписанія послано изъ губерніи въ Крайзамтъ, 20-го августа (9-го сентября), распоряженіе, чтобы немедленно симъ посл'яднимъ была назначена коммиссія для произведенія въ липованскихъ селеніяхъ сл'ядствія по вс'ямъ пунктамъ, изложеннымъ въ предписаніи императорской гофъканцеляріи.

### 31. Приготовленія Павла и Геронтія къ принятію слѣдственной Коммиссіи.

Назначение новой слъдственной коммисси привело Павла въ большое затрудненіе: предстояли трудныя и опасныя хлопоты. Новая коммиссія казалась тёмъ страшнёе, что первоначальное ея назначение шло изъ императорской гофъ-канцеляріи, да и самые вопросы, которые поручалось ей изслѣдовать, были крайне затруднительны, особенно вопросъ о наличныхъ средствахъ Бълокриницкаго монастыря, достаточны ли онъ, чтобы навсегда обезпечить существование епископа. Легко было расписать въ Уставъ доходы съ разныхъ угодій и садовъ, небывалыхъ рыбныхъ прудовъ, хлѣбныхъ запашекъ и т. п.; коммиссія же, какъ опасался Павелъ, не ограничится одними увъреніями: нужно будетъ какъ-нибудь прикрыть обманъ, какъ-нибудь доказать, что монастырь нисколько не нуждается въ средствахъ. Но какъ это сдёлать? недоумѣвали всѣ, знавшіе тогдашнюю крайнюю скудость монастыря; недоумввалъ и самъ Павелъ. Въ одномъ изъ своихъ писемъ къ благотворителямъ онъ очень откровенно и живо изобразилъ, въ какомъ затруднительномъ положении находился въ то время. "Что касается для состоянія монастыря нашего, можетъ ли онъ всегда соотвѣтствовать епископскому,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Предписание гофъ-канцелярии отъ 18-го (6-го) августа 1843 года (Бълокр. архивъ).

вкупѣ и братскому содержанію своею собственностію, то для всей здѣшней окрестности вещь удивленію есть достойна, на что мы только налёясь такъ дерзаемъ, и кого утруждаемъ! Самого императора! И не только сіе удивляеть постороннихъ, но ужасаетъ даже нѣкихъ и нашихъ монастырскихъ о Христѣ братій, малодушныхъ сущихъ, такую принимать на себя ужасную обязанность, мысля о себѣ такъ: кто знаетъ, что далѣе будетъ? Ибо собственные наши доходы соотвѣтствовать могутъ только развѣ для одного немудраго крестьянина, а не для монастыря и толикаго числа народа. А кольми паче для епископіи и помыслить страшно! Обязательство же дать самому императору, дѣло не маловажное, --какъ говорится, близь царя, близь смерти! Да хотя бы монастырь и дерзнулъ завърять императора, что имъемъ два сада съ фруктовыми деревами, пожертвованные отъ христолюбцевъ собственно монастырю въ вѣчность, съ одного же собираются для продовольствія своего, а съ другаго фрукты отдаются въ продажу, съ коего нынѣ получили 125 левовъ, то-есть по-русски 125 рублей ассигнаціями: но что это значитъ для содержанія всего монастыря, а наипаче епископа? Правительство почтетъ, по ихъ цѣнности, только для одного епископа сію статью, аки комаръ для слона! Развѣ будемъ **увеличивать** свои статьи и поставлять пѣну какъ бы комара за вола? Но съ императоромъ худо шутить! Да это и не шутка. Если скажемъ, что капиталъ денежный имѣемъ, то коммиссія не захочеть себя одурачить, а потребуеть видимаго доказательства, или налицо денежную сумму, или на оную какой билетъ, или вексель. А отказаться теперь невозможно: поелику Рекурсъ поданъ лично самому императору, и въ томъ увърили царя, что монастырь собственнымъ своимъ коштомъ епископа достать и навсегда содержать можетъ. Вотъ, по писанному, яко же древле нѣкогда рече Сусанна: тьсно ми есть ответоду! Окрестность же вся здёсь и языки съ удивленнымъ взоромъ смотрятъ на сіе наше предпріятіе, аки на какой-либо важный театръ... Итакъ, дъло до такой точки дошло, что коммиссія, имѣющая быть по именному высочайшему повелёнію, можетъ рёшить все наше предпріятіе тёмъ: или быть монастырю и епископу, или изгладить изъ мыслей и память о епископё; а монастырь вовсе уничтожить, если только не покажемъ фундусу, то-есть наличнаго капитала, или какихъ съ достаточными доходами имёній" 1).

Нѣкоторымъ утѣшеніемъ для Павла и для его сотрудниковъ могло служить то обстоятельство, что непосредственное назначение коммиссии завистло все-таки отъ благосклонно расположеннаго къ нимъ Крайзамта, что ближайшимъ образомъ приходилось въдаться все-таки съ крайзамтскими чиновниками, съ которыми они уже привыкли обходиться. И, надобно полагать, именно этому благосклонному расположению Крайзамта они обязаны были вопервыхъ тёмъ, что, не смотря на предписание высшихъ властей о скоръйшемъ производствъ дъла, слъдственная коммиссія очень долго не являлась въ Бълую-Криницу: назначенный крайскоммиссаръ прівхаль уже 15-го (27-го) октября. У Павла съ братіей было такимъ образомъ въ распоряжении целыхъ два месяца, чтобы приготовиться къ принятію коммиссіи, придумать что можно для поправленія діла. Прежде всего просьбами, убіжденіями, обіщаніями Павелъ успѣлъ убѣдить липованскихъ старшинъ. чтобы они, ради собственнаго спокойствія, заранье, еще до прівзда коммиссія, дали Бѣлокриницкому монастырю письменное свидѣтельство, что предпріятіе иноковъ учредить въ семъ монастырѣ епископскую каеедру съ нуждами и желаніями липованскихъ громадъ вполнѣ согласно и о дарованіи имъ епископа они всеусердно просятъ правительство<sup>я</sup>).

<sup>1</sup>) Письмо въ благотворителямъ изъ Вѣлокриницкаго монастыря, отъ 16-го октября 1843 года (Сборн. о. Онуфрія). Письмо это подписано настоятелемъ инокомъ Геронтіемъ; но сочиналъ его безъ сомнѣнія Павелъ.

<sup>9</sup>) Павелъ, въ томъ же письмѣ: "Съ двухъ ближайшихъ обществъ просили сельскихъ начальниковъ и коихъ нозначительнѣе людей, и убъдили ихъ согласиться на такомъ условіи, что монастырь на предметъ святителя не потребуетъ отъ нихъ, ни на ходатайство, ни на содержаніе епископское, ни одного грецаря (крейцера), а только бы на спросъ коммиссіи они показали, что дъйствительно Гораздо трудные было приготовиться къ отвыту на пругой. самый главный вопросъ-о средствахъ, какими монастырь можетъ обезпечить содержание епископа. Прежде всего требовалось, очевидно, дать отчеть о показанныхъ въ монастырскомъ Уставѣ фундаментальныхъ статьяхъ дохода. Что существуютъ въ дъйствительности кое-какіе грунты и угодья, это еще можно было доказать. Но какъ доказать, что эти "грунты" дъйствстельно приносятъ монастырю тъ довольно значительные доходы, какіе расписаны въ монастырскомъ Уставѣ? Только слёпой могь не прим'втить, что въ этомъ описании, какъ выразился Павелъ, поставляли комара за вола", и что дъйствительныхъ монастырскихъ доходовъ съ разныхъ грунтовъ достаточно "развѣ только для одного немудраго крестьянина, а не для монастыря и толикаго числа народа. кольми паче для епископа". Всю надежду въ этомъ отношения Павелъ и Геронтій возложили на пріобрѣтеніе извѣстнымъ способомъ благоснисходительности ожидаемаго крайскоммиссара... Однакоже они очень хорошо понимали, что крайскоммиссаръ, при всей къ нимъ благосклонности, въ такомъ только случав можеть пройти молчаніемь недостаточность пріобрвтаемаго отъ грунтовъ дохода и явное несоотвѣтствіе его съ указаннымъ въ монастырскомъ Уставъ, т.-е. тогда только согласится прикрыть ихъ ложь и не доносить, что они нагло обманули самого императора своимъ Уставомъ, если найдутся въ монастыръ другія, именно денежныя средства, вполнъ достаточныя на содержание епископа. Поэтому Павелъ и Геронтий считали крайне нужнымъ пріобрѣсти достаточную сумму денегь

желають им'ёть своего епископа и крайне необходимую нужду въ томъ им'ёють для рукоположенія священниковъ изъ своихъ старов'ёровъ, здёшнихъ уроженцевъ, для исполненія въ обществахъ липованскихъ требъ, а безъ священника быть не могуть. И Богъ вложилъ имъ въ сердце: паче всякаго нашего чаянія, они въ томъ од'влали на монастырь отъ себя дов'ёренность, на которой сами своеручно полиисались и сельскія свои печати приложили. Въ другія же дальнія два селенія нарочно 'вздили отъ монастыря посланные: и тѣ, смотря на первыхъ, то же од'ёлали. Итакъ, оъ Божіею помощію, въ первомъ пунктё успоконлись". для предъявленія коммиссіи. Откуда же взять се? Рѣшено было прибѣгнуть въ тѣмъ средствамъ, употребленіе которыхъ, по ісзунтской логикъ, Павелъ считалъ вполнъ дозволительнымъ для такого, какъ онъ, чрезвычайнаго Божія избранника, и для такого дёла, какъ "возстановленіе древлеправославнаго архіерейства", — р'вшено приб'вгнуть къ мошенничеству, употребить въ д'бло обманъ и ложь, назвавъ ихъ отъ Бога нениспосланною мудростію: именно придумали просить зажиточныхъ людей изъ липованскихъ обществъ, бѣлокриницкаго и климоуцкаго, не дадутъ ли они монастырю, только на время коммиссіонной ревизіи, свои наличныя деньги, чтобы настоятель могъ ихъ представить коммиссіи, какъ будто бы собственный монастырскій капиталь, обязавшись клятвою, что всё эти деньги немедленно по миновании надобности будутъ въ совершенной сохранности и съ чувствительнвишей благодарностію возвращены владѣльцамъ. А такъ какъ нельзя было ожидать, чтобы сборъ наличныхъ липованскихъ капиталовъ могъ быть значителенъ, то вмъстъ съ этимъ Павелъ и Геронтій придумали еще другую мошенническую уловку -- просить нѣкоторыхъ, особенно зажиточныхъ и болѣе расположенныхъ къ нимъ людей между тёми же Липованами, чтобы дали монастырю заемныя письма, якобы состоять ему должными извъстныя суммы, при чемъ монастырь съ своей стороны, для полнаго ихъ успокоенія и обезпеченія отъ всякой случайности, выдасть имъ въ то же самое время росписки, что должныя суммы уже уплачены ими сполна: эти фальшивые векселя и могли бы быть представлены коммиссіи въ видѣ принадлежащихъ монастырю денежных то документов т. Вст эти безсов татныя уловки инокъ Павелъ умѣлъ, съ свойственнымъ ему краснорѣчіемъ, представить Липованамъ какъ дъло богоугодное и душеспасительное, предпріемлемое на пользу "вдовствующія невѣсты, древлеправославныя Христовы церкве". И такъ какъ предложенія Павла не грозили Липованамъ никакими убытками, то и были приняты довольно охотно, — даже безпоповцы изъ селенія Климоуцъ не отказались снабдить монастырь I

своими наличными капиталами<sup>1</sup>). Умиленный такими, почти неожиданными успѣхами своихъ замысловъ-провести и обмануть правительство, Павель, вврный своему характеру, дъйствительно находиль во всемъ этомъ какое то устроеніе свыше: "воистину Божіимъ промысломъ сіе было (волклицаетъ онъ, описавши плутовство, съ какимъ удалось ему провести коммиссію), —Богъ умудряетъ и самые младенцы, умилостивляетъ и самыхъ чужевърцевъ!..." <sup>э</sup>) Векселей по небывалымъ займамъ Липоване выдали монастырю на 10.000 левовъ серебромъ<sup>3</sup>). Кромѣ того Павелъ и Алимпій написали лично отъ себя "зав'вщательные акты" монастырю, по которымъ предоставляли въ полную монастырскую собственность (будто бы) принадлежащие имъ, небывалые, наслъдственные капиталы по 5000 левовъ каждый <sup>4</sup>). Такимъ образомъ, кромѣ обѣщанной Липованами наличной суммы, монастырь могъ представить ревизіонной коммиссіи документовъ на 20.000 левовъ серебромъ. Теперь оставалось только сдёлать подробную опись (инвентарь) монастырскихъ имуществъ и доходовъ, съ приложеніемъ всѣхъ имѣющихся на лицо документовъ, что и было исполнено Павломъ, какъ монастырскимъ письмоводителемъ, со свойственной ему аккуратностью.

Итакъ, медленностію Крайзамта и крайскоммиссара въ монастырѣ умѣли воспользоваться какъ нельзя лучше, — успѣли приготовить все, что́ только можно было, для отвѣта на главные вопросы, разсмотрѣніемъ которыхъ должна была заняться коммиссія, и довольно спокойно стали ожидать ея прибытія.

<sup>в</sup>) Письмо отъ 16 го октября.

<sup>9</sup>) Векселя эти даны двумя бизокриницкими Липованами — Перепелкой и Диемъ Парамоновымъ, какъ торговцами болие другихъ зажиточными.

4) Зав'ящательные акты написаны Павломъ и Алимпіемъ 13-го сентября 1843 года.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ климоуцкихъ безпоповцевъ услугу Бѣлокриницкому монастырю оказалъ въ этомъ случав Михайла Өедоровъ, считавшійся очень богатымъ человёкомъ (См. о немъ въ запискё Надеждина. Сбори. Кельсіева, ч. І, стр. 94).

# 32. Вторая слѣдственная коммиссія въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ.

Когда прибылъ наконецъ давно ожидаемый крайскоммиссаръ, баронъ Кане, Геронтій и Павелъ поспѣшили явиться ·къ нему на поклонъ: благоснисходительность крайскоммисара была пріобрѣтена легко, хотя и дорогою цѣной, принимая въ соображение тогдашнюю скудость монастыря<sup>1</sup>). Прежде всего онъ произвелъ осмотръ самаго монастыря, и описаніе найденнаго по осмотру внесъ въ протоколъ. Изъ того, какъ составлено это описание, не трудно уже видѣть, что крайскоммиссаръ дъйствительно согласился оказывать бълокриницкой братіи всевозможную снисходительность. Такъ о монастырѣ сказано, что церквовь въ немъ "устроена изъ дерева въ самомъ лучшемъ состоянии", что онъ собственнымъ коштомь устроень и всегда исправлялся... иноки, кромѣ церковной службы, занимаются разными ремеслами, которыя къ ихъ существованію нужны, одежда ихъ небогатая, такая, какъ изображена въ ихъ книгъ Устава; весь приборъ въ ихъ зданіяхъ также небогатъ и все отъ ихъ трудовъ сдѣланный; они живутъ, употребляя только рыбу, фрукты и горохъ, картофли, фасоль, мамалыгу; никогда не вдять ни мяса, ни сала, и всегда только постную употребляють пищу, а молоко и прочее только изрѣдка позволяется имъ. Прочее провожденіе жизни описано подробно въ ихъ статутахъ" 2). Затѣмъ, по осмотрѣ монастыря, настоятель инокъ Геронтій, при собственной объяснительной запискъ, представилъ коммиссіи опись монастырскихъ имѣній и капиталовъ, со всѣми отно-

<sup>1)</sup> По свидѣтельству о. Онуфрія, барону Кане дано было 500 лев. сер.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Протоколь 15-го (27-го) октября 1843 года § 2 (Бълокр. арх.). Воя тетрадь протоколовь этой коммносін писана рукой Павла и весьма поспѣшно: это или переводь составленныхъ коммиссіей протоколовь, или, вѣроятнѣе, составленный для крайскоммиссара самимъ Павломъ черновой списокъ ихъ, съ котораго потомъ уже сдѣланъ былъ нѣмецкій переводъ.

сящимися сюда документами. Порядка ради, коммиссія сділала осмотръ и монастырскихъ грунтовъ съ угодьями, но не упомянула, разумбется, что нашла ихъ совстмъ не такими какъ "изображено въ книгъ Устава". Между тъмъ, пока члены коммиссіи занимались этими осмотрами, заранье оповъщенные Липоване, исполняя свое объщание, собрались въ настоятельскихъ кельяхъ съ своими наличными деньгами, и когда коммиссія должна была приступить къ повъркъ монастырскихъ суммъ, вручили ихъ настоятелю, который въ свою очередь передалъ ихъ коммиссару: принесенныхъ липованами денегъ оказалось 6,000 левовъ серебромъ. Коммиссія пересчита ихъ и возвратила Геронтію, а онъ, согласно объщанію, вручиль ихъ немедленно владъльцамъ, все это время сокровенно сидъвшихъ въ особой комнатъ<sup>1</sup>). Точно такъ же коммиссія произвела пов'трку представленныхъ настоятелемъ векселей и нашла ихъ неподлежащими сомнѣнію; было только замѣчено, и то въ видахъ благожеланія монастырю, что было бы лучше и върнъе отданныя подъ векселя суммы помъстить въ государственный банкъ, и что правительство, по всей вѣроятности, того потребуетъ. "Члены коммиссіи (писалъ Павель на другой же день после этого въ Москву) полагають, что такъ какъ заемные векселя отъ людей изъ числа торговцевъ, нашихъ старовъровъ, и не имъютъ въ обезпечение никакихъ залоговъ, то сумнительно напередъ, дабы сумма

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Письмо Павла отъ 16-го октября 1843 года. Вотъ что именно писалъ онъ здёсь, въ особомъ Дополнснии, объ этой плутовской продёлкё: "Кромё всякаго чаянія самые безпоповцы, кои имёють наличный свой капиталецъ, принесли до послёдняго золотника сами въ монастырь на такой необходимый случай; и пока производилась комммиссія, они у настоятеля сидёли въ особой кельи, а какъ потребовали капиталъ, они вручили настоятелю и настоятель показалъ членамъ, и пересчитавши отъ насъ, и паки въ руки имъ отдали, и они съ миромъ отправились въ свое село Климоуцы. И Слава Бону! Хотя только духъ перевели! Впрочемъ теперь не остается намъ что иное, какъ только повернаемся въ неизглаголанную пучину милости и промысла Божія !"

не ущербла, или вовсе не погибла (которой вовсе не было <sup>1</sup>), въ случав какого упадка занимателей. Уповательно (говорятъ), что на всякій случай императоръ непремѣнно повелитъ всю тую ходящую сумму въ безсумнѣнное обезпеченіе представить въ государственный банкъ<sup>4</sup><sup>2</sup>). По осмотрѣ и повѣркѣ имѣній и капиталовъ, якобы принадлежащихъ монастырю, коммиссія составила слѣдующій протоколъ: "На имѣніе и весь монастырскій приборъ вообще Геровтій Леоновъ, настоятель монастыря, инвентаріумъ коммиссіи предложилъ. Сей инвентарь по всталь пунктамъ повърялъ и нашелъ истинно такъ, какъ въ немъ значится, съ тѣмъ, что сумму наличныхъ деневъ при коммиссіи самъ коммиссаръ пересчиталъ"<sup>3</sup>).

Затъмъ коммиссіи нужно было спросить монастырское братство и липованскія громады, действительно ли желають они имъть епископа, какъ о томъ ходатайствуютъ иноки Павелъ и Алимпій, и еще, по порученію Крайзамта, отобрать отъ нихъ показанія относительно сношеній по церковнымъ діламъ "съ прочими русскими громадами" и относительно веденія метрикъ. По первому вопросу коммиссія удовольствовалась уже приготовленными письменными удостовъреніями старшинъ четырехъ липованскихъ селений, что епископа они дъйствительно желаютъ имъть, ибо терпять крайнюю нужду въ священствъ; иноки Бѣлокриницкаго монастыря на допросѣ показали также, что Павелъ и Алимпій подали прошеніе о епископѣ по общему желанію монастырскаго братства, на что и выдана имъ полномочная довъренность, каковую "не только теперь но и впредь въ полной силь братство утверждаетъ" 4). По двумъ другимъ вопросамъ, настоятель монастыря и "старшіе громады Бѣло-Криницы сельскіе начальники объяснили: что къ исполненію религійныхъ требъ липованскія громады собственнымъ коштомъ привозятъ изъ Россіи, именно изъ Бессарабіи,

4) Тамъ же.



<sup>1)</sup> Насмѣшливое выражение самого Павла.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Протоколъ 15-го (27-го) октября, § 3 (Бълокр. архивъ).

священника, однако здёсь оставаться долго не можетъ, потому что онъ обыкновенно черезъ границу безъ паспорта тайно къ нимъ приходитъ, ибо Россія на такую отлучку никогда паспорта не даетъ"; что сіи иностранные священники метрическихъ записей не дёлаютъ, почему въ липованскихъ громадахъ веденія метрикъ не было и нётъ; что Липованамъ необходимо имёть своихъ священниковъ, которыхъ поставлялъ бы имъ собственный ихъ святитель, дабы учредить, согласно предписанію начальства, правильное веденіе метрикъ<sup>1</sup>).

Записавъ всё эти показанія въ протоколъ, коммиссія заключила свои занятія. "Всё наши желанія (писалъ Павелъ) члены (коммиссіи) приняли со вниманіемъ и обходились съ нами такъ блаючинно и почтенно, чею лучше и не бываетъ! И съ надеждой насъ оставили ожидать монаршей милости, ибо они заключили въ коммиссіонномъ протоколъ, что монастырь въ состояніи соотвѣтствовать во всемъ своему прошенію" <sup>1</sup>). Вообще Павелъ, Геронтій и все бѣлокриницкое братство были очень довольны, что такъ ловко провели коммиссію, которая, какъ видно, и сама сквозь пальцы смотрѣла на ихъ наглыя продѣлки.

### 33. Новое коммиссіонное слѣдствіе въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ.

Когда слѣдственная коммиссія представила свои протоколы Крайзамту, сей послѣдній не нашелъ въ нихъ ничего сомнительнаго и со всѣми относящимися къ онымъ документами препроводилъ въ губернію. При этомъ съ своей стороны Крайзамтъ доносилъ, что самъ онъ относительно учрежденія архіерейской каеедры у Липованъ остается при прежнемъ своемъ мнѣніи, находя вопросъ о липованскомъ епископѣ имѣющимъ тѣсную связь съ важнымъ вопросомъ о введеніи у Липованъ правильныхъ метрическихъ записей<sup>3</sup>).

- <sup>2</sup>) Письмо отъ 16-го октября 1843 года.
- 3) Донесеніе Крайзамта (Бълокр. архивъ).

<sup>1)</sup> Tamo see, § 6.

Но въ губерніи иначе взглянулы на дъйствія крайскоммиссара барона Кане; не остались довольны и распоряженіями самого Крайзамта. Что баронъ Кане произвелъ слъдствіе неполно и небрежно, это губернскому начальству легко было усмотрёть изъ самыхъ коммиссіонныхъ протоколовъ. Замѣчено во-первыхъ, что крайскоммиссаръ никакъ не долженъ былъ ограничиваться одной только "общей деклараціей", подписанной старшинами липованскихъ громадъ, гдъ они свидътельствуютъ, что съ прошеніемъ монастырскаго братства о дарованіи епископа Липованамъ согласны, не упоминая даже, имѣютъ ли достаточныя средства на постоянное содержаніе монастыря и епископа. Найдено потомъ, что и самыя показанія о монастырскихъ имѣніяхъ и капиталахъ представляютъ много сомнительнаго. Особенно невѣроятнымъ и удивительнымъ показалось, "какъ могли дать монастырю по 5,000 лев. сер., изъ своего отеческаго наслѣдства, иноки Павелъ Васильевъ и Алимпій Милорадовъ, о которыхъ есть офиціальныя свёдёнія, что они дёти простыхъ людей бълокриницкой громады, и что отецъ послѣдняго имѣлъ пропитание отъ ручнаго заработка". Поэтому изъ губерни послъдовало отъ 29-го декабря 1843 (10-го января 1844) года, новое предписание Крайзамту, чтобы слъдствие въ Бълокриницкомъ монастырѣ и липованскихъ селеніяхъ произведено было вновь съ большей полнотой и строгостью, - чтобы въ точности дознано было, какъ велико число Липованъ въ каждомъ селеніи, "какъ значительны ихъ имущества, доходы съ заработковъ и проч., и въ состояніи ли они содержать монастырь и епископа"; также относительео суммы въ 10,000 левовъ серебромъ чтобы сдѣлано было самое тщательное изслѣдованіе, имѣютъ ли и откуда могутъ имѣть ее иноки Павелъ и Алимпій 1).

Согласно предписанію губерніи, Крайзамтъ, 7-го (26-го) января 1844 г., сдѣлалъ распоряженіе, чтобы тотъ же баронъ Кане

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Губернское предписание отъ 10-го января 1844 года (29 декабря 1843 г.) (Бълокр. архивъ).

опять ѣхалъ въ Бѣлую-Криницу для произведенія новаго коммиссіоннаго слѣдствія. Коммиссія эта занималась слѣдствіемъ въ теченіи пяти дней (5—10 февраля) съ строгимъ соблюденіемъ всѣхъ формальностей.

Это новое слъдствіе, несмотря на всю формальную строгость дѣлопроизводства, было уже не такъ страшно для бѣлокриницкаго братства, какъ бывшее передъ нимъ: теперь собственный, личный интересъ долженъ былъ заставить баронакрайскоммиссара, при отобраніи показаній отъ липованскихъ громадъ и монастырскихъ жителей, всячески имъ потворствовать, чтобы не впасть въ противоръчіе со своими прежними протоколами. Однакоже и эта коммиссія представляла не мало непріятнаго для учредителей старообрядческаго архіерейства: непріятно было и то, что губернское начальство, несмотря на Рекурсь, на императорскую "сигнатуру" и на всѣ успѣхи Павла и Алимпія въ Вѣнѣ, не хочетъ, какъ теперь оказалось, измѣнить своихъ прежнихъ непріязненныхъ отношеній къ дѣлу о липованскомъ епископѣ; и то, что опять приходилось толковать съ Липованами, которымъ уже очень прискучили коммиссіи; и то, наконецъ, что дѣло вообще затягивалось, что все прибывали новыя и новыя хлопоты. Прибыли хлопоты главнымъ образомъ для Павла: ему предстояло не мало труда, и именно надъ тѣмъ, чтобы заготовить для каждаго липованскаго общества письменные отвѣты по вопроснымъ пунктамъ, — отвѣты, которые должны были войти (и дѣйствительно вошли) въ коммиссіонные протоколы. Заготовленные Павломъ отвѣты примѣчательны собственно тѣмъ, что представляютъ образчикъ самой беззастѣнчивой лжи и рѣдкаго умѣнья "выдавать комарей за воловъ", по его собственному выраженію<sup>1</sup>).

Въ отвътъ на первый вопросный пунктъ — о средствахъ каждой липованской громады, средства эти расписаны такъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Что всё показанія (за исключеніемъ можетъ быть одного Алимпіева) суть произведеніе Павла, въ этомъ легко уб'ёдиться изъ самаго ихъ изложенія, обличающаго именно его руку.

истор. вълокр. свящ.

что Липоване оказывались живущими въ полномъ довольствъ и имѣющими возможность щедро жертвовать на содержаніе монастыря и епископа. Но хотять ли они жертвовать, и если хотятъ, то сколько именно? Таковы были два новые вопросные пункта, на которые слъдовало отвътить. Приготовить отвътъ на эти, такъ прямо поставленные вопросы Павлу было не легко. Онъ постоянно увърялъ Липованъ, что на содержание епископа имъ не придется жертвовать ни единаго крейцера; но сказать откровенно въ показании, что на этотъ предметъ они дъйствительно ничего давать не будутъ, значило бы повредить дёлу въ глазахъ правительства. А написать, что они обязуются доставлять извѣстную сумму на содержаніе монастыря и епископа, было неудобно въ томъ отношеніи, что такой отвѣтъ прямо противорѣчилъ бы его прежнимъ увъреніямъ и подписаться подъ нимъ липованскіе депутаты не согласились бы. Павелъ отвѣтилъ такъ, что не было сказано ни да, ни нътъ, но вмъстъ говорилось и то и другое:

"На вопросъ: хочетъ ли громада обязаться на содержаніе монастыря и священства? мы (старшины) отвъчаемъ отъ имени громады, что въ теперешнее время таковая обязанность не есть нужна, потому что иноки нашего монастыря, въ прошеніи поданномъ его величеству о учрежденіи святителя, существованіи монастыря и утвержденіи Устава, сами обязались содержать святителя и монастырь собственнымъ коштомъ. А что они въ состояніи дъйствительно своимъ имѣніемъ выполнить оное (обязательство), о семъ явствуетъ изъ актовъ, сдѣланныхъ (прежней) крайзамтской коммиссіей. Но, дабы удовлетворить правительство, мы пріемлемъ на свою обязанность содержаніе духовнаго святителя нашего закона и нашего монастыря, въ томъ случаю, если нужно будетъ, по нашему состоянію и возможности".

Затѣмъ вотъ что отвѣчено на другой вопросъ, — о суммѣ, какую согласны жертвовать бѣлокриницкiе Липоване на содержанiе епископа:

"Братство монастыря, какъ сказано, обязалось содержать собственнымъ коштомъ святителя, по положенію монастыр-

скаго Устава: потому мы полагаемъ, что теперь не нужно количество суммы дъйствительно обозначать, какъ монастырь еще въ состоявіи это выполнить; но правительство тъмъ должно довольно остаться, что мы всегда готовы давать безъ

принужденія что только будеть нужно. А что мы дѣйствительно въ возможности къ выполненію нашего обѣщанія, доказываетъ обстоятельство нашего имѣнія и промысла".

Послѣдній вопросный пунктъ, касался веденія метрикъ. Отвѣтъ на этотъ щекотливый вопросъ сведенъ былъ къ слѣдующему заключенію: "необходимо нужно дабы его величество желаніе наше о учрежденіи святителя нашего закона удовлетворилъ: тогда бы къ провожденію предписанныхъ метрическихъ книгъ не было никакого препятствія; когда бы имѣли священниковъ нашего закона, тогда бы для каждаго селенія установленный священникъ обязанъ былъ, по предписанію правительства, метрическія книги вести" <sup>1</sup>).

Но верхъ безстыдства въ сплетени всякаго рода лжи составляютъ показанія двухъ пресловутыхъ иноковъ Павла и Алимпія о 10,000 левовъ, якобы пожертвованныхъ ими Бѣлокриницкому монастырю. Вотъ какую сказку сочинилъ о себѣ инокъ Павелъ, біографія котораго уже извѣстна читателямъ:

«Я называюся Павелъ Васильевъ, сынь Василія Өедотова, родился въ Молдавіи, въ Баташанахъ; около 40 лѣтъ; старогреческаго закона. По смерти отца моего, 1818 года, пришелъ въ Буковину, поступилъ въ Бълокриницкій монастырь инокомъ, въ которомъ по сіе время живу. Отецъ мой, покойный Василій Өедотовъ (такъ какъ по нашему закону изъ имя отца мое имя происходитъ), родился въ Бѣлой-Криницѣ и былъ здѣшній подданный<sup>2</sup>), и уже болѣе 40 лѣтъ какъ от-

;

11\*

<sup>1)</sup> Прот. слёд. ком. 1844 г. §§ 4-6 (Бълокр. архивъ).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Сказать, что отецъ родился въ австрійскихъ владеніяхъ, Павлу было необходимо для того, чтобы доказать свое право на жительство въ Белокриницкомъ монастыре, о чемъ и въ Рекурсе сказано было: "если некоторые (белокриницкие иноки) и пришли изъ-за границы, то все-таки рождены ото австрийскихъ подданныхъ и потому,

сель перешелъ въ Молдавію, тамъ женился и занимался торговымъ промысломъ, и въ 1818 году померъ. Такихъ, здъсь рожденныхъ и въ Молдавіи значительною торговлей занимающихся Липовановъ, и теперь есть очень много. О томъ, имъю ли дъйствительно имъніе, прошу спросить здъшнюю громаду, которая моего покойнаго отца и его имъніе совершенно знаетъ и можетъ подтвердить, что я дъйствительно отъ онаго 5,000 левовъ серебромъ въ наслъдство получилъ, и эту сумму 13-го сентября 1843 года здъшнему липованскому монастырю подарилъ, будучи членомъ сего монастыря" 1).

Показаніе Алимпія отличалось еще большей нагластью, онъ утверждалъ, что отецъ его, Савва Милорадовъ, умершій въ 1837 году въ Бессарабіи, оставилъ ему въ наслъдство даже 8,500 левовъ серебромъ, на что впрочемъ письменныхъ документовъ у него — Алимпія Милорадова не имъется; а въ подтвержденіе того, что онъ дъйствительно получилъ въ наслъдство деньги, изъ которыхъ пожертвовалъ монастырю 5,000 левовъ, ссылался также на свидътельство мъстныхъ Мипованъ<sup>а</sup>).

## 34. Хлопоты Павла и Алимпія во Львовѣ и въ Вѣнѣ; окончательное рѣшеніе ихъ дѣла.

Всѣ, очевидно лживыя, показанія написанныя Павломъ баронъ Кане принялъ за несомнѣнно достовѣрныя и внесъ въ свои протоколы. Новое коммиссіонное слѣдствіе кончилось такимъ образомъ весьма благопріятно для учредителей старообрядческаго архіерейства въ Бѣлой-Криницѣ. Теперь они ясно видѣли, что повредить имъ губернія не можетъ, что дѣло ихъ съ формальной стороны не представляетъ уже ничего сомнительнаго въ тѣхъ пунктахъ, относительно кото-

согласно § 28 гражданскихъ законовъ, владфють правами австрійскаго подданнаго и гражданина".

<sup>1)</sup> Проток. слевд. ком. 1844, §§ 9 и 10 (Бълокр. архиет).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же § 11.

рыхъ, и только ради формы, предписано было изъ Въны навести нужныя справки. Поэтому они стали вести себя въ отношении къ губернии съ особенной смѣлостью и самоувѣренностью. Какъ только следственная коммиссія заключила свои занятія и протоколы ея были отосланы во Львовъ, туда же отправились депутаты Бѣлокриницкаго монастыря Павелъ и Алимпій. Они подали "высокославной губерніи" просьбу, чтобы она "по крайней мъръ теперь вошла въ надлежащее разсмотръніе крайнъйшихъ духовныхъ нуждъ липованскихъ громадъ и желаніе ихъ (относительно монастыря и епископа) удовлетворила" <sup>1</sup>). Но губернское начальство, на основании вѣрныхъ, хотя не оффиціальныхъ свъдъній, будучи убъждено въ фальшивости всего затѣяннаго въ Бѣлой-Криницѣ дѣла и хорошо зная о самозванствъ самихъ бълокриницкихъ депутатовъ, не хотъло имъть и сношенія съ этими заграничными выходцами, такъ нагло выдающими себя за природныхъ Липованъ: никакого отвѣта на ихъ просьбу изъ губерніи не послѣдовало.

Между тѣмъ, находясь во Львовѣ, Павелъ и Алимпій успѣли узнать, что дѣло ихъ, со всѣми документами, *Рекурсомъ*, *Уставомъ* и пр. отправлено губерніею въ гофъ-канцелярію<sup>2</sup>), и потому нашли нужнымъ сами отправиться въ Вѣну. Здѣсь, съ помощію своего адвоката, они составили "промеморію" о своемъ дѣлѣ и подали ее въ императорскую гофъ-канцелярію.

Спустя немного времени послѣ этого, изъ губерніи присланъ былъ въ гофъ-канцелярію новый отзывъ по дѣлу о липованскомъ монастырѣ и епископѣ. Губернія наконецъ нашла себя вынужденной сдѣлать уступку, — дала мнѣніе, что просьбу Липованъ о дозволеніи монастыря въ Бѣлой-Криницѣ можно уважить; но вмѣсто просимаго ими епископа полагала достаточнымъ дозволить, чтобы въ монастырѣ имѣлись настоятель и священники. Получивъ извѣстіе объ этомъ губернскомъ опре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Выписка изъ этого прошенія приведена въ промеморіи, вскорѣ потомъ поданной въ гофъ-канцелярію (Бплокр. архивъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ промеморіи они писали: "губернія, отправивъ дѣло ко двору, намъ на прошеніе наше ничего не объявила".

дѣленіи Павелъ и Алимпій, все еще жившіе въ Вѣнѣ, подали на имя президента императорской гофъ-канцеляріи новую "промеморію". Они объяснили, что настоятелей Бѣлокриницкій монастырь имѣетъ и имѣлъ издавна; но поставлять священниковъ Липованамъ, въ чемъ эти послѣдніе крайне нуждаются, настоятель монастыря не можетъ, ибо право сіе принадлежитъ только однимъ епископамъ. "Почему (писали они дальше) мы въ обязанность себѣ поставляемъ настаивать, чтобы намъ для посвященія потребныхъ священниковъдозволено было имѣть епископа".

Просьбы Павла и Геронтія и теперь очень благосклонно приняты были въ Вѣнѣ ихъ высокими покровителями. И такъ какъ изъ присланныхъ губерніей документовъ оказывалось, что относительно тѣхъ пунктовъ, по которымъ предписано было произвести справки, двѣ слѣдственныя коммиссіи ничего сомнительнаго не нашли, то императорская гофъ-канцелярія постановила, наконецъ, рѣшить дѣло о липованскомъ монастырѣ и епископѣ согласно прошевію бѣлокриницкихъ депутатовъ. 6-го (18) сентября 1844 года императоръ Фердинандъ подписалъ декретъ слѣдующаго содержанія:

"По прошенію липованской громады и старов врческихъ иноковъ Бълой Криницы,

"а) всемилостивъйше дозволяется привезти изъ-за границы одно духовное лицо, именно архипастыря, или епископа, съ тъмъ, что онъ можетъ преподавать находящимся въ Бѣлой-Криницѣ липованскимъ инокамъ высшее посвященіе и имѣетъ еще поставить себѣ преемника, который также долженъ будетъ поставлять священниковъ, равно какъ избрать и посвятить преемника себѣ. Однакоже имѣющее теперь прибыть изъ за границы духовное лицо обязуется прежде вступленія въ должность, чрезъ посредство губерніи сообщить гофъ-канцеляріи о своемъ имени, чтобы можно было дипломатическимъ путемъ собрать о немъ свѣдѣнія и удостовѣриться, что никакихъ сомнѣній относительно его не существуетъ.

"А такъ какъ по правиламъ греко-восточнаго обряда высшее

духовенство можетъ быть производимо только изъ монаховъ, то его величество

"б) всемилостивѣйше соизволяетъ дальнѣйшее существованіе издавна находящагося въ Бѣлой-Криницѣ монастыря утвердить <sup>1</sup>).

Въ первомъ изъ этихъ пунктовъ, который собственно и составляетъ законное (въ отношения къ государственной власти) основание существующей досель въ Бълокриницкомъ монастыръ старообрядческой архіерейской канедры, заслуживають особеннаго вниманія два слёдующія обстоятельства: 1) епископу, котораго дозволено привезти изъ-за границы, императорскимъ декретомъ предоставлялось право рукополагать въ священныя степени собственно липованскихъ иноковъ, находящихся въ Бълой-Криницъ, то-есть, по точному смыслу этихъ словъ, не давалось ему права посвящать мірянь, хотя бы они были Липоване и жили въ Бълой-Криницъ, а также и самыхъиноковъ, если они по происхожденію не Липоване и живуть не въ Бълой-Криницѣ; 2) о личности епископа, который привезенъ будетъ изъ-за границы, предписывалось собрать дипломатическимъ пу темъ свѣдѣнія, не имѣется ли относительно его какихъ-либо сомнѣній, то-есть, въ отправленіе своей должности у Липованъ, по смыслу этой статьи, могъ онъ вступить тогда только, когда, по наведении точнымъ справокъ, не окажется никакихъ относительно его сомнѣній. Условія, очевидно, стѣснительныя для бѣлокриницкихъ учредителей архіерейства. Павелъ, безъ сомнѣнія, понималь это очень хорошо; но хлопотать объ отмѣнѣ этихъ стъснительныхъ условій уже было невозможно, да и крайней надобности, по его мнѣнію, не представлялось, такъ какъ достигнувъ самаго главнаго, получивъ дозволение имъть епископа въ Бѣлой-Криницѣ, онъ надѣялся, при своей ловкости въ дълахъ подобнаго рода, съ остальными затрудненіями справиться легко...

<sup>1)</sup> Тексть императорскаго декрета приведень въ увѣдомлении, выданномъ изъ Крайзамта депутатамъ Бѣлокриницкаго монастыря. (Бюлокр. архиез).

О состоявшемся высочайшемъ ръшении по дълу о липованскомъ монастырѣ и епископѣ императорская гофъ-канцелярія, указомъ отъ 17-го (29-го) сентября, сообщила для зависящихъ распоряженій губерніи, причемъ съ своей стороны предписывала имѣть въ виду. "что иноки и липованское общество обязались: а) монастырь и епископа содержать на собственныя средства, не требуя отъ правительства никакой помощи, б) собственнымъ коштомъ устроить въ Бълой-Криницѣ и содержать сельскую школу"; за исполненіемъ этого послѣдняго обязательства гофъ-канцелярія предписывала губернскому начальству имѣть особый надзоръ. О всѣхъ этихъ рѣшеніяхъ и распоряженіяхъ верховной власти губернія въ свою очередь сообщила буковинскому Крайзамту, а сей послъдній оффиціально увѣдомилъ депутатовъ Бѣлокриницкаго монастыря, иноковъ Павла Васильева и Алимпія Милорадова, присовокупляя, что имъ поставляется въ обязанность, какъ только найденъ будетъ дозволенный епископъ, донести о немъ чрезъ посредство Крайзамта губерніи съ точнымъ обозначеніемъ, гдѣ епископъ сей въ послѣднее время находился (mit genauer Angabe, wo sich derselbe zuletzt aufhielt), дабы можно было приступить къ дальнѣйшимъ относительно его распоряженіямъ <sup>1</sup>). Тогда же Крайзамтъ препроводилъ въ монастырь и возвращенный изъ Вѣны подлинный экземпляръ Устава, для храненія при монастырскихъ актахъ и для руководства" (zur Aufbewahrung in den Kloster-Acten und zur Richtschnur).

Такимъ образомъ четырехлѣтнія, постоянныя, можно сказать, неусыпныя хлопоты Павла и его сотрудниковъ, сопряженныя со столькими трудами, опасностями и страхами, на которыя потрачено столько отваги и смѣлости, сколько лжи и разныхъ обмановъ, наконецъ увѣнчали́сь успѣхомъ. Предпріятіе, къ которому Павелъ считалъ себя призваннымъ свыше,

<sup>1)</sup> Изъ губернія Крайзамту предписаніе дано отъ 22-го сентября (4-го октября) 1844-го года, за № 63.784, а изъ Крайзамта увѣдомленіе въ Бѣлокриницкій монастырь послано 1-го (12-го) ноября за № 19.997.

составившее задачу и интересъ всей его жизни, наполовину осуществилось. Этому успѣху дѣла, какъ показываютъ изложенныя выше обстоятельства, всего болье способствовала вражда Австрійскаго правительства къ Россіи и православію: оно желало и надѣялось причинить имъ вредъ чрезъ учрежденіе раскольнической архіерейской казедры въ предѣлахъ Австріи. Подъ вліяніемъ этой вражды императорское австрійское правительство снисходительно смотрѣло на явную ложь и наглый обманъ въ словахъ и дъйствіяхъ бълокриницкихъ искателей архіерейства, оказывало покровительство и вниманіе б'єглымъ изъ Россіи раскольническимъ монахамъ, назвавшимся Липованами, и приняло этихъ самозванцевъ подъ свою защиту противъ справедливыхъ возраженій отъ губернскаго начальства, которое одно только и является здъсь честно и на законномъ основании дъйствующимъ, нерасположеннымъ потворствовать дерзкому обману и незаконнному предпріятію, направленному противъ Россіи и православія. Итакъ ложь и обманъ съ одной стороны и ненависть къ Россіи и православію съ другой — вотъ что положено въ первую основу нынъ существующей у раскольниковъ іерархіи, вотъ чѣмъ достигнутъ первый успѣхъ ея учредителей — дозволеніе отъ австрійскаго правительства открыть раскольническую архіерейскую каеедру въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ, съ утвержденіемъ и дальнъйшаго существованія этого незаконно устроеннаго Липованами монастыря. Та же ложь и тотъ же обманъ сопровождаютъ и всъ почти дальнъйшія дъйствія учредителей Бълокриницкаго священства.

## 35. Приготовленія инока Павла къ потздкт въ Россію для совтщаній съ здтшними раскольниками по дтлу объ учрежденіи архіерейской казедры въ Бтлой-Криницт,

Въ продолженіе цёлыхъ четырехъ лётъ, пока шли хлопоты предъ Австрійскимъ правительствомъ о дозволеніи устроить въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ старообрядческую архіерейскую каеедру, Павелъ и Геронтій вели постоянныя сношенія по этому дѣлу съ вліятельными лицами россійскихъ старообрядческихъ обществъ. Къ великому ихъ огорченію, Громовъ, бывшій главою предпріятія, вскорѣ по отбытія ихъ за границу умеръ. Но Павелъ и Геронтій смѣло разсчитывали, что умершаго благодътеля замънятъ его наслъдники. Особенно же они разсчитывали на московскихъ старообрядцевъ, среди которыхъ, какъ/имъ было извѣстно, находилось немало горячихъ поборниковъ старообрядческаго архіерейства. Письменныя сношенія съ Петербургомъ и Москвой совершенно утвердили въ нихъ эту увъренность. Оставшійся въ живыхъ братъ Сергъя Громова Өедулъ, хотя не отличался особою ревностію по "древнему благочестію", не отказался однакоже помогать Бѣлой-Криницѣ: отъ него при сылались подаянія чрезъ брата Павлова — Алексъя Великодворскаго, состоявшаго на службѣ у Громовыхъ. Московскіе благодѣтели также изъявили готовность помога́ть "трудящимся на пользу христіанства".

Но одними письменными сношеніями ограничиться было нельзя. Какъ только дёло объ учрежденіи епископской каеедры въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ стало принимать серіозный оборотъ, Павелъ и Геронтій нашли нужнымъ лично переговорить объ немъ съ россійскими старообрядцами, о всемъ подробно посовѣтоваться съ ними и условиться.

Въ исходъ 1841-го года, когда уже нетолько подано было прошеніе о епископъ, но и представленъ былъ правительству Уставъ со статьей "о водвореніи святителя", самъ Павелъ, въ сопровожденіи Алимпія, отправился въ Москву и Петербургъ.

Къ этому путешествію Павелъ приготовился тщательнымъ обсужденіемъ, на совѣщаніи съ Геронтіемъ и прочею братіей, тѣхъ вопросовъ, о которыхъ надлежало войти въ бесѣду съ россійскими старообрядцами. Такихъ вопросовъ было собственно два — вопросъ о матеріальныхъ средствахъ на приведеніе Бѣлокриницкаго монастыря въ приличное для епископіи устройство, на всегдашнее обезпеченіе будущей архіерейской каеедры и на прочіе необходимые расходы, другой — о способахъ пріобрѣтенія и условіяхъ пріятія желаемаго епископа. Особенную трудность представляло решение этого втораго вопроса: здѣсь могло возникнуть не мало недоумѣній и разногласій, которыя требовалось предусмотрѣть, обсудить и рѣшить заблаговременно общимъ совѣтомъ. Правда, всѣ затрудненія были бы устранены сами собою, еслибъ удалосьнайти одного изъ тѣхъ, якобы кроющихся гдѣ-то "древлеправославныхъ" епископовъ, никакимъ церковнымъ новинамъ непричастныхъ, въ существование которыхъ тогда еще искренно върили нъкоторые простодушные старообрядцы: о такомъ возстановителъ старообрядческой іерархіи, разумѣется, никто изъ нихъ и никакихъ "сумнѣній" не имѣлъ бы. Такого именно "древлеправославнаго" епископа и предположено было искать; но, какъ люди разсудительные и искушенные многими странствіями, Павелъ и Геронтій почитали діломъ весьма віроятнымъ (если только не признавали уже за несомнѣнное), что такихъ епископовъ или не найдется, или даже совсѣмъ не существуетъ. Что же дълать въ такомъ случаъ? Откуда и како заимствоваться архіерействомъ, если древлеправославнаго епископа не обрящутъ? Въ этомъ вопросѣ и заключалась всятрудность; его-то решение и могло возбудить въ старообрядческихъ обществахъ недоумѣнія и разногласія, а затѣмъ и открытые раздоры, которые были бы роковымъ ударомъ для новоучрежденной іерархіи. Вотъ почему и представлялось Павлу весьма нужнымъ - этотъ именно вопросъ теперь же подвергнуть тщательному обсуждению въ старообрядческихъ обществахъ, теперь же рѣшить общимъ совѣтомъ. Для руководства россійскимъ старообрядцамъ въ обсужденіи столь важнаго вопроса Павелъ изложилъ письменно свои соображенія о томъ, откуда и какъ заимствоваться архіерействомъ, если не найдется древлеправославнаго епископа. Отъ имени всего бълокриницкаго братства написалъ онъ посланіе къ московскому старообрядческому обществу<sup>1</sup>), которое

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вотъ полное заглавіе этого сочиненія: "Посланіе Бѣлокриниц, каго монастыря, состоящаго въ Буковинъ Австрійской державы, къ московскимъ старовърамъ о предположеніи ихъ найти себѣ архіерея".

намъренъ былъ представить лично московскимъ и другимъ россійскимъ старообрядцамъ, вмѣстѣ съ спискомъ помѣщенной въ Уставъ статьи: Предметь о водворении у насъ своею сьятителя для необходимо нужнаго устроенія церковныхъ порядковъ. Послание должно было служить какъ бы дополненіемъ къ этой статьѣ: его назначеніемъ было, по объясненію самого Павла, показать "въ чемъ состоитъ, сверхъ всего изображеннаго въ Уставѣ, дальнѣйшее монастырское предположение о пріобрѣтении святителя". Кромѣ того къ Посланію были присоединены еще двъ статьи, посвященныя ръшенію нѣкоторыхъ частныхъ, но весьма важныхъ вопросовъ, имѣвшихъ ближайшее отношеніе къ главному: а) статья подъ заглавіемъ: Изъясненіе недоумъній, чрезь кого и когда на приходящихъ отъ ересей хиротонисанныхъ лицъ приходитъ блаюдать Духа Святаю, и б) разсмотрѣніе, Что есть всеобдержность, и что благословный случай. Всѣ эти сочиненія, въ общей ихъ совокупности, по мнѣнію Павла, были вполив достаточны, чтобы служить руководствомъ для россійскихъ старообрядцевъ къ надлежащему, или правильнѣе желаемому самимъ Павломъ, ръшенію вопроса о качествахъ и чинопріятіи будущаго старообрядческаго епископа.

Въ чемъ же состояла сущность Павловыхъ "соображеній" по вопросу — откуда и какъ заимствоваться желаемымъ для старообрядцевъ архіерействомъ? Высказывалось, во-первыхъ, намѣреніе отыскать "православнаго", по раскольническимъ понятіямъ, архипастыря, т. е. не принявшаго "Никоновскихъ новопремѣненій", и если таковой обрящется, просить его, чтобъ онъ или самъ прибылъ въ монастырь Бѣлокриницкій малое время, для поставленія въ епископы кого-либо изъ природныхъ старообрядцевъ, подобно тому, какъ Цареградскій патріахъ Іеремія пріѣзжалъ въ Москву поставить изъ природныхъ россіянъ патріарха Іова, или на самомъ мѣстѣ, гдѣ будетъ обрѣтенъ, нарочно поставилъ бы въ епископы для старообрядцевъ кого либо изъ такихъ же, какъ и самъ, православныхъ, хотя бы и не русскаго языка.

Куда же, по монастырскому предположенію, Бълокриниц-

кимъ посламъ надлежало направить стопы, чтобы отыскать такого "древлеправославнаго, архипастыря? "Главнымъ предметомъ (говорилось въ "Посланіи"), по достовърному отъ путешественниковъ извъстію, въ полной нашей надеждъ предположено направление въ Ливанския горы; а между тѣмъ не оставить, въ мимошестви, собрать обстоятельныя свёдёнія и въ тъхъ предълахъ, гдъ славянскія племена, кои въ древнія вѣка приняли христіанскую вѣру отъ святыхъ учителей Кирилла и Мееодія, иже обитаютъ около Черной Горы, въ Сербіи, и въ островѣ Корфѣ, гдѣ хранятся мощи святаго Спиридонія Тримифійскаго; аще ли надобность позоветъ, и еще въ какіе-либо края вселенныя, нынѣ намъ ясно не предвидимые, а въ послѣдствіи пути пословъ нашихъ, можетъ быть, смотрѣніемъ Божіимъ могущіе открытися, якоже случися прежде времени не предвъдъти и великому во пророцъхъ Иліи Фезвитянину хранимыхъ Богомъ седми тысящъ мужей, не преклоньшихъ колѣна предъ Вааломъ".

Дальше слъдовали соображенія на тотъ, будто бы мало въроятный, случай – какъ поступить, если во всъхъ указанныхъ, извъстныхъ старообрядцамъ и неизвъстныхъ еще, краяхъ вселенныя "древлеправославнаго" архипастыря не обрящется: "если, паче всякаю чаянія, посламъ нашимъ въ уповаемыхъ мѣстахъ единовѣрнаго намъ епископа изыскать невозможно будетъ, тогда сряду же и неопустительно предполагаемъ принять еще другія мѣры, - заимствоваться искомымъ источникомъ (оставя духовенство неблаговолящей Россіи) отъ иной христіанской религіи, отъ коей согласно правиль достойна будетъ къ принятію хиротонія, то-есть исключая только лишенныхъ трехпогружательнаго крещенія". Такимъ образомъ, и относительно искомаго епископа наконецъ выражалось тоже самое мнѣніе, какого вообще держались старообрядцы поповщинскаго согласія относительно бъгствующихъ священниковъ, – что за неимъніемъ древлеправославнаго можетъ быть принятъ епископъ и отъ сущихъ въ ереси, но въ такой ереси, отъ которой приходящихъ священныхъ лицъ правила церковныя дозволяють принимать въ сущемъ ихъ санѣ: епископовъ — епископами, священниковъ — священниками, не требуя для нихъ повторительнаго рукоположенія.

Возраженій противъ такого мнѣнія трудно было ожидать со стороны людей, державшихся бъглопоповства; но разногласія могли возникнуть по вопросу: какимъ чиномъ нужно будетъ принять не-древлеправославнаго епископа - третьимъ, или вторымъ? Повидимому, рѣшеніе и этого вопроса не должно бы представлять затруднений, такъ какъ у поповцевъ онъ былъ уже решенъ относительно бегствующихъ отъ великороссійской церкви священниковъ. Этихъ послъднихъ, на основании примѣра предковъ, положено принимать вторымъ чиномъ, подъ муропомазание: такъ же, очевидно, слѣдуетъ принять и бъгствующаго епископа. Павелъ очень хорошо понималъ, что это, на примъръ предковъ и на существующемъ обычаѣ основанное, рѣшеніе вопроса было бы дѣйствительно встрѣчено общимъ согласіемъ и сочувствіемъ въ средѣ старообрядцевь; но онъ имѣлъ основательныя причины желать, чтобы вопросу дано было иное ръшение. Епископа предполагается искать, "кромѣ неблаговолящей Россіи", въ такихъ странахъ, гдѣ о русскомъ старообрядчествѣ не имѣютъ и понятія и всякіе намеки о подчиненіи чинопріятіямъ отъ ереси могутъ быть встрѣчены съ крайнимъ негодованіемъ; да и рѣчь идетъ о епископѣ, а не о какомъ-нибудь бѣгствующемъ, или по-просту бъгломъ попъ: въ сношеніяхъ съ такимъ лицомъ вообще потребуется крайняя осторожность и уступчивость, дабы въ противномъ случав не утратить навсегда и самую надежду на пріобрѣтеніе "давно искомаго священнаго источника". Такія и подобныя соображенія побудили Павла, соблюдая всевозможную осторожность, изложить мнѣніе, что искомый не древлеправославный епископъ долженъ быть изъ числа подлежащихъ пріятію третьимъ чиномъ, и только уже въ томъ случаѣ, если такого епископа не обрящется, можно будетъ принять подлежащаго второму чину, но и сего послѣдняго, на основаніи "смотрительныхъ" правилъ и "благословныхъ случаевъ", удобнѣе все-таки подвергнуть пріятію третьимъ чиномъ, только чрезъ проклятіе

ересей, а не вторымъ, не посредствомъ муропомазанія. Итакъ онъ старался склонить старообрядцевъ именно къ тому, чтобы принятіе будущаго епископа, по требованію обстоятельствъ, совершить третьимъ чиномъ, къ какой бы ереси оный епископъ ни принадлежалъ, лишь бы только трехпогружательнаго былъ крещенія, — и для этого-то собственно была написана Павломъ упомянутая выше статья: Что есть всеобдержность и что блаюсловный случай.

Впослѣдствіи вотъ какъ самъ Павелъ изложилъ "кратко" свое мнѣніе по вопросу о чинопріятіи будущаго епископа: "По нашему разсужденію, въ принятіи епископа (обойдя Россію) въ другихъ заграничныхъ краяхъ, если за какимълибо обстоятельствомъ совершенно благочестиваго невозможно будеть изобръсти. то безотлагательно надлежитъ заняться отъ инославныхъ религій, отъ такихъ, кои подлежатъ третьему чину, безъ мгропомазанія; если же, паче всякаю ожиданія, и таковыхъ не обрящемъ, тогда пріимемъ отъ такихъ, кои только не превосходили бы мѣру новшествъ великороссійскихъ, по второму чину, подъ мгропомазание. Если же отъ сихъ послѣднихъ, иже второму чину подлежащихъ, убѣждаемое къ намъ въ епископы лицо, чтобы его подъ священническое муропомазание принимать, поступить къ намъ не согласится: тогда, съ общаго православныхъ собора, не по всеобдержности, а только единственно благословнаго ради случая, невозбранно можно принять его и по третьему чину, безъ мгропомазанія. Ибо на всякія действія имеются въ божественныхъ книгахъ отъ святаго писанія достовърныя засвидътельствованія, коимъ мы истинно вѣруемъ: а потому если и дъйствіе согласно онымъ учинить, безъ сумнѣнія свято быти предпочитаемъ" 1).

<sup>1</sup>) Особое "Предложеніе московскому обществу" (Сборникъ о. Онуфрія).

## 36. Поѣздка Павла и Алимпія въ Москву и Петербургъ въ концѣ 1841 г.

Итакъ Павелъ и Алимпій отправились въ Россію для совъщанія съ вліятельными лицами здъшнихъ старообрядческихъ обществъ по дълу объ учрежденіи архіерейской казедры въ Бълой-Криницъ, достаточно приготовившись къ этимъ совъщаніямъ, запасшись необходимыми для того матеріалами. Въ началъ 1842 года они пріъхали въ Москву.

Здъсь между прихожанами Рогожскаго Кладбища, какъ мы видѣли, еще въ 1832 году образовалась сильная партія, во главѣ которой находились богатые купцы Рахмановы, расположенная въ пользу учрежденія старообрядческой архіерейской казедры, рѣшительно заявившая объ этомъ на общемъ собраніи московскихъ и иногородныхъ поповцевъ, бывшемъ тогда на Рогожскомъ Кладбищѣ. Когда въ Москву стали приходить извѣстія о томъ, что Павелъ и Геронтій по порученію Громова затёяли въ Бёлой-Криницё, московскіе ревнители старообрядческаго архіерейства отнеслись къ этимъ извъстіямъ съ большимъ вниманіемъ и сочувствіемъ, а по смерти Громова изъявили готовность принять въ ихъ дѣлѣ и ближайшее участіе, особенно же самый горячій изъ этихъ ревнителей — Өедоръ Рахмановъ, по своему тщеславію давно искавшій возможности стать во главѣ подобнаго предпріятія. Поэтому Павла и Алимпія, прібхавшихъ съ подробными вѣ стями и объясненіями по дѣлу объ учрежденіи архіерейской каеедры въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ, приняли въ Москвѣ очень радушно и внимательно. По случаю ихъ прівзда опять происходили на Рогожскомъ Кладбищѣ собранія для разсужденій о неотложной надобности — устроить старообрядческую епископію и для сего воспользоваться начатымъ въ Бѣлой-Криницъ предпріятіемъ. На собраніи, какъ десять льтъ тому назадъ, явились между прихожанами Рогожскаго Кладбища противники старообрядческаго архіерейства, видівшіе въ немъ ненужное и небезопасное нововведение. Во главъ

ихъ стоялъ теперь, пользовавшійся извёстностью въ московскомъ старообрядческомъ обществѣ, дворникъ изъ Рогожской Иванъ Александровъ Гусевъ. Это былъ челов'вкъ довольно начитанный и умный, но до изувърства преданный расколу, даже пропов'вдывавшій безпоповское ученіе о мысленномъ антихриств: онъ потому особенно возставалъ и противъ учрежденія полной старообрядческой іерархіи, съ епископомъ во главь, что почиталъ это дёломъ невозможнымъ во времена антихристова господства. Но возражения противъ старообрядческаго архіерейства теперь не могли имѣть большой силы, когда уже не только начато было у австрійскаго правительства дёло объ устроения въ Бълокриницкомъ монастыръ старообрядческой архіерейской казедры, но, по ув'єренію Павла и Алимпія, даже имълась надежда на скорое и успътное его окончание. На рогожскихъ совѣщаніяхъ, согласно желанію Рахмановыхъ, было рѣшено, что учрежденіе старообрядческой архіерейской казедры за границей есть дело необходимо-нужное, и следуетъ помогать ему всъми способами. Всъ предначертанія относительно того, какъ именно устроить каеедру, изложенныя въ извъстной статьъ Устава: "о водворени епископа", были одобрены; равнымъ образомъ и соображенія, раскрытыя въ Послании и добавочныхъ къ нему статьяхъ, были признаны въглавномъ ихъ содержаніи вполнѣ разумными: согласились, что прежде всего надлежитъ позаботиться объ отысканіи епископа изъ "древлеправославныхъ", а въ томъ случаѣ, если по тщательномъ изыскании таковой не обрящется, можно принять и изъ сущихъ въ ереси. Но какимъ чиномъ надлежитъ принять его?объ этомъ, какъ и опасался Павелъ, возникли прекословія. Съ его мнѣніемъ, что епископа нужно будетъ принять непремѣнно третьимъ чиномъ, будь онъ даже изъ числа еретиковъ, подлежащихъ второму чину, согласились только весьма немногіе изъ членовъ рогожскаго общества, - только лица довольно свободнаго (для раскольниковъ) образа мыслей и особенные почитатели Павла; въ большинствѣ же рогожскіе учители, какъ достойные потомки ревнителей перемазанства, высказались противъ Павлова предложенія. Основываясь именно на при-

истор. вълокр. свящ.

۱

мъръ предковъ, завъщавшихъ принимать бъгствующихъ священниковъ (а слъдственно и епископовъ) подъ муропомазаніе. они говорили: "если нынѣ попустится по третьему чину принять епископа, то уничтожится наше древлеблагочестивое. донынѣ неизмѣнно влекущееся священство, и будетъ иное, новое и неблагочестивое". Многіе при этомъ высказывали и то еще мнѣніе, что въ настоящее время еретиковъ третьяго чина уже вовсе и не имъется, что изъ существующихъ нынъ инославныхъ религій даже содержащія трехногружательное крещеніе соотвѣтствуютъ еретикамъ втораго чина. и приходящіе отъ оныхъ могутъ быть принимаемы только подъ муропомазание. И такимъ образомъ "на совѣтѣ, на которомъ разсматриваемо было о епископѣ предложеніе (какъ свидѣтельствуетъ самъ Павелъ)<sup>1</sup>), члены московскаго благочестиваго общества заключили: если невозможно будетъ отыскать совершенно-благочестиваго епископа, то одно остается средство, что отъ инославныхъ религій, въ коихъ имвется трехпогружательное крещеніе, можно принять епископа, но же иначе, какъ только подъ мгропомазание". Для Павла это противорѣчіе его мнѣнію, оказанное рогожскими богословами, было крайне непріятно, и потому, что этимъ оскорблялось его самолюбіе, такъ какъ онъ былъ человѣкъ увѣренный въ непогрѣшимости своихъ мнѣній и возраженія вообще принималь не равнодушно, и еще больше потому, что въ этомъ настойчивомъ требования "благочестиваго московскаго общества" — совершить надъ будущимъ епископомъ принятіе по второму чину видёль онь сёмя не малыхь затрудненій въ будущемъ, когда нужно будетъ приступить къ дъйствительному чинопріятію искомаго епископа. Поэтому онъ рѣшился даже сдѣлать попытку измѣнить состоявшееся на рогожскомъ совътъ постановление, -- составилъ и представилъ письменное противъ него возражение, которое, по обычаю раскольниковъ, изложиль въ формѣ вопросовъ<sup>2</sup>). Здѣсь онъ требоваль отъ

<sup>1)</sup> Въ особомъ "Предложени московскому обществу".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это и есть упомянутое выше особое "Предложение московскому

московскихъ учителей дать ему "не голословное, но отъ божественныхъ писаній отв'втственное совосписаніе", почему они находять невозможнымь въ настоящее время пріятіе отъ ереси приходящихъ священныхъ лицъ по третьему чину. Имѣя въ виду особенно выраженную нѣкоторыми странную, по его понятіямъ, мысль, что въ настоящее время есть только еретики перваго и втораго чина, онъ писалъ между прочимъ: "вы полагаете только безсловесное отрицание, что якобы третьему чину подлежащихъ еретиковъ нынѣ нигдѣ обрѣсти не возможно, тогда какъ никто изъ благоразумныхъ, въ противность всемогущему Божію промыслу, не можеть отрицать въ пріобрѣтеніи и самаго настояще-благочестиваго епископа, и уже кажется никто не отважится дерзнуть рещи, дабы всюду могъ провидъть больше пророка Иліи, когда и той въ своемъ Израилъ не увидаль седми тысящь мужей, истинно Богу върующихъ! Или вы по какой другой щоичинь отрицаете нынь быти третьему чину подлежащихъ еретиковъ? - въ томъ не оставьте и насъ, Господа ради, вашимъ основательнымъ соотвѣтствіемъ"... Предлагая свои вопросы на рѣшеніе московскимъ учителямъ, Павелъ просилъ ихъ руководиться при этомъ не желаніемъ "точію поб'єды одольнія", но стремиться къ тому, чтобы "духомъ кротости и единодушною о Христъ любовію согласовать съ объихъ сторонъ къ единой истинъ, якоже и обычай есть православнымъ, по трудномъ разслъдовании изобрётшимъ истину и познавшимъ волю Божію, яко голубямъ лобзатися и присно о Господѣ радоватися". Отвѣтить на вопросы Павла члены "благочестиваго московскаго общества" были не въ состояніи; однакоже и принять его мнѣніе по вопросу о чинопріятів будущаго епископа не изъявили согласія, а признали удобнъйшимъ дождаться того времени, когда обрътено будетъ самое лицо, подлежащее чинопріятію, и тогда, соображаясь съ обстоятельствами, рѣшить вопросъ сей общесоборнымъ разсуждениемъ, какъ предлагалъ и самъ Павелъ. Про-

12\*

обществу": подъ нимъ подписались и Павелъ и Алимпій. Сборникъ о. Онуфрія.

тивъ этого Павелъ не нашелъ нужнымъ дълать еще возраженія, въ томъ упованіи, что быть можетъ впослѣдствіи самыя обстояятельства дѣйствительно укажутъ способъ, какъ рѣшить къ об-, щему удовольствію вопросъ, возбудившій теперь недоумѣнія в разногласія.

Относительно же средствъ на приведение Бѣлокриницкаго монастыря въ надлежажее устройство и на обезпечение будущей епископіи въ собраніи прихожанъ Рогожскаго Кладбища послѣдовало рѣшеніе, вполнѣ согласное желаніямъ и ожиданіямъ Павла. Еще въ 1832 году, по предложенію Өедора Рахманова, отъ лицъ, сочувствовавшихъ его тогдашнимъ замысламъ о раскольническомъ архіерействѣ, былъ сдѣланъ по подпискъ денежный сборъ на необходимые расходы по сему дѣлу, и подписная сумма простиралась, какъ говорили. до 2.000.000 руб., по тогдашнему, на ассигниціи: этотъ капиталъ и рѣшено было теперь, согласно его первоначальпому назначенію, употреблять по м'тр'т надобности на расходы. какихъ потребуютъ учреждение архиерейской казедры въ Бълокриницкомъ монастыръ, и на обезпечение ея существования въ будущемъ. Кромѣ того Рахмановы, теперь имѣвшіе полное право считать себя стоящими во главѣ предпріятія, изъявили готовность жертвовать для сей цёли своими собственными. капиталами. Вообще же, Павлу и Алимпію было объявлено, что средства на устроение и обезпечение епископской казедры. будутъ имъ доставлены въ изобиліи. При этомъ они не забыли испросить у московскаго общества пособіе и на первоначальныя хлопоты о епископъ, также на текущіе необходимые монастырскіе расходы<sup>1</sup>).

Изъ Москвы Павелъ и Алимпій съѣздили въ Петербургъ повидаться и посовѣтоваться съ здѣшними благотворителями. Изъ этихъ благотворителей съ особеннымъ сочувствіемъ от-

. Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Павель писаль изъ Петербурга къ Геронтію въ Белую-Криницу, отъ 14 апрёля 1842 года: "по отъёздё нашемъ (изъ Москвы) обёщались вскорё къ намъ въ монастырь послать деньги изъ конторы Рогожскаго Кладбища, в Василій Григорьичъ (Рахмановъ, двоюродный брать Өедора) принялъ сіе дёло на себя".

несся къ ихъ предпріятію богатый купецъ Я. М. Волковъ (пуговочникъ): онъ об'вщался не только жертвовать изъ своихъ капиталовъ на учрежденіе архіерейской каседры, но, въ случаѣ усп'вшнаго окончанія дѣла, даже переселиться на жительство въ Бѣлокриницкій монастырь.

#### 37. Потздка Геронтія въ Москву и Петербургъ въ концт 1844 г.

Возвращаясь изъ Россіи, Павелъ и Алимпій надъялись скоро получить отъ правительства благопріятный отвѣтъ на просьбу о епископѣ, съ утвержденіемъ, поданнаго въ дополненіе къ просьбѣ, монастырскаго Устава, и затѣмъ приступить къ исканію потребнаго имъ епископа. Читателямъ извѣстно уже, какъ обманулись они въ этой надеждь: около трехъ льтъ пришлось имъ вести упорную и опасную борьбу противъ губернскаго начальства, признавшаго учреждение архиерейской казедры у буковинскихъ Липованъ и самое существование монастыря въ Бѣлой-Криницѣ незаконными и недозволительными. О ходѣ этой трудной борьбы съ "соперниками", особенно же о побѣдахъ, какія удавалось надъ ними одерживать, Вълокриницкій монастырь неопустительно извѣщалъ московскихъ и петербургскихъ своихъ благотворителей и прочихъ "радътелей" заграничнаго архіерейства, частію посредствомъ посланій 1), частію чрезъ нарочно посылаемыхъ довъренныхъ людей. Но вотъ и борьба съ "соперниками" кончилась полнымъ торжествомъ липованскихъ ходатаевъ: именнымъ императорскимъ декретомъ позволенно имъ привезти изъ-за границы епископа на постоянное жительство въ Бѣлокраницкомъ монастырѣ, съ правомъ поставлять себѣ преемника и посвящать липованскихъ иноковъ въ священныя степени. Пришло время отправиться и въ давно желаемое странствіе для отысканія епископа, а съ этимъ вмѣстѣ явилась надобность потребовать отъ московскихъ и вообще россійскихъ "благотворителей" объщанныя на учрежденіе архіерейской каеедры матеріальныя средства. Самъ настоятель ---

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этими письмами къ благотворителямъ, между прочимъ, мы и пользовались въ изложени описанныхъ выше событий.

Геронтій рѣшился теперь съѣздить въ Россію, чтобы лично сообщить московскимъ и петербургскимъ старообрядцамъ радостную вѣсть о полученномъ отъ австрійскаго правительства дозволеніи на открытіе въ Бѣлой-Криницѣ старообрядческой архіерейской каеедры, переговорить о всѣхъ обстоятельствахъ этого дѣла и, главное, получить необходимо нужныя теперь средства на предстоящіе многочисленные расходы.

Геронтій прівхаль въ Москву въ декабрѣ 1844 года. Здёсь нашель онъ дѣла въ томъ же положени, въ какомъ ихъ оставили Павелъ и Алимпій около трехъ лѣтъ тому назадъ. Лица, принадлежавшія къ партіи Гусева, попрежнему смотрѣли весьма недовѣрчиво на бѣлокриницкую затѣю, и даже разсказами Геронтія о достигнутыхъ въ Вѣнѣ успѣхахъ вовсе не умилялись; зато и Рахмановы съ своей партіей нимало не охладѣли къ мысли объ учрежденіи заграничной іерархіи, и потому привезенныя Геронтіемъ пріятныя извѣстія были приняты ими съ живѣйшею радостію, и всѣ предложенія Геронтія относительно матеріальнаго обезпеченія будущей архіерейской казедры исполнялись ими со всей предупредительностію. Рогожское общество, подъ вліяніемъ Рахмановыхъ, постановило — на содержание казедры давать не менње 24.000 р. въ годъ, по 12.000 въ каждое полугодіе, и кромѣ того обѣщало неограниченный кредитъ на первоначальные расходы по дѣлу объ учрежденіи каеедры. Здѣсь прежде всего имѣлись въ виду расходы на путешествіе въ разныя страны для отысканія и пріобр'втенія епископа, также на приведение Бѣлокриницкаго монастыря въ устройство, приличное мъстопребыванію липованскаго епископа. На первое время, согласно предположенію Геронтія, считалось достаточнымъ исправить существующія въ монастырѣ зданія часовню передѣлать въ церковь, кельи обновить, а для епископа вновь построить небольшое помѣщеніе; но это на первое только время, - а затёмъ Рахмановы намърены были обратить Бѣлокриницкій монастырь въ нѣкое подобіе лавры сообщить ему благолёпіе, подобающее мёстопребыванію влацыки всёхъ "древлеправославныхъ христіанъ": три главные

Digitized by Google

жертвователя изъ этого семейства — Өедоръ и Василій Рахмановы и близкая ихъ родственница Марья Симонова предположили построить общирное здание для епископскихъ и братскихъ келій, съ большою по срединѣ домовою церковію о трехъ престолахъ, во имя святыхъ Өеодора, Василія и Маріи. на что ассигновали сумму въ 200.000 р. Во время пребыванія Геронтія въ Москвѣ составленъ былъ даже подробный планъ всего зданія и врученъ Геронтію съ значительной суммой на первоначальныя работы по постройкъ. Тогда же были выданы ему деньги и на прочіе необходимые расходы. Кромѣ того Геронтій собраль въ Москвѣ не малое количество разныхъ церковыхъ принадлежностей и утварей, пріобрълъ и архіерейскія облаченія. Сбору этихъ пожертвованій для будущей старообрядческой епископіи много содъйствовала настоятельница одной изъ рогожскихъ обителей, мать Александра, скоро заявившая себя сторонницей заграничной іерархіи '). Изъ Москвы Геронтій вздиль также въ Петербургъ, гдѣ видѣлся съ Волковымъ и получилъ отъ него полномочіе строить въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ на собстенный его счетъ каменный братскій корпусъ, на который ассигнована имъ сумма въ 10.000 рублей серебромъ. Изъ Петербурга Геронтій забзжаль опять въ Москву, и отсюда уже отправился въ обратный путь съ обильнымъ запасомъ денегъ и разныхъ вещей<sup>2</sup>).

1) Записки о. Онуфрія.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ показаніи своемъ Геронтій говорить, что въ 1844 году отправился въ Россію, и "пробылъ тогда въ Москвѣ мѣсяцовъ до шести; покупалъ иконы и книги, а иныя такъ пожертвованы". (Чт. въ Общ. Ист. и Др., стр. 147—148). О поѣздкѣ Геронтія въ Петербургъ упоминаетъ Ираклій въ своемъ показаніи: "Здѣсь въ Петербургѣ, съ послъдній годъ здъшней моленной (Громовская моленная закрыта въ силу указа, послѣдовавшаго 21 марта 1844 г.) я опять увидѣлъ Геронтія: онъ говорилъ, что уже послали за митрополитомъ; зачѣмъ онъ именно пріѣзжалъ, я не знаю, но конечно за денъими" (Тамъ же, стр. 188).

#### 38. Первая потздка Павла и Алимпія на поиски епископа.

Между тёмъ въ отсутствіе Геронтія, Павелъ и Алимпій получили въ Вѣнѣ заграничные паспорты на путешествіе во всѣ страны для отысканія дозволеннаго правительствомъ епископа въ Бѣлую-Криницу и успѣли даже совершить съ этою цѣлію небольшое странствіе. Это первое ихъ путешествіе служило только предварительнымъ опытомъ, или приготовленіемъ къ главному странствію. По плану инока Павла, какъ мы видѣли, разысканіе древлеправославныхъ епископовъ надлежало произвести главнымъ образомъ въ Ливанскихъ горахь; "а между тъмъ предполагалось собрать обстоятельныя свёдёнія и въ тёхъ предёлахъ, гдё славянскія племена, кой въ древніе вѣки приняли христіанскую вѣру отъ свв. учителей Кирилла и Меводія, иже обитають около Черной Горы. въ Сербіи, и въ островѣ Корфѣ" 1). Прежде путешествія въ Ливанскія горы, Павель и Алимпій рѣшились именно съѣздить въ славянскія земли, чтобы собрать точныя свёдёнія, не обрѣтаются ли въ сихъ земляхъ епископы, соблюдающіе "древнее благочестие, Никоновскими новопремѣненіями не поврежленное<sup>4</sup>.

Сначала отправились они въ Славонію, Далмацію и въ Черную Гору. Надежда обрѣсти въ этихъ странахъ епископа, по раскольническимъ понятіямъ, древлеправославнаго, само собою разумѣется, не оправдалась: повсюду они видѣли тѣ же самые обряды, которые якобы введены въ употребленіе только отъ лѣтъ Никона патріарха, что и служило для инока

ł

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Предлож. московскому, старообрядч. обществу". Тоть же плань излагаль и Алимпій вь одномь письмѣ своемь къ Крыловскимъ родственникамъ: "Предстоить напередъ обратиться къ тѣмъ племенамъ словенскимъ, обитающимъ около Черной Горы, кои прежде приняли вѣру отъ свв. учителей Кирилла и Мееодія, и на островѣ Корфу, гдѣ мощи Спиридона Тримифійскаго; нужно видѣть и островѣ Кипръ; а главный предметъ — на Бѣлоглавый Ливанъ, т.-е. въ Ливанскія горы, но даже и во всѣ концы свѣта, гдѣ только могли бы отыскать желаемый нами предметъ" (Пис. отъ 27-го іюня 1842).

Павла несомивнымъ доказательствомъ мнимаго поврежденія въ вврв здътнихъ христіанъ, "отъ святыхъ Кирилла и Мееодія просвъщеніе пріявшихъ". Въ Черногоріи они возбудили даже своими розысками подозрѣніе мѣстнаго духовнаго правительства и принуждены были уѣхать оттуда съ особенной поспѣтностью '). Уѣхали они въ княжество Сербское, въ Бѣлградъ, гдѣ желали объясниться о своемъ дѣлѣ съ сербскимъ митрополитомъ. Но и сношенія съ сербскимъ митрополитомъ не имѣли успѣха: изъ Бѣлграда они уѣхали скоро, потому что будто бы нашли въ Сербіи поливательное крещеніе. Сербскою страною путешествіе искателей "древлеправославнаго" архіерейства на этотъ разъ и кончилось<sup>9</sup>). Въ половинѣ апрѣля 1845 г., къ празднику Пасхи, они возвратились въ Бѣлую-Криницу.

## 39. Заботы о приведеніи Бълокриницкаго монастыря въ приличное для епиккопіи устройство.

Когда Павелъ и Алимпій возратились изъ своего странствія по словенскимъ землямъ, Геронтій былъ уже дома и приступилъ къ работамъ по приведенію монастыря въ приличный видъ. Прежде всего онъ озабоченъ былъ устройствомъ церкви, гдѣ могъ бы служить будущій епископъ, хотя въ первое время, такъ какъ въ монастырѣ существовала только небольшая часовня, устроенная еще Паисіемъ (Парееніемъ), и ветхая, изъ Тернавицкаго лѣса перенесенная, изба, служившая вмѣсто ча-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Надеждинъ, на основаніи собранныхъ имъ слуховъ, писалъ; "Черногорскій владыка велёлъ даже будто бы выгнать ихъ (Павла и Алимпія) изъ своихъ владёній съ нечестію и съ угрозой, что если они появятся опать, то имъ будутъ обрублены уши" (Сбори. Кельсіева ч. І, стр. 108). Игуменъ Парееній также увёряетъ, что "изъ Черногоріи они едва убрались живыми и спаслись бёгствомъ въ другую сторону" (?). (Кн. о Пром., стр. 38).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Зап. о. Онуфрія (рукоп.). Геронтій, въ своемъ Памятникю, перечисляеть тё же мёста, посёщенныя на этоть разъ Павломъ и Алимпіемъ: "Пустился въ принадлежащій свой путь, первоначально въ Моравію, начавъ любопытство свое отъ предгорія Черной Горы, проёхавъ Славонію, таже въ Сербію".

совни въ зимнее время, а вмёстё бывшая и монастырской трапезой. Ту и другую Геронтій старался привести въ скольконибудь приличный видъ, — а первую притомъ обратить именно въ церковь. Для этого плоскій потолокъ въ ней былъ замѣненъ сводомъ, надъ которымъ поставили глухой (фальшивый) куполъ, стѣны изнутри заново покрасили, иконостасъ уставили привезенными изъ Москвы иконами, а съ восточной стороны придѣлали для алтаря новую пристройку, также съ куполомъ. Предвидя всѣ затрудненія, какія приплось бы встрѣтить при освященіи церкви, Геронтій и Павелъ нашли удобнѣйшимъ поставить въ алтарѣ подвижной престолъ съ "древлеосвященнымъ" антиминсомъ. Такимъ образомъ часовня превращена была въ церковь и стала называться храмомъ Покрова Пресвятыя Богородицы.

Съ заботами о церкви соединялась другая — о пріобрѣтеніи бѣглаго попа, который могъ бы совершать въ ней службу и, что всего важнѣе, могъ бы принять будущаго епископа, если потребуется подвергнуть его чинопріятію. Когда началось дѣло объ учрежденіи архіерейской казедры въ Бѣлой-Криницѣ, во всѣхъ липованскихъ селеніяхъ не имѣлось ни одного попа и найти его было очень трудно при тогдашнемъ оскудѣніи бѣгствующаго священства. Только въ половинѣ 1844 года, когда явилась уже крайняя нужда имъть какого бы то ни было священника, Павлу и Геронтію удалось наконецъ пріобрѣсти попа для Бѣлой Криницы: это былъ священноинокъ Іеронимъ, -- лицо, которому принадлежитъ въ исторіи Бѣлокриницкаго священства первостепенное мѣсто, не по личнымъ его качествамъ, весьма непривлекатетьнымъ, и не по какому-нибудь вліянію на ходъ событій въ старообрядчествѣ, къ чему не имѣлъ онъ ни способности, ни возможности, а единственно потому, что онъ былъ, какъ выражаются старообрядны, "преподателемъ совершительной благодати" первому раскольническому епископу, а чрезъ него и всёмъ потомъ бывшимъ и донынѣ существующимъ архіереямъ раскольническимъ и въ Россіи и за границей.

Іеронимъ, въ мірѣ Иванъ Розановъ, по происхожденію мос-

ковскій мѣщанинъ. Монашество онъ принялъ въ Воскресенскомъ монастыръ (Новый Іерусалимъ) и здъсь служилъ потомъ нѣсколько времени въ санѣ священника, даже проходилъ должность ризничнаго. Изъ Воскресенскаго монастыря онъ переселился въ Одессу и тамъ запутался въ какое-то криминальное абло, грозившее ему большими непріятнестями. Тогда явился къ нему раскольническій инокъ Паисій, одинъ изъ самыхъ опытныхъ ловителей "бъгствующаго священства", бродившій по русскимъ монастырямъ и весямъ съ тою именно цѣлію. чтобы высматривать, нѣтъ ли гдѣ священника, котораго можно было бы увлечь въ расколъ. Пользуясь затруднительнымъ положеніемъ Іеронима, Паисій предложилъ ему, во избѣжаніе бѣды, отправиться за границу, къ буковинскимъ старообрядцамъ, гдѣ ожидала его, по словамъ Паисія, полная безопасность и привольная жизнь. Іеронимъ соблазнился этимъ предложеніемъ, отдалъ себя въ распоряженіе Паисія, и тотъ привезъ его прямо въ Бѣлую-Криницу<sup>1</sup>). Это было лѣтомъ 1843 года. Однакоже бѣлокриницкіе Липоване, не смотря на то, что въ священникъ имъли крайнюю нужду, принять Іеронима на этотъ разъ не согласились, такъ какъ онъ не имълъ при себъ ни ставленной грамоты, ни иныхъ документовъ, удостовѣряю. щихъ дъйствительность его сана, кромъ одной записки одесскаго братскаго духовника, въ которой говорилось, что "бы-

<sup>1)</sup> Записки о. Онуфрія. Свёдёнія объ Іеронимё, хотя, можеть быть, не вполнё вёрныя, сообщаются еще въ раскольнической рукописи: Краткое описаніе объ австрійскихъ христіанъхъ (Ркп. М. Д. Академіи). Здёсь изложенныя сейчась обстоятельства изъ жизни Іеронима передаются такъ: "Іеронимъ, природный бывшій московскій купецъ, поступилъ въ Воскресенскій монастырь, именуемый Новый Іерусалимъ, гдё и былъ постриженъ въ иночество и поставленъ по степенямъ духовнымъ въ священноинока въ Москвё отъ митрополита Филарета. По случаю былъ изъ Адеста архимандрить въ Новомъ Іерусалимѣ и убъдилъ его ѣхать съ нимъ въ Адестъ въ монастырь. И по прибытін въ Адестъ, познакомились наши христіане съ нимъ, чрезъ разговоры о върѣ убъдили его поступить въ наше православіе", и т. д. вый ризничій Воскресенскаго, Новый Іерусалимъ именуемаго, монастыря, іеромонахъ Іеронимъ исповъдывался и удостоился въ литургисаніи причаститься Святыхъ Таинъ" <sup>1</sup>); притомъ же въ Бълой-Криницъ некому было и "переправить" Іеронима, то-есть совершить надъ нимъ чинопріятіе. Ему предложили отправиться въ Молдавію, въ Мануиловку, гдъ находился единственный тогда́ для всъхъ заграничныхъ старообрядцевъ попъ Алексъй, и въ томъ случаѣ, если попъ Алексъй исправитъ его надлежащимъ образомъ, объщали принять къ себѣ въ Бѣлую-Криницу. Іерониму пришлось такимъ образомъ ѣхать за исправой въ Молдавію, къ мануиловскому попу Алексъю.

Этотъ попъ Алексѣй — лицо не менѣе значительное въ исторіи Бѣлокриницкаго священства, какъ и самъ Іеронимъ, ибо отъ него Іеронимъ получилъ ту "совершительную благодать", которую въ свою очередь преподалъ первому липованскому архіерею: попъ Алексѣй долженъ быть названъ поэтому первымъ родоначальникомъ нынѣ существующей у старообрядцевъ іерархіи. Алексѣй Егоровъ Булгаковъ<sup>2</sup>) принадлежалъ къ духовному званію; воспитаніе получилъ въ Курской семинаріи, и по окончаніи курса, какъ самъ выражается, "съ титуломъ воспитанника богословскаго отдѣленія", то-есть по второму разряду, а не съ званіемъ "студента богословія", произведенъ въ курской епархіи во священника. Въ 1822 году, учинивъ какое то преступленіе, во избѣжаніе суда и наказанія, онъ ушелъ къ раскольникамъ въ Стародубье<sup>3</sup>), куда бѣжали въ то время многіе подобные ему, потерявшіе совѣсть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Записка эта сохранилась въ *Бълокр. арх.* Она выдана Іерониму въ 1841 году, декабря 4-го дня, и подписана братскимъ духовникомъ іеромонахомъ Клеопою.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Онъ подписывался иногда двумя фамиліями: Булгаковъ и Зевгимиевъ. Ниже сообщаемыя свёдёнія о немъ заимствуются изъ собственнаго его письма въ Бёлую-Криницу, къ Сергію и Фпларету, писаннаго въ 1862 г. (Бълокр. арх.), также изъ Записокъ о. Онуфрія.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ упомянутомъ письмѣ 1862 года онъ говоритъ о себѣ, что въ "древлеправославной вѣрѣ въ санѣ пресвитера состоитъ сорокъ лѣтъ": слѣдовательно изъ православной въ глаголемую "древлеправославную" вѣру онъ перешелъ именно въ 1822 году.

священники, пользуясь изданнымъ тогда указомъ императора Александра І-го — не преслѣдовать такихъ бѣглецовъ. Попъ Алексви явился первоначально въ Добрянку: здъсь раскольники приняли его, по обычаю, вторымъ чиномъ. Изъ Добрянки онъ перешелъ въ посадъ Лужки, гдѣ образовалась около этого, самаго времени особая (лужковская) секта, признавшая "дозволенныхъ" поповъ незаконными, и потому принявшая за правило и самихъ раскольническихъ поповъ принимать въ общеніе не иначе, какъ подвергая новой исправѣ 1). Здѣсь и попъ Алексъй былъ снова переправленъ и вторично произнесъ проклятіе не только на церковь православную, но и на всѣхъ старообрядцевъ, пріемлющихъ отвергаемое лужковцами священство. Изъ Лужковъ наконецъ онъ ушелъ въ Мануиловку, къ молдавскимъ старообрядцамъ, которые не усумнились принять его, хотя вовсе не раздѣляли лужковскимъ мнѣній. Въ сороковыхъ годахь, при всеобщемъ оскуденіи священства у старообрядцевъ, Алексъй остался, какъ мы уже говорили, единственнымъ попомъ у заграничныхъ раскольниковъ и умѣлъ какъ нельзя лучше пользоваться своимъ положеніемъ, извлекая изъ него всевозможныя выгоды; онъ былъ дъйствительно человъкъ богатый, имълъ собственный домъ и большое хозяйство, --жилъ вообще въ полномъ довольств'в 9). Понятно, что онъ

<sup>1</sup>) Первый такимъ образомъ принятый лужковцами попъ (Іоаннъ), за неимъніемъ у нихъ ни единаго священнаго лица, вопреки вовмъ правиламъ, былъ принятъ въ сущемъ его санв мірянами, предъ которыми произносилъ проклятіе ересей. См. Историч. сказаміе о первоначальномъ раздъленіи лужковцевъ съ древлеправославною церковію, приложенное къ "Отвѣтамъ на вопросы лужковцевъ", бывшаго епископа Коломенскаго Пафнутія (рукопись).

<sup>9</sup>) Вотъ что писалъ о немъ въ 1845 году Надеждинъ: "При церкви (въ Мануиловкъ) находится бъглый русскій попъ, по имени Алексъй, человъкъ лътъ уже за 50, съ женой и дътьми... Въ теперешнее время Алексъй единовластительствуетъ во всей Молдавіи, оттого онъ очень богатъ, имъетъ хорошенькій домикъ, вздитъ въ красивой вънской коляскъ четверней, и сыновей овоихъ, вывезенныхъ взрослыми (?) изъ Россіи, переженивъ здъсь, пустилъ въ торговлю на собственные изрядные капиталы" (Сбори. Кельс. ч. I, стр. 113-114).

вовсе не хотѣлъ раздѣлять выгоды своего положенія съ кѣмъ бы то ни было съ другимъ, и потому встрѣтилъ Іеронима весьма не прив'тливо, на просьбу - "принять его отъ никоніанскія ереси въ липованскую древлеправославную вёру". отвѣчалъ отказомъ. Поставленный въ безвыходное положеніе. здополучный Іеронимъ нѣсколько мѣсяцевъ неотступно, какъ милости, просилъ у него исправы, кланялся, проливалъ слезы, и едва-едва успѣлъ умилостивить непреклоннаго пастыря молдавскихъ раскольниковъ. Впрочемъ Алексъй, человъкъ въ высшей степени лукавый, ограждая свои интересы, не иначе согласился совершить чинопріятіе Іеронима, какъ тайно, безъ свидѣтелей, чтобы въ случаѣ нужды имѣть возможность отъ него отказаться и вообще держать Іеронима у себя въ зависимости. Это сокровенное чинопріятіе совершилось именно ночью 28-го октября 1843 г., и какъ оно происходило, или въ чемъ состояло, никто не видалъ и не слыхалъ, даже происходило ли дъйствительно — никто навърное знать не могъ. Іеронимъ однакоже сталъ предлагать теперь свои услуги старообрядцамъ, какъ священникъ надлежащимъ образомъ исправленный; но такъ какъ Алексъй, съ своей стороны, насчетъ его исправы хранилъ молчание и давалъ вопрошавшимъ двусмысленные, а иногда и отрицательные отвѣты, то старообрядцы вообще сомнѣвались принимать отъ Іеронима тайны, и только одно раскольническое мѣстечко Дамаска согласилось взять его въ попы. Дошли слухи и до Бълой-Криницы, что Іеронимъ священствуетъ въ Молдавіи. Въ мав 1844 года, послѣ коммиссій барона Кане, когда бѣлокриницкая братія уже вполнѣ увѣрилась въ благополучномъ исходѣ просьбы объ учрежденіи архіерейской казедры и когда въ пріобрѣтеніи священника явилась именно крайняя надобность, решено было

Каниталы, пріобрётенные поповствомъ у раскольниковъ, какъ это обыкновенно бываеть, не пошли однакоже въ прокъ дётямъ попа Алексёя: отъ одного изъ нихъ мы недавно (въ 1885 г.) получили письмо, изъ котораго оказалось, что онъ странствуетъ безъ пріюта среди буковинскихъ липованъ. отправить върныхъ людей въ Молдавію — навести справки объ Іеронимѣ, и затѣмъ пригласить его на жительство въ Бѣлую-Криницу<sup>1</sup>). Отправлены были ризничій инокъ Онуфрій и почетный бѣлокриницкій житель Дѣй Парамоновъ. Іеронимъ клятвенно увѣрялъ ихъ, что исправленъ какъ должно, и на приглашеніе ѣхать въ Буковину отвѣчалъ полнѣйшимъ согласіемъ. Спросили попа Алексѣя: тотъ говорилъ, что никакой исправы не было, — и какъ ни кланялись, какъ ни умоляли его инокъ Онуфрій съ Дѣемъ Парамоновымъ, чтобы сказалъ сущую правду, стоялъ на одномъ — что Іеронима никогда не перемазывалъ. Бѣлокриницкіе посланцы имѣли однакоже больше вѣры клятвамъ Іеронима, и увезли его съ собою.

Такимъ образомъ въ Бѣлой-Криницѣ явился свой собственный попъ, относительно котораго все же однако оставалось сомнѣніе — исправленъ онъ, или не исправленъ. Чтобы устранить это сомнѣніе, бѣлокриницкія власти продолжали посредствомъ писемъ упрашивать Алексѣя — открыть имъ всю истину о чинопріятія Іеронима, и тотъ наконецъ письменно же извъстилъ ихъ, что 28 октября 1843 года дъйствительно перемазалъ Іеронима. Инокъ Павелъ, безъ сомнѣнія, хорошо понималь, что тѣ или другія увѣренія человѣка, подобнаго попу Алексѣю, не много значатъ, и что самое чинопріятіе, имъ совершенное, если признать его и несомивнымъ, какъ действіе лица, принадлежавшаго къ нетерпимой у бъглопоповцевъ лужковской секть, не должно бы имъть и надлежащей силы; но такъ велика была надобность въ какомъ бы то ни было священникѣ, что и Павелъ и прочая бѣлокриницкая братія были очень довольны письменнымъ удостовъреніемъ попа Алексъя. Съ этого времени началъ Іеронимъ отправлять требы во всѣхъ липованскихъ селеніяхъ Буковнны и служить въ сельской бѣлокриницкой церкви. Имъ же совершено и поставление подвиж-

<sup>1</sup>) Къ этому же времени бѣлокриницкіе иноки успѣли навести справки и въ Москвѣ, по которымъ оказалось, что Іеронимъ дѣй· ствительно былъ въ Воскресенскомъ монастырѣ іеромонахомъ. наго престола въ монастырской часовнѣ, обращенной въ Покровскую церковь <sup>1</sup>).

Кром'в церкви, Геронтій занимался устройствомъ и другихъ монастырскихъ зданій. Прежде всего построенъ былъ небольшой деревянный домикъ для жительства будущему епископу, по крайней м'вр'в на первое время; а до прівзда его, зд'ясь пом'ястился самъ настоятель съ инокомъ Павломъ; заложенъ каменный двухъ-этажный корпусъ для братскихъ келій, на волковскія деньги; наконецъ, въ глубинъ монастырскаго сада, на востокъ отъ Покровской церкви, расчищено было м'ясто для рахмановскихъ палатъ, съ церковію и пом'ященіемъ для епископа и старшей братіи, и постепенно заготовлялись матеріалы для постройки этихъ чертоговъ.

Вотъ что сдѣлано было на деньги россійскихъ старообрядцевъ для приведенія Бѣлокрицкаго монастыря въ приличное для липованской епископіи устройство къ лѣту 1845 года, когда Павелъ и Алимпій, отдохнувъ послѣ путешествія въ славянскія страны, собрались въ новое далекое странствіе.

## 40. Отътздъ Павла и Алимпія въ великое странствіе; пребываніе въ Мануиловкъ и Яссахъ.

Новое, предпринятое теперь странствіе должно было служить рѣшительною попыткой — тѣмъ или инымъ способомъ непремѣнно отыскать и пріобрѣсти епископа для Бѣкокриницкой каеедры. Крайнимъ предѣломъ его, какъ мы уже знаемъ, служили "бѣлоглавыя" Ливанскія горы, Египетъ и иныя мѣста, гдѣ, по мнѣнію старообрядцевъ, имѣлись сокровенно ' обитающіе "древлеправославные" епископы. Впрочемъ исканіе въ этихъ странахъ "древлеправославнаго" епископа Павелъ намѣренъ былъ произвести собственно потому, что таково было общее желаніе старообрядцевъ и что самъ онъ обѣщалъ это московскому обществу, также отчасти для успокоенія и

<sup>1</sup>) Записки о. Онуфрія. Его же: Вопросы и отвъты о бълокр. iepapxiu (рукоп.). своей совѣсти; а на самомъ дѣлѣ онъ уже мало вѣрилъ тогда раскольническимъ сказаніямъ о сокровенныхъ епископахъ древняго благочестія, и потому предположилъ во время путешествія на Ливанъ, въ Палестину и Египетъ, заняться преимущественно разысканіемъ—нѣтъ ли между подлежащими чинопріятію втораго, или третьяго рода греко-восточными іерархіями, гдѣ-нибудь такого, который согласился бы на предложеніе сдѣлаться старообрядческимъ епископомъ. И во все время своего продолжительнаго путешествія онъ дѣйствительно не опускалъ изъ вида этой прямой, ближайшей своей цѣли, начавъ поиски съ сосѣдней съ Буковиною православной митрополіи молдавской.

Изъ Бѣлой-Криницы Павелъ и Алимпій выѣхали 4-го іюля 1845 г.<sup>1</sup>). Сначала остановились въ Мануиловкѣ: здѣсь, въ скиту и въ селеніи, пробыли нѣсколько дней<sup>2</sup>). Мануиловка главное и самое старое изъ раскольническихъ селеній въ Молдавія; здѣсь у старообрядцевъ издавна существовала церковь, при которой и находился упомянутый выше попъ Алексъй. Скиты, мужской и женскій, находятся неподалеку отъ селенія, пріютившись, какъ и самое селеніе, между высокими, поросшими лѣсомъ отрогами Карпатскихъ горъ. Мануиловскіе раскольники уже знали о томъ, что затѣвается въ Бѣлой-Криницѣ; знали и то, что затѣя приняла серіозный характеръ, что получено уже отъ правительства разрѣшеніе учредить въ монастыръ архіерейскую каеедру, такъ какъ вообще имѣли частыя сношенія съ Бѣлой-Криницей. Впрочемъ мануиловскій настоятель Іоиль, тотъ самый, что прежде быль настоятелемъ въ Бѣлой-Криницѣ, по своимъ отношеніямъ къ Геронтію и Павлу, не особенно сочувствоваль ихъ замысламь.

ИСТОР. ВЪЛОБР. СВЯЩ.

13

<sup>1)</sup> Подъ этимъ-числомъ въ паматной книжкъ инока Павла записано: "Сего числа, отдавъ отчетъ отцу (т.-е. настоятелю Геронтію, евангельскому отцу его) за прошлое время путешествій, отправляемся паки въ путь на полуденную страну вселенныя".

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ скитъ Мануиловскій Павелъ и Алимпій прібхали ночью съ 6-го на 7-е іюля (Журналъ Павла).

Здѣсь же, въ Мануиловскомъ скиту, Павелъ встрѣтился съ своими прежними друзьями, которыхъ такъ давно не видалъ,--съ бывшимъ настоятелемъ Лаврентьева монастыря Аркадіемъ и лаврентьевскимъ же инокомъ Евфросиномъ. Лаврентьевъ монастырь въ это время быль уже закрыть по распоряжению правительства, и Аркадій, поживши нѣсколько времени на родинь, въ Клинцовскомъ посадь, только-что успълъ пробраться за границу: въ Мануиловскомъ скиту онъ былъ проъздомъ, на пути къ Добруджу, въ Славскій скитъ, гдѣ намѣренъ былъ поселиться. Аркадій, какъ было уже сказано, принадлежалъ къ числу тѣхъ старообрядцевъ, которые на учрежденіе архіерейства смотрѣли неблагосклонно. Живя въ Россіи, когда былъ настоятелемъ Лаврентьева монастыря, онъ высказывалъ это прямо; также и теперь онъ выразилъ несочувствіе къ предпріятію Павла. Притомъ же Аркадій, а равно и Евфросинъ, были недовольны Павломъ за то, что, уъзжая изъ Лаврентьева, онъ скрылъ отъ нихъ - куда и зачѣмъ отправился съ Геронтіемъ. Такимъ образомъ Павлу пришлось въ Мануиловскомъ монастырѣ имѣть нѣкоторыя пререканія съ прежними друзьями<sup>1</sup>). Но перемѣна обстоятельствъ однакоже не осталась безъ вліянія и на этихъ послѣднихъ: видѣвъ большее и большее оскудѣніе бѣгствующаго священства въ Россіи, убѣдившись въ сочувствіи старообрядческихъ обществъ къ учрежденію собственнаго архіерейства, узнавъ, наконецъ, какие успѣхи въ этомъ отношеніи достигнуты Павломъ, и самъ Аркадій не нашелъ удобнымъ осуждать его рѣшительно. Что же касается самихъ молдавскихъ раскольниковъ, то извѣстіе объ учреждении старообрядческаго архіерейства у нихъ принято было съ большою радостію<sup>2</sup>).

1) Въ "Журналѣ", подъ 11-мъ числомъ іюля, Павелъ записалъ слѣдующій свой проступокъ: "Многословіе и оправданіе сильное и осужденіе отца Аркадія съ Ефросиномъ за невинное мить осуждение".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Событіе въ Буковинѣ простерло уже сюда свое заразительное вліяніе (писалъ Надеждинъ, побывавъ у молдавскихъ раскольниковъ около того самаго времени, какъ туда пріѣхали Павелъ и Алимпій): вѣсть объ учреждаемой раскольнической епископской каседрѣ, рас-

Впроченъ Павелъ и Алимпій пріёхали въ Мануиловку не столько затёмъ, чтобы заручиться расположеніемъ молдавскихъ старообрядцевъ къ учреждаемому архіерейству, сколько — поразвёдать у нихъ, нётъ ли въ Молдавіи епископа, удобнаго къ уловленію въ старообрядчество. Разсчитывая въ этомъ отноніеніи больше на ясскихъ раскольниковъ, они и рёшились съѣздить изъ Мануиловки въ Яссы.

Въ Яссахъ, какъ мы уже говорили, издавна существовало общество русскихъ старообрядцевъ. Они жили преимущественно въ предмѣстьи города, за Бахлуемъ: здѣсь находилась у нихъ, существовавшая также изстари, каменная Успенская церковь, при которой въ былыя времена, когда въ бъгствующемъ священствъ не было недостатка, имълись постоянно бъглые попы, теперь же отправляль службу уставщикь Никифорь Панкратьевъ, почтенный старикъ, находившійся въ этой должности около 25 лѣтъ. Ясскіе старообрядцы издавна также поддерживали сношенія съ православными ясскими митрополитами. Поэтому-то между прочимъ раскольники въ своихъ попыткахъ пріобръсти епископа, въ прежнее время, обращали взоры преимущественно на ясскую митрополію. И Павелъ, подражая предкамъ, отсюда же вознамърился начать свои новые опыты въ исканіи архіерейства. Тогда у ясскихъ старообрядцевъ пользовался особеннымъ уваженіемъ митрополитъ Веніаминъ, старецъ кроткій и благочестивый. Старообрядцы въ нему хаживали; онъ принималъ ихъ съ любовію: ему нравились ихъ преданиность старинѣ и строгое соблюденіе церковныхъ уставовъ. Между прочимъ онъ любилъ слушать, какъ раскольники на своей колокольнъ звонили по-русски, и даже просилъ уставщика Никифора научить его соборныхъ звонарей этому старому русскому звону: просьбу владыки-Веніамина уставщикъ. разумѣется, исполнилъ съ удовольствіемъ, и получилъ отъ него за эту услугу наперсный кресть 1). Въ то время, какъ

18\*

пространяясь между ними, носится изъ усть въ уста любопытною новостью и возбуждаетъ общее участіе" (Сборн. Кельсіева ч. І, стр. 171).

<sup>1)</sup> Записки о. Онуфрія.

Павелъ и Алимпій прібхали въ Яссы, митрополить Веніаминъ уже оставилъ каеедру и жилъ на покоъ въ Слатинскомъ монастырѣ. Понятно, что ясскіе старообрядцы, которые вообще отнеслись съ большимъ сочувствіемъ къ ихъ предпріятію, не могли указать бѣлокриницкимъ искателямъ архіереевъ никого лучше, какъ владыку Веніамина. То самое, что онъ жилъ на покоћ, представлялось и имъ и Павлу обстоятельствомъ особенно благопріятнымъ въ настоящемъ случав. И вотъ Павелъ и Алимпій съ депутаціей отъ ясскихъ старообрядцевъ двйствительно отправились въ Слатинъ, - просить митрополита Веніамина, чтобы онъ или самъ переселился на жительство въ Бѣлую-Криницу, въ званіи верховнаго старообрядческаго пастыря, или, что еще лучше, посвятилъ бы нарочно въ епископы для Бѣлой-Криницы кого-нибудь изъ старообрядцевъ. Здѣсь Павелъ, подражатель предковъ, въ точности слѣдовалъ примѣру вѣтковцевъ, слишкомъ сто лѣтъ тому назадъ обращавшихся съ такою же просьбой къ ясскому митрополиту Антонію, -такъ же не упоминалъ въ бесъдъ съ митрополитомъ Веніаминомъ о чинопріятіи, какому долженъ будетъ подвергнуться онъ, или поставленный имъ новый епископъ, по прибыти въ Бълую-Криницу. Полагая, что старообрядцы желають имѣть дѣйствительно православнаго епископа, митрополитъ Веніаминъ принялъ ихъ просьбу благодушно; но исполнить ее ръшительно отказался: съ своимъ монастырскимъ уединеніемъ, онъ не желалъ разстаться для Бѣлой-Криницы; а поставить на бѣлокриницкую каеедру новаго епископа считаль себя не въ правъ, какъ удалившійся отъ управленія церковными дѣлами, -- право это, въ области ясской митрополіи, принадлежало только дійствительному митрополиту, къ которому онъ и посовѣтовалъ старообрядцамъ обратиться съ своей просьбой<sup>1</sup>). Потерпѣвъ неудачу въ переговорахъ съ митрополитомъ Веніаминомъ, Павелъ рѣшился, прикрываясь его совѣтомъ и какъ бы именно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же. Чрезъ два года послё этого, въ 1847 году, митрополить Веніаминъ скончался въ Слатинскомъ монастырѣ (Ин. Пареенія *Странствіе и путешествіе*, т. II, стр. 32).

по его порученію, обратиться съ предложеніемъ о поставленіи епископа для буковинскихъ Липованъ къ наличному ясскому митрополиту. Но здѣсь онъ уже не встрѣтилъ того благодушія, съ какимъ принялъ его митрополитъ Веніаминъ: проникая дѣйствительныя намѣренія раскольниковъ, ясскій владыка, безъ дальнихъ объясненій, прогналъ старообрядческую депутацію<sup>1</sup>).

Итакъ "желаемымъ предметомъ" въ Яссахъ заимствоваться не удалось. Павелъ и Алимпій возвратились въ Мануиловку, и отсюда, по новомъ совѣщаніи съ старообрядцами, отправились въ Боташаны, гдѣ, по слухамъ, жилъ на покоѣ какой-то православный епископъ: оказалось, что епископъ дѣйствительно жилъ тамъ, но незадолго предъ тѣмъ временемъ скончался. Продолжая свои поиски, Павелъ и Алимпій задумали съѣздить въ Валахію, навѣдаться — нельзя ли тамъ позаимствоваться архіерействомъ; но даже и проѣхать чрезъ границу безъ разрѣшенія отъ валахскаго архіерея имъ не было дозволено. Вообще (замѣчаетъ одинъ изъ ближайшихъ сотрудниковъ Павла и Алимпія въ учрежденіи іерархіи) "кидались они по Молдавіи, какъ угорѣлые, искали епископа, чтобы купить, и однако не нашли"<sup>2</sup>).

Теперь уже ничего болѣе не оставалось, какъ направить стопы къ "бѣлоглавому Ливану". Прежде всего Павелъ и Алимпій, какъ и слѣдовало, поѣхали въ Константинополь, а на пути туда посѣтили живущихъ при Дунаѣ Некрасовцевъ.

# 41. Нѣснолько историческихъ свѣдѣній о добруджинскихъ Некрасовцахъ и некрасовскихъ селеніяхъ.

Первое появленіе русскихъ раскольниковъ за Дунаемъ относится къ началу XVIII столѣтія и находится въ связи съ извѣстнымъ возмущеніемъ донскихъ казаковъ подъ предводи-

<sup>1)</sup> Зап. о. Онуфрія.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ин. Онуфрій, тамъ же.

тельствомъ атамана Булавина въ царствонаніе ямператора Петра. Когда царскія войска стали одолѣвать бунтовщиковъ и началась Петровская расправа съ полоненными, одинъ изъ сподвижниковъ Булавина, атаманъ Игнатій Некрасовъ, рѣшился съ своею дружиной, состоявшею изъ 2000 казаковъ, бѣжать на Кубань, за россійскій рубежъ, во владѣнія крымскаго хана.

Но во владѣніяхъ крымскаго хана Некрасовъ жилъ недолго. Еще въ царствованіе Петра, когда начались войны съ турками и русскія войска, направляясь къ турецкимъ предѣламъ, начали тревожить кубанскихъ поселенцевъ, Некрасовъ и большая часть казаковъ поднялись съ Кубани и пустились дальше — искать осѣдлаго мѣста во владѣніяхъ турецкаго султана. Султанъ принялъ казаковъ милостивно, далъ имъ позволеніе селиться по берегамъ Дуная, при впаденіи его въ Черное море, и жить по своимъ обычаямъ, только не нарушая вѣрности султанскому правительству и исправно являясь на службу въ военное время. Новые подданные султана, по имени своего предводителя Игната Некрасова, получили у турокъ названіе Инатъ-казаковъ, а сами стали называться *Некрасовцами*.

Такъ явились первыя поселенія русскихъ старообрядцевъ на Дунав, въ такъ называемой Добруджв. Это мвсто, лежащее неподалеку отъ русскихъ границъ, впослвдствіи, когда начались частыя войны съ турками, сдвлалось передовымъ постомъ, куда направлялись обыкновенно русскія войска. Съ появленіемъ русскихъ войскъ, часть Некрасовцевъ обыкновенно переселялась изъ Добруджи во внутреннія области Турецкой имперіи. Правда, это были переселенія большею частію временныя, — съ прекращеніемъ войны, по минованіи опасности, переселенцы возвращались обыкновенно на свои старыя мвста, въ свою Добруджу; но случалось, что иные изъ этихъ переселенцевъ предпочитали оставаться тамъ, куда на время загоняла ихъ нужда. Такимъ образомъ явились поселенія Некрасовцевъ даже въ мвстахъ столь далекихъ отъ Добруджи и Дуная, какъ берега Эносскаго залива, гдв существуетъ и доселѣ некрасовское селеніе Казакъ-кёй<sup>1</sup>), и даже малоазійскій берегъ Мраморнаго моря, гдѣ находится другое, болѣе извѣстное некрасовское селеніе съ турецкимъ названіемъ Бинъ-эвле (тысяча домовъ), иначе Майносъ, какъ обыкновенно зовутъ его сами Некрасовцы. Казакъ-кёй теперь ничтожное, полузабытое селеніе; Майносъ гораздо значительнѣе, но все-таки своему названію Бинъ-эвле далеко не соотвѣтствуетъ. Самую замѣчательную принадлежность Майноса составляетъ теперь то, что здѣсь сохранились во всей первобытной, неповреждепной чистотѣ своей казацкіе нравы и порядки временъ Некрасова съ товарищами: майносцы это какимъ-то чуднымъ образомъ до нашего вромени сохранившіеся въ азіатской глуши живые представители тѣхъ вольныхъ русскихъ людей, что въ началѣ XVIII вѣка пришли на Дупай съ береговъ Дона и Кубани<sup>3</sup>).

Добруджа, гдѣ первоначально поселились Некрасовцы, продолжала однакоже оставаться и остается главнымъ мѣстомъ жительства задунайскихъ раскольниковъ. Здѣсь раскольническое населеніе съ теченіемъ времени достигло весьма значительной цифры, и не столько путемъ естественнаго размноженія казацкихъ семей, сколько вслѣдствіе наплыва новыхъ оѣглецовъ изъ Россіи по проложенной Некрасовцами дорогѣ въ султанскія владѣиія. Новые русскіе выходцы уже вовсе не принадлежали къ потомкамъ славнаго войска донскаго: это были, какъ и въ липованскихъ селеніяхъ Буковины, тѣ изъ ревнителей "древняго благочестія", которымъ почему либо сдѣлалось не совсѣмъ удобно оставаться въ Россіи. Некрасовцы, по старому казацкому обычаю, радушно принимали

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Еще два раскольническія селенія этого имени находятся на южномъ берегу Чернаго моря, одно при озерѣ Дерконъ, другое близъ Бафры.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Домашній и общественный быть майносокнать Некрасовцевь очень вёрно и живо описанъ въ интересной статьё г. Иванова-Желудкова (Кельсіева): Русское село въ Малой Азіи (Русскій Виси., т. LXI, стр. 413 — 451).

ихъ въ свое общество, и многіе изъ этихъ выходцевъ начали жить подъ именемъ и на правахъ Игнатъ-казаковъ, хотя тѣхъ казацкихъ качествъ, которыми отличаются прямые потомки Некрасовцевъ, пріобрѣсть уже не могли. Впрочемъ, большею частью они селились отдѣльно отъ казаковъ, по турецкимъ городамъ и мѣстечкамъ, или заводили свои собственныя поселенія. Изъ такихъ поселеній, гдѣ раскольники живутъ не на казацкихъ правахъ, извѣстны въ Турціи: Каменъ (неподалеку отъ Мачина), Новинка (близъ Гирсова), Татарица (на пути изъ Силистріи къ Туртукаю); кромѣ того, значительное число пришлыхъ изъ Россіи раскольниковъ живетъ въ Тульчѣ, Исакчѣ, Мачинѣ, Бабадагѣ (по раскольническому названію Бабà) и въ разныхъ мѣстечкахъ, разсѣянныхъ вдоль морскаго берега, до самаго Адріанополя, — до Ядрина, какъ называютъ его раскольники.

Средоточіе раскольническаго населенія въ Турціи составляють и понынѣ тѣ казацкія села, которыя были основаны первыми бѣжавшими съ Кубани Некрасовцами. Таковы именно слѣдующія три слободы, сплошь населенныя раскольниками: *Сары-кёй*<sup>1</sup>), *Слава и Журиловка*. Въ сороковыхъ годахъ эти коренныя некрасовскія селенія были довольно многолюдны и не бѣдны. Некрасовцы жили здѣсь на старыхъ казацкихъ правахъ: въ военное время обязаны были высылать молодыхъ людей на службу, въ мирное свободно занимались рыболовствомъ и иными промыслами, управлялись своими стариками и выборнымъ атаманомъ, судились своимъ собственнымъ судомъ въ казацкомъ "кругу", — держались вообще старыхъ казацкихъ обычаевъ.

Главнымъ связующимъ началомъ для некрасовскихъ обществъ служитъ не столько казачество съ его старинными вольностями, сколько та мнимо-старая въра, якобы гонимая на Руси отъ лътъ Никона патріарха, за которую ихъ предки,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ одномъ письмъ Аркадія Славскаго находимъ объясненіе этого имени: "турецкимъ названіемъ Сары-кей, а по нашему *Желтое село*".

Булавинъ и Некрасовъ съ товарищами, возстали не меньше, чёмъ за свою казадкую волю. Слёпая приверженность къ этой "старой вврѣ", соединенная съ сильною враждой противъ православія, къ сожалёнію, удержалась въ ихъ обществахъ гораздо крѣиче, нежели самая любовь къ казачеству: она составляеть общую и главную принадлежность всёхъ добруджинскихъ Некрасовцевъ и держитъ ихъ въ тѣсномъ общении не только между собой, но и со всѣмъ задунайскимъ раскольническимъ населеніемъ. Замѣчательно, что здѣсь, у турецкихъ раскольниковъ, нътъ даже того раздробленія на секты, которое составляеть общую принадлежность раскола и вносить столько вражды въ раскольническія общества: всѣ турецкіе раскольники, за ничтожными исключеніями, всегда принадлежали и принадлежать досель къ поповщинскому согласию, хотя пріобрѣтеніе бѣглыхъ поповъ всегда представляло для нихъ не малыя трудности, такъ что бывали времена, когда во всей Добруджѣ не имѣлось ни одного раскольническаго попа. Случалось также, что подъ именемъ поповъ жили и дъйствовали у Некрасовцевъ разные бродяги, никогда не имѣвшіе священнаго сана, - жили, разумъется, до перваго случая, открывавшаго обманъ, и тогда надъ самозваннымъ попомъ, если не успѣвалъ онъ заблаговременно скрыться, чинилась короткая казацкая расправа: въ куль — да въ воду. И тъ попы, которые приходили не съ фальшивыми ставленными грамотами, были въ нравственномъ отношени не много дучше бродягъ: сами Некрасовцы, при всемъ своемъ невѣжествѣ и грубости нравовъ, терпъли ихъ только ради крайней нужды въ священствъ, для совершенія необходимыхъ церковныхъ требъ, и за тъмъ не ждали отъ нихъ ничего. Ни религіознаго, ии нравственнаго вліянія на свою паству некрасовскіе попы обыкновенно не имѣли, да и не думали имѣть. Крайне ограниченнымъ потребностямъ Некрасовцевъ въ этомъ отношении удовлетворяли ихъ уставщики и дьяки, ихъ старики-начетчики и живущіє между ними иноки.

Добруджинское иночество составляли главнымъ образомъ раскольническіе монахи, бѣжавшіе изъ Россіи, число которыхъ значительно возрасло именно въ царствование императора Николя Павловича, когда на раскольнические монастыри у.насъ въ Россіи обращено было строгое вниманіе правительства, что и побуждало многихъ раскольническихъ иноковъ переселяться на более спокойное жительство къ своимъ заграничнымъ одновърдамъ, — въ Австрію, въ Турцію, въ Придунайскія Княжества. Въ Добруджѣ нѣкоторые изъ иноковъ жили отдѣльными кельями, по близости некрасовскихъ селеній, и въ самыхъ селеніяхь; но главнымъ пріютомъ задунайскаго раскольническаго иночества служиль такъ называемый Славский скить. расположенный въ трехъ верстахъ отъ Славы, среди лѣса, и, какъ всѣ раскольническіе скиты, состоящій изъ отдѣльныхъ хатокъ, или келій, разбросанныхъ безъ порядка вокругъ часовни. Основателемъ Славскаго скита и настоятелемъ его въ сороковыхъ годахъ былъ старецъ инокъ Макарій; а братство главнымъ образомъ составляли выходцы изъ русскихъ раскольническихъ монастырей и скитовъ: въ томъ числѣ были иноки и Лаврентьева монастыря, — уже извъстные читателямъ Аркадій Доровеевъ, или Лысый<sup>1</sup>), Алимпій Вепринцевъ и др.

Когда слухъ о томъ, что буковинскіе раскольники затѣваютъ дѣло о пріобрѣтеніи архіерея для старообрядцевъ, дошелъ до некрасовскихъ селеній, здѣсь приняли его съ большимъ сочувствіемъ. Некрасовцамъ по душѣ была мысль имѣть свое собственное священство, навсегда избавиться отъ этихъ бѣглыхъ великороссійскихъ поповъ, которые имъ такъ опротивѣли, и пріобрѣтеніе которыхъ становилось все труднѣе и труднѣе. Впрочемъ были между ними и такіе, что смотрѣли не очень благосклонно на затѣю буковинскихъ искатетелей архіерейства.

# 42. Пребываніе Павла и Алимпія у Некрасовцевъ, въ Тульчъ и Константинополъ.

Въ Добружку, и именно въ Славскій монастырь, Павелъ и Алимпій прітхали 19 сентября 1845 года. Здъсь пробыли

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Доровеевыма назывался онъ по имени своего евангельскаго отца, ибо въ иночество постриженъ былъ инокомъ Доровеемъ.

они двое сутокъ, бесъдуя со старцами о своихъ предположеніяхъ и надеждахъ относительно учрежденія старообрядческаго архіерейства. Старцы Славскаго скита вполнѣ сочувствовали ихъ предпріятію, и, какъ истые представители старообрядцевь, искренно въруя въ существование сокровенныхъ "древлеправославныхъ" епископовъ, выражали особенное желаніе, чтобы пріобрѣтенъ былъ епископъ именно изъ таковыхъ: настоятель инокъ Макарій даже снабдиль Павла и Алимпія посланіемъ къ знакомымъ своимъ, издавна живущимъ при берегахъ Нила "египетскимъ старцамъ", которые, какъ онъ надъялся, могли сообщить имъ свъдънія о епископахъ "древняго благочестія"; славскіе отцы совѣтовали также не оставлять безъ вниманія и извѣстныя, обращающіеся между старообрядцами сказанія о томъ, гдѣ и какъ можно обрѣсти "древлеправославное епископство". Павелъ смиренно внималъ этимъ старческимъ наставленіямъ и об'вщался въ точности оныя исполнить, хотя уже въ то время не имѣлъ никакого довѣрія къ раскольническимъ сказаніямъ о "древлеправославномъ епископствъ", которымъ такъ простодушно върили еще славскіе отцы.

Между темъ о прибытіи Павла и Алимпія въ Славскій ионастырь скоро провёдали въ трехъ некрасовскихъ селеніяхъ. Сарыкёнцы особенно желали узнать о намъреніяхъ и надеждахъ инока Павла относительно пріобрѣтенія епископа: они послали нарочно въ славский скитъ двухъ почетныхъ казаковъ — звать въ себъ Павла и Алимпія. Въ ожиданіи гостей старики собрались въ домѣ казака Осипа Семенова Гончарова, гдъ назначена была квартира для нихъ, и встрътили ихъ съ большимъ почетомъ. Здъсь за трапезой Павелъ долго бесъдовалъ съ стариками о своемъ дълв. Отъ Гончарова всв отправились къ уставщику Карпу Яковлеву, потомъ къ атаману Козьмѣ Василискову: и "просидѣли у него (пишетъ самъ Гончаровъ) даже до свъту съ восторгомъ и великою любовію, даже не могли видъть когда нощь прошла въ пріятномъ разговорѣ, даже никто изъ насъ той нощи и сна не принялъ ни мало"<sup>1</sup>).

1) Эти и слъдующія подробности о пребываніи инока Павла у Не-

Инокъ Павелъ хорошо понималъ, что для успѣшнаго окончанія предпріятія ему было весьма неизлишне заручиться расположениемъ некрасовскихъ обществъ, и потому употребилъ все свое искусство, чтобы заслужить это расположение Въ Сарыкё в прожилъ онъ болье двухъ дней; видълся и бесъдовалъ со всёми почетнёйшими лицами въ селеніи. Когда, наконецъ, Павель и Алимпій собирались вхать далье, сарыкёйцы не знали, чъмъ выразить имъ свою признательность за посъщеніе и какъ засвидітельствовать свое сочувствіе къ ихъ ділу: приготовили подводу, нанесли разныхъ дорожныхъ запасовъ, а Гончарову, человѣку бывалому, хорошо знавшему дорогу въ Царьградъ, поручили проводить гостей по крайней мъръ до Тульчи и тамъ пристроить на покойную квартиру, пока найдутъ мъсто на пороходъ. На прощаньъ, старики поклонились Павлу и Алимпію до земли и сказали: "даруй вамъ Господи получить вся благая"!'- вообще проводили ихъ съ великою честію.

Въ Тульчѣ Осипъ Семеновъ помѣстилъ путешественниковъ у самаго зажиточнаго изъ мѣстныхъ старообрядцевъ, Саввы Рукавишникова. Здѣсь иновъ Павелъ написалъ и вручилъ Гончарову для доставленія по принадлежности благодарственныя письма сарыкёйскому обществу и настоятелю Славскаго скита Макарію. Вообще, онъ былъ очень доволенъ пріемомъ, какой ему сдѣлали Некрасовцы; но здѣсь, въ Тульчѣ, пришлось ему встрѣтиться и съ однимъ изъ горячихъ противниковъ старообрядческаго архіерейства. Тамъ жилъ нѣкій инокъ Аркадій, называвшійся тульча̀нскимъ, человѣкъ не очень далекаго ума, но крайне самоувѣренный, даже съ притязаніями на прозорливость. Учрежденіе самостоятельной раскольнической іерархіи онъ, подобно Гусеву и нѣкоторымъ другимъ, почиталъ непозволительнымъ и опаснымъ нововведеніемъ, потому громко порицалъ затѣю бѣлокриницкихъ иноковъ. Павлу это было

красовцевъ мы заниствуемъ изъ сочивенія Гончарова: Первое начатіе происшествія нашего духовнаго дила объ устроєніи епископа (рукопись).

извѣстно; однакоже, предъ отъѣздомъ изъ Тульчи, уже отправляясь на пароходъ, онъ зашелъ къ Аркадію проститься, питая надежду, что смягчится его сердце. Побесѣдовали немного: Павелъ поднялся и говоритъ:

- Прости, отче, и благослови.

— Не благословляю, — отвѣчалъ Аркадій.

- Отче, благослови! - повторилъ Павелъ.

— Не благословляю! Не благословляю! — твердилъ непреклонный инокъ Аркадій.

Павелъ и Алимпій ушли отъ него съ огорченіемъ. Случилось же, что направляясь къ пароходной пристани встрѣтили они лаврентьевскихъ старцевъ, Аркадія и Евфросина, которые только что прибыли въ Тульчу на пути изъ Мануиловскаго монастыря въ Славскій скитъ. Такъ какъ до отъѣзда нарохода оставалось еще довольно времени, то Павелъ возвратился съ ними въ домъ Рукавишникова, чтобы еще побесѣдовать о своемъ дѣлѣ. Потомъ всѣ проводили его до пароходной пристани. Прощаясь, Павелъ, сказалъ Аркадію Лаврентьевскому:

- Прости, отче, и благослови насъ на сіе дѣло!

Аркадій былъ поставлень въ затрудненіе: ему не хотѣлось огорчить Павла рѣшительнымъ отказомъ; съ другой стороны онъ опасался дать благословеніе. Помолчавъ немного, Аркадій отвѣтилъ:

- Богъ да сотворитъ съ вами, якоже хощетъ!

Павелъ поклонился ему низко и сказалъ:

- Спаси Христосъ, отче!

"Смотрите обоихъ разумы, лаврентьевскаго Аркадія и тульчанскаго (замѣчаетъ по сему случаю Гончаровъ): они были въ одномъ сомнѣніи о епископѣ; но первый не оскорбилъ отца Павла о благословеніи, а тульчанскій Аркадій невѣжествомъ своимъ опечалилъ" <sup>1</sup>).

Но самымъ важнымъ пріобрѣтеніемъ для Павла и Алимпія было завязавшееся теперь знакомство ихъ съ самимъ Гончаровымъ, который нашелъ имъ весьма нужныхъ покровителей

1) Первое начатие происшествія...

особаго рода. Гончаровъ, или Гончаръ, какъ обыкновенно звали его Некрасовцы, быль весьма земечательною личностью среди добруджинскихъ раскольниковъ. Человѣкъ тонкій и умный, надѣленный рѣдкой памятью, неутомимо дѣятельный и предпріимчивый, словомъ — соворшеннѣйшій типъ русскаго казака-Некрасовца, къ тому же умѣвшій говорить по-турецки, онъ имѣлъ тѣсныя связи съ польскою эмиграціей въ Константиноноль и въ другихъ турецкихъ городахъ: самъ панъ Чайковскій (Садывъ-паша) былъ въ числѣ его благопріятелей 1). Принявъ во вниманіе, что Павелъ еще первый разъ вхалъ въ Константинополь и потомъ долженъ былъ отправиться въ далекія и опасныя странствія, не имѣя ни знакомыхъ, ни покровителей. Гончаровъ нашелъ не лишнимъ предложить ему покровительство этихъ своихъ друзей, у которыхъ повсюду имѣлись сильныя связи; да и въ главномъ дѣлѣ, въ пріисваніи епископа, эти покровители, по соображеніямъ Гончарова, могли оказать Павлу съ Алимпіемъ весьма важныя услуги и въ Константинополѣ и въ другихъ мѣстахъ, особенно же если бы потребовалась защита отъ какихъ-нибудь нападеній со стороны русскаго правительства. Павелъ какъ нельзя лучше опѣнилъ всю важность предложенныхъ Гончаровымъ услугъ и принялъ ихъ съ величайшею благодарностію : съ этого времени онъ звалъ Іосифа Семеновича не только своимъ искреннимъ благопріятелемъ, но и незабвеннымъ благодѣтелемъ. Сами сарыкёйскіе Некрасовцы, хотя и невыгодно смотрѣли на сношенія Гончарова съ польскими агентами, но именно какъ человѣку сильному между прочимъ этими связями и поручили ему проводить Павла съ Алимпіемъ до Тульчи. Здёсь Осипъ Семеновъ дъй-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ отношеніяхъ Гончарова къ польской эмяграція въ Константинополѣ говорится подробно въ другой нашей книгѣ: Расколъ, какъ орудіе враждебныхъ Россіи партій. Любопытныя извѣстія объ нихъ и о самомъ Гончаровѣ сообщаются также въ статьѣ Кельсіева: Польскіе агенты въ Царъ-Градъ (Русск. Въсти. (т. LXXXIV). Мѣткую характеристику Гончарова написалъ и Герценъ въ своей статьѣ о Кельсіевѣ, напечатанной въ Сборникѣ его посмертныхъ сочиненій (стр. 160—162). См. Брат. Сл. 1889 г. т. 11, стр. 696—701.

ствительно представиль ихъ постоянно жившему въ Тульчь эмиссару польской эмиграція, Жуковскому 1). Объяснивь сущность дела, ради котораго странствують липованские иноки. Гончаровъ просилъ Жуковскаго рекомендовать сихъ иноковъ и самое ихъ дѣло покровительству эмиграціи въ Константинополь и въ иныхъ мъстахъ, куда позоветъ ихъ надобность. Члены польской эмиграціи, работавшіе въ Турецкой имперіи, чрезвычайно дорожили тогда своими связями съ раскольническимъ населеніемъ въ Турціи<sup>2</sup>); притомъ же въ самомъ предпріятія основать раскольническую архіерейскую кассдру Жуковскій съ перваго раза почуялъ недоброе для Россія: понятно, что онъ принялъ Павла и Алимпія съ распростертыми объятіями, со всею готовностью предложилъ имъ мощное повровительство эмиграціи, и снабдилъ ихъ при отътздъ въ Константинополь рекомендательными письмами къ пану Чайковскому и нѣкоторымъ близкимъ ко двору султана лицамъ. польскаго происхожденія<sup>8</sup>).

Въ Константинополѣ Садыкъ-Паша принялъ Павла и Алимпія, рекомендованныхъ Жуковскимъ и Гончаровымъ, со всей предупредительностью, и охотно предложилъ имъ свое покровительство и услуги. Распросивъ подробно о цѣли ихъ прівзда собственно въ Константинополь, Чайковскій, вопервыхъ, объяснилъ имъ, что входитъ въ какія-либо сношенія съ патріархомъ по дѣлу объ учрежденіи старообрядческой іерархіи никакъ не слѣдуетъ: "ибо (писалъ въ послѣдствіи инокъ Павелъ со словъ Чайковскаго) каждое слово будетъ вѣдомо русскому консулу, у коего тамъ, въ патріархіи, всегда присутствуетъ

1) О Жуковскомъ см. въ кн. Расколъ, какъ орудие партий, на стр. 11 и въ прим.

<sup>2</sup>) См. въ той же книгѣ и въ упомянутой статьѣ Кельсіева.

<sup>8</sup>) Записки о. Онуфрія. О томъ, что благодаря рекомендація Гончарова нашелъ въ Царь-Градѣ сильное покровительство среди влаз стей польскаго происхожденія, и самъ Павелъ, чрезвычайно осторожный на этотъ счетъ, упоминаетъ въ одномъ изъ своихъ писемъ, о которомъ будетъ сказано ниже.

логовоть: а духъ русский встьмъ извъстень!" Затъмъ онъ ука. залъ Павлу ближайшій способъ пріобрѣсти епископа, --- именно совѣтовалъ обратиться къ живущимъ въ Константинополѣ безмъстнымъ архіереямъ: ибо "тамъ, въ одной окружности города (какъ опять писалъ инокъ Павелъ со словъ Чайковскаго), находится шесть патріарховъ и болёе двадцати архіереевъ, удаленныхъ отъ своихъ епархій по прихотямъ Порты, но изверженію, или запрещенію не подлежащихъ, - они всѣ свободны, когда только восхотятъ-и священнод вйствуютъ надлежащимъ порядкомъ, по чину архіерейскому" 1). О существованіи такихъ "безмѣстныхъ" архіереевъ въ Царѣградѣ Павлу и прежде было извъстно, — на нихъ именно онъ и разсчитывалъ больше всего, предпринимая сюда путешествіе; со стороны Чайковскаго важна была собственно та услуга, что онъ, чрезъ своихъ агентовъ, могъ собрать и сообщить Павлу точныя свъдънія объ этихъ существовавшихъ въ Константинополь епископахъ, и именно бралъ это дъло на себя, посовътовавъ Павлу въ него не вмѣшиваться лично изъ опасенія тогоже "всѣмъ извѣстнаго русскаго духа". А въ отклоненіе всякихъ подозрѣній со стороны греческихъ и русскихъ "шпіоновъ", Чайковскій находилъ полезнымъ для Павла и Алимпія, чтобы они на время и совсѣмъ уѣхали изъ Константинополя. Не могъ не видъть инокъ Павелъ всей разумности этихъ совътовъ, равно какъ всей искренности, съ какой они давались, — и преисполнился глубочайшею благодарностью къ своему вельможному другу. Предложение убхать на время изъ Константинополя онъ могъ исполнить тёмъ удобнёе, что во всякомъ случаѣ ему необходимо было, ради успокоенія старообрядцевъ и для очищенія совѣсти, совершить путешествіе въ Сирію, Палестину и Египетъ, - въ страны якобы обитаемыя "древлеправославными епископами". Въ это путешествіе могъ онъ немедленно отправиться, предоставивъ новымъ друзьямъ своимъ заботу о пріисканіи въ Царь-градь "желаемаго предмета". Чай-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письмо Павла къ Геронтію изъ Дарданеллъ, изъ карантина. См. Перепис. руск. дъят. вып. 1-й, стр. 61.

ковскій, съ своей стороны, вполнѣ одобрилъ этотъ планъ, и, отпуская Павла и Алимпія въ далекое странствіе, снабдилъ ихъ рекомендательными письмами къ членамъ польской эмиграціи въ Бейрутѣ, Яффѣ, Каирѣ и другихъ мѣстахъ, — новая услуга, которую очень дорого цѣнилъ инокъ Павелъ <sup>1</sup>).

#### 43. Странствіе Павла и Алимпія по Сиріи и Палестинъ.

Итакъ бълокриницкіе странствователи отправились въ Сирію, Палестину и Египеть, оставивъ въ Константинополь, свое дѣло на попеченіе пана Чайковскаго съ товарищами. Теперь, когда инокъ Павелъ могъ питать уже несомнѣнную надежду на пріобр'втеніе епископа изъ числа безм'встныхъ, проживающихъ въ Ккнстантинополь, путешествіе въ Сирію и прочія страны онъ предпринималъ, не столько для того, чтобы искать тамъ потребнаго для бѣлокриницкой каеедры архипастыря (хотя, разумѣется, не преминулъ бы воспользоваться представившимся къ тому случаемъ), сколько съ двумя слёдующими цёлями: 1) навести точныя справки о мнимыхъ "древлеправославныхъ" епископахъ, якобы тамъ обитающихъ, чтобы можно было такимъ образомъ дать рѣшительный отвѣтъ тѣмъ старообрядцамъ, которые простодушно вѣрили въ существованіе такихъ епископовъ; 2) личнымъ наблюденіемъ дознать, какое крещение употребляется у живущихъ тамъ христіанъ,-трехпогружательное, или обливательное, такъ какъ именно вопросъ о крещении былъ единственнымъ, рѣшение котораго считалъ онъ необходимымъ "для безсумнительнаго пріятія приходящихъ священныхъ лицъ въ сущемъ ихъ санъ". Изъ сво-

1) Объ этихъ рекомендаціяхъ инокъ Онуфрій пишеть въ своихъ запискахъ: "Въ Царѣградѣ они (Павелъ и Алимпій) были снабжены письмами къ другимъ агентамъ, подобнымъ цареградскимъ, и нашихъ пословъ передавали одинъ другому изъ Дамаска въ Герусалимъ, изъ Герусалима въ Каиръ, Александрію и обратно въ Царь градъ". О рекомендательныхъ письмахъ отъ цареградскихъ "благодѣтельныхъ пановъ" упоминаетъ и самъ Павелъ въ письмахъ къ Геронтію.

нотор. вълокр. свящ.

ихъ странствій по Сиріи, Палестинъ и Египту инокъ Павелъ писалъ пространныя, весьма примъчательныя письма къ Геронтію, очевидно съ тою цълію, чтобы письма эти изъ Бълой-Криницы были сообщаемы во всъ главныя старообрядческія общества: въ нихъ онъ излагалъ преимущественно свои наблюденія именно по двумъ указаннымъ пунктамъ <sup>1</sup>).

Любезно распрощавшись съ своими цареградскими благодътелями, провожавшими ихъ до пристани, Павелъ и Алимпій съли на пароходъ вмъстъ съ пассажирами, отправлявшимися

1) Всёхъ писемъ было три: одно изъ Бейрута, писанное на возвратномъ пути изъ Сиріи, другое изъ Іерусалима (отъ 3-го декабря 1845 года), третье изъ карантина въ Дарданеллахъ (оть 12-го февраля 1846 года). Переписка шла чрезъ посредство тёхъ польскихъ агентовъ, подъ покоовительствомъ которыхъ Павелъ и. Алимпій путешествовали: въ письмѣ изъ Іерусалима Павелъ говорить, напримерь: "Письмо сіе, запечатавъ, посылаемъ съ надписью благодотелю нашему во Яффу, и просимъ, когда будетъ случай, съ почтой или оказіей (потому что почта завсь необстоятельная). отправить на благодътелей наших въ Константинополь, а тыя, получа, безъ сумивнія не задержать и къ вамъ пришлють оттоль почтой". Еще: "Мы льстились надеждой воспользоваться какимъ нибудь съ вашей стороны извёстіемъ чрезь посредство царекрадскихь нашиль благоджиелей, коних извёстень ходь въ намь въ Герусалимъ чрезь друзей ихь вь Байруть и Яффь". А что письма действительно назначались для общаго чтенія старообрядцевъ и по многимъ містамъ читались, это несомнённо. Такъ въ Сарыкёв, въ феврале мёсяцё 1849 г., читали уже письмо Павла изъ Дарданеллъ, где говорилось: "какъ они были въ Сиріи и во Аравіи, во Іерусалимъ и во Египть, во Александрін и даже во всей Палестинь... и всь удивлялись его мулоому описанію и путешествію ихъ" (Гончар. Первое начатіе происшествія нашего дъла о епископъ). Въ 1847 году, прівзжавшій въ Белую Криницу за муромъ, В. В. Борисовъ взялъ подлинныя Павловы письма въ Москву, чтобы сообщить ихъ и московскимъ старообрядцамъ. Впослъдстви Павелъ поручалъ Геронтію, находившемуся въ Москвѣ, привезти съ собою эти подлинники: "когда будете возвращаться, тогда, если будеть возможно, слёдовало бы подлинныя взять отъ Василья Васильича моей руки письма, писанныя въ монастырь изъ Іерусалима и Парырада, съ прочими забранныя Васильемъ Васильичемъ" (Пис. отъ 27-го мая 1847 г.). Но Василій Васильнчъ, по причинѣ наставшихъ для Геронтія и для

въ Іерусалимъ на поклоненіе гробу Господню. Предположивъ начать свои странствія съ патріархіи Антіохійской, Павелъ и Алимпій вышли на берегъ въ Бейрутѣ.

Совершивъ трудный переходъ черезъ Ливанскія горы, они направили путь прямо къ Дамаску, въ мъстопребывание Антіохійскаго патріарха. Всѣ христіане, какихъ случалось имъ встрѣчать на этомъ пути, крестились троеперстно, значитъ, по ихъ понятію, были неправославные; о существование епископовъ глаголемыхъ "древлеправославныхъ", и вообще старообрядцевъ, здъсь не было и слуху. Особое вниманіе Павелъ обратиль на существующихъ въ Сиріи послѣдователей древнихъ, современныхъ вселенскимъ соборамъ, сектъ, и именно твхъ, которыя поименованы въ 95 правилѣ шестаго вселенскаго собора, какъ подлежащія пріятію третьимъ чиномъ, каковы: несторіане, евтихіане и северіане. Наблюдснія надъ ними производилъ онъ съ тою цёлію, чтобы рёшить, нельзяли будеть въ случав крайности заимствоваться отъ нихъ епископомъ, — и вотъ къ какимъ пришелъ заключеніямъ: "Еретиковъ этихъ — несторіановъ, евтихіановъ, северіановъ и прочихъ, кои по 95 правилу шестаго вселенскаго собора могутъ приняты быть въ православіе третьимъ чиномъ, мы видѣли, церкви ихъ и богослужение смотрѣли; но теперь просить ихъ архипастырей въ нашу въру не разсудили, по причинамъ следующимъ: а) самые главные догматы ихъ веры, за которые они соборами осуждены, столь богопротивны, что греки благочестіемъ догмата въры о самомъ Богъ отстоятъ отъ нихъ

него самого смутныхъ обстоятельствъ, не только не возвратилъ подлинниковъ въ Бѣлую-Криницу, но и совсѣмъ ихъ затерялъ. Въ Москвѣ ходили впрочемъ по рукамъ списки, сдѣланные съ этихъ знаменитыхъ чисемъ, но очень рѣдкіе. Этими письмами Павла изъ Іерусалима и Дарданеллъ мы главнымъ образомъ и будемъ пользоваться въ дальнѣйшемъ разсказѣ. (Они напечатали: см. Перепис. раск. дъят. вып. І, стр. 5 — 63). Что же касается письма пзъ Бейрута, то его не имѣется, да едва ли оно и дошло до Бѣлой-Криницы: по крайней мѣрѣ В. В. Борисовъ могъ взять оттуда только два письма: изъ Ісрусалима и Царъграда.

14\*

столь высоко, какъ небо отъ земли; б) наружные церковные обряды ихъ, не говоря предъ нашими, но и предъ греческими, весьма отвратительны; каждая изъ нихъ ересь въ своихъ догматахъ и преданіяхъ столь укоренѣвши, что поколебать ихъ архицастырей весьма трудно". Оставалось навёдаться у здёшнихъ православныхъ грековъ, нельзя ли отъ нихъ получить епископа. Павелъ нашелъ доступъ къ самому патріарху Антіохійскому Макарію; но изъ личной бесевды съ нимъ вынесъ **убъжденіе** въ совершенной невозможности и отсюда заимствоваться епископствомъ: "Были мы въ Дамаскъ (писалъ онъ) и лично съ греческимъ Антіохійскимъ патріархомъ говорили, который, по замѣчанію нашему, кажется, не можеть даже и двинуться безъ въдома русскаго консула, подъ надвороиъ коего строится въ Дамаскъ при патріархіи огромная каменная церковь во имя святителя Николы Чудотворца, отъ имени и вждивенія русскаго царя Николы: то что туть можно сдълать? · 1). Притомъ же въ патріаршествѣ Антіохійскомъ совсёмъ не было "безмёстныхъ" епископовъ, на которыхъ собственно и разсчитывали бѣлокриницкіе ловители архіереевъ. Павелъ отмѣтилъ только, что повсюду здѣсь видѣлъ въ употреблении трехпогружательное крещение.

Изъ Дамаска Павелъ и Алимпій возвратились въ Бейрутъ, и, дождавшись новаго парохода, поплыли въ Яффу. Здѣсь отъ одного блаюдътельнаю пана запаслись они рекомендательнымъ письмомъ къ русскому консулу и съ первымъ караваномъ отправились въ Герусалимъ. Въ Герусалимѣ они приняты были очень внимательно, и занялись осмотромъ святаго града и его окрестностей. Въ посланномъ отсюда письмѣ къ Геронтію Павелъ очень подробно описалъ іерусалимскія свои наблюденія и впечатлѣнія<sup>9</sup>). Изъ этого описанія видно, что онъ

1) Пис. изъ Іерусалима.

<sup>9</sup>) Прося извиненія у Геронтія за свои пространные разсказы о святыхъ мѣстахъ, вотъ чѣмъ объяснялъ ихъ Павелъ: "Простите насъ, Бога ради, что мы въ это письмо разсказовъ верхомъ насыпали и много не о томъ, ез чемъ состоить ваше отъ насъ ожиданіе. Но этому виной были нѣкоторые праздные часы, въ кояхъ,

смотрѣлъ съ свойственнымъ раскольнику предубѣжденіемъ на обладаемыя неверными святыя места, хотя по временамь, при постщения этихъ мъстъ, какъ бы невольно подчинялся движенію религіознаго чувства. И здёсь, въ странствіяхъ по Іерусалиму и его окрестностямъ, Павла занималъ всего больше главный "предметъ", ради котораго предпринято странствіе. Что здѣсь невозможно обрѣсти ни единаго именуемаго "древлеправославнаго" епископа, въ этомъ онъ скоро убѣдился, ибо и здъсь повсюду видълъ троеперстіе и прочіе обряды, содержимые "никоніанами". Не видёль онь возможности предложить Бѣлокриницкую каеедру и кому-нибудь изъ дѣйствительно-православныхъ епископовъ, даже потому, что здёсь, какъ и въ Сиріи, безиъстныхъ архіереевъ также вовсе не было: посему-то Павелъ во все время своего пребыванія въ Палестинѣ хранилъ объ этомъ предметѣ глубокое молчаніе. За то онъ весьма доволенъ былъ своими изысканіями объ употребляемомъ здѣсь способѣ крещенія. Изысканія же эти онъ производилъ съ величайшею внимательностью, и въ письмъ своемъ къ Геронтію говорить о нихъ подробно. Здѣсь вопервыхъ, помъстилъ онъ цълую статью "О крещени дътей арабскихъ въ Іерусалимѣ", во-вторыхъ — бесѣду съ греками въ Архангельскомъ монастырѣ о совершаемомъ у нихъ крещения. Въ описании крещения арабскихъ дътей онъ сдълалъ, на основании своихъ личныхъ наблюдений, такое общее заключеніе: "а крестять непремѣнно во всей даже окрестности іерусалимской совершенно тремя погруженіями, для того въ церквахъ имѣютъ по двѣ купели: одна обыкновенная -- для новорожденныхъ, а другая, на случай, великая — для взрослыхъ". Чтобъ это общее заключение подтвердить еще болье, для того и вступилъ онъ въ бесъду со старцами Архангельскаго монастыря, начавъ бесъду именно вопросомъ: "давно ли у нихъ,

избъгая скуки, занимались заочно съ вами бесъдой, аки лично; и мы тъмъ по крайней мъръ утъшались, что намо писать, а вамо читать не нанимать стать, п наипаче чувствую по себъ, что если бы мы получили отъ васъ хотя втрое сего больше, почли бы то за удовольствіе" (Пис. изъ Іерусалима).

грековъ, стали крестить въ три погруженія?" - "На вопросъ сей (пишетъ Павелъ) они просмъялись, почли это за глупый вопросъ. Неужели мы, - тотчасъ возразили намъ, - о принятіи сего божественнаго догмата не знаемъ, что греки приняли крестить погружениемъ въ водѣ отъ самого Іисуса Христа, крестившагося во Іорданѣ, что самые уставы въ книгахъ греческихъ, какъ въ древнихъ, такъ точно и въ нынѣшнихъ, всякому умѣющему читать очевидно свидѣтельствують; а обливаніе есть римскаго папы преданіе, что въ грекахъ называется схизма". Далье Павель пространно излагаеть, что говорено было греками въ защиту постояннаго, неизмѣннаго употребленія у нихъ трехпогружательнаго крещенія противъ возраженій, которыя нарочно, искушая ихъ, предлагалъ имъ; сообщаетъ также и съ своей стороны нѣкоторыя новыя соображенія и доказательства въ подтвержденіе сдѣланныхъ греками показаній. Все это онъ писалъ, очевидно, съ целію убѣдить своихъ многочисленныхъ читателей, что старообрядцы несправедливо обвиняютъ грековъ въ обливании и что отъ грековъ, какъ несомнѣнно имѣющихъ трехпогружальное крещеніе, и самое священство къ принятію несумнительно.

Собравши въ Іерусалимѣ нужныя свѣдѣнія о крещеніи грековъ, Павелъ считалъ вполнъ достигнутою цъль своего путешествія въ Палестину и не видѣлъ уже надобности долѣе жить въ Іерусалимѣ: "теперь мы уже ни въ какія разглагольствія не простираемся, но, отъ всёхъ уклоняясь, раснолагаемъ только свой планъ, и каждодневно прінскиваемъ случая, какъ бы скорѣе отправиться на предлежащее дѣло главной нашей препорученности". Это значило, что Павелъ готовъ былъ ѣхать изъ Іерусалима прямо въ Константинополь, гдѣ производились уже Чайковскимъ и прочими его благопріятелями хлопоты "по дѣлу главной препорученности", и путешествіе въ Египеть даже не считаль теперь особенно нужнымъ. Но ѣхать въ Константинополь не было возможности за неимѣніемъ "благонадежной оказіи", и по причинѣ неблагопріятнаго для морскихъ путешествій времени, тѣмъ болѣе, что тогда не существовало еще правильныхъ пароходныхъ

рейсовъ изъ Бейрута и Яффы. Представился же случай пробраться въ Константинополь другимъ путемъ, очень далекимъ и опаснымъ, на который однакоже Павель и Алимпій по разнымъ соображеніямъ безотлагательно рѣшились. "Открылся случай бхать другою страной, чрезъ Аравію въ Синай, и полагаемъ. если Богъ благословитъ, нежели намъ на мѣстѣ сидѣть въ ожидании случая, лучше между тёмъ отправиться въ Синай: а тамъ перебдемъ Чермное, то-есть Красное море, гдѣ переходиль Моисей, и побываемъ въ Египтѣ; потомъ чрезъ Александрію прямо въ Константинополь. И какъ говорятъ, что мы въ Александріи успѣемъ застать пароходъ, то этотъ путь нашъ продожится немного дольше, чъмъ чрезъ Байрутъ, куда случая намъ еще не предвидится. Итакъ мы на это рѣшились. А наипаче сіе произволеніе наше состоитъ въ томъ, чтобы пройти тою страной единственно для върнаю свъдънія и конечнаго успокоенія дальныхъ размышленій своихъ и прочихъ" 1).

#### 44. Пребываніе Павла и Алимпія въ Египтѣ и обратный путь въ Константинополь.

Изъ Іерусалима Павелъ и Алимпій выталли 12-го декабря 1845 года, проживъ тамъ ровно двадцать дней. Отъ Газы до Суэса шли болъ трехъ недъль, испытавъ всъ лишенія и трудности путешествія на верблюдахъ по песчаной Аравійской пустынъ. 6-го января 1846 года они пріъхали въ Суэсъ и отправились далъе, до Каира, также на верблюдахъ.

Въ Каиръ Павелъ и Алимпій позаботились прежде всего отыскать тѣхъ старообрядческихъ старцевъ, къ которымъ имѣли посланіе отъ славскихъ отцовъ. Старцевъ этихъ было четверо; они жили на Булакъ, близъ рѣки Нила, "питаясь отъ трудовъ рукъ своихъ". Настоятель этого маленькаго братства – инокъ Симеонъ жилъ тамъ уже около сорока лѣтъ.

<sup>1</sup>) Пис. изъ Іерусалима.

"Какою же они радостью были обрадованы (повъствуетъ Павель), какъ увидали насъ паче всякаго чаянія! – и приняли въ свою келью съ распростертыми объятіями, какъ присныхъ братій своихъ, и мы пробыли у нихъ дней шесть". Подъ ихъ руководствомъ Павелъ и Адимпій осмотрѣли городъ, его окрестности и достопримѣчательности; наипаче же "разспрашивали у нихъ о тамошнихъ обстоятельствахъ и о разныхъ религіяхъ, такъ какъ имъ все обстоятельно тамъ извѣстно"<sup>1</sup>). О церковныхъ обстоятельствахъ Павелъ и Алимпій узнали отъ нихъ, что съ епископами Александрійской патріархіи говорить о переходѣ въ старообрядчество нѣтъ никакой возможности, а безмѣстныхъ, которымъ можно было бы сдѣлать предложение, точно такъ же, какъ въ Сирии и Палестинъ, не имѣется. О "древлеправославныхъ" же епископахъ, акибы крыющихся между прочимъ и въ Египтъ, они отвъчали ръшительно, что здѣсь таковыхъ вовсе не существуетъ, и всѣ о нихъ слухи -- совершенный вымысель<sup>2</sup>); наконецъ "о тамошнихъ религіяхъ засвидѣтельствовали, что не только восточные тамъ крестятъ въ три погруженія всеобдержно, но даже и католической вѣры также погружаютъ, подражая восточнымъ обычаямъ". Такъ египетскіе старцы написали обо всемъ этомъ и славскимъ отцамъ, въ отвѣтъ на письмо ихъ <sup>3</sup>). Свидание съ этими египетскими старцами имѣло такимъ обра-

<sup>9</sup>) Тоже они говорили и Ираклію съ товарищами: "иноки эти увёряли насъ (писалъ Ираклій въ своемъ показаніи), что они сами вздили и искали даже по всему Нилу до Евіопіи, но нигдё нашего согласія не встрѣчали" (тамъ же).

8) Два отвётныя письма инока Симеона въ Славскій скить были вручены Павлу незапечатанныя: поэтому онъ, въ посланіи къ Геронтію изъ дарданельскаго карантина, не только изложилъ ихъ содержаніе, но даже снялъ съ нихъ копіи.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письмо изъ карантина въ Дарданеллахъ. У этихъ, жившихъ въ Египтъ старообрядцевъ, былъ во время своего странствія и инокъ Ираклій. Онъ также говорилъ, что нашелъ четырехъ старцевъ и что отецъ Симеонъ былъ "очень престарълый" (Чт. общ. ист. и др. 1871 г. IV, отд. V, стр. 183).

зомъ великую важность для Павла: на ихъ свидѣтельство онъ могъ смѣло опереться въ томъ, что̀ и самъ говорилъ о невозможности обрѣсти "древлеправославнаго" епископа и о повсюдномъ существованіи у грековъ трехпогружательнаго крещенія. Старцы оказали Павлу съ Алимпіемъ и ту еще важную услугу, что подъ ихъ покровительствомъ они очень удобно жили въ Каирѣ и безпрепятственно устроили свой отъѣздъ въ Константинополь, чрезъ Александрію.

Въ Александріи Павелъ и Алимпій пробыли менѣе сутокъ: "ибо надобности въ ней уже не было" послѣ того, какъ о всѣхъ "обстоятельствахъ" они собрали точныя свѣдѣнія въ Каирѣ, главнымъ же образомъ потому, что представилась возможность немедленно (22 января) отправиться въ Константинополь. Въ Средиземномъ морѣ имъ пришлось выдержать страшную бурю. Также и въ Дарданельскомъ проливѣ пароходъ болѣе сутокъ боролся съ вѣтромъ, и только 30-го января удалось имъ высадиться въ карантинъ. Здёсь, сидя въ карантинѣ, въ преддверін Царяграда, Павелъ на свободѣ подводилъ итоги своихъ наблюденій во время трехмѣсячнаго странствованія по Сиріи, Палестинъ и Египту. Свои заключенія, дальнъйшіе планы и ожиданія онъ изложилъ въ пространномъ письмѣ къ Геронтію, писанномъ отсюда же, изъ Дарданельскаго карантина. Сущность этихъ Павловыхъ заключеній и ожиданій состояла въ слѣдующемъ: "Касательно настоящаго нашего дѣла о занятіи священствомъ отъ грековъ мы теперь совъстію совершенно спокойны, потому что обтекли при помощи Божіей всѣ четыре греческія патріархіи и своими глазами ясно видѣли, что вездѣ у нихъ единообразно совершается крещеніе въ тріипостасное Божіе имя тремя погруженіями... А когда крещеніе отъ еретикъ пріято, то уже рукоположеніе наипаче... Отъ Цареградской патріархія, гдѣ дѣйствительно трехпогружательное крещеніе производится, мы уже не сомнѣвались заимствоваться архіереемъ; но однако отправились во вселенную, - желательно было осмотръть и прочія восточныя патріархіи за Средиземнымъ моремъ; да еще льстились мы и другою надеждой, -не благоволить ли Богъ обръсти точно намъ единовърнаго

архіерея. Но теперь, сверхъ нашего краткаго по вселенной обтеченія и обозр'внія, еще осв'ядомились отъ отцевъ егицетскихъ, что еслибъ угодно было Богу, то имъ, по столь долговременному въ тѣхъ странахъ обитанію и прилежному распытыванію, кажется, всѣхъ лучше и удобнѣе узнать бы можно, олнако они ничего о томъ не знаютъ. Слъдовательно. Богъ не блаюволить намо тъхъ искать, если идъ и есть покровены Божіею рукою отъ знанія міра; а намъ есть довольно возможное предоставлено средство — искать сообразно правиламъ соборнымъ... Поэтому нужно намъ было осмотръть въ Сиріи, Палестинъ, Аравіи и Египтъ еще и прочія въры, которыя за ереси ихъ вселенскими соборами осуждены и проклятію преданы, но, по 95 правилу шестаго вселенскаго собора, достойны къ принятію въ православіе безъ покрещеванія". Еретиковъ этихъ – несторіанъ, евтихіанъ, северіанъ и др., какъ было уже сказано, Павелъ нашелъ по религіозному состоянію несравненно хуже грековъ. А на православныхъ епископовъ трехъ патріархій: Антіохійской, Іерусалимской и Александрійской, чтобъ они перешли въ расколъ, надежды не было. "Въ тамошнихъ мъстахъ, въ Сиріи, Палестинъ, Аравіи и Египтъ, свободныхъ епископовъ ни у грековъ, ни у прочихъ вовсе нетъ"; "уцъломудрить" же кого-нибудь изъ сихъ дъйствительныхъ епископовъ, то-есть обратить въ старообрядчество, по замѣчанію Павла, — "есть дѣло претрудное и только одного Бога". "А какъ мы уже видъли, — продолжаетъ онъ, въ Цареградѣ удобное средство, такъ что тамъ въ одной окружности шесть патріарховъ и болѣе двадцати архіереевъ, удаленныхъ отъ своихъ епархій по прихотямъ Порты, но изверженію, или запрещенію не подлежащихъ: то мы оставили ть мъста и прівхали на здъшній берегь, гдъ начнемъ дъло обыкновеннымъ порядкомъ". И когда "желаемое получимъ, какъ и не сумнъваемся, тогда воспоемъ благодарнымъ гласомъ: Благословень Богь нашь, изволивый тако !" 1)

1) Письмо изъ Дарданеллъ.

## 45. Возвращеніе Павла и Алимпія въ Константинополь; неудачные переговоры съ однимъ изъ безмѣстныхъ епископовъ.

Высидьвъ опредъленный срокъ въ Дарданельскомъ карантинъ, 15-го февраля 1846 года Павелъ и Алимпій возвратились въ Константинополь. Здёсь, на пристани, ихъ ожидали цареградскія друзья и благодітели, которымь они успіли послать изъ карантина въсточку о своемъ пріъздъ: встръча была самая радушная <sup>1</sup>). Для Павла эта радушная встрѣча отъ покровителей - поляковъ была тъмъ пріятиве, что теперь-то именно и предстояда надобность въ ихъ помощи и покровительствъ. Въ отсутствіе Павла и Алимпія, ихъ константинопольскіе друзья, согласно об'вщанію, навели уже необходимыя справки — на кого изъ безмъстныхъ архіереевъ могутъ они разсчитывать, какъ на способнаго принять ихъ предложенія. Справки оказались впрочемъ не особенно утѣшительны для искателей архіерейства: не взирая ни на какія нужды и лишенія, никто почти изъ православныхъ епископовъ не согласился и помыслить объ измѣнѣ православію. "Изъ числа толикаго множества архіереевъ (писалъ впослѣдствіи Павелъ) только два изъявили желаніе выслушать предложеніе (о Бѣлокриницкой казедрѣ), а то всѣ формально, съ перваго слова, какъ только услышать, что (нужно идти) въ чужую землю и другую религію, отряхивали руки, и просили отъити скорѣе прочь, чтобы кто не услышаль и не узналь бы патріархъ"?).

<sup>9</sup>) Письмо въ Торжовъ. Письмо это писано отъ лица всего Бѣлокриницкаго братства, незадолго предъ чинопріятіемъ Амвросія, къ торжковскимъ старообрядцамъ, какимъ-то: Кирилѣ Павлычу, Григорію Филицычу и Өедору Иванычу, "истиннымъ древлеправославнаго благочестія ревнителямъ и святоотеческихъ преданій всеопаснымъ блюстителямъ". Что Письмо павлова сочиненія — это не подлежитъ сомнѣнію Напечатано въ Перепис. раск. дъят. вып. I, стр. 63 — 74.

<sup>1)</sup> Вотъ какъ описалъ эту вотрѣчу Геронтій въ своемъ Памятникю: "На пристани, чрезъ чаянія, благодѣтельнѣйшыми ихъ друзьями были встрѣчены, иже нетерпѣлпво ожидавшими ихъ; съ неизреченною радостію охапившеся, другъ друга лобызаху и надолзѣ молчаху... И тако спѣшно со станціи влекоми баху".

Всю надежду пришлось возложить теперь на этихъ двухъ, оказавшихся менѣе неприступными. Чтобы войти въ переговоры съ ними, Павлу и Алимпію необходимъ былъ искусный, знающій языки посредникъ: друзья пріискали имъ способнаго къ этому дѣлу человѣка, — это былъ нѣкто Константинъ Огняновичъ, родомъ сербъ, человѣкъ довольно образованный и свободно объяснявшійся на нѣсколькихъ языкахъ, въ томъ числѣ по-гречески и по-русски, имѣвшій связи съ патріашимъ домомъ и многимъ изъ православныхъ епископовъ лично знакомый, къ тому же еще и австрійскій подданный, такъ какъ родина его была въ Банатѣ<sup>1</sup>). Онъ принялъ съ готовностью предложеніе состоять при Павлѣ и Алимпіѣ переводчикомъ и быть вообще посредникомъ въ ихъ переговорахъ съ православными епископами о занятіи архіерейской каеедры у старообрядцевъ.

1) Павелъ въ письмѣ Геронтію изъ Браилова, отъ 8-го іюня 1846 года, писаль объ Огняновичь: "Господинь переводчикь искренній и нелицембрный по нашему ділу другь и нашь землякь, австрійскій подданный, но по религія сербинъ, урожденець изъ Баната". Что Павлу рекомендовали Огняновича константинопольские поляки,это мы слышали отъ отца Онуфрія. Впослёдствіи старообрядцы, вообще избъгавшіе упоминать объ участіи поляковъ въ учрежденіи Биокриницкой ісрархіи, говорили, что Огняновича рекомендоваль Павлу собственно Гончаровъ. Вотъ что, напримъръ, читаемъ въ Сказаніи о первомь учрежденіи нынь существующей іерархіи : "Въ разговорахъ съ митрополитомъ Амвросіемъ инокамъ Алимпію и Павлу содъйствоваль Констинтинъ Еслимовичь Огняновичь, родомъ сербинъ, служившій (?) при Цареградской патріархіи, многоученый (?) человъкъ и довольно знающій многіе языки, вступившій въ помощь страннымъ путешественникамъ по прошенію Осипа Семеновича Гончарова, главнокомандующаго (?) заграничныхъ казаковъ-некрасовцевъ, единовърнаго намъ христіанина". Впрочемъ Павелъ и Алимпій не брезговали и услугами жидовъ. Въ Константинополь они жили въ корчив, которую содержала одна, выбхавшая изъ Россія жидовка, тдв обыкновенно имвли пріють прібзжающіе сюда турецкіе раскольники. Сынъ этой жидовки-Рувимъ служилъ иногда Павлу и Алимпію за переводчика. Это сказывали о. архим. Павлу майносскіе старообрядцы, лично вилъвшіе злъсь Павла и Алимпія (См. Путешествіе архим. Павла въ Іерусалимъ).

Итакъ, Павелъ и Алимпій, подъ покровительствомъ Чайвовскаго и при посредстве Огняновича, решились вступить въ переговоры съ двумя изъ проживавшихъ въ Константин о полѣ безмѣстныхъ архіереевъ, изъявившими нѣкоторую готовность выслушать предложенія о Бѣлокриницкой казедрь. Первый, съ котораго начаты были переговоры и имя котораго въ точности намъ не извѣстно, по свидѣтельству Павла, "весьма занялся выслушиваніемъ б'влокриницкихъ посланниковъ и черезъ многіе дни велъ съ ними бесѣду объ религіи" 1). У Павла, очевидно, составленъ былъ опредъленный планъ, какъ вести бесёду съ греческими епископами въ видахъ удобнъйшаго склоненія ихъ въ пользу старообрядчества. Человъкъ предусмотрительный, хорошо понимавший характеръ липъ, съ которыми велъ дело, и давно уже решившій въ своей совёсти, что ради доброй якобы цёли дозволительно всякое лукавство, умолчаніе и искаженіе истины, онъ положилъ за правило: въ бесѣдахъ о старообрядчествѣ съ грековосточными епископами никакъ не упоминать о самомъ главномъ, -- о томъ, что старообрядцы признаютъ Грековосточную церковь еретическою и что за это соборомъ греческихъ и россійскихъ іерарховъ въ 1667 году сами подвергнуты проклятію и отлученію оть православной церкви. Онь понималь какъ нельзя лучше, что упомянуть объ этомъ греческому епископу, приглашать его къ переходу въ общество, православною церковію канонически отлученное и подвергнутое анаеемь, значило бы съ перваго же раза положить конецъ всъмъ дальнъйшимъ бесвдамъ о старообрядчествъ; умолчать же объ этомъ главныйшемъ пункть онъ имылъ полную возможность, такъ какъ о дъйствительныхъ отношеніяхъ раскола къ православію въ то

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пис. ез Торжокъ. Въ письмё этомъ, изъ котораго собственно и узнаемъ, что были переговоры съ другимъ епископомъ, кромѣ Амвросія, Павелъ намѣренно не назвалъ его имени: "не поясняемъ при семъ имя его". По словамъ о. Онуфрія, епископа этого звали Кирилломъ; но какую занималъ онъ каседру предъ тёмъ, какъ отозванъ въ Константинополь, это о. Онуфію было не извѣстно.

вреля, такъ же какъ и нынъ, не имъли понятія даже тъ весьма немногіе изъ греческихъ пастырей, которые считали себя знакомыми съ исторіей церкви россійской. Минуя такимъ образомъ самую сущность дъла, Павелъ въ своихъ бесвдахъ съ совращаемыми епископами намъренъ былъ ограничиться указаніемъ, что старообрядчество содержить обряды, отличные отъ обрядовъ греко-россійской церкви, и что въ этомъ отношеніи имѣетъ предъ сею послѣднею великое преимущество, такъ какъ будто бы въ своихъ обрядахъ осталось вполнъ върнымъ священной древности, греко-россійская же церковь, принявъ якобы новые обряды, чрезъ то самое отступила отъ святоотеческихъ преданій. Правда, онъ хорошо понималъ, что нельзя будетъ ограничиться только этими уклончивыми объясненіями, что рано или поздно епископу, убъжденному, или убъждаемому перейти въ старообрядчество, нужно будетъ сказать и о томъ, что онъ обязанъ будетъ, переходя въ старообрядчество, отречься отъ православной церкви, признать ее еретическою, и самъ, яко еретикъ, подвергнуться извѣстному чинопріятію. Но когда и какъ приступить къ такимъ щекотливымъ объясненіямъ, на это Павелъ намъренъ былъ ожидать указанія отъ будущихъ обстоятельствъ, полагаясь притомъ, какъ любилъ выражаться, на "судьбы Божін", которыя все устроятъ къ лучшему; теперь же считалъ необходимымъ въ бесъдахъ съ инославными епископами соблюдать именно указанную выше "благоразумную" осторожность и уклончивость, не входя въ объясненія о томъ, что имъ надлежало бы вѣдать прежде всего и что однакоже до времени опасно было сообщать имъ.

Такъ и ведены были бесёды съ первымъ изъ греческихъ епископовъ, изъявившимъ готовность выслушать бѣлокриницкія предложенія. Со стороны внѣшней законности дѣло о занятіи, съ разрѣшенія австрійскаго правительства, архіерейской каеедры въ Бѣлой-Криницѣ не представляло ничего сомнительнаго; вопросъ заключался собственно въ томъ, какія отношенія должна имѣть новая архіерейская каеедра къ православной іерархіи вообще, или — чѣмъ будетъ отличаться старообрядческий епископъ отъ православнаго. Бесевда должна была тавимъ образомъ сосредоточиться на различіи между старообрядчествомъ и православіемъ. Различіе Павелъ указаль именно въ обрядахъ, - и, ставши на эту почву, гдъ онъ чувствовалъ себя особенно сильнымъ, представилъ многочисленныя свидѣльства въ подтвержденіе правильности и древности такъназываемыхъ старыхъ обрядовъ. Свидетельства эти, истинное значение которыхъ могъ оценить только человекъ хорошо изучивший старообрядческую литературу, произвели желаемое впечатление: собеседникъ Павла не нашелъ основания отвергнуть древность и правильность защищаемыхъ имъ обрядовъ, тъмъ больше, что въ объясненіяхъ Павла не слышалъ ничего противнаго православному ученію. Потому употребленіе такъ - называемыхъ старыхъ обрядовъ, онъ не признавалъ противозаконнымъ; но съ этимъ вивств и относительно правильности обрядовъ церкви греческой не допускаль никакого сомнѣнія, и всѣ предъявленныя Павломъ возраженія противъ нихъ отвергалъ, какъ не имѣющія силы. Признавъ такимъ образомъ, что главное, чёмъ будто бы отличается такъ-называемое старообрядчество отъ православія, ничего существенноважнаго не представляетъ, онъ соглашался принять на себя званіе старообрядческаго епископа, но такъ, чтобы и онъ самъ и его паства находились въ полномъ общении съ православною церковію, къ каковому общенію никакого препятствія въ старообрядчествъ, по его мнънію, не обръталось. Выслушавъ это, Павелъ нашелъ, что нужно открыть собесѣднику хотя отчасти то, чего до времени не хотълось бы открывать, - и со всею осторожностію онъ объяснилъ, что принявши такъназываемые старые обряды, нужно будетъ навсегда уже отказаться не только отъ новыхъ обрядовъ, но и отъ самой цервки, которая эти обряды содержитъ, и отреченіе отъ нихъ учинить законнымъ образомъ, по правиламъ. Одного указанія на это было достаточно, чтобы православный епископъ, досель такъ довърчиво слушавшій сладкоглаголивую бесъду Павла о древности и правильности именуемыхъ старыхъ обрядовъ, теперь, понявши въ чемъ дъло, съ негодованіемъ прекратилъ

всякія сношенія съ бълокриницкими обольстителями: "когда ему предложено было (повъствуетъ самъ Павелъ), что онъ долженъ будетъ приступить на староцерковныя преданія законнымъ образомъ и къ тому не мишать сладкое съ юрькимъ, то въ тотъ же часъ и сей отряхнулъ руки, и рышительно отказалъ, и юрше всихъ сдилался неприступенъ" 1).

Теперь оставалось обратиться къ другому изъ безмѣстныхъ греческихъ епископовъ, подававшему нѣкоторыя надежды на принятіе бѣлокриницкихъ предложеній. Это былъ именно лишенный каеедры Босно-Сараевскій митрополитъ Амвросій.

#### 46. Краткая біографія Амвросія.

Амвросій родился въ 1791 году. Онъ былъ сынъ одного священника румелійскаго города Эноса. По окончанія курса богословскихъ наукъ, въ 1811 году, 20-ти лътъ отъ роду, эносскимъ митрополитомъ Матееемъ поставленъ во священника. Овдовѣвши чрезъ два года, онъ былъ еще нѣкоторое время въ должности приходскаго священника, и потомъ рѣшился принять пострижение въ иноки. Это было въ 1817 году; Амвросий имѣлъ тогда отъ роду 27 лѣтъ. Служба Амвросія шла вообще довольно успѣшно. Въ 1823 году онъ сдѣланъ, въ санѣ игумена, настоятелемъ Троицкаго монастыря, что на островѣ Халки; въ 1827 году, по желанію Константинопольскаго патріарха Константія, переведенъ въ настоятели же Мека-ревмской церкви, что въ Босфоръ, а потомъ патріархъ Константій взялъ его на должность протосингелла великой церкви. Наконецъ въ 1835 году патріархомъ Григоріемъ возведенъ былъ въ санъ митрополита на Босно-Сараевскую каеедру. По свидѣтельству одной Боснійской "Льтописи"<sup>9</sup>), Амвросій быль лучшимъ изъ греческихъ архіереевъ, являвшихся въ Боснію и вообще не пользовавшихся расположениемъ народа, - онъ былъ добръ,

<sup>1)</sup> Пис. въ Торжокъ.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Стави Скендеровой Лютопись Босніи (Зап. Имп. рус. географическаго общ. кн. XIII, стр. 587).

нелюбостяжателенъ, заботился объ угнетенномъ народѣ. Защищая народные интересы, онъ вошелъ въ столкновеніе съ турецкими правителями Босніи, и по ихъ настояніямъ въ 1840 г., послѣ пятилѣтняго пребыванія въ Сараевѣ, былъ отозванъ въ Константинополь.

Не зная за собою никакой вины. Амвросій ѣхалъ въ Константинополь не безъ надежды получить по крайней мёрё новую епархію. Но эта надежда оказалась напрасною, и митрополитъ Амвросій поступиль въ число безм'встных вархіереевъ, во множествѣ существовавшихъ тогда въ Константинополѣ и влачившихъ жалкую жизнь, среди униженій и лишеній всякаго рода<sup>1</sup>). Положение Амвросія, можно сказать, было еще бѣдственнѣе. чѣмъ положеніе его сотоварищей. При постоянной мысли объ оказанной ему несправедливости, при горькихъ разочарованіяхъ въ своей надеждѣ на полученіе казедры, онъ долженъ былъ испытывать еще тяжелыя матеріальныя лишенія, такъ какъ имѣлъ женатаго сына, который жилъ при немъ безъ всякихъ занятій. Скудной пенсіи, которая выдавалась ему изъ патріархіи<sup>2</sup>), и случайныхъ ничтожныхъ доходовъ, для полученія которыхъ приходилось столько унижаться, едва доставало ему съ сыномъ на самыя необходимыя потребности: а

<sup>2</sup>) Что Амвросій получаль вспоможеніе изъ патріархіи, это подтверждается собранными о немъ свёдёніями нашего посольства въ Константинополё: г. Устиновъ, отъ 14-го (26-го) марта 1847 г. доносилъ въ министерство иностранныхъ дёлъ, что "Амвросій проживалъ въ Константинополё въ бёдномъ положеніи, при оказываемыхъ ему впрочемъ ежемёсячныхъ пособіяхъ изъ патріархіи (Сборн. Кельс., ч. 2, стр. 294). То же подтверждается и другими извёстіями: Зубрицкій, напр., писалъ, что Амвросій "получалъ скудное подаяніе отъ казны" (пис. къ М. П. Поголину).

ИСТОР. БЪЛОКР. СВЯЩ.

15

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вотъ что, напримѣръ, говоритъ объ нихъ Надеждинъ: "Эти безмѣстные архіереи, во всѣхъ отношеніяхъ, суть крайній позоръ своего сана. Ихъ находится даже не мало въ Молдавіц и Валахіи, и я видалъ неоднократно собственными глазами, какъ они — въ Иссахъ, или Букурештѣ — взявъ подмышку узелъ съ своимъ архіерейскимъ облаченіемъ, бѣгутъ на похороны, чтобы получить за работу какуюнибудь полтину серебра, или много карбованецъ" (Сборн. Кельс., ч. 2, стр. 273).

невъстку пришлось даже отправить на жительство къ ен роднымъ въ Боснію. Въ такомъ положеніи провелъ Амвросій околопяти лётъ, и въ течение этого времени, подъ вліяніемъ огорченій и нуждъ всякаго рода, виспиталась въ душѣ его глубокая вражда къ константинопольскому церковному правительству, и вообще послѣдовала печальная перемѣна въ его характерѣ. Еще болье почувствоваль Амвросій тяжесть своего безвыходнаго положенія, когда на патріаршій престоль возведень быль Анеимъ 3-й, дотолѣ находившійся въ близкихъ съ нимъ отношеніяхъ. Съ избраніемъ Анеима на патріаршество Амвросій возымѣлъ надежду на полученіе какой-нибудь каеедры. Праздныя архіерейскія каеедры открывались; но патріархъ Анеимъ замъщалъ ихъ молодыми людьми изъ своихъ приближенныхъ, объ Амвросіѣ же оставиль всякое попеченіе<sup>\*</sup>). Это было самымъ чувствительнымъ для него ударомъ: онъ понялъ, чтотеперь окончательно погибла всякая надежда на облегчение его участи въ Константинополѣ; а глубокая затаенная вражда. которую съ тёхъ поръ сталъ онъ питать къ своему бывшему пріятелю-новому патріарху, дѣлала его цареградскую жизнь, подъ надзоромъ и на нищенскомъ жалованьѣ у этого самаго патріарха, еще болѣе невыносимою...

Въ такомъ положеніи находился митрополитъ Амвросій, когда явились къ нему Павелъ и Алимпій съ предложеніемъ занять открываемую въ Бѣлой-Криницѣ съ разрѣшенія австрійскаго правительства архіерейскую каоедру у буковинскихъ старообрядцевъ.

#### 47. Первыя сношенія Павла и Алимпія съ Амвросіемъ и его сыномъ.

Первоначально и Амвросій, подобно прочимъ епископамъ, отвѣчалъ на предложеніе бѣлокриницкихъ депутатовъ рѣшительнымъ отказомъ, видя въ немъ оскорбленіе и православной вѣры и своего епископскаго достоинства. "Казалось ему (разсказываетъ Павелъ), что если отступить отъ своей религін,

<sup>1)</sup> Объясненія Амвросія графу Инцаги (Бюл. apx.).

то какъ-бы отступить отъ самого Бога, ибо всѣ греки вообще такъ говорятъ, что ихъ ввра, вкупъ съ великороссійскою, надъ всёми въ цёломъ свётё вёрами, какъ солнце надъ землею, благочестіемъ сіяетъ. Итакъ митрополитъ сперва отказалъ, яко боится и помыслить, чтобы отступить отъ своего патріарха и отъ своей греческой церкви" 1). Отказу Амвросія Павель и Алимпій однако-же не придали такой важности, какъ подобнымъ отказамъ прочихъ православныхъ епископовъ. Они надъялись мало-по-малу дать иное направление его мыслямъ, воспользовавшись для этого именно крайне затруднительнымъ его положеніемъ, о которомъ имѣли самыя точныя свѣдѣнія. Здѣсь они намърены были приложить къ дълу тотъ-же, хорошо знакомый имъ, способъ совращенія въ расколъ посредствомъ объщанія житейскихъ выгодъ, который съ такимъ успѣхомъ обыкновенно употреблялся у раскольниковъ для пріобрѣтенія бѣглыхъ поповъ изъ среды угнетеннаго нуждой православнаго духовенства.

Теперь, однакоже, приходилось повторить давно извъстный опыть въ размѣрахъ, такъ сказать, грандіозныхъ и съ лицомъ, по своему іерархическому значенію и особенно по своимъ личнымъ качествамъ, стоявшимъ несравненно выше того класса людей, откуда обыкновенно набирались у раскольниковъ бъглые попы. Требовалось поэтому вести дело съ большою осмотрительностью и ловкостью. Амвросія они оставили до времени въ покоѣ, а все вниманіе устремили на его сына — Георгія. Съ этимъ молодымъ еще человѣкомъ, особенно тяготившимся своимъ крайне стѣсненнымъ положеніемъ, гораздо легче было, по ихъ соображеніямъ, завязать бесѣды о представляющемся для него удобномъ случаѣ — измѣнить свою бѣдную жизнь, полную лишеній всякаго рода, на совершенно обезпеченную, въ изобиліи и довольствѣ, и объяснить ему, что для этого нужно будетъ его отцу пожертвовать весьма немногимъ, -- отречься только отъ подчиненія той высшей іерархической власти, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пис. въ Торжокъ. (Напеч. См. Перепис. раскол. дият. вып. 1, стр. 63-74).

рая собственно и виновата во всёхъ его заключеніяхъ, вовсе не измёняя притомъ ни древлеправославному ученію, ни древлеправославной церкви. А склонивши на свою сторону подобными аргументами амвросіева сына, при его помощи, надёялись они возобновить прерванныя объясненія и съ самимъ Амвросіемъ, чтобы потомъ, мало-по-малу, привести эти объясненія къ вождёленному концу...

Павелъ и Алимпій пригласили Георгія къ себъ<sup>1</sup>) и повели съ нимъ бесѣду по предположенному плану. Изложили ему сущность дѣла объ учрежденіи, согласно полученному отъ австрійскаго правительства дозволенію, архіерейской каеедры въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ, и выразили сожалѣніе, что его родитель, къ которому они обращались съ предложениемъ занять сію канедру, не благоволиль надлежащимь образомь вникнуть въ дѣло и отвѣчалъ отказомъ на ихъ предложеніе; а между тѣмъ дѣло это, - говорили они, - не только вполнѣ законное, но и доставило бы Амвросію благословеніе многихъ христіанскихъ обществъ, страждущихъ лишеніемъ священства. Особенно же они старались показать Георгію, что сверхъ всего это дѣло принесло бы Амвросію немалыя житейскія выгоды, ибо съ занятіемъ новоучреждаемой каеедры, какъ они могуть формальнымъ образомъ поручиться, ему доставлено будетъ со всѣмъ его семействомъ такое обезпеченіе, какое самъ онъ, по взаимному съ ними условію, признаетъ для себя достаточнымъ. Изложивъ все это, Павелъ просилъ Георгія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Свиданія и бестады съ Георгіемъ, а потомъ и съ самимъ Амвросіемъ, Павелъ и Алимпій имѣли преимущественно у себя въ квартирѣ, на Галацтѣ, въ корчмѣ у одной вышедшей изъ Россіи жидовки: сынъ ея, Рувимъ, умѣвшій говорить по-гречески и по-турецки, служилъ иногда посредникомъ для нихъ въ этихъ сношеніяхъ. Здѣсь, въ жидовской корчмѣ, останавливались обыкновенно, пріѣзжавшіе изъ Майноса, некрасовцы и также видались въ то время съ Павломъ: одинъ изъ нихъ, Николай Григорьичъ Пушечкинъ, сообщилъ объ этомъ архим. Павлу, когда онъ, на пути изъ Іерусалима, посѣтилъ Майносъ въ 1881 году (См. Краткое описаніе путешествія, стр. 96—98).

безпристрастно и внимательно разсудить, осмотрительно ли поступилъ его родитель, отвергнувъ предложение, столь законное, почетное и въ его положении столь выгодное.

Несомивниую выгодность этого предложенія никто, конечно, не могъ оцёнить такъ хорошо, какъ злополучный сынъ Амвросія. Да и во всемъ дѣлѣ о Бѣлокриницкой казедрѣ, какъ изложилъ его Павелъ, онъ, по своимъ понятіямъ, не находилъ ничего противозаконнаго, или безчестнаго; но зная причины, по которымъ отецъ отвергнулъ предложение сдълаться старообрядческимъ епископомъ, онъ попросилъ объясненіядъйствительно ли Амвросій долженъ будетъ, вступая на Бълокриницкую каеедру, отречься отъ всякаго общенія съ патріархомъ, у котораго состоитъ въ законной зависимости, и даже отъ самой религи православной. Павелъ не отрицалъ того, что Амвросій долженъ будетъ прервать всѣ сношенія съ патріархомъ и не испрашивать патріаршаго дозволенія на занятіе Бълокриницкой каеедры, на что, по его мнѣнію, давали Амвросію даже право несправедливыя, антиканоническія въ отношеніи къ нему дъйствія константинопольскихъ духовныхъ властей. Православной же религи, - объяснялъ Павелъ, -Амвросію не только не предстояло надобности измѣнять; напротивъ, отъ него именно потребуется, чтобы твердо содержалъ истинную древлеправославную въру. Это служило прямымъ переходомъ къ тому, чтобы познакомить Георгія, сколько было нужно съ глаголемымъ старообрядчествомъ. Сказавши, какъ вообще строго заботятся старообрядцы о соблюдении правой в'вры во всей неизм'виной чистот'в ея, Павелъ указалъ и на то, что составляетъ якобы существенное различіе между глаголемымъ старообрядчествомъ и православною церковію, то-есть на именуемые старые обряды, въ которыхъ онъ старался показать болье върное соотвътствіе святоотческимъ преданіямъ, нежели въ обрядахъ, употребляемыхъ церковію, при чемъ особенно распространился, по обычаю, о перстосложении для крестнаго знамения; указалъ также на строгое возбраненіе у старообрядцевъ непозволительныхъ православному христіанину обычаевъ, каковы, — брадобритіе, употребленіе

табаку и другіе, относительно которыхъ церковныя власти попускаютъ недозволительное послабленіе<sup>1</sup>).

Само собою разумѣется, что сынъ Амвросія, вообще не отличавшійся проницательностью ума, притомъ же получившій весьма скудное образованіе, о русскомъ расколѣ не имѣлъ дотолѣ ни малѣйшаго понятія: все, что говорилъ ему Павелъ, онъ принималъ поэтому съ полнымъ довѣріемъ, безъ всякихъ возраженій, тѣмъ болѣе, что внутренно былъ уже предрасположенъ вѣрить всему, что такъ или иначе способствовало осуществленію дѣла, обѣщавшаго столь неожиданную и счастливую перемѣну въ его безотрадной жизни. Этимъ конечно и объясняется, почему Георгій послѣ первой же бесѣды съ Павломъ далъ ему обѣщаніе — ходатайствовать предъ отцомъ, чтобы тотъ благосклонно выслушалъ бѣлокриницкихъ пословъ и безпристрастно разсмотрѣлъ ихъ предложенія, въ которыхъ самъ не находитъ ничего оскорбительнаго для православной вѣры и епископскаго достоинства<sup>3</sup>).

Для Амвросія наступила тяжелая пора внутренней борьбы между сознаніемъ лежащаго на немъ долга, между желаніемъ соблюсти, не взирая на всё огорченія и нужды, непоколебимую върность своимъ обязанностямъ православнаго пастыря съ одной стороны, и искусительною возможностью, посредствомъ искренняго или неискренняго, дъйствительнаго или притворнаго нарушенія этихъ обязанностей, устроить себъ и своему семейству жизнь спокойную, вполнъ обезпеченную — съ дру-

<sup>1)</sup> Пис. въ Торжокъ. Вотъ что именно говорится здѣсь о свиданіи и бесѣдѣ съ Георгіемъ: "послы призвали къ себѣ его (амвросіева) сына и подробно ему все разсказали о догматѣхъ нашей вѣры, и о крестномъ знаменіи, и о табакѣ ясно протолковали". Другія подробности этой бесѣды заимствованы изъ письма самого Георгія въ Московскій Духовный Совѣтъ, отъ 7-го декабря 1864 года, которое въ извлеченіи приведено будетъ ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Пис. въ Торжокъ. "Онъ (такъ писалъ о Георгіи инокъ Павелъ) по одаренію природы отъ естественнаго разума (!) всему весьма внялъ и почелъ за мучшее въ нашемъ содержаніи и началъ по малу предлагать своему отцу къ воспріятію древнихъ обрядовъ благоволенія".

той. Многое влекло Амвросія на эту послѣднюю сторону, -и его личныя отношенія къ цареградскому духовному правительству, и воспоминание перенесенныхъ отъ этого правительства несправедливыхъ огорченій, и безотрадность настоящаго положенія въ зависимости отъ патріарха, и безнадежность будущаго при наступающей уже старости, и ко всему этому забота объ обезпечени сына, который именно обращался теперь къ его родительскому чувству съ неотступными просьбами принять предложение, объщающее такия несомнънныя выгоды. Требовалось не мало нравственной силы, чтобы выйти побѣдителемъ изъ этой борьбы, не поступиться своимъ долгомъ въ виду столькихъ искушеній. Прежде, когда Амвросій былъ дъйствительнымъ Босно-Сараевскимъ митрополитомъ, онъ не имѣлъ недостатка и въ нравственной силѣ; но теперь Амвросій быль не тоть, что прежде: подъ вліяніемъ разныхъ огорченій и нуждъ его характеръ значительно измѣнился, и устоять противъ столькихъ искушеній у него не стало уже силы, когда особенно на сторонъ искусителей явился его собственный сынъ. Относительно выгодности бѣлокриницкихъ предложений онъ, разумбется, не могъ сдёлать сыну никакихъ возраженій. При своихъ личныхъ отношеніяхъ къ тогдашнему патріарху, безъ большаго труда сдѣлалъ онъ уступку и въ томъ, чтобы оставить Константинополь, не испрашивая патріаршаго разрѣшенія: Павловы доказательства, что неправильныя, антиканоническія въ отношеніи къ нему дъйствія цареградскихъ властей даютъ ему законное право прервать съ этими властями всякое общеніе, повидимому, имѣли на него немалое также вліяніе въ этомъ случаѣ 1). Оставалось

1) Въ своемъ прошеніи австрійскому императору Амвросій именно указывалъ, какъ на причину своего удаленія оть греческой церкви, на то, что незаконно смѣщенъ съ архіерейской каеедры, и вообще на допускаемыя въ греческой церкви "противозаконныя смѣщенія и новыя поставленія епископовъ, еще при жизни перваго, въ христіанскомъ законъ жестоко запрещенныя, яко духовное прелюбодѣніе", каковыя "и другія премногія порочныя дѣла греческой церкви онъ, Амвросій, съ жалостію и сердечною болѣзнію оплакивалъ" (Бълокр. архивъ). одно, и самое главное затруднение — не придется ли ради Бѣлокриницкой каоодры измѣнить православной церкви и православной въръ. Но сынъ доказывалъ ему, утверждаясь на словахъ Павла, что о такой измѣнѣ не можетъ быть и рѣчи. нотому что старообрядцы такіе же православные христіане. какъ и греки, отличаются же отъ нихъ только обрядами, которые притомъ еще согласнѣе съ древностію, нежели обряды греческой церкви; а дабы во всемъ этомъ увѣриться точнѣе, онъ просилъ отца повидаться еще съ самими бѣлокриницкими посланниками, которые все объяснять ему въ подробности. Ам-вросій также мало имѣлъ понятія о русскомъ расколѣ, какъ и его сынъ; въ этой мысли, что такъ называемое старообрядчество будто бы ничемъ существеннымъ не отличается отъ православія и что переходъ въ старообрядческіе архіерен будто бы вовсе не потребуетъ отреченія отъ православной церкви, ему блеснула отрадная надежда легко устранить и послѣднее препятствіе къ принятію предложенія, столь выгоднаго и на сторону котораго онъ склонился уже такъ далеко. Амвросій объявиль сыну, что готовъ выслушать бѣлокриницкихъ пословъ.

Съ его стороны это былъ самый несчастный, роковой шагъ, который скоро привелъ его къ окончательному паденію. Для Павла и Алимпія напротивъ это его согласіе возобновить переговоры было немалымъ торжествомъ. Планъ ихъ удался вполнѣ; то, чего хотѣли достигнуть чрезъ посредство Амвросіева сына, было достигнуто. И Павелъ даже не скрывалъ, что именно Георгію обязанъ былъ первою, и потому самою важною побѣдой надъ Амвросіемъ: "мало-по-малу предлагая своему отцу къ воспріятію древнихъ обрядовъ благоволенія, онъ такъ склонилъ ею сердце, что митрополитъ присылаетъ уже и просить пословъ дабы пришли къ нему побесѣдовать" 1).

<sup>1)</sup> Пис. въ Торжовъ. Самъ Георгій также рѣшительно утверждаетъ, что отецъ, только уступая его настоятельнымъ просьбамъ, согласился занять архіерейскую казедру у раскольниковъ. Въ 1864 году онъ писалъ къ Антонію и Московскому Духовному Совѣту: "Въ Константинополъ покойный отецъ Павелъ и отецъ Алимпій Милора-

#### 48. Переговоры Павла и Алимпія съ Амвросіемъ о занятіи Бѣлокриницкой каведры.

Въ возобновленныхъ бесъдахъ съ Амвросіемъ Павелъ старался доказать, что не только догматы въры и церковныя таинства, но и древлеотеческія преданія и обряды содержатся старообрядцами въ неизмѣнной точности. Амвросій выслушалъ его со всѣмъ вниманіемъ и нашелъ, что ничего противнаго православію въ ученіи старообрядцевъ, какъ изложилъ его Павелъ, дѣйствительно не находится, за исключеніемъ нѣкоторыхъ обрядовъ. "Я вижу, — отвѣтилъ онъ, — что старовѣрческая церковь съ греческою во всемъ согласна, кромѣ только перстосложенія для крестнаго знаменія; а почитаніемъ осьмиконечнаго креста старообрядцы не отличаются отъ грековъ, ибо и греки почитаютъ крестъ сей, какъ истинный крестъ Христовъ, таковымъ же признавая и крестъ четырехконечный; брадобритіе же, табакъ и прочее не одобряетъ и греческая церковь, какъ что-либо законное, а только не со всею стро-

довъ вопервыхъ со мною имѣли разговоръ и вообщали меня свои благопріятныя желанія и намереніе, за которыхъ они толико далеко ходили и толико деньги вонъ дали; при семъ показали меня и высочайшею изволенію самого императора аустрійскаго. Вопервыхъ, мой покойный родитель пе хотёль ни слушать за этой дёло, али я (если бы не я) представиль 'ему нашой ползость душевно и телесно и горяцкою желаніе одному народу, который желаеть послё толико вѣка имѣть свои свищенства и Бога выснаго хвалить по своему обычаю, и даже я ему сказаль, что ево имя безсмертный бы сдёлался, исполняючи это божественно пело (это, очевино, Павловы мысли), и отъ другой сторона и я съ моимъ семействомъ счастливы бы были до конець нащего живота. Господинъ покойный мой слатки родителъ послушалъ моихъ словахъ и решился принять староверскаго религію" (Переписка раск. дъят. вып. І. стр. 235). Въ другомъ письмѣ, въ сыну бывшаго старообрядческаго епископа Сергія, Якову Семенову, отъ 29-го ноября 1864 года, Георгій писаль: "покойный родитель не хотълъ пріитить на липованску ересь, ежели (бы) я не былъ добрый за липована" ( Тамъ же, стр. 233).

гостію преслѣдуетъ ихъ употребленіе"<sup>1</sup>). Отвѣтъ Амвросія ноказываль, что и онъ предполагаль совершенное согласіе между православіемъ и старообрядчествомъ, а потому не видълъ надобности измѣнять въ чемъ-либо православнымъ обычаямъ, чтобы сдѣлаться епископомъ у старообрядцевъ. Это было, по выраженію Павла, большимъ "легкомысліемъ" со стороны Амвросія. Чтобы вразумить его, требовалось въ извѣстной степени раскрыть ему действительныя отношенія между глаголемымъ старообрядчествомъ и православною церковію. Однажды, какъ мы видѣли, потерпѣвъ уже неудачу на этомъ самомъ пунктъ, инокъ Павелъ призналъ за лучшее, вмъсто устной бесёды, въ которой легко можетъ быть допущено рёзкое, неосторожное слово, объясниться съ Амвросіемъ письменно, — "на бумагъ представить ему возраженія противъ его легкомыслій". Онъ дъйствительно написаль, нарочито для Амвросія, сочиненіе, въ которомъ доказывалъ, что есть великое различіе между такъ-называемыми старыми и новыми обря. дами, и что рѣшившись быть епископомъ у старообрядцевъ, Амвросій долженъ будетъ непремённо оставить обряды церкви греческой, какъ "не согласующіе святоотеческимъ преданіямъ", и во всемъ подчиниться существующимъ у старообрядцевъ "древлецерковнымъ" обычаямъ: "написали ему и то, чтобъ онъ не смущенно, но правою совѣстію вступилъ въ нашу церковь, и во единъ духъ соединился съ нами совершенно по Бозъ; такимъ образомъ необходимо онъ долженъ будетъ по прибытіи къ нашей церкви первъе всего дъйствія принять себъ отца духовнаго изъ нашихъ священниковъ, по закону христіанскому, вручась ему во всемъ душевно, и что духовникъ предлагать будеть необходимое въ ирисоединении церковномъ, согласно правиламъ святыхъ отецъ, то исполнить долженъ безъ всякаго прекословія"<sup>2</sup>). Чтобы выразумѣть вполнѣ сокровенный смыслъ этого хитро составленнаго произведенія, необходимо было имѣть обстоятельныя свѣдѣнія о русскомъ рас-

<sup>9</sup>) Тамъ же.

<sup>1)</sup> Пис. въ Торжовъ.

колѣ и его отношеніяхъ къ церкви: тогда только могъ бы Амеросій понять, что значить это отреченіе отъ новыхъ якобы обрядовъ и это вступление въ старообрядческую церковь, о какомъ духовникѣ изъ "нашихъ священниковъ" идетъ здѣсь рвчь, и что такое будеть предлагать этоть духовникъ, какъ необходимое въ присоединении церковномъ. Если бы Амвросій дъйствительно имълъ надлежащее понятіе о расколь, если бы зналь онь, что вмёстё съ содержимыми православною церковію обрядами долженъ будетъ отречься отъ самой церкви православной и вступить въ общество, осужденное соборами и состоящее подъ церковною анаеемой, что отъ него требуютъ принять духовникомъ лицо, по каноническимъ правиламъ повинное изверженію изъ сана, и что наконецъ этимъ духовникомъ онъ будетъ подвергнутъ извѣстному чинопріятію, какъ приходящій отъ ереси, - если бы все это митрополить Амвросій могъ уразум'вть изъ Павлова сочиненія, по всей ввроятности, онъ еще остановился бы во-время, не допустиль бы себя до преступленія — сдѣлаться раскольническимъ епископомъ. Но въ сочинении этомъ для незнакомаго съ расколомъ не содержалось ничего особенно страшнаго, не говорилось ни о какихъ дерковныхъ проклятіяхъ, "наши" священники даже не названы и "бѣгствующими", ни о какихъ "чинопріятіяхъ отъ ереси приходящимъ" не было и помину... Рѣчь шла, повидимому, только о предпочтительности именуемыхъ старыхъ обрядовъ предъ новыми, и о томъ, что будущій епископъ старообрядцевъ долженъ исключительно держаться первыхъ, — вообще "правою совъстію вступить въ старообрядческую церковь" и въ свидѣтельство того "принять себѣ отца духовнаго". Какъ истый почитатель чиновъ и обрядовъ греко-восточной церкви, въ которой родился и воспитанъ, митрополитъ Амвросій ни въ это время и никогда послѣ, несмотря на всё "доводы" инока Павла, не измёнялъ своему убъждению, что эти чины и обряды несомнѣнно правильны, совершенны и вполнѣ согласны древлецерковнымъ преданіямъ; но, съ другой стороны, и въ обрядахъ, которые предлагалось ему принять, не находиль онъ также ничего противнаго

правосдавной въръ, а исключительное къ нимъ уважение старообрядцевъ, доходящее до порицанія употребляемыхъ церковію обрядовъ, объяснялъ недостаткомъ у нихъ просв'ещения и ложно направленною религіозностью. И потому принятіе этихъ. не противныхъ православію, именуемыхъ старыми, обрядовъ, рали снисхожденія къ немощи старообрядцевъ, при неизмѣнномъ съ своей стороны уважения къ обрядамъ церкви грековосточной, твиъ паче безъ всякой измѣны православному ученію сей церкви. Амвросій не признавалъ какимъ-либо тяжкимъ грѣхомъ; а затѣмъ не находилъ уже противнымъ совѣсти и то, если, вступая въ общество, которое въ сущности почиталъ православнымъ, не смотря на употребляемые въ немъ иные обряды и на существующее ради этихъ обрядовъ несогласіе съ греко-восточною церковію, приметь себ'в и духовнаго отца изъ старообрядческихъ священниковъ. Къ такимъ соображеніямъ, какъ видно изъ всѣхъ обстоятельствъ дѣла, привело Амвросія чтеніе Павловой записки, — и, по возможности успокоивъ себя этими соображеніями, онъ рѣшился наконецъ объявить бълокриницеимъ посланникамъ о своей готовности быть верховнымъ пастыремъ старообрядцевъ<sup>1</sup>). Въ качествѣ будущаго митрополита старообрядцевъ, Амвросій потребовалъ теперь отъ Павла и Алимпія подробныхъ объясненій относительно ожидающихъ его условій жизни въ Бѣлой-Криницѣ: ему даны были на этотъ счетъ самыя удовлетворительныя объясненія 3).

1) Письмо ез Торжокз. "Изложеннымъ на бумагъ возраженіямъ противъ его легкомыслій (повъствуетъ Павелъ) митрополитъ очень внялъ, и въ томъ успокоился, и не замедлилъ изъявить свою готовность".

<sup>9</sup>) Тамъ же. "Спросилъ и то (продолжаетъ Павелъ) какимъ образомъ онъ можетъ утвердиться на всегдашнее у насъ пребываніе и жить небоязненно, и въ томъ послы увѣрили его и разсказали подробно планъ дѣла съ самой первой точки, то-есть какимъ образомъ онъ можетъ пріѣхать, и какъ объявиться правительству, и какъ навсегда безбоязненно въ мирѣ и тишинѣ у насъ жить, что ему казалось весьма пріятно.

### 49. Новыя колебанія Амвросія. Старанія Павла разсѣять его сомнѣнія. Амвросій соглашается на занятіе Бѣлокриницкой каеедры.

Итакъ Амвросій, подъ вліяніемъ Павловыхъ разглагольствій о неповрежденномъ православіи дотолѣ неизвѣстнаго ему старообрядчества, согласился на предложенія бѣлокриницкихъ искателей архіерейства. Но внутренній голосъ все-таки говориль ему, что дёло на которое онъ рёшился, не совсёмъ чисто и во всякомъ случав представляетъ много сомнительнаго и темнаго. Особенно смущался онъ опасеніемъ, не составилъ ли, основываясь на однихъ только Павловыхъ показаніяхъ, ошибочнаго понятія о старообрядчествь, не отличается ли оно отъ православія чёмъ-нибудь болёв важнымъ и существеннымъ, нежели одни только обряды, и принять старообрядчество не будетъ ли значить именно отречься отъ православія, о чемъ онъ боялся и помыслить. Все это могъ бы разъяснить ему только человѣкъ, вполнѣ знакомый съ расколомъ и неимѣющій, подобно Павлу; какихъ-либо побужденій изображать расколъ въ невѣрномъ свѣтѣ. Амвросій очень желалъ бы посовѣтоваться именно съ такимъ человъкомъ; но гдъ найти его и какъ посовътоваться? Всего вёрнёе было бы, конечно, обратиться въ этомъ случав къ кому-либо изъ русскихъ, проживавшихъ въ Константинополь, и притомъ къ человъку образованному, на слова котораго можно было бы положиться. Но именно отъ русскихъ и не обходимо было хранить дёло въ величайшей тайнѣ. Ему было извѣстно, что бѣлокриницкіе посланники и цареградскіе ихъ покровители о томъ и заботились больше всего, чтобы не возбудить своими затѣями подозрѣній со стороны русскаго консульства, имѣвшаго притомъ, что было для Амвросія особенно важно, близкія связи съ патріархіей. Вообще объясняться съ кѣмъ-нибудь изъ русскихъ относительно раскола было и трудно и крайне опасно. Обратиться къ кому-нибудь изъ своихъ собратій — грековъ было также небезопасно, а главное - совершенно безполезно: всѣ они о русскомъ расколѣ знали, конечно, не больше Амвросія. Былъ однако между ними ученый мужъ,

какой-то проповъдникъ и дидаскалъ при патріаршей казедръ, къ богословскимъ и церковно-историческимъ познаніямъ котораго Амвросій, какъ видно, питалъ большое уваженіе: его-то и рѣшился онъ какъ-нибудь искуснымъ образомъ вызвать на бесёду о русскихъ раскольникахъ, въ надеждё получить отъ него точныя, вёрныя свёдёнія по этому вопросу. Случай объясниться съ этимъ ученымъ представился вскорѣ же послѣ того. какъ Амвросій, повидимому, совсѣмъ уже рѣшилъ дѣло съ бѣлокриницкими послами. Въ Страстную недѣлю и въ Пасху, въ то именно время, когда шли переговоры съ Павломъ, --"во время сватовства", какъ выражается этотъ послѣдній, ---Амвросій нер'вдко ходиль въ патріархію къ службамъ и участвовалъ вмѣстѣ съ другими архіереями въ торжественныхъ патріаршихъ служеніяхъ: здёсь-то, встрёчаясь съ ученымъ дидаскаломъ и заводя съ нимъ бесвды, Амвросій "отдаленными разговорами о всёхъ ересяхъ и разныхъ по вселеннёй вёрахъ, подобрался между прочимъ испытать того проповѣдника и мудраго учителя, вельми всёми уважаемаго, и такимъ вопросомъ: что это за люди: липоване, старовѣры и старообрядцы?" Дидаскаль, по свидьтельству Павла, отвѣчаль: "это все одни люди, только по мистожительству ихъ разными наименованіями зовутся; но они не еретики, а только въ сложеніи перстъ во образовании Святыя Троицы меньшимъ перстомъ (мизинцемъ) уменьшають равность Святаю Духа, да еще не принимаютъ новописанныхъ иконъ, а только старыя содержатъ" 1). Если такъ именно отвѣчалъ многоученый дидаскалъ, онъ, очевидно, не много больше другихъ грековъ имѣлъ понятія о русскомъ раскол'в 2). Однако же отв'тъ его, какъ ни былъ слабъ и ничтоженъ, смутилъ Амвросія. Правда, ученый мужъ утверждалъ ръшительно, что липоване, старообрядцы и старовъры – не еретики; но онъ же далѣе, вопреки этому увѣренію, говорилъ, что своимъ перстосложениемъ старообрядцы выражаютъ мысль

<sup>1)</sup> Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Что Павелъ не исказилъ отвътъ дидаскала, вскоръ же переданный ему Амвросіемъ, это доказываетъ и вызванное симъ отвътомъ Павлово сочиненіе, о которомъ будетъ ръчь ниже.

именно еретическую, "уменьшаютъ равность Святаго Духа", проповѣдуютъ неравенство липъ во Святой Троицѣ. Это замѣчаніе о старообрядческомъ перстосложеніи, составлявшемъ, по мнѣнію Амвросія, самое главное отличіе старообрядцевъ отъ греко-восточныхъ христіанъ, и возбудило въ немъ опять сильныя сомнѣнія относительно старообрядчества, такъ что онъ готовъ былъ взять назадъ данное Павлу и Алимпію согласіе на ихъ предложеніе.

Для устраненія этихъ сомнѣній инокъ Павель употребиль уже испытанное средство: составилъ и представилъ Амвросію новое сочинение, посвященное собственно разсмотрѣнію вопроса о перстосложении для крестнаго знамения и святительскаго благословенія<sup>1</sup>). Здѣсь онъ, какъ и слѣдовало ожидать, явился предъ Амвросіемъ во всеоружіи раскольнической учености, указалъ всѣ наиболѣе важныя, и готовыя и имъ самимъ придуманныя, свидѣтельства и "доводы" въ защиту двуперстія съ одной стороны, и въ опровержение именословнаго и троеперстиаго сложенія — съ другой. Достойно замѣчанія, что Павелъ потщился представить Амвросію, какъ греку, свидѣтельства въ защиту двуперстія преимущественно изъ "источниковъ древлегреческой церкви, отъ писанія греческихь святыхъ отецъ и отъ преческихъ иконъ". Изъ мнимо-отеческихъ свидѣтельствъ, онъ привелъ: а) извъстное изръчение Петра Дамаскина (котораго совершенно несправедливо назвалъ "священномученикомъ"), что "два перста и едина рука являетъ единаго Христа во двою естеству и единомъ составъ посзнаваема" э); б) не ме-

<sup>1)</sup> Сочинение это имъетъ заглание: Господину митрополиту Амвросию о перстосложении и о прочемъ предложение.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Не безъ намѣренія Павель направиль это свидѣтельство собственно противь *именословнаго*, или, какъ онъ обыкновенно называеть его, *литеросложнаго* перстосложенія, а не противъ троеперстія: "Сіе доказательство (писалъ онъ) относится не къ литеросложному (изъ пяти перстовъ), но къ двуперстному сложенію, которое нынѣ содержать старообрядцы". Къ именословному сложенію свидѣтельство Петра Дамаскина, дъйствительно, прилагать нельзя; но свидѣтельство это, во всякомъ случаѣ неопредѣленное,

нѣе извѣстное у старообрядцевъ Өеодоритово слово, припиписавъ его рѣшительно "блаженному греческому учителю Өеодориту, епископу Кирскому"<sup>1</sup>); в) свидѣтельство Максима Грека, и г) не относящееся къ дѣлу объясненіе Симеона Солунскаго, что означаетъ архіерейское осѣненіе дикиріемъ и трикиріемъ. Приводя древлегреческія свидѣтельства отъ святыхъ иконъ, Павелъ ссылался между прочимъ на свои собственныя наблюденія: "Въ греческихъ и нынѣ существующихъ церквахъ (писалъ онъ), въ нѣкоторыхъ мѣстахъ по Сиріи, Палестинѣ, Аравіи и Египту, и наипаче въ самихъ патріархіяхъ — въ Дамаскѣ, Іерусалимѣ и Египтѣ, мы сами очевидно видѣли, что на мнонияъ иконахъ, кои древлегреческаго писанія, у Христа

не называющее прямо какіе два перста единой руки здѣсь именно разумѣются, очевидно, можетъ имѣть приложеніе и къ троеперстному перстосложенію для крестнаго знаменія, гдѣ также имѣютъ извѣстное значеніе два послѣдніе перста, пригнутые къ длани, и такимъ образомъ еще явственнѣе соединенные съ едимою рукою.

1) Въ доказательство подлинности этого слова Павелъ, въ выноскѣ подъ строкой, сдълалъ для Амвросія слъдующее примъчаніе: "О таковомъ истинномъ (!) блаженнаго Өеодорита писании удостовъряеть древлероссійская церковь во Псалыръхъ со возследованіемъ, печатанныхъ при прежнихъ благочестивыхъ патріархахъ, въ словв о врестномъ знаменія, да и самый достопамятный источнивъ (?), то-есть пелое слово блаженнаго Феолорита, имвется въ превнейшей книгъ Никона Черныя горы, въ словъ 94, которая хранится въ Москвѣ, въ Патріаршей ризницѣ, подъ № 503" (въ другомъ спискѣ прибавлено: "или въ Чудовомъ монастыръ"). Дълая съ такою ръшительностью и определенностью (эту ссылку, Павелъ показалъ только, что ни мало не затруднялся говорить ложь: ни въ той, ни въ другой библіотекъ подъ указаннымъ № вниги Никона Черногорца не обрѣтается, а въ существующихъ и тамъ и здѣсь спискахъ книги не только не солержится мнимаго Феодоритова слова "како крести. тися и благословити", но даже и главы 94-й не имвется (см. Описание слав. ркп. Синод. библ. Пр. А. В. Горскаго и К. И. Невоструева, II. 3, № 207 и слёд.). Надобно впрочемъ замѣтить, что эту ложную ссылку на рукопись Никона Черныя горы Павела заимствоваль изъ Поморскихъ Отептовъ, руководству которыхъ вообще очень охотно вверялся, что никакъ не можетъ служить къ чести сего великаго учителя поповцевъ.

Спаситоля благословящая десница имѣетъ перстосложеніе двутаинственное, а не литерословное. У насъ, въ Буковинѣ, существуютъ весьма съ давнихъ лѣтъ сооруженныя каменныя церки, одна въ городѣ Сучавѣ, гдѣ положены мощи святаго Великомученика Іоанна, и другая въ монастырѣ Сочавицкомъ, и третья

- 241 -

въ монастырѣ Будинскомъ: въ этихъ церквахъ, не только внутри, но даже снаружи, удивленія достойно, по всѣмъ стѣнамъ, отъ самаго верхняго карниза до карнизу нижняго, написано есть иконное изображеніе древняго греческаго искусства; отличнъйше же въ монаетыръ Сочавиикомъ и до днесь стоитъ въ чудесной цѣлости и ясности. Въ томъ иконномъ изображеніи у Господа Саваоеа и у Христа Спасителя благословящія руки, а въ рядахъ въ безчисленномъ множествѣ у всъхъ предстоящихъ святыхъ апостоловъ, мучениковъ, святителей и преподобныхъ молящія руки имѣютъ перстосложеніе одинаковымъ образомъ, двутаинственно" 1). На основаніи всѣхъ

١

16

<sup>1)</sup> И здесь Павелъ приводить свидетельства, по обычаю, недобросовъстно. Нътъ сомнания, что на Востокъ онъ видалъ много и такихъ иконъ древняго письма, на которыхъ изображены благословящія руки именословно, о чемъ надлежало бы упомянуть; равнымъ образомъ немало такихъ изображеній находится и въ церквахъ Сучавской и Сочавицкой. Покойный о. архимандрить Павель, внимательно обозрѣвавшій иконопись той и другой церкви въ 1871 году, нашель, что въ Сучавской церкви, оконченной постройкою въ 1522 г., всё почти благословящія руви изображены именословно и что есть такія изображенія и въ монастырь Сочавицкомъ. "Я удивлялся (замьчаеть онь, исчисливь эти изображенія), почему въ Сучавской церкви. созданной въ началь шестнадцатаго въка, въ стънномъ шисани нашлась одна только благословящая рука съ двуперстнымъ сложеніемъ, въ Сочавицахъ же, въ храмв семнадцатаго въка, много изображеній съ двуперстнымъ сложеніемъ благословящей руки. Я подумаль, не по той ли это причинь, что въ Сочавиць ствиная живопись, по характеру своему близко подходящая къ московской, писана можетъ-быть московскими мастерами. Эту догадку мою и подтвердилъ одинь іеромонахь, который сказаль мнв, что церковь эта расписана дъйствительно московскими мастерами" (см. Собрание сочинений архим. Павла, изд. 3-е, ч. 2 стр. 528-529). Понятно теперь, почему инокъ Павель въ особенности указываль на иконопись въ монастыръ Сочавищкомъ.

ИСТОР. БЪЛОВР. СВЯЩ.

этихъ якобы несумнительно достовѣрныхъ свидѣтельствъ Павелъ рѣшительно утверждалъ, что "во святой древлевосточной церкви ни мамъйшаю даже слъду не видно, чтобы было литеросложное, или троеперстное сложеніе, но только двупер стное, которое и доднесь старовѣрческая церковь не упустителько содержитъ". Затѣмъ онъ повторилъ здѣсь, приведенныя и въ "Уставѣ", свои обычныя, частію изъ "Поморскихъ Отвѣтовъ" заимствованныя, доказательства, что якобы троеперстное и именословное перстосложенія не только нововводныя, но и представляютъ еще противность древлеправославнымъ догматамъ вѣры.

Всѣ представленныя Павломъ свилѣтельства и доказательства въ защиту двуперстія и въ обличеніе мнимой неправильности троеперстнаго и именословнаго перстосложенія были въ сущности весьма несильны и большею частію лживы; но въ своей совокупности они должны были произвести немалое впечатлѣніе на человѣка вовсе незнакомаго съ дѣломъ, не имѣвшаго даже и понятія о раскольнической и противураскольнической литератур'в, каковъ былъ Амвросій. Для него было вопервыхъ ясно, что старообрядцы не безъ основанія держатся такъ крѣпко своего перстосложенія; затѣмъ, хотя и не имѣлъ онъ возможности провѣрить и оцѣнить надлежащимъ образомъ истинное значение большей части этихъ оснований, однакоже могъ замѣтить, что нѣкоторыя изъ нихъ дѣйствительно имѣютъ силу. Павелъ, съ обычною раскольническою смѣлостью, указывая Амеросію именно свидѣтельства древлегреческой церкви, этимъ самымъ какъ бы вызывалъ его на провърку сихъ свидътельствъ. Провърить свидътельство Максима Грека Амвросій, разумѣется, не имѣлъ возможности, первый разъ, конечно, услышавъ даже о самомъ Максимѣ Грекѣ, и потому свидѣтельство его, такъ рѣшительно выставленное Павломъ, долженъ былъ принять на въру. Съ твореніями Блаженнаго Өеодорита Амвросій, надобно полагать, болѣе или менѣе былъ знакомъ; но во всякомъ случав не настолько, чтобы отвергнуть подлинность приписаннаго ему слова о двуперстіи, особенно же когда Павелъ сдълалъ такія, повидимому, точныя

указанія, гив именно обретается это слово. Что касается третьато свигьтеля. Петра Дамаскина, то, къ сожальнию. Аквросия имвлъ возможность найти въ своихъ источникахъ полтвержденіе того, что приведенное Павломъ изреченіе Цетра Ламаскина несомньнно принадлежить этому писателю, и что даже его слвдуеть понимать въ томъ самомъ смыслѣ, какъ объяснилъ Павелъ. Чтобы сдёлать такую справку Амвросію не было нужды лаже обращаться въ подлиннымъ сочинениямъ Петра Дамаскина. или Добротолюбію, гдв приведены изъ нихъ извлеченія: въ этомъ случав ему оказала нехорошую услугу книга весьма нужная и потому хорошо знакомая каждому греческому архіерею-изданная въ 1800 году Кормчая (Πηδάλιον), съ примечаніями іеромонаха Агапія и монаха Никодима. Сіи-то комментаторы въ одномъ изъ своихъ примѣчаній пишутъ, что древніе христіане употребляли для крестнаго знаменія не то перстосложение, какое употребляется нынв, -- слагали не три перста, а только два (средній и указательный), и въ подтвержденіе своихъ словъ приводятъ именно изречение Петра Дамаскина, на которомъ единственно и основались 1). Въ липъ новыхъ толкователей греческой Кормчей Павелъ пріобрѣлъ такимъ образомъ неожиданныхъ и сильныхъ союзниковъ, которые, подтвердивъ приведенное имъ свидътельство Петра Дамаскина, тъмъ самымъ должны были внушить Амвросію довѣріе и къ прочимъ его свидѣтельствамъ въ защиту двуперстія. Во всякомъ случаѣ Амвросій могъ теперь вполнъ убъдиться, что двуперстіе не содержить въ себѣ никакой еретической мысли и ничего вообще

<sup>1</sup>) Это, въ греческой книгь совершенно неожиданное, толкованіе словъ Петра Дамаскина, во всякомъ случав, какъ мы говорили уже, неясныхъ, находится именно въ примвчаніи на Посл. Василія Великаго къ Амфилохію περί τοῦ 'Δγίου Πνεύματος. Приводимъ его вполив: Τдν τύπον τοῦ τιμίου σταυροῦ οἱ παλαιοί χρισιανοὶ κατ' ἄλλον σχηματισμόν τῆς χειρός ἐκαμναν. Δηλ. μέ μόνα τὰ δύο δάκτυλα τῆς χειρός, τὸν μέσον καὶ τὸν λιχανὸν, καθῶς ζλέγει ὅ ὅσιος Πέτρος ὅ Δαμάσκηνος (σελ. 642 τῆς φιλοκαλ.), ὅπου λέγει, ὅτι ἡ μὲν χεἰρ ὅλη σημαίνει τὴν μίαν ὑπόστασιν τοῦ Χριστοῦ, οἱ δὲ δύο δάκτυλοι τὰς δύο φύσεις αὐτοῦ (Πηδάλιον, H3J. 1841, стр. 386).

16\*

противнаго праваславію, если по свидітельству самихъ греческихъ уважаемыхъ писателей, находящем уся притомъ въ книгѣ, имѣющей такое важное значеніе въ церковной практикѣ, перстосложеніе это было употребляемо "древними христіанами" <sup>1</sup>). Могъ онъ также провѣрить отчасти справедливость и указанныхъ Павломъ свидітельствъ отъ греческихъ святыхъ иконъ, ибо и самъ могъ видіть на нікоторыхъ иконахъ изображеніе двуперстно сложенной благословящей руки, что опять служило для него доказательствомъ, что ничего противнаго православію въ семъ перстосложеніи не содержится.

Въ томъ же сочиненіи Павелъ, понимавшій всю важность настоящихъ обстоятельствъ, позаботился представить Амвросію осязательное, очевидное доказательство несомнѣннаго употребленія двуперстія и въ древлероссійской церкви: онъ нарочно съѣздилъ въ Майносъ, къ здѣшнимъ некрасовцамъ, за Слѣдованною Псалтырью Іосифовскаго изданія, и въ ней показалъ Амвросію, по благословенію Московскаго и всея Россіи патріарха изданное, извѣстное Слово о крестномъ знаменіи, съ свидѣтельствами въ пользу двуперстія и изображеніемъ двуперстно сложенной руки<sup>3</sup>). Амвросій не сомнѣвался въ православіи

1) Книгу Пуда́лют Амвросій взяль потомъ въ Белую-Криницу, и найденное въ ней свидётельство въ пользу двуперстія съ того времени раскольники стали приводить въ доказательство не только древности двуперстія и якобы нововводности троеперстія, но и въ доказательство того, что сами нынёшніе греки признають двуперстіе древнёйшимъ обычаемъ, а троеперстіе нововводнымъ.

<sup>9</sup>) Пис. ез Торжокъ. "А сверхъ того въ удостовъреніе представили ему (Амвросію) древлепечатную Псалтырь со возслъдованіемъ, гдъ есть достаточное свидътельство о крестномъ знаменіи и двуперстномъ сложеніи, за которою нарочито посылали въ Майносъ къ некрасовцамъ, кои живутъ за Царьградомъ у Мраморнаго моря". Гончаровъ, въ своемъ разсказв о переомъ начатіи нашего духовнаго дъла объ устроеніи епископа, говоритъ, что за книгою тадилъ самъ Павелъ: "Алимпій увёдомилъ насъ письмомъ.... было прописано, какъ Павелъ къ кубанцамъ пъздилъ, и какъ они ему книги дали и толмача послали съ нимъ, и какъ они митрополиту представили, и какъ митрополитъ принялъ и прочиталъ". О. архимандриту Павлу майносскіе старики также говорили: "За Псалтырью въ Майносъ пріпатріарховъ россійскихъ, какъ послѣ Никона, такъ и до Никона существовавшихъ, и потому свидѣтельство изданной по патріаршему благословенію книги могло служить для него также убѣдительнымъ доказательствомъ, что старообрядцы, слѣдуя въ своемъ перстосложеніи примѣру и наставленію нѣкоторыхъ древле-россійскихъ патріарховъ, содержатъ обычай непротивный православію.

Вообще, смутившее Амвросія замѣчаніе ученаго дидаскала, неосновательное и само по себѣ, не могло устоять противъ доводовъ Павлова сочиненія, и можно считать не сомнѣннымъ, что съ этого времени онъ не опасался уже признать старообрядчество непричастнымъ никакой ереси, а въ принятіи такъ называемыхъ старыхъ обрядовъ, при неизмѣнномъ уваженіи къ обрядамъ церкви грековосточной, не видѣлъ измѣны православію, такъ какъ дѣйствительныя отношенія старообрядчества къ православію по прежнему оставались для него неизвѣстными <sup>1</sup>).

**ѣзжалъ самъ Павелъ съ майносскими казаками ГригорьемъПетрови**чемъ Чижикомъ да съ Карпомъ Карповымъ (См. Пут. архим. Павла во Ісрусалимо, стр. 97).

1) Зам'вчательно, что въ посл'яднемъ своемъ сочинения, написанномъ для Амвросія, какъ и въ первомъ, Павелъ не упомянулъ ни разу о соборѣ 1667 года, на которомъ греко-россійская церковь, въ лицъ высшихъ представителей ся јерархін, осудила расколъ и подвергла раскольниковъ отлучению за противление церковной власти и за влеветы на цервовь, между тёмъ какъ на этотъ именно соборъ Павлу и слъдовало прежде всего указать Амвросію, потому что его постановленія и такъ называемыя клятвы обыкновенно поставляются старообрядцами въ наибольшую вину церкви и въ оправдание себѣ. Очеридно, Павелъ о томъ и прилагалъ особенную заботу, чтобы оставить Амеросія въ невёдёнія объ этомъ важнёйшемъ событіи въ исторіи раскола, такъ какъ зналъ, что оно указало бы Амвросію истинныя отношенія между глаголемымъ старообрядчествомъ и православною церковію, а тогда, при всей затруднительности своего положенія въ Константинополь, Амвросій, надобно полагать, никакъ не согласился бы принять старообрядчество, то-есть вступить въ общество, соборнѣ осужденное, и вмѣстѣ съ этимъ обществомъ стать подъ церковное отлучение. Вотъ почему въ объясненияхъ Успоконвая себя такими мыслями и уступая не прекращавшимся постояннымъ убъжденіямъ и просьбамъ сына, Амвросій объявилъ наконецъ Павлу и Алимпію, что окончательно рѣшился занять Бѣлокриницкую казедру и что готовъ объ этомъ дѣлѣ заключить съ ними формальный договоръ.

# 50. Заключеніе формальнаго договора между Амвросіемъ и Бълокриницкими депутатами.

Формальный договоръ, съ точнымъ обозначеніемъ взаимныхъ условій, былъ равно желателенъ для обѣихъ сторонъ, видѣвшихъ нужду оградить по возможности именно тѣ свои интересы, которыми каждая особенно дорожила. Амвросію желательно было обезпечить посредствомъ письменнаго договора тѣ внѣшнія, матеріальныя выгоды, ради которыхъ собственно и сдѣлалъ онъ, съ насиліемъ совѣсти, довольно тяжкія и совсѣмъ неискреннія, уступки въ пользу старообрядчества. Для Павла же напротивъ всего нужнѣе было посредствомъ такого договора обезпечить исполненіе именно этихъ, уже сдѣланныхъ Амвросіемъ, уступокъ и сверхъ того многихъ другихъ, которыхъ Амвросій тогда не могъ еще и предвилѣть, но отъ которыхъ впослѣдствіи не могъ бы отказаться по силѣ самаго договора.

Амвросій требовалъ, чтобы всё статьи условленнаго матеріальнаго обезпеченія, и ему лично, и его сыну, были точно обозначены въ письменномъ договорѣ. Инокъ Павелъ не возражалъ противъ этого; онъ только находилъ неудобнымъ упоминать о денежной платѣ въ формальномъ условіи, которое должно быть представлено австрійскому правительству и потомъ храниться въ монастырскомъ архивѣ, такъ какъ было бы очень соблазнительно для старообрядцевъ видѣть здѣсь указаніе того, какою цѣною пріобрѣтено согласіе Амвросія сдѣлаться старо-

съ Амвросіемъ Павелъ и обходилъ молчаніемъ соборъ 1667 года, равно какъ все, что могло бы уяснить Амвросію истинныя отношенія церкви къ расколу, и раскола къ церкви.

обрядческимъ епископомъ. Въ устранене этого неудобства Павелъ придумалъ составить договоры въ трехъ различныхъ экземплярахъ — одинъ отъ имени депутатовъ Бѣлокриницкаго монастыря, который долженъ былъ поступить во владѣніе Амвросія, въ обезпеченіе его правъ: въ немъ и предполагалось изложить подробно обязательства, какія дѣлалъ монастырь относительно обезпеченія матеріальнаго положенія Амвросія; другой отъ имени Амвросія, долженствовавшій остаться у депутатовъ, въ обезпеченіе ихъ правъ на Амвросія: здѣсь предполагалось изложить по преимуществу обязательства этого послѣдняго относительно старообрядцевъ: а въ третьемъ, формальномъ договорѣ, который слѣдовало представить правительству и хранить потомъ въ монастырскомъ архивѣ, предполагалось обозначить обоюдныя условія уже въ общихъ только чертахъ.

Такъ и было поступлено. Въ договоръ, составленномъ отъ имени Павла и Алимпія, они, въ качествъ "уполномоченныхъ депутатовъ Бѣлокриницкаго старовѣрческаго монастыря", дали такія обязательства: 1) относительно самого Амвросія: "Его высокопреосвященство будетъ жить въ Бѣлой-Криняцѣ, въ нашемъ монастырѣ, на всемъ монастырскомъ содержании; сверхъ же того монастырь обязуется давать его высокопреосвященству жалованье въ каждый юдь 500 червонцевъ австрийскаю золота, пока онъ живъ будетъ, съ тъмъ, чтобы исполнять ему все по правиламъ святыхъ отецъ, согласно монастырскаго устава безъ нарушенія"; 2) относительно сына Амвросіева: "Обязуется монастырь дать его родному сыну Георгію коштъ на дорогу до Босніи, и обратно, на привезеніе своей жены оттуда; еще купить ему въ Бѣлой-Криницѣ домъ, съ принадлежащимъ ему дворомъ и огородомъ, въ вѣчную его собственность; однакоже, если по краткомъ, или долгомъ времени случится его высокопреосвященству, Божіимъ повельніемъ, по общему долгу человѣчества, смерть, наградить его господина Георгія за службу родителя, отца его, удовольствовать его, судя по обстоятельствамъ и благоразсужденію монастыря". Эти условія повторены и въ другомъ договорѣ, писанномъ

отъ имени Амвросія<sup>1</sup>). Они достаточно показываютъ, какъ заботился Амвросій, чтобы вполнъ обезпечить съ матеріальной стороны не только свое собственное положеніе въ званіи старообрядческаго епископа, но и положеніе своего семейства, ради котораго собственно онъ всъмъ и жертвовалъ. Успокоенный точнымъ обозначеніемъ въ двухъ секретныхъ договорахъ условленнаго ему съ семействомъ вознагражденія, Амвросій могъ уже безъ опасенія дозволить, чтобы въ формальномъ документъ было упомянуто объ этомъ вознагражденіи въ общихъ выраженіяхъ, именно — что монастырь обязуется "содержать

1) Лостойно замѣчанія, что въ этомъ другомъ договорѣ, писанномъ отъ имени Амвросія, послёднія статьи выговореннаго Георгію вознаграждения обозначены гораздо точнее: "Монастырь обязанъ перевезти на свой счеть изъ Босніи роднаго сына Георгія Попповича и его жену Анну Никодаевну, и купить имъ въ Бълой-Криницѣ въ вѣчную собственность домъ съ дворомъ и огородомъ въ тысячу червонных, а въ случав смерти моей - Амвросія, вознаградить ихъ отъ монастыря по усмотрению, но не менне тысячи червонныхъ". Можно догадываться, что Павелъ не безъ намъренія выразнися такъ опредѣденно о покупкѣ дома Георгію и особенно о его вознаграждени по смерти Амвросія, именно въ томъ документь, который долженъ быль остаться у него самого, и напротивъ такъ веопредвленно (судя по обстоятельствамь и благоразсуждению монастыря) въ документъ, который долженъ былъ поступить въ собственность Амвросія и на основаніи котораго Амвросій, или сынъ его могли требовать точнаго исполненія условій. Впосл'я дствін оказалось именно, что Павелъ поступилъ такимъ образомъ очень предусмотрительно, - сберегъ интересы монастыря. Извѣстно, что Георгій по смерти Амвросія напрасно искаль съ Бёлокриницкаго монастыря уплаты условленной, п потому законно ему слёдовавшей, суммы за домъ и условленнаго, также законно слъдовавшаго вознагражденія въ случав смерти отца. Монастырь отказался удовлетворить его, такъ вакъ въ находящемся у него документъ та и другая сумма не означены, а все предоставлено "обстоятельствамъ и благоразсуждению монастыря"; подлинникъ же выданнаго Амвросиемъ договора, где обе суммы обозначены такъ точно, хранился въ монастырскомъ архивѣ и потомъ истребленъ инокомъ Онуфріемъ изъ опасенія, чтобы не попаль въ руки старообрящевъ и не соблазниль бы ихъ упоминаніемъ о 500 чеовонцевъ.

его на всемъ монастырскомъ иждивении, во всякомъ спокойствии и удовлетворении на всю его жизнь".

Что же касается данныхъ самимъ Амвросіемъ обязательствъ относительно его будущей должности старообрядческаго архіерея, то онъ почти одинаково изложены во встхъ трехъ документахъ. Изложение это не отличалось особенною полнотой и точностью въ опредълении обязанностей Амвросія; но будучи составлено въ выраженіяхъ общихъ и неопределенныхъ. этимъ самымъ оно и отдавало Амеросія, такъ-сказать, въ полное распоряжение бълокриницкаго братства. Вотъ какъ именно изложены обязательства Амвросія въ формальномъ договорѣ, написанномъ отъ лица объихъ сторонъ: "Я, митрополитъ Амвросій, не желая долёе провождать жизь свою праздно, и ни по нуждъ, ни по какой страсти, но по чистой своей совъсти согласился съ депутатами Бѣлокриницкаго монастыря, согласно данному имъ всевысочайшему указу... поступить въ старовпрческую релиню, въ сущемъ званіи митрополита надъ всёми духовными лицами и мірскими людьми, состоящими въ оной религіи, верховнымъ пастыремъ; и притомъ обязуюсь, по прибытін въ Бѣлокриницкій монастырь, учинить церковное присоединение согласно правиламъ святыхъ отецъ, и неотлагательно поставить тамъ въ намъстника себъ другаго архіерея, такъ, какъ дозволено имъ всевысочайшимъ указомъ"1). Какъ важно было для учредителей бѣлокриницкой јерархіи внести въ формальный документъ, именно въ видахъ обезпеченія этой іерархіи на будущее время, обязательство Амвросія немедленно поставить себѣ намѣстника, это очевидно само собою.

<sup>1</sup>) Въ двухъ другихъ договорахъ упомянуто еще о приняти духовника. Наприм. въ договоръ отъ имени депутатовъ говорится: "По прибыти въ нашъ монастырь его высокопреосвященство первоначально имъетъ по долгу христіанекому принять себъ отца духовнаго изъ нашихъ священниковъ, и что духовникъ предлагать будетъ необходимое въ присоединеніи церковномъ, учинить по всему согласно соборнымъ правиламъ св. отецъ, потомъ неотлагательно поставить въ намъстника себъ другаго епископа изъ нашего духовенства, такъ, какъ намъ дозволено всевысочайщимъ указомъ".

Не менње важно было и то, что въ договоръ упоминалось обязательство Амвросія учинить церковное присоединеніе: какого рода будетъ это присоединение, - по третьему, или второму чину, - объ этомъ не упоминалось; но вообще Амвросій обязывался безпрекословно подчиниться бълокриницкимъ властямъ, какому бы чинопріятію ни присудили его подвергнуть, хотя, заключая и подписывая условіе, онъ не допускаль и мысли о чинопріятіи, особенно по второму чину, -- подъ муропомазание. Еще одно весьма важное обязательство со стороны Амвросія помѣщено въ томъ мѣстѣ договора, гдѣ рѣчь идетъ, повидимому, только о обязательствахъ со стороны самихъ бълокриницкихъ депутатовъ относительно Амвросія. Вотъ какъ изложена эта часть договора: "Мы же, монастырскіе депутаты Милорадовъ и Васильевъ, обязуемся, по данному намъ отъ монастыря довѣрію, по прибытіи его высокопреосвященства господина митрополита Амвросія въ Бѣлокриницкій монастырь содержать его на всемъ монастырскомъ иждивении, во всякомъ спокойствии и удовлетворении во всю его жизнь, съ тъмъ, что его высокопреосвященство должень у нась все законно исполнять по правиламь святыхь отець, согласно монастырскаго Устава, безь нарушенія" 1). Подписывая это условіе, Амвросій, разумвется, не имвлъ и понятіи объ Уставв Бълокриницкаго монастыря, о которомъ ему только сказано было, что онъ во всемъ согласенъ съ правилами св. отецъ; а между тѣмъ, обязавшись "безъ нарушенія исполнять монастырскій Уставъ", онъ очевидно обязался принять изложенное въ Уставъ старообрядческое ученіе во всѣхъ его пунктахъ, слѣдовать всѣмъ старообрядческимъ обычаямъ и обрядамъ, также во всей подробности описаннымъ въ Уставъ, и наконецъ подчиниться здъсь же изложеннымъ строгимъ правиламъ относительно самого Бѣлокриницкаго митрополита, по силѣ которыхъ митрополитъ, не

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подлинный договоръ, собственноручно подиисанный Амвросіемъ и монастырскими депутатами (Бюлокр. архиез). О соблюденіи Амвросіемъ монастырскаго Устава безъ нарушенія сказано и въ двухъ другихъ договорахъ.

соблюдающій Устава, можетъ быть даже лишенъ казедры и "отъ всего завѣдыванія навсегда устраненъ". Такую важность для Амеросія, вовсе имъ не подозрѣваемую, имѣло это, повидимому, незначительное обязательство — ненарушимо соблюдать монастырскій Уставъ! И Павель, конечно, не безъ намеренія поставиль во всёхъ трехъ договорахъ это именно обязательство со стороны Амвросія въ непосредственной связи съ обязательствомъ монастыря содержать его и платить ему жалованье, такъ что въ случав несоблюденія съ его стороны обязательства во всемъ "безъ нарушенія исполнять монастырскій Уставъ", и монастырь пріобрѣталъ себѣ право не исполнять обязательства относительно его содержанія и вознагражденія<sup>1</sup>). Такимъ образомъ Павелъ, оградивши письменными договорами права Амвросія, умѣлъ въ то же время еще лучше оградить этими договорами права своей Бѣлокриницкой обители относительно Амвросія.

Чтобы сообщить надлежащую силу своимъ письменнымъ условіямъ, не облеченнымъ, разумѣется, въ законную форму и не имѣвшимъ по этому никакого юридическаго значенія, обѣ стороны обязались хранить ихъ "свято и ненарушимо", и обязательство свое утвердили не только собственноручными подписями, но и клятвами при свидѣтеляхъ<sup>3</sup>).

<sup>9</sup>) На условіи, составленномъ отъ имени Павла и Алимпія, находятся слёдующія подпися: "Хранить сіе правило свято и ненарушимо, въ вёрность чего при нижеподписавшихся свидютеляхъ подписуемся: Инокъ Алимпій Милорадовъ, инокъ Павелъ Васильевъ, Мητgoπоλίτης Αμβgóσιος. При семъ условіи свидётелемъ былъ подланникъ австрійскій и подписуюсь Константинъ Огняновичъ". Подписи другихъ евидётелей нётъ, хотя, какъ видно изъ употребленнаго выше выраженія, присутствовали при этомъ свидётели и кромѣ Огняновича. А на условіи, составленномъ отъ имени Амвросія, приписано: "Уполномоченные отъ Бѣлокриницкаго мовастыря депутаты, Алимпій и Павелъ, клялися митрополиту въ вѣрности исполненія условія предъ св. Евангеліемъ и цёловали оное". Формальное же усло-

<sup>1)</sup> Въ "Уставъ" сказано, что такой, устраненный отъ завъдыванія каеедрой митрополитъ, будетъ получать только монастырское "пропитаніе".

## 51. Отътздъ Амвросія изъ Константинополя и путешествіе до Втыы.

Секретныя условія Павла и Алимпія съ Амвросіемъ были подписаны 15-го, а формальное 16-го апрѣля 1846 года. Съ этого времени Павелъ, считая уже Амвросія какъ бы законнымъ своимъ архипастыремъ, всѣ свои помышленія устремилъ на то, какъ обезопасить его отъ подозрѣній со стороны патріаршаго правительства и устроить ему секретный отъѣздъ изъ Константинополя, а также и дальнѣйшее путешествіе.

На основании императорскаго декрета отъ 6-го (18-го) сентября 1844 года, Амвросію надлежало ѣхать прямо въ Бѣлую-Криницу и оттуда, не вступая еще въ должность, сообщить о себѣ необходимыя свѣдѣнія губернскому начальству, которое должно было препроводить оныя въ императорскую канцелярію для наведенія о немъ надлежащихъ справокъ дипломатическимъ путемъ. Учредителямъ јерархіи пришлось почувствовать теперь все неудобство для нихъ этого пункта въ высочайшемъ декретѣ. Особенно опасались они вести дѣло черезъ губернію, такъ нерасположенную къ нимъ, основательно предполагая, что здѣсь, чрезъ посредство православныхъ епископовъ, Карловицкаго или Черновицкаго, могутъ быть получены объ Амвросіи точныя св'єдінія отъ самого Константинопольскаго патріарха и обнаружится такимъ образомъ противузаконное бъгство его изъ Константинополя. Нашли нужнымъ поэтому миновать губернію, обратиться прямо къ испытаннымъ уже благод втелямъ въ самой столицъ, просить ихъ о исходатайствовани Высочайшаго дозволенія Амвросію немедленно вступить въ должность Бълокриницкаго митрополита. Итакъ, ръшили, что Амвросій съ Павломъ и Огняновичемъ повдутъ прямо въ Вѣну, морскимъ путемъ и затѣмъ по Дунаю. От-

віе, писанное отъ обѣихъ сторонъ, для пущей торжественности начиналось словами: Во имя Отща и Сына и Святаго Духа, аминь. Это формальное условіе написано было въ двухъ экземплярахъ, какъ сказано въ самомъ его текстѣ: "сіе условіе учинили въ двухъ экземплярахъ, дабы хранить содержаніе онаго съ обѣихъ сторонъ свято и ненарушимо.

носительно же отъбзда изъ Константинополя всѣ, и особенно самъ Амвросій, были того мнѣнія, что выѣхать онъ долженъ секретнымъ образомъ, соблюдая всевозможную осторожность, даже подъ чужимъ именемъ, то-есть съ фальшивымъ паспортомъ. Паспортъ для Амеросія выправленъ былъ на имя майносскаго казака-некрасовца<sup>1</sup>). Мѣсто на нароходѣ взято было только до Тульчи, гдѣ Амвросій и Павелъ предположили выйти на берегъ, чтобы отдохнуть немного у турецкихъ раскольниковъ и при ихъ посредствѣ выправить для Амвросія уже болье правильный паспортъ для проъзда въ Бъну. Въ концъ мая, въ назначенный для отъбзда день. Павелъ заранбе отправился на пароходъ и ждалъ тамъ Амвросія, для котораго занято было м'есто въ кают' втораго класса. Амвросій явился туда въ сопровождении Огняновича, переряженный въ казацкое платье: онъ былъ въ ужасной тревогѣ: "аки плѣнный и трясущійся, — по описанію самого Павла, — и аки безчувственъ положенъ въ ложу за занавѣсочку, мало отдохнуть и собраться съ духомъ"?).

<sup>1</sup>) Майносскій атаманъ Пушечвинъ передавалъ о. архм. Павлу, что паспортъ для Амвросія выправляли майносскіе казаки Григорій Чижикъ и Карпъ Карповъ, — паспортъ данъ на имя Карпа Карпова (См. Пут. вз Іерусалимз).

<sup>2</sup>) Это, говоря по правдѣ, воровски устроенное бѣгство Павелъ впослёдствіи изобразна довольно обстоятельно въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Геронтію, нриписавъ успёхъ его, разумёется, Божію покровительству. "Бого промыслило посредствомо благодотелей наших»! Назначено было одно великое зданіе, заведеніе близъ пристани, чтобы въ однё ворота войти митрополитомъ, а въ другія выйти вазакомъ. прямо на пароходъ: что и учинено было съ великимъ страхомъ и трепетомъ. Перетхавъ на пароходъ между безчисленнаго иножества лодовъ и народовъ, въ странной одеждё, закрыть весь, -едва только видны глаза, и притомъ отъ сильнаго вноя подъ зонтикомъ провожавшихъ пріятелей, ---а я былъ уже на пароходѣ уготовилъ место, а онъ, аки пленный и трясущися, введенъ былъ скоро въ комару (камеру) втораго номера, и аки безчувственъ положенъ въ ложу за занавёсочку мало отдохнуть и собраться съ духомъ" (Пис. Павла сь Браиловской пароход. прист. Напеч. См. Переписка раск. дъят. вып. 1, стр. 74-81). Сынъ Амвросія Георгій, въ письмъ на имя.

Это былъ, по выраженію Павла, "первый подвить" Амвросія. за которымъ слёдовалъ пёлый рядъ "скорбей и необыкновенныхъ искушеній". Въ самомъ дъль, здая судьба какъ будто преслѣдовала Амеросія; разныя крайне опасныя для него случайности какъ булто нарочно слёдовали одна за другой. чтобы вразумить его, показать ему на первыхъ же порахъ, сколько разныхъ тревогъ и огорченій ожидаетъ его неизбѣжно на томъ инсчастномъ и позорномъ пути, на который противъ совъсти ръшился онъ вступить. Едва успълъ Амвросій "собраться съ духомъ", лежа за своею занавѣсочкой, какъ входитъ въ ту же самую каюту и прямо противъ него занимаетъ мъсто одинъ близко знакомый ему купецъ, который могъ узнать его во всякомъ нарядѣ и по первому слову. Положение Амвросія было самое критическое. Оставалось одно средство избѣжать позорной и опасной встрѣчи: не взирая ни на что, оставаться безвыходно за своею занавъской! И онъ, дъйствительно, какъ мертвый, почти безъ движенія пролежаль въ койкѣ все время, пока его знакомецъ быль на пароходь. Къ его счастію это продолжалось лишь немного болье сутокъ, потому что купецъ ѣхалъ только до Варны 1). Послѣ этого несчастнаго случая Амвросій, страшно

1) Вотъ что писалъ объ этомъ обстоятельстве инокъ Павель: "Неутихшимъ, трясущимся его членамъ это придало еще жесточайшей сердечной тревоги, такъ что онъ не могъ подняться съ того самаго ложа ни для пищи и питія, ниже для нужды, цёлый той день

Москов. Духовн. Совёта, также упоминаеть, что отецъ его, вывжая изъ Царь града, "перемённых одежду и какъ простой человёкъ имёлъ на голову одно колпакъ болгарски". Пушечкинъ говорилъ о. архим. Павлу: "Амвросій шелъ имикомъ въ простомъ платьё, завязавши голову башлыкомъ, а я съ теотемъ Сергёемъ Максимовымъ шелъ за нимъ для присмотра. Амвросій садился на пароходъ не въ Галатахъ, гдё жилъ, а въ Буюкъ-Дере. Амросій шелъ по Нѣмецкой улицѣ. На дорогѣ отдыхалъ на камиѣ у водопровода. На Буюкъ-Дере мы наняли лодку за 16 левовъ и свезли Амвросія на пароходъ (См. Пут. архим. Пасма съ Герус.). Изъ этихъ разсказовъ разсказъ Павла, какъ писанный вскорѣ послѣ событія, есть, надобно полагать, наиболѣе вѣрный.

перепуганный, не смёлъ уже "никуда ни ходить, ни глядёть, ни пить и ни ёсть". Павелъ и Огняновичъ едва могли убёдить его выйти на палубу, чтобы подышаль чистымъ воздухомъ.

Въ Сулинѣ взошелъ на пароходъ тульчанский старообрядецъ Савва Рукавишниковъ, котораго Павелъ извъстилъ письмомъ объ отъбзиѣ Амвросія изъ Константинополя: Рукавишниковъ явился именно привътствовать "богодарованнаго владыку", лично проводить его до Тульчи и предложить ему помъщение въ своемъ домъ. А между тъмъ съ пріъздомъ въ Тульчу его ожидала новая непріятность. Тамъ изъ Павлова же письма къ Рукавишникову узнали о предстоявшемъ прівздв Амвросія, — и тульчанскіе старообрядцы, вмёств съ жителями близъ лежащихъ некрасовскихъ селеній, задумали устроить ему торжественную встрѣчу, нимало не подозрѣвая, въ какомъ видѣ и съ какими предосторожностямс совершалъ плавание ихъ "богодарованный архипастырь". Когда пароходъ подъёзжалъ къ Тульчё, весь берегь покрыть былъ толпами старообрядцевъ обоихъ половъ и всякаго возраста, разодѣтыхъ въ праздничныя платья, а впереди всѣхъ старики — общественные депутаты съ хлѣбомъ-солью, и депутація отъ инококовъ Славскаго монастыря, — здѣсь находился даже и Аркадій лаврентьевскій, который этимъ самымъ какъ будто давалъ знать, что успѣхъ, увѣнчавшій предпріятіе инока Павла, разсѣялъ его прежнее нерасположеніе къ учрежденію старообрядческой архіерейской казедры. Понятно, какъ некстати была эта почетная встрѣча, сколько непріятностей могла она причинить переряженному въ казацкій балахонъ митрополиту. На этотъ разъ только Павелъ своею находчивостью и отважностью спасъ Амвросія отъ бѣды: онъ успѣлъ

Digitized by Google

и всю нощь до половины другаго дня, доколь пощаднлъ его Богь, что купецъ той, приставши къ берегу Варны, выступилъ въ городъ. Я былъ сокрушенъ внутренно сугубою болѣзнію во все время того лежанія его безгласнаго, боясь, какъ бы кельнеръ не довелъ до свѣдѣнія капитана, что человѣкъ лежитъ толикое время неподвижимъ и безгласенъ, въ сомнѣніи его не только болѣзни, но и самой жизни" (Пис. къ Геронтію изъ Браил.).

прежде всёхъ пассажировъ выдти на берегъ, увлекъ за собою обратно въ городъ толпы некрасовцевъ и такимъ образомъ разстроилъ неумѣстную церемонію встрѣчи; Амвросій же, брошенный имъ на попечение Огняновича и Рукавишникова, "поблѣднѣлый и аки мертвый", проведенъ былъ осторожио "задворками" въ хату какого-то старообрядца, уединеннно стоявшую гдб-то на краю города<sup>1</sup>). Сюда потихоньку. одинъ за другимъ, пришли къ нему Павелъ, старцы Славскаго скита и выборные некрасовскихъ обществъ съ хлѣбомъ-солью, утѣшали его и просили нимало не безпокоиться, увѣряя, что теперь подъ ихъ защитой онъ совершенно безопасенъ. Это нъсколько ободрило Амвросія: "онъ мало оживился и обрадовался, чего уже и не надѣялся (разсказываетъ Павелъ); однако и туть отъ неизъяснимаго бывшаго возмущенія не могъ ничего ни ѣсть, ни пить, а просилъ мало покою отдохнуть". Впрочемъ, въ виду распространившихся по городу толковъ о прівздв какого-то загадочнаго лица, которому старообрядцы готовили торжественную встр'вчу, признано было за лучшее въ тотъ же самый день увезти Амвросія изъ Тульчи въ некрасовское селеніе Сары-кёй. Здёсь, въ домѣ Гончарова, была приготовлена квартира Амвросію, и здѣсь онъ первый разъ по выёздё изъ Константинополя вздохнулъ свободно.

Въ Сары-Кёв Амвросій прожиль болье четырехь сутокь, видёлся съ почетными сарыкёйскими, также славскими и журиловскими жителями, и нъкоторыхь удостоиль посъщеніемь. Между тъмъ въ Бабадагъ успъли выправить для него повый паспортъ, на имя башь nanaca, что, по объясненію Павла, значитъ: "верховный надъ всъми старовърскими попами святитель".

Теперь можно было отправляться дальше. Присудили не заѣзжать уже въ Тульчу, а проѣхать на лошадяхъ до Браилова и тамъ сѣсть на пароходъ. Послѣ Тульчанской исторіи эту дорогу находили безопаснѣе; старики совѣтовали

1) Пис. изъ Браилова.

только поосторожнёе ёхать мимо Камня, такъ какъ жителей этого селенія считали враждебно расположенными къ принятію епископовъ. З-го іюня Амвросій съ Огняновичемъ и Павломъ выёхалъ изъ Сарыкёя, весьма довольный сдёланнымъ здёсь пріемомъ.

Мимо Камня протхали благополучно; но въ Браиловт Амвросій не избѣжаль огорченій и тревогь, которыми преслѣдовала его судьба. Пріжавъ на Браиловскую пристань во вторникъ, Павелъ къ немалому огорченію своему узналь, что цареградскій пароходъ ожидается сюда не раньше воскресенья: пришлось такимъ образомъ ожидать его цёлые пять дней. Жить все это время въ городѣ, или въ карантинѣ, опять нашли неудобнымъ, изъ опасенія какой-нибудь непріятной встрівчи, а рѣшили дожидаться парохода на противоположномъ отъ города берегу, гдѣ не было никакихъ почти жилыхъ строеній: отыскали какой-то полуразрушенный пустой овечий сарай, и въ немъ рѣшились пріютиться. Для Амвросія въ этомъ сараѣ очистили особое мѣсто и устлали коврами, такъ что онъ могъ расположиться довольно удобно, а главное, какъ полагали, совершенно безопасно. Между тъмъ, къ общему удивленію, вскорѣ же начали являться сюда разные посѣтители. Сначала пришелъ какой то греческий попъ и сталъ просить благословенія у Амеросія, назвавъ его владыкой: попа успѣли выпроводить, увѣривъ, что никакого владыки тутъ не было и нѣтъ. Потомъ явился какой-то авонскій монахъ и также обратился къ Амвросію за благословеніемъ: монаха надѣлили деньгами и также успѣли выпроводить. Однакоже эти нечаянные посѣтители, по выраженію Павла, всѣхъ повергли въ "неизъяснимое недоумѣніе, — что тутъ хощетъ быти!" Еще больше смутилъ Амвросія и всѣхъ его спутниковъ пріѣздъ одного мачинскаго грека, извъстнаго Павлу и некрасовцамъ своею враждой къ старообрядцамъ, - онъ также расположился станомъ на правомъ берегу Дуная, неподалеку отъ того мѣста, гдѣ пріютился Амвросій съ своими провожатыми: Амвросія укрыли въ уголку, занавѣсивъ какимъ-то пологомъ, и съ трепетомъ ожидали непрошеннаго гостя, который, какъ всѣмъ казалось,

ИСТОР. БЪЛОКР. СВЯЩ.

17

за тѣмъ нарочно и пріѣхалъ, чтобы накрыть бѣглаго митрополита. Страхи и опасенія были однакоже напрасны: грекъ уѣхалъ, не обративъ никакого вниманія на подозрительныхъ людей, укрывавшихся въ полуразрушенномъ сараѣ. Но едва только Амвросій и его спутники успѣли оправитьсь отъ причиненной имъ тревоги, какъ случилось обстоятельство, которое повергло Амвросія въ такой уже страхъ, что онъ буквально не зналъ, куда дѣваться: тотъ же грекъ онять вовратился на прежнее мѣсто, и притомъ съ какимъ то близко знакомымъ Амвросію греческимъ архіереемъ, имѣвшимъ при себѣ большую свиту! Амвросій пришелъ въ такое смятеніе, что, по разсказу Павла, влѣзъ во скотскія ясли и хотѣлъ закопаться въ навозъ<sup>1</sup>). Оказалось однакоже, что греческій епископъ прі-

1) Воть что писаль объ этомъ Павель: "Въ пятницу наисильневщее обновление ранамъ сердечнымъ, такъ что митроролиту уже недоставало полога во укрытіе, но влъзъ въ скотскія ясли и жотълъ закопаться въ навозъ и овчія обътди. Едва мужественными о Бозъ уговорами убѣдили его предаться воли Божіей. А что имянно? Тоть же бывшій въ среду врагь, паче всякаго нашего чаянія, явился къ намъ на берегъ опять, но уже не одинъ, а еще съ однимъ епископомъ и съ многими при немъ разными людьми; а этого епископа. при недавнемъ времени на поставлении присутствовалъ въ служеніи и теперешній нашъ митрополить и близкій ему знакомець. Мы более испугались, какъ сказали намъ, что они прибыли со стороны оть Тульчи и якобы знають о нашемъ дёлё. Они расположились всею свитой туть же на берегу, близъ насъ, въ одной корчив, и повхали всё въ Брандовъ, и отголь возвратились и пробыли до вечера; а мы ни твши, ни пивши, въ неизъяснимой скорби не могла нзъ сарая никуда выступить, подагали себя такими, како съдящая рыба во мрежи" (Пис. съ Браиловской пристани). Гончаровъ въ своемъ Первомъ начати нъсколько иначе передаетъ эти обстоятельства со словъ старика Еремъя Гапъева, посланнаго сарывейскими некрасовцами проводить Амвросія въ Бранловъ: "Еремъй съ Бранлова прібхаль и разсказываль, какой имь случай злощастный быль, и какъ митрополить хоронился и говорилъ Еремъю: я ляжу, сказалъ, въ ясли, а ты, Еремей, возми объёдями меня прикрой. А Еремей убоялся и сказаль: я не могу этого сдёлать, - какъ я могу такое лицо въ ясли положить и объёдями закрыть! Но вмёсто того взялъ

взжалъ въ Браиловъ "по своимъ дѣламъ", объ Амвросів же и бѣлокриницкихъ дѣлахъ ничего не зналъ. Ночью онъ уѣхалъ обратно. Это было наканунѣ того дня, когда наконецъ долженъ былъ придти цареградскій пароходъ. Утромъ Амвросій со всѣми спутниками переѣхалъ на другую сторону Дуная, къ пристани, гдѣ въ ожиданіи парохода инокъ Павелъ, "по порученію смиреннаго митрополита Амвросія", написалъ въ Бѣлую-Криницу къ Геронтію посланіе, въ которомъ изложилъ всѣ приключившіяся ему "скорби и искушенія" на пути изъ Царяграда.

Но скорби и искушенія еще не кончились. На первой же отъ Браилова пароходной пристани, именно въ Силистріи, случилось новое непріятное для Амвросія обстоятельство, дѣйствительно примѣчательное: на пароходъ, въ ту самую камеру, гдѣ находился Амвросій, входить опять тотъ греческій купець, что такъ напугалъ его въ Константинополѣ, занявъ мѣсто въ одной съ нимъ каютѣ, и заставилъ тогда пролежать болье сутокъ елс жива суща. Понятно, что и теперь Амвросій пришелъ въ неменьшее смятение. Однакоже и на этотъ разъ ему удалось остаться незамѣченнымъ, частію потому, что и теперь онъ тхалъ въ простомъ платьть, безъ клобука и рясы. частію всл'ядствіе довольно безпокойнаго плаванія, во время котораго пассажирамъ было не до наблюденія за спутниками: долго пришлось такать въ открытомъ судит, подъ проливнымъ дождемъ, такъ что на австрійскую границу, въ нъмецкій карантинъ, прівхали измоченные поздно ночью<sup>1</sup>).

Австрійскій карантинъ былъ прив'втствованъ Павломъ, какъ надежное уб'ёжище отъ вс'ёхъ пресл'ёдовавшихъ Амвросія опасностей: зд'ёсь уже Павелъ находился какъ бы въ родной странъ! Немедленно взялъ онъ особую комнату въ карантинѣ и, во изб'ёжаніе непріятнаго путешествія съ безотвязнымъ гре-

митрополита и Павла и отвелъ въ камышъ". Павелъ, писавшій, на другой день послё приключенія, надобно полагать, разсказалъ его вёрнёе.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пис. Павла изъ Вѣны (См. Перепис. раск. доят. вып. 1, стр. 81-83) г.

комъ, придумалъ уѣхать съ Амвросіемъ и Огняновичемъ на недѣлю въ Мегадію, подъ предлогомъ пользованія тамошними водами. Къ пріѣзду новаго парохода Павелъ съ Амвросіемъ и Огняновичемъ возвратились изъ Мегадіи на австрійскій пограничный карантинъ, и дальнѣйшее плаваніе собершили уже безъ всякихъ непріятныхъ приключеній. Въ Вѣну пріѣхали они 28-го іюня.

## 52. Пребываніе Амвросія и Павла въ Вѣнѣ: приготовленія къ императорской аудіенціи; представленія императору Фердинанду и другимъ лицамъ. Отъѣздъ въ Бѣлую-Криницу.

По прівздѣ въ Вѣну Павелъ прежде всего поспѣшилъ увидъться съ своимъ благодътелемъ и совътникомъ г. Дворачкомъ, котораго помощь была нужна ему и теперь. По силъ пмператорскаго декрета отъ 6-го (18-го) сентября 1844 года требовалось, какъ выше сказано, чтобы привительству представлены были удовлетворительныя св'ёдёнія о личности Амвросія, затёмъ свёдёнія эти имёли быть провёрены дипломатическимъ путемъ, и тогда уже, если не возбудится никакихъ сомнѣній насчетъ Амвросія, должно было послѣдовать со стороны правительства признаніе его въ должности липованскаго епископа и принятіе въ австрійское подданство. Понятно, что эта процедура дипломатическихъ справокъ была не очень удобна для Амвросія при тѣхъ обстоятельствахъ, какъ оставилъ онъ Константинополь. Поэтому являлась надобность позаботиться о тотъ, нельзя ли выхлопотать, чтобы правительство утвердило Амвросія въ званіи старообрядческаго епископа и признало австрійскимъ подданнымъ, не наводя справокъ о немъ въ Константинополь, а если ужъ безъ этого обойтись невозможно, то по крайней мъръ не обращалось бы за ними непосредственно къ патріарху, и во всякомъ случав не придавало бы имъ большаго значенія, если бъ онв оказались не вполнѣ благопріятны для Амвросія. Вотъ въ чемъ теперь нужна была Павлу помощь Дворачка. Дворачекъ находиль, что Амвросію слёдуеть лично представиться императору и собственноручно подать его величеству прошеніе, со всѣми документами, нужными для удостовѣренія его личности: будучи принятъ торжественно и милостиво самимъ императоромъ, онъ этимъ самымъ обезопасилъ бы себя даже на случай неблагопріятныхъ для него дипломатическихъ справокъ. А выхлопотать аудіенцію для Амвросія Дворачекъ смѣло надѣялся при посредствѣ тѣхъ высокихъ покровителей, которые съ самаго же начала отнеслись такъ благосклонно къ предпріятію бѣлокриницкихъ искателей ерхіерейства и такъ много уже сдѣлали для нихъ.

Ко всёмъ этимъ благодётелямъ Павелъ, въ сопровожденіи Дворачка, и теперь явился на поклонъ, — объяснилъ имъ настоящія обстоятельства своего дёла, просилъ о продолженіи ихъ высокихъ милостей, о защитѣ Амвросія отъ преслёдованій патріарха и о доставленіи ему возможности лично представиться всемилостивѣйшему императору. Высокіе покровители приняли Павла съ прежней благосклонностью и объщали всякую помощь, — самымъ милостивымъ и внимательнымъ изъ нихъ явился и на этотъ разъ эрцгерцогъ Лудвигъ, на мощное покровительство котораго больше всего и возлагалась надежда<sup>1</sup>). А что касается аудіенціи у императора, то она дѣйствительно объщана была безъ всякихъ затрудненій, и скоро послѣдовало даже назначеніе времени, когда Амвросій долженъ явиться во дворецъ для представленія его величеству.

Между тѣмъ Дворачекъ, при содѣйствіи Павла и Огняновича, занялся составленіемъ прошенія, которое Амвросій долженъ былъ представить императору, и приведеніемъ въ порядокъ тѣхъ документовъ, которые нужно было приложить къ прошенію. Это были: а) подлинная архіерейская ставленная грамота Амвросія, которая должна была служить удостовѣреніемъ, что Амвросій есть законно-поставленный архіерей:

<sup>1</sup>) Это можно видёть, между прочимъ, изъ письма Дворачка въ Б зую-Криницу, писаннаго въ началъ 1847 года, гдъ именно говорится о томъ, какъ эрцгерцогъ Лудвигъ интересовался окончаниемъ дъла о Бълокриницкой архіерейской каседръ. грамота переведена съ греческаго языка на нѣмецкій состоявшимъ при императорской канцеляріи офиціальнымъ переводчикомъ и переводъ этотъ, засвидътельствованный относительно его точности подписью переводчика, приложенъ къ подлиннику<sup>1</sup>); б) документъ, долженствовашій служить удостовъреніемъ, что Амвросій и по удаленіи съ босно-сараевской каеедры оставался архіереемъ, пользовался архіерейскими правами, то-есть не быль лишень сана и не находился подъ запрещеніемъ: это была также подлинная, выданная Амвросію изъ патріаршей канцеляріи записка, съ дозволеніемъ отслужить литургію въ одной изъ константинопольскихъ церквей, каковыя записки обыкновенно выдавались проживавшимъ въ Константинополѣ многочисленнымъ безмѣстнымъ епископамъ, если кто изъ нихъ желалъ, или приглашаемъ былъ гдъ-нибудь служить литургію, такъ что ни одинъ изъ нихъ безъ такой дозволителяной записки отправлять священнослужение въ области патріарха не имѣлъ права; документъ сей, весьма предусмотрительно сохраненный Павломъ, былъ также переведенъ на нѣмецкій языкъ офиціальнымъ переводчикомъ, и переводъ приложенъ къ подлиннику<sup>2</sup>); в) переведенный по-

<sup>1</sup>) Въ Билокр. архиев находится подлинникъ этого перевода, по окончани дъла препровожденный въ монастырь изъ черновицкаго крайзамта. Переводъ весьма тщательно переписанъ самимъ переводчикомъ и скрѣпленъ слѣдующею подписью: Vorliegende Uebersetzung, vom gefertigten Translator selbst verfasst, ist dem griechischen patriarchalischen orig. Ernennungs-Decrete von Wort zu Wort gleichlautend. Urkund dessen meine Amtsfertigung. Wien am 18 Julius 1846 Georg Gilany k. k. Tolmatsch für die griech. Sprache. Въ Архиев имъются также списки греческаго текста ставлениой грамоты Амвросія и славянскаго перевода, сдъланнаго Огняновичемъ. Послѣдній напечатанъ Павломъ въ его Дерковной исторіи (стр. 182-188).

<sup>9</sup>) Въ Билокр. арх. имъется подлинникъ и этого перевода, на которомъ означено тоже 6-е (18-е) число іюля; есть также списки греческаго текста и славянскаго перевода. Этотъ послёдній переводъ, не совсѣмъ вразумительно сдѣланный Огняновичемъ, напечатанъ въ Павловой *Церковной исторіи* (стр. 188—189). Настоящій документъ имѣлъ вообще большую важность для Павла, ибо могъ нѣмецки экземпляръ формальнаю условія, заключеннаго Амвросіемъ съ депутатами Бѣлокриницкаго монастыря. Эти документы Дворачекъ находилъ достаточными для устраненія всякихъ подозрѣній со стороны правительства насчетъ личности Амвросія: въ прошеніи, которое Амвросій долженъ былъ подать императору, онъ раскрываетъ именно значеніе этихъ

служить не для австрійскаго только правительства, но (что еще важнѣе) и для самихъ старообрядцевъ удостовѣреніемъ, что Амвросій не состояль подъ запрещеніемъ священнодъйствія. И такъ какъ въ документъ этомъ находилось выраженіе, которое могло подать инымъ поводъ въ недоумвнію, - именно, что Амвросій долженъ былъ служить литургію "безъ веленія священнаго сопрестола" (δίχα της τοῦ ιεροῦ συνθρόνου έγκατιδρύσεος), το Παβεль написаль ка этому выражению слёдующее примёчание: "Безъ сёдёния священнаго сопрестола значить то, что въ Царь-градѣ патріархъ въ каждой деркви, на случай его службы, имъетъ свой престолъ на горнемъ месте и въ церкви. А потому все служащие въ Царьградѣ архіерен не могуть сидѣть на патріаршемъ престолѣ, но подлё онаго, на маломъ, то-есть на креслахъ, и въ присутствіи патріарха и безъ присутствія". Для подтвержденія этого своего объясненія, Павель искусно воспользовался, въ другихъ случаяхъ столь ненавистнымъ для старообрядцевъ, дъяніемъ Московскаго собора 1667 года: "Сіе ділается по силі соборнато правила, якоже явствуеть въ московскомъ соборномъ свиткъ, учиненномъ греческими патріархи, сице: "еще слухъ намъ есть и о семъ, яко здѣ въ Россіи, въ боже-"ственной литургін, въ чтеніи Апостола всякій священникъ сёдитъ "на священносопрестоль, сирачь на горнемъ маста: и то пребезза-"конно есть и въ прелюбодѣяніе вмѣняется; зане то архіерейское "мъсто и съдалище есть, и сущій престолъ, и невъста его; и не "токмо священникомъ, или архимандритомъ (не)подобаетъ сидёти на "горнень мёстё, но ниже архіереемь во чужихь епархіяхь, ни вь ка-"кой церкви сидъти на горнемъ мъстъ, ниже самому патріарху, "аше примучится ему путешествовать во епархіи митрополита, "или епископа своего, не можетъ съдъти на томъ мъстъ" (Собственноручное Павлово прим. на славянскомъ переводъ "дозволенія", писанномъ рукой Огнянвоича, въ Бюлокр. арх.; правило собора 1667 года см. въ Дъян. соб. по изд. Бр. св. Петра митр. 1881 г. л. 9 об.). Въ нёмецкомъ переводъ, поданномъ императору Фердинаниу. это прим'тание Павла не пом'тщено; а въ его Церковной истории напечатано (стр. 189).

документовъ, доказывая, что они дълаютъ излишнимъ даже наведеніе справокъ объ Амвросін дипломатическимъ путемъ, при чемъ указалъ и тв обстоятельства, по которымъ эти справки, если будетъ признано необходимымъ навести ихъ, должны быть произведены и приняты съ осторожностію.

Приведемъ здѣсь съ нѣкоторыми сокращеніями это, весьма лукаво и недобросовѣстно составленное отъ имени Амвросія прошеніе, которое онъ долженъ былъ подать австрійскому императору:

"По высочайшемъ рѣшеніи, отъ 18-го сентябрн 1844 года, ваше императорское величество всемилостивѣйше позволили старовѣрческому Бѣлокриницкому обществу, состоящему въ Буковинѣ, изыскать, гдѣ восхощутъ, за границей архіерея и имѣть у себя навсегда верховнымъ пастыремъ, никѣмъ(?) отъ иныхъ религій независимаго(?).

"Вслѣдствіе таковой всевысочайшей милости отправились тотчасъ отъ Бѣлокриницкаго монастыря два посланника иноки Алимпій Милорадовъ и Павелъ Васильевъ въ державу турецкую, посѣтивши не токмо Турцію европейскую, но и азіатскую, вмѣстѣ и святую землю Іерусалима, и далѣе Аравію и Египетъ, потрудились объ таковомъ дѣлѣ единственно для изысканія таковаго архіерея, какой бы полезенъ былъ старовѣрческимъ обществамъ и въренъ австрійскому юсударству.

"При особенныхъ обстоятельствахъ сіи христіане отъ многихъ лѣтъ во угнетеніи отъ великороссійской церкви находились и при крайней боязни, не избрать бы пастыря, который бы былъ желателемъ соединенія, проискиваемаго отъ русской церкви словами и угнетеніями (?); по желанію же ихъ угодно было милосердію Божію, да азъ, съ глубочайшимъ страхопочитаніемъ нижеподписанный греческій митрополитъ, по правиламъ святыхъ вселенскихъ соборовъ (?) и примѣрамъ святыхъ отецъ (?), къ вышереченному обществу старовѣрцевъ согласился бы быть верховнымъ ихъ пастыремъ на условіи, учиненномъ 16-ю апръля 1846 юда, иже своеручно мною подписанномъ".

Затѣмъ излагалась кратко біографія Амвросія, гдѣ особенное вниманіе обращено на поставленіе его въ митрополиты и на

Digitized by Google

обстоятельства его удаленія съ епархіи. Объ этомъ послѣднемъ говорилось, какъ о дѣлѣ противозаконномъ, строго запрещенномъ церковными правилами, и оно-то, вмѣстѣ съ другими якобы "премногими" пороками греческой церкви, выставлено главнымъ побужденіемъ для Амвросія оставить сію церковь и перейти къ старообрядцамъ, якобы строго соблюдающимъ всѣ церковные каноны:

"Наконецъ синодально избранъ я въ Царьградъ и поставленъ въ митрополита Босанскаго, утвержденъ же патріаршею грамотой отъ 9-го сентября 1835 года, которую при семъ съ подлинникъ на благоусмотръніе зашему императорскому селичеству представляю. Но какъ въ то время въ патріархахъ разныя происходили перемѣны: перемѣненнымъ двумъ патріархамъ, Григорію и Анеиму Никомидійскому, при Анеимѣ патріархамъ, Григорію и Анеиму Никомидійскому, при Анеимѣ патріархѣ Кизическомъ, вызванъ я былъ отъ моей митрополіи въ Царьградъ 1841 года, на мѣсто же мое опредѣленъ по желанію и ходатайству визиря Хусревъ-наши босанскаго другой митрополитъ Игнатій.

"Такія противозаконныя смѣненія и новыя поставленія епископовъ, еще при жизни перваго, въ христіанскомъ законѣ жестоко воспрещаются, яко духовное есть прелюбодѣяніе. Однако въ греческой церкви уже происходитъ сего премножество, такъ что теперь въ Царьградѣ находится вдовствующихъ шесть патріарховъ и болѣе двадцати митрополитовъ и епископовъ (въ числѣ которыхъ находился и азъ смиренный митрополитъ нижеподписанный). И всѣ таковые іерархи отъ своихъ престоловъ удалены безъ измъны сана ихъ<sup>1</sup>), а на мѣста ихъ другія лица поставлены.

"Я всѣ эти, даже и другія премногія (?) порочныя дѣла

1) Ниже Амвросій говорить объ этомъ еще опредѣленнѣе относительно себя: "По воззванія моемъ отъ своей митрополіи, я имѣю также въ неизмѣнномъ содержаніи мое высокое священнослуженія достоинство, какъ явствуетъ отъ патріаршаго даннаго мнѣ написанія, 8 марта сего 1846 года, для богослуженія въ Царьградѣ, которое также подлинникомъ при семъ ватему императорскому величеству представляю". греческой церкви во все время моего удаленія отъ своей епархіи съ жалостію и сердечною болѣзнію оплакивалъ; а къ тому и совершенно увѣрился(?), что всѣ догматы и уставы греческой церкви только у реченныхъ старовѣрцевъ въ своей первой чистотѣ и точности содержатся... И свободенъ будучи, съ твердостію рѣшился принять избраніе реченнаго старовѣрческаго общества въ верховнаго пастыря, видя предъ собою самое явное Божественное Провидѣніе(!), которое меня предназначило, дабы лишенное до сихъ поръ священнаго архипастыря оное общество (числящееся кромп австрійскаю царства, ез сосладственныхъ державахъ до трехъ милліоновъ) руководить къ вѣчному блаженства пути".

Наконецъ Амвросій объясняеть, почему рѣшился обратиться непосредственно къ императору съ своей просьбой объ утвержденіи его въ этомъ званіи "верховнаго пастыря старовѣрческихъ обществъ":

"Я, покорнѣйте нижеподписанный, имѣя неограниченную надежду на всевысочайщую милость вашего императорскаго величества, дерзнулъ самъ лично сіе мое прошеніе на степень высочайшаго императорскаго престола принесть, для чего и предпринялъ путешествіе прямо въ Австрію, не ожидая должнаго о мнъ и моей непорочности доложенія, дабы за долимъ изъясненіемъ не могло случиться со стороны греческой церкви какихъ-либо препятствій; а какъ совъсть моя чиста(!) и мое желаніе богобоязливо(!) и смиренно, такъ и я (то я и) увѣренъ, что ваше императорское величество, вземше въ разсужденіе неотложныя церковныя нужды старовърческаю общества, таковое мое дерзновеніе и скорое пришествіе всемилостивѣйше оправдаетъ.

"Еще покорнѣйше прошу, дабы ваше императорское величество благоизволили мнѣ, нижеподписанному, позволить вступить въ кесаро-королевское австрійское подданство, по причинѣ принимаемой мною публичной должности").

<sup>1) &</sup>quot;Копія съ перевода на русскій языкъ съ митрополитскаго прошенія", собственноручно писанная Павломъ (Бъмокр. архивъ).

Достойно замѣчанія, что въ этомъ прошеніи, говоря о "старовѣрческихъ обществахъ", Павелъ и Дворачекъ называютъ ие однихъ уже буковинскихъ раскольниковъ (какъ было въ *рекурсю* и всѣхъ прежнихъ документахъ, представленныхъ правительству), но и "старовѣрческія общества сосѣдственныхъ державъ", при чемъ живущіе въ этихъ державахъ старовѣры (то-есть собственно раскольники поповскаго согласія) показаны въ огромномъ количествѣ трехъ милліоновъ. Очевидно, изъ сосѣдственныхъ державъ здѣсь разумѣлась преимущественно Россія. Такимъ образомъ теперь найдено нужнымъ и, какъ видно, удобнымъ сдѣлать предъ правительствомъ, хотя и косвеннымъ образомъ, заявленіе, что Амвросій долженъ быть верховнымъ пастыремъ не австрійскихъ только, но и огромнаго количества живущихъ въ Россіи старообрядцевъ...<sup>1</sup>)

Аудіенція у императора назначена была на 11-е іюля. Представленіе было очень торжественное. Амвросію, который явился съ сопровождавшими его Павломъ, Дворачкомъ и Огняновичемъ, оказано было большое вниманіе: онъ поставленъ былъ "на самое первое мѣсто", впереди всѣхъ представлявшихся, и къ нему прежде всѣхъ обратился императоръ Фердинандъ, какъ только вступилъ въ пріемную залу. Амвросій въ краткихъ словахъ изложилъ сущность своей просьбы, которую тутъ же и вручилъ его величеству "со всѣми принадлежащими актами": императоръ, по словамъ Павла, весьма благосклонно выслушалъ Амвросія, принялъ бумаги "и обнадеживалъ, что *по справкъ* всевозможное удовлетвореніе самого его и старовѣрцевъ учинено будетъ"<sup>2</sup>).

<sup>9</sup>) Пис. Павла изъ Вѣны (См. Перепис. раск. дъят. вып. 1, стр. 83-84).

Папечатана въ Павловой Церковной исторіи (стр. 190-197).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впослёдствій русскимъ правительствомъ обращено было особенное вниманіе именно на это мёсто Амвросіева прошенія, гдё идеть рёчь о трехъ милліонахъ старообрядцевъ "сосёдственныхъ съ Австріей державъ", и поставлено на видъ австрійскому правительству, что такое прошеніе, очевидно касавшееся россійскихъ подданныхъ, было имъ незаконно принято и уважено (См. Сборм. Кельс. I, стр. 151).

Итакъ опять австрійскій императоръ принимаетъ торжественно и милостиво бъглаго русскаго монаха - раскольника, назвавшагося природнымъ Липованомъ, и на сей разъ еще вмёстё съ бёглымъ греческимъ архіереемъ, котораго этотъ проходимецъ-монахъ сманилъ обманомъ въ расколъ! Надобно удивляться, какъ знавшіе это высокіе чины Австрійскей имперіи могли ставить своего монарха въ такое унизительное положеніе. Но для Амвросія, который еще такъ недавно, изъ опасенія быть узнаннымъ, рядился въ казацкое платье и трепеталъ встрѣчи съ какимъ-нибудь греческимъ купцомъ, или монахомъ, это милостивое къ нему вниманіе одного изъ могущественныхъ государей Европы имѣло чрезвычайную важность и сильно подняло его духъ: теперь только, выходя изъ императорскаго дворца, могъ онъ увѣриться, что дѣло въ которое увлекъ его Павелъ, не сонъ и не мечта... Въ этомъ убъждали его и другія обстоятельства. Послѣ аудіенцім у императора Павелъ и Дворачекъ Вздили съ нимъ къ одному изъ сановныхъ покровителей, помощь котораго была особенно нужна въ предстоящихъ "справкахъ", -- тайному совѣтнику Вайсу: "и тотъ съ превеликимъ удовольствиемъ всевозможное содѣйствіе обѣщалъ" 1). Потомъ Амвросій представился и другимъ высокимъ покровителямъ бѣлокриницкой затѣи, которые также приняли его съ большимъ вниманіемъ и предупредительно об'вщали сод'вйствовать скор'вйшему утверждению его въ новомъ званіи липованскаго верховнаго святителя<sup>2</sup>),

Между тѣмъ однакоже дѣло о признаніи Амвросія въ должности липованскаго святителя и о принятіи его въ австрійское подданство шло не совсѣмъ такъ, какъ желалъ Павелъ, и значительно замедлилось. Императоръ Фердинандъ обѣщалъ Амвросію на аудіенціи удовлетворить его просьбу, но не иначе какъ "по справкѣ". Избѣжать этой формальности, которая

1) Тамъ же.

<sup>2</sup>) Тамъ же. Въ показаніяхъ Геронтія и другихъ взятыхъ съ нимъ лицъ также говорится, что Амвросій въ Вёнё "представлялся маенымъ еластямъ и австрійскому императору" (Сборн. Кельс. ч. I, стр. 149). такъ ясно указана въ собственномъ императорскомъ декретъ отъ 6 (18-го) сентября 1844 года, не представлялось никакой возможности. Нужно было позаботиться по крайней мёрё о томъ, чтобы при наведении справокъ были обойдены наиболве опасныя для Амвросія обстоятельства. Этого, при помощи Дворачка и благодаря покровительству высокихъ сановниковъ, Павелъ успёль достигнуть: австрійскому консулу въ Константинополѣ предписано было навести въ патріаршей канцеляріи справки относительно правильности только тёхъ свёдёній, какія сообщиль о себѣ самъ Амвросій, то-есть дѣйствительно ли онъ поставленъ былъ въ митрополиты на Восно-сараевскую каеедру, и по удалении съ сей каеедры дъйствительно ли оставленъ въ санъ митрополита безъ запрещенія священнодъйствовать, также не состоить ли подъ судомъ за какіялибо преступленія; но консулу не поручалось спрашивать о томъ, съ разрѣшенія ли патріарха Амвросій уѣхалъ изъ Константинополя и не имъется ли вообще со стороны церковнаго правительства какихъ препятствій къ тому, чтобы Амвросій занялъ архіерейскую каеедру именно у буковинскихъ раскольниковъ. Нѣтъ сомнѣнія, что при этомъ австрійскому консулу внушено было наблюсти осторожность, чтобы собираніемъ свѣдений объ Амвросіи не возбудить какого подозрения со стороны русскаго консульства. По всему этому справки объ Амвросіи, которыя долженъ быль собрать въ Константинополь австрійскій консуль, были не особенно страшны для Павла. Притомъ же онъ не преминулъ, конечно, увѣдомить и цареградскихъ пріятелей, пана Чайковскаго съ товарищами, чтобы поруководствовали консула, какъ исполнить данное ему порученіе не во вредъ будущей Бѣлокриницкой митрополіи. Но непріятна и тяжела была проволочка дела: проходили недели и мѣсяцы, а нетерпѣливо ожидаемыхъ изъ Царьграда бумагъ не присылалось!

Цёлыхъ три мёсяца тянулось это дёло. Павелъ не разъ являлся къ выкокимъ покровителямъ съ слезными просьбами войти въ бёдственное положеніе липованскихъ обществъ, имѣющихъ "неотложныя духовныя нужды", отпустить къ нимъ богодарованнаго ихъ епископа, и если до полученія необходимыхъ справокъ невозможно принять Амвросія въ австрійское подданство, то по крайней мърѣ дать ему законное дозволеніе отправиться въ Бѣлую-Криницу и вступить тамъ въ исполненіе своихъ пастырскихъ обязанностей. Этого онъ успѣлъ наконецъ достигнуть: Амвросію позволено было "ожидать окончательнаго рѣшенія по своему дѣлу въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ и тамъ (пока не получится настоящее утвержденіе) отправлять святительскія обязанности согласно высочайшему опредѣленію отъ 18-го сентября 1844 года" <sup>1</sup>). Прежде нежели этотъ декретъ былъ изданъ и посланъ въ губернію, Амвросій, получивъ словесное дозволеніе, отправился на мъсто своей новой службы. Въ первыхъ числахъ октября, онъ выѣхалъ изъ Вѣны вмъстѣ съ Павломъ, Огняновичемъ и прибывшими къ нему изъ Босніи сыномъ и невѣсткой.

## 53. Приготовленія къ встрѣчѣ и встрѣча Амвросія въ Бѣлой-Криницѣ,

Получивъ отъ Павла изъ Константинополя извѣстіе о благополучномъ окончаніи переговоровъ съ Амвросіемъ и о заключеніи письменныхъ съ нимъ условій, Геронтій нашелъ нужнымъ съѣздить въ Москву, чтобы лично сообщить здѣшнимъ благотворителямъ объ этомъ радостномъ событіи, посовѣтоваться съ ними въ настоящихъ чрезвычайныхъ обстоятельствахъ и собрать пожертвованія на предстоящіе многочисленные расходы. Имѣлъ Геронтій и еще одно важное побужденіе побывать тогда въ Москвѣ. Дѣло касалось именно священноинока Іеронима, который долженъ былъ совершить пріятіе Амвросія отъ церкви въ расколъ. Относительно Іеронима, какъ было уже сказано, существовали сомнѣнія, дѣйствительно ли получилъ онъ исправу отъ мануиловскаго попа Алексѣя, да и самая исправа эта, если бъ дѣйствительно получена была,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Девреть соединенной гофъ-канцеляріи галицкому губернскому правленію оть 3-го (15-го) ноября 1846, № 34.987 (Бплопр. архиез).

какъ совершенная попомъ, принадлежавшимъ къ лужковскому согласію, внушала подозрѣніе относительно ся правильности и дъйствительности. Эти сомнънія и подозрънія легко могли явиться у русскихъ старообрядцевъ и возбудить потомъ сомнѣнія насчетъ исправы самого Амвросія, что имѣло бы послъдствія крайне непріятныя для учредителей Бълокриницкой іерархіи. И такія сомнёнія, какъ видно, уже появлялись у русскихъ старообрядцевъ: они дали знать въ Бѣлую-Криницу. что хорошо бы привезти Іеронима въ Москву для окончательной исправы отъ котораго-нибудь изъ существовавшихъ на Рогожскомъ Кладбищѣ бѣглыхъ поповъ и священноиноковъ. Отпустить для этого въ Москву одного Іеронима, человѣка не отличавшагося трезвостью, или съ такимъ провожатымъ, какъ иновъ Алимпій, тоже челов'вкъ нетрезвый, да еще и буйный въ хмельномъ видъ, Геронтій нашелъ небезопаснымъ, и поэтому-то главнымъ образомъ рёшился, несмотря на всё недосуги, самъ отправиться съ Іеронимомъ въ Москву. Рахмановы и другіе московскіе радітели заграничной іерархіи приняли Геронтія на этотъ разъ съ особенной внимательностью и всё его просьбы исполнили съ полной готовностью; что же касается Іеронима, то его принялъкъ себѣ на духъ извѣстный всёмъ московскимъ раскольникамъ того времени священноинокъ Иларій: этого въ глазахъ старообрядцевъ было вполнѣ достаточно, чтобы отселѣ считать Іеронима "безсумнительно" принятымъ въ старообрядчество <sup>1</sup>).

Геронтій на этотъ разъ въ Москвѣ пробылъ недолго: онъ спѣшилъ въ Бѣлую-Криницу, гдѣ его присутствіе было необходимо, такъ какъ въ непродолжительномъ времени ожи-

<sup>1</sup>) Объ исправѣ Іеронима Иларіемъ говорится, между прочимъ, въ раскольническомъ Краткомъ изевстви о буковинскихъ христіанахъ (рук. М. Д. А.). Не упоминая о чинопріятіи отъ попа Алексва, авторъ этого Изевства обращаетъ особенное вниманіе именно на то, что Іеронимъ былъ принятъ Иларіемъ, и для сообщенія пущей важности этому обстоятельству прибавляетъ, что самъ Иларій принятъ былъ на Иргизѣ, въ монастырѣ, въ 1818 г. дался прівздъ Амвросія<sup>1</sup>). Прощаясь съ нимъ, Рахмановы выразили желаніе, что хорошо было бы кому-нибудь изъ московскаго старообрядческаго общества самолично присутствовать при торжественномъ прибытіи Амвросія въ Бѣлую-Криницу и при совершении надъ нимъ чинопріятія. У нихъ имѣлся въ виду и способный на то человѣкъ — шуринъ Досужева, тогдашняго попечителя Рогожскаго Кладбиша, В. В. Борисовъ, который въ это время находился въ Чернобольскомъ монастырѣ на богомольф. Рахмановы поручили Геронтію зафхать въ Черноболь, повидаться съ Борисовымъ, объявить ему о желаніи московскаго общества и пригласить его вмёстё отправиться за границу. Все это Геронтій исполниль въ точности; онъ и съ своей стороны очень упрашиваль Василья Васильевича съёздить въ Бѣлую-Криницу; но этотъ послѣдній, не смотря на все желаніе быть свидівтелемъ великаго, невиданнаго у старообрядцевъ торжества, ѣхать не рѣшился: его, привыкшаго къ покойной и привольной жизни, очень напугали разсказы Іеронима о трудностяхъ и опасностяхъ секретной переправы черезъ границу<sup>2</sup>).

12-го (24-го) октября 1848 года Амвросій со всею свитой прівхаль въ Черновцы. Павель немедленно известиль объ этомъ Геронтія, и тогда же Геронтій сдёлаль распоряженія

<sup>2</sup>) Воть его собственныя слова объ этомъ: "Геронтій совсѣмъ было уговорилъ меня ѣхать съ нимъ; но Іеронимъ, бывшій подъ хмелькомъ, высказавъ искренно всю опасность путешествія, рѣшительно меня разстроилъ: "Батюшка! ради Христа не ѣзди, — говорилъ онъ, — это такой страхъ, что Боже упаси! Я самъ испыталъ. Когда въ первый разъ переходилъ границу, такъ огромный стаканъ водки хватилъ, и то не помогло, куда и хмель дѣвался! Дрожалъ какъ въ лихорадкѣ, когда пришлось] ползти на четверенькахъ версты три! Да ты умрешь со страху. Я врагу моему не пожелаю, ужъ развѣ кому отъ бѣды" (Повъздка за мгромъ. Рус. Въстин." т. L, стр. 46, примѣч.).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это и самъ онъ показалъ на допросѣ 20-го іюня 1847 года: "въ 46 году, по воззращеніи нашихъ пословъ въ Вѣну съ обрѣтеніемъ желаемаго намъ святителя, я послѣшилъ въ Москву... и возвратился ескорто во свое иѣсто и ускорилъ встрѣтить митрополита" (Чт. Общ. ист. и древн. 1871, кн. IV, отд. V, стр. 148).

относительно торжественной встрѣчи митрополиту<sup>1</sup>). До сорока человѣкъ бѣлокриницкихъ и климоуцкихъ молодыхъ липованъ верхами, подъ предводительствомъ дворника, встрѣтили амвросіевъ повздъ за двв мили отъ Бълой-Криницы, и, окруживъ экипажъ Амвросія, провожали его до самаго селенія. Здёсь, какъ только показался повздъ, на обвихъ колокольняхъ, и сельской, и монастырской, начался торжественный звонь: все бълокриницкое и климоуцкое население вышло смотръть на небывалое зрѣлище — пріѣздъ старообрядческаго архіерея <sup>9</sup>). Потздъ направился первоначально къ приходской сельской церкви: здъсь ожидалъ Амвросія Іеронимъ, "въ облаченіи, съ крестомъ, и весь освященный причетъ (?) со свѣщами и хоругвями"<sup>3</sup>). Вслѣдъ за Іеронимомъ Амвросій вошелъ въ церковь, приложился къ мѣстнымъ иконамъ и, обратясь къ народу, благословилъ его по греческому обычаю объими руками 4). Изъ приходской церкви Амвросій отправился къ монастырю пѣш-

<sup>1</sup>) Въ своемъ "Памятникъ", написанномъ въ Шлиссельбургской кръпости, Геронтій описалъ очень подробно и очень витіевато встръчу Амвросія въ Бѣлой-Криницъ. Но описаніе это наполнено вымыслами его собственной фантазіи, которые, быть-можетъ, самъ онъ, уже нѣскольно разстроенный умственно вслѣдствіе продолжительнаго одиночнаго заключенія, принималъ тогда за дѣйствительность. Во всякомъ случаѣ разсказъ его во многихъ подробностяхъ не соотвѣтствуетъ тому, что происходило на самомъ дѣлѣ, какъ свидѣтельствуютъ очевидцы событія.

•) Краткая, но точная запись о пріёздё Амвросія въ Бёлую-Криницу и объ устроенной ему ветрёчё сдёлана Павломъ въ Памятникт происходящихъ дълз Бёлокриницкаго монастыря, который этою записью и начинается. Этотъ весьма важный для исторіи Бёлокриницкой іерархіи документъ напечатанъ въ прилож. къ Ист. Бъл. iep. подъ № 4.

3) Такъ сказано даже у Павла въ Памятникъ происходящихъ дълъ; но никакого освященнаго причта съ Іеронимомъ, разумѣется, быть не могло.

4) Дал'те Геронтій въ своемъ *Памятникъ* передаетъ довольно длинную р'вчь Іеронима къ Амвросію и Амвросія къ Іерониму, также р'вчи, которыми будто бы обм'внялись потомъ въ монастыр'в самъ Геронтій и Амвросій. Вс'в эти рацеи составлены Геронтіемъ на досуг'в въ Шлиссельбургской кр'впости, а въ д'в'йствительности никакихъ

ИСТОР. БЪЛОКР. СВЯЩ.

18

комъ. Въ монастырскихъ воротахъ его встрѣтилъ настоятель инокъ Геронтій со всей братіей торжественно, со свѣщами и пѣніемъ. Шествіе направилось къ монастырской церкви: здѣсь Амвросій также прикладывался къ мѣстнымъ иконамъ и опять преподалъ благословеніе народу. Изъ церкви такъ же торжественно, — со свѣщами и пѣніемъ, — настоятель и братія проводили его до приготовленныхъ ему келій<sup>1</sup>).

Общее впечатлѣніе, вынесенное липованами изъ встрѣчи Амвросія, было однакоже не въ его пользу: большинство народа соблазнилось многимъ, что пришлось увидѣть при этомъ и услышать, — вообще разошлись въ недоумѣніи. Особенно соблазнились двумя слѣдующими обстоятельствами. Въ сельской церки, приложившись къ иконамъ, Амвросій обратился къ народу и сталъ благословлять, хотя двуперстно, но, какъ выше упомянуто, обѣими руками, чего раскольники до тѣхъ поръ не видывали и что еще въ первыя времена раскола оглашено было никоніанскимъ нововведеніемъ<sup>а</sup>). Непосредственно за этимъ послѣдовало и другое обстоятельство, уже окончательно собла-

ръчей не было, да не могло и быть, такъ какъ Амвросій совствиъ не говорилъ по-русски и не понималъ русской ръчи, а къ посредству переводчика прибъгать совствиъ было бы неудобно при произнесении ръчей, особенно въ присутстви Липованъ.

1) Здёсь, въ кельяхъ, по свидётельству Геронтія, было "учрежденіе", приличное такому великому торжеству, — "самоваръ и напитки и ликеры и шанпанъ (sic) съ закуской на столё уже поставлены были". Затёмъ "подана сытная и вкусная вечеря, по вечери же святитель, благодаривъ настоятеля, пожелалъ всёмъ спокойной нощи".

<sup>9</sup>) Лазарь писаль; "Никонъ патріархъ и вси власти благословляють обёма рукама, въ премѣненіи, по чину жидовскому" (Жезлъ праз. л. 86). Амвросій однакоже постоянно держался православнаго обычая благословлять объими руками; его примѣру слѣдовалъ сначала и Кириллъ, но впослѣдствіи началъ благословлять одною рукой, какъ дѣлаютъ теперь и всё раскольническіе архіерен. Здѣсь же встати замѣтимъ, что дозволивъ Амвросію прежде "пріятія отъ ереси" благословлять народъ въ церкви и принимая отъ него бяагословеніе, оѣлокриницкія власти этимъ самымъ отступили уже отъ общепринятыхъ у раскольниковъ правилъ и обычаевъ. знившее липованъ. Когда Амвросій благословляль народъ, Огняновичъ обратился къ певцамъ и велель имъ петь, по православному обычаю, ис-пола-эти-деспота. И такъ какъ липованскіе пѣвцы не могли даже понять, чего отъ нихъ требуютъ, то Огняновичъ и сынъ Амвросія, Георгій, сами затянули и пропѣли это привѣтствіе своимъ гнусливымъ греческимъ напѣвомъ. Та же исторія повторилась и въ монастырской церкви. Это странное и непріятное, особенно для непривычнаго уха, пѣніе какихъ-то неслыханныхъ и совершенно непонятныхъ липованамъ словъ, которыя имъ пришлось услышать въ своихъ "древлеправославныхъ" храмахъ, исполняемое какими то невиданными людьми, очень похожими на турокъ, по крайней мѣрѣ съ турецкими фесками въ рукахъ, произвело на липованскій людь весьма тяжелое впечатлѣніе. "Воть такъ благочестіе привезли намъ! да это чистые турки!" — "Господи! ужъ не послѣднее ли время пришло? въ церкви запѣли что-то, чего и понять не можно!" — такія рѣчи вели между собою липоване, расходясь по домамъ послѣ торжественной встрѣчи Амвросія<sup>1</sup>). Правда, инокъ Павелъ, смотрѣвшій на все это съ великимъ прискорбіемъ, употребилъ всѣ мѣры, чтобы успокоить липованъ и изгладить непріятное впечатлѣніе, какое произвели на нихъ Огняновичъ и Георгій своимъ пѣніемъ: онъ поспѣшилъ разъяснить имъ, что пропѣтое сими послѣдними греческое мно. голѣтіе есть необходимая принадлежность всякаго архіерейскаго служенія и издревле употреблялось даже въ русской церкви, въ доказательство чего представилъ старопечатный Іо-

1) Записано со словъ о. Онуфрія; то же подтверждаетъ о. іеромонахъ Филаретъ, сынъ климоуцкаго старообрядца, бывшаго впослѣдствіи священникомъ въ Климоуцахъ. Вотъ подлинныя слова послѣдняго изъ его письма къ намъ: "Разговоры такіе и я помню, ибо они и въ Климоуцахъ происходили; даже родитель мой, ѣздившій посмотрѣть встрѣчу, съ недоумѣніемъ повторнять потомъ, воротившись домой, гнусливымъ голосомъ, въ носъ, пѣніе Огняновича и Георгія, разумѣется безъ словъ, иоторыхъ не могъ понять, и говорияъ: "Богъ знаетъ что такое случилось! и на нользу ли будетъ, или на погибель!"

18\*

сифовскій Потребникъ, гдѣ это греческое многолѣтіе напечатано славянскими буквами безъ перевода<sup>1</sup>); а для того, чтобы не смущался липованскій слухъ греческимъ напѣвомъ, онъ немедленно переложилъ *ис-полла-эти-decnoma* на напѣвъ старообрядческій<sup>2</sup>). Липоване успокоились; но тѣмъ не менѣе остается несомнѣннымъ, что торжественная встрѣча Амвросія произвела на нихъ тяжелое впечатлѣніе.

## 54. Приготовленія къ чинопріятію Амвросія въ расколъ: сочиненія по сему поводу составленныя Павломъ.

Спустя двѣ недѣли послѣ торжественной встрѣчи Амвросія происходило въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ торжественное принятіе его отъ мнимой ереси въ мнимое "древлеправославіе". Время между этими двумя событіями было проведено не безъ дѣла. Амвросія старались пріучить сколько-нибудь къ липованскимъ порядкамъ, особенно же произносить пославянски всѣ тѣ молитвы и возгласы, которые во время литургіи архіерей долженъ провозглашать во всеуслышаніе народа. Такъ какъ Амвросій не умѣлъ ни читать, ни говорить по-славянски, то по необходимости пришлось предоставить ему читать всѣ молитвы и вообще отправлять службу по греческому Служебнику, въ которомъ, разумѣется, вездѣ напечатано было Ίησοῦς, аллилуіа трижды, на проскомидіи повелѣвалось приносить пять просфоръ, пѣть на влиросѣ: Господи спаси благочестивыя, къ Достойно и праведно прибавлять: покланятися Отиу и Сыну и Св. Духу, Троиць единосушный и нераздъльнъй, -- содержались вообще всѣ именуемыя у старообрядцевъ никоновскія новопремѣненія въ чинѣ литургіи. Во избѣжаніе соблазна, Павелъ и Геронтій признали необходи-

<sup>1</sup>) См. Потр. лъта 7160 (1652), л. 763 об. Точно такъ же и въ Требникъ Іоасафовскомъ, дъта 7147 (1639), л. 16 особаго счета.

<sup>2</sup>) Такъ какъ въ lосифовскомъ Потребникѣ напечатано исполайти decnomà, то эти самыя слова и положены на ноты; такъ пѣли потомъ въ Бѣлой-Криницѣ; такъ поется теперь и повсюду у раскольниковъ при архіерейскихъ службахъ. мымъ сохранять въ тайнѣ отъ Липованъ, что Амвросій будетъ служить по греческому, то-есть, какъ они понимали, еретическвму Служебнику; а дабы не выдать секрета и изо́ѣжать вящшаго соблазна, убѣдили Амвросія по крайней мѣрѣ возгласы выучиться произносить по-славянски. Для этого всѣ, произносимые архіереемъ возгласы и нѣкоторыя молитвы были нарочно для него переписаны по славянски, но греческими буквами<sup>1</sup>). Пріучивъ Амвросія читать написанные такимъ способомъ молитвы и возгласы, Павелъ и Геронтій надѣялись, что теперь онъ въ состояніи отправить службу, не причиняя большаго соблазна Липованамъ. Другое, болѣе важное дѣло, которымъ занятъ былъ инокъ Павелъ въ эти двѣ недѣли, составляли приготовленія къ "дъйствію чинопріятія".

Давно уже, съ тѣхъ самыхъ поръ, какъ началъ питать сомнѣнія относительно раскольническихъ сказаній о "сокровенныхъ древлеправославныхъ епископахъ" и вмѣстѣ съ этимъ пришелъ къ убѣжденію, что потребный старообрядцамъ епис

1) Объ этомъ упоминаетъ и Геронтій въ своемъ Памятники. Перециской славянскихъ возгласовъ и молитвъ греческими буквами занимался Огняновичъ, хорошій каллиграфъ. Предоставивъ Амвросію свободу въ алтарѣ дѣйствовать во всемъ согласно греческому Служебнику, Павелъ заботнися только, чтобы онъ оставилъ неприкосновенными для всёхъ видимыя и слышимыя старообрядческія отличія въ совершеніи литургія; но и въ этомъ успёлъ не вполнё. Такъ напримъръ Амвросій не согласился допустить, чтобы, согласно старообрядческому обычаю, на клирост не птли: Господи спаси благочестивыя. Такія и подобныя "новшества" очень смущали старообрядцевъ. Такъ прівзжавшіе за муромъ московскіе посланники, услышавъ именно пеніе стиха: Господи спаси благочестивыя, сильно упрекали Павла за такое греко-россійское нововведеніе, и Павелъ съ соврушениемъ признался имъ, что никавъ не могъ убъдить Амвросія отложить пёніе этого стиха. "Что, говорить, вы туть за ересь нашли — молиться Богу о спасении благочестивыхъ? — такъ и отступились"! (Попьздка за мгромъ. Рус. Въсти. т. I, стр. 66 и 67). Не могь также Павель убѣдить Амвросія, чтобы во время херувимской пъсни, предъ перенесеніемъ даровъ, не вынималъ частицы за живыхъ и умершихъ по православному обычаю (у раскольниковъ такъ авлается).

копъ можетъ быть принятъ только изъ сущихъ въ среси, инокъ Павелъ занятъ былъ вопросомъ о чинопріятіи, какому необходимо будетъ подвергнуть этого перваго старообрядческаго епископа, имвющаго начать собою цвлый рядъ послеаующихъ и положить такимъ образомъ начало новой, самостоятельной іерархіи у старообрядцевъ. Правильному, съ раскольнической точки зрѣнія, рѣшенію этого вопроса онъ справедливо усвояль великую важность, имбя въ виду, какие споры и несогласія возникали между старообрядцами въ прежнее время по вопросу о чинопріятіи б'вплыхъ поповъ, и основательно предполагая, что еще больше подобныхъ, весьма опасныхъ для будущности новоучрежденной іерархіи, распрей и споровъ можетъ возбудить вопросъ о чинопріятіи епископа, если не позаботиться устранить ихъ заблаговременно тщательнымъ обсужденіемъ и ръшеніемъ сего вопроса. И, сколько могъ, Павелъ дъйствительно позаботился объ этомъ. Онъ составиль нёсколько сочиненій, въ которыхъ подвергнуль тщательному разсмотрѣнію вопросъ какъ вообще о пріятіи епископа отъ сущихъ въ ереси, такъ въ частности – о пріятіи епископа именно отъ греческой церкви.

Мы видѣли, что еще въ 1841 году, приготовляясь вхать въ Россію для совѣщаній съ здѣшниии старообрядческими обществами по дѣлу о Бѣлокриницкой архіерейской каседрѣ, тогда только еще начатому, инокъ Павелъ написалъ отъ имени всего Бѣлокриницкаго братства "посланіе" къ московскимъ старообрядцамъ съ двумя прибавочными статьями <sup>1</sup>). Здѣсь на основаніи якобы церковныхъ правилъ и святоподобій, онъ тщился доказать, что будущій епископъ можетъ быть принятъ старообрядцами безъ всякаго сомнѣнія третьимъ чиномъ, а въ крайнемъ случаѣ, "егда бы, паче чаянія, подлежащаго третьему чину не оказалось", можетъ быть принятъ и по второму, какъ пріемлются бѣгствующіе отъ великороссійской церкви священники. Но такъ какъ и въ то время онъ пред-

<sup>1</sup>) См. выше гл. 35. Тамъ приведены и подныя заглавія этихъ Павловыхъ сочиненій. видѣлъ затрудненіе къ принятію епископа вторымъ чиномъ, то старался разъяснить старообрядцамъ, что и въ томъ случаѣ, если бы желаемый епископъ принадлежалъ къ числу еретиковъ втораго чина, его все-таки можно и даже слѣдуетъ принять не по второму, а по третьему чину, на основаніи такъ называемыхъ, "смотрительныхъ правилъ", или "случайныхъ обстоятельствъ" 1).

Россійскіе старообрядцы разныхъ обществъ, съ которыми Павелъ видѣлся и бесѣдовалъ на пути въ Москву, также московскіе и петербургскіе не изъявнли тогда согласія на издоженныя имъ соображенія относительно способа пріятія будущаго епископа. Возраженія, какія въ то время пришлось ему услышать отъ старообрядцевъ нѣкоторыхъ обществъ, были совершенно различнаго характера.

Такъ орловскіе старообрядцы нашли невозможнымъ согласиться съ тѣмъ, чтобы епископа можно было принять по второму чину; они утверждали напротивъ, что енископъ долженъ быть принятъ непремѣнно третьимъ чиномъ, и это не ради какого-либо "смотрительнаго случая", какъ предлагалъ Павелъ, а по силв "всеобдержныхъ" правилъ. Орловскіе старообрядцы принадлежали къ согласію Дьяконовцевъ, представители которыхъ въ 1779 году, на преніяхъ съ Перемазанцами, такъ убѣдительно доказывали этимъ послѣднимъ неправильность обычая принимать бъгствующихъ священияковъ вторымъ чиномъ, подъ муропомазание: строго слъдуя учению предковъ, они считали невозможнымъ допустить пріятіе епископа вторымъ чиномъ на томъ основания, что "дъйствіемъ муропомазанія, равно какъ и крещеніемъ, уничтожается самая хиротонія, такъ что по муропомазанія подобаетъ уже изнова хиротонисати; къ этому они прибавляли еще, что и "священнику епископа муромъ помазывати есть дѣло ни съ чѣмъ не совмѣстное". Хотя инокъ Павелъ и самъ желалъ устроить

<sup>1</sup>) Онъ раскрываетъ и доказываетъ это во второй, добавочной въ *Посланию*, статъв, имвющей заглавіе: "Что есть всеобдержность, и что благословный случай". припятіе епископа именно по третьему чину, но никакъ не могъ онъ согласиться съ разсужденіями орловскихъ Дьяконовцевъ, которые утверждались совершенно на другихъ основаніяхъ, нежели представленныя имъ самимъ, и тъмъ болѣе, что согласиться съ ними значило бы признать незаконнымъ и всѣхъ существовавшихъ доселѣ старообрядческихъ священниковъ, которые приняты были, согласно утвердившемуся у старообрядцевъ обычаю, вторымъ чиномъ, подъ муропомазанie, а вѣдь именно такой священникъ долженъ будетъ принимать и Амвросія. И вотъ Павелъ, который пикакъ не желалъ предавать осужденію, "досточтимый" по его выраженію, обычай предковъ — принимать бѣгствующихъ іереевъ подъ муропомазаніе, нашелся вынужденнымъ войти съ орловскими возражателями въ словопреніе, которымъ однакоже разубѣдить ихъ не успѣлъ <sup>1</sup>).

Напротивъ московскіе старообрядцы, въбольшинствъ своемъ, какъ уже было замѣчено выше, признали невозможнымъ согласиться съ тѣмъ Павловымъ мнѣніемъ, что епископа можно принять по третьему чину. Какъ достойные потомки Перемазанцевъ, они утверждали, что епископъ можетъ быть и долженъ быть принятъ вторымъ чиномъ, какъ принимались бѣгствующіе іереи, и что третьяго чина еретиковъ въ настоящее стоящее время даже вовсе не имѣется.

По вопросу о чинопріятіи епископа обнаружилось такимъ образомъ въ средѣ старообрядцевъ то же разногласіе, какое существовало прежде относительно принятія бѣгствующихъ священниковъ и породило споры между Дьяконовцами и Пере мазанцами; разногласіе это имѣло даже очевидную связь съ тѣми спорами Дьяконовцевъ и Перемазанцевъ: потомки обоихъ и теперь защищали тѣ же, что и прежде, совершенно различныя положенія, — одни доказывали, что епископа вторымъ чиномъ принимать невозможно, другіе утверждали напротивъ, что только вторымъ чиномъ и можно принять епископа. Если

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этомъ разногласіи и преніи съ орловскими старообрядцами самъ Павелъ разоказываетъ въ своемъ "Предложеніи московскому старообрядческому обществу" (Сборн. о. Онуфрія).

Павелъ имѣлъ причины не согласиться съ мнѣніемъ первыхъ, то не менѣе побужденій имѣлъ онъ возразить и противъ мнѣнія московскихъ старообрядцевъ, защитниковъ перемазанства, что̀ дѣйствительно и сдѣлалъ. Возраженія его, написанныя въ формѣ вопросовъ, были очень сильны; но мнѣнія, принятаго московскимъ обществомъ, все таки не измѣнили, и Павелъ долженъ былъ, какъ мы говорили уже, окончательное рѣшеніе вопроса о будущемъ чинопріятіи епископа отложить до того времени, когда отыскано будетъ самое лицо, подлежащее пріятію, чтобы тогда, соображаясь съ обстоятельствами, рѣшить вопросъ этотъ общесоборнымъ разсужденіемъ.

И вотъ пришло это время. Крайне озабоченный предстоящимъ чинопріятіемъ Амвросія, которому объ этой тяжкой и унизительной для него обязанности не упоминалъ ни разу ведя съ нимъ переговоры, Павелъ еще болѣе желалъ теперь устроить пріятіе его не по второму, а по третьему чину, на которое все-таки находилъ болѣе удобнымъ склонить Амвросія, и потому, еще живя въ Константинополѣ, вскорѣ же по заключеніи условій съ Амвросіемъ, написалъ новое сочиненіе, которое намѣренъ былъ предъявить старообрядцамъ, какъ руководство къ окончательному рѣшенію вопроса о чинопріятіи "богодарованнаго владыки": въ немъ подробнѣе доказывалъ онъ ту мысль, что пріятіе епископа, и именно епископа изъ грековъ, можетъ быть исполненно по третьему чину.

Новое сочененіе Павла называлось: Краткое соображеніе, или сличеніе о разныхъ релиняхъ, то-есть впрахъ, за ереси осужденныхъ, однако твъх только, отъ которыхъ дийствуемыя тайны, крещеніе и хиротонія, по правиламъ святыхъ соборовъ, въ православную церковъ къ пріятію есть достойны<sup>1</sup>). Разсмотрѣнію подвергнуты слѣдующіе еретики: 1) новатіане, или чистые, 2) аріане, 3) несторіане, 4) евтихіане, 5) единовольники, 6) иконоборцы, и потомъ (будто бы тоже "за ереси осужденные") 7) никоніане и 8) нынѣшніе греки.

<sup>1)</sup> Мы пользуемся спискомъ этого сочпненія, находящимся въ Сборникю о. Онуфрія.

Само собою разумеется, что наибольшую важность имели здъсь "соображенія" о "никоніанахъ и нынѣшнихъ грекахъ"; но и разсмотрѣніе древнихъ еретиковъ сдѣлано было не безъ цёли, которая выступаетъ особенно ясно въ статьяхъ о евтихіанахъ, единовольникахъ и инокоборцахъ. Здъсь именно говорится, что всё они осуждены вселенскими соборами, всё погрѣтали относительно существенныхъ догматовъ христіанскаго въроученія, всѣ оказывали непокорство вселенской церкви, --и, несмотря на то, были принимаемы отъ ереси только третьимъ чиномо, какъ явствуетъ изъ соборныхъ опредъленій и бывшихъ "образцевъ" чинопріятія. Такіе образцы принятія третьимъ чиномъ отъ ересей, столь важныхъ и столь рѣшительно осужденныхъ вселенскими соборами, должны были вести прямо къ заключенію, что тёмъ паче дозволительно допустить именно такого рода чинопріятіе относительно еретиковъ гораздо менье значительныхъ, каковы "никоніане и нынѣшніе греки".

О твхъ и другихъ, о россіянахъ и грекахъ, Павелъ говоритъ, что они "вселенскими соборами не осуждены", такъ что представляется совершенно непонятнымъ, за что же онъ помъстилъ россіянъ и грековъ въ число "еретиковъ за ереси осужденныхъ". О твхъ и другихъ сказано потомъ, что "никоніане во Святую Троицу и Христа Спасителя в'труютъ православно", а греки вообще "въ догматахъ въры о самомъ Божеств' никакой погр'вшности не им'вютъ, что есть маеный пункть православія". И еще о тёхъ и другихъ говоритъ, что, "всѣ седмь вселенскіе и девять помѣстные православные соборы они пріемляютъ". Такимъ образомъ давалось вѣдать старообрядцамъ, что никоніане и греки имѣютъ великое превосходство предъ древними еретиками, не должны быть судимы такъ строго, какъ эти послъдніе, и потому еще удобнее, чёмъ они, могутъ быть принимаемы отъ ереси третьимъ чиномъ. Правда, Павелъ исчисляеть и разныя (мнимыя) отступленія россіянъ и грековъ отъ чистоты православія, — у первыхъ даже потщился найти якобы "погръшенія въ догматахъ въры о самомъ Божествѣ", и именно указалъ (къ своему собственному посрамленію) два слѣдующія мнимыя погрѣшенія: 1) "Имя

Ісусово, пишемое съ одною іотою, опорочили... зловредно (?) аки бы оно не изображаетъ Спасителя, но инаго нѣкоего равноухаго Ісуса"1). 2) "Еще же Пресвятую Владычицу нашу Богородицу только отъ воплощенія Сына Божія исповѣдуютъ православно, а до зачатія Христова исповѣдуютъ быти ю просту дѣвицу и подобно прочимъ женамъ прародительную скверну въ себѣ имѣвшу, но якобы очищена она только архангеловымъ благовѣстіемъ: такъ у нихъ напечатано въ книгѣ Скрижали. Симъ отъемлютъ Богородицы честь и дѣлаютъ ю пороку причастну, да акибы Богъ не въ силахъ былъ сотворить себѣ и на земли сіе одушевленное небо, отнюдь никакой скверны не причастно"<sup>2</sup>). Потомъ "никоніанъ" Павелъ обвинилъ еще въ томъ, что, принимая вселенскіе и помѣстные соборы, они

1) Здесь, очевидно, Павлу следовало говорить не о томъ, что будто бы имя Ісусь похулено великороссійскою церковію, а о томъ, что принято ею "писать имя Спасителя съ приложениемъ другой гласной литеры иже, тако: Іисусь, означающее явъ инаго Іисуса, его же пранославная церковь прежде сего никогда не исповъдала". Такъ именно выражалъ самъ онъ въ другихъ своихъ сочиненіяхъ (напримъръ въ своей Церковной исторіи, на стр. 53, откуда мы и заимствовали приведенныя слова) эту якобы догматическую погрёшность великороссійской церкви въ ученіи объ имени Спасителя; но въ настоящемъ случав онъ, по лукавству, уклонился отъ прямаго выраженія своей мысли, такъ какъ, обвиняя великороссійскую церковь въ ереси за имя Іисусъ, онъ долженъ быль бы въ той же ереси обвинить и церковь греческую, чего на сей разъ ему не удобно было сдёлать; ему, напротивъ, нужно было сказать, что "въ догматахъ вѣры греки вообще никакой порръшности не импьють". Воть почему въ примъръ мнимаго "погръшенія русскихъ въ догматахъ вёры" онъ и указываеть здесь мнимую хулу ихъ на имя Ісусь, а не приложеніе къ этому имени литеры иже.

<sup>9</sup>) Такимъ образомъ Павелъ проповѣдуетъ и здѣсь, совпадающее съ новымъ римско-католическимъ догматомъ, ученіе "о непорочномъ зачатіи" Пресвятой Дѣвы, которое съ большимъ тщаніемъ развивалъ въ другихъ своихъ сочиненіяхъ (оно высказано, какъ мы говорили уже, и въ Бѣлокриницкомъ Уставњ и съ особенною полнотой въ Церковной исторіи: см. стр. 40 – 42, 44 – 47). Но, поставляя въ вину только россійской церкви ученіе о причастности Пр. Дѣвы Маріи первородному грѣху, Павелъ опустилъ изъ вниманія, что этого же православнаго ученія держится и греческая церковь, ко-

отвергають россійскій Стоглавый соборь и Филаретовскій, а грековъ --- что приняли "ново-московскій неправославный соборъ", то-есть соборъ 1667 года<sup>1</sup>). И "никоніанъ" и грековъ онъ обвинилъ далѣе въ томъ, что употребляютъ якобы чуждое православной церкви троеперстное и именословное перстосложеніе, "въ богослуженіи и стихословіи, въ чинахъ и уставахъ церковныхъ многія учинили перемѣны (якобы) напротивъ древле-православной церкви". Тъхъ и другихъ обвинилъ наконецъ въ содержании неправославныхъ обычаевъ --- брадо-бритія, сверхъ естественнаго употребленія табаку, и др. Но всѣ эти мнимыя погрѣшности и отступленія отъ чистоты православія, содержимыя "никоніанами и нынѣшними греками", старообрядцы, по указанію Павла, при самомъ строгомъ объ нихъ суждении, должны были признать если не менъе, то никакъ уже не болѣе важными, чѣмъ изложенныя передъ тѣмъ догматическія и иныя погрѣшенія древнихъ еретиковъ. Если же отъ сихъ послѣднихъ приходящія священныя лица были принимаемы церковію въ сущемъ ихъ санѣ третьимъ чиномъ, то отсюда и слѣдовало заключить, что тѣмъ же чиномъ безвоз бранно могутъ быть принимаемы священныя лица, приходящія отъ "никоніанъ и грековъ", хотя этого заключенія инокъ

торую однако отъ вины за сіе онъ освобождаеть; забыль и то, что въ самой Скрижали приведено ученіе греческаго церковнаго писателя — Никифора Ксанфопула.

<sup>1</sup>) Но если греки приняли соборъ 1667 г., и не только приняли, но соборъ этотъ и составленъ былъ подъ предсвдательствомъ греческихъ патріарховъ, при участіи множества греческихъ епископовъ, то Павелъ не имълъ никакого права считать грековъ непричастными и той мнимой винъ россіявъ, что они отвергли Стоглавый н Филаретовскій соборы. Въ этомъ греки "повинны" даже болѣе россіянъ: ибо опредвленія о Стоглавомъ соборъ не дерзнулъ сдѣлать соборъ 1666 г., состоявшій собственно изъ россійскихъ архипастырей, а произнесъ его уже соборъ 1667 г., на которомъ предсъдательствовали греческіе патріархи; опредъленіе же о Филаретовскомъ соборъ состоялось именно по предложенію этихъ послѣднихъ. Такимъ образомъ Павелъ, желая показать проимущество грековъ предъ россіянами въ соблюденіи православнаго ученія, намѣренно, или ненамѣренно, говорилъ явную неправду. Павелъ, наученный опытомъ, изъ опасенія смутить старообрядцевъ, прямо не высказалъ.

Поелику же такому заключению явно противорвчиль общепринятый у старообрядцевъ обычай принятія быствующихъ отъ великороссійской церкви іереевъ вторымъ чиномъ — подъ муропомазание, то Павелъ позаботился объ устранении сего противорѣчія, и сдѣлалъ это со свойственными ему ловкостью и лукавствомъ. По обычаю своему не очень заботясь о правдѣ и не обращая большаго вниманія на свидітельства исторіи, онъ рѣшительно утверждалъ, что будтобы правило принимать бѣгствующихъ отъ великороссійской церкви іереевъ установлено старообрядцами только со временъ Петра I-го, между тѣмъ какъ дотолѣ якобы общимъ обычаемъ у старообрядцевъ было -принимать священниковъ третьимъ чиномъ, и что такая перемвна относительно чинопріятія послёдовала главнымъ образомъ вслёдствіе будто бы принятаго при Петрѣ великороссійскою церковію римскаго ученія о поливательномъ крещеніи. "Отъ великороссійской церкви (писалъ онъ) принимали старообрядцы священниковъ и простыхъ людей до времени Петра I-го императора третьимъ чиномъ; а послѣ того и до днесь принимаются приходящіе оттоль уже вторымъ чиномъ. Самая причина въ премѣненіи чина въ принятіи отъ великороссійской церкви священства съ третьяго чина на второй произошла отъ важнаго переворота въ самомъ сердцѣ великороссійской церкви со временъ Петра І-го императора". Важнѣйшій переворотъ состоялъ въ томъ, что "о самой первой и главной тайнѣ церковной, святаго крещенія, онъ предаль великороссійской церкви мудрствовать по всему согласно латинамъ, такъ что якобы не весьма нужно трехпогружательное крещеніе, а довольно обливанія какимъ-нибудь образомъ, что даже повелѣніемъ его отъ самаго правительствующаго духовнаго Синода доіматомъ иеркви постановлено (?) и напечатано въ книгъ именуемой: Оправдание о поливательномъ крещении... <sup>1</sup>) И какъ обнародо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Далёе Павелъ приводить изъ этого сочиненія Өеофана Прокоповича пъсколько выраженій и объясняеть ихъ въ томъ смысль,

валось въ великороссійской церкви таковое противузаконное догматствование, съ тъхъ поръ наши общества заблагоразсудили въ принятіи священниковъ поступать тверже, то-есть вмѣсто третьяго чина принимать вторымъ, только бы самъ приходящий священникъ трехпогружательнаго крещенія быль, согласно соборному повелѣнію святѣйшиго Филарета, въ Великомъ Потребникъ напечатанному... Послъдовало также въ нашихъ христіанѣхъ во время Петра I-го и раздѣленіе, по причинѣ той, что нѣкоторые не восхотѣли перемѣнить первый обычай въ принятіи священниковъ отъ третьяго чина на второй. И такъ составилась отдёльная отъ насъ секта подъ названіемъ Діаконовцевъ, ибо нѣкій діаконъ виновникъ былъ сего несогласія и раздора церковнаго"<sup>2</sup>). Нѣтъ сомнѣнія, что реформы Петра І-го въ общественной и особенно религіозной жизни русскаго народа много содъйствовали усиленію раскола, укорененію враждебныхъ отношеній раскольниковъ къ гражданскому и церковному прави-

что будто бы "отвергается оными за ненужное не только погруженіе, но даже и троекратное число(?), и тімъ совершенно попирается пятьдесятое правило св. Апостоль, въ коемъ сказано: аще вто не врестить въ три погруженія, изъ сана да отвержется". Приведенныя Павломъ выражснія изъ Өсофановой книжки, действительно не совсѣмъ осторожныя, если разсматривать ихъ внѣ связи (какъ именно и разсматриваетъ Павелъ), въ общемъ составѣ рѣчи совствиъ не имъютъ того смысла, какой онъ постарался имъ усвоить: все содержание и цёль внижки о поливательномъ крещени", какъ извъстно, направлены были только къ тому, чтобы устранить крайнія раскольническія мизнія о крещеніи, по нужда, а въ накоторымъ мѣстахъ по принятому обычаю, совершаемомъ чрезъ обливаніе, но вовсе не къ тому, чтобы врещенію сему отдать предпочтеніе предъ крещениемъ трехпогружательнымъ, тѣмъ паче "отвергнуть" это послёднее. Весьма справедливыя замёчанія объ этомъ см. у архим. Павла (Собр. сочинений, изд. 3, стр. 349-352),

<sup>9</sup>) Здёсь явная несообразность. Начало особой Дьяконовской сектё положено въ первыхъ годахъ XVIII столётія, и самъ дьяконъ Александръ казненъ въ 1720 году; а сочиненіе Өеофана Прокоповича о поливательномъ крещеніи напечатано первый разъ въ 1724 г. (См. Пекар. *Наука и литература при Петръ*, т. II, стр. 610 и слёд.).

тельству. Несомнѣнно, что способствовало этому и изданіе внижки о поливательномъ крещеніи, съ самаго появленія своего крайне враждебно принятой раскольниками и перетолкованной въ смыслѣ доказательства, что великороссійская церковь приняла поливательное крещеніе якобы во всеобдержный обычай. Но того значенія, какое усвояеть ей Павель, она все-таки не имѣла, и та его мысль, что будто бы именно изданіе этой книжки побудило раскольниковъ принимать приходящихъ отъ великороссійской церкви священниковъ непремѣнно вторымъ чиномъ. вмѣсто третьяго, какъ было дотолѣ, лишена историческаго основанія. Исторія раскола показываеть напротивь, что старообрядцы и прежде временъ Петра, очень за долго до изданія книжки о поливательномъ крещении, принимали иногда священниковъ и вторымъ, и даже первымъ чиномъ (какъ принимали мірянъ)<sup>1</sup>), — что вообще опредѣленнаго правила на сей предметъ у нихъ не существовало до того самаго времени, пока не было сварено ими на Рогожскомъ Кладбищѣ собственное муро, вслѣдствіе чего и возникли извѣстные споры Перемазанцевъ съ Дьяконовцами: тогда-то большинство постановило правиломъ перемазывать приходящихъ отъ церкви іереевъ, то-есть принимать ихъ вторымъ чиномъ, и правило это сдѣлалось общимъ у поповцевъ (за исключеніемъ Дьяконовцевъ). Инокъ Павель и самъ, безъ сомнѣнія, видѣлъ, какъ далеко въ словахъ своихъ о книжкъ Өеофана Прокоповича отступалъ отъ истины; но ему нужно было доказать, что со временъ Петра І-го россійская церковь признала обливательное крещеніе правильнымъ и законнымъ, даже предпочла его трехпогружательному, какъ будто бы несомнённо явствуетъ изъ упомянутой книжки, и что собственно съ этого времени, по изденіи этой злополучной книжки, начали старообрядцы принимать приходящихъ отъ великороссійской церкви священниковъ вторымъ чиномъ, вмѣсто третьяго, каковымъ принимали дотолѣ, - и вотъ онъ потщился доказать это, нисколько не заботясь объ исторической правдъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. объ этомъ въ 1 й главѣ; это засвидѣтельствовали и сами раскольники на перемазанскомъ соборѣ 1779 года (См. изданное нами *Сказамие* о семъ соб. стр. 13).

А доказать это Павлу нужно было ради удобнѣйшаго рѣшенія, въ желаемомъ для него смыслѣ, чрезвычайно важнаго вопроса о чинопринятіи греческаго священства.

Какъ же именно рѣшалъ онъ этотъ вопросъ въ своемъ сочиненіи? "Отъ греческой церкви (писалъ онъ) послѣ нововведеній никоновых въ принятіи священства образил еще не было, ибо ихъ попы не способны для русскаго народа ради языка, архіерся же принимать не осмѣливались; потому доныню и не имѣли надобности вникать о существѣ ихъ вѣры обстоятельно, и лучше къ русскимъ попамъ привыкли по словесности ихъ". Ныню такая надобность явилась. Какимъ же образцомъ слъдуетъ руководиться въ принятіи священства отъ греческой церкви? Очевидно - образцомъ въ принятіи священства отъ церкви россійской, съ которою греческая имветь ближайшее сходство. Относительно россійской церкви инокъ Павелъ доказалъ уже, что пока не было основанія обвинять ее въ усвоеніи обливательнаго крещенія, старообрядцы будтобы принимали отъ оной священниковъ третьимъ чиномъ: теперь, если будетъ доказано, что греческую церковь невозможно заподозрить даже въ снисходительности къ употребленію поливательнаго крещенія, то само собою будетъ явствовать, что принятіе священства отъ грековъ можетъ быть безъ всякаго сомнѣнія совершаемо по "прежнему", допетровскому образцу въ принятіи священства отъ церкви великороссійской. И вотъ, вмѣсто прямаго отвѣта на вопросъ о чинопріятіи Амвросія и вообще приходящихъ отъ греческой церкви священныхъ лицъ, Павелъ предлагаетъ читателямъ статью: О трехпогружательномъ во прекахо крещении. Здёсь онъ замёчаетъ прежде всего, что "довольно уже изв'ещалъ письменно" старообрядцевъ о повсемъстномъ существования въ Цареградской патріархіи, къ которой принадлежить Амвросій, трехпогружательнаго крещенія '), и что теперь приведетъ немногія свидѣтельства. И во-первыхъ приводить свидѣтельство самого Амвросія, который "по долгу

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Павелъ разумѣетъ, конечно, свои письма съ Востока, въ которыхъ излагалъ наблюденія надъ крещеніемъ у грековъ.

присяги, съ цѣлованіемъ святаго образа и своеручнымъ подписаніемъ, завѣрилъ ихъ — Павла и Алимпія, что крещенъ въ три погруженія": ибо отецъ его былъ "всеревностный священникъ и всеопасный хранитель предписаний церковныхъ", а въ Требникѣ греческомъ именно "нанечатано крестить въ три погруженія, какъ и самое слово у нихъ показуетъ воптизма": да и самъ онъ "твердо помнитъ, что еще во время ученія его грамоть, бывшій въ то время въ Энось архіерей хотящихъ происходить въ попы на экзаменацыи испытывалъ каждаго, твердо ли знаетъ своей восточной греческой церкви законъ, и поучалъ, дабы различить могъ отъ западнаго латинскаго, а особенно о крещении младенцевъ"; такъ поступали и прочіе эносскіе архіереи; такъ и самъ онъ — Амвросій "во все время своего священничества дъйствовалъ и прочихъ тоже творящихъ повсюду видълъ". Во вторыхъ, Павелъ ссылается опять на свои собственныя наблюденія въ Царѣградѣ, въ Сиріи и въ Палестинѣ, гдѣ "самъ очевидно видѣлъ устроеніе крестильней и самое трехпогружательное дѣйствіе, и по многихъ распросахъ ни отъ одного человѣка не слыхалъ, не только чтобы въ нынѣшнее время греки обливаниемъ крестили, но ниже помнитъ кто, чтобы когда у нихъ обливали". Затъмъ слъдуетъ сравнение въ этомъ отношении греческой церкви съ русскою, въ которомъ и заключается сущиссть дела. "Если взвесить греческія патріархіи съ россійскими митрополіями (отколь мы принимали священниковъ), найдемъ, что греческая церковь въ главномъ догматъ въры состоитъ весьма справедливъе великороссійской. Потому что греческая церковь обливаниемъ дѣемое крещение латинскою схизмою порицаетъ, и если обличенъ будетъ за обливаемое крещение греческий попъ въ верховной духовной ихъ власти, абіе за то отрѣшается отъ парохіи и отлучается отъ службы. А великороссійская церковь ругаетъ сумазбродами, авеистами, прямыми безбожниками, кто не пріемлетъ обливательное крещеніе за православное, что явствуеть въ книгь, печатанной отъ правительствующаго Сунода 1724 года, подъ названиемъ: Оправдание о поливательномъ крещении, и всему свъту извъстно, что цёлыя епархіи имѣетъ въ Малороссіи и Украйнѣ, гдѣ

ИСТОР. ВЪЛОКР. СВЯШ.

19

Digitized by Google

всеобдержно въ крещеніи обливаютъ". "Итакъ, если мы принимали священниковъ отъ великороссійской церкви, не сомнѣваясь, то кольми паче о принятіи нынѣ митрополита Амвросія за крещеніе никакого сомнѣнія быть не должно". Но какимъ же именно чиномъ надлежитъ принять Амвросія? Этого осторожный инокъ Павелъ прямо не сказалъ, предоставивъ самимъ читателямъ сдѣлать заключеніе, ясно вытекающее изъ указанныхъ имъ образцовъ чинопріятія и особенно изъ того, что якобы отъ церкви великороссійской приходящіе священники, были принимаемы третьимъ чиномъ до самыхъ лѣтъ Петра I-го и даже до изданія книжицы о поливательномъ крещеніи...

Таково было по содержанію и характеру написанное Павломъ Соображение о впрахъ. Сочинение это онъ намъренъ былъ сообщить старообрядцамъ разныхъ обществъ, какъ руководство къ окончательному рѣшенію вопроса о чинопріятіи Амвросія. И во-первыхъ онъ передалъ экземпляръ Соображения о върахъ иноку Аркадію, прежнему настоятелю Лаврентьева монастыря, когда вмъстъ съ Амвросіемъ, на пути изъ Константинополя въ Вѣну, останавливался на нѣсколько дней въ некрасовскихъ селеніяхъ, гдѣ неоднократно видѣлся съ Аркадіемъ. При этомъ Павелъ прежде всего имълъ въ виду подъйствовать на самого Аркадія, который, какъ не могъ онъ не замѣтить, все еще колебался разными сомивніями относительно учреждаемой іерархіи, а также и относительно личности новопріобрѣтеннаго митрополита; затъмъ Павелъ надъялся, что Аркадій, какъ человъкъ уважаемый старообрядцами за въдъніе писанія и преданность "древнему благочестію", лучше всякаго можеть разъяснить действительный смыслъ сочиненія и другимъ старообрядцамъ, - можетъ приготовить по крайней мъръ некрасовскія общества къ желаемому рѣшенію вопроса о чинопріятіи Амвросія. Списки сочиненія, полные, или же только важнѣйшихъ статей его, были посланы и въ разныя россійскія старообрядческія общества<sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ въ извёстномъ письмъ своемъ въ Торжокъ, гдъ подробно изложена исторія пріобрётенія Амвросія, Павелъ въ самомъ концъ

## 55. Славскій и Бълокриницкій соборы для ръшенія вопроса о чинопріятіи Амвросія.

Постигнуть цёли, иля которой написано было Соображение о впрахъ. Павлу не удалось. На Аркалія, если в'єрить его собственному признанію, это сочиненіе произвело сильное впечатлѣніе. "Не скрываю, — писалъ онъ эпослѣдствіи, — а паче пропов'ядую свое мизніе: вид'яль митрополита, цізноваль его руку, но все еще не быль расположень; быль провожаемь изъ Сарыкёя отцемъ Павломъ, но только я молчалъ и не объявляль своего мнёнія. Здёсь получиль оть него правила и приняль ихъ хладновровно. По прибытіи же въ свою келью началь оныя читать, и по прочтени в одну минуту десятилютнее сомнюние меня оставило, и я сотворился отъ инаго инымъ" <sup>1</sup>). Отъ чего бы ни зависъла эта перемъна, такъ мгновенно совершившаяся, - убъдился ли Аркадій доводами инока Павла въ законности и правильности новоучреждаемой іераркін, или, что гораздо въроятиве, действоваль подъ вліяніемъ ожидаемыхъ отъ этой іерархіи выгодъ для всего старообрядчества и для себя лично<sup>2</sup>), - только съ этого времени онъ

пом'ястнать всю статью <sub>р</sub>о трехпогружательномъ въ грекахъ крещени", выписавъ ее слово въ слово изъ Соображения о еврахъ и прибавниъ только сл'ядующее заключение: "Вторитемно уже васъ о семъ утруждаемъ, и просниъ благаго вашего е Христъ совъта. Безпристрастно все вышенисанное разомотрите и, какъ передъ Богомъ, свое мизніе велицемърно намъ откройте, какъ вамъ Богъ вразушить, и поскорње усведожите, дополе еще дело не кончено, даби посл'я времени не датъ мъста между насъ поселиться вражда (чего Боже сохрани!) на радесть діаволу; а если нимъ умолчите и посл'я вротивное на развратъ возглаголота, въ томъ да судитъ васъ Богъ !" (Пис. ез Торжонъ). Въ Мескву же свисевъ Павлова сочинения, вѣроятно, отвезенъ былъ Герентіемъ въ нослѣднюю ето повъздку туда съ Геронимомъ, или Алимпіемъ, ѣздившимъ въ Москву по возвращенія изъ Консталтинополя нъоколько раяве Геронтія.

<sup>1</sup>) Письмо Аркадія въ Б'язую-Криницу въ апр'ят 1847 года (Сп. Перепис, раск. дъят. вып. 2-й, стр. 4).

<sup>2</sup>) Что Аркадій нивогда не покндаль сомнізній относительно Амвросія и начавшуюся оть мего іерархію нивогда не признаваль

19\*

абиствительно становится поборникомъ Бѣлокриницкаго священства и защитникомъ Амвросія. Съ Соображеніемъ о върахъ онъ познакомилъ своего товарища, лаврентьевскаго инока Евфросина, настоятеля Славскаго скита и нѣкоторыхъ пругихъ. свѣдущихъ въ цисаніи иноковъ. Всѣ они также признали доводы Павла вполнѣ убѣдительными и склонялись къ мысли. что Амвросія можно принять третьимъ чиномъ. Спустя около трехъ недѣль по отъѣздѣ Павла и Амвросія изъ некрасовскихъ селеній, именно 23 іюня 1846 г., въ Славскомъ монастырѣ составленъ былъ, какъ надобно полагать по просьбѣ самого Павла, соборъ для совокупнаго выборными всѣхъ некрасовскихъ обществъ рѣшенія этого важнаго вопроса о чинопріятіи Амвросія. На собор'в прежде всего прочитано было, какъ руководство къ предстоящимъ разсужденіямъ, Павлово Соображение о впрахъ. Читалъ Аркадій Лаврентьевскій. Всѣ слушали со вниманіемъ, и выслушавъ, нѣкоторые сказали: "это очень хорошо. — дай Богъ привести двло въ совершение!" Но тогда между некрасовдами образовалась уже

вполню правильною и законною, это очевидно и изъ нѣкоторыхъ позднъйшихъ его писемъ. Такъ наприм., отъ 18 октября 1861 года онъ писалъ Кирилду: "Владыко святый! Если бы я на сей хартія отврыль вамь Амвросіевы недостатки!.. Но отврыть не на пользу, развѣ когда потребуется надобность. Амвросій принять по великой нуждю, а не по обдержнымъ правиламъ... Если по обдержнымъ правиламъ повврять всёхъ (нашихъ) святителей достоинства, то затворите церкви всю... Покойный Павель на вопрось объ Амеросіи не даль отвыта: и теперь мучше молчать" (Перепис. раск. дъят. вып. 2-й, стр. 139). Вотъ что писалъ еще Аркадій около того же времени Каменскому попу Василью: "Глаголеши: вратами подобаетъ внити. Отче, вратами входа нёсть, понеже человёцы изнемогоша. Церковь наша вся на случайных обстоятельствахь, и врать не имать, т.-е. обдержныя правила празднують (остаются праздны без ъ исполненія)... Разсмотримъ самый корень — Амвросія : не вра тами, но теснотою, съ великою нуждою ! Я однажды отцу Павлу написаль о Амвросіи пунктовь до четырнадцати: онь ответь даль. Я паки возразиль: не о томъ вопрошаю; но не пограшиль ли о вврв Амеросій (а что? — не подобаеть глаголати)? И такь отець Павель не доказаль ( Тамь же. стр. 109).

значительная партія недовольныхъ пріобрѣтеніемъ архіереягрека: они решительно утверждали, что Амеросія, какъ обливанца, каковыми, по утвердившемуся въ расколѣ мнѣнію, считали они всёхъ грековъ, невозможно даже и принять въ сущемъ его санъ. Здъсь, на Славскомъ соборъ, находились нъкоторые изъ принадлежавшихъ къ этой партіи, - инокъ Іовъ, Илія Градищанскій (одинъ изъ сарыкёйскихъ депутатовъ). Власій, Филаретъ и другіє: они объявили, вопреки всёмъ доказательствамъ Павла, что отъ грековъ принять священство невозможно. Защищать противъ нихъ Павлово сочинение, а вмѣстѣ и самое дѣло Амвросія, выступиль инокъ Евфросинъ, извъстный своею начитанностію. Съ этимъ великимъ "книгчіемъ" трудно было состязаться некрасовскимъ грамотеямъ: онъ засыпалъ ихъ свидътельствами изъ разныхъ уважаемыхъ старообрядцами книгъ, которыя приводилъ съ буквальной точностью 1). Упорства некрасовскихъ грамотеевъ инокъ Евфросинъ не поколебалъ своими доказательствами; но, не зная что отвѣтить ему, они все-таки принуждены были замолкнуть. Послѣ этого вопросъ: можно ли принять Амеросія? - считали рёшеннымъ въ пользу принятія. Слёдовало разсмотрёть другой: какима чинома принять его? Согласно изложенному въ сочинении Павла ученію о грекахъ, на основании церковныхъ правилъ и святоподобій, Аркадій и вместе съ нимъ все "соборные старцы" высказали такое мнѣніе: "за случай, а не обдержно, да и за уважение столь великаго лица, надлежитъ принять митрополита Амвросія третьимъ чиномъ; всеобдержное же примание отъ ереси, какъ было у насъ донынъ, такъ и навсегда да останется въ своей силѣ". Но противники Амвросія опять заявили, что отъ грековъ съ соблюденіемъ священства никого принять невозможно. Для прекращенія спо-

<sup>1</sup>) Гончаровъ въ *Первомъ начатии происшествія…* пишеть: "Начагъ Евфросинъ приводить свидѣтельства съ *Еирилловой*, и изъ *Впры* и *Кормией*: и какъ онъ на какую книгу укажеть, и мы посмотримъ, вѣрно ли онъ говоритъ, — и такъ вѣрно, что даже ни въ одномъ словѣ ощибки не замѣтили".

Digitized by Google

ровъ и пререканій настоятель, инокъ Макарій, предлонных свое посредствующее мнёніе: "ради многихъ немощныхъ и писанія не свёдущихъ, привыкшихъ къ священникамъ, которые всеобдержно принимаемы суть вторымъ чиномъ, такожде и ныив приступающаго греческаго митрополита Амвросія принять тёмъ же вторымъ чиномъ, если онъ не тяжко себё вмёнитъ на сіе соизволить". "Сумнящіеся" и теперь остались при своемъ прежнемъ рёшеніи; а большинство согласилось съ миёніемъ отарца Макарія, которое, въ видё постановленія состоявшагося на Славскомъ соборѣ, было изложено инокомъ Аркаліемъ ). Списокъ этого постановленія привезъ въ Бёлую-Кринипу находившійся тогда въ Славскомъ скиту и также присутствовавшій на соборѣ — инокъ Онуфрій.

Павелъ находился въ это время еще въ Вѣнѣ съ Амвросіемъ, и, конечно, здѣсь же получилъ извѣстіе объ исходѣ соборныхъ совѣщаній въ Славскомъ скиту. Понятно, что такимъ ихъ исходомъ онъ не могъ быть доволенъ, ибо видѣлъ теперь, что и пресловутое Соображение о еврахъ не сильно ноколебать утвердившееся въ старообрядческихъ обществахъ мнѣшіе о грекахъ и укоренившійся обычай перемазывать приходящія отъ ереси священныя лица. Впрочемъ онъ не терялъ еще надежды устроить принятіе Амвросія третьнмъ чиномъ, тѣмъ болѣе, что и самое опредѣленіе Славскаго собора принять его вторымъ чиномъ ограничено условіемъ: если самъ Амеросій ме тяжко себъ смъмать на сіе соизволить.

Для окончательнаго рёшенія вопроса теперь особенно важно было, какія мивнія и отзывы даны будуть, по прочтеніи *Соображенія*, другими заграничными старообрядческими обществами, особенно же россійскими. Чтобы дождаться этихъ отзывовь, и еще чтобы склонить свои липованскія общества въ пользу принятія Амвросія по третьему чину, — воть для чего, между прочимъ, потребовалось Павлу то время, которое

 Тексть этого "Дѣянія Задунайскаго собора" приводился въ "Соборномъ дѣяніи Бѣлокринициага монастыра", о которомъ будеть сказано ниже. пропіло по прівздь Амвросія изъ Ввны до торжественнаго принятія его въ расколь. Съ бълокриницками и иныхъ липованскихъ селеній стариками Павлу не трудно было справиться: тогла онъ уже пользовался безграничнымъ ихъ довъріемъ, какъ человвкъ, совершившій такія дела, о какихъ они и помыслить не смели. Отъ представителей линованскихъ обществъ Павелъ дъйствительно заручился объщаніемъ, что они, согласно его желанію, будуть требовать пріятія Амвросія третьимъ чиномъ. Но ожиданія Павла относительно полученія отзывовъ на его Соображение изъ разныхъ заграничныхъ и особенно россійскихъ старообрядческихъ обществъ оказались напрасны: лни проходили за днями, а мижній по вопросу о чинопріятіи Амвросія ни откуда не получалось. Прибыли только для личнаго присутствія на соборныхъ о немъ разсужденіяхъ депутаты молдавскаго старообрядческаго общества: ясскій уставщикъ Никифоръ Панкратьевъ и ясскіе же купцы Лонгинъ Богомоловъ и Яковъ Жельзниковъ. Павелъ былъ очень обрадованъ ихъ прівздомъ; но, побесвдовавъ съ ними, увидвлъ, что и они по вопросу о чинопріятіи Амвросія намбрены твердо отстаивать общепринятый у старообрядцевъ обычай. Съ этого времени Павелъ утратилъ почти всю надежду на принятіе Амеросія третьимъ чиномъ. Между тёмъ откладывать еще далѣе рѣшеніе этого дѣла было уже нельзя, да и настоятельной надобности не было. 27-го октября, въ воскресенье, происходило въ монастырской церкви общее торжественное собраніе для окончательнаго рѣшенія вопроса: какимъ чиномъ надлежить принять Амвросія въ старообрядчество? Происходившія тогда разсужденія о чинопріятіи Амвросія инокъ Павель изложиль потомь въ особомь сочинении, подъ названіемь Соборнаю диянія<sup>1</sup>). Павель написаль его собственно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Воть полное надписаніе этого Павлова сочиненія: "Соборное діяніе Білокриницкаго старовірческаго монастыря, состоящаго въ Буковині Австрійской державы, о чинопріятія жолающаго вступить въ наму древне-грено-россійскую православную церковь, греческаго господина митрополита Амвросія, 27-го октября 7354 (1846)

для старообрядческихъ обществъ, съ цѣлію — показать всему старообрядческому міру, какъ будто-бы благоговѣйно и мирно, съ какою осмотрительностью и съ какимъ попеченіемъ о соблюденіи церковныхъ правилъ учинено было принятіе перваго Бѣлокриницкаго епископа, положившаго основаніе новой раскольнической іерархіи. Изложимъ сначала, какъ по этому Павлову описанію происходили будто бысоборныя разсужденія.

Въ назначенный день, 27-го октября, по окончаніи литургіи, сдѣланы были въ монастырской церкви надлежащія приготовленія къ открытію собора: "на амвонѣ, на убранномъ аналоѣ, положено св. Евангеліе съ предстоящею возженною свѣщею: по обѣимъ сторонамъ отъ амвона вдоль церкви, для засѣданія присутствующимъ, поставлены во многомъ числѣ стулья; а посрединѣ, на другомъ аналоѣ, положена Кормчая книга, притомъ же приготовлены и другія книги на случай справокъ въ божественномъ писаніи".

Около вечеренъ три раза ударили въ колоколъ, и всё собравшіеся для присутствія на соборѣ, предводимые Іеронимомъ и Геронтіемъ, вошли въ церковь; положили "началъ" и заняли мѣста по достоинству и чину каждаго: "по одной странѣ въ началѣ сидѣлъ настоятель монастыря, инокъ Геронтій, со всѣми своими соборными старцами и прочими иноками; а по другой, также въ началѣ, сидѣлъ священноинокъ Іеронимъ, а за нимъ уставщикъ Бѣлокриницкой церкви Кипріанъ Тимоееевъ, потомъ отъ Молдавіи депутаты, ясскіе купцы: Никифоръ Панкратьевъ, Яковъ Ивановъ Желѣзниковъ и Лонгинъ Андреевъ Богомоловъ, а далѣе и прочіе депутаты отъ своихъ слободъ, какъ-то: бѣлокриницкіе, соколинскіе и мехидрскіе; прочіе же единовѣрные христіане, собравшіеся изъ окрестныхъ слободъ, въ безчисленномъ (!) множествѣ предстояще, со угнетеніемъ наполнили всю церковь и притворъ".

года". Соборное длямие это довольно распространено въ спискахъ; напечатано игуменомъ Парееніемъ въ Ениив о промысли (стр. 61—75). Мы пользуемся болѣе исправнымъ текстомъ по списку въ Сборн. о. (нуфрия.

Геронтій, сотворивъ молитву Ісусову, открылъ соборныя разсужденія краткимъ обращеніемъ къ присутствовавшимъ, въ которомъ просилъ ихъ "разсуждать и строить предлежащее дѣло безъ всякаго лицемѣрія, сообразно святыхъ писаній", и поставилъ самый вопросъ подлежащій обсужденію: "приступающаго нынѣ въ наше древлеистинное православіе отъ нынѣшней греческой религіи, господина высокопреосвя щеннѣйшаго митрополита Амвросія, какимъ чиномъ принять его долженствуетъ?" — "Откройте и предложите на среду, какія есть во святомъ писаніи по сему предмету правила святыхъ соборовъ и какіе примѣры̀ отъ собывшихся въ древлеправославной церкви святоподобій": такъ (будто бы) "отвѣщалъ соборъ" на предложенія Геронтія.

Прінскивать правила и святоподобія не предстояло надобности: все это надлежащимъ образомъ было уже сдълано Павломъ въ его Соображении о върахъ, и настоятель предложилъ теперь приступить именно, какъ было и на Славскомъ соборв, въ чтенію этого сочиненія. Читаль, по приказанію Геронтія, самъ авторъ, съ приличными объясненіями, и въ потребныхъ мѣстахъ, для пущей у̀бѣдительности, вычитывалъ правила непосредственно изъ Кормчей, - вообще "инокъ Павелъ (какъ самъ замѣчаетъ въ Соборномъ дъяніи) настоятельское повеление исполнилъ въ полной мъръ, такъ что для всякаго со вниманіемъ слушающаго было ясно и внятно". Такъ какъ на основании тъхъ же самыхъ, прочитанныхъ теперь, правилъ и святоподобій на одномъ соборѣ уже было сдѣлано постановление о чинопріяти Амвросія, то прочитано было, вслёдъ за Соображениемь о върахь, и это постановление Славскаго собора.

Затѣмъ приступили къ совѣщаніямъ и разсужденіямъ. Первые подали голосъ молдавскіе депутаты. "Помолчавъ мало и посовѣтовавъ между собою, они возгласили ко всему собору: не лучше-ли (?) учинить такъ, какъ положилъ мнѣніе Славскаго скита настоятель, на чемъ положился и весь соборъ Задунайскій, дабы, ради многихъ немощныхъ и совершенно не свѣдущихъ писанія, приступающаго нынѣ въ наше православіе греческаго господина митрополита Амвросія принять вторымъ чиномъ?".

Итакъ, по сказанію самаго "Дѣянія", молдавскіе депутаты высказали на соборѣ мнѣніе, противное раскрытому въ Соображения о въражь; но защитниками послѣдняго выступили настроенные Павломъ депутаты отъ буковинскихъ раскольническихъ селеній: "бѣлокриницкіе же депутаты и весъ народъ, слышавшіе соображеніе по прочитаннымъ правиламъ и яснымъ святоподобіямъ, желали конечно положиться, дабы принятіе господина митрополита учинено было третьимъ чинемъ".

Тогда, по словамъ Павла, въ качествѣ посредника между тою и другою стороной явился одинъ изъ молдавскихъ депутатовъ, купецъ Лонгинъ Богомоловъ. "Приступивъ къ настоятелю, онъ предъ соборомъ благочинно предложилъ свое мнѣніе, что принятіе г. митрополита третьимъ чиномъ, сообразно правиламъ св. отецъ и сбывшимся святоподобіямъ, признаеть воистину правильнымъ; но однако нѣтъ ли какого средства, чтобы учинить принятіе г. митрополита вторымъ чиномъ, и на томъ бы можно утверждаться святымъ писаніемъ безъ погръшительности? Тогда-бы соборное наше дъйствіе согласовало и съ прежнимъ всеобдержнымъ обычаемъ, какъ мы уже издавна принимаемъ священниковъ, и успокоило бы сов'всть прочихъ многихъ единовърныхъ нашихъ христіанъ, не мощщихъ участвовать въ теперешнемъ нашемъ соборь и въ такома понятіи, каковой ради вины и Задунайскій соборъ рівшился, чтобы согласить г. митрополита подъ второй чинъ, если будетъ возможно".

Настоятель, инокъ Геронтій, на обращенный къ нему запросъ Богомолова отвѣчалъ, "съ подтвержденіемъ и прочихъ иноковъ", цѣлою рѣчью, въ которой заявилъ рѣшительно, что "чрезъ принятіе Амвросія вторымъ чиномъ обнаружится одна только неуважительная къ нему жестокость, на которую не видится подобнаго образца въ цъломъ христіанскомъ въкъ: понеже для всѣхъ, хотя бы и простыхъ, приходящихъ отъ ереси въ православіе, столь важное въ древлевселенской церкви положено снисхожденіе, что даже и крещенію подлежащихъ за единъ стыдъ, обнаженія ради, новельно принимать бевъ покрещиванія (какъ гласитъ первое правило въ отвътахъ святъйнаго Тимоеея, архіепископа Александрійскаго); а кольми паче столь высокимъ лицамъ, приступающимъ въ истинное правеславіе, всегда оказываемо было снисхожденіе!" Но высказавпись такъ ръшительно противъ принятія Амвросія вторымъ чиномъ, Геронтій однакоже заключилъ свою рѣчь заявленіемъ, что и вторымъ чиномъ принятіе правиламъ не противно: "что касается до правилъ и безпогрѣшительной новможности, дабы возможно было г. митрополита, аще самъ соизвелянъ, принять вторымъ чиномъ, и о томъ есть безсумнительная свидътельства".

Наконецъ для рѣпенія всёхъ резногласій "отцы монастырскіе, предложили собору заключительное слово въ слёдующемъ. Если угодно будетъ всему богодухновенному (1) собору, положимся на всемогущій и спасительный промыслъ Божій, да будетъ намъ въ знаменіе непререкаемое, — предложимъ наше требованіе самому богодарованному нашему господину митронолиту: если онъ на вторый чинъ согласить свою совъсть произнолитъ, то тажъ есть угодно и Божіей воли; а если отвергнетъ требованіе, яко ожесточенныхъ, тогда и мы отвергнемъ все малодушіе прочихъ и учинимъ пріятіе его третьимъ чиномъ".

"На сіе еси да еденняю, бывшіе на соборів, единанлясно возгласили: воистину тако сотворшть надлежить, да и воля Божія открыта намъ будеть!"

Къ объясненію съ Амвросіемъ положено было приступить въ слёдующій день, утромъ. Послё этого "вси единодушно предъ святымъ Евангеліемъ положили обычный началъ и съ миромъ разошлися".

Такъ, по сказанію сочиненнаго Павломъ "Дѣянія", происходили на Бѣлокриницкомъ соборѣ совѣщанія о чинопріятіи Амвросія: все будто бы совершилось мирно и благочинно. Но въ дѣйствительности было не совсѣмъ такъ. Пока продолжалось чтеніе правилъ, то-есть Соображенія о впрахъ и Дѣянія Славскаго собора, еще соблюдался нѣкоторый порядокъ; но

едва приступили къ "разсужденіямъ", какъ начались обычные на раскольническихъ сборищахъ шумные и безпорядочные споры. Вотъ что пишетъ объ этомъ пресловутомъ соборѣ непосредственный участникъ его и безпристрастный свидвтель: "Охъ, какое тъсное было время! Съ вечера происходилъ соборъ шумною толпой, - кто кричитъ: надо мазать, какъ мазали бѣглыхъ поповъ! а больше кричали: не надо мазать! Даже Амвросій, сидя въ кельѣ, слышалъ эти крики и приходилъ въ крайнее смущеніе, не зная, за что такое народное движеніе; но ему все передавали въ самомъ превратномъ и тихомъ видѣ. И хотя больше было такихъ, которые кричали: не надо мазать! однако голосъ перемазанцевъ взялъ верхъ: рвшили мазать"<sup>1</sup>). И рвшение это было окончательное. А что касается включеннаго въ Соборное дъяние разсказа о томъ, что будтобы решено было предоставить на свободное решение самого Амвросія избрать то, или другое чинопріятіе, то разсказъ этотъ придуманъ Павломъ ради того, чтобы увѣрить старообрядцевъ, --- и современныхъ и "предбудущихъ родовъ", которые будутъ читать сіе Дѣяніе, что будтобы митрополиту Амвросію оказано было все подобающее уваженіе и что принятіе по второму чину состоялось будтобы вслёдствіе свободнаго и непринужденного соизволенія съ его стороны...

## 56. Объясненія Павла и Геронтія съ Амвросіемъ относительно чинопріятія.

Итакъ пришло наконецъ время откровенно объясниться съ Амвросіемъ насчетъ предстоящаго ему "чинопріятія отъ ереси". Формальное предложеніе объ этомъ Амвросію отложено было, какъ мы сказали, до утра 28-го октября; но Павелъ нашелъ необходимымъ объясниться съ нимъ теперь же, какъ только былъ оконченъ соборъ и всѣ его участники разошлись по кельямъ и домамъ. Какъ происходило это секретное объясненіе Павла съ Амвросіемъ, въ тишинѣ ночи, съ глазу на глазъ, безъ постороннихъ свидѣтелей, въ присутствіи одного только

1) Записки о. Онуфрія.

Digitized by Google

переводчика, -- объ этомъ инокъ Павелъ не любилъ говорить даже съ своими ближайшими друзьями. Представивъ Амвросію состоявшееся на соборѣ рѣшеніе о принятіи его въ расколъ чрезъ муропомазание какъ неизмѣнную волю народа, разсказавъ о своихъ долгихъ и напрасныхъ усиліяхъ отклонить это рѣшеніе, Павель, разумѣется, привель всѣ возможные аргументы, чтобы склонить его подчиниться народной воль: указаль примъры изъ Священнаго Писанія, какъ даже великіе святые дозволяли себъ ради спасенія ближнихъ отступленіе отъ правилъ, допускали дъйствія не одобряемыя ихъ совъстію, --"какъ блаженный Павелъ Апостолъ, будучи зельный запретитель іудейскихъ обычаевъ, ради мира и союза церковнаго повельль ученику своему Тимоеею обрьзаться по іудейскому закону", и т. п. <sup>1</sup>); не скрылъ, въроятно, и того, что Амвросію не слёдуетъ слишкомъ строго смотрёть на предстоящее ему чинопріятіе посредствомъ муропомазанія, - что чинопріятіе это будетъ исполнено больше для формы, ради успокоенія народа, а въ сущности и значенія имѣть не будетъ, ибо и мура-то настоящаго въ Бѣлой-Криницѣ, да и вообще у старообрядцевъ, не имъется. Но для Амеросія убъдительнье всъхъ Павловыхъ аргументовъ была, конечно, совершенная безвыходность его положенія, — положенія "рыбы во мрежи съдящей" и человъка "сжатаго клещами", какъ нѣкогда выразился о немъ самъ же инокъ Павелъ. Продавшись Липованамъ, разорвавъ окончательно всв связи съ обществомъ, къ которому принадлежалъ досель, могъ ли Амвросій противиться тому, что Павелъ называль народнымъ липованскимъ ръшеніемъ? "И онъ, бъдненькій (такъ повъствуетъ непосредственный свидътель тогдашнихъ бълокриницкихъ событій), будучи завезенъвъ чужую землю и въ другіе языки, и не хотълъ, а долженъ былъ, и поневолъ ръшилсяисполнить желаніе народа" 3). Итакъ Амвросій, конечно, не безъ горькихъ упрековъ Павлу, не упоминавшему прежде ни о какихъ чинопріятіяхъ, изъявилъ согласіе быть принятымъ по

<sup>1)</sup> Двян. Бълокр. Соб.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Записки о. Онуфрія.

образцу еретиковъ втораю чина. Это согласіе однакоже стояло дорого и Навлу и всему раскольническому обществу: можно р'вшительно сказать, что съ этой именно поры возникло и утвердилось въ Амвросів то глубокое отвращеніе къ расколу и раскольникамъ, котораго даже предъ самими раскольниками не скрывалъ онъ впосл'ядствіи при многихъ случаяхъ, и съ этого же времени сталъ онъ смотр'вть на свои отношенія къ расколу исключительно съ денежной стороны, какъ на выгодную сд'влку, какъ на средство получать деньги съ раскольниковъ, что также съ крайнимъ прискорбіемъ скоро замъчено было вс'вми.

Утромъ 28-го числа, послѣ всенощнаго бденія святителю и чудотворду Николь, согласно принятому наканунь рышеню, отправилась въ Амвросію депутація съ формальнымъ стъ собора предложениемъ - соблаговолить на присоединение къ старообрядчеству посредствомъ втораго чина. Депутація состояла только изъ настоятеля инока Геронтія "съ нъкоторыми отцеми"; міряне же, не исключая и почетныхъ носкихъ гостей, были устранены отъ участія въ оной, какъ надобно думать, изъ опасенія, какъ бы Амвросій даже и теперь не сказалъ чегонибудь такого, чего постороннимъ свидѣтелямъ слышать не подобаетъ. Амвросій встрётилъ депутацію уже съ готовымъ отвѣтомъ и конечно не вступалъ теперь въ длинныя разглагольствія. Въ Соборномъ дияніи излагается однакоже "трогательная бесёда", которую будто бы имёли съ нимъ явившіеся въ качествѣ депутатовъ отъ собора бѣлокраницкіе отцы. Теперь ли именно, или наканунъ, въ объясненияхъ съ однимъ только Павломъ, были сказаны тё слова, которыя отъ имени Амеросія приводятся въ Дианіи, -- во всяномъ случав въ этихъ словахъ нельзя не обратить вниманія на два следующія, очевидно, Амвросію принадлежащія изреченія. Выслушавъ предложение - присоединиться отъ мнимой среся къ мнимо-древнему православію посредствомъ втораго чина, Амвросій "обратился къ Павлу веселыта минома и сказалъ: видно и ты Давела иупый!" Вотъ и все, что, по откровенному сверхъ ожиданія разсказу самого Павла въ Соборномі дъяніи, отвѣтиль Амвросій; но въ этомъ краткомъ отвѣтѣ выразилось, можно ска-

зать, все его презрѣніе къ расколу, такъ какъ смыслъ отвѣта очевидно тотъ, что всѣ раскольники, по мнѣнію Амвросія. соведшенные невъжды и что былъ между ними одинъ только человвкъ, котораго считалъ онъ и умнымъ и стоящимъ уваженія, но и тоть оказался теперь не лучше другихъ - такимъ же, какъ всѣ прочіе "глупымъ"... И очень понятно, что обманутый, оскорбленный Амвросій, въ отвѣтъ на обидное н нелѣпое предложение о чинопріяти отъ среси, рышился сказать эту горькую правду прямо въ глаза иноку Павлу при цѣюй депутаціи изъ бѣлокриницкихъ отцовъ; одному трудно повѣрить, чтобы въ эту тяжелую для него пору и на предложение такого рода могъ онъ отвѣчать "веселымъ лицомъ". Другое замѣчательное изречение Амвросія сказано имъ, по свидѣтельству Соборнаго дъянія, въ отвѣтъ на "простертую къ нему трогательную" рѣчь. Убѣжденный будто бы этой рѣчью, митрополить Амвросій, "обратясь къ настоятелю съ братіей", сказаль: изволяю на ваше предложение; только съ тъмъ, да будетъ свидитель Бань, если состоить въ этомь какой прихь, да будеть на вась, а я чисть оть таковаю". Итакъ, воть чёнъ Амвросій хотѣлъ успокоить свою совѣсть, согласившись, хотя и по нуждъ, но все-таки сознательно, на преступное дъло: подражая извёстному примёру, и онъ умываетъ руки, клянется, что онъ чистъ отъ грѣха, и всю вину за грѣхъ слагаетъ на другихъ!.. А эти другіе, опять какъ будто стараясь именно подражать извъстному же примъру, охотно берутъ его гръхъ на себя: "отцы съ радостію на то согласовали". Это значить: грѣхъ его на насъ и на чадѣхъ нашихъ!..

#### 57. Торжественное принятіе Амвросія въ расколъ.

Итакъ явившаяся къ Амвросію утромъ 28 октября депутація получила отъ него "изволеніе" на принятіе отъ мнимой ереси въ дъйствительный расколъ — по второму чину. Въ то же самое утро это чинопріятіе и было совершено. Начали звонъ къ об'ёднѣ. Народъ наполнилъ церковь. По прочтеніи часовъ явился и самъ митрополитъ Амвросій, облаченный въ мантію и "въ достодолжномъ сопровожденіи". Положивъ "началъ" и отдавъ поклоненіе народу, онъ прошелъ въ алтарь и облачился въ полное архіерейское облаченіе. За симъ началось дъйствіе чинопріятія. Инокъ Павелъ въ Соборномъ дияніи описалъ его довольно кратко, съ замътною, особенно въ нъкоторыхъ мъстахъ, осторожностію выраженій. Приводимъ это описаніе.

"Облачившись во вся святительскія облаченія, вышель (митрополить) изъ алтаря и сталь на амвонь, гдь приготовлены (были) два налоя рядомь, — на первомь для митрополита положень списанный чинь проклятія ересей, съ переводомь на реческия литеры, а выюворь словь по-русски, точно такь, какъ напечатано въ нашемъ Потребмикь, на другомъ-же налов положенъ для священника раскрытый Номоканонъ. Митрополить, стоя предъ царскими дверьми, началь велемасно, русскимъ языкомъ, проклинать всъ ереси. По проклятіи ересей принялъ себѣ во отца духовнаго нашего священноинока Іеронима, исповидавшись ему во святомъ алтаръ, выполняя и прочее все, какъ есть законоположено во второмъ чинъ<sup>1</sup>). Окончивши же должснымъ порядкомъ принятіе, священникъ отверъъ царскія двери, возгласилъ къ народу пристойное поздравленіе, объявляя достоинство митрополита".

Нельзя не обратить вниманія на то, что въ этомъ описаніи инокъ Павелъ, говоря о самомъ важномъ дъйствіи совершеннаго надъ Амвросіемъ чинопріятія, употребилъ общее выраженіе: "выполняя и прочее все, какъ есть законоположено во второмъ чинъ", а не сказалъ прямо, что Іеронимъ, исповъдавъ Амвросія, помазалъ его, какъ есть законоположено во второмъ чинъ, освященнымъ муромъ. Павелъ, очевидно, съ намъреніемъ избъгалъ этого выраженія; онъ какъ будто совъстился

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ напечатанномъ у игумена Пареенія Соборномъ дъяніи это мѣсто читается иначе, именно такъ: "по проклятіи ересей, митрополитъ принялъ себѣ въ отца духовнаго священноинока Іеронима, которому исповѣдавшись въ алтарѣ, былъ помазанъ отъ свяшенника (?) святымъ тромъ" (Кн. о Пром., стр. 74). Но списокъ Дъянія, которымъ мы пользуемся, какъ писанный въ Бѣлой-Криницѣ и принадлежащій одному изъ лицъ, присутствовавшихъ на соборѣ, очевидно, слѣдуетъ предпочесть напечатанному въ Книгю о Промыслю, который вообще большою искренностію не отличается.

назвать освященнымъ муромъ то, что раскольники святотатственно выдавали за муро, и не имълъ духа прямо упомянуть о помазани, которое совершилъ надъ бъглымъ митрополитомъ бѣглый попъ')... Съ такою же осторожностію и краткостію выразился Павель и объ исповеди господина митрополита во святомъ алтарѣ. Правда, въ тотъ же самый день инокъ Павелъ предложилъ Іерониму подписать заранѣе приготовленное Свидътельство о достоинствъ Амеросія, гдѣ говорится, что онъ, Іеронимъ, приступивъ къ исповѣди его высокопреосвященства, "испытавъ тщательно глубины сердиа его, обрълъ его во всемъ достойна, и его высокопреосвященство съ сокрушеннымъ серддемъ и въ страсѣ Божіи истинно исповѣдалъ всю сущность православныя христіанскія в'вры" и пр. и пр. <sup>1</sup>). Но въ Соборномъ дъянии Павелъ выразился о исповѣди Амвросія, какъ мы видѣли, очень осторожно, - не упомянулъ "о тщательномъ испытаніи глубинъ его сердца" и о прочемъ,

<sup>1</sup>) Павелъ созналъ, конечно, всю фальшивость этого, предстоявшаго Амвросію, помазанія деревяннымъ масломъ вмѣсто мура, да и Амвросія желалъ избавить отъ позора быть публично подвергнутымъ исполненію этого унизительнаго для него обряда (о чемъ, по всей вѣроятности, было сообщено и самому Амвросію, для усповоенія его, при объясненіяхъ съ нимъ въ ночь на 28 октября); поэтому онъ и устроилъ чинопріятіе Амвросія не среди церкви, при народѣ, а въ алтарѣ. Онъ пригласнаъ въ алтарь, какъ свидѣтелей, только ясскихъ депутатовъ, настаивавшихъ на принятіи Амвросія по второму чину, которые и могли удостовѣрить весь старообрядческій міръ, что дѣйствительно митрополита приняли подъ муропомазаніе.

<sup>9</sup>) Подлинное, собственноручно писанное Павломъ и только подписанное Іеронимомъ, свидѣтельство (Бюлокр. арх.). Оно было написано и хранилось въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ, какъ видно, съ токо главнымъ образомъ цѣлію, чтобы въ случаѣ надобности могло служить для всѣхъ "сумнящихся" удостовѣреніемъ о истинномъ достоинствѣ Амвросія. На эту цѣль особенно ясно указываютъ слѣдующія слова: "его высокопреосвященство въ страсѣ Божіи истинно исповѣдалъ... и то, что онъ истинно въ три погруженія крещенъ (о которомъ и приведшіе его изъ Царьграда монастырскіе отцы, испытавшіе дѣло въ странахъ тѣхъ потонку, насъ довольно объ этомъ увѣ́рили)".

ИСТОР. ВЪЛОКР. СВЯЩ.

20

понимая, конечно, какъ неудобно говоритъ объ этомъ, когда есть основание усомниться даже въ возможности самой исновъди Амвросія передъ Іеронимомъ. Какъ могъ и въ самомъ дъль Амеросій, ни слова не знавилій по-русски, исповынываться у Іеронима, ни слова не знавшаго по-гречески? Какая могла быть исповедь между двумя лицами, не понимаениими другъ друга? На этотъ именно вопросъ: какъ Амвросій исновъдывался Іерониму? -- одинъ изъ ближайшихъ участниковъ всего происходившаго тогда въ Белой-Кринице далъ следующий откровенный отвётъ: "затворились они оба въ алтарѣ на июсколько минуть, уповательно — посмотръли другь на друга, твиъ и кончилась исповедь!"1) Вообще, все это действіе Амвросіева чинопріятія, которому старообрядцы усвояють величайшее значеніе, каковое и должно принадлежать ему съ старообрядческой точки зрѣнія, походило скорѣе на нѣкое "комедійное д'вйство", такъ что и самъ раскольническій новъствователь, вопреки своему обычаю и несоотвътственно важности дѣла, описалъ оное въ самыхъ краткихъ и общихъ выраженіяхъ, не входя въ подробности...

Послѣ "глухой" исповѣди Амвросія и послѣ мнимаго помазанія муромъ, Іеронимъ, по сказанію Павла, "отверзъ царскія двери и объявилъ достоинство митрополита", а потомъ и самъ митрополитъ "выступилъ чрезъ царскія двери во всемъ своемъ святительскомъ облаченіи и пріемъ въ руки трикиріи и дикиріи, сталъ благословлять народъ".

Итакъ чинопріятіе совершилось: бѣглый раскольническій попъ призналъ и "объявилъ" бѣглаго греческаго митрополита въ "достоинствъ", или, что̀ то же, въ санѣ раскольническаго архіерея, и сей послѣдній "выступилъ" передъ народомъ, какъ признанный уже архипастырь раскольниковъ, обладающій всѣми принадлежащими ему правами, въ силу которыхъ и преподалъ своей новой паствѣ благословеніе — дикиріями и трикиріями...

Затѣмъ Іеронимъ началъ обѣдню. По окончанія оной (повѣствуетъ Павелъ) "всеобщимъ соборомъ съ подобающею че-

1) Записки о. Онуфрія.

стію и піснопінісно проводили митрополита до келіи его"; а "вей отцы и братія и многіе бывшіе гости пригдашены были въ настоятельскія келіи на утіщеніе и поздравленіе, по поздравленіи же въ трацезу на об'ядъ, и весь день праздновали во славу Божію радостно".<sup>1</sup>).

Въ этихъ липованскихъ празднествахъ и ликованіяхъ самъ виновникъ ихъ — митрополитъ Амвросій не принималъ участія. Прямо изъ церкви онъ прошелъ въ свою келью, отстранивъ всякія поздравленія, и тамъ остался одинъ съ своими присными. Что передумалъ и перечувствовалъ онъ въ то время, пока Липоване радостно праздновали его измѣну православію, это осталось тайной его сов'всти; но тогдашнія думы и чувства Амвросія были, конечно, совсёмъ не радостныя, и къ этому времени, надобно полагать, имѣютъ ближайшее отношеніе слѣдующія примѣчательныя слова его сына: "много и много разъ мой покойный родитель бранилъ меня за это дѣло, то-есть за это липованское православіе, и сказаль мнѣ покойникъ, что я буду наказанъ отъ Бога за это дъло, потому что самъ онъ не хотѣлъ переходить въ липованскую ересь, если бы я не порадѣлъ Липованамъ"...<sup>2</sup>) Зато Липоване, по свидѣтельству Павла, "весь тотъ день праздновали свѣтло". Это былъ праздникъ особенно для главныхъ дѣятелей по учрежденію архіерейской казедры въ Бѣлой-Криницѣ, — для Павла, Геронтія, Адимиія. Теперь только могли они сказать, что шестилѣтніе неутомимые труды, такъ ловко и искусно, но вмъстъ и такъ безсовѣстно веденные, не пропали даромъ. — что долгая, неустанная борьба съ разнаго рода опасностями и препятствіями увѣнчалась вожделѣннымъ успѣхомъ, ближайшая цѣль, къ которой они стремились и достижение которой было особенно

1) Соборное дъяніе.

<sup>3</sup>) Письмо Георгія оть 29-го ноября 1864 года. Воть подливныя слова его: "Много и много крата мои покойный родитель меня браниль за это діло, сирець за это липованску православію, и сказаль меня покойникь, да я буду оть Бога наказань за это діло: понеже онь не хотіль пріитить на лицованску ерись, ежели я не быль добрый за липована" (Переписка раск. двят. вып. І, стр. 233).

20\*

важно и трудно, наконецъ достигнута... Вообше, день этотъ, 28-е октября 1846 года, съ котораго ведетъ свое начало нынѣ существующая у раскольниковъ іерархія, когда послѣдовало событіе, составляющее эпоху въ исторіи раскола, долженъ быть отмѣченъ въ лѣтописяхъ раскола, какъ одинъ изъ самыхъ достопамятныхъ.

# 58. Заботы о избраніи и избраніе намъстника Бълокриницкой митрополіи.

Первый Бѣлокриницкій митрополить, возведенный въ это званіе посредствомъ чинопріятія отъ ереси, былъ нуженъ и дорогъ старообрядцамъ собственно какъ первоначальникъ и насадитель раскольнической ісрархіи, какъ лицо, по ихъ мнѣнію, имущее власть поставлять другихъ во всѣ священныя степени и поставлениемъ новаго епископа могущее обезпечить у нихъ дальныйшее существование священства въ полномъ, трехчинномъ его устройствѣ. Не въ томъ состояла послѣдняя, конечная цёль учредителей ісрархіи, чтобы найти и пріобрёсть епископа, а въ томъ, чтобы при посредствѣ этого перваго епископа имъть возможность получить другаго уже изъ "своихъ христіанъ", изъ настоящихъ старообрядцевъ, не подлежащаго чинопріятію, и такимъ образомъ существованіе іерархіи упрочить на будуще время. Эту цёль учредители іерархіи постоянно имѣли въ виду. При самомъ началѣ дѣла объ архіерейской канедръ у буковинскихъ Липованъ, въ важнъйшихъ относящихся къ этому дѣлу документахъ — въ Уставъ Бълокриницкаю монастыря, въ разныхъ прошеніяхъ и промеморіяхъ, поданныхъ австрійскому правительству, какъ мы видѣли, непремвннымъ условіемъ учрежденія казедры они поставляли то, чтобы дарованный липованамъ епископъ немедленно посвятилъ другаго епископа въ званіи своего нам'встника; при заключеніи формальныхъ условій съ Амвросіемъ они также непремѣннымъ съ его стороны обязательствомъ поставили, чтобы онъ, "по прибытіи въ Бѣлокриницкій монастырь, учиня церковное присоединение, неотлагательно поставилъ въ намъстники себъ другаго архіерея". Понятно, что теперь, по исполненіи "надлежащаго чинопріятія" надъ Амвросіемъ, первою и главною ихъ заботою было устроить избраніе и поставленіе новаго липованскаго епископа и вмѣстѣ намѣстника бѣлокриницкой митрополіи.

Прежде этого однакоже признано было необходимымъ учинить посвященіе нѣкоторыхъ лицъ на низшія священныя степени — въ діаконы и священники, ибо тѣ и другіе были необходимы для архіерейскаго служенія, особенно же для столь торжественнаго, какъ предстоявшее рукоположеніе новаго епископа.

На избраніе перваго ставленника, котораго долженъ былъ посвятить Амвросій, въ Бѣлой-Криницѣ обратили особенное вниманіе: Павлу и Геронтію желательно было, чтобы эта честь досталась человѣку достойному. Конечно, всего лучше и пріятнѣе было бы предоставить честь сію кому-либо изъ самихъ бълокриницкихъ властей; но, по нѣкоторымъ соображеніямъ, найдено это неудобнымъ. А что касается Павла и Алимпія, которые ради понесенныхъ ими трудовъ и подвиговъ имѣли наибольшее право на получение всякихъ преимуществъ и почестей, то они еще предварительно условились между собою не вступать ни на какую священную степень, дабы не возбудить подозрѣнія, что будто бы столько всякихъ стараній и хлопотъ объ учреждении старообрядческой архіерейской каеедры они употребили по своимъ личнымъ расчетамъ, ради полученія сановъ и съ ними соединенныхъ почестей и выгодъ. Приходилось такимъ образомъ выбирать ставленника изъ рядовой братіи, - и избраніе пало на инока Евфросина<sup>1</sup>). По-

<sup>1</sup>) Это быль, разумѣется, русскій выходець, инокь Серковскаго монастыря. Въ Памятники происх. двля, подъ № 2 записано: "Сей инокъ Ефросинъ есть первый самый поставленный во священнослужители, изъ числа пяти персонъ избраль его промысль Божій жребіемъ во діакона, въ церкви, на соборномъ богомоленіи". О избраніи перваго липованскаго ставленника посредствомъ жребія инокъ Павелъ написалъ здёсь, въроятно, ради назиданія "предбудущимъ" старообрядческимъ родамъ, во свидѣтельство имъ, что якобы всѣ важнѣйшія дѣйствія производились тогда въ Бѣлой-Криницѣ по ставленіе его въ діаконы происходило 30-го октября, черезъ день по совершеніи чинопріятія надъ Амвросіемъ. Ради Евфросинова поставленія Амвросій служилъ свою первую литургію въ Бѣлой-Криницѣ, какъ раскольническій архіерей, — и, разумѣется, въ высшей степени странное зрѣлище представляла эта архерейская служба безъ дьякона, съ однимъ только священникомъ, отправленная митрополитомъ-грекомъ при липованскомъ пѣній и съ липованскими обрядами... Теперь, послѣ перваго ставленника, найдено было удобнымъ произвести въ первыя священныя степени и самого Бѣлокриницкаго настоятеля инока Геронтія: въ ближайшій воскресный день, 3-го ноября, Геронтій былъ поставленъ въ діаконы<sup>1</sup>), а 8-го числа, въ праздникъ Архистратита Михаила, во священники<sup>\*</sup>).

Между тёмъ шли совёщанія о кандидатахъ на званіе епископа — намѣстника митрополіи. За отказомъ Павла и Алимпія проходить священныя степени, первымъ кадидатомъ безъ всякаго прекословія общесоборнѣ назначенъ былъ Геронтій, кото раго инокъ Павелъ именно прочилъ въ намѣстники, съ надеждою скоро увидѣть его и дѣйствительнымъ митрополитомъ Бѣлокриницкимъ, что было горячимъ желаніемъ и самого Геронтія; другимъ достойнѣйшимъ въ это званіе лицомъ изъ монастырскаго братства признанъ казначей — инокъ Нифонтъ<sup>3</sup>).

указанію "Божія Промысла"; на своемъ же дёлё, какъ свидётельствуетъ о. Онуфрій, избраніе Евфросина происходило вовсе не по жребію.

1) Памятникъ происх. дълъ, подъ № 3.

9) Это число показано саминъ Геронтіенъ при допросахъ въ Петербургѣ, въ III отдѣленіи собств. Е. И. В. канцеляріи (Чт. обш. ист. и др. 1871, кн. IV, отд. V, стр. 148); въ своемъ Памятникю онъ также пишетъ, что "въ священноиноческое пресвитерство" хиротонисанъ 8 ноября "на праздникъ св. Архистратига Михаила и прочихъ безплотныхъ силъ собора». Но у Павла, въ Памятникю происход. дълз, подъ № 4, какъ видно по ошибкъ, поставленіе Геронтія во священники отнесено не къ 8, а къ 13 числу ноября.

<sup>8</sup>) Онъ былъ русскій же выходецъ; за границей принялъ имя Доровея: такъ его и звали обыкновенно (Попздка за миромъ, Русск. Въстин. т. L, стр. 68, прим.), такъ и самъ онъ подписывался (какъ напр. въ письмъ о поставлении Кирилла).

Digitized by Google

Следовало по общепринятому правилу (Кормч. гл. 42, л. 318) назначить еще третьяго кандидата, - и объ немъ-то главнымъ образомъ происходили разсужденія у бѣлокриницкихъ властей. Нашелся бы конечно и третій кандидать изъ монастырскаго братства; но Павелъ и Геронтій опасались, какъ бы назначеніемъ кандидатовъ на архіерейство только изъ своей монастырской братіи, притомъ же все изъ русскихъ выходцевъ, не возбудить неудовольствія въ липованскомъ обществѣ, какъ бы не вызвать подозрѣнія, что и все дѣло объ учрежденія архіерейской казедры въ Бѣлой-Криницѣ они затѣяли въ своихъ личныхъ видахъ и интересахъ. Поэтому рѣшились, послѣ немалыхъ колебаній, допустить и липованъ къ участію въ выборв намъстника, - именно предложить имъ, чтобы выбрали третьяго кандидата изъ своей собственной среды. 10-го ноября, въ воскресенье, приглашены были въ монастырь почетнѣйшія лица изъ бѣлокриницкаго и климоуцкаго сельскихъ обществъ. Въ монастырской трапезъ, послъ обычнаго угощения, инокъ Павелъ объяснилъ имъ, ради чего они приглашены, и предложилъ имъ избрать третьяго кандидата на намъстничество изъ своего липованскаго общества. Предложение это было, разумѣется, очень лестно для липованъ, и, не раздумывая долго, они общимъ голосомъ рѣшили, что къ этому дѣлу всего пригоднье ихъ старый дьякъ, бывшій столько льтъ настоятеленъ приходской бълокриницкой церкви, Кипріанъ Тимоееевъ, ему же, говорили, какъ человъку вдовому и иночество принять никакого не предстоить затрудненія. Для Кипріана все это было неожиданностью: онъ смутился; началъ просить увольненія, отговариваясь тёмъ, что обязанъ попеченіями и заботами о своемъ немаломъ семействѣ... Павелъ и Геронтій не ожидали ничего хорошаго для будущности митрополіи отъ такого кандидата на намъстничество, каковъ былъ старый бълокриницкій дьякъ, выросшій и загрубівшій въ липованскомъ невъжествъ; но, будучи поставлены въ необходимость подчиниться какому бы то ни было избранію со стороны липованъ, къ тому же зная, что трудно между ними отыскать и человѣка, которому можно было бы отдать рѣшительное предпочтеніе предъ Кипріаномъ Тимоееевымъ, а больше всего питаясь надеждою, что окончательный выборъ падетъ не на липованскаго кандидата, они почли нужнымъ предложить Кипріану и съ своей стороны убъжденія, чтобы не противился общественному избранію. Кипріанъ согласился <sup>1</sup>).

Окончательное избраніе перваго въ строгомъ смыслѣ раскольническаго епископа изъ числа предназначенныхъ трехъ кандидатовъ, какъ дѣло величайшей важности, рѣшено было произвести посредствомъ жребія, что значило, по мнѣнію Павла, предоставить дёло сіе "указанію Божія промысла". Въ тотъ же день 30-го ноября, какъ только получено было отъ Кипріана Тимоееева согласіе — быть избираемымъ въ званіе намѣстника. Павелъ въ присутствіи всего собранія написаль на трехъ равной величины билетахъ имена каждаго изъ кандидатовъ въ отдъльности, и затъмъ всъ приглашены были въ церковь, куда вскорѣ явился и Амвросій. Ставъ на архіерейское мѣсто и облачившись въ мантію и омофоръ, Амвросій приняль отъ Павла жребіи съ именами предъизбранныхъ кандидатовъ, свернуль ихь всь одинаковымь образомь, положиль на блюдо, перемѣшалъ, накрылъ пеленою и поставилъ блюдо въ алтаръ на престолъ. Іеронимъ съ јеродіакономъ Евфросиномъ отпѣли молебенъ Покрову Пресвятыя Богородицы и чудотворцу Николъ. Затъмъ Амвросій вошелъ царскими дверями въ алтарь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это общественное избраніе Кипріана Тимоееева въ кандидаты на епископство было впослёдствіи облечено въ форму законнаго письменнаго акта, который и помёченъ тёмъ самымъ числомъ, 10-го ноября, когда происходило избраніе. Актъ сей, написанный въ два столбца на русскомъ и на нёмецкомъ языкахъ, препровожденъ былъ для засвидётельствованія и утвержденія въ мёстный мандаторіатъ. Бъ Бълокр. арх. находится черновой списокъ этого документа, писанный Огняновичемъ, который, вёроятно, и составлялъ и переводилъ его. Въ концё рукою Павла приписано: "На подлинномъ подписались: священноннокъ Іеронимъ и многіе бёлокриницкой громады старики и прочіе жители, а дворникъ Өедоръ Петровъ засвидётельствовалъ съ приложеніемъ казенной сельской печати. И мандаторъ г-нъ Лачинскій съ приложеніемъ думеніальной печати все то удостовёрилъ".

къ престолу, вынулъ, не снииая пелены, одинъ изъ положенныхъ на блюдо жребіевъ и передалъ ісродіакону Евфросинупрочесть во всеуслышание начертанное на ономъ имя избранника. Евфросинъ громогласно провозгласилъ: "Божіею милостію избирается Кипріанъ Тимовеевъ". Послѣдовало общее смущение. Геронтий, не только желавший, но почему-то и сильно разсчитывавшій сдёлаться нам'встникомъ Амвросія, не могъ даже скрыть своего огорченія. Не меньше другихъ пораженъ былъ и самъ Кипріанъ Тимовеевъ, никогда не помышлявшій дотолѣ о епископствв. Но "избранію Божія промысла" всѣ должны были безпрекословно покориться<sup>1</sup>). Не знаемъ, какія "судьбы промысла Божія" усматриваль инокъ Цавель въ этомъ неожиданномъ избраніи намѣстника Бѣлокриницкой митрополіи и перваго въ строгомъ смыслѣ старообрядческаго епископа; но если можно действительно находить здёсь пути Провидѣнія, такъ именно въ томъ, что вопреки желанію ревнителей незаконнаго дъла жребій достался человѣку, наименѣе способному устроить и упрочить процвѣтаніе новой раскольнической іерархія, имѣвшему напротивъ всѣ задатки, чтобы помочь ей обнаружить свою внутреннюю несостоятельность, поддержать тѣ распри и раздоры, которые скоро начались въ ней и которыми она поядается донынь.

59. Приготовленія къ поставленію Кирилла въ епископы.

Поставленіе нам'ястника приплось по необходимости отложить на н'якоторое время, такъ какъ нужно было предварительно постричь Кипріана въ иноки и подвергнуть обязательному у старообрядцевъ для всякаго новопостриженнаго шести-

<sup>1)</sup> Въ Памятникъ происх. дълз сказано, что Кипріанъ Тимоееевъ "предварительно изволеніемъ г на митрополита и прочимъ духовенствомъ на соборѣ принятъ въ выборъ епископа въ число трехъ персонъ — монастырскаго настоятеля Геронтія и казначея инока Дороеея, яко тридцатилѣтній настоятель сельской церкви, коего Промыслъ Божій избралъ жребіемъ во епископа" (№ 11). Прочія изложенныя нами подробности о Кипріановомъ избраніи въ намѣстники заимствованы изъ записокъ и разсказовъ отца Онуфрія и отца Филарета.

недѣльному безвыходному пребыванію въ келліи. Постриженіе Кипріана Тимоееева въ иноки происходило 16-го Ноября: при этомъ получиль онъ имя Кирилла<sup>1</sup>).

Между тъмъ, пока новопостриженный инокъ Кириллъ находился въ затворѣ, Амвросій успѣлъ посвятить для Бѣлокриницкаго монастыря еще нёсколько ставленниковъ. Это признано было нужнымъ для того особенно, чтобы ко времени кириллова рукоположенія въ епископы приготовить досталочное количество священныхъ лицъ, которыя могли бы участвовать въ этомъ торжественномъ служенія, а также и Амвросій чтобы пріучился къ тому времени поисправнѣе служить съ тѣми особенностями, какихъ требовали отъ него въ Бѣлой-Криницѣ. 22-го ноября поставленъ во діаконы инокъ Іосафъ<sup>2</sup>); 24-го iepoдіаконъ Евфросинъ рукоположенъ во священники, и въ тотъ же день инокъ Арсеній-въ діаконы<sup>3</sup>); а 6-го декабря, въ день нарочито празднуемый Павломъ, этотъ послъдній имълъ утъшеніе видѣть друга, сотрудника и евангельскаго отца своего, священновнока Геронтія произведеннымъ во архимандрита: это сдълано было якобы "по желанію всего монастырскаго общебратства"4), а главнымъ образомъ въ утѣшеніе Геронтію за понесенную имъ неудачу при избраніи на епископство. Такимъ образомъ, при Амвросів образовался немалочисленный "освященный соборъ", состоявшій изъ архимандрита, двухъ священно-иноковъ и двухъ іеродіаконовъ.

Будущій нам'єстникъ Б'влокриницкой митрополіи, вопреки соборнымъ правиламъ (сардик. соб. пр. 11, Кормч. л. 112; первовтораго соб. пр. 17, Кормч. л. 221. об.), быстро проведенъ былъ по вс'вмъ священнымъ степенямъ: 25-го декабря поставленъ въ иподіаконы и діаконы, 1-го января 1847 года —

1) Памят. происх. дъл. подъ № 9.

<sup>9</sup>) Тамъ же, подъ № 5. Этотъ Іоасафъ былъ, разумѣется, русскій выходецъ, — гуслявъ, изъ села Запонорья (Русск. Вюсти. т. L. стр. 63, прим.).

<sup>3</sup>) Памят. происх. дваз, №№ 6 и 7. Арсеній быль родомь изъ Стародубыя, изъ слободы Митьковской.

4) Такъ именно говорится въ Памят. происх. дпл., № 8.

въ священички, а на 6-е число того же мвсяца назначено было и поставление въ епископы, "на паству, идъже господинъ митрополить опредёлить изволить". Приготовленія и этому дню дълались большія — и по церковной части, и по внёшней, мірской. Нужно было устроить все такъ, чтобы невиданный и небывалый въ старообрядчествъ, притомъ весьма сложный, чинъ архіерейскаго поставленія могъ быть исполненъ безъ замѣшательствъ, безъ нарушеній порядка, подобающаго столь важному действію. Кромь того, по случаю праздника Богоявленія Господня, предположено было, въ назиданіе и утбшеніе не только буковинскимъ, но и повсюду сущимъ старообрядцамъ, устроить по окончания литурги торжественное шествіе на освящение воды, положенное въ тотъ день по уставу, для чего требовалось также сделать все нужныя приготовленія и распоряженія. А такъ какъ ради столь великихъ торжествъ ожидалось большое отовсюду стечение народа, то предстояла забота и о надлежащемъ учреждении посвтителей трапезою. Притомъ же на этотъ день приглашены были и ожидались гости изъ чиновнаго міра. Не задолго передъ симъ въ буковинскомъ крайзамтъ было получено изъ губерніи оффиціальное извѣщеніе, что Амвросію, въ ожиданіи окончательнаго рѣшенія по его просьбѣ о принятіи въ австрійское подданство, высочайше дозволено жить въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ и и вступить въ отправление своей должности<sup>1</sup>). По сему случаю Амеросій долженъ былъ войти въ оффиціальныя сношенія съ мѣстными властями, какъ признанное правительствомъ одно. изъ высшихъ духовныхъ лицъ въ Буковинѣ, и Павелъ находилъ нужнымъ, чтобы Амвросій сделалъ визиты къ более значительнымъ изъ областныхъ чиновъ, а также пригласилъ ихъ для приличнаго угощенія къ себ'в въ митрополію. Съ старообрядческой, а тъмъ паче съ липованской точки зрънія это

<sup>1)</sup> Изъ гофъ-канцелярія декреть за № 34.987 посланъ въ губернію, во Львовъ, 15 (3) ноября 1846 г.; а изъ губерній преднисаніе черновицкому крайзамту, за № 69.955, помѣчено 11-мъ декабря (Копія послѣдняго въ Бплокр. архиев.).

общеніе съ еретиками было, правда, дёломъ непозволительнымъ; но Геронтій и Павелъ считали необходимымъ исполнить эту тяжкую обязанность даже не по долгу одной вѣжливости, а и въ видахъ собственной пользы, въ огражденіе себя на будущее время отъ всякихъ могущихъ встрвтиться непріятностей; притомъ же въ отношеніи къ черновицкимъ благодѣтелямъ, которые такъ усердно помогали благополучному окончанію дѣла объ іерархіи, этого требовало и чувство признательности. День 6-го января, когда имѣли происходить такія необыкновенныя торжества въ Бѣлой-Криницѣ, и избранъ былъ, какъ самый удобный, для приглашенія въ митрополію "высокоблагородныхъ" гостей <sup>1</sup>).

Приглашеніе было принято съ удовольствіемъ. Черновицкій областной начальникъ и другія чиновныя лица не только сами об'ящались прівхать цёлыми семействами, но просили еще позволенія привезти своихъ пріятелей и знакомыхъ<sup>3</sup>). Итакъ разныхъ "благородныхъ" гостей ожидалось немалое количество. Нужно было позаботиться объ ихъ пом'ященіи и о при-

1) Впослёдствіи воть что писаль объ этомъ самъ Павель московскимъ благотворителямъ и друзьямъ: "Съ самаго прибытія въ намъ господина богодарованнаго митрополита Амвросія облежало на напей выи тягчайшсе бремя, или, такъ сказать, житейскій долгь, коего необходимо требоваль суетный мірь: ибо невозможно вновь прибывшему столь важному лицу на место всегдашняго жительства въ сію буковинскую область не дать чести свътскимъ начальникамъ, подъ покровительствомъ коихъ, на правахъ привилегированныхъ, господинъ митрополитъ и мы сами всв находимся; а и по заповёди апостольской обязаны, гласящей такъ: убо встьмъ должная, емуже урокь, урокь, емуже дань, дань, а емуже страхь, страхь, и емуже честь, честь. И тако, со дня на день, даже до сего времени оставались мы аки нечувствительны. Но воть наступило время — знаменитое рукоположение новаго архиерся и іорданское водоосвящевие. Въ этотъ день ръшились мы отдать единовременный сей долгъ высокославнымъ начальникамъ буковинскимъ, коихъ прівхать къ намъ на праздникъ за время просили" (Переп. раск. дъят. вып. 1, стр. 89-90).

<sup>2</sup>) Тамъ же.

личномъ для нихъ пиршествѣ. Рѣшились очистить и приютовить для гостей домъ за монастырской оградой, и здёсь же предложить имъ угощеніе, такъ какъ присутствіе "разныхъ религій гостей" за трапезою, вмёстё съ "древлеправославными христіанами", признано было неудобнымъ, изъ опасенія — "дабы нёкихъ ревнителей симъ не соблазнить". Къ 6-му января гостей въ Бълую-Криницу съёхалось действительно очень много: кром'в разныхъ чиновныхъ лицъ, было "болве пятидесяти человѣкъ благородныхъ помѣщиковъ, съ супругами и взрослыми дътьми". По распоряжению областнаго начальника, желавшаго оказать особенное внимание Амвросію, была приведена изъ думеніи воинская команда для наблюденія за внѣшнимъ порядкомъ при церемоніяхъ, и привезено нѣсколько пушекъ малаго калибра, чтобы стрѣлять при поставлении епископа и при освящении воды. Но это послъднее намъреніе было уже такъ противно липованскимъ обычаямъ, что инокъ Павелъ обратился къ благод тельному начальству съ усерднѣйшею просьбою --- не производить пушечной пальбы при священнод виствіяхъ: "ибо (говорилъ онъ) по нашему обряду неприлично и даже гръшно въ столь важный часъ святаго дъйствія волновать слухи благоговъйныхъ христіанъ пустыми звуками"1). Просьба его, разумѣется, была уважена, и пушечные выстрѣлы назначено производить во время обѣда.

### 60. Поставленіе Кирилла въ епископы и торжество Богоявленскаго водосвященія.

По свидётельству очевидцевъ порядокъ при поставленіи перваго липованскаго епископа, тщательно изученный предъ этимъ всёми участвовавшими лицами, не былъ нарушенъ никакимъ особенно выдающимся неблагоприличіемъ, хотя самъ Кириллъ, такъ быстро превращенный изъ сельскаго дьяка въ епископы, не смотря на свои златотканныя архіерейскія одежды, многимъ даже изъ зрителей липованскаго закона ка-

1) Тамъ же.

зался слишкомъ мало похожимъ на епископа. Но при этомъ были допущены нёкоторыя отступленія отъ правилъ, достойныя упоминанія.

1) Поставление Кирилла въ епископы совершено однимъ только епископомъ, тогда какъ первое апостольское, а вслъдъ за нимъ и соборныя правила (перваго всел. пр. 4. Кормч. л. 34 об.; Кареаген. 49, Кормч. л. 136) требуютъ, чтобы по крайней мёрё три или ява епископа поставляли епископа. Это обстоятельство инокъ Павелъ предусмотрѣлъ заранѣе и принялъ надлежащія мѣры, чтобы ослабить его значеніе въ глазахъ старообрядцевъ. Еще въ Уставъ Бълокриницкаю монастыря внесь онъ замѣчаніе, что по древле во святыхъ отцахъ сбывщиися примърамъ, нужнаю ради смучая, незазорно можетъ и единъ епископъ поставить другаго"<sup>1</sup>). Въ стать в же: Что есть есеобдержность и что благословный случай? -- указалъ потомъ и самые эти "во святыхъ отцахъ сбывшіеся примѣры", когда "нужнаго ради случая" "одинъ епископъ невозбранно поставлялъ епископа", --- именно примѣры священно-мученика Автонома и блаженнаго Өедима. Эти указанія Павелъ находилъ достаточными для устраненія всякихъ между старообрядцами сомнѣній относительно законности архіерейскаго поставленія, совершаемаго нужды ради и однимъ епископомъ. Дъйствительно, старообрядцы, какъ заграничные, такъ и русскіе, не выразили сомнѣнія относительно поставленія Кирилла, нужды ради, однимъ только Амвросіемъ<sup>1</sup>). Но Павелъ и всѣ старообрядцы опустили изъ вниманія, что если въ частныхъ случаяхъ епископъ, находившійся притомъ въ общеніи съ другими православными епископами, поставляль нужды ради и единолично епископа, то

1) Въ статьъ: Предметь о водворении епископа.

\*) Даже и теперь, когда у раскольниковъ существуетъ весьма значительное количество епископовъ, у нихъ, уже безъ всякой нужды, епископа поставляетъ большею частию одинъ еписконъ, и эти мнимые блюстители древлеотеческихъ уставовъ нимало не смущаютси такимъ явнымъ отступленіемъ отъ основныхъ церковныхъ правилъ. никогда не было въ церкви Христовой и никакія правила не предвидѣли и не могли предвидѣть такой всеобщей мужды, въ какой находилось старообрядчество, то-есть чтобы во всей перкви существовалъ одинъ только православный епископъ и не существовало другаго, который могь бы, или по нуждѣ не могъ, содействовать ему въ рукоположени новаго епископа. Прекращение архіерейства и мнимое возстановление его архіереемъ, пришедшимъ (по понятію раскольниковъ) отъ ереси, чрезъ единоличное поставление другаго архіерея --- это именно и есть очевидныйшее доказательство того, что общество старообрящевъ не составляетъ церкви Христовой. Только самъ Христосъ, Архіерей Великій, прошедшій небеса, Единь поставилъ Апостоловъ и тъмъ положилъ начало священной іерархіи въ церкви своей. Амвросій святотатственно уподобился Христу: потому и ісрархія его справедливо должна быть названа ісрархіею отъ Амвросія, а не отъ Христа.

2) При нареченіи и поставленіи Кирилла требовалось объявить, на епископію какого именно града онъ нарекается и ноставляется, — и непремѣнно града, притомъ не малолюднаго и жители котораго принять его готовы, а не селенія, или какой либо веси, такъ какъ правила воспрещаютъ поставлять епископовъ даже для городовъ малолюдныхъ (сардик. соб. пр. 7, Кормч. л. 110 об.)<sup>1</sup>). Выбрать епархіальный городъ для Ки-

<sup>1</sup>) Для Амвросія, и вообще для бёлокриницкихъ митрополитовъ, сдёлано исключеніе изъ этого правила, на томъ основаніи, что митрополитъ Бёлокриницкій хотя имёнтъ каседру въ селеніи, но власть его простирается и на многіе грады, не исключая даже столичныхъ, — на всё вообще мёста, гдё только есть старообрядцы, пріемлющіе бёлокриницкое священство, почему и называется онъ не только митрополитомъ Бёлокриницкимъ, но и "верховнымъ пастыремъ всёхъ древленравославныхъ христіанъ". Не принявшіе бёло криницкаго священства старообрядцы, въ числё другихъ возраженій противъ него, уназывали и на то, что Амвросій, какъ не имёкощій града, сельскій еписконъ, не можетъ поставлять другихъ въ священныя отепени. Лужковцы, напр., писали въ своихъ вопросахъ "австрійской митрополіи главному наставнику": "нынѣ у васъ отъ еретивъ принятъ по вашей сребролюбивой, якоже видимъ, рилла было не легко. Въ Буковинѣ не имѣлось ни одного города, заселеннаго старообрядцами, — Климоуцы, Мехидра, Лукавецъ, даже самые Соколинцы — все это селенія, а не города; съ другой стороны, назначить городъ, не населенный липованами, или городъ и старообрядческій, но не въ австрійскихъ владенияхъ, было бы противно изданному 6 (18) сентября 1844 года императорскому декрету о дозволения липованамъ имѣть въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ своего епископа, власть котораго здёсь прямо ограничена предёлами однихъ только липованскихъ селеній Буковины, такъ что поставлять кого-либо въ священныя степени для мъстъ, не заселенныхъ липованами, или для старообрядцевъ, живущихъ внѣ австрійской имперіи, по смыслу этого декрета, онъ не имълъ права. Достанься жребій не Кириллу, а Геронтію, или Нифонту, бѣлокриницкіе распорядители не затруднились бы ни церковными правилами, ни тѣмъ паче императорскимъ декретомъ, --- назвали бы намъстника либо епископомъ какого-нибудь изъ липованскихъ селеній, съ правами градскаго енископа, либо епископомъ одного изъ ближайшихъ молдавскихъ городовъ, обитаемыхъ раскольниками, извёстными притомъ своею расположенностію въ пользу новоучреждаемой іерархія, напр. Боташанскимъ, Фурмосскимъ, Васлуйскимъ... Но для Кирилла, избраніе котораго въ намѣстники по многимъ причинамъ было

страсти митрополить Амвросій, не импющій града... Слышите, что гласить правило (Корм. гл. 7, пр. 14): сельскій епископи... ни присвитера, ни діакона не поставляють". На это возраженіе, тогдашній епископъ коломенскій Пафнутій именно отвѣчаль, что "Бѣлокриницкій святитель есть не точію сельскій епископь, или единаго коего града, но всѣхъ древлеправославныхъ христіанъ митрополитъ" (Лужкое. отв. Вопр. и отв. 46. Принадлеж. намъ ркп.). Такое же исключеніе сдѣлано потомъ для задунайскаго епископа, который названъ Славскимъ, по имени извѣстнаго некрасовскаго селенія, но получилъ въ свое вѣдѣніе всѣхъ, живущихъ въ Турецкой имперіи старообрядцевъ, почему и назывался епископомъ (а потомъ архіечископомъ) не только Славскимъ, но и всѣхъ задунайскихъ старообрядческихъ обществъ (Памят. происх. дъяз. № 38). крайне непріятпо Павлу съ Геронтіемъ, и котораго, не смотря на то, что избраніе сіе, какъ выражался самъ же Павелъ, устроилось Божіимъ промысломъ, они предполагали, при первой возможности, подъ благовиднымъ предлогомъ, выпроводить изъ митрополіи въ его собственную епархію, — для него, съ этою именно цѣлію, они выбрали епархіальный городъ подальше отъ Бѣлой-Криницы, именно же Майносъ, — одно изъ самыхъ отдаленнныхъ и заброшенныхъ некрасовскихъ селеній въ Турціи, собственною властію переименовавъ это селеніе въ городъ, хотя надобно замѣтить, жители Майноса, не имѣли притомъ и расположенія къ принятію Бѣлокриницкаго священства<sup>1</sup>). И вотъ Амвросій дѣйствительно поставляетъ Ки-

1) Впослёдствіи, когда учреждена была задунайская архіерейская касстра, Майносъ, какъ и следовало, отошелъ въ ведение задунайскаго епископа; но майносцы и этого епископа своимъ архіереемъ признать не захотёли. Въ 1855 году, Аркадій - экзархъ, проживая около Эноса съ своими "странствующими христіанами", хотълъ было сдёлать первую попытку — убёдить майносцевь къ принятію билоконницкаго священства и собрался къ нимъ съйзнить вместв съ Гончаровымъ, который впрочемъ, "звавши убійственный ихъ нравъ", отговаривалъ вздить: попытка не удалась, - и въ 1856 году Аркадій писаль въ Белую-Кривицу, что "жестокость" майносцевъ покорить нёть никакой возможности, что у нихъ и теперь исправляеть требы "харьковский хохоль" (Подлин. пис. Арк. въ Билокр. арх.). Весьма любопытные отзывы майносцевь о былокриницкомъ священствѣ, или, по ихъ выраженію, о "гончаровой вѣрѣ", приводить Кельсіевь изъ своихъ бесёдь съ ними въ 1863 году: "Гончаровъ отъ гречина вёру взялъ, - говорилъ одинъ изъ майносскихъ некрасовцевъ, - греческаго митрополита въ христіанство привелъ и новую въру завелъ. А мы его не держимъ, потому что намъ не показано отъ гречина въру брать... Гончаровъ и въ намъ прибъгалъ, и владыку своего привознаъ, и соборъ дълали мы, да не приходится, не выходить по писанию. Такъ кругь приговориль: вто въ Гончарову въру пойдетъ, тому сто плетей! А то бы вражий Гончаръ много казаковъ смутилъ" (Русся. Висти. т. LXIII, стр. 434). Уже впослёдствін, въ семидесятыхъ годахъ, удалось Антонію Московскому поставить попа. для некоторой части майносцевь, решившихся признать бълокриницкое священство.

ИСТОР. ВЪЛОКР. СВЯЩ.

21

рилла "епископомъ богоспасаемаго града Майноса" <sup>1</sup>). Такимъ образомъ и въ самомъ назначеніи каеедры первому въ строгомъ смыслѣ раскольническому епископу, при поставленіи его въ этотъ санъ, допущено было, и притомъ съ хитрымъ намѣреніемъ, отступленіе отъ перковныхъ правилъ и нарушеніе императорскаго декрета. На это послѣдиее отступленіе должны были бы всего скорѣе обратить вниманіе находившіяся при поставленіи Кирилла черновицкія гражданскія власти, обязанныя наблюдать за исполненіемъ императорскихъ указовъ; но они или не могли, или не хотѣли обратить вниманія на это. Притомъ же въ оффиціальномъ увѣдомленіи отъ Амвросія крайзамту о поставленіи Кирилла въ епископы Майносъ упомянутъ не былъ, да и вообще о епархіи Кириловой не говорилось ни слова, а сказано только, что новому епископу Амвросій назначилъ пребываніе въ бѣлокриницкомъ монастырѣ<sup>3</sup>).

3) Согласно соборному правилу (кареаген. пр. 90, Кормч. л. 184) и древнему церковному обычаю, новопоставленному епископу Кириллу, немедленно по поставлении, достовѣрнаго ради свидѣтельства о дѣйствительности его сана, или, по выраженію Павла, "во утвержденіе его высокаго архіерейскаго достоинства и въ знаменіе духовнаго правленія"<sup>8</sup>), надлежало

1) Памят. проися. дваз, № 11. Здёсь говорится, что Амеросій будто бы учиннать это "по своему благоусмотрёнію".

<sup>9</sup>) Донесеніе Амвросія послано было 9 (20) февраля 1847 года. Въ ненъ сказано, что Амвросій при поставленіи Кирилла руководотвовался даннымъ ему изъ придворной канцеляріи оть 15 ноября 1846 года всемилостивъйшимъ дозволеніемъ исполнять въ Бѣлой-Криницѣ всѣ архіерейскія дъйствія; о самомъ же поставленіи Кирилла, сказано только: habe ich denselben, stufenweise erstlich zum Diaconus, dann zum Priester und zuletzt am 6/18 Jan. 1847 zum Bischof ausgeweiht, und ihm den Aufenthalt im dasigen Kloster angewiesen (Бълокр. арх.). При донесения Амвросія препровождево было въ крайзамтъ и громадское свидътельство о достоинствѣ Кипріана Тимоееева. Въ Памят. происх. дълг., подъ № 13, записано: "донесеніе отъ г-на митрополита, съ приложеніемъ подлиннаю свидательства о достоинствъ внокомъ Алимпіемъ".

<sup>8</sup>) Черновой списокъ Кирилковой ставленной грамоты (Бълокр. архиез).

вручить ставленную грамоту, "подписанную рукою поставльшаго и епископа". Хорошо понимая значение этого акта и принявъ во вниманіе то обстоятельство, что ставленная грамота перваго липованскаго епископа должна будеть служить на будущее время образцомъ, или постоянной формой для такихъ же грамотъ всёмъ новымъ раскольническимъ епископамъ, инокъ Павелъ занялся ея составлениемъ и трудъ сей исполнилъ со свойственнымъ ему тщаніемъ, очевидно, руководясь при этомъ ставленною грамотою Амвросія. Но Павелъ твмъ и ограничныся, что составиль грамоту; представить же ее своевременно Амвросію для подписанія и врученія Кириллу, какъ надобно полагать, опять-таки изъ нерасположениности къ этому послѣднему. Павелъ и Геронтій не разсудили, а признали за лучшее отложить подписание грамоты до будущаго времени; время же мало-по-малу продлилось до самаго удаленія Амвросія изъ Бѣлой-Криницы, когда въ свою очередь самъ Амвросій не захотълъ уже ее подписывать). Такимъ образомъ Кириллъ навсегда остался безъ ставленной грамоты, -и это была новая неправильность, допущенная при его произведении въ епископы.

Указанныя отступленія отъ правилъ и императорскихъ декретовъ были вѣдомы только Павлу и Геронтію съ ихъ ближайшими товарищами; говорить же объ нихъ кому-либо изъ старообрядцевъ и вообще людей, не посвященныхъ въ бѣлокриницкіе секреты, Павелъ, какъ само собою понятно, остерегался, — онъ избѣгалъ даже всякихъ случаевъ, которые могли бы наводить на бесѣду о томъ, все ли въ порядкѣ, законно и по чину исполнено было при поставленіи перваго старообрядческаго епископа. Поэтому-то, конечно, и въ письмѣ къ московскимъ благопріятелямъ о поставленіи Кирилла въ епископы Павелъ нашелъ неудобнымъ входить въ подробное описаніе самаго чина поставленія: "о внутрьцерковномъ чиносо-

16\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Что Кириллова ставленная грамота Амвросіемъ не подписана. и Кирилломъ не получена, объ этомъ согласно свидътельствуютъ всё лица, близко звакомыя съ бёлокриницкими дёлами.

вершеніи невмѣстимо здѣсь пояснять", — писалъ онъ <sup>1</sup>). Зато со всѣми подробностями изложено было въ этомъ письмѣ все, "внѣ церкви происходившее", т. е. церемонія Богоявленскаго водоосвященія и устроенное затѣмъ пиршество. Приведемъ изъ этого Павлова сказанія нѣкоторыя подробности о торжествахъ, происходившихъ въ Бѣлой-Криницѣ 6-го января 1847 года.

"По совершеніи архіерейскаго хиротонисанія и божественной литургіи, великопѣпно шли изъ церкви со всѣмъ освященнымъ соборомъ митрополитъ, новопоставленный архіерей и архимандритъ, и съ ними по чину и прочіе священнослужители, — всѣ въ блестящихъ златотканныхъ облаченіяхъ и множество въ полномъ чину иноковъ и православнаго народа.... Достигши пространной площади среди села, гдѣ уготовано мѣсто бысть водоосвященію, устроились съ иконами по надлежащему чину, и совершилось водоосвященіе великолѣпно, и все происходило благочинно, тихо и стройно"...

Такъ какъ довольно продолжительныя молитвы при освященіи воды въ день Богоявленія, читаемыя вслухъ, не были переложены на греческія буквы и во всякомъ случаѣ Амвросію прочесть ихъ по-славянски было очень трудно, то обязанность эту возложили на новопоставленнаго намѣстника; самъ же Амвросій прочелъ только положенное Евангеліе, какъ извѣстно, очень краткое, — и прочелъ, разумѣется, по-славянски. Утомленный длинною службою, а также по причинѣ довольно холодной погоды́, Амвросій предоставилъ уже одному Кириллу сопровождать торжественное крестное шествіе обратно въ монастырь; самъ же возвратился домой въ нарочно приготовленныхъ для него саняхъ.

"По окончаніи всего происшествія новопоставленный архіерей провожаемъ былъ изъ церкви до его келіи великолѣпнымъ тѣмъ чиномъ, какъ и митрополитъ поелику первый день былъ его поставленія...<sup>9</sup>) Потомъ благочинно собрались на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Письмо отъ 15-го января 1847 г. (См. Переп. раск. дъят. вып. І. стр. 86-92).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это значило, что впослёдствін воздавать подобныя почести Кириллу не цредполагалось, — и дёйствительно ни встрёчъ, ни про-

об'вдъ. Посадивши братію за общую братскую транезу, сами всѣ трое - митрополитъ, новый архіерей и архимандритъ пошли на гостинный дворъ монастырскій, расположенный между ограды и сельской улицы, гдё приготовленъ былъ об'ёдъ для встать приходящихъ разныхъ религій гостей. Потомъ стали вст трое рядомъ на прилично убранныя мѣста: митрополитъ въ срединь, архіерей съ правой стороны, архимандрить съ львой. Также и всёмъ прочимъ гостямъ повелѣлъ митрополитъ садиться по своимъ мёстамъ и во здравіе ясти и пити предлагаемая. Гости пили вино и громогласно пѣли безчисленно: вивать! вивать! многая дѣта! --- всѣмъ по имени и по чину ихъ обыкновенія; а на двор'в при всякомъ общегласномъ восклицаніи подавали сигналь и палили изъ пушекъ. Этотъ об'єдъ продолжался и отъ полудня до вечера и до огня. И наконецъ гости съ неизъяснимымъ удовольствіемъ и великою благодарностію отправились восвояси съ миромъ".

Письмо излагавшее такъ подробно бѣлокриницкія торжества по случаю Кириллова поставленія въ епископы, заключено было слѣдующими примѣчательными словами, въ которыхъ ясно обнаружилось, какъ смотрѣли на это событіе учредители Бѣлокриницкой iepapxiu:

"Итакъ мы свое, изъ давнихъ лѣтъ сердечно желаемое благоустроеніе въ дѣло произвели, и теперь остается намъ, съ упованіемъ на всемогущій промыслъ Божій, въ смиреніи, мирѣ и любви о Христѣ жити, восхваленія и благодаренія за все, иже въ Троицѣ единому, Богу и всѣхъ Создателю непрестанно приносить и о самодержавнѣйшемъ великомъ государѣ царѣ нашемъ Фердинандѣ и о всемъ мірѣ Бога молить во вся дни живота нашего".

вожаній, даже самыхъ обыкновенныхъ, ему потомъ уже не дѣлали, частію находя это неприличнымъ, въ присутствіи митрополита, а больше изъ пренебреженія къ Кириллу, чего этотъ послѣдній и самъ не могъ не замѣтить. Какъ-то разъ онъ рѣшился даже протестовать противъ такого неуваженія къ его епископскому достоинству; но Павелъ предложилъ ему отправиться въ свою собственную епархію, гдѣ можетъ требовать себѣ всякихъ почестей, — и Кириллъ никакихъ уже неудовольствій послѣ этого предъявлять не рѣшался.

Учредители бълокраницкой ісрархіи теперь дъйствительно могли сказать уже съ полной увъренностью, что наконецъ изъ давнихъ лѣтъ ими сердечно желаемое дѣло приведено въ совершеніе, и то, что было главною, послёднею цёлію ихъ многолётнихъ неустанныхъ трудовъ, вполне достигнуто: съ поставленіемъ перваго, въ строгомъ смыслѣ раскольническаго епископа, новоизобрѣтенная ими "древлеправославная" iepapхія получила не только дъйствительное бытіе, но и прочное, какъ они надъялись, обезпечение для своего дальнъйшаго существованія. Теперь, казалось имъ, остается только въ мирѣ и тишинѣ пользоваться плодами прежнихъ подвиговъ, усмаждаться созерцаніемъ старообрядчества, беззавистно и неоскудно снабдъваемаго "священствомъ" отъ собственныхъ "древлеправославныхъ" епископовъ. Время показало, и очень скоро, несбыточность ихъ надеждъ. Это "священство", такъ незаконно, въ противность священному и святоотеческому писанію, въ попраніе церковныхъ правиль, съ помощію лжи и обмановъ, учрежденное нъсколькими предпріимчивыми раскольническими иноками, не замедлило обнаружить свою незаконность и лживость разными, вознившими въ немъ нестроеніями, безпорядками, раздорами и всякою злою вещію...

------×-{\$}>------

# ПРИЛОЖЕНІЕ.

# БОГОСЛОВІЕ ПАВЛА БЪЛОКРИНИЦКАГО,

или

# ПЕРВАЯ ГЛАВА "УСТАВА"

БЪЛОКРИНИЦКАГО МОНАСТЫРЯ.

Digitized by Google

.

•

• • •

.

.

#### I.

#### истинное богопознание.

#### О существъ, вседътельствъ, и непостижимости:

Бою есть\*) существо неповинно, яко ни отъ когоже\*\*), ни самъ отъ себе; да не будетъ отнюдь кому возмнёти, яко прежде не бѣ, или не совершенъ бѣ; ибо тогда послёдовало бы отъ нужди глаголати: или созданъ, или самъ себе приведе въ божественное существо. Но\*\*\*) Богъ есть единъ, не созданъ, искони совершенъ, безначаленъ, превѣченъ и безконеченъ, якоже самъ Моусею глаголаша: †) "Азъ есмъ сый!" Еже есть

Существомз ††), (просто рещи бытіемъ) присносущенъ, всемогущь, всесиленъ, и вина всяческимъ †††): яко "вся твмъ быша, и безъ него ничтоже бысть, еже бысть; и\*) "развъ бо его ни дѣло, ни слово совершается". И ничтоже отъ него невозможно, даже до толика: якоже человъку нъсть труза, еже на вся умомъ восхотъти, тако и Богу, егда что точію восхощетъ, вся та дѣломъ сотворити; глаголетъ бо пророкъ: \*\*) "Богъ нашъ на небеси и на земли, вся елика восхотъ сотвори". Сіе пріемля святый Григорій Богословъ глаголетъ: \*\*\*) "Первъе убо помысли ангельскія силы небесныя, и помышленіе дѣло бысть, Словомъ исполняемо, и Ду•) Св. отцы: Григорій Богословъ.

••) Іоаннъ Дамаскинъ, Максимъ Грекъ.

•••) Анастасій Антіохійсвій, Кириллъ Александрійскій, Катих. вел. и Альфа.

+) 2 Монсей, 8. ст. 14.

++) Соборникъ 60. л. 640 Григорій Богословъ, Іоаннъ Дамаскинъ.

+++) Іоаннъ 1. зач. 1, ст. 8.

•) Во антифонт 7-го гласу.

••)Псаломъ 118, ст. 11.

•••) Богословь во 2 словѣ на Пасху, ст. 11 и Іюдиеь гл. 9, ст. 5.

•) Дамасеннъ въ словъ о ангелъхъ.

••) Псаловъ 82, ст. 6.

•••) Соборн. гл. 60, л. 648 на об.

†) 1 Монсей 1.

++) Псаломъ 103, ст. 2. +++) Псаломъ 148, ст. 4.

•) Св. Данаскинъ въ словѣ о небесн. Іоаннъ Ексархъ въ Шестодневцѣ о 1-мъ дни. Блаженный Андрей Цареградск.,гл.8.

••) 1 Монсей 1.

••••) Андрей Цареградскій, гл. 32. Іоаннъ Ексархъ о 1-иъ либ.—Хронографъ гл. 1.—8 Евдра, гл. 6, ст. 89.

†) Соборн. гл. 60, л. 646.

хомъ совершаемо. Итако составишася свётлости вторін, слуги первой світлости, сирізчь умнін духовъ, или огнь невещественъ и безтвлесенъ, или нъкое же естество ино, ближайше къ реченнымъ", ихже естества видъ и уставъ только единъ Творецъ въсть. Чему съ покореніемъ наипаче всёхъ согласуетъ святый Іоаннъ Дамаскинъ: \*) "Лвпо бо, рече, бв прежде умная существа сотворити, и потомъ чувственное, и посемъ отъ обоего (существа) человъва". Вся же сія содётельствова Богъ единороднымъ и соприсносущнымъ Сыномъ Словомъ своимъ, и утверди силою всесвятаго своего Духа, по глаголющему пророку: \*\*) "Словомъ Господнимъ небеса утвердишася, и Духомъ устъ его вся сида ихъ;" еже есть: \*\*\*) "Отцу убо умыслившу, Сыну же содътельствоващу и Духу совершившу".

Чувственное же твореніе его въ началь бысть чиномъ вышеестественнымъ: ибо егда восхотъ Богъ, шаръ неба и земли +), аки нъкую храмину сотворити, и сотворилъ изъ ничего. Первве же++) "простре (вышеобычно покровъ зданію) небо яко кожу", еже именуетъ писаніе +++), небо небесъ"\*), суще беззввзяное, безчисленною добротою отъ божественныхъ лучей сіяюще. А земля, и воды, и прочія вещи всего зданія тогда были не ино что, какъ вещество смъщенное и погруженное во ужасной тьмъ и мрачномъ хаосв. И \*\*) Духъ Божій носилси надъ сямъ влажнымъ и неустроеннымъ веществомъ. \*\*\*)Не о Святвмъ же Дусв здв писаніе глагодеть : ибо не считается съ тварію несозданное; но духъ той бяше, по глагоду святаго Андрея Цареградсваго, яже прежде всего отъ Бога сотво\_ ренъ бысть, существо въчнаго состава, еже есть въцы, безвъстна прохода+) (о существъ вёка, яко присносушенъ, его же сотворниъ Богъ прежде мірскаго составленія, поясняетъ Соборникъ на 8-й стихъ 2-го слова на пасху святаго Григорія Богослова). \*)Потомъ сотворниъ Богъ свётъ. \*\*)Свётъ же не ино что, развё огнь. И отдёливъ его отъ тьмы, содёлалъ первое раздёлеміе дня и нощи, и сіе составило первый денъ, въ которой началось твореніе.

Обаче за сотвореніе свёта, да не возмнимъ первобытную тьму быти искони присносущну, да не твыъ отъ нужди послёдуетъ и Бога глагодати тьмою изначала бывша. Но убо достоитъ разумввати \*\*\*), яко Богъ, сый светъ истинный, искони совершенъ и непремъненъ есть; точію до сотворенія дёль своихь бѣ въ молчанія, имъя единосущное во умъ Слово Сына своего, егоже, по глагоду блаженнаго Андрея Цареградскаго, въ первомъ изречения: "да будутъ ввцы" †), нетленно родилъ, сирвчь во исхождения Соприсносущнымъ Духомъ своимъ Святымъ отъ сердца отрыгнулъ, акоже свидътельствуетъ пророкомъ: ++),изъ чрева прежде денницы родихъ тя". Итако отъ разумной твари познася, яко есть, въ тріехъ составѣхъ, единъ Богъ превъчный, +++) свътъ истинный, иже просвъщаяй и освящаяй всякаго человъка, грядущаго въ міръ. Обаче свътъ, еже глагогодется Богъ, не есть самое естество Бога, но точію присносущная его слава, свидётельствующу пророку: \*) "одвяйся светомъ яко ризою". А идъже пророкъ глаголетъ: "и положи тьму закровъ свой" (Псал. 17, стихъ 13)\*\*), за непостижение естества его тако изрече: свидътельствуетъ бо Евангеліе, да и видимое самое действо показуеть, что \*\*\*) тьма не можеть

•) 1 Монсей 1.
 ••) Дамаскинъ въ словѣ
 о свѣтѣ.

•••) Св. Григорій Богословъ въ словъ въ новую недъло. Св. Андрей Цареградскій, гл. 82.

†) Псаломъ 2, ст. 7.

++) Псаломъ 109, ст 8.

+++) Іоаннъ 1, зач. 1, ст. 9; и молитва утренная 1-го часа.

•) Псаломъ 103, ст. 2.

••) Соборникъ гл. 60. л. 640 и 649.

•••) Іоан. 1, вач. 1. ст. 5.

\*) Іоаннъ Ексархъ въ Шестодневцё о 1-мъ днё. Іовъ 38, ст. 9.

\*\*) Альфа, 20. Соборникъ гл. 60, л. 687 на об. и Дамаскинъ въ словъ о проувъдъния.

\*\*\*) 1 Монсей, 1.

†) Исаія 40, ст. 22.

††) Іоанна Ексарха въ Шестодневцъ, о 2-мъ диъ. Іоанна Дамаскина въ словъ о небеси Псал. 103, ст. 3. Псаломъ 148, ст. 9.

†††) Дамаскинъ въ словѣ о небеси.

\*) 1. Монсей 1.

\*\*) Іові 38, ст. 10 и. 11. Псаломъ 103, ст. 9.

\*\*\*) Св. Андрей, гл. 33.

обладати свётомъ, сирёчь темнотою свою свётъ покрывати: а посему разумъвается, яко первобытная тьма не есть искони нэкое существо, ниже потомъ сотворенное какое-либо вещество, но не ино же что, развъ: или отъ твни первоначально простертаго небеси быти случися, или (аще высшее небо, по вышереченному, естествомъ и кромѣ солнца свѣтло) \*)егда вода бяще всюду по земли и мгла надъ водами стояше, которая, составивъ облани, облаки же посътивше сотвориша тьму, понеже и писаніе обыче въщати: небо помрачися облаки. Въ согласность сего свидётельствуютъ святыхъ отецъ ясныя разсужденія\*\*), яко тьма не существо нъкое, но случай: егда свъта лишеніе, тогда тьмы пришествіе.

А какъ выше помянулось твореніе Божіе въ первой день, такъ присовокупляются къ тому и прочіе дни седмицы, въ слѣдующемъ описанія:

Во еторой день\*\*\*) сотвориль Богь твердь, аки зданіе постави, якоже Исаія пророкь глаголеть: †) "поставивый небо, яко камару, и простерь е, яко скинію обитати". По толкованію Іоанна Ексарха и прочихь святыхъ отець: сія твердь††), сирвчь второе видимое небо, сверху водами покровено есть. "Покрываяй (бо рече пророкъ) водами превыспренняя своя. †††)Обычай же есть Божественному писанію еще и воздухъ, иже зримъ горъ, небо нарицати.

Въ третій день\*) повелъ Богъ во внутреннемъ тверди вмъщеніи, аки въ храминъ, приличному быти устроенію, еже есть: \*\*) предълы морямъ, и явитися суши (земли), и украситися ей древесами и травами, и приноситися плодомъ. \*\*\*)Въ преисподніи же мъста сгустившаяся собрася мгла, и сотвориша тамо всегда непросвътимую тьму. Въ четвертый день\*) повеля Богъ, да будутъ свътила на тверди небеснай (аки свътильники для освъщенія храмины)\*\*) и бысть солнце, луна и звъзды\*\*\*), дабы они правильнымъ своимъ теченіемъ показывали точнайшее обращеніе часовъ, изманеніе временъ и теченіе латъ†), Не отъ инагоже естества сотворилъ ихъ Богъ, но отъ того же въ первый день сотвореннаго свъта, какъ сказуетъ святый Іоаннъ Дамаскинъ: ††) "сватильникомъ бо первотворный свътъ вложи, не яко не имый инаго свъта, но да не будетъ празденъ той свътъ".

Ппшется убо † † †), яко въ четвертый день и сатана за гордыню изъ первыя славы и свътлости своея отпаде, и бысть самопроизвольная злоба и помраченная тьма.

Въ *пятый день\**) повелё Богъ быти рыбамъ морскимъ и птицамъ пернатымъ и всёмъ животнымъ, яже отъ воды.

Въ *шестый ден*ь\*\*) повелё Богъ быти другимъ животнымъ: свотомъ, звёремъ и прочимъ, яже отъ земли.

На концы же всего созданія \*\*\*) сотвори Богъ человъка (мужа и жену сотвори ихъ) посреди мертвеннаго и безсмертнаго естества, еже есть: не яко прочихъ животныхъ†), въ нихже кровь вмъсто души есть††). Но человъку тъло сотворилъ Богъ отъ персти земныя, а душу вдохнулъ ему отъ божественнаго своего вдохновенія, †††) не еже отъ своего существа, ниже отъ какого состава, но отъ своея содътельныя силы, умну и безсмертну\*), ей же дъйствію во удъхъ плоти служитъ кровь человъческая, аки колесница, на ней же душа носима бываетъ \*\*). И толика сотвори Богъ человъка суща всего блага, яко быти ему по образу его и по •) 1. Монсей 1, ст. 14. ••) Псаломъ 135, ст. 8 и 9.

•••) Псаломъ 18, ст. 7, Псаломъ 103, ст. 19. — Еклисіастъ гл. 1, ст. 4. 5 и 6.

†) Єборникъ гл. 61, л. 746.

++) Дамаскинъ въ словъ о свътв.

+++) Хровографъ гл. 1 о 4-мъ дни. — Исаія 14, отъ ст. 12 до 15. — Лука 10, зач. 15, ст. 18.

•) 1 Моисей 1, ст. 20 и 21.

••) 1 Монсей 1, ст. 24 и 25.

••••) 1 Монсей, гл. 1 и 2. Алфа, 3. — Маргарить слово 7.

+) 5 Моисей 12, ст. 23.

††) Еклисіасть гл. 12,ст. 7. Катехиз. въ словѣ о души.

†††) Сборникъ, гл. 60, л. 653.

•) Катихизисъ въ сл. о души.

••) Маргаритъ въ сл. 7. Григорій Богословъ въ 2 сл. на св. пасху. — И Дамаскинъ въ сл. о человъцъ.

ſ

подобію: по образу --- не начертаніемъ твлеснымъ, но яко царя твари самовластнымъ саномъ почтилъ и разсудительною силою одарилъ, а по подобію добродітелію снабдиль, еже есть: естественнымъ закономъ (совъстію). Сверхъ же того, въ соблюденію таковаго блаженства, заповёдію его оградиль, того ради: да твердо знаетъ и присно помнитъ создателя своего, и согласно святой воли его\*) соблюдаетъ данную заповёдь ему и пребудетъ наслёдникомъ царствію его, еже есть: соединится Богу и обезсмертится; вще ли же преступить ю, приближится тлёнію, и будетъ страстенъ виёсто безстрастнаго, сирвчь золъ вмёсто благаго, и смертенъ вмёсто безсмертнаго. \*\*)Понеже зло не существо кое есть, но лишеніе добродътели, якоже и тьма свъта есть отшествіе. Въ первобытномъ бо творенія Божіемъ ни что же бяше зло, но вся добра звло, якоже пишетъ: видъ Богъ вся творенія своя, яко добро. И потомъ: въ седмый день\*\*\*) почи Богъ отъ всвхъ двлъ своихъ, яже сотвори, и благослови день той святити.

Естествому же †)Богъ сый преестественъ, неизслѣдимъ и неприступенъ даже до толика:
якоже невозможно есть огня тяжесть извѣсити, невозможнѣйше же есть естество Божіе изслѣдовати, и ниже `къ тому, въ немже Сый обитаетъ, кому приступити, яко и вся силы небесныя въ ня желаютъ приникнути, но говѣютъ зѣло неприступному свѣту: понеже ††)живетъ (сказующу Апостолу Павлу) во свѣтѣ неприступнѣмъ. Аще ли свѣтъ неприступенъ, множае поче живяй въ немъ Богъ. Обаче добрѣ 2, вѣмы, яко есть Богъ; а что естествомъ есть Богъ, не вѣмы. †††)Аще и глагола Христосъ са-

\*) Соборн. гл. 60, л. 557.

\*\*) Альфа гл. 20.—Дамаскинъ въ словё о проувёдёнін.

\*\*\*) 1 Монсей гл. 2, ст. 1, 2 и 3.

†) Святый Григорій Богословъ, Анастасій Антіохійскій, Іоаннъ Дамаскинъ.

++) 1 въ Тем. гл. 6, зач. 288, ст. 16.

+++) Іоаннъ 4, вач. 12, ст. 14 и 24. маряныни, яко "Духъ есть Богъ", но и вланятися ему достоить, рече, духомъ; и паки: источникъ воды живы; еще же и душа наша многажды духъ именуетъ, какъ и Апостолъ Павелъ рече: \*) "самъ бо Духъ свидътельствуетъ духови нашему"; и паки той же Апостояъ согласно Моусею, глаголетъ:\*\*) "Богъ нашъ огнь поядаяй есть". Паче же и самъ Духъ Святый въ крещения Христовомъ явися годубомъ, а въ пятьдесятницу на Апостолъхъ во огненныхъ языцёхъ. \*\*\*)Сія ли вся Богъ намъ будетъ? ни духъ точію, но и огнь, и вода, и прочее безмёстивйша? Да не будетъ! (То бо не о естестви Божіемъ вначенія, но о дийствіяхъ его образованія). Егда убо воображенное естество ангельское, аще и тьмами вто любомудрствустъ, что оно есть, якоже выше речеся, обръсти не можетъ +), и что глаголемъ О естествв ангельскомъ! но ниже самыя души нашея, аще и воображено также естество имать, отнюдъ разумъти не можетъ, что убо сія есть: воздухъ ли, или духъ, или вътръ? сія убо вся твлесна суть, она же безтвлесна, но паче умна; то едели уму естество обрящемъ, которой мысленно въ мгновеніи ока пролетаетъ каменныя ствны и вся твердвйшія преграды, и выше небесъ взимается, абіе и преисподнай бездна касается, а отъ души не отлучается! Зане++) якоже око въ тёлё, тако и въ души умъ, того же существа часть пречиствйшая есть. - Аще убо ангеловъ и своея души естества обръсти отнюдъ не можемъ: кольми паче естество невоображенное всвхъ владыки и солвтеля нашего ниже помысломъ до того коснутися можемъ!

Лицема, сый невидимъ, якоже Мочсею глаго-

\*) 1 Корине. 5, зач. 132, ст. 5. Къ Римл. 8, зач. 97, ст. 16.

\*\*) Къ Евреомъ 12, зач. 838. ст. 29.

\*\*\*) Премудрость гл. 13, ст. 2. Маргарить въ сл. 5 о непостижнитемъ.

+) Маргарнтъ въ сл. 5 о непостижниомъ.

††) Соборникъ гл. 60, л. 642, на об. Дамаскинъ въ словѣ о человѣцѣ. Альфа во гл. 3.

лаше: \*), Азъ самъ предъиду предъ тобою и \*) 2 Моисей гл. 88, ст. 14. 20 и 28. упокою тя, лице же мое не явитътися, не можеть бо человёкъ лице мое видёти и живъ быти". И не только человъкомъ въ существъ Бога видёти невозможно, но ниже всёмъ небеснымъ силамъ, якоже церковь поетъ: "Бога человъкомъ не удобь видъти, наньже не смъютъ чини ангельстія зръти". Съдитъ бо на херувимъхъ и видитъ бездны! Обаче, самъ сый простъ и несложенъ и невоображенъ есть, невидимъ и неосязаемъ, ниже описуемъ. Якоже бо невозможно показати гласу образъ: невозможнъйше же есть кому видёти въ существе Бога. Глаголетъ бо Евангелистъ: \*\*) "Бога никтоже \*\*) Іоаннъ 1, зач. 2, ст. 18. видъ нигдъже". Едико же о немъ плотски речеся, образно глаголется: Лице убо Божіе разумъваемъ, еже вся имъющи предъ собою. Очивидъніе встахъ дълъ и неутаеніе сердецъ человъческихъ и помышленій. Ушеса – вся слышаніе, и молитвъ пріиманіе. Уста — повеланія, обътованія, прещенія и ученія. Мышиа - всемогущая его сила. Руит — непостижное двяніе его. Нозъ же — скорое исхождение на помощь требующимъ, и врагомъ на отмщеніе. Аще же и видъ \*\*\*) Исаія Пророкъ на престоль превысоцъ \*\*\*) Исаія 6, ст. 1. Бога и Даніилъ †) Ветхаго деньми, и прочія +) Данінлъ 7. ст. 9 и 18. инако; но не существомъ, а также образно точію, елико возможно естеству вивщати велячество славы его, яко же и Апостоламъ въ преображени своемъ на Өаворъ++). ++) Матеей 17, зач. 70,

cr. 2.

†††) Исаія 66, ст. 1.

Присутствованиемъ вездъ сый. Аще и глаголетъ Богъ усты Исаня пророка: †††) "Небо престолъ мой, земля же подножне ногъ монхъ"; обаче мѣстомъ не опредѣляемъ. Егда убо мы сами опредѣленіемъ мѣста не можемъ сказать о своей дущи: ибо аще скажемъ, яко дуща

простирается по всёмъ членамъ, соединившись съ дебельствомъ плоти; но нъсть тако: множицею рукамъ и ногамъ отсвченнымъ бывшимъ. а она цёла и неврежденна пребываеть; аще ли скажемъ: не во всемъ тълесъ, но въ части нъкоей собрана пребываетъ, сиръчь въ сердцы, имже человъкъ животное дыханіе имъетъ, или . во главъ, идъже умъ яко царь во владычественномъ пребываетъ (одвянъ въ санъ самовластія, имъя подъ собою впреди мысли, созади память, а одесную и ошуюю разсуждение и совъсть); но ниже сіе мощно рещи: ибо тогда нужда прочимъ членамъ твла мертвымъ быти, бездушное бо всяко мертво есть. Но убо добръ въмы, яко душа есть въ твлеси нашемъ: какоже есть? --- отнюдъ не въмы. Кольми же паче создателя своего Бога, яко всюду есть, въмы; какоже есть? - не въмы. Свидътельствующу бо Давыду: \*) "На всякомъ мъстъ владычество его". Чему тойже и удивляяся, со ужасомъ взываетъ: \*\*) "Камо пойду отъ Духа твоего, и отъ лица твоего камо бъжу! аще взыду на небо, ты тамо еси, еще сниду во адъ, тамо еси, аще возму крилѣ мои рано, и вселюся въ послѣднихъ моря, и тамо бо рука твоя наставить мя, и удержить мя десница твоя". И паки хвалословно возгласи: \*\*\*) "Кто Богъ велій яко Богъ нашъ, ты еси Богъ творяй чудеса!"

Величествомъ †) непостижимъ, яко ни единъ помыслъ постигнути возможетъ: взыдемъ убо умныма очима выше небесъ, и ангелы прейдемъ, возможно ли постигнути выше оныхъ превыспреннюю высоту, идъже бы умъ могъ стати и утвердитися? — невозможно! Елико убо невозможно постигнути непостижимую ту высоту, равно глубину и широту: невозможнъйше же есть постигнути величество Божества.

ИСТОР. ВЪЈОКР. СВЯШ.

\*) Псаломъ 102, ст. 22.

\*\*) Псаломъ 138, ст. отъ 7 до 11.

\*\*\*) Псаломъ 76, ст. 14 н 15.

+) Св. Григорій Богословъ во 2-мъ сл. на цасху, ст. 8.

22

\*) Премудрость гл. 1, ст. 6. \*\*) Псаломъ 7, ст. 10.

\*\*\*) Псаломъ 188, ст. 15 и 16.

†) Псаломъ 38, ст. 6.

++) 2 Петр. гл. 3. ст. 8 в Псал. 8, ст. 4.

+++) Псаломъ 85, ст. 7. Псаломъ 104, ст. 7.

\*) Къ Римляномъ гл. 11, зач. 107, ст. 33, 34, 35 и 36.

\*\*) Мато. гл. 10, зач. 87, ст. 29 и 80. \*\*\*) Лука 12, зач. 87, ст. 6 и 7, гл. 21, зач. 106, ст. 18.

†) Исаія 49, ст. 15.

Провидиниемъ\*) всепредвидущь, свидительствующу Давыду\*\*), яко всихъ испытуетъ сердца и утробы; \*\*\*) не утаится бо кость наша отъ него, зане онъ ю сотворилъ есть въ тайни, и несодиланная наша видятъ очи его, и въ книзи его вся написана суть, и †)пядію измирены онъ положилъ есть дни наша, и весь составъ нашъ ни во чтоже предъ нимъ, и даже все время житія сего (по сказанію въ предисловіи на 2-е Петрово посланіе), яко ничтоже есть предъ Господомъ, за еже и ††)единъ день, яко тысяща дитъ, и тысяща литъ, яко единъ день.

Премудрыми судьбами неиспытанъ, якоже глаголетъ пророкъ: +++) "Судьбы твоя бездна многа". И паки, тойже рече: "По всей земли судьбы его" къ нимъ же, аки оконцемъ проникнувъ, Апостолъ Павелъ, иже нъкогда восхищенный до третіяго небесе, и нъкую часть того истязавъ, видъ яко пучину безмърну и непостижиму, абіе отскочивъ и со ужасомъ возопивъ: \*)"О глубина богатства премудрости и разума Божія! яко не испытаны судбы его, и не изслъдованы путіе его. Кто бо разумъ умъ Господень, или кто совътникъ ему бысть, или кто прежде дастъ ему, и воздастся ему? яко изъ того, и тъмъ, и въ немъ всяческая.

Спасительнымо промысломо безпредёлень, до толика \*\*) яко и малёйшія птички, иже двё цёнятся единымъ ассаріемъ, и ни едина отъ нихъ падетъ на земли безъ Отца небеснаго. \*\*\*) А у человёковъ и власы главныя вси изочтени суть, и ни единъ отъ нихъ погибнетъ, сирёчь, безъ вёдома его, якоже усты Исаія пророка рече: †) "еда ли забудетъ жена отроча свое, еже не помиловати исчадія чрева своего! аще и забудетъ то жена, но азъ не забуду тебе, глаголетъ Господь".

Шедротами и милосердіемъ безчисленъ. Якоже бо невозможно мъриломъ измърити воду всего моря: невозможнёйши же есть исчислити изливаемыя на насъ Божія милосердія шедроты. Ибо присно на всякую тварь, на благія вкупъ и на злыя\*), обтеченіемъ солнца осіяваетъ и грветъ, освняетъ распростертымъ небомъ, украшеннымъ огневными зарями, сребровидною луною и звъздами, иже толикими въки не старветъ, но, аки вчера содвлано, присно юнветъ, да тёмъ всепречюднымъ и великимъ твореніемъ истиннаго Творца и Бога познавати всёхъ научаеть. Къ симъ же дождить на землю небесною росою, да свющія свмена и въ нвдрвхъ ея умирающія паки оживляеть, и сторицею возращаетъ, и тъмъ всябую плоть на земли питаетъ, и самую же ту землю древесами, травами и цвътами украшаетъ, и еще же предивнъе! — своевременно уставленными стихіями вся умерщвляетъ, и паки вся та оживляетъ, да твиъ \*\*) общее всвхъ умершихъ воскресеніе присно напоминаетъ, вкупъ и увъряетъ. До толива же, рещи, есть благоутробенъ, елико жена, имущая во чревъ бремя, желаетъ разръшенія и хощетъ чада себъ родити: вящьше же Богъ желаетъ на всёхъ щедрыя свои милости изліяти, и хощеть вс**вмь спастися, и царст**вія его наслёдниками быти. Обаче женё толико сильное желаніе бываетъ случайно: въ Бозъ же есть естественно и присно. Якоже водное естество, стоящее на горъ, присно долу тещи возможности ищетъ, или якоже чювственное солнце, только бы могло обръсти гдъ скважиною входъ, и въ самыя гнусныя и нечистотами преисполненныя узилищныя мъста проницаеть и, вшедъ въ ня, лучи свои не оскверняетъ, но паче тамо

\*) Псалонъ 18, ст. 6 и 7.

\*\*) Марк. 12, 8ач. 55, ст. 25, 26, 27. Исаія 26, ст. 19. Іезекіядь 37 отъ ст. 4 до 11. Даніндъ 12, ст. 2. 1 Корине. 15, зач. 162 и 163, ст. 42 и 52. \*) Іевекіндь гл. 18, ст. 23 и 82, гл. 33, ст. 11. \*\*) Къ Тимов. гл. 2, 384. 282, ст. 4.

\*\*\*) Мате. 18, зач. 75, ст. 14.

†) Іоан. 8, вач. 10 ст.
16. Къ Римл. гл. 8, зач.
99, ст. 32. Исаія 9, ст. 6.

++) Маргаритъ въ словъ о мукахъ.

†††) Псаломъ 29, ст. 6.

\*) Евреомъ 10, зач. 894. ст. 18.

\*\*) 2 Петрово гл. 2, зач. 64, ст. 4, 5, 6, 7 и 9. освѣщаетъ и нечистоту изсушаетъ: такожде и Богъ (свидѣтельствующу святому писанію) \*)хотѣніемъ не хощетъ смерти грѣшнику, \*\*)но всѣмъ человѣкомъ спастися, и въ разумъ истинный пріити. И паки Спаситель рече: \*\*\*) "Нѣсть воля предъ Отцомъ вашимъ небеснымъ, да погибнетъ единъ отъ малыхъ сихъ". И что еще преболѣе! †)Глаголетъ писаніе: Яко Богъ Сына своего единороднаго непощадѣ, за ны предалъ есть его, сирѣчь, до распятія и смерти, да родъ человѣческій избавитъ отъ смерти, еже есть, вѣчныя муки уготованной діаволу и ангеломъ его.

Правосудіемъ же нелицемъренъ, сиръчь: ++)аще многомилостивъ есть, обаче и праведенъ, равными мърами возмездіе воздаетъ, да елико долготерпитъ, толико согрѣшающихъ и вазнитъ, свидътельствующу пророку Давыду: +++)"гнъвъ въ ярости его, и животъ въ воли его". И Апостоль Павель глаголеть: \*) "страшно есть еже впасти въ руцѣ Бога жива"; томуже согласно и Апостолъ Петръ пишетъ: \*\*), аще бо Богъ ангеловъ согрѣшшихъ не пощадѣ, но плъницами мрака связавъ, предаетъ на судъ мучими блюсти, и перваго міра не пощадъ, но осмаго Ноя, правдѣ проповѣдника, сохрани, потопъ міру нечествовавшихъ ради наведъ; и грады содомскія и гоморскія сжегъ, разорѣніемъ осуди, образъ хотящимъ нечествовати положивъ; и праведника Лота, обидима отъ беззаконныхъ и живущихъ въ нечистотъ житъйстъй, избави; въсть бо Господь благочестивыя отъ напасти избавляти, неправедники же въ день судныи мучими блюсти". Кольми паче будущій всеобщій праведный его судъ гръшнымъ зъло грозенъ и страшенъ, яко воньже день, утаенной отъ человъкъ и отъ ангелъ, предположи живымъ и мертвымъ судити, страшный день той наричится!

Сверхъ же сего, собраннаго отъ священныхъ писаній, многоименнаго Божіяго дъйствія\*), и множайшая есть имена Божія, якоже свидетель- во гл. 57. ствуетъ великій Катихизисъ, различнаго ради смотрвнія, писаніемъ предана суть, иже есть: Любовь, Правда, Премудрость, Благостыня, Вседержитель, Святый, Всеимътель, Всесильность, Величество, Присносущьство, Преввчность, Милосердіе, и симъ подобная, которыя не естество суть, ниже образъ, но дъйство и великая сила Божія, искони отъ непреступнаго естества происходящая. Естество же отъ существа раздъляется точію въ разглагольствіи: егда вопрошается о бытія Бога, тогда глаголется существо; а егда вопрошается о качествё его, тогда глаголется естество; понеже глаголетъ святый Ioаннъ Дамаскинъ: \*\*) "существо убо, рекше просто, бытіе; естество же существо видотворившееся".

Впрочемъ, егда убо речетъ вто: аще Господь Богъ нашъ невъдомъ есть, то како убо и глаголати имамы о немъ? Въдомо буди таковому, яко мы, егда убо о Бозъ глаголемъ, не о семъ глаголемъ, еже испытывати и истязати, каковъ есть качествомъ въ своемъ естествѣ, или каковъ количествомъ въ своемъ величествѣ; но о семъ отъ святыхъ писаній поучается, яко ни словомъ изреченъ, ниже умомъ домыслимъ есть. И тако удивляемся величествію его и похволяемъ дѣла премудрости его, да возслѣдуемъ ему благими дѣлы своями, и привлечемъ въ себѣ благодати его.\*\*\*) "Суетни убо вси человѣцы естетъ ст. 1. Бозѣ". Сего ради таковымъ убо входъ въ бла-

\*) Катихизись великій р. гл. 57.

\*\*) Дамаскинъ въ посланіи въ Козмѣ Мајумскому.

\*\*\*) Премудрость гл. 18, ст. 1. женный покой гласомъ пророческимъ отъ Го-\*) Псаломъ 94, ст. 11. спода возбраняется:\*) "Тіи же (рече) непознаша путей моихъ, яко кляхся во гнѣвѣ моемъ, аще внидутъ въ покой мой".

> Тъмже блаженна есть душа та, иже единому Богу угодити желаетъ, и иной любви на земли не ищетъ, и прелести земныя хвалити не хощетъ,\*\*) "но о семъ да хвалится хваляйся (по писанному), во еже разумъти и знати Господа".

## 11.

### БОГОРАЗСУЖДЕНІЕ.

1. Вопросъ: Егда преблагій Богъ, въ первобытномъ твореніи своемъ (якоже выше во статьѣ Богопознанія речеся) вся зѣло добра сотворилъ есть, и человѣка душею и тѣломъ всего блага создалъ, и добродѣтель ему въ естество даровалъ: то почто человѣцы не вси суть благи и добродѣтельны? но овыя благія, овыя же злыя? и откуду сіе противное бываетъ?

\*\*\*) Мато. 18, зач. 52, ст. 27.

†) Катихисись великій гл. 44. Отетт: Богъ злу не творецъ:\*\*\*) научаемся же отъ Евангельской притчи о добромъ съмени, и какъ выше во статьъ Богопознанія явствуетъ, яко твореніе его есть благо, но самовластное человъковъ произволеніе содъловаетъ овыхъ благими, овыхъ же злыми. Понеже сіе человъческое самовластіе (сила, или власть душевная) уподобися слъдующему примъру:†) "якоже воевода владъетъ подданными ему вои, ихже всегда зритъ, и во всякое промышленіе распоряжаетъ, разсуждаетъ и уставляетъ: тако и самовластіе наше, всъми частьми, и удесы, и составы и чувствы человъческими владъетъ, и содержитъ, и наставляетъ, и обращаетъ, и не имать ни едино отъ

\*\*) Царствъ гл. 2, ст. 10.

удъ нашихъ, еже бы гдъ затворити его, течетъ, идъже хощетъ, вселяется, идъже желаетъ, а идъже желаетъ, тудъ и удеса и чувства наша обращаетъ, якоже: ушеса, да слушаютъ полезная или непотребная, и уста, да хвалятъ Бога, или ино что нелъпое, такоже руцъ, и нозъ, и прочее. Сицево есть самовластіе наше: безстрашно, ничимже одержимо, и уклонительно на добро и зло. Симъ самовластіемъ Адамъ заповъдь Божію преступи".

Хотя Апостолъ Павелъ притчею о скудъльныхъ сосудѣхъ и показуетъ\*), яко Богъ сотворилъ оваго человъка въ честь, оваго же не въ честь; но сіе значеніе показустъ только на настоящую времянную жизнь, что Богъ сотворилъ человъковъ оваго въ честь, царемъ, оваго же не въ честь, нищимъ; и се есть единъ видъ только или форма, къ въчному ихъ содъланію и употребленію; ибо нынъшнее сложеніе человъкъ абіе имать паки въ персть разсыпатися, рече бо пророкъ: \*\*) "составъ мой яко нивочтоже предъ тобою". А къ въчному существованію человъковъ, аки сосудовъ въ честь, или въ безчестіе, еже есть въ царство, или въ муку, сод В ЛОВАЕТЪ КОЕГОЖДО ОТЪ ЧЕЛОВВКЪ СВОЕ ПРОИЗволеніе, якоже глагодетъ святый Іоаннъ Дамаскинъ: \*\*\*) "аще и единъ Богъ всяческимъ народодътель, но не той честныя устрояетъ, или безчестныя, но свойственное коегождо произволеніе". Напримъръ: такъ какъ одинъ искусный скудельникъ, изъ добръ ему приготовленнаго бренія, содблаетъ сосудъ доброй и полезной, а неискусный изъ тогоже самаго состава содълаетъ сосудъ неудобенъ, и даже погубленію достойный: тако и самовластному произволенію человъка, аки нъкоему дёлателю,

\*) Рим. 9, вач. 102, ст. 19, 20 и 21.

\*\*) Псаломъ 38, ст. 6.

\*\*\*) Дамаскинъ въ словѣ: Богъ злу не творецъ.

\*) Дамаскинъ въ словѣ: Богъ злу невиновенъ.

\*\*) Альфа гл. 20.

\*\*\*) Іовъ 1, ст. 12 и гл. 2, стихъ 6. †) Матө. 8, зач. 28,

ст. 31. ++) Іаковъ 1, зач. 50, ст. 13 и 14.

+++) Дамаскинъ въ словѣ о предъувѣдѣвін.

\*) Апокаливсисъ, гл. 3. ст. 20.

врученъ есть отъ Бога составъ человъческаго естества, какъ-то: чувствы душевныя, -- умъ, мысли, память, разсуждение и совъсть, телесныя же. — зръніе, осязаніе, обоняніе, вкусъ и слухъ и всё прочія удесы. А потому коегождо свойственное произволение имветъ власть устрояти человёка благимъ, или злымъ, по глаголу того же Дамаскина: \*) или по естеству въ добродътели пребывати. Богу въ той зовущу (поелику добродътель убо человъку отъ Бога дадеся въ естество, потому и глаголется: Богъ есть всякаго блага начало и вина), или отъити добродътели, еже есть въ злобъ быти, діаволу къ той зовущу"; ибо \*\*) всякая злость отъ него изобрътена есть, и скверныя помыслы, и подущати человёка на зло можетъ, принудити же не можетъ: въ нашемъ изводеніи пріяти его предлогъ, и отринути; діаволи бо не имутъ власти, аще не будетъ отъ Бога попущено имъ, якоже явлено \*\*\*)во Іовъ, и +)во Евангеліи о свиніяхъ". Свидътельствуетъ бо святый Іяковъ Апостоль: ++)никтоже искушаемь да глаголеть. яко отъ Бога искушаемъ есмь. Богъ бо насть искуситель злымъ, не искушаетъ же той никогоже; кождо же искушаемъ отъ своея похоти влекомъ и прелыцаемъ". Потому и +++), злоба глаголется ничтоже ино есть, развё отшествіе благаго, якоже и тма свъта отшествіе есть. Пребывающе убо въ сущемъ по естеству, въ добродвтели есмы; уклоняющеся же отъ добродътели, въ злобъ бываемъ; покаяніе же есть возвращение отъ злобы въ добродътель, и примирение съ Богомъ". Глаголетъ бо Господь: \*) ревнуй убо и покайся, се стою при двервхъ, и толку, аще вто услышитъ гласъ мой, и отверзетъ двери, вниду къ нему, и вечеряю съ нимъ и той со мною".

2. Вопроса: Егда убо всемогущій Богъ (какъ выше во статьё о Богопознаніи сказано), искони вся предвёдущь, ибо и \*)несодёланная наша видятъ очи его, точно зналъ, что человёкъ дарованнымъ ему самовластіемъ можетъ заблудить, то-есть презрёть заповёдь Создателя своего, и изъ благаго въ злаго претворится, и тёмъ наслёдія царствія его лишится: то вскую убо человёкъ таковымъ самовластіемъ и награжденъ? не лучше ль бы ему таковаго дарованія власти не дати?

Отевьть: Не достойно бы было таковому, по образу Божію созданному творенію, яко царю твари, сообразну быти немысленному скоту, еже бы отъ естества точію водитися, а не разумомъ отъ самовластія своего управлятися. Аще бы человёкъ не имёлъ самовластія, не былъ бы за преступленія подверженъ вёчному мученію; но и добродётельный не могъ бы наслёдникомъ быти царствію небесному.

А еже глагодати бренію о зиждитель сиць: вскую Богъ человѣку толико великій самовластный санъ даровалъ, чрезъ который онъ добрыя породы испалъ? — посему послѣдуетъ рещи (оставивъ человѣка въ скотскомъ естествѣ): вскую Богъ и Ангельскія силы сотворилъ, зане и отъ тѣхъ чина отпаде сатана съ вои своими? И аще бы тако не быша на небеси ангеловъ, а на земли человѣковъ, умныхъ и словесныхъ, то отъ кого бы прославлялось славное и великолѣпое имя Божіе? — убо ли отъ немысленной, или бездушной твари? Да не будетъ!

Напримъръ: речетъ ли вто трудолюбивому земледѣльцу: вскую ты сѣеши пшеницу твою, понеже между оной трава съ плевелы прозябаетъ и возрастаетъ, и многажды ю одолъваетъ •) Псаломъ 138, ст. 16.

\*) Маргаритъ, слово 7 о воплощении Господии.

\*\*) Псаломъ 91, ст. 8.

\*\*\*) Маргарытъ сл. 7.

†) Ефессомъ 1, зач. 216, ст. 4, 11 и 12.

++) Мате. 7, зач. 20,
ст. 7 п 8. 2 Монсей 14,
ст. 15.

+++) Іяковъ 4, вач. 55, ст. 3.

и заглушаетъ? Обаче благоразумный и трудолюбивый земледёлець не зрить на сіе оть части случающееся, и ради могущихъ прозябати плевель не оставляеть обычное свое трудолюбіе. Тако и Богъ (доводствующу святому Іоанну Златоусту отъ божественныхъ писаній) \*) незряше токмо Адама въ породъ (въ раю) кормима, и за преступление изгонима, и еже отъ него \*\*) прозябнути имущыя гръшницы яко трава и проникнути, вси дёлающія беззаконіе\*\*\*). Но паче зряше въ немъ Павла, благочестіе проповъдующаго и въ рай восхищаема, Петра, емуже ключа небесная ввъряема, и вся въ первомъ человъкъ зряше, то есть вся угодити ему имущія: пророви, впостолы, тысящи тысящь мучениковъ, многочисленныя лицы святителелей и исповъдниковъ, великія соборы преподобныхъ, постниковъ и праведниковъ: въ корени бо бяху плодоке. +)Сія вся Богъ предвъдяше, прежде даже Адаму создатися.

Создалъ же Богъ человъка и даровалъ ему таковое самовластіе не на хуждшее, но на лучшее и на превосходнъйшее, яко быти ему царю твари; и притомъ не безъ подпоры его оставилъ, но въ тому еще разсудительною силою и обличительною совъстію наградилъ, и надо всёмъ тёмъ всемогущую свою помощь, егда только съ втрою воспроситъ, абіе присно подавати объщалъ ++). Понеже самовластие само о себъ, вромъ помощи Божіей, не можетъ устрояти воего добра; но и помощь Божія, аще и испрошаема будетъ къ содъйствію чего-либо не угоднаго ему, отнюдь не бываетъ, якоже глагодетъ святый Апостолъ Іяковъ: +++) аще просите, и не пріемлете, зане злъ просите". Ибо помощь Божія самовластію нашему всегда способствуетъ точію на дъла благая, а не на злая; обаче и на благая дъла тогда неукоснительно способствуетъ, егда воля человъческая будетъ толико сопряжена съ волею Божіею. елико душа съ плотію. Якоже бо твло безъ души не можетъ движенія имѣти: тако и человъкъ безъ помощи Божіей ничтоже благо можетъ сотворити. Понеже Спаситель нашъ Ісусъ Христосъ во Евангеліи глаголеть: \*) "безъ мене не можете творити ничесоже". Но даже и самъ о себѣ свидѣтельствуетъ глагодк: \*\*)"не могу азъ о себъ творити ничесоже". \*\*\*)"Яко снидохъ съ небесе, не да творю волю мою, но волю пославшаго мя Отца". Сія рекъ, не якобы творити чего не могъ, но собою дая намъ образъ сего душеспасительнаго средства. Тэмже Апостоль Павель пишеть: "искушайте, что есть воля Божія, благая и угодная и совершенная". +), Иже ничтоже тако пользуетъ человвка, якоже отсвцати свою волю, и согласовати съ волею Божіею: воистину успёваетъ кто отъ сея вещи, отнюдъ паче всякія добродътели". Занеже самъ Спаситель, первъе всего молитися научи, въ модитвъ Отче нашъ: ++) "да будетъ воля твоя".

Тёмже вси святіи угодницы Божіи, къ содёйствію своего спасенія, во-первыхъ ничего инаго толико въ семъ вёцё не желали и у Господа не просили, елико волю Божію познати и согласно оной житіе свое добрё управити. Якоже пророкъ Давыдъ, моляся, ко Господу взываетъ: †††), научи мя творити волю твою, яко ты еси Богъ мой". Сице и святый Петръ Дамаскинъ: "Господи! не остави мя творити, или глаголати, ниже помыслити что, яже ты не хощеши".

Минуя же многихъ святыхъ, единаго еще

\*) Іоан. гл. 15, вач. 58, ст. 5.

\*\*) Іоан. 5, вач. 16, ст. 80.

\*\*\*) И той же гл. 6, зач. 21, ст. 38.

†) Альфа гл. 11.

(++) Mar. 6, 8a4. 16, cr. 10.

†††) Псал. 142, ст. 10.

\*) Апологія о утѣшенів скорбящаго. вспомянемъ, суща наитончайшаго знанія душеспасительной вины, иже моляся ко Господу сице: \*)"Господи! аще не погубиши мя со беззаконьми моими, слава безмѣрному милосердію твоему! Аще же мя погубиши за беззаконія моя, слава праведному суду твоему! И якоже хощеши устрой о мнѣ вещь: готовъ бо есть пріяти отъ руки твоея святыя вся: аще добро, аще зло, аще царство, аще муку". Сея молитвы смыслъ окрытъ ясно во Апологіи въ слѣдующей повѣсти:

\*\*) "Нъкій бо нищій, исполнь струповъ, про-\*\*) Tame Auosoria. шакъ, между прочимъ, къ мудрому учителю на повторенное привътствіе: "хощу, да будетъ тебв то, еже ты самъ себв хощеши", отввща сице: "нъсть мнъ ино что хотъти, или не хотвти, точію тоежде, еже Богъ хощетъ, или не хощетъ". Глагола учитель: "еда ли туюжде бы нмваљ еси мысль, аще бы тя Богъ во адъ послати изволилъ". Абіе старецъ: "мене ли Онъ нослетъ во адъ? Но въждь, яко имамъ два рамена дивной крѣпости Его (глубочайшее смиреніе и нелицемёрную любовь), и тёмъ азъ емлюсь Его врёпцё, объятіемъ неразлучнымъ, да яко идъже либо быхъ посланъ, тудъ и Его повлекъ бы съ собою: и воистину, изволительнъе мнѣ было бы внѣ небеси быти съ Богомъ, (псал. 138 стихъ 8), нежели въ самомъ небесе безъ Hero".

> 3. Вопросъ: Егда благоутробный Богъ (какъ выше во стать Богопознанія явствуетъ) хотвніемъ не хощетъ смерти грвшника и ни единъ кто бы отъ челов вкъ погибнулъ, но воля его и хотвніе присно, еже вс вмъ челов вкомъ спастися: то почто не вси спасаются, но овыя спасаются, овыя же погибаютъ, что даже и въ самыхъ

Апостолъхъ быти случися? Убо ли Богъ, при толикомъ всемогуществъ своемъ. не возможетъ всёхъ спасти, яко самъ присно хощетъ и желаетъ?

Отетто: Еда родитель не желаетъ всякаго блага чадамъ? Еда ди не хощетъ быти имъ наслёдниками имёнія своего? Аще ли же хощеть, да нивтоже паче, товмо чада его, наслёдники будутъ достоянія его: то еда ли не въ силахъ, ИЛИ НЕ ИМВЕТЪ ВЛАСТИ, ЗАКОННЫМЪ НАСЛВДНИКАМЪ своимъ оное опредвлить, и въ томъ ихъ утвердить, якоже самъ того присно хощетъ и желаетъ? Но егда случается, что нъкоторый изъ числа детей его уклонится отъ повиновенія его и распутное поведетъ житіе: то качествомъ беззаконныхъ дъяній своихъ исходатайствуетъ себъ (и нехотящу родителю) вмёсто благословенія клятву, и вмёсто наслёдственнаго награжденія совершенное онаго отчуждение, и еще жестокое наказаніе.

Такимъ образомъ и премилосердый Богъ правосудно творитъ, какъ свидётельствуетъ Евангеліемъ: \*) "аще убо вы, лукави суще, умвете даянія блага даяти чадомъ вашимъ; кольми паче Отецъ вашъ небесный дастъ блага просящимъ у него". \*\*) Но когдаже нъцыи отъ человъкъ уклоняются отъ заповъдей Божіихъ и развращеннымъ житіемъ пребываютъ нечювственно въ беззавоніяхъ своихъ: тогда исходатайствуютъ себѣ отъ правосудія Божія (и не хотящу ему) достойное мадовоздаяние, сирвчь не токмо за нераскаянность свою царствія небеснаго отчюждятся, \*\*\*) но еще воспріямуть въ геенѣ огненной въчное мученіе.

Обаче многоблагоутробный Богъ боліе склоневъ въ милованію, нежели въ наказанію, †) якоже отъ ст. 11 до 82.

\*) Мате. 7, зач. 20, ст. 11.

\*\*) Исаія 59, ст. 1, 2 m 8.

\*\*\*) Мате. 25, 884. 106, cr. 41.

+) Лука 15, вач. 79

притчею во Евангеліи о блудномъ сынъ врайнее благоутробіе свое къ согръшающимъ показуетъ; и всепремудрымъ промысломъ своимъ о всъхъ промышляетъ. Мнози же суть образы спасительнаго его промысла, яко ни словомъ изрещи, ниже умомъ постигнути кто можетъ, о чемъ тотію отчасти святый Іоаннъ Дамаскинъ поясняетъ въ книгъ своей глаголемой *Небеса*, частію же въ житіи святаго Максима Исповъдника и въ *Соборникъ* явствуетъ, что промыслъ Божій есть хотъніе Его, и еще паче къ сущему благому Его прирадъніе.

а) Промыслъ убо Божій въ действія надъ благими имветъ два вида: 1-е по благоволенію, 2-е по попущенію. По благоволенію убо, елико непротивоглагольна суть благая. По попущенію же попущаетъ многажды и праведнаго подпасти напастемъ, да въ немъ таящуюся добродётель покажетъ инымъ, \*) якоже во Іовъ. Иногда же попущаетъ поносно нъчто содъятися, да дъяніемъ, мнящимся безмъстнымъ, великое нъчто и чюдное исправить: \*\*) якоже крестомъ спасеніе человъкомъ. По иному образу попущаетъ преподобнаго страдати злъ, да не изъ правыя совъсти испадетъ и изъ данныя ему силы же и благодати въ кичение впадетъ, \*\*\*) якоже Апостола Павла. Оставляется нёкто на время ко исправленію инаго, да еже на онаго смотрящіи кажутся, +) якоже въ Лазарв и богатомъ: естественно бо зряще страждущихъ, абіе и сами въ чувство приходимъ и удобь исправляемся. Оставляется же нѣкто на время не ради свойственныхъ или родительскихъ гръховъ, но во инаго славу, ++) якоже и отъ рожденія слёпый въ славу Сына Божія. Паки попущается страдати вто и ради ревности инаго, да славъ стра-

\*) Іовъ 40, ст. 3.

\*\*) 1 Корин. 1, зач, 125, ст. 18 и 23.

\*\*\*) 2 Корин. 12, зач. 194, ст. 7.

†) Лука 16, зач. 88,ст. 19, 20 и 21.

††) Іоан. 9, зач. 84, ст. 1, 2 и 3.

ждущаго возвеличившейся, безлёностна страсть инымъ будетъ надеждою будущія славы и вожлелвніемъ ввуныхъ благъ, якоже бысть въ мученицъхъ. Попущаетжеся кто и въсрамное впасти дъяніе нъкогда во исправленіе иныя горшія страсти, \*) якоже есть нъкто возносяйся въ добродътелехъ и исправленіяхъ своихъ, попущаетъ того въ блудъ впасти, \*\*) яко да паденіемъ въ чювство свойственныя немощи вшедъ, смярится, и пришедъ исповъдается Господеви. И вси впрочемъ свтовнія приключенія, аще со благодареніемъ пріемлемъ, во спасенію наводятся и всяко пользы бываютъ ходатаи.

б) Лукавыхъ же оставляетъ Богъ по предзнанію своему праведно, и сіе оставленіе имъетъ два вида: 1) строительное и наказательное, 2) конечно отчаятельное. Строительное убо и наказательное оставление бываеть ко исправлению и спасенію такимъ же образомъ, якоже и выше речеся. Конечно же отчаятельное оставление: егда убо Богу, вся во спасеніе сотворшу, безчувственъ и неврачебенъ человъкъ, пачеже не исциленъ за свое небрежение пребываетъ, тогда уже \*\*\*)отъемлются судьбы Божія отъ лица его, и предается въ конечную погибель, якоже Іюда, сосудъ совершенъ къ злу, и самопроизволенъ въ погибель, егоже самъ Христосъ Спаситель не возможе пользовати. Тъмъ, по праведному суду Божію, и прійде ему рядъ службы сея, итти въ мъсто свое. И се премудро: да не въ тунъхъ нъгдъ злъ погибнетъ, но да исполнитъ писаніе, и ивру влобы своен подъиметъ. Да пощадитъ насъ Богъ и изметъ сицеваго оставленія! Достовърно бо отъ святыхъ писаній имамы засвидътельствованіе, †) яко не возможно правъ мудрствующему и благочестив живущему погиб- кій въ 4 вопр. его книги.

\*) Псал 29, ст. 5 и 6.

\*\*) Псаломъ 50.

\*\*\*) Псаломъ 9, ст. 28.

+) Пренод. Нилъ Сорс-

\*) 1 Монс. гл. 19, ст. 16, 17 и 26. \*\*) Дэяная гл. 5, зач. 13, отъ ст. 1 до 11.

\*\*\*) 1 Кор. 5, вач. 182, ст. 3 и 5. нути". \*) Аще и приключися женё Лотовой, и \*\*) Ананію и Сапемрё ужасное событіе, но негли за неисправленное сердце ихъ по Бозё; обаче судъ онымъ остается во глубинё неиспытанныхъ судебъ Божіихъ. \*\*\*) Нёчто убо подобно судивъ и Апостолъ Павелъ, предати нёкоего согрёшша сатанё во изможденіе плоти, да духъ его спасется въ день Господа нашего Ісуса Христа.

в) Изволеніе убо въ дъйствію въ насъ есть; а скончание произволяющимъ добрыхъ въ Божіемъ поспѣшенія, праведно по предувѣдѣнію своему промышляющемъ. Обаче сущая въ насъ, не промысла есть Божія, но нашего самовластія, суть два вида: 1) произволение, 2) дъйствие. Произволение убо присно въ насъ есть: во еже куда поити, или не поити, лгати, или не лгати. и прочее. Дѣяніе также въ насъ есть, но не всяко и не присно. Многажды бо иное, по нъкоему образу Божіяго промысла, и возбраняется, какъ-то: богатыми быти, или царствовати, и прочее. Тъмже святый Златоусть, предупредительно во Господу моляся, глаголеть: "Господи, аще хощу, аще нехощу, спаси мя, понеже бо азъ яко калъ любовещный гръховную скверну желаю, но Ты, яко благъ и всесиленъ, можеши ми возбранити".

4. Вопросъ: Аще убо святое писаніе глаголетъ, яко Спаситель нашъ Ісусъ Христосъ есть †) "свътъ истинный, иже просвъщаетъ всякаго человъка грядущаго въ міръ", то почто множайшія племена и языцы, въ числъ конхъ есть добродътельныя, безъ просвъщенія Евангельской истины остаются, и въчному ††) осужденію, по слову Христову, подвергаются? †††)Занеже, кромъ истинныя въры, невозможно спастися и угодити Богу.

†) Іоаннъ 1, вач. 1, ст. 9.

++) Маркъ 16, зач. 70, ст. 16.

+++) Евреомъ 11, зач. 826, ст. 6, н Римлян. 1. зач. 70, ст. 17.

Отвъту: Воистину тако глаголетъ святое писаніе, яко \*) Христосъ есть свътъ истинный, иже просвъщаетъ и освящаетъ всякаго чело- 1-го часа. въка, грядущаго въ міръ. Достоитъ же убо притомъ вразумлятися и удостовѣритися, вышереченнымъ во статъв о Богопознаніи примвромъ отъ чувственнаго солнца. Яко оно, не только на всякого человъка, но и на всякую тварь возсіяваетъ, и въ самыя гнусныя и нечистотами преисполненныя мъста проницаетъ, просвъщаетъ и нечистоту изсушаетъ: такъ и праведное солнце, свътъ истинный, Христосъ, даже и въ самыя внутреннія человѣковъ душевныя храмины проницаеть, и воегождо умніи очи просвъщаетъ, развъ точію вто самъ отъ Него уклоняется, или нъчимъ, якоже бываетъ и чувственному солнцу, двери входа ему преграждаетъ. Обаче сіе праведное и невечернее солнце и отъ затворенныхъ дверей вспять не возвращается, но присно, днемъ и нощію, при двервхъ душевныя храмины неотступно стоитъ, и благоувѣтливо толцетъ, якоже самъ Господь свидѣтельствуетъ о себѣ: \*\*), се стою при дверехъ и толку, аще кто услышитъ гласъ мой, и отверзетъ двери, вниду къ нему, и вечеряю съ нимъ, и той со мною".

Подобаетъ же разумѣвати и о языцѣхъ, иже лишени суть Евангельскаго просвѣщенія, яко нѣкоторые изъ нихъ, хотя и добродѣтельны и къ злу непокусивы, но негли и нерадиви суть: тѣмъ и пребываютъ въ мѣрѣ своей яко ничтоже. \*\*\*) О нихже проровъ Ездра ничтоже быти рече, аки плюновеніе. †) Самъ же Спаситель таковыхъ мертвыми именова. И аще бы симъ коснулось слышати истину слова Божія, но нерадѣніемъ ихъ презираема бы была: то

ИСТОР. ВЪЛОКР. СВЯЩ.

\*) Молитва утреняя 1-го часа.

\*\*) Апокалипсисъ гл. 8, ст. 20.

\*\*\*) 3 Ездры 6, ст. 56 н 57. †) Матө. 8, зач. 26, ст. 22.

23

\*\*) И гл. 11, ст. 22.

\*\*\*) Іоаннъ 15, зач. 52, ст. 22.

†) Лука 12, зач. 68, ст. 47 и 48.

++) Матө. 8, вач. 28.
ст. 34.
+++) И гл. 14, вач. 60,
ст. 34, 35 и 36.

\*) Рам. 8, зач. 99. ст. 29.

\*\*) И гл. 9, зач. 102, ст. 18.

\*\*\*) Гл. та же, зач. 101, ст. 11, 12 и 13.

не горшія ли бы подъяли муки? Якоже къ подобнымъ во Евангелія речеся: \*) "отраднве будетъ земли Содомствй и Гоморстви въ день судный, неже граду тому". И пави: \*\*) "Тиру и Сидону отрадние будеть въ день судный, неже вамъ". И паки: \*\*\*) "аще не быхъ (глаголетъ Христосъ) пришелъ и глагодалъ имъ, гръха не быша имъли". Всякъ убо †) "рабъ въдый волю Господина своего, и не уготовавъ, ни сотворивъ по воли его, біенъ будетъ много. Не въдъвый же, сотворивъ же достойная ранамъ. біенъ будетъ мало". А потому, въроятно, всепредвъдящій и всещедрый Богъ не приводить благовъстія слухамъ оныхъ, щадя ихъ отъ праведнаго осужденія, повинныхъ быти горшимъ мукамъ. Другихъ же оставляетъ безъ Евангельскаго просвъщенія токмо до времени, яко не убо пріиде имъ время къ познанію, яковоже бысть и въ Генесаретствй странв, что жители, ††)егда стадо свиное въ мори утопъ, тогда истинну Христовой проповъди не пріяша; +++)но по нъколикомъ времени уразумъща и въроваша.

5. Вопросз: Егда всемогущій и правосудный Богъ а) предъ въки коегождо отъ человъкъ дъянія, словеса и помышленія предвъдалъ, и предуставилъ, какъ сказуетъ Апостолъ Павелъ \*) "ихже бо предувъдъ, тъхъ и предустави"; и аще б) егоже хощетъ Богъ спасаетъ, а егоже хощетъ погубляетъ, какъ тойже Апостолъ глаголетъ: \*\*) "егоже хощетъ (Богъ) милуетъ, а егоже хощетъ ожесточаетъ"; еще же в) сущимъ во чревъ матернемъ \*\*\*) "не рождшимся, ни сотворшимъ что благо или зло" отъ Бога речеся: "яко большій поработаетъ меньшему, Іакова возлюбихъ, Исава же возненавидъхъ"; и г) аще вся таковая Богъ предъ въки въдаетъ и самъ предуставляетъ: то почто овымъ царство, а овымъ муку объщаетъ? гдъ правосудіе Его?

Ответть: Глубоко слово се и прикровено! Но святый Іоаннъ Златоустъ глаголетъ, \*) "яко върныхъ ради кормителямъ церковнымъ подобаетъ испытовати глубину божественныхъ писаній разумънія". Тъмъ убо —

а) Воистину правосуднъйшій Богъ, по всевъдящему прозрънію своему, предъ въки коегождо отъ человъкъ дъянія, словеса и помышленія проув'яд'в (какъ выше во статьв 0 Богопознания явствуетъ) \*\*), не вся же предуставиль: не бо хощеть Богь злобе бывати, ниже нудитъ творити добродътель, но вся намъ суть на произволении, добрая дъла и злая. По предзнанію же оныхъ предопредёляетъ Богъ благополучіи или казни, приключающіяся намъ по благости его и правдѣ. Понеже какъ мы не имамы власти надъ мучащею ны болжзнію, ниже надъ здравіемъ, но точію надъ винами твми, яже или болвзнь приносять, или здравіе сохраняютъ, и якоже болъзни виною есть невоздержаніе, воздержаніе же добраго здравія виновно есть: такъ и полученіе(ю) царствія небеспаго виною есть сохранение заповъдей Божіяхъ, преступленіе же тъхъ виновно есть геенъ огненной. Потому убо и Апостолъ IIaвелъ о Божіемъ предуставленіи не о всвхъ соборнъ человъцъхъ глаголетъ, \*\*\*)но точію о тёхъ избранныхъ, ихже достойныхъ предувёдё сообразнымъ быти образу Сына своею, какъ въ толкованія Апостола пишетъ: "Яко ихже проразумъ Богъ, сихъ и пронарече; разръши движущееся взысканіе, рекше: "проувъдъ Богъ

\*) Маргаритъ сл. 7 о воплощения Господни.

\*\*) Дамаскинъ въ сл. о предувъдъни в Максимъ Исновъдникъ въ Четие-Минен, янв. 21.

\*\*\*) Рим. 8, зач. 99, ст. 29. Толв. Апостолъ л. 376.

28\*

\*) 2 Монсей 14, отъ ст. 17 до окончанія 28. \*\*) Іерем. 1, ст. 5.

\*\*\*) 1 Монсей 19, ст. 18, 24 и 25.

+) Дѣянія 9, зач. 21, ст. 15.

++) Римлян. 9, зач. 101, ст. 18.

+++) Апостоль толковый оть л. 878 до л. 878. \*)непреложеніе Фараоново, и ожесточи сердце его, яко да поженетъ Израиля, и потопленъ! \*\*) Проувъдъже правое Іереміино, и пронарече его еще во утробъ матерни, и освяти въ пророка. \*\*\*)Проувъдъ нечестіе Содомлянъ, и сотвори ихъ сосуды безчестія въ пожженіе. †)Проувъдъ покаяніе Павлово, и пронарече его сосуда избрарнаго.

б) Да не будетъ неправда у Бога за слово: ++)егоже хощетъ Богъ милуетъ, к егоже хощетъ ожесточитъ! Внемли на сіе слово толкованію Апостола: +++) "Яко во Израили аще и общій грёхъ бысть, за еже вси тельцу покланяхуся: обаче не вси казними быша, но другія милости получиша (негли не во всёхъ равно къ тому начинанію произволеніе бяше). Того ради и рече Богъ въ Моисею: помплую, егоже аще помилую, и ущедрю, егоже аще ущедрю. Ибо не твое есть въдати, о Моисею, яже суть достойни моея благости; мив сія остави". И паки тамъ же глагодетъ святый Анастасій Синайскій сице: "Мнѣ мнится, мнюже и Богу, яко ни самый сатана дерзнетъ рещи, яко егоже хощетъ Богъ спасаетъ, а егоже хощетъ погубляетъ; и аще бы было сіе тако, то явъ, ни спасаемый достоинъ есть мзды, ниже паки погибаяй достоинъ есть муцв, но ниже самыя бъсове въ геену внити могутъ. Обаче, тіи сами о себѣ исповѣдаша, яко въ погибель идутъ, взывающе ко Христу: остави, что намъ и тебъ Ісусе Сыне Божій, пришелъ еси съмо прежде времени мучити насъ (Мато. глава 3, зач. 28, ст. 29). Се время знаменовавше будущія ихъ погибели въ геенъ. А потому никтоже убо въ насъ да. глаголетъ, яко егоже хощетъ ожесточастъ, занеже неправедна творитъ Бога. Еже бо жесточитъ, разумёй жестоку быти попущаетъ, а не сотворяетъ". \*) "Сіе убо попущеніе Божіе, яко дэйство и твореніе его, глаголати обычно божественному писанію". А для того \*\*) и въ прочихъ подобныхъ реченіяхъ потребно есть убо, иже Божественная писанія разумёти хотящимъ, первёе со многимъ опаствомъ вину, и время, и умъ глаголющаго испытати: не разсуждаяй бо сія во многа заблужденія впадаетъ.

в) Кую же вину содержить слово: \*\*\*) иже еще во утробѣ матерни, не убо рождшимся, ниже сотворшимъ что благо или зло, единъ бысть Богомъ возлюбленъ, а другій возненавиденъ? — даетъ разумѣти изъ вышеписаннаго 2 отвѣта. Якоже бо о проувѣдѣніи, яже изъ Адама, тако и здѣ Богъ убо зряше во утробѣ Ревекки, не токмо Исава, сластолюбца суща хотящаго быти, но съ нимъ паче Іякова, возлюбленнаго своего Израиля, и въ немъ дванадесять патріарховъ, и колѣно Іюдово, и корень Іессеовъ, и цвѣтъ отъ него, еже быти имяше Христосъ.

Твмже и мы да не испытуемъ у Творца вины, елико намъ не подобаетъ, ниже да глаголемъ: чесо ради сіи вънчани, овіи же осуждени, но да оставляемъ неодержимой тайнъ избранія Божія: понеже онъ единъ, испытуяй сердца, въсть кого блазъ вънчати, или наказати. Аще и являются многимъ акибы неправедна, но за незнаніе тако мнится и непостижное Божіяго промысла. Достоитъ же о семъ научитися отъ чувственнаго солнца. Якоже око, мърную воспріемши солнечную лучу, просвъщается и веселится; аще ли же воззритъ въ самый кругъ солнца, не токмо не пріемлетъ свътъ, но и иже имать погубляетъ: тако и смертное естество, \*) Дамаскинъ въ словъ: Богъ злу не виновенъ.

\*\*) Апостолъ толк. л. 876. Никонъ Черныя горы, сл. 2, л. 7 на об.

\*\*\*) Римлян. гл. 9, зач. 101, ст. 10, 11, 12 и 13. желающе постигнути чрезъ волю Божію, не только не пріемлетъ что, но и еже имать, и то погубляетъ.

\*) 5 Монсей 82, ст. 4.

\*\*) Исаія 66, ст. 16. \*\*\*) Мате. 16, вач. 68, ст. 27. Апокалинскоть гл. 22, ст. 12.

†) Мате. 25, зач. 106, ст. 34.

++) Той же гл. ст. 41.
+++) Мате. гл. 25, ст. 46.

\*) 1 Корине. 8, зач. 128, ст. 13, 14 и 15.

\*\*) Толков. Апостолъ л. 487.

г) Правосудіе же Божіе воистину есть нелицемърно, свидътельствующу Мочсею: \*) "Богъ, истинна дъла его и вси путіе его судъ; Богъ въренъ. и нъсть неправды въ немъ; праведенъ и преподобенъ Господь". Тъмже \*\*) "егда огнемъ Господнимъ судитися будетъ вся земля"\*\*\*), тогда воздастъ комуждо по дъяніемъ его, еже есть: върнымъ убо и добродътельнымъ, разлученнымъ тогда отъ грѣшникъ, аки овцамъ отъ козлищь, и одесную его предстоящимъ, речетъ пресладкимъ гласомъ: +) пріндите благословеннія Отца моего, наслёдуйте уготованное вамъ царствіе отъ сложенія міра"; всвмъ же здо сотворшимъ, гръщникамъ и язычникамъ, ошуюю стоящимъ, речетъ праведный судія: ++) идите отъ мене провлятіи во огнь въчный уготованный діяволу и ангеломъ его; +++) и идутъ сіи въ муку въчную, праведницы же въ животъ ввчный". А что глаголетъ Апостолъ Павелъ: \*) воегождо дёло яково есть огнь искусить, и егоже дъло, аще пребуетъ, егоже назда, мзду пріиметъ, а егоже дёло сгоритъ, отщетися, самъ же спасется, такожде, якоже огнемъ", то въ Толковомъ Апостолъ поясняется, что \*\*)добродътели злату и сребру, злодъйство же и гръхи дровамъ и съну Апостодъ уподоби: сія сгорять, а она чиствйше явятся, за нихже назидатель мзду, царствіе небесное, пріиметь; а отщетившейся, рече, спасется, сиръчь не умретъ, но тъмъ же огнемъ, въ немъ же дъло его сгоръ, въчно мученъ будемъ. Понеже огнь человъка отъ муки не спасетъ, но точію коегождо искусить. Апостоль бо явленнымъ гласомъ рече:

Digitized by Google

\*) коегождо дёло, яково есть, огнь искуситъ", да тёмъ добродётельный человёкъ аки злато чисто и серебро возблистаетъ, гръшный же обнажится и срамнъйшій, аки главня опаленная, предъ всёми явится. Сему послёднему судъ самъ Спаситель притчею сице яви: \*\*) исполнися бракъ возлежащихъ; вшедъ же царь видъти возлежащихъ, видъ ту человъка, не оболчена во одъяніе брачное и глагола ему: друже вако вниде съмо, неимый одъянія брачна? Онъ же умолче. Тогда рече царь слугамъ: связавше ему руцѣ и нозѣ, возмѣте его, и вверзите во тму кромвшную, ту будетъ плачь и скрежетъ зубомъ". Каково же можетъ быть таковому спасеніе? Уже бо нъсть \*\*\*)по смерти гръшникомъ покаянія: †)въ чемъ тя, рече, застану, въ томъ ти и сужду; ††)ниже по страшномъ судъ – будущихъ мукъ свобожденія: многая бо писанія достовърно свидътельствуютъ, яко оныя суть въчны и неизмънны.

Обаче +++) умершимъ гръшнымъ во избавленіе отъ въчныхъ мукъ воистину есть помощь, но не огненное искушение, \*)а творимое отъ върныхъ поминовеніе, наипаче же во святъй литургіи безкровное жертвоприношеніе, прежде даже не постигнетъ страшный день праведнаго Зане \*\*)до послъдняго дня Божія осужденія. суднаго еще никтоже воспріемлетъ себъ достойное воздаяніе, ни праведній вънцовъ, ниже гръшнія мукъ, донелѣже вси во второе пришествіе Христово \*\*\*) мертвія съ тілесами востануть нетлённи, а оставшіпся живіи въ безсмертіе измѣнятся, тогда уже совершенно вождо по дѣянію своему, яже съ твломъ содвла, и воздаяніе пріиметъ. †)А что слышимъ во Евангеліи, яко егда нъкто богатый умре, и абіе во огнъ ст. 28 и 24.

\*) 1 Корин. 3, зач. 128, ст. 13.

\*\*) Мате. 22, зач. 89 отъ ст. 10 до 14.

\*\*\*) Jyra 13. say. 73, отъ ст. 25 до ст. 29.

+) Лествица, сл. 7, л. 118. Іевекіиль 18, ст. 26, 27 и 30.

++) Марк. 9, зач. 42. Исаія 66, ст. 24. Данівлъ 12, ст. 2. Псал. 6, ст. 6. Маргарить въ словѣ о мукахъ.

+++) Соборникъ гл. 5, л. 31.

\*) 14 Пр. Св. Апост. Петра и Павла. 2. Маккав. гл. 12, отъ ст. 42 до скончанія 46.

\*\*) Книга Вфра во гл. о душахъ умершихъ человѣкъ. Прологъ Сент. 28.

\*\*\*) 1 Кориве. 15, зач. 162 и 163, ст. 42 и 52.

+) Лука 16, зач. 83,

1

мучимъ обрѣтеся, то не настоящему времени причитается, но Христосъ о будущей въчности притчею показа. Такожде и праведныхъ церковь въ пъснъхъ ублажаетъ, яко воспріяша вънцы небесныя, но еще суще не воспріяша, а за достовърное упованіе, яко въ руку уже держати имъ сія. Якоже бо напримъръ здъ, преступники царскихъ законовъ свдятъ въ темныхъ заключеніяхъ, и, свъдая кождо свое преступленіе, съ великою печалію и мученіемъ совъсти ожидають себъ конечнаго осужденія и казни; ближнъйшіи же цареви друзи и всъ върнъйшіи порученій его исполнители, егда будуть на объдъ къ царю званы, тогда съ великою радостію ко двору его собираются, и до часа объднаго веселяся ожидають пированія: тако суть и дущи умершихъ человъкъ (по извъщенію святымъ Ангеломъ преподобному Макарію Египетскому) \*)нынъ и даже до дне суднаго гръшніи съдять заключены въ преисподнихъ адовыхъ темницахъ, чувствіемъ мучатся и сокрушаются, ожидая въ день страшнаго Божія суда грознаго въ нимъ отвъта, и по достоянію двлъ въчнаго мученія, якоже пишется Аповалипсисв: BO \*\*) "часть имъ въ езеръ горящемъ огнемъ жупеломъ, еже есть вторая смерть", праведнія же души, въ райскомъ успокоеніи водворяяся, присно радуются и веселятся \*\*\*), ожидаютъ дондеже соберутся и послъдніи святіи влевреты ихъ+), въ наполнение десятаго чина отпадшихъ ангелъ, да вси они вкупъ сподобятся услышать сладкаго Божія привътствія ++), зовущаго въ царствіе небесное, и тамо неизреченнаго воспріятія +++), ихже око не видь, и ухо не слыша, и на сердце человъку не взыдоша, яже уготова Богъ любящимъ его".

\*) Бесяда преп. Макарія съ ангеломъ.

\*\*) Апокалинсисъ гл. 21, ст. 8.

\*\*\*) Евреомъ 11. вач. 330, ст. 39 и 40. Псаломъ 141, ст. 8.

†) Бесёда съ ангеломъ преп. Макарія.

++) Мате. 25, зач. 106 ст. 34.

+++) 1 Корине. 2, зач. 127, ст. 9.

Что же касается до невърныхъ, а добродътельныхъ язычниковъ, то таковіи, по глаголу блаженнаго Андрея Цареградскаго\*), отведены будутъ на мъсто не мучительно, но деснаго предстоянія и царствія Божія нъсть имъ мощно получити. Отлученіе же десныхъ, сирвчь, отпаденіе славы Божія горши огненныя муки вмъняетъ святый Іоаннъ Златоустъ\*\*). "Въмъ (рече), яко мнози геены точію боятся; азъ же отпадение славы Божія, велми горшу муку вмвняю геенскія муки". Разумѣти о семъ достоитъ по примъру здъ времяннаго житія. Елико убозіи и удаленныя жители, не видъвшіи славы царской и не знающія твхъ удовольствій, боятся только твлесныхъ наказаній и казней, толико боліе страшатся удостоенныя всёмъ удовольствіямъ онымъ единаго лишенія и отъ лица царева отчюжденія: таково будетъ разстояніе и въ будущей въчной жизни правовърнымъ христіаномъ отъ языкъ невѣрныхъ.

Върныя же, а лънивыя, такожде царствія небеснаго отчюждятся, геенскаго же мученія свободятся. Глаголетъ бо святый Григорій Богословъ: \*\*\*), ни еже убо не мука се царство, ни еже не царство ее мука, лънивымъ довольно есть, еже муки убъжати". Обаче за лъность зъло болъзнено есть, по вышереченному глаголу святаго Златоуста, еже неизреченныя славы Божія въчно лишену быти.

Есть же †) и кромъ добрыхъ дълъ, точію чистымъ покаяніемъ и теплою върою райская обитанія получити, по свидътельству святыхъ писаній. Глаголетъ бо пророкъ Аввакумъ: ††) "праведникъ отъ въры живъ будетъ"; и Апостолъ Павелъ пишетъ: †††) "безъ въры невозможно угодити Богу"; и паки: \*) "не дълаю-

\*) Св. Андрей Царегр. гл. 11.

\*\*) Маргарить, въ словѣ о мукахъ.

\*\*\*) Кн. Просвѣтитель въ сл. 4.

†) Св. Анастасій Синайскій на 6 Псал. и Соборн. гл. 15, л. 208.

††) Аввакумъ 2, ст. 4. †††) Евр. 11, зач. 326, ст. 6.

\*) Римл. 4, зач. 86, ст. 5. Псал. 31, ст. 1.

Digitized by Google

4

\*) Просвѣтитель въ сл. 4 и въ Апостолѣ толк. на посл. въ Римл. гл. 4, зач. 86.

\*\*) Лука 23, зач. 111, ст. 42 и 48.

\*\*\*) 1 Корне. 15, зач. 160, ст. 22.

щему, вѣрующему же во оправдающаго нечестива, причитается вѣра его въ правду". \*)Святый Григорій Амиритскій толкуетъ: "яко противу сему отвѣщаетъ діяволъ, клевеща на иже вѣры ради спасающихся, и глаголетъ: сея ради вины, яко велика вѣра ихъ, почто спасаеши ихъ тунѣ? И Господь глаголетъ: предана мя слышатъ, и связана, и заплевана, на крестъ

распята, и копіемъ прободена, не смущаются сердцемъ, ни соблажняются умомъ, но въруютъ Бога быти отъ Бога, и исповъдуютъ мя царя и создателя и творца своего и Господа безъ лукавства". Яковъ же бъ разбойникъ, иже на крестъ возопи, глаголя: \*\*) "помяни мя Господи егда пріидеши во царствіи си!" Нъсть ли достойно таковому рещи: "аминь глаголю тебъ, днесь со мною будеши въ раи?"

Первое же Божіе на землю сошествіе бысть не того ради смиренно, акибы Богъ со славою не могъ явитися, и до ада снити, и его разрушити и свдящихъ во тьмв и свни смертнвй на свётъ извести; но да соблюдетъ свое правосудіе отъ врага не оклеветаемо и да покажетъ собою первве образъ блаженнаго смиренія, имже всякъ вознесется, и да изліетъ притомъ на всёхъ безчисленное милосердіе свое, и изъявитъ крайнюю любовь въ роду человъческому вольнымъ страданіемъ своимъ, наипаче же неправедно наведеннымъ на него осужденіемъ праведно избавитъ падшее естество человъческое отъ работы вражія, и поносною смертію, яко сый безгръшенъ, гръхомъ первозданнаго на весь родъ наведеную смерть умертвитъ: \*\*\*), яко же бо (глаголетъ Апостолъ) о Адамъ вси умираютъ, тако и о Христв вси оживутъ".

Предумысливъ же сіе сотворити Богъ сице-

Digitized by Google

вымъ неизреченнымъ промысломъ и преглубокою въ немъ единомъ отъ вёка бывшу сокровенною тайною, елико убо премирныхъ, и елико на земли утаився, и преминувъ естества уставы, отъ пречистыя дёвы Маріи безсёменно воплотися, и несказанно, во двою естеству, во единомъ составъ, изъ нея родися. Потомъ преестественными чюдотвореніями, Божествомъ дъйствуемыми, увърилъ достойныхъ служенію его въ онь въровати, и \*)тъми спасительное свое Евангеліе провозвъстилъ всей твари; а безгръшнымъ тъла обложеніемъ и человъческою немощію (якоже бысть \*\*)въ пустыни постяся и во искушеніе предадеся, наипаче же предъ \*\*\*) вольнымъ своимъ страданіемъ, егда со слезами моляся ко Отцу своему небесному, да мимо идетъ отъ него чаша смерти его, и во ученикомъ рече: "прискорбна есть душа моя до смерти») прехитрилъ діявола: яко же онъ прежде обольсти коварствомъ Адама, тако и сей вторый Адамъ немощію плоти нрехитрилъ діявола! Видя бо діяволъ, яко Ісусъ боится смерти, возусти жидовъ, да абіе неправедно убіютъ его, мня окаянный, тма сый помраченный, присносущный свёть истинный съ прочими во тмъ ада затворити, да ктому не гонитъ его и да не разрушаетъ въ семъ міръ царство его. Егдаже поглоти сего, абіе ощути, аки удицу льщенія, сиръчь неодержимое Божество, неизреченно плотію человъчества прикровенное, и разсвдеся адская несытая его утроба. И не только сего неодержимаго не удержа, но и яже прежде имъ, изблева, якоже свидътельствуетъ Соборникъ: +) "Отецъ бо (небесный) осуди діявола, яко неправедно наведша смерть Сыну Его: смерть бо убо гръха запрещеніе, Христосъ же безгръшенъ пребысть. Тъмже сице осудивъ

\*) Марк. 16, вач. 71, ст. 15, Псал. 18, ст. 5.

\*\*) Мато. 4, вач. 7. отъ ст. 1 до ст. 7-го. \*\*\*) Мато. 26, вач. 108, отъ ст. 87 до скончавія 44. Евр. 5, вач. 311, ст. 7.

†) Сборникъ л. 714, въ толк. 47 ст. 2 сл. на Пасху Григорія Богослова.

Digitized by Google

Отецъ мучителя, изятъ насъ и въ себв возведъ: ибо Сыну его ходатайствовавшу, и путь намъ угладившу и указавшу, и въ честь се Отцу устроившу".

Тъмже и мы, душевно чувствуя толикое неизреченное Божіе къ намъ благодътельство, благодарственны пребудемъ, содержа нижеслъдующія божественныя догматы христіянскаго благочестія, отъ святыхъ Апостолъ и святыхъ отецъ преданныя и соборно утвержденныя, въ неизмънномъ исповъданіи и блюстительномъ исполненіи, нынъ и присно и вовъки въкомъ.

#### III.

### ДОГМАТЪ ВѢРЫ.

Догматъ въры христіанскаго исповъданія, старогречсскаго закона, блюстительно содержимъ, по сущему изложенію въ слъдующемъ:

1) Во единаго Бога въруемъ по символу въры сице: \*) "Върую во единаго Бога Отца, вседержителя, творца небу и земли, видимымъ же всъмъ и невидимымъ. И во единаго Господа Ісуса Христа, Сына Божія, единороднаго, иже отъ Отца рожденнаго, прежде всъхъ въкъ", и прочее. \*\*) "И въ Духа Святаго Господа истиннаго и животворящаго, иже отъ Отца исходящаго, иже со Отцемъ и Сыномъ спокланяема и сславима, глаголавшаго пророки. И во едину святую соборную и апостольскую церковь. Исповъдую едино крещеніе во оставленіе гръховъ. Чаю воскресенія мертвымъ и жизни будущаго въка, аминь".

•) Изложение 1-го вселенскаго собора.

••) Изложение 2-го вселенскаго собора, согласно Еванг. отъ Іоанна, гл. 15, ст. 26 и гл. 16, ст. 7, зач. 52 и 58. Купно \*)исповёдуемъ и равно вёруемъ: во Святую Троицу, нераздёльную и несказанную, равносильную, и равнобожную, и неописанную, равносовётную, и равноразумную, равносущную и собезначальную, единоначальную и трисоставную, еже есть: во Отца Бога нерожденнаго, въ Сына Бога отъ Отца рожденнаго, и въ Духа Святаго, иже отъ Отца исходящаго. Не бо единъ отъ единаго раздёлишася вогда: бяше бо Отецъ присно съ Сыномъ, и Сынъ бяше присно съ Отцемъ и Духомъ вкупѣ. Сице покланяемся и славимъ Святую Троицу во Единицъ и Единицу въ Троицъ, нераздёльное въ тріехъ составѣхъ едино Божество.

Къ ясному же понятію сего можетъ примѣромъ видимое солнце служить: егоже бо огненный и свътолучный кругъ уподобляется во образъ праведнаго солнца, безначальнаго и безконечнаго Бога Отца, лучи же его, простирающіяся отъ небесъ и просвъщающіи весь міръ, во образъ истиннаго свъта, Бога Сына, а теплота его, согръвающая землю, во образъ Бога Духа Святаго, совершающаго всяческая. Обаче не тріобразно, но \*\*) единъ образъ, едина воля и едино дъйствіе, въ тріехъ точію лицъхъ: \*\*\*)якоже и въ созданномъ по образу Божію человъкъ умъ, слово и духъ жизни.

Такоже и таинство Божіяго воплощенія испов'ядуемъ: иже отъ Бога Богъ Слово (аки луча св'ята изъ круга солнечнаго), не отступль Божества своего, въ Приснод'яву Марію вселися, наитіемъ же Святаго Духа усырися и воплотися, и тако неизреченно изъ нея родися, невидимый и неосязаемый, яко подъ зав'ясою плоти, въ міръ явися, отъ души словесныя и плоти челов'яческія состояй, совершенъ Богъ и совершенъ чело•) Св. Іоаннъ Дамаскинъ, Аоанасій Великій и Кириллъ Александдійскій.

••) Стихъ воскресенъ на полунощницы. •••) Григорій Синанть, Калисть Катафигіать въ

добротолюбін.

•) Святый Сильвестрь напа Римскій, Четь-минея Генваря 2-го, Євят. Петръ Дамаскинъ въ 1 книгь.

••) Псал. 8 отъ ст. 5 до 10. Евр. 2, зач. 305, отъ ст. 6 10. Филипис. 2, отъ ст. 8 до 12.

•••) Св. Іоаннъ Дамаскинъ и прочіи вышеознач. свят. учит.

†) Четь-минея Декабря 9.

††) Маргарить въ словѣ 2-мъ о непостижимѣмъ. вёкъ, во двою естеству а во единомъ составё несмѣсно убо, якоже ячмень смѣшавшись со пшеницей; нераздѣльно же, якоже вино совокупившись съ водою\*). И такъ вольныя страсти только плотію терпяше, а Божествомъ, аки огнь въ разженномъ желѣзѣ, или яко солнечная луча на сѣкущемъ древѣ, безстрастенъ пребываше: двѣ бо воли и два дѣйствія Ісусъ Христосъ имѣяше, \*\*)равенъ сый Отцу по божеству, мній Отца по человѣчеству. Аще Богъ и человѣкъ, обаче не два, но якоже душа словесная и плоть единъ есть человѣкъ: тако Богъ и человѣкъ

Честный же и животворящій крестъ Христовъ почитаемъ, лобызаемъ и поклоняемся ему съ върою, яко сущей божественной и непобъдимой силъ.

2) Пресвятую \*\*\*) Богородицу и Приснодвву Марію испов'ядаемъ, и съ върою славимъ, яко воистину святвйшую херувимъ и серафимъ, и превысшую небесъ сущу и высшу всёхъ тварей, яко рождшую плотію единаго отъ Троицы Христа Бога нашего, иже насъ ради въ намъ сшедшаго и вочеловъчьшася нашего ради спасенія. Которую мы не только въ настоящемъ нынв ея блаженствв +) (согласно святымъ богословцемъ) исповъдуемъ быти чистую и пренепорочную, но въруемъ, яко она прежде рожества бъ Дъвою, и въ рожествъ Дъва, и по рожествъ такожде пребываетъ Дъвою, и даже до толика, якоже всемогущій Богъ словомъ своимъ, словомъ чистымъ, созда вещественное небо чисто ++) и естествомъ неиспытанно, тако и на земли предъуготова Богъ на вселение единородному Сыну своему Слову одушевленное небо чисто и никосяже скверны причастно, еже есть: сію преблагословенную владычицу нашу Богородицу и Приснодъву Марію\*), отъ съмене чистаго и еще прежде зачатія ея предочищеннаго и освященнаго. Тъмъ убо только сія едина, отъ родовъ предъизбранная и отъ пророкъ пронареченная, содътеля всего міра мати, не только отнюдь \*\*) первородныя скверны бысть непричастна, но даже вся яко небо чиста и добра зъло пребысть. О нейже самъ Духъ святый въ Пъснъхъ Пъсней свидътельствуетъ сими словесы: \*\*\*) "вся добра еси ближняя моя, и порока нъсть въ тебъ", и паки со удивленіемъ: "кто сія проникающая, аки утро, добра яко луна, избранна яко солнце".

3) Такоже и святыхъ почившихъ угодниковъ Божіихъ, какъ-то: святаго Іоанна Крестителя, и яже прежде его пророковъ, и яже по немъ прехвальныхъ Апостоловъ и добропобъдныхъ мучениковъ и прочихъ всъхъ святыхъ почитаемъ, и съ върою призываемъ ихъ, яко ближайшихъ друговъ Божіихъ, да тъхъ ради къ Богу моленій избавляемся долговъ гръховныхъ и спасаемся вси, по глаголу пророка: †), волю боящихся его сотворитъ, и молитву ихъ услышитъ". Понеже близъ престола Божія предстоятъ и ††) дерзновеніе имутъ молитися о насъ, занеже самъ Господь нашъ Ісусъ Христосъ въ Евангеліи рече: †††), хощу да идъже есмь азъ, и тіи будутъ со мною, да видятъ славу мою".

4) \*) Еще же честныя тёхъ угодниковъ Божіихъ мощи, нетлёніемъ отъ Бога прославленныя, почитаемъ, и поклоняемся имъ и лобызаемъ: многія бо тёлеса святыхъ муро источаютъ, и многи страсти и болёзни у человёкъ исцёляютъ.

5) Святыя иконы \*\*), какъ-то: Спасителя на-

•) Слово на зачатіе Пресвят. Богородицы въ Четія-мянем, Дек. 9.

••) Въ томъ же словѣ.

••••) Пѣснь пѣсней гл. 4, ст. 7, и гл. 6, ст. 9.

†) Псал. 144, ст. 19. Соборн. 17, л. 227.

††) Петр. 1, зач. 64,
ст. 15. 3 Ездра 15, ст.
8. 3 Цар. 11, ст. 12 и
13. Даніняъ 3, ст. 55.

†††) Іоаннъ гл. 17, зач. 57, ст. 24.

•) Святый Іоаннъ Да маскинъ въ сл. 11-я недѣли поста, въ Соборникѣ гл. 25, л. 323 на об.

••) Соборный многосложный светокъ св. отецъ восточн., числомъ 1455 подписавшихсявъ Соборн., гл. 28, л. 360, и Св. Іоаннъ Дамаскинъ въ словѣ о иконахъ. шего Ісуса Христа, пречистыя его Матери пресвятыя Богородицы, небесныхъ силъ безплотныхъ и прочихъ всёхъ святыхъ, почитаемъ, повланяемся и цёлуемъ. Обаче почитаемъ святыя иконы, не яко Бога жива, но взирающе на образъ, представляемъ себѣ во умѣ святость изображенныхъ, и тэми, равно вакъ и отъ повёстей книгъ церковныхъ, подражательную любовь въ сердцахъ нашихъ возобновляемъ. Сіе почитание святыхъ ивонъ есть весма нужно и душеспасительно: ибо аще мнози человъцы образы искреннихъ своихъ, и чада родителей своихъ, плотсвія ради любви, написуютъ и въ домъхъ своихъ на незабвенную память содержатъ: то кольми паче мы, православные христіяне суще, должни есмы вышереченныя святыя иконы, и кромѣ модитвенныхъ храмовъ, каждый по себъ въ домъхъ непремънно и присно имъти, почитати и покланяющееся имъ, добызати, чювствами же къ твмъ самымъ первообразнымъ восходити, и во всемъ упованіе на нихъ воздагати, да сподобимся и въ будущемъ въцъ съ ними въчно въ царствія небесномъ пребывати.

### IV.

#### ДОГМАТЪ ЦЕРКВИ.

Догматы святыя древлевосточныя соборныя апостольскія церкви, иже у насъ въ неизмённомъ исполненіи соблюдаются, суть слёдующіи:

1) Седмь изящныхъ святыхъ таинъ церковныхъ:

Первая святая тайна, Крещеніе, — едино точію въ три погруженія творимое, съ приглашеніемъ Божественнаго тріупостаснаго имени. у насъ всеобдержно дъйствуется и пріемлется, по заповъди самого Христа Спасителя, рекшаго къ своимъ Апостоламъ: \*) \_ шедше убо научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа". При первомъ убо въ воду погруженіи глаголетъ священникъ: во имя Отца, аминь; при второмъ: и Сына, аминь; и при третіемъ: и Святаго Духа, аминь. Зане первенствующая святая восточная церковь сей истинный образъ врещенія пріяда отъ святыхъ Апостолъ\*\*), который образъ, съ отрицаніемъ сатаны и всёхъ дёль его, и прочее въ тому благолъпное возслъдованіе, святый и богомудрый Діонисій Ареопагитъ, современникъ апостольскій \*\*\*), самъ святое крещеніе отъ святаго Апостола Павла уже въ совершенномъ возрастъ принявшій, писаніемъ чинно изложиль и первенствующей Христовой церкви въ руководство предоставилъ.

Не иначе же и самъ Христосъ Спаситель, погружаяся во Іорданъ, врестился: понеже святіи Апостоли, вакъ отъ него пріяша, тако и прочихъ научиша†). Да и по свидътельству святаго Златоуста, вси людіе, приходящіи тогда вреститися отъ Іоанна, стояху по выю въ водъ Іордана: слъдовательно и Христу погрузитися довлъло во глубины Іордана, якоже и вселенская церковь поетъ во 2 канонъ Богоявленія его сице: ††) "Безначальне, водами спогребшутися Слове". Тъмже святый Апостолъ Павелъ къ римляномъ пишетъ: †††) "Или не разумъете, яко елицы во Христа Ісуса врестихомся, въ смерть его крестихомся, спогребохомся убо ему кре-

ИСТОР. ВЪЈОКР. СВЯЩ.

•) Mare. 28, 384. 116, cr. 19.

••) Въ книгъ св. Діонисія Ареопагита, чинъ крещенія человъкомъ.

••••) Четь-минея Окт. 3.

†) Св. Златоустъ въ толковомъ Евангеліи на крещеніе Господне.

††) 2-й тропарь 1-й пѣсни.

+++) Римлянамъ 6, зач. 91, ст. 3, 4 и 5.

24

•) Св. Максимъ Грекъ въ 40 сл., тоже и во Псалтири со вослѣдованіемъ въ сл. о крестномъ знаменія.

••) Въ кн. Коричей 8 пр. Св. Апостоль и прочіе вселенскихъ соборовъ; таже въ Великомъ Потребникѣ соборное изложеніе Святѣйшаго Филарета Московскаго Патріарха л. 564 и 597.

•••) Іоаннъ 3, зач. 8, ст. 5.

+) Великій Потребникъ въ чині муропомазанія. щеніемъ въ смерть, да яко воста Христосъ отъ мертвыхъ славою Отчею, тако и мы по обновленіи жизни ходити начнемъ. Аще бо сообразни быхомъ подобію смерти его, то и коскресенія будемъ причастницы". Послёдовательно сему и святый премудрый Максимъ Грекъ во своей книгѣ пишетъ сице: \*),яко въ божественномъ крещеніи треми въ воду погруженіи тридневное Спаса Христа погребеніе и воскресеніе гадаетъ церковное преданіе", и прочее.

Кромѣ же сего единаго трепогружательнаго врещенія никакія инообразныя крещенія у насъ подъ строгимъ запрещеніемъ отнюдь не пріемлются: \*\*)яко дерзати смѣющихъ святое крещеніе инако дѣйствовати, или пріимати, церковныя правила изъ священнаго сана изверженіемъ осуждаютъ.

Вторая святая тайна: Муропомазаніе, которое у насъ непремённо при самомъ крещеніи исполняется, зане самъ Христосъ Спаситель рече: \*\*\*), аще вто не родится водою и Духомъ, не можетъ внити въ царствіе Божіе". Дѣйствуется же то по уставу древлегрекороссійской церкви съ нижеслёдующими приглашеніями: егда бо іерей помазуетъ новокрещеннаго, глаголетъ: †)

*На чемъ:* "Печать дара Святаго Духа, аминь. Да избудетъ студа, егоже первње преступивъ человњиъ всюду ношаше".

На мицы: "Печать дара Святаго Духа, аминь. Да откровеннымъ лицемъ славу Господню вритъ".

*На очію:* "Печать дара Святаго Духа, аминь. Да зритъ очима свътъ Святыя Троицы, первыя доброты образъ".

*На ушію:* "Печать дара Святаго Духа, аминь. Да пріиметъ ушима слышаніе таинства духов-

наго, святаго Евангелія Христова, якоже рече Господь: имвяй уши слышати да слышить: да не приложится ему злое слышаніе".

По ноздрямъ: "Печать дара Святаго Духа, аминь. Да обоневаетъ Божественныхъ таинъ, яко да и той будетъ въ муро Христова благоуханія и въ добровоньство спасаемыхъ, и да не обоневаетъ прочее смрадныя первыя льсти".

По устомъ: "Печать дара Святаго Духа, аминь. Да перваго вкуса вторымъ заградитъ, сирвчь: твломъ и вровію Христовою".

На перспахь: "Печать дара Святаго Духа, аминь. Да оболкся во броня правды, противу художеству вражію станеть, яко побъдитель непобвлимъ".

На рукахъ: "Печать дара Святаго Духа, аминь. Да будутъ готовы на простертіе во благотвореніе, и на отгребаніе всяваго зла".

А по псалмъ 33-мъ. "возлагаетъ ісрей на крестившагося крестъ съ гайтаномъ, якоже истинніи христіяне имуть обычай, еже носити на себъ знамение спасительныхъ Христовыхъ страстей, иже есть честнаго креста образъ, на прогнаніе всякія непріязненныя дэтели, себъ же на сохраненіе души и тълу".

Третія святая тайна: Причащеніе твла и врови Христовой, иже у насъ непремънно обое каждому православному христіанину подается, во оставление грёховъ и въ жизнь вёчную. Самъ бо Христосъ Спаситель нашъ всёмъ повелѣ плоть его ясти, и кровь его пити, - а именно на тайнъй вечери своей\*), "пріемъ хлёбъ и благословивъ преломи, и даяще уче- ст. 26, 27 и 23. никомъ, и рече: пріимите ядите, сіе есть твло мое; и пріимъ чашу, и хвалу воздавъ, даде имъ. глеголя: пійте отъ нея вси, сія бо есть

•) Мате. 27, зач. 108,

24\*



•) Іоаннъ 6, зач. 23, ст. 53.

••) Маркъ, 13, зач. 62, ст. 31.

••••) Древлепеч. Служебники, содержащіе чинъ Василія Великаго, Іоанна Златоустаго и Григорія нацы Римскаго

†) Потребникъ великій и древленечатные Служебники. Великія же не но количеству, но по дъйству. провь моя новаго завъта, яже за вы и за многія изливаемая во оставленіе гръховъ". Да не уничижимъ вто повельнія сего, рече прочее Ісусъ: \*)<sub>л</sub>Аминь, аминь глаголю вамъ: аще не снъств плоти Сына человъческаго, и не піете крови его, живота не имате въ себъ". Страшно изреченіе Христовыхъ словесъ! И яко истинна суть словеса его, самъ заключаеть: \*\*)<sub>л</sub>Небо и земля прейдетъ, словеса же моя не прейдутъ".

Четвертая святая тайна: Исповъдение гръховъ.

Пятая святая тайна: Священство.

Шестая святая тайна: честный Бракъ.

Седьмая святая тайна: Елеосвящение.

2) При томъ\*\*\*) блюстительно сохранятся у насъ древней церкви благолёпный чинъ Божественной литургіи, устроенной Василіемъ Великимъ, и Іоанномъ Златоустомъ и святымъ Григоріемъ папою римскимъ, такъ, чтобы на святой проскомидіи непремённо имёть †) седмь просфиръ, именуемыхъ великія, квасныхъ, изъ чистой пшеничной муки испеченныхъ:

1-я просфира, за Господьскій хлібъ, еже есть святый агнець.

2-я въ честь Пресвятыя Богородицы.

3-я въ честь Святаго Іоанна Крестителя в всёхъ святыхъ.

4-я за верховнаго святителя и всего освященнаго чина.

5-я за самодержавнаго государя царя.

6-я за всёхъ живыхъ православныхъ христіянъ.

7-я за упокой всёхъ православныхъ христіянъ.

И какъ сіи седмь особыя, такъ равно и

прочія, по желанію усердствующихъ христіянъ на проскомидія въ жертву Богу приносимыя, просфиры имжютъ равнымъ видомъ сверху печать, круглымъ обведеніемъ\*), образующую, по толкованію святаго Симеона Селунскаго, безначальное и безконечное Божіе Слово воплощенное (сирвчь, хлвбъ-плоть, а печать - Божество); посредъ же сея печати трисоставный врестъ Христовъ, со изображеніемъ въ нему надлежащихъ литеръ, а вокругъ креста евангельскихъ словесъ: \*\*) "Се агнецъ Божій вземляй гръхи міра". Послъдніи убо просфиры, по вынятіи јереомъ изъ нихъ частицъ въ Божественную жертву, абіе принесшимъ въ благословеніе подаются цвлостію: ибо на сей случай пекарь церковныхъ просфиръ запасныя приготовляетъ просфиры.

Всв же таковыя просфиры пріуготовляются непремънно изъ кваснаго тъста потому: ибо Спаситель нашъ Ісусъ Христосъ, егда по исполнения времени восхотъ ветхаго завъта съновно двйствуемое чиноположение конечно въ самую истину благодатію своею привести, сирвчь новый благодатный заветь уставити, повелёль уготовати тайную свою вечерю прежде праздника пасхи и\*\*\*) прежде нежели изметаемъ бысть квасъ въ 4 день опресночнаго приготовленія, то-есть 13 числа луны по еврейскому счисленію †), прилучившагося тогда быти въ четвертовъ: идъже въ тому ++) не стояще, якоже обычай бъ ясти ветхозаконную пасху, +++)но съдяще со ученики новую пасху яде: "и рече къ нимъ: желаніемъ вожделёхъ сію пасху ясти съ вами прежде даже не пріиму мукъ"; ядоша же\*) не опръсноки\*\*) но хлъбъ, сиръчь квасный, подъ видомъ коего хлъба и вина уставилъ

 ) Симеонъ Селунскій во главѣ 68 книге его.

···) Іоаннъ 1, зач. 3, ст. 29.

•••) 2 Моис. 12, ст. 3, 6 и 15.

†) Іоаннъ 19, зач. 61, ст. 81.

++) 2 Мовсей гл. 12, ст. 11 в Григорій Богословъ въ словъ на пасху. +++) Мате. гл. 26, зач. 108, ст. 20. Іоаннъ гл. 13, ст. 4 в 11.

•) Лука гл. 22, ст. 15. Златоусть въ бесѣдахъ 11 и 18 на послян. Корине.

••) Мато. гл. 26, зач. 108, ст. 26. Маркъ гл. 14, ст. 20. Лука гл. 22, ст. 19. 1 Кор. гл. 11, ст. 23 и 24. Христосъ новый завёть о своей плоти и крови, по свидёльству всёхъ Евангелистовъ и Апостола Павла, рекшихъ: "ндущимъ же имъ, пріемъ Ісусъ хлёбъ и благословивъ преломи", и прочее.

\*) Мато. гл. 26, 8ач. 108, ст. 17. Маркъ гл. 14, ст. 12 и Лук. гл. 22, ст. 7.

\*\*) 2 Монс. гл. 12, ст. 3 и 6.

\*\*\*) Іоан. гл. 18, ст. 28 и 29. Мато. гл. 27, ст. 15 и 17.

†) Іоан. гл. 19, зач. 61, ст. 31.

††) Мар. гл. 15, зач.68, ст. 25, 33, 34, 87.

+++) Iоан. гл. 19, ст. 31.

Хотя святіи Еванрелисты и пишутъ<sup>\*</sup>), яко уготоваша Христу ясти пасху во дни опръсночныя, но въ такомъ разумъ глаголютъ они только о дняхъ опръсночнаго приготовленія<sup>\*\*</sup>), ибо закономъ повелёно было прежде четырехъ дней праздника, то-есть въ 10-й день Марта мъсяца, запасать агнца и соблюдать до 14-го числа вечера, а не о самомъ праздничномъ, или о канонномъ дни праздника, воньже квасъ измътается.

Аще бы оная вечеря была въ самый день праздника, то невозможно бы Христу въ таковый день посыдать учениковъ путь шествовать и приготовление творить, смерти бо повинни были творящіи то. \*\*\*)Болёе же явствуетъ отъ Евангелія: егда ведоша Ісуса отъ Кајафы въ преторъ, бъ утро, а пасха еще не бъ, какъ и Пилатъ рече: "кого хощете отпущу вамъ на пасху?" Аще ли бы въ канонный день праздника вечеря Христова была, то не бы святіи Евангелисты написали +), яко Христосъ уже въ пятокъ, въ канонъ праздника пасхи, еще изъ утра++), о часъ третьемъ, на Голгову приведенъ, о шестомъ часв распятъ, о девятомъ же часъ на крестъ умре. Егда же Іюдеи, прося Пилата, рекоша: +++),да не останутъ на креств твлеса въ суботу, бъ бо великъ день тоя суботы", то явно отъ сего есть, что самый великій праздникъ пасхи прилучился тогда въ день суботный.

И если же бы та вечеря была въ свое время,

и все по обычаю еврейскому на ней уготовано: то стояще, а не свяяще яли бо пасху, и не рекъ бы Христосъ о ней отлично, яко желаніемъ вожделёхъ сію ясти пасху: пбо ветхозаконную прежде ежегодно ядяще, но никогда такова жеданія изъяви, якоже о сей. Предварительно же соверши Христосъ новую сію пасху для того, дабы вмёсто ветхозавоннаго агнца \*)(коего законъ повелъваще въ вечеръ 14-го числа луны заклавши агнецъ, съ твиъ почи- ст. 6, 18 и 19. нати и опрёснови ясти, на седмь дней праздника пасхи) самъ себя пріуготовилъ на вольное заколеніе за спасеніе всего міра, въ начало и уставъ новыя христіанскія жертвы. Якоже и сотвори: ибо въ тотъ самый день, воньже у евреевъ къ вечеру прилучившагося тогда пятка закалашеся агнецъ и начинашеся праздникъ пасхи, Христосъ на креств насъ ради плотію смерть вкуси и погребенъ бысть, въ суботный же день во гробъ почиваше, а въ третій день недельный изъ мертвыхъ воскресе. Итакъ совершися сія новая спасительная пасха, еже есть новому Израилю преведение отъ смерти въ жизни и отъ земли на небо\*\*). А что Апостолъ Павель, къ кориноомъ пиша, повелъваетъ очистити ветхій квасъ и праздновать въ безквасіяхъ чистоты и истины, а не въ кваст злобы и лукавства: се не о употреблении хлъбномъ, но о жительствв чистомъ и благочестивомъ поучаеть. \*\*\*)А сущій ввась самь Христось Спаситель въ притчахъ своихъ царствію небесному уподобляетъ, яко животъ образуетъ, а не мертвость.

8) Все наше древлецерковное исполнение содержится и печатлвется непремвнно врестомъ Христовымъ тричастнымъ, егоже съ върою ис\*) 2 Monc. r. 12,

\*\*) 1 Корнно. гл. 5, зач. 133, ст. 7 и 8.

ł

\*\*\*) Mato. rs. 18, say. 53. ст. 33. и Лука гл. 13. ст. 81.

\*) Во многосложномъ пославия л. 2-й.

\*\*) Въ Октан З-го гл. въсредун пл гокъна утрен. съдалнахъ.

\*\*\*) Минеи служебн. Сентяб. 14 на литіи стихера 6.

+) Въ 8-мъ гласѣ прмосовъ пѣснь 5.

††) Соборникъ гл. 31, л. 104.

+++) Тріодь, 4-й недізли поста во вторн. въ 8-й пісни, и св. Григорій Синанть въ крести. каноні.

\*) Минея служебная, Сент. 14 въ утреннихъ стихерахъ.

\*\*) 1 Монсей гл. 8, ст. 10 и 11.

повъдуемъ, яко истинный есть образъ животворящаго креста, на немже Христосъ Спаситель плотію распятся. Тричастный убо именуется, яко изъ трехъ древъ: кипариса, певга и кедра, въ тридневную смерть Господа Ісуса Христа содбланъ бысть, какъ свидетельствуютъ святій восточній учители: \*)Германъ патріархъ Цареградскій, \*\*) и Іоаннъ Дамаскинъ; о немже и проречение Исаии пророка въ самой истинъ исполнися (иже во главъ 60, стихъ 13). По разуму же древлевосточной церкви, въ крестъ Христовомъ первое древо бъ правъ устроено; другое преки, къ немуже длани Христовы двъма гвоздьми пригвождены; а третіе въ подножіе, къ немуже нозъ Христовы такожде двъма гвоздьми пригвождены быша, во исполнение пророческаго гласа, во псалмъ 98, стихъ 5. Тъмже и церковь святая поетъ въ день воздвиженія честнаго вреста Христова: \*\*\*) "Ты ми покровъ державенъ еси тричастный кресте Христовъ". Святый же Іоаннъ Дамаскинъ ублажаетъ сице: +), О треблаженное древо, на немже распятся Христосъ Царь и Господь". Тавже и святый Өеодоръ Студійскій въ словѣ на поклоненіе честнаго креста глаголеть: ++),Днесь тричастный вресть повлоняемъ есть, и четвероконечная вселенная празднуетъ радостно". +++)Равно же и трисоставнымъ почитается, зане Пресвятыя Троицы носить трисоставный образь. Еще же именуется сей въ церковномъ писаніи \*)и четверочастнымъ: за положеніе вверху главы Христа Спасителя дщицы, съ титломъ Его, Пилатомъ написаннымъ; дшица же сія бъ изъ древа масличнаго, яко провозвъстница Спасителя и спасенія всего міра, \*\*)юже предобразовала при потопъ голубица, принесшая къ праведному Ною въ ковчегъ во устёхъ своихъ масличной сучецъ.

Сей трисоставный крестъ Христовъ, какъ въ древлегреческой церкви, равно и у насъ, яко самосовершитель, присно во всёхъ священнодъйствіяхъ употребляется, и паче всёхъ священныхъ вещей предпочнтается, тъмъ и наверхъ самой главы церкви Христовой поставляется: понеже освненіемъ благословлять его, вромъ Бога, отнюдь нивто не можетъ, но самъ той Божественный вресть вся освняеть и вся освящаетъ. Двучастнаго же вреста знаменіе, еже изъ двухъ частей составленнаго, имветъ отъ тричастнаго веліе различіе: тако, яко образъ отъ истины, или паче отъ образа свнь. Понеже двучастный вресть есть свновнаго завъта начертание: \*)якоже древле Моусей крестообразно руцв распростре, \*\*)и на мори жезломъ образъ вреста начерта, тогда бо и силы двящася отъ него, якоже двяшася и во священнодъйствіяхъ онаго завъта; нынъ же, отъ Христова новоблагодатнаго закона, вся та упразднися. \*\*\*), Прейде (бо) свнь законная, благодати пришедши". Обаче явоже свнь въ лицв солнца неотлучна есть отъ сущаго: тако и двучастный отъ тричастнаго креста не отдученъ есть; но только сей двучастный крестъ у насъ пріемлется въ употребление на священныхъ одеждахъ, егоже священникъ первъе осъняетъ и потомъ цвлуетъ.

Хотя же кресты, которые всякій христіанинъ отъ крещенія своего присно на персёхъ своихъ носитъ, и имёютъ видъ двучастнаго креста, обаче на нихъ спереди непремённо изображается начертаніе истиннаго трисоставнаго креста. \*) 2 Монс. 17, ст. 11, 12 и 18.

\*\*) 2 Монс. 14, ст. 21 и 27, и въ 8 гизсѣ ирмосовъ пѣснь 1.

\*\*\*) Въ Октан догматикъ 2 го гласа. въ домахъ, трисоставнаго изображенія, древянные и метальные, равно у насъ пріемлются и почитаются, кромѣ только на главахъ церквей нашихъ отнюдь не поставляются метальные, но присно древянные, видомъ трисоставные; прочности же радя сіи обиваются жестію, овые же украшенія ради и позлащаются.
\*)Вина есть сего, что Пресвятая Владычица наша Богородица, дивнымъ явленіемъ и ужаснымъ чюдотвореніемъ въ Тихвинѣ, не соизволила на главѣ храма своего кресту желѣзну быти, но древяну, якоже въ канонѣ ея 4 гласа, въ тропаряхъ 5 пѣсни, явствуетъ, которой есть въ праздничной Минеи.

И.всв вообще кресты, сущіе въ церквахъ и

4) Какъ\*\*) священники на благословленіе, такъ равно и вст православные христіане древлегрекороссійской церкви на крестное огражденіе, слагаютъ персты десныя руки непремённо сицевымъ образомъ:

а) Три убо персты, первый палецъ со двѣма послёднима, вкупё, во образъ равночисленныя нераздёлимыя Троицы. Яко и древле тріе отроцы, образовали Троицу \*\*\*), сущія внучата царя Іосія, дътя Ехоніевы, ямовёрно быля большій, средній и меньшій, о нихже святая церковь во 8-й песни 8-го гласа поеть: †),благословите двти, Троицы равночисленніи". Лишше же сего никтоже отъ насъ дерзаетъ въ неописуемому трічпостасному Божеству Святыя Троицы, не только равноперстіемъ бренной руки, но ниже изъ всей долу имъющейся описуемой твари явъ равенъ образъ показати: поелику таковое безмъстное умствованіе святіи отцы, Богомудрые учители, Григорій Богословъ во 2-мъ словѣ на святую пасху, Максимъ Гревъ въ слови о Свя-

\*) Книга минел праздничная, печат. въ Москвъ 7158-го года, и особо древняя о ярденів на Тихвинъ Богородичной иковы исторія.

\*\*) Во Псаслтырёхъ со возслёдованіемъ, напечатавныхъ при древнихъ московскихъ датріархахъ.

\*\*\*) Книга прологъ и летописныя святим 17 дек.

†) Св. Іоаныъ Дамаскинъ.

Digitized by Google

томъ Дусъ, и Іоаннъ Дамаскинъ въ 1.й его книгъ, главъ 9-й, зъльно обличаютъ и конечнъ отражають. б) Два же перста, указательный право, а великосредній мало приклоненъ, совокупно простерты, образующіе таинство воплошенія Бога Сдова во двою естеству, Божества и человъчества, во единомъ же составъ; преклонение же персту толкуется: преклонь небеса сниде на землю, нашего ради спасенія. Итако слагая персты, изображаемъ въ нихъ по преданію древлевосточной церкви обоя божественныя таинства: Святыя Троицы и воплощенія Бога Слова\*). Ибо всероссійскій Стоглавный соборъ и послёдующія тому первосвятители, изрядние же московскіе, до лить Никона бывшіе, патріархи таковое древнее церковное преданіе, ежебы двуперстнымъ сложеніемъ какъ священникомъ благословляти, такъ равно и всёмъ христіяномъ знаменатися, единогласно подтвердили и точнаго исполненія ради даже и въ книгахъ церковныхъ (у насъ и донынѣ подлиниикомъ сущихъ) въ роды печати предали.

Сіе же вышереченное церковное преданіе основаніе свое на всеобдержномъ, древлегреческими благочестивыми учительми утвержденномъ, узаконеніи, изъ числа коихъ святый премудрый Максимъ Гревъ, Авонскія горы, обители Ватопедскія, свидътельствованный въ премудрости и благочестіи тогдашними восточными патріархами, бывый въ Россіи для наилучшаго исправленія церковныхъ книгъ\*\*), засвидътельствовалъ въ своемъ 40-мъ словъ, ясно и достовърно, о древнемъ вышеозначенномъ сложеніи перстовъ. Въ точности сему согласуетъ писаніе и блаженнаго Өеодорита Кирскаго. \*\*\*) А святый Мелетій патріархъ Антіохійскій, будучи

\*) Книга Стоглаввикъ. составленная на Стоглавномъ соборѣ въ лѣто 7059. Великія Псалтири со возслѣдова»іемъ и великіе Потребники, напечатанные въ Москвѣ, при древнихъ царяхъ и патріархахъ, до Никовабывшихъ.

\*\*) Пря великихъ Псалтыряхъ напечатано явствуетъ.

\*\*\*) Четь минея февр. 12.

на соборъ, воставъ, показа людямъ три персты, и не бысть знаменія; потомъ два совокупль и единъ пригнувъ, благослови люди, и бысть знаменіе страшно: изыде бо отъ него огнь яко молнія. Хотя же въ житіи его и не объясняется, віими онъ персты благословилъ люди, обаче разумно явствуетъ, что сей святый Медетій двуперстнымъ, или инымъ вакимъ сложеніемъ люди благословиль; понеже самая естественность указуетъ, яко въ триперстномъ сложении не единъ въ двумъ пригибается, но два къ единому; да и доднесь нигдъ не слышится, чтобъ кто къ греческой религіи тремя перстами, вкупъ сложенными, благословлялъ; твиъ боліе, что тремя первыми точію персты оба таинства: Святыя Троицы и воплощенія Бога Слова, изобразити невмъстимо, смъшати же неправедно, за опасность слёдующаго: а) да не подражаніе нъкое будетъ ереся Евтихіевой и Діоскоровой, которыя бъжаста Несторіева раздвленія, два сына глаголяшаго, во ино зло впадоста, ибо двѣма естествома, Божеству и человѣчеству, въ совокупленіи смёситися и во едино естество сотворитися злё проповёдаша; б) ежели бы мы тремя сложенными персты, образующими только едино таинство Святыя Троицы, крестное знамение на себъ изображали, то опасность предстояда бы въ сходству ереси Севировой и прочихъ подобныхъ, которыя на креств Божество страдавше злё мудрствоваху.

А потому, въ благословени святаго Мелетія сложеніе перстъ, елико не показуетъ быти треперстно, толико и не литеросложно. Если же литеросложное благословеніе, склоняемое перстами на литеры греческія и славянскія, и точно одно имя їс їс изобразовало бы; но таковое благословение въ сложения перстъ исповъдание Святыя Троицы устранило бы, а наипаче благословению Христа Спасителя отнюдь не сообразно было бы: зане литеросложное благословение не можетъ изйствоваться во вселенскомъ употребленіи, идеже литеры другихъ языкъ не согласуютъ съ сложеніемъ перстовъ. Христова же благословенія видъ воистину былъ образъ вселенскому содержанію. Святый убо Лука Евангелисть, во Евангеліи благовъствуетъ\*), что Христосъ Спаситель, при вознесеніи на небо, Апостоловъ своими пречистыми руками благословиль; и хотя сей святый Евангелистъ прочее тамо не упоминаетъ, како персты рукъ своихъ Христосъ слагалъ, обаче сей Евангелистъ, будучи изуграфъ \*\*), благословящую десницу у Христа Спасителя, на первой имъ написанной Богородичной иконъ, двуперстнымъ сложеніемъ ясно изобразилъ. Таковой образъ Христова благословенія приняли первёе святія Апостоля, а отъ сихъ другопріямательнъ древлегреческіе и прочіе первосвятители. Итакъ были по оному святымъ Лукою написавному образу и множайшій въ древлегреческой церкви иконы точно изобразуемы. \*\*\*) А потомъ промысломъ Божіимъ, не точію съ первъйшихъ твхъ ивонъ вопія, но даже и самыя подлинныя апостольскаго художества иконы въ Россію собраны и великими чюдесами отъ Бога прославлены, гдё и до днесь, какъ извёстно, цёлы сохра-

5) Вышеозначеннымъсложеніемъ двухъ перстъ десницы во образъ таинства Христова воплощенія, а трехъ прочихъ перстъ Святую Троицу равночисленно образующихъ, наблюдается у насъ всеопасно истовое на себѣ знаменіе честнаго

няются.

\*) Лува 24, зач. 114, ст. 50 и зач. 113, ст. 80, и Евангельская стихера5.

\*\*) Древная исторія о принесенной на Тихвину святыми авгелами по воздуху богородичн. иконы.

\*\*\*) Минея праздничная въ канонъ иконы Тихвинскія, въ 3-мъ тропарѣ 5-й пѣсни. Таже и въ прочихъ службахъ явленію богородичныхъ иконъ, въ мѣсячныхъ минеяхъ, напечатанныхъ въ Москвѣ при древнихъ царехъ и цатріархахъ. вреста, сирёчь согласно истинному догмату вёры, яко Христово только человёчество на врестё страдало, а Божество отъ плоти не разлучно, но безстрастно присутствовало.

\*) Св. Максемъ Грекъ въ сл. 40

\*\*) Таже во Псалтырѣ со возслѣдованіемъ, въ словѣ о крестномъ знаменія, и въ Катихивисѣ великомъ, и въ прочихъ древленечатныхъкнигахъ. Іоаннъ 1, зач. 1, ст. 1.

Симъ же\*) крестнымъ знаменованіемъ, по сказанію святаго премудраго Максима Грека. учитъ насъ святая церковь вкупѣ и всѣ благовърія христіянскаго таинства сице исповъдовати\*\*), во-первыхъ: полагая сложенныя персты на челё, исповёдуемъ: "въ начале бе Слово, и Слово бѣ у Бога, и Богъ бѣ Слово" и яко отъ Бога Отца родися, яко и наше слово отъ ума происходитъ. А яко по божественному слову, глаголющему: приклони небеса и сниде, таво и мы рукою, со главы снося, полагаемъ на чрево, исповъдуемъ съ небесе на землю къ намъ Божіе снитіе и воплощеніе, то-есть во чревъ Приснодъвы Маріи безсъменное вселеніе, дъвятомъсячное въ ней обитаніе, рожденіе, страданіе и воскресеніе. Потомъ вознося полагаемъ на правое плечо, исповъдуемъ Христово по восвресенія на небеса вознесеніе, и съденіе его одесную Бога Отца. Потомъ, перенося, полагая на лъвое плечо, исповъдуемъ быти второе Христово страшное на землю пришествіе судити живымъ и мертвымъ, и воздати комуждо по дбломъ его, праведнымъ царствіе и жизнь вбчную, а гръшникамъ муку въчную: отъ сея же послёдней и молимся помиловати насъ; при томъ и таянство образуемъ: поклоненіемъ первое Адамово паденіе, а восклоненіемъ — о Христовъмъ воскресени паки наше возстание. Сицевымъ бо чиномъ врестное знаменованіе истово совершающихъ ангели Божіи свыше зрятъ и веселятся, понеже сила сего велика есть, какъ повъствуется во многихъ страданіяхъ святыхъ

мученивъ: \*)егда нечестивые мучители, не могше ихъ отъ Христа различными муками отлучати, повелёща имъ языки отрёзати, и потомъ вопрошаху, еще ли въруютъ и проповъдуютъ Христа, они же, не могуще язывомъ уже глаголати, но полагаху на себъ знамение честнаго вреста, и тёмъ исповёдаху таинство вёры и прославляху Бога въ душахъ и твлесахъ своихъ. Того ради святый Максимъ Грекъ поучаетъ сице: \*\*) "Всякъ върный да не нерадитъ, и не подагаетъ сего ни во что, и еже бы безъ боязни, но со страхомъ, и съ правою върою, и съ чистою совъстію подагати креста знаменіе на дицъ своемъ, якоже божественная писанія указуютъ. Есть же и во отеческихъ книгахъ писано о семъ: иже аще вто не по подобію лице свое знаменаетъ, сиръчь не истово креститъ, гордости ради или дёности, и махаетъ сёмо и овамо, и тому маханію бъси радуются".

6) И священники наши, въ благословеніи человъка, знаменіе креста непремённо тёмъ же двуперстнымъ сложеніемъ по древнему обычаю полагаютъ истово, сице: егда кто изъ православныхъ поклонится священнику и проситъ отъ него благословенія, и священникъ первъе да положитъ на главу его вышереченнымъ сложеніемъ благословящую свою десницу, глаголя: "благословение Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа на рабъ Божіи" (имя рекъ), и сноситъ десницу на чрево, потомъ на оба рама, глаголетъ: "всегда, и нынъ, и присно и во въки въкомъ", а пріемлющій благословеніе на сіе отвъщаетъ: аминь, и цълуетъ десницу, положившую на него великое Божіе благословеніе: и, ликуяся по обычаю, священникъ речетъ:

\*) Псалтирь со возслёдованіемъ, въ словѣ о крестномъ знаменіи.

\*\*) Св. Максимъ Грекъ въ словѣ 40, таже п во Псалтыри со возслѣдованіемъ.

Digitized by Google

"Христосъ посредѣ насъ", а онъ отвѣщаетъ: "есть и будетъ".

7) Четыре въ году соборные посты, составляющіе всего до двадцати одной седмицы, соблюдаются у насъ ненарушимо, въ которые всякъ нашъ православный христіянинъ благоговветъ постомъ, и молитвою и колёнопреклоненіемъ къ Богу; притомъ же во весь годъ яноки понедъльникъ, и вкупъ иноки и мірскіе среды и пятки, кромё нёкоторыхъ разрёшенныхъ дней, постятъ, такъ равно, какъ и въ великій постъ, не вкушая отнюдь не только мяса (егоже инокомъ во въки ясти запрещено), но и млека, сыра и яицъ\*). Даже и больнымъ не подается сихъ своромныхъ ястій, хотя бы они и до смерти желали, а только, немощи ради, на елей и рыбу разръшается. \*\*)Аще же бы кто, не только соборные посты, но даже среды и пятки, кромъ разръшенныхъ, тверду сущу въ немъ разуму, не постилъ, таковый, по правиломъ святыхъ Апостолъ и святыхъ отецъ, аще будетъ отъ священныхъ, да извержется, аще ли мірянинъ, отъ собора върныхъ да отлучится.

8) Совокупно рещи, сохраняется у насъ неизмѣнно то самое вѣры догматствованіе и все церковное чиноположеніе и богослуженіе, еже, прежде нежели западная церковь отъ восточной раздѣлилася, вселенскими соборы утвержденное, святымъ же и равноапостольнымъ княземъ Владиміромъ кіевскимъ, въ 6496 году, отъ грекъ во всей цѣлости принятое, и которое существовало въ Россіи всеобдержно и неизмѣнно даже до перемѣнъ церковныхъ книгъ бывшимъ московскимъ патріархомъ Никономъ 7163 года. А дабы вышереченные догматы вѣры и церковное чиноположеніе и богослуженіе точно

\*) Номованонъ свят. отецъ Асонскія горы, въ праввитахъ о вселатнемъ поств.

\*\*) Кормчэя отъ правилъ св. Апостолъ 69, и прочихъ свят. соборовъ. содержалося, святая вселенская церковь утверждаетъ въ слёдующихъ запрещеніяхъ сице: \*) "аще убо дерзнетъ кто инако въровати, или развращати что либо отъ сущихъ въ церкви, держимыхъ по первымъ обычаемъ святыхъ отецъ и благочестивыхъ царей, аще святители суть да извержени будутъ и прокляти, аще ли же иноцы и простіи люди, тою же влятвою осуждени будутъ". И паки, святый Леонтій папа римскій въ поученіи своемъ глаголетъ: \*\*)\_смъющихъ инако мудрствовати, или по мерзскихъ еретикъ церковная преданія презирати, новая же нъкая разумъвати, или отложити нъкое отъ чина церковнаго, Евангеліе, или знаменіе креста, или прочее что, аще епископи суть, или клирицы, изметати повелъваемъ, аще ли же иноцы, или бъльцы, отъ причащенія да отлучатся: святый соборъ сія предалъ есть". Наипаче же\*\*\*) святый Іоаннъ Златоустъ во апостольскихъ бестдахъ пишетъ сице: "егда Павла реку, Христа паки глагодю, той бо бяше двяжа егову душу". Павелъ бо "не рече: аще противная возвъстятъ, или превратятъ все, но: аще и мало нъчто благовъствуютъ, паче еже благовъстихомъ, аще и мало что подвигнутъ, анаеема да будутъ". +)Страшнъйшимъ же словомъ заключаютъ восточніи вселенскіе патріархи къ Өеофилу царю греческому, въ соборномъ многосложномъ свиткъ, сице: "проклятъ разоряяй уставы отеческіе и непремѣнные уставы церковные, яже положиша отцы твои".

Отъ сицевыхъ богодухновенныхъ писаній, на какой они конецъ толико оберегательно къ намъ возглашаютъ, достоитъ внимати и вразумлятися, якоже, напримъръ, елико къ сохраненію убо цёлости винограда необходимо нужно есть

\*) Книга Сборника, отъ многосложнаго свитка восточныхъ свят. отецъ числомъ 1455 подписавпихся, гл. 28, л. 391.

\*\*) Въ Евангелін толковомъ, святый Леоетій паца Римскій, въ недёлю 1-ю поста.

\*\*\*) Бесбда 1-я на посл. 1-е къ Галатамъ, зач. 199, ст. 1477, гл. 1, ст. 7, 8 и 9.

†) Соборникъ гл. 28,л. 389.

- 386 -

бдительно хранима ограда, толико наипаче п несравненно нужно есть въ ненарушимому соблюденію цёлости закона Божія точно хранить добръ утвержденная святыхъ отецъ церковная преданія. Ибо аще бы сія церковныхъ догматъ ограда отъ начала опасно всюду встми блюдома была, то не бы едино стадо единаго пастыря Ісуса Христа на многія секты раздёлялося. Твмъ убо мы да пребудемъ въ ненарушимомъ соблюденіи древнихъ церковныхъ преданій. присно молящеся къ сему доброму пастырю\*), \*) Дука гл. 15, зач. 78, ст. 4, 5 и 6. иже на взысканіе заблуждьшей и волкохищной овцы отъ небесъ даже до ада сшедшему, и, обрътше, на рамо свое воспріемшему и радостно въ домъ къ Отцу своему принесшему, да не только насъ униженныхъ не оставитъ отъ истиннаго его пути заблудити, \*\*) но да и иныхъ \*\*) Іоаенъ гл. 10, зач. 36, ст. 16. встахь, яже не суть отъ двора его, спасительнымъ своимъ промысломъ соберетъ и во едину божественную православныя его въры ограду приведетъ, и тако да будетъ, по Божественному его слову, \*\*\*) "едино стадо, и единъ \*\*\*) Стихъ тойже. пастырь".

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

|          |                                                                 | Imp.        |
|----------|-----------------------------------------------------------------|-------------|
|          | Предисловіе                                                     | 5           |
| 1.       | Какъ возникла у старообрядцевъ мысль о пріобрѣтеніи своихъ соб- |             |
| •        | Ственныхъ епископовъ                                            | 7           |
| 2.       | Первая попытка раскольниковъ пріобрёсти своего епископа         | 14          |
| y.       | Лже-епископы Епифаній, Аенногень и Анениь                       | 17          |
| 4.       | Хлопоты раскольниковъ о пріобрѣтеніи епископа, происходившія    |             |
| -        | въ царствование Екатерины II                                    | 28          |
| ь.       | Перемазанскій соборъ въ Москве и его значеніе вь отношеніи къ   |             |
| ~        | вопросу о раскольническомъ архіерействѣ                         | 34          |
| 6.       | Мфры, принятыя императоромъ Николаемъ къ уничтожению бытло-     |             |
| _        | ноповства и вхъ вліяніе на старообрядчество                     | 40          |
| 7.       | Неудачныя попытки раскольниковъ возстановить дозволенный ука-   |             |
|          | зомъ 1832 года способъ пріобрѣтенія бѣглыхъ поповъ              | 44          |
| 8.       | Замыслы раскольниковъ объ учреждении собственной архіерейской   |             |
|          | казедры, какъ единственномъ средствъ избъжать конечнаго «оску-  |             |
| -        | дѣнія священства»                                               | · 49        |
| 9.       | Жизнь Петра Великодворскаго до поступленія въ Лаврентьевъ мона- |             |
|          | стырь и особенности его характера                               | 56          |
|          | Пребывание Петра Васильева въ Лаврентьевомъ монастырѣ           | 63          |
| 11.      | Петръ Васильевъ решается посвятить себя исканию архиерся для    |             |
|          | старообрядцевъ                                                  | 67          |
| 12.      | Первая, неудачная попытка Павла и Геронтія пробраться за гра-   |             |
|          | ницу. Отъ вздъ и прибытіе въ Буковину                           | 71          |
| 13.      | Первыя раскольническія поселенія въ Буковинѣ                    | 75          |
| 14.      | Бълая-Криница и Бълокриницкий монастырь, ихъ основание и перво- |             |
|          | начальная исторія                                               | 82          |
| 15.      | Общественный и религіозный быть буковинскихь Липовань           | 88          |
| 16.      | Состояние Бёлокриницкаго монастыря предъ водворениемъ здёсь     |             |
|          | Павла и Геронтія                                                | 94          |
| 17.      | Хлопоты Павла и Геронтія о полученім паспортовъ для путешествія |             |
|          | на Востовъ                                                      | 97          |
| 18.      | Замысль объ учреждении архіерейской казедры вь Бѣлокриницкомъ   | _           |
|          | монастырѣ                                                       | 99          |
| 19.      | Первое, поданное правительству, прошеніе объ учрежденім архі-   |             |
| • •      | ерейской казедры въ Белой-Кринице                               | 103         |
| 20.      | Слёдственная коммиссія, назначенная въ Бёлокриницкій монастырь  |             |
| <u>.</u> | по случаю подачи прошенія                                       | 105         |
| 21.      | Составление «Устава Бѣлокриницкаго монастыря»                   | 108         |
|          | Содержание и характеръ Бълокриницкаго «Устава»                  | 112         |
|          | Назначение Геронтия въ настоятели Белокриницкаго монастыря      | 12 <b>2</b> |
| 24.      | Первыя распоряженія губернскаго начальства по поводу просьбы    |             |
|          | объ учреждения Липованской архіерейской казедры въ Бѣло-        | 105         |
| 0r       | вриницкомъ монастырѣ                                            | 125         |
| 20.      | Разборъ Бѣлокриницкаго устава Буковинскимъ епископомъ Евге-     |             |
|          | ніемъ и послёдовавшій затёмъ декретъ относительно просьбы       | 100         |
| 00       | быовриницкихъ инововъ                                           | 128         |
| 40.      | Мѣры противъ губернскаго декрета, принятыя Крайзамтомъ и Бѣло-  | 190         |
| 077      | вриницкимъ ионастыремъ; «послёдняя революція» губернія          | 130         |
|          | Приготовленія Павла къ подачѣ Рекурса и повздкѣ въ Вѣну         | 134         |
| 40.      | Содержание Рекурса                                              | 137         |
|          |                                                                 |             |

25\*

| <b>2</b> 9. | Представление Павла и Алимпія императору Фердинанду и другимъ             |             |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ••          | высокных лицамъ                                                           |             |
|             | Высочайшая резолюція на Рекурсъ Бълокриницкаго монастыря                  |             |
|             | Приготовленія Павла и Геронтія въ принятію следственной коммиссіи         |             |
|             | Вторая следственная коммиссія въ Белокриницкомъ монастыри.                |             |
|             | Новое коминссіонное сладствіе въ Балокраницкомъ монастыра                 | 159         |
| 54.         | Хлопоты Павла и Алимийя во Львовт и въ Втит; окончательное                |             |
|             | рѣшевіе ихъ дѣла                                                          | 164         |
| 35.         | Приготовлевія инока Павла къ повзд в въ Россію для совѣщаній              |             |
|             | съ завшними раскольниками по двлу объ учреждения архиерей-                |             |
|             | ской каеедры въ Белой-Кринице                                             | 169         |
|             | Потадка Павла и Алимиія въ Москву и Петербургъ въ концв 1841 г.           | 176         |
|             | Повздка Геровтія въ Москву в Петербургъ въ ковцъ 1844 г                   | 181         |
|             | Первая потвяка Павла и Алимпія на поиски епископа                         | 184         |
| 89.         | Заботы о приведении Билокриницкаго монастыря въ приличное для             |             |
|             | чепископіи устройство                                                     | 185         |
| 40.         | Отътвядъ Павла и Алимиія въ великое странствіе; пребываніе въ             |             |
|             | Манундовкъ и Ассахъ                                                       | 192         |
| 41.         | Нѣсколько историческихъ свёденій о добруджинскихъ Некрасов-               |             |
|             | цахъ я неврасовскихъ селеніяхъ                                            | 197         |
| 42.         | Пребываніе Павла и Алемпія у Некрасовцевъ, въ Тульчѣ и Кон-               |             |
|             | стантинополв                                                              | 202         |
| 43.         | Странстые Павла и Алимиія по Сиріи и Палестинѣ                            | 209         |
| 44.         | Пребываніе Павла и Алимпія въ Египтв и обратный путь въ Кон-              |             |
|             | стантинополь                                                              | 215         |
| 45.         | стантинополь<br>Возвращеніе Павла и Алимиія въ Константинополь; неудачные |             |
|             | переговоры съ однимъ изъ безмъстныхъ епископовъ                           | 219         |
| 46.         | Краткая біографія Амвросія                                                | <b>2</b> 24 |
| 47.         | Первыя сношения Павла и Алимпія съ Амвросіемъ и его сыномъ.               | 226         |
| 48.         | Переговоры Павла и Алимпія съ Амвросіемъ о занятія Бѣлокри-               | ~~~         |
| 40          | ницкой ваеедры                                                            | 233         |
| 49.         | Новыя колебанія Амвросія Старанія Павла разстять его сомптнія.            | 0.95        |
| 50          | Амвросій соглашается на занятіе Бѣдокраницкой каеедры                     | 237         |
| 50.         | Завлюченіе формальнаго договора между Амвросіемъ и Бълокриниц-            | 010         |
| E 1         | вими депутатами                                                           | 246         |
|             | Отъбздъ Амеросія изъ Константивополя и путешествіе до Ввны.               | 252         |
| <b>92.</b>  | Пребывание Амвросія и Павла въ Ввић: приготовления въ импе-               |             |
|             | раторской аудіенція; представленія императору Фердинанду и                |             |
|             | другимъ лицамъ. Огъёздъ въ Белую Криницу                                  |             |
| 55.         | Приготовленія въ встръча и встръча Амвросія въ Билой-Кривиць.             | 270         |
| 94.         | Приготовленія въ чинопріятію Амеросля въ расколь: сочиненія, по           | ~ ~ ~       |
| 55          | сему поводу составленныя Павломъ.                                         | 276         |
| 55.         | Славскій и Бълокриницкій соборы для ръшенія вопроса о чино-               |             |
| 56          | иріятів Амвросія                                                          | 291         |
| 50.         | Объяснения Павла и Геронтия съ Амвросіемъ относительно чино-              | • • •       |
| £ 7         |                                                                           |             |
| 54.         | Торжественное принятіе Амеросія въ расколь                                | 303         |
| 90          | Заботы объ избраніи и избраніе намъстника Бълокриницкой митро-            | 900         |
| 50          |                                                                           |             |
| 60<br>60    | Приготовления въ поставлению Кирилла въ епископы                          | 515         |
| 00.         | Постанление Кирилла въ епископы и торжество Богоявленскаго                | 217         |
|             | водосвященія<br>Приложеніе: Первая глава Усіава Білокриницкаго монастыря  | 017         |
|             | правомение. первая глава устава облокриниякато монастыря                  | 931         |



### 14 DAY USE

### RETURN TO DESK FROM WHICH BORROWED

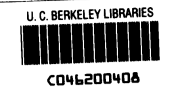
## LOAN DEPT.

This book is due on the last date stamped below, or on the date to which renewed. Renewed books are subject to immediate recall.

| JAN 16 1968                        |                                                         |
|------------------------------------|---------------------------------------------------------|
|                                    |                                                         |
| MA C-83.01 10.                     |                                                         |
| LCAN DEPT.                         |                                                         |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
|                                    |                                                         |
| LD 21A-45m-9,'67<br>(H5067s10)476B | General Library<br>University of California<br>Berkeley |

Digitized by Google

# YC189437





•

. .

.

Google

