

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

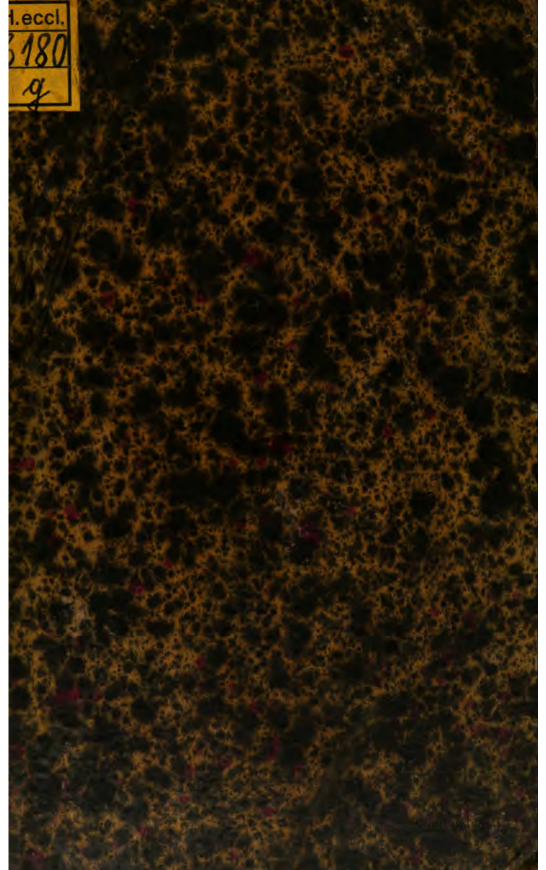
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Hantipygousgobs.

## о причинахъ раздъленія

ГЛАВНЫХЪ

### РАСКОЛЬНИЧЕСКИХЪ СЕКТЪ

(поповщины и безпоповщины)

на многіе мелкіе толки.



7613.

казань.

ВЪ ТИПОГРАФІМ ГУВЕРИСКАГО ПРАВЛЕНІЯ.

1857. A (1/1/537

# f. Agorspole.

Отъ Комитета Духовной Цензуры при Казанской Академіи печатать дозволяется съ тъмъ, чтобы по отпечатаніи, до выпуска изъ типографіи, представлено было въ Цензурный Комитетъ узаконенное число экземпляровъ. Апръля 4 дня 1857 года.

Ценворъ. Инспекторь Академіи, Архимандрить Өеодорь.

Beyorische Staatelot Bayerische
Staatsbibliothek
München

### о причинахъ раздъленія

ГЛАВНЫХЪ

РАСКОЛЬНИЧЕСКИХЪ СЕКТЪ

(Поповщины и Безпоповщины)

на многте мелкте толки.

ENGLIOTEKM RAZAHCHOM AVXOBHOM AKAJEMIM.

сСъ самаго того времене, какъ Вогъ благоволиль просветить Русскую землю, во-первыхъ чрезъ святую Ольгу, а потомъ совершенно чрезъ святаго Владиміра, вссь православный Русскій народь, сокрушивши илоловъ и поправши языческія суевърства, въ согласін единыя православныя Въры пребываль, вст обще на славословіе Божіе собиралися, при единой священной трапезъ духовно пировали, всъ бым мирны, всь спокойны: не было никакаго въ Перкви смущенія, не слышно было никакаго въ Церкви разврата: но всъ едиными усты и единымъ сердцемъ прославляли единаго Бога Отца и Госнода нашего Іисуса Христа со Святымъ Духомъ.« Такъ говорится въ Увљицаніи блаженной памяти Митрополита Платона къ отступникамъ отъ Православной Церкви, излан-

1\*

номъ святою Церковію (1)! Правда, врагъ рода человіческаго, какъ везді, такъ и у насъ, съ-

яль еще вскорь по введенін Христіанской Въны въ Россію плевелы посреди пшеницы: но эти плевелы (ереси Адріана и Дмитра, Мартина Арминина, Жидовствующихъ, Стригольниковъ, Упія) заносились къпамъ изъчуждыхъ странъ. <del>- но</del>сему не могли глубоко пустить свои корни праводной отечественной почвъ и надолго нару-МПНЯ пинть миръ и единомысліе въ Православной .ПІМПІ Деркци. И какъ тверда, могущественна и блатотворна была сія единая Православная Втра! Она проникла во всъ сословія Русскаго общества, во всю его умственную, правственную и Граж*д*анскую жизнь, и встхъ соединяла живымъ и святымъ союзомъ въ одно тело. научались Великіе Князья и вънчанные Цари любить своихъ подданныхъ какъ дътей, народъповиноваться Царю, какъ отцу, Помазаннику Божію и блюстителю правды и милосердія на вемль, всь вообще-любить Бога и исполнять Его заповъди, почитать родителей, повиноваться етаршимъ, сострадать бъднымъ и творить другія

<sup>(1)</sup> Увыщаніе во утвержденіе истины и въ надежду дійствія любви Евангельскія. Изд. 1839 г. стр. 4. Эта же мысль раскрывается и у отступниковъ орь Православной Церкви, папр., въ Випоградів Россійскомъ, въ началь.

дъла милосердія. Она составляла ту правственную силу, посредствомъ которой святая православная Русь сосдинилась подъ одинмъ скинетромъ послѣ распрей и смутъ за удѣлы, свергла съ себя тяжкое иго Татарское, отразила пападенія Папской власти, пережила соблазны Самозванневъ.

Такое единомысліе чадъ св. Церкви во всемъ нашемъ отечествъ продолжалось до половины XVII столътія. Въ эту замъчательную иъ исторін нашей Церкви эпоху, когда мудрые п благопопечительные Пастыри, особенно Святьйшій Патріархъ Никонъ, для большаго единенія чадъ Церкви другъ съ другомъ и съ Церковію Греческою не только въ святой Въръ, но и во всвхъ обрядахъ, занялись окончательнымъ исправленіемъ Богослужебныхъ кпигъ п нъкоторыхъ обрядовънобычаевъ Перковныхъ,въ эту, говоримъ, эпоху открылся расколъпечальное событіе въ нашей Церкви, или, какъ говорить Преосвященный Игнатій Тобольскій, «тогда воздвижеся презъльная буря на Церковь Божію и начаша мнози ереси быти и кійждо бяще отъ нихъ (расколоучителей) своея новомышленныя ереси начальникъ (1)». Сначала рас-

<sup>(1) 3-</sup>е Послан. Игнатія Тобольскаго. Правосл. Собесьд. 1855 г. вн. 2, стр. 101.

коль явился въ видъ какой-то безобразной массы людей, которые сами себъ не могли дать единогласнаго отчета, почему и за что они возстали на Церковь. Потомъ, мало-по-малу, когда не стало священниковъ стараго (т. е. полученнаго при Патріархъ Іосифъ) посвящевія, обозначились двъ главныя раскольническія секты: Безпоповщина и Поповщина, изъ которыхъ нервая не имъетъ и не терпитъ у себя священства, а вет требы исполняеть посредствомъ людей неосвященныхъ, послъдняя же неправляеть требы Перковныя чрезъ священниковъ. перебъгающихъ къ ней отъ Церкви Православной. Эти двъ главныя раскольническія секты, на подобіе двухъ стволовъ одного и того же дикорастущаго дерева, пустили отъ себя многія отдъльныя вътви, которыя въ свою очередь дали отъ себя новые побъги, такъ что исторія распространенія раскола есть вмѣсть и исторія распаденія его на разныя отрасли. Первый изъ безпоповщинскихъ толковъ, по времени и важвости, быль Даниловскій, навче Поморскій, основанный, въ 1695 году, въ предълахъ Олонецкихъ Даниломъ дьячкомъ и утвержденный въ послъдствіи времени преимущественно Андреемъ и Семеномъ Денисовыми. Начальники и наставники сего толка учили своихъ послъдователей перекрещивать приходящихъ къ нимъ оть Православной Церкви, върить, что Анти-

христь уже пришель и царствуеть на земль. учили не молиться за Государей. Спустя одинналиать леть после основанія Ланиловскаго скита, дьячень Оедосьй отаблился оть Поморянь и основаль, поль своимь именемь, толкъ, распространившійся во всёхъ концахъ Россіи и Сибири, и за границей-въ предъдахъ Польши, Австріи, Пруссін и по берегамъ Луная. Главными отличительными пунктами его лжеученія было: освящать пищу, покупаемую на торгу, и иноковъ, постриженныхъ въ Православной Церкви, по переходъ ихъ въ расколъ, признавать за простыхъ бъльцовъ. Изъ гибала Поморскаго, въ 1737 году, выродился третій толкъ, подъ названіемъ Филиповщины, утвердившійся преимущественно въ губерніи Архангельской и въ Финляндіи. Основатель его Филигь, бывшій келейникъ Андрея Ленисова. больше всего внушаль своимъ последователямъ не молиться за Государей и предавать самихъ себя емерти въ огнъ или съ голоду. Это-главные безпоповщинскіе толки. Другіе, менъе важные, суть: 1) Пастухово или Адамантово согласіе, основанное какимъ-то пастухомъ, который запрещаль брать въ руки русскія деньги и паспорты, на которыхъ изображенъ двуглавый орелъ съ всадникомъ, ходить по каменной мостовой, самосожигаться п расторгать бракъ, заключенный гдв бы то ни было; 2) Нт-

товишии, такъ названная оттого, что по ея ученію ньть на земль священства, бла-// годати и таинствъ; 3) *Новожсены*, изъ которыхъ одни для брачнаго сожитія положили вънчаться въ Православной Церкви, съ тъмъ, чтобы послъ очищаться скитскимъ покаяніемъ, другіе опредвлили довольствоваться однимъ благословеніемъ земныхъ родителей, а третьи-только естественнымъ влеченіемъ; другъ къ другу 4) Странники или Скитальцы, которые для своего спасенія считають необходимымъ, не признавать надъ собою пикакой земной власти, удаляться отъ семействъ и общества и странетвовать въ лъсахъ и пустыняхъ (1); 5) Самокрещены, сами крещающіе себя въ ръкахъ или псточникахъ; 6) Степановщина, основанная дьякономъ Степаномъ, который училъ гнушаться бракомъ, жить въ наружномъ девстве, а блудъ считать святою любовію; 7) Осиповщина отъ чернеда Осипа; 8) Онисимовщинаотъ мужика Описима; 9) Акулиновщина-отъ бабы Акулины, и т. п.

Самый древній изъпоповщинскихъ толковъ (Онуфріевскій) возникъ еще до открытаго отдъленія Безпоповщины отъ Поповщины въ од-

<sup>(1)</sup> Ученіе сей секты, по духу своему, очевидно, сходно съ ученіемъ Пастухова толка; впрочемъ и не есть одно и то же.

номъ изъ Керженскихъ скитовъ и извъстенъ быль своимъ непреклоннымъ уваженіемъ къ памяти и сочиненіямъ изв'єстнаго расколоучителя Аввакума. Вскоръ, послъ открытаго раздъленія между двумя главными раскольническими сектами, явились въ Поповіцинъ одинъ за другимъ три новые, по ихъ выраженію, согласа: 1) Втьтковскій, такъ названный по острову Въткъ, въ Нольскихъ владъніяхъ, на которомъ онъ первоначально возникъ и утвердился, хотя его держались и держатся весьма многіе раскольники на Дону, на Кержевцъ, въ Стародубьъ и другихъ мъстахъ. Онъ принималъ приходящихъ къ нему православныхъ священниковъ и мірянъ, то чрезъ перекрещиваніе, то чрезъ чтеніе только молитвъ, употребляющихся при крещении, и вмъсто крещенія хожденіе вокругь купъли и мазаніе мнимымъ муромъ, которое сварилъ настоятель Феодосій; 2) Дьяконовскій, основанный дьякономъ Александромъ въ одномъ изъ Керженскихъ скитовъ и распространившійся въ Стародубь и другихъ мъстахъ. Послъдователя его съ одной стороны отвергають Вътковское муро и троекратное кажденіе не крестообразное, съ другой-учатъ противно всъмъ раскольникамъ и согласно съ Православною Церковію о четвероконечномъ кресть и молитвь Іисусовой: 3) Епифаніевъ, составившійся, во многихъ слободахъ Стародубскихъ и Вътковскихъ, изъ по-

слълователей джеепископа Епифанія и рукоположенныхъ имъ священниковъ и дьяконовъ. Въ 1775 году нъсколько иноковъ и мірянъ, вышедшихъ изъ Стародубья, основали въ Польшть 4) Чернобольщину, послъдователи которой отвергають присягу, не покланяются осмиконечному кресту безъ изображенія на немъ Спасителя, не молятся за Государя по форманъ Св. Синода и не принимають приходящихъ къ нимъ съ паснортами. Между Стародубскими же раскольниками возникъ 3) такъ называемый Сусловъ соглась, основнымъ правиломъ котораго было принимать только тъхъ священниковъ, которые пріяли рукоположеніе отъ Великороссійскихъ, но не Малороссійскихъ Архіереевъ. Наконецъ, въ 1777 году, въ Москвъ, на Рогожскомъ кладбишъ. бъглыми понами положено было начало 6) секть Перемазанцев, такъ названной отъ составившагося въ ней опредъленія о перемааываніи всёхъ священниковъ, переходящихъ къ мнимому старообрядству отъ Русской Церкви (1).

Сверхъ исчисленныхъ нами толковъ, расколъ раздробился еще на многіе другіе мельчайніе толки, наковы, напр., Титловщина,

<sup>(1)</sup> Окончательно отдёлились Перемазанцы отв другихъ сектъ въ 1780 году, когда кончились сборныя сёдёнія и когда собравшіеся на лжесоборь разъёхались по своимъ м'єстамъ.

Апфиносеновщина, Апфимовщина, Самострисольщики, Иотемщина, Сумпниціеси, Ісвлевщина, Досифеевщина и др. Но нъкоторые изъ этихъ толковъ уже не существують, о ппыхъ же изъ нихъ исторія не сохранила даже и свъдъній (1).

<sup>(1)</sup> По клятвенному удостовъренію одного писателя, обратившагося изъ раскола въ православіе въ последней четверти прошедшаго стольтія, въ Россіи отпадшихъ отъ Церкви было болье ста толковъ разнаго мудрованія. (См. Наставленіе состязаться съ раскольниками, Симона Рязанскаго, изд. 1839 г., стр. 29). Другой писатель въ нынёшнемъ столетіи насчиталь въ Россіи болье 130 сектъ Рукопись о бъглононовской секть похойнаго Преосвященнаго Іакова, лист. 102). Впрочемъ въ этихъ числахъ показываются секты и не относящіяся въ Поповщинъ и Безпоповщинъ (напр. Молокане, Хлыстовщина и др.), которыя :: не входять въ кругь нашего изследованія. Прежде, оть педостатка историческихъ свёдёній, въ число раскольнических в сектъ, по одной молв в народной, или по однимъ наименованіямъ, вносили иногда такія секты, которыхъ вовсе не существовало, напр., гробоколателей; а если и существовали, то не въ стольвихъ врдахъ, сколько ихъ насчитываютъ. Такъ, напр., Морельшики, Сожигатели показываются иногда у насъ, напр. въ Розыскъ въ 20-й главъ, какъ отдъльныя секты, тогда-какъ на самомъ дълъ это одна секта-Филиповіцина, которая самоумеріцвясніе какимъ бы то ни было образомъ, обнемъ вли голодомъ, почитала діломъ Богоугоднымъ.

Всъ эти толки, и главные и незначительные, существовали, или еще и существують не всегда отдъльно въ разныхъ мъстахъ Россіи и за предълами ся, но большею частію по-нъскольку въ одномъ и томъ же городъ, селъ или деревив. Иногла даже въ одномъ и томъ же дом'і мужъ держится одного, жена-другаго, а дътитретьяго толка. Всв они, различаясь между собою однимъ или нъсколькими пунктами лжеученія, до фанатизма враждовали между собою, проклинали другъ друга и вмъстъ ни ъли, ни пили, ни молились, и такой враждебный образъ дъйствованія почитали Богоугоднымъ дёломъ. Теперь, хотя много остыла эта фанатическая вражда, однакожъ различіе въ понятіяхъ Въры и раздъленіе не уничтожилось между ними.

Вотъ сколько сектъ, или, говоря словами раскольниковъ, върг возникло въ нашемъ отечествъ между отпадшими отъ Православной Церкви, послъ того, какъ они расторгли союзъ съ нею и поставили себя во враждебное отношение къ ней!

Такое поразительное и печальное зрълище невольно останавливаетъ на себъ вниманіе всякаго человька, наблюдающаго надъ событіями святой Церкви. Въ самомъ дълъ, всъ отпадшіе отъ насъ мнимые старообрядцы имъютъ одну и ту же, какъ они говорятъ, въру въ Господа Іисуса Христа и, слъдовательно, суть

какъ бы братья между собою о Христы вст они ратуютъ противъ насъ за старию въри. какъ они называютъ свой расколъ, ратуютъ съ общимъ всъмъ имъ чувствомъ ненависти къ Православной Церкви и къ Правительству. Отъ чего же между ними произошло раздъленіе? Отъ чего двъ главныя секты ихъ раздробились на столько мелкихъ толковъ? Особенную занимательность и важность имбетъ этотъ вопросъ для православнаго изследователя исторіи отечественной Церкви. Отвътъ на него, кромъ того, что разъяснить одно изъ самыхъ многосложныхъ событій ахынылаганыхъ н Церкви, можетъ быть также спасителенъ и для заблуждающихъ, и для православныхъ. Раздъленіе раскола на секты уже само собою говорить въ обличение отступниковъ отъ святой Православной Церкви. Въ этомъ сознавались сами отступники: «коликъ смъхъ и укореніе отъ враговъ нашихъ за ваше несогласіе!» говорилъ въ письмъ своемъ къ раздълявшимся другь съ другомъ Керженцамъ Вътковскій чернецъ Феодосій (1). Это выставляли отступ-

<sup>(1)</sup> Прот. Анд. Іоаннова Полн. истор. извёстіе о превнихъ стригол. и новыхъ раскол. Спб. 1855. ч. 4. стр. 7. По этому изданію мы будемъ въ настоящей статьв и впредь указывать на сіе сочиненіе.

никамъ на видъ и православные Пастыри наши Нътъ сомивнія, что раземотръніе причинъ распаденія раскола еще ясибе обнаружитъ отступленіе заблуждающихъ отъ истины; а это самое для православнаго Христіанина будетъ предостереженіемъ отъ уклоненія въ расколъ, а для того, кто остается въ расколъ не по упорству, а единственно по невъдънію, побужденіемъ къ раскаянію и обращенію въ лоно св. Церкви.

Нредпринимая заняться симъ раземотръніемъ, мы имъемъ въ виду двоякую цъль. Первая и главная состоитъ въ томъ, чтобъ изъ самато существа раскола, изъ причинъ его расмаденія представить и обличеніе его. Но какъ для сего нужно коснуться внутренняго состоянія раскола, то предполагаемъ себъ другую цъль глубже вникнуть въ духъ и направленіе его, дабы съ помощію Божіею вразумить отступниковъ отъ Православной Церкви и возстановить у насъ единое стадо подъ управленіемъ Единаго Настыреначальника Господа нашего Іисуса Христа.

Расколь, посль того какъ отдёлился отъ Церкви, составиль, такъ сказать, свое особое темное царство, жилъ и развивался преимущественно самъ изъ себя, стараясь быть какъ можно дальше отъ вліянія на него Православной Церкви и Правительства. Посему и причинъ его раздробленія должно искать въ немъ самомъ, внутри его. Эти причнны открываются изъ внимательнаго разсмотренія сущности и качествъ самаго раскола, именно: а) изъ раскрытія того, въ чемъ собственно состоитъ въра отступниковъ? б) можетъ ли она успокоивать человека въ его духовныхъ нуждахъ? в) въ чемъ состоитъ и каково по своему достоинству внутреннее управленіе у отступниковъ? Кромъ сего нужно коснуться и свойствъ самыхъ людей, которые преданы расколу, въ г) уметвенномъ и д) нравственномъ отношеніи.

### A.

Нельзя надивиться тому, что отступники отъ Православной Церкви, имея въ словахъ одну и ту же въру во Іисуса Христа и потому составляя, повидимому, братство о Христь, на самомъ дълъ такъ разрознились въ своихъ върованіяхъ. Истинная Въра въ единаго Бога и Господа Іисуса Христа есть самое внутреннее и существенное основание жизни и единенія между собою върующихъ, или Церкви. Сему научаеть насъ св. Апостолъ Павель, когда говоедино тъло, т. Церковь, единъ e. духъ, якоже и звани бысте во единомъ ипованіи званія вашего: единь Господь, едина въра, едино крещение: единъ Богъ и

Отеца встью (1). «Одинъ Богъ, одинъ Хонстосъ, одна Въра и люди совокуплены въ единство тъла (Церкви) союзомъ согласія,» говорить святый Кипріанъ противъ современныхъ ему раскольниковъ (2). И по словамъ одной уважаемой отступниками книги, «единогласіе Соборныя Церкви состоить и содержится.» между прочимъ, также «въ согласіи Православной Въры.... и во ученіи правомъ (3).» Но само собою понятно, что св. Въра Христова только тогда производить въ върующихъ внутреннее спасительное единеніе ихъ между собою, когда она въ самомъ существъ пріемлется ихъ умомъ и сердцемъ, сообщая имъ животворную силу благодати, Якоже Ты. Отче, во Мнъ, и Азъ въ Тебъ, говоритъ Господь, да и тіи (всь истинно върующіе) въ Нась едино будуть (Іоан. 17, 21.),—въ Насъ, т. е. когда върующіе посредствомъ въры и любви входять въ живое, внутреннее общение со Отцемъ и Сыномъ Его, Господомъ нашимъ Інсусомъ

<sup>(1)</sup> Epec. 4, 4. 5.

<sup>(2)</sup> См. ученіе священномученика св. Кипріана о Церкви въ Воскр. Чт. ХІ г., стр. 240–243. Здѣсь вообще полно раскрывается ученіе о Вѣрѣ, какъ внутреннемъ основаніи союза вѣрующихъ между собою.

<sup>., (3):</sup> Больш. Катих. 1788. л. 121 на об.

Христомъ, и Св. Духомъ. Пріемлется ли такъ св. Въра Христова отступниками отъ Православной Церкви?

Нътъ! Исторія раскола показываеть, что отступники отпали отъ Православной Церкви. какъ мертвые члены отъ живаго тела, въ следствіе слепой привязанности только ко внешности, къ буквъ Въры. Извъстно, что въ XVII стольтіи, когда явился расколь, этоть недостатокъ Въры утвердился между нъкоторыми въ Россіи сильнее, чемъ когда-нибудь Въ это время распространились въ народъ неправильныя мнівнія мнимыхъ ревнителей старины о некоторыхъ внъшних Христіанскихъ дъйствіяхъ. Будучи внесены въ печатныя Богослужебныя и учительныя книги, которыя предки наши называли вообще Богодухновенными, или Божественным Писаніемъ, эти мнънія, какъ тъми самыми, которыми они были внесены, т. е. справщиками книгъ, такъ и многими изъ читавшихъ сіи книги, принимались за святыя, за столь же важныя и необходимыя для въчнаго спасенія нашего, важны и необходимы существенные догматы Въры. Между тъмъ многіе не только въ простомъ народъ, но даже между Пастырями Церкви, на которыхъ лежитъ обязанность учить другихъ, не понимали знаменованія внёшнихъ дъйствій и обрядовъ и даже не знали, что внъш-

\_

нее абиствіе или обрядъ есть только завъса, прикрывающая Божественную истину. Отцы Московскаго Собора 1667 года писали о Скрижали, изданной Патріархомъ Никономъ: «книга скрижаль, яже вново преведеся съ Греческихъ книгъ при Никонъ бывшемъ Патріархъ и печатася, да имате ю въ велицъй чести ради **Богословскихъ** разумовъ многихъ И Перковныхъ, яже имать и содержить въ себъ, не всякому прилично есть такую Богословную книгу прочитати, токмо искуснымъ таинственникамъ и ученымъ и разумнъйшимъ подобаетъ такую книгу имъти и прочитати: невъжди же аще и будутъ прочитати, то неискуствомъ и неученіемъ разумъ свой токмо будутъ потопляти и постраждутъ, якоже пострала и Никита попъ, Лазарь, Аввакумъ и прочіи невъжди (1)». Съ грустію видя столь жалкое состояніе въры во многихъ изъ современниковъ, мудрые Пастыри Церкви, въ главъ которыхъ быль сильный умомъ и волею Патріархъ Никонъ, хотъли освободить ихъ отъ этого невъдънія въ предметахъ Въры, хотьли раскрыть предъ ними внутренній смысль св. Въры и вдохнуть силу и жизнь въ дъйствія наружнаго благочестія народа. Но вотъ, когда Никонъ, по сло-

<sup>(1)</sup> Допол. къ Акт. Истор. т. V, стр. 472.

вамъ Царя Алексъя Михайловича, «свътлосіяющій во Архіереехъ, аки солнпе по всей вселеннъй свътящее, такъ свътящее по всему нашему государству (1),» или, какъ отзывался о немъ Патріархъ Паисій: «пекійся устроити и питати словесное свое стало чистою H нелестною и твердою пищею (2),» приступилъ къ сему великому и спасительному дълу, «мнози невъжди не точію отъ простыхъ, но и отъ освященныхъ, ови отъ многаго невъдънія Божественныхъ Писаній и житія растленна, ови же и во образъ благоговънія и житія мнимаго добродътельнаго, являющеся быти постни и добродътельни, полни же всякаго несмысльства и самомивниаго мудрованія, иже мнящеся быти мудри объюродъща, ови же мнящеся и отъ ревности (и такови имуще ревность, но не по разуму) возмутиша многихъ души неутвержденныхъ....» исправленныя книги и чины церковные назвали еретическими, самаго Святьйшаго Патріарха Никона злословили разными хульными именами (3), а въ книгъ Скрижаль, изданной для вразумленія сліпыхь ревнителей обрядности въ истинахъ Въры, дъйствительно, только

<sup>(1)</sup> Архим. Аполлоса—Жизнь Никона етр. 118.

<sup>(2)</sup> Тамъ же, стр. 151.

<sup>(3)</sup> Дополн. къ Акт. Истор. т. V, стр. 459.

разумъ свой потопили. Имъ показалось раскрытіе луха обрядовъ, внутреннее знаменованіе ихъ, чемъ-то новымъ, какою-то новою верою; они никогда не слыхали сего истолкованія, не были совствъ приготовлены слушать и изучать его, привыкши ограничиваться одною наружпостію дель, одпими обрядами, и думая, что въ нихъ однихъ, а не въ другомъ чемъ-либо заключается Христіанская Въра. Свътъ Въры, раскрытый въ самомъ существъ ея, оказался слишкомъ яркимъ для больнаго духовнаго эрънія суевъровъ, «темнымъ лебелаго невъльнія мракомъ душевреднъ омрачившихся и мысленная очеса своя, во еже на свътлую исправленій лучю не эръти, смъжившихъ (1).» «При страсти къ обрядности, в говорить одинъ изъ современныхъ намъ Архипастырей, «въра состоить въ обрядь и перемъна обряда то же, что перемъна въры; въ крайнемъ своемъ развитіи она остается безъ мысли и объ обрядь и о въръ, съ злостію возстаеть противъ наставленія объ обрядъ и въръ. Такъ и дъйствовали Аввакумъ и подобные ему (2).»

<sup>(1)</sup> Слово Епифанія Славеницкаго о первыхъ расколоучителяхъ. Скрижаль 1656 г, стр. 13.

<sup>(2)</sup> Филаретъ Епископъ Харьковскій въ Ист. Русск. Церкви, пер. Патр., стр. 136.

Таково происхождение раскода! Изъ него видно, что начало раскола, съмя, изъ котораго онъ родился, и самую сущность его составляеть одна слепая, чуждая духа живой веры, привязанность къ обрядности, къ буквъ. Челобитчики Соловецкіе жаловались Царю Алексью Михайловичу, что «Никоновы ученицы проповъдають новую незнаемую въру по своему плотскому мудрованію, а не по Апостольскому и святыхъ Отецъ преданію: ея же въры не точію они, но и прадъды и отцы ихъ до настатія Никонова патріаршества и до сего дни и времени не слыхали (1).» Что же это за новая, неслыханная въра, которую проповъдывали ученицы Никоновы? Скрижаль, изданная Никономъ, исправленія книгъ, сдъланныя при немъ, не разрушали истивныхъ догматовъ Въры, а только раскрывали глубину и силу ихъ въ исправленныхъ чинахъ церковныхъ и приводили текстъ Богослужебныхъ книгъ въ точную сообразность съ сими догматами. Следовательно, челобитчики не знали Въры въ самомъ существъ ея, въ истинахъ Божественнаго Откровенія, а полагали Въру только во внъшности, въ буквъ, на которую простирались исправленія, но въ которой челобитчики не видъли истиннаго ду-

<sup>(1)</sup> Соловецкая челобитная.

ховнаго смысла (1). Вотъ за какую въру стояли и отдълились отъ Православной Церкви слъпые ревнители въры! Вотъ какую «старую въру» наслъдовали они отъ тъхъ изъ своихъ предковъ, которые по духу своему были подобны имъ! Д

Совершенно отдълившись отъ Православной Церкви и живущаго въ ней духа истинной живой въры, мнимые старовъры естественно должны были еще болъе развить въ себъ сно мнимо-старую въру. И дъйствительно, раскройте книги, написанныя отступниками,—ихъ сборники, письменные цвътники и т. под. Здъсь вы увидите только длинный рядъ сомнительныхъ, подложныхъ, или ничего не доказываюнцихъ доказательствъ нато, что надобно крестить-

<sup>(1)</sup> И вообще, гдъ говорится у отступпиковъ о Върь, соединяется съ словомъ-Въра—понятіе объ одной обрядности. Они говорять, напр: «Никонъ перемьниль Въру,»-и тотчасъ въ доказательство сего приводять различныя сдъланныя при Никонъ исправленія въ чинахъ Церковныхъ и въ текстъ Богослужебныхъ книгъ. Это-во всъхъ почти книгахъ, написанныхъ ими противъ Православной Церкви. Если же они къ числу измъненій Въры относятъ нъкоторыя исправленія въ текстъ Символа Въры; то тутъ они спорятъ собственно опять только за слова, а не за истину Въры; потому что въ догматахъ Въры мы согласны съ ними, если только они понимаютъ ихъ.

ся двумя перстами, а не тремя, покланяться только осмиконечному кресту, двоить аллилуіа, а не трегубить, употреблять за литургіею семь просфоръ, а не пять, ходить по-солонь, а не къ соднцу и т. под. Всъ сіи обряды они защищають со всемь жаромь, какь догматы Веры, съ чанніемъ отъ нихъ однихъ получить спасеніе и съ самымъ грубымъ ругательствомъ на Православную Церковь. Прислушайтесь къ ихъ разговорамъ. Ло васъ будутъ доходить только споры о томъ, свъ какія ереси который еретикъ впалъ; на которомъ соборъ, какимъ чиномъ, или обрядомъ нъкоторыхъ еретиковъ принимали къ Церкви, и за что именно, и какъ ихъ проклинали. Все это и сему подобное непрестанно между собою и предъ простымъ народомъ разглашаютъ, а о Христь Спаситель, о Евангеліи и Апостольскомъ ученіи у нихъ ничего не слышно (1).» Кромъ обрядовъ и обычаевъ, преданныхъ отъ старцевъ, или вновь вымышленныхъ самими отступниками, да еще, скажемъ словами приснопамятнаго Пикифора Архіепископа Астраханскаго, «кромъ преданій и бабыхъ басней и нъкіихъ невъждъ, цълое Христіанское благочестіе нъкіими ничтожными

NZ

<sup>(1)</sup> Такъ говоритъ Прот. Іоанновъ о Рогожскихъ лжеучителяхъ. Полн. изв. о раск. ч. 4, стр. 37.

дълами составляющихъ и ограничивающихъ, болъе у нихъ ничего не объясняется и не преподается (¹).» Никто, ни грамотный, ни безграмотный, не считаетъ нужнымъ учиться, или
учить другихъ догматамъ Въры. Ови или не
знаютъ ихъ, или, и зная, не признаютъ ихъ
важности и спасительности.

Можно ли назвать такую втру отступниковъ нашихъ истинно-древнею Христовою и
живою втрою?—Нтт! глаголы Божіи духъ
суть и животт суть (2). Истинніи поклонницы покланяются Отцу Небесному духомъ
и истиною (3). Втра мнимыхъ старообрядцевъ
есть втра не св. Апостоловъ и св. Отцевъ, а—
Фарисеевъ, раскольниковъ Ветхозавтной Церкви. Фарисеи не приняли Христа и не вошли
въ составъ Его Новозавтной Церкви, потому
что, остановившись на одной буквт закона,
не проникали въ истинный смыслъ его и не узнали Того, Кто пришелъ исполнить законъ, но
послтдовали преданіямъ старцевъ и ученіямъ
человтческимъ. Такъ и наши ревнители обряд-

<sup>(1)</sup> Преосвященнаго Никифора Астраханскаго окружное посланіе къ старообрядцамъ, пом'ященное въ его отвътахъ. 1854 г. стр. 9.

<sup>(2)</sup> Іоан. 6, 63.

<sup>(3)</sup> Іоан. 4, 23.

ности и буквы отдълились отъ св. Церкви потому, что закрыли свои глаза отъ того истиннаго свъта, которымъ Пастыри Церкви хотъли оживотворить омертвъвшую въ нихъ въру и службу Богу, заключавшуюся у нихъ въ однихъ внъшнихъ предметахъ и дъйствіяхъ,—отдълились, введя самовольное Богопочтеніе, основанное не на ученіи слова Божія и истиннаго преданія Церкви, а на мнимыхъ преданіяхъ старцевъ и на ложныхъ мудрованіяхъ учителей лжеименныхъ.

Какіе же плоды можеть принести такая фарисейская въра, чуждая духа Христовой истины и жизни? Очевидно, что она не можеть вести ихъ ни ко взаимной любви, ни къ согласію и единомыслію. Плоть не пользуеть ничипоже (¹); писмя убиваеть, а духь животь предметы и дъйствія внъшняго Богопочтенія служать покровомь и образомь Въры, дъйствующимь чрезъ внъшнія чувства на душу ихъ; въ священныхъ обрядахъ читають они высокія истины Въры о Богь, о своемь назначеніи и проч. И какъ сіи истины происходять отъ единаго источника—Бога, выражають въ себъ единую

<sup>(1)</sup> Іоан. 6, 63.

<sup>(2) 2</sup> Kop. 3, 6.

Божественную мысль и волю, направлены къ елиной цъли: то и върующіе, пріемля ихъ. одушевляются однъми мыслями о Богъ, согласными чувствованіями и желаніями. Напротивъ, мнимые старообрядцы ратуютъ за обрядность ради ея внъшности, а не смысла, или больше ради внъшности, чъмъ смысла, хотя и ссылаются иногла на ея символическое значеніе. Они или вовсе не понимають выражаемыхь ею истинъ Въры, или понимая, не стараются усвоять ихъ чувствомъ и выражать дълами; иначе они сошлись бы съ нами въ существъ Въры и не были бы отступниками. Какую же пищу можеть дать уму и сердцу такое фарисейское уваженіе къ обрядности? Какія высокія мысли и святыя чувствованія можетъ возбудить оно. если съ его предметами не соединяется живыхъ понятій о выражаемыхъ ими истинахъ Въры? Какую животворную силу взаимнаго единомыслія и общенія сообщить оно неразумнымъ почитателямъ? Господь Іисусъ Христосъ сказалъ въ молитвъ о върующихъ къ Отцу Небесному, якоже Ты Отче во Мнь, и Азъ въ Тебъ, да и тіи вт Наст едино будутт (1),-и втрующіе, испов'тдуя догмать о Пресвятой Троиц'т, догматъ, въ которомъ ноказанъ Спасителемъ

<sup>(1)</sup> Іоан. 16, 31.

первообразъ и основание внутреннъйшаго единенія, какое должно быть между върующими, выражають сіе испов'яданіе какъ въ словахъ, такъ и въ видимыхъ знакахъ, каково. напримъръ, треперстное сложение для крестнаго знаменія, и озаряясь мыслію о Тріединомъ Богь, ближе и искренные соединяются между собою въ чувствованіяхъ, желаніяхъ и дъйствіяхъ. Но отступники, пригвоздивъ свой умъ только къ внъшнему знаку догмата и при этомъ имъя одни чувствення представленія, никакъ хотять исправить утвердившагося между ними сложенія перстовъ, хотя въ немъ не только не сохраняется, но и разрушается образъ единенія и равенства Божественныхъ Ипостасей (1), и кричатъ: «какая-де троица въ щепотн?»-Вы спрашиваете ихъ: что есть Пресвятая Троица? и слышите отвътъ отъ перваго изъ лжеучителей, что «Троица трисущна. разсъкается на три равныя части, и Отепъ и Сынъ и Святый Духъ имъютъ каждый особое съдъніе, какъ три Царя небесные, и что Христосъ Спаситель съдить на престолъ, соцарствуя святой Тронцъ, какъ Богъ особый (2).» Въ

<sup>(1) 3-</sup>е посл. Игнат. Митр. Сибир., гл. 1. См. Правосл. Собес. 1855 г. кн. 2.

<sup>(2)</sup> Розыскъ, глава 17.

этомъ безумствованіи показывается образъ не соединенія, а раздъленія. Можно ли же осуществлять въ жизни образъ таинственнаго единенія Сына Божія съ Богомъ Отцемъ, искажая сей образъ умомъ и ни мало не усвояя его сердцемъ? >

m

Слепая привязанность къ одной внешности, кромъ того, что убивала духъ Христовой въры, которымъ живетъ и связуется во-едино общество върныхъ, - сама собою представляла другія болье положительныя причины къ разногласію и раздъленію между отступниками отъ Православной Церкви. Одинъ изъ Архипастырей Православной Церкви, внимательно прослъдившій духъ и исторію раскола, такъ, между прочимъ, объясняетъ раздъленіе раскола: «опутивъ изъ благоговъйнаго вниманія высокія мысли въры, русское своеволіе обратилось къ оной внъшности, къ однимъ обрядамъ; а здъсь, при недостаткъ умънья вникать въ смыслъ обряда, мысли эрителя волнуются впечатлъніями и влінніемъ чувства, и случайными одинъ выбираетъ то, другой другое, одинъ хвалить то, что бранить другой (1).» Въ этомъ отношеніи отступники подобны малымъ нера-

<sup>(1)</sup> Преосвящ. Филаретъ Харьков. въ Ист. Русск. Церкви, пер. Патр. стр. 220.

зумнымъ дътямъ, учащимся грамотъ или забавляющимся картинами. Учебники или картины у автей, положимъ, имъютъ одинаковое содержаніе и достоинство; но часто случается, что каждый изъ нихъ выбираетъ себъ одинъ какой-либо экземпляръ учебника или картины. называетъ его самымъ лучшимъ, а другіе охужлаетъ и отвергаетъ; а отсюда между ними неръдко происходитъ ссора и раздъленіе: потому что вообще дъти цънятъ предметы не по внутреннему достоинству-умомъ, а по наружности-чувствомъ, или привычкой. Подъ руководствомъ одного своего мнимо-благочестиваго чувства слъпый ревнитель обрядности, младенчествующій въ въръ, убъждается въ исключительномъ достоинствъ и истинности избраннаго имъ предмета или дъйствія, и хочетъ, чтобы его личныя ощущенія и убъжденія были закономъ для другихъ; здъсь ощущенія и убъжденія разныхъ лицъ сталкиваются между собою и производять вражду и раздъленія. Восточные Патріархи, принимавшіе заботливое участіе въ дълахъ святой Церкви нашей, при появленіи раскола, писали: «пріиле и то во слухъ нашъ, отчасти же и самимъ видъти приключися, яко вообычаися здв неблагольпно, еже прихожаномъ иконы своя домашнія церкви приносити и всякаго чина кромъ идъже кто хощетъ поставляти, не согласився со священникомъ, чесо ради свары и пренія, паче же и вражды обыкоша бывати: къ тому яко свъщи всякъ прелъ своею иконою поставляетъ. небрегомымъ сущимъ мъстнымъ иконамъ олтарнымъ, и всякъ своей иконъ моляся на различныя страны покланяется, и тако веліе въ перкви смятеніе и неблагочиніе бываеть; симъ же извътомъ неискусній людіе своя си иконы боги именують, чесо ради являются не знати единства Божія, паче же и многобожіе непіпевати (1).» Вотъ до чего доходило у неразумныхъ ревинтелей одной вившности почитаніе св. иконъ, подъ руководствомъ одного слепаго, не нросвъщеннаго свътомъ истинной въры, чувства! Ло того, что они именовали иконы своими богами. Посему, какъ скоро сіи ревнители отнадали отъ св. Церкви, у нихъ неминуемо происходили разные толки. Такъ одни изъ сектантовъ, напр. Ослосбевцы, иконамъ, находящимся въ кіотахъ за стекломъ, равно и чужимъ, отнюдь не молятся, а молятся иконамъ исключительно своимъ, которыя у многихъ изъ нихъ унотребляются только литыя изъ мъди (2), у другихъ носимый на шев мъдный складной образокъ, которому одному и молятся (3); а еще у иныхъ

<sup>(1)</sup> Дополн. къ Акт. Истор. т. V, стр. 475.

<sup>(2)</sup> Полн. ист. изв. ч. 2, стр. 26.

<sup>(3)</sup> Новое свідініе. Записки по ист. раскола.

только осмиконечный крестъ безъ изображенія на немъ лика Спасителя (1), или крестъ, сдъ-ланный изъ липовато дерева (2).

Продолжая далье раскрывать причину раздъленія раскола, заключающуюся въ страсти къ одной обрядности, упомянутый выше Архинастырь говорить: «разнообразіе предметовъ. представляемыхъ обрядностію, еще болье умножаетъ несходство въ выборъ предметовъ уваженія (3),» Лъйствительно, обрядность не такой предметъ, который бы не подлежалъ различнымъ измъненіямъ. Поелику внъшнее обрядовое Богослужение выражаетъ въ себъ въчныя и неизмъняемыя истины Божіи и устроялось въ Православной Церкви согласно съ преданіемъ св. Апостоловъ и св. Отцевъ; то во всв времена, въ существенныхъ частяхъ своихъ, оно имъло и теперь имъетъ болве или менъе однообразный видъ. Но какъ въ то же время оно есть выражение разнообразной впутренней жизни, - мыслей и чувствъ Христіанина, и устроялось сообразно съ обстоятельствами и нуждами времени; то въ разное время и въ раз-

<sup>(1)</sup> Полн. ист. изв. о раск. ч. 4, стр. 64.

<sup>(2)</sup> Рукоп. о бъглопонов. сектъ Преосв. Іакова стр. 104.

<sup>(3)</sup> Ист. Русск. Церк. Филар. Харьк. пер. Патр. етр. 220.

Перквахъ оно въ несущественныхъ частяхъ своихъдопускало прибавленія, убавленія н перемъны. Оттого нъкоторые изъ обрядовъ, бывшихъ прежде, нынъ уже не существуютъ, и обратно есть теперь такіе, которыхъ прежде не было. Такое различіе въ обрядахъ не раздъляло върующихъ между собою; ибо внутреннее начало и, такъ сказать, душа Богослуженія, т.е. Въра, которая приводить всъ его части въ единое стройное цълое, остается неизмъняемою при встхъ разностяхъ его и сама примиряетъ сіи разности. На семъ основаніи, св. Отцы Перкви не придавали догматической важности несущественнымъ, неразрушающимъ существа Въры, разностямъ, а больше всего заботились о сохраненіи въ неизмѣнной пѣлости самой Въры. Прекрасно мудрствуетъ о семъ предметъ Паисій Блаженнъйшій Патріархъ Александрійскій въ письмъ къ Всероссійскому Патріарху Никону, по поводу вопросовъ сего последняго о нъкоторыхъ разностяхъ въ чинахъ перковныхъ. Онъ пишетъ: «Твое преблаженство сильно жалуешься на несогласіе нъкоторыхъ чиновъ, замъчаемое въ нъкоторыхъ церквахъ, и полагаешь, что эти различные чины растлъвають нашу въру. Хвалимъ мысль: ибо кто боится преступленій малыхъ, тоть предохраняеть себя и отъ великихъ. Но исправляемъ намъреніе: ибо иное явло еретики, которыхъ запоптауеть намъ Апостоль убъгать по первомъ и второмъ наказанін; и иное дело раскольники. которые, хотя, повидимому, соглашаются въ главныхъ догматахъ православія, имбють однакожъ и свои ученія, чуждыя Каоодической Перкви: но если случится какой-либо Перкви разиствовать отъ другой въ вскоторыхъ чинахъ неважныхъ и несущественныхъ, т. е. некасающихся членовъ и догматовъ Вфры, каково, напр., время совершенія Литургіи и проч... то это не дълаетъ никакого раздъленія, лишь бы только сохранялась непреложно та же Вфра. Церковь не отъ начала приняла все то чинопослъдованіс, какое содержить нынь, а ностепенно, и въ разныхъ Церквахъ разные чины вводились разповременно, и прежде святыхъ-Дамаскина, Косьмы и другихъ пъснотворцевъ мы не пъли ни тропарей, ни каноновъ, ни кондаковъ: все это однакожъ не производило разлъленій между Церквами, когда соблюдалась неизмъню та же въра, и онъ не считались ни еретическими, ни раскольническими. Такъ и ныпъ не должно думать, будто развращается православная въра наша, если одинъ кто творитъ последование свое, немного различное отъ другаго-въ вещахъ несущественныхъ, т. е. не кавъры (¹).» Не такъ сающихся членовъ

<sup>(1)</sup> Скрпжаль стр. 644-648.

рять на обрядность наши глаголемые стареобрядцы; они придають ей значеніе и харакгеръ догматовъ. Догматы вёры, изреченные
Въчнымъ Словомъ Божінмъ и Духомъ Святымъ
посредствомъ св. Апостоловъ и св. Отцевъ Церкви на вселенскихъ Соборахъ, въчны и неизмънны; посему прибавить къ нимъ или убавить
у нихъ что-нибудь отъ себя, значитъ отъ исгинной Въры уклониться въ ересь. Точно такой
ке цълости и неизмънности требуютъ наши
мнимые старообрядцы и отъ обрядности, и въ
этомъ полагаютъ православіе и единство Въры (1). Потому что они забываютъ самое существо Въры, и мысль въры не оживляетъ и не

<sup>(1)</sup> Вотъ, напр., какъ выражается о единствъ и православіи Въры Андрей Деписовъ въ пославіи своемъ къ дьячку Федосью, отдълявшемуся отъ поморскаго скита: «единъ Богъ, иже православными древними догматы проповъдуемый и славимый, а не еретическими новинами; и едина въра древняя православная канолическая, яже изъ ребръ распятаго на трисоставномъ певгъ и кедръ и кипарисъ единомъ крестъ Владыки нашего Іса Хрта истекшая и единымъ трисоставнымъ крестомъ утвержденная и освященная и всегда освящаемая и на лицъ своемъ единымъ истиннымъ знаменіемъ исповъдуемая. «Не говоритъ просто «крестомъ» но «трисоставнымъ крестомъ, на трисоставномъ певгъ и кедръ и кипарисъ.» Слъд. православіе и единство Церкви, по его

соединаеть у нихъ вст части Богослуженія, мапротивъ внънніе обряды для нихъ суть самая Въра. Отсюда, при различіи обрядовыхъ, или вообще внъшнихъ дъйствій и предметовъ, естественно должны были произойти у нихъ сами собою раздъленія и разные толки.

Страсть мнимыхъ старообрядцевъ ко внішности простирается даже на слова, выраженія и буквы, такъ что мальйшее, не измъняющее смысла, измъненіе въ выраженіи почитается у нихъ за извращеніе самой Въры, выражаемаго догмата или Божественной Ипостаси. Такъ не стыдятся они клеветать на Православную Церковь, будто она прибавила къ достопокланяемому имени Ісусъ литеру и, и потому, покланяясь Інсусу, будто покланяется не Спасителю міра, Сыну Божію, а Антихристу, и всё таниства совершаеть будто не во имя Христа Спасителя, а во имя Антихриста, -или, будто опустивъ въ членъ Символа Въры о Духъ Святомъ слово-истиннаго, котораго, впрочемъ, и не было въ Никейскомъ Символъ, перемънила п испортила Въру, да и вообще, булто изиъненіемъ неясныхъ словъ въ Богослужебныхъ

мнівнію, характеризуется и утверждается не силою крестных страданій Искупителя, а формою креста и крестнаго знаменія. Рук. сбор. Архим. Агаеангела, л. 87.

книгахъ измънила самую Въру (1). Оттого опи не знають различіл между ересью и расколомъ. Исправленіе какого-либо обряда или буквы, безъ всякаго измъненія смысла, есть у нихъ ересь, а исправившій-еретикъ. Но естественно, по свойству обрядности, и у глаголемыхъ старообрядцевъ, не смотря на всю ихъ ревность, не могло сохраниться совершеннаго согласія въ словахъ и выраженіяхъ, относящихся къ предметамъ Въры. Сему единогласію должно было препятствовать и то, что они не отличають истинно-древнихъ преданій отъ новыхъ собственныхъ своихъ установленій, законныхъ или незаконныхъ, и вымыслы суевърія выдають за несомнънное преданіе Церкви, Каждый изъ нихъ старался защищать свои обычаи, какъ древніе и православные, и отвергалъ чужіе, какъ но-

<sup>(1)</sup> Никита расколоучитель въ жалобъ на порчу церковныхъ книгъ писалъ между прочимъ: «да въ новыхъ же книгахъ напечатано въ тропаръ: во гробъ плотски и на престолъ былъ еси, а въ старыхъ книгахъ написано во всъхъ: бъяще, а не былъ еси.» Какая тутъ ересь и какая порча Въры? Эти и другія такого же рода обвиненія, направленныя отступниками на Православную Церковь и разбросанныя по разнымъ ихъ книгамъ, всякій можетъ читать вмъсть съ обличеніемъ въ «Истинно древи. и истинно-Правосл. Христ. Церкви,» во 2-й ч. излож. Высоко-преосв. Григорія.

вые и неправославные. Такимъ образомъ, различіе въ словахъ, или, лучше сказать, пеправильный взглядъ на это различіе необходимо
вель ихъ ко взаимному раздъленію, точно такъ
же, какъ прежде привель ихъ къ отдъленію
отъ св. Церкви.

Объяснимъ все сказанное примърами. Какое различіе между четвероконечнымъ и осмиконечнымъ крестомъ? «Крестъ Христовъ,» скажемъ словами одного благоразумнаго инока (Пареенія), обратившагося наъ раскола въ православіе, «почитается не за концы, а за то, что на немъ распять быль Господь нангь Іисусъ Христосъ (1), а всъ кресты имъють благодать и силу равную.» И Православная Церковь воздаетъ одинаковое поклонение тому и другому кресту. Однакожъ глаголемые старовъры почитають только осмиконечный кресть, а не четвероконечный, и обвиняють православныхъ Христіанъ въ томъ, будто они «самый истинный и животворящій кресть Христовъ трехъ древъ, отъ певга и кедра и кипариса, сотвореный оставили и возненавидъли его и непотребна сотворили, а воздюбили крыжъ да-

<sup>(1)</sup> Сказаніе о странствіи и путешествіи по Россів, Молдавіи, Турціи и св. земл'є постриженника св. Анонскія горы, инока Парненія, ч. 1, стр. 133.

тинскій и во всемъ ночитають его паче истиннаго Божественнаго креста, отъ трехъ древъ сотвореннаго» и проч. (1). Еще: заключается ли какая-нибудь порча Въры въ томъ, если въ молитвъ Інсусовой, вмъсто «Сыне Божій» сказать: «Боже нашъ?» Никакой. Слова «Боже нашъ» даютъ тольно опредбленнъйшее ноиятіе о величін Господа Інсуса Христа. Не смотря на то, инимые старообрядцы употребляють молитву Інсусову только въ следующихъ выраженіяхъ: «Господи Ісусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя грышнаго,» и осуждають славную Церковь за то, будто она, употребляя молитву: «Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, номилуй насъ, въ молитвъ Інсусовой Сына Божія именовати имъ не велить» (2), хотя на самомъ дълъ православные Христіане съ одинановымъ благоговъніемъ произносять ту и другую молитву. И воть изъ-за формы креста и изъ-за словъ молитвы отлълились глаголемые старовъры отъ Православной Церкви, а потомъ раздълнись и между собою. Ибо Діаконовцы о креств и модитвъ Інсусовой учать согласно съ Православною Церковію и против-

<sup>(1)</sup> Исторія о отціхь и страдяльціхь Соловецкихь л. 74.

<sup>(2)</sup> Тамъ же, л. 79 на обор.

но другимъ отступникамъ отъ Православной Перкви. Лалбе: не все ли равно лля ры въ Расиятаго писать на кресть: «Нарь славы, Іс Хс Сынъ Божій, нли такъ: «І. Н. II. I?» Однакожъ изъ-за сего титла последователи дьячька Оедостя и Поморяне вели долгую и жаркую брань между собою, «сердца ихъ пламенемъ раздорнымъ пылали;» первые вазынали последнихъ «Христоборцами, Тудеями,» и наконецъ «паче за высокопоставляемую лу (1)» отдълились отъ нихъ. Когда же нъкоторые изъ Поморянъ и Оедосъевцевъ, послъ долгихъ переговоровъ, примирились между собою касательно титла, другіе, въ большемъ количествъ, «не склонишася принять мирный договоръ, и остались въ непреклонномъ раздоръ, ревнуя», по ихъ выраженію, «во всекрѣпкомъ четверобуквеннаго надписанія догмать (2), » и такимъ образомъ одно только титло породило особенную секту подъ именемъ Титловщины. Повъствователь сей распри называеть величайшимъ снисхожденіемъ со стороны Андрея Де-

<sup>(1)</sup> Повъсть о началь раздора Оедосъевыхъ съ Выгоръцкимъ общежительствомъ и о причинь того, чего ради оный бысть, по рук. Архим. Агаеангела, стр. 63 и 79.

<sup>(2)</sup> Тамъ же, стр. 70,

писова то, что онъ не запретиль вовсе одному изъ своихъ единомышленниковъ (кунцу Кавурову) сообщаться съ сыномъ главнаго оснонателя Оедосъевщины (Евстратіемъ Оедосъевымъ), и противополагая его другимъ виновникамъ раздоровъ, замъчаетъ: «не якоже нынъшнихъ многочинствующихъ раздорниковъ скорос во вражду и не мирное преложение не точио въ какихъ преданіяхъ, но и въ паучинныхъ съткахъ могущія междоусобную брань воздвигнути, н толико въ сихъ нетерпъливыхъ, которыхъ народишася раздорныхъ актовъ, яко изчести не безъ великаго утрудненія (1).» И дъйствительно, ть же Оедосвевцы, противъ которыхъ направлено упомянутое повъствованіе, охуждали Поморянъ за то, что они не освящали брашна, покупаемаго на торгу; почему сами, считая сіе брашно сквернымъ, очищали его молитвами и поклонами, хотя св. Апостолъ сказалъ: все еже на торжищи продаемое ядите ничтоже сумнящеся за совъсть (2), а для того, чтобы благодать Божія сходила въ горшки во время модитвы, просвердивали диры въ печныхъ изразцахъ (3), и исполняли другіе весьма странные обычаи, какъ священные обряды.

<sup>(1)</sup> Повъсть о началъ раздора Оедосъевыхъ съ Восгоръцкимъ общежительствомъ, стр. 71.

<sup>(2) 1</sup> Kop. 10, 25.

<sup>(3)</sup> Полн. изв. о раск. ч. 2, стр. 25.

Кромъ сего, заблуждшіе, по своему фарисейскому направленію, хотять усвоять важное, съ существомъ Въры соединенное значеніе многимъ такимъ предметамъ, которые, принадлежа только къ кругу житейскому, ни мало не относятся къ Въръ, -- и здъсь они хотять все возвести на степень обряда или догмата. Почему они осуждаютъ Православную Церковь за нѣкоторые повые, не бывшіе у насъ прежде, обычаи, вошелшіе въ Россію, хотя они вовсе не касаются существа Въры, какъ то: употребление чая, Нъмецкаго платья, стрижение или бритие брады и усовъ, анатомированіе и бальзамированіе мертвыхъ тълъ, и многое подобное (1). Желаніе совершать все по въръ, съ воспоминаніемъ о Христь, само по себъ весьма благочестиво и достойно Христіанина, но у нашихъ неразумныхъ ревнителей старины оно часто чуждо духа въры, а между тъмъ доведено до крайности. Одно название нъкоторыхъ новыхъ обычаевъ, вошедшихъ у Русскихъ въ граждавскую жизнь, Кальвинскими, Лютерскими, Жидовскими

<sup>(1)</sup> До осмидесяти такихъ новинъ исчислено въ раскольнической статьъ: «предъизвъстіе въ велицъй Россіи состоящихъ обычаевъ, Еллинскихъ, Кальвинскихъ, Лютерскихъ, Латынскихъ, Жидовскихъ, Калыцкихъ и Агарянскихъ.»

н т. под., показываеть, что ревнители старины смотрять на сіи обычаи, какъ на ереси, а на противные имъ свои обычан, какъ на неизмѣнныя, спасительныйшія правила Выры, и что следовательно они хотять подчинить все житейскія двла, даже саныя мелочныя, опредьленнымь и неизмъняемымъ правиламъ. Это усиліе постановить неизмънныя, соборно-церковныя правила касательно такого рода предметовъ, по самому свойству своему не подлежащихъ церковному ръшенію, а предоставленныхъ выбору самого человъка, должно было еще больше разрознить самозванныхъ конниковъ ВЪ **TXN ТИТЕТИТЕТ** И удалить ихъ другъ отъ друга. Потому что каждый изъ нихъ имълъ свои основанія льдать то или другое, такъ или иначе, по своему произволу.

Особеннымъ мъстомъ, въ которомъ внъшнее обрядовое Богослуженіе соединяеть върующихъ, какъ членовъ одного тъла Церкви, въ одномъ святомъ расположеніи духа, служитъ храмъ. Здъсь върующіе разныхъ половъ и званій, всъ безъ различія, какъ дъти одного Отца Небеснаго, свидътельствуютъ предъ Богомъ и другъ предъ другомъ свою общую въру и взаимную любовь, забываютъ сдъланныя другъ другу обиды, и при одномъ и томъ же возгласъ служителя Въры, при одной и той же молитвъчин пъсни порковной, слиными устами и елинымъ серднемъ исповъдуютъ единаго Бога, произносять одно благодареніе за общія земныя и небесныя благодъянія и одно прошеніе объ общихъ нуждахъ духовныхъ и тълесныхъ. Такъ бываеть въ православномъ храмъ у истинно-православных христівнь. «Войдите,» говорить одинь вимательный наблюдатель о Иргизскихъ раскольническихъ монастыряхъ «Въ монастырскую (раскольническую) церкова во время Богослуженія, и особенно во время всенощнаго бавнія. Съ перваго раза чувство благоговънія обыметь вась: предъ вами богатый иконостась и сотни возженных свечь; въ олтаръ ісрей; на правомъ и на лъвомъ клиросахъ по 25 громогласныхъ пъвцовъ; соти нноковъ по правую и по левую сторону в настоящей церкви и въ транезъ. Вся сія масса людей крестится въ одно время, и поклоны кладеть въ одно время. Вы удивляетесь норядку, чинности, и думаете, что этими тактическими движевіями молящихся управляеть одна дуща въры, одно чувство любви къ другъ къ другу. Вы уже забываете ихъ не-

<sup>(1)</sup> Разумѣется время до 1837 года, съ котораго сін монастыри обратились изъ раскола въ единовѣріе,

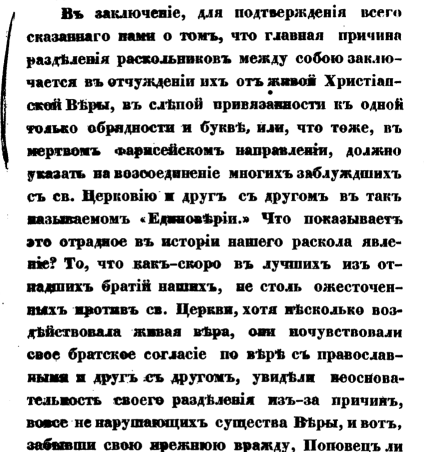
пріязнь къ вамъ и хотите соединиться съ ними въ молитвъ. Нътъ; все то, что вы видъли, есть одна личина и хитрость. Это служеніе, этоть чинъ, эта выдержка собственно не для иноковъ. а наипаче для приходящихъ, для поддержанія раскольническаго дъла, раскольническихъ выголъ: забсь, кроив немногихъ, мало думають о спасенін души. Случалось слышать, что состлніе монастырскіе жители, знающіе распутную жизнь лжеиноковъ, спрашивали ихъ, почему они, повидимому, посвятивъ себя жизни монастырской, живуть распутно, и слышали въ отвътъ: а за то въ церквахъ мы молимся по-древнему и хранимъ истинную древнюю въру: она насъ спасетъ. Почти такая же бегдушная, лицемърная, но стройная внъшность общественнаго Богослуженія,» заключаеть помянутый нами наблюдатель, «существуеть во всъхъ раскольническихъ часовняхъ и молельняхъ (1).» Слъдовательно, расколъ, полагающій сущность Въры въ однихъ обрядахъ и словахъ, а не въ истинъ и живомъ духъ, отнялъ у общественнаго Богослуженія силу и средство къ соединенію своихъ послъдователей; потому что онъ даже храмъ, училище Въры и любви, по пре-

<sup>(1)</sup> Рукопись о бъглопоновской сектъ, Преосв. Іакова, л. 26 и 27.

имуществу мъсто братскаго союза вървыхъ: обратиль въ мъсто мертваго, фарисейскаго служенія Богу и живаго служенія различнымъ земнымъ, своекорыстнымъ видамъ. Куда же должно было привести отступниковъ такое іудейское направление ихъ въры, какъ не къ іудейскому раздробленію и раздъленію? Іудеи, утративъ истивный, внутренвій смысль Мочсеева закона предъ пришествіемъ Спасителя, раздълились между собою въ пониманіи сего закона на разныя секты (1), и Богъ, когда они. но своимъ ложнымъ понятіямъ о Христь, не приняли Христа, въ лицъ Котораго должиы были чрезъ въру придти въ общение съ Нимъ и между собою, разрушилъ средоточіе общественнаго Богослуженія и разсъяль ихъ по всему лицу земли, какъ не имъющихъ межлу собою внутренней связи въры. Что удивительнаго, если и наши по духу въры іудеи, забывсмыслъ Христова закона, не имъя ни вившняго, ни внутренняго средоточія въры, также, по допущенію Божію, раздробились на секты, и, употребимъ собственное

<sup>(1)</sup> Секты эти составляли: Асидеи, Карея, Фарисен, Саддукеи, Ессеи. Церковно-библ. истор., послъд. пер. Ветхозавътной Церкви.

выраженіе, «разсыпались м'ястами и мысля ми (¹)?»



кто быль прежде, или Безноповець, суровый



<sup>(1)</sup> Такъ говорили Поповцы и Безпоповцы на одномъ лжесоборъ, на которомъ совъщались о томъ, какъ бы найти главу Церкви-Епископа, Іоаннов. ч. 2, стр. 72.

Поморянинъ или гордый Федосъевецъ, всъ безъ различія вступили въ союзъ съ Православною Церковію и между собою съ именемъ Единовърцевъ, ясно характеризующихъ этотъ внутренній и святый союзъ. Дерзаемъ надъяться, что и всъ отпадшіе отъ Церкви и разрозненные между собою братія наши, когда нодобнымъ образомъ спадетъ съ ихъ глазъ нора заблужденій, закрывающая отъ нихъ духъ живой Вѣры, также возсоединятся съ св. Церковію и между собою, какъ братія о Христъ и члены единаго тъла Церкви. Дай Богъ, чтобъ это скоръе исполнилось!

Б.

Наъ понятія о расколь сама собою отирывается его неправота и безсиліє къ удовлетворенію духовных в нуждъ человька. Такое качество раскола служить новою и весьма важною причиною раздробленія его на секты. На это часто указывають въ своихъ твореніяхъ, направленныхъ къ обличенію отступниковъ, настыри православной Церкви, поборники православія. «Извъстно,» говорить Преосвященный Митрополить Платонъ въ своемъ увъщаніи къ отступникамъ, «что въ неправости нътъ согласія. Изъ сего раздору разные произошли толки, какъ напримъръ: Поповщина, Безпоповщи-

на.... и прочіе многочисленные (1).« Преосвященный Игнатій, Архіенископъ Воропежскій, объясняеть его тъмъ, что »истина, какъ путь парскій, большая дорога, - открыта, пряма; а заблужденія, какъ абсныя тропинки, многочисленны и безпорядочны (2)». И въ самомъ истинная духовная жизнь человъка только во Христь; посему только небесныя блага, даруемыя чрезъ Христа, могутъ успоконть духъ н сердце человъка, жаждущее блаженства. Но глаголемые старообрядцы, какъ чуждые духа единой истинной и живой Въры во Христа, отдълились отъ св. Церкви, а съ тъмъ вмъстъ лишились благодати Св. Духа-божественнаго начала, оживляющаго и укрѣпляющаго самую Въру и соединяющаго во Христъ и чрезъ Христа членовъ Церкви между собою. Потому что благодать Св. Духа пріемлется върою (3), и подается чрезъ Таинства, которыхъ внъ Церкви нътъ. Следовательно какъ бы ни усиливались они самовольно и самочинно замънить чъмъ нибудь законное совершение Таинствъ, не получатъ никогда благодатныхъ даровъ, чрезъ нихъ изливающихся. Перекрешиваніе или самокреще-

<sup>(1)</sup> Увъщание во утверждение истины стр. 35.

<sup>(2)</sup> Изъ бесьдъ о мнимомъ старообрядствь. Первая бесьда о Въръ старообр. стр. 11.

<sup>(3)</sup> Марк. 16, 16. Галат. 3,3.5.7.14.

ніе не привьеть их в къ духовной маслинь-Інсусу Христу; помазаніе самодъльнымъ, или украденнымъ изъ церкви, муромъ не утвердить ихъ въ жизни Христовой; покаяніе.скитское ли предъ своимъ обществомъ, или предъ землею, - не разръшить ихъ отъ гръховъ. не примирить ихъ съ собственною совъстію и съ ближними; благословение родительское ваниное согласіе не соединить брачущихся такимъ союзомъ любви, въ которомъ бы благодатно сіяль образь союза Христа съ Перковію; св. Тайны, украденныя отъ Церкви и смѣшанныя съ твстомъ, носле испеченвымъ, не освятять и не соединять ихъ съ Іисусомъ Христомъ и чрезъ Христа другъ съ другомъ; елей, не освященный законно, не уврачуетъ ихъ отъ недуговъ телесныхъ и душевныхъ. Неизбъжнымъ следствіемъ сего удаленія отъ св. Церкви и св. Таинствъ служить смерть духовная. «Отними лучь оть его начала,» говорить св. Кипріанъ, »отнятый онъ не можетъ существовать самъ собою; отломи вътвь отъ дерева,отломленная не можеть уже рости; пресвки ручей, текущій отъ источника, пресвченный онъ изсохнетъ (1).» Такъ и всякій, отдъляющійся отъ единой Церкви Христовой, умираетъ для жизни духовной и для спасенія. Такъ и на-

<sup>(1)</sup> Воскр. Чт. годъ XI стр. 245.

ны отступники отъ Православной Церкви и нивущаго въ ней духа Христовой Въры и жиэни. - Луха благодати, какъ въ самомъ началъ отделились отъ Православной Церкви подобно гнилому члену твла, такъ и впослъдстви должа ны были еще болье умирать духовно, а умирая, разлагаться, распадаться на части, отделяться аругъ отъ друга. Нъкоторые изъ нихъ самихъ выражали сію причину своего разделенія. Такъ. новъствователь о началъ и причинахъ разлъленія между Федосіанами и Поморянами, разеждая вообще о причинахъ раздоровъ въ обществъ отступниковъ, говорить: «раздълищася н не умилишася. Сін суть от выянощінся отъ елиности Въры и суть телесни и Луха Св. менмущін (1).» Въ лиць святой Перкви заблуждніе утратили для себя солнце, світлицее стопамъ человъческимъ, небурное пристанище истины и блаженства. Внутренно сознавали это многіе изъ сачихъ отступниковъ. Что же было имъ дълать? Обратиться къ Православной Церкви? Да; чистота, святость и испограние месть ся для върныхъ сыновъ ся очевимин. ванъ светь дня. Но для ослещенныхъ пред-

<sup>(1)</sup> Повёсть «о началё раздора Оедосёевцевъ съ Выгорыциить общежительствомъ и о причинё того, чего ради оный бысть.» Рукописный Сборникъ Архимандрита Агаоангеда л. 60 на обор.

убъидениемъ и злобою противъ нел отнадинихъ членовъ она была солнцемъ, закрытымъ густы. ми облаками. Вмъсто обращенія къ ней, они. какъ слъпые, сами пошли искатъ себъ Въру и Перковь разными кривыми и ложными путями. Но куда они ни шли, нигат не находили истинной Въры и Перкви; все, что ни дълали, окавывалось непрочнымъ, неправымъ, неспаси-Мертвая, потерявшая для энутреннее свое значеніе, внішность Віры не могла удовлетворить потребности ихъ въ чистой Христовой истинъ и благодати; тъмъ болъе не могло усновоиться ихъ чувство сусвървыми мивніями и предразсудками. Что намышляли, что делали они противъ законовъ Церковныхъ, то осуждали законъ и эдравий равсудокъ. Они осуждали другъ друга. самихъ себя и свои собственныя дъйствія. Одни утвержа лали то, другіе другое; что двлали прежде, отв того отказывались послъ.- И вотъ, не переставая искать Въру сами собою, они разбрелись, разделились въ своихъ Верахъ, и чемъ лальше уклонялись отъ светозарнаго сіявія Православной Церкви, темъ больше и больше **УКЛОНЯЛИСЬ ДРУГЪ ОТЪ ДРУГА И ЗАБЛУЖДАЛИСЬ НА** распутіяхъ лжи и порока. По-сему всякая. вновь возникавшая, секта была не что иное. новый вообще укоръ всему расколу и всъмъ другимъ предшествовавшимъ сектамъ, не что иное, какъ новая невърная попытка найти истину и спасеніе, какихъ не обръталось въ тъхъ сектахъ.

Православная Церковь еъ материнскимъ серлоболіемъ видъла неправоту и бъдственную участь невърныхъ, отнадшихъ отъ нея, членовъ, съ самаго начала ихъ отпаденія; но не видъли того, или мало видъли то сами сін члены. Въ ослъпленіи и злобъ на Православную Церковь, они какъ будто думали прожить весь въкъ своею особою самостоятельною мнимою Церковію, съ главнымъ своимъ представителемъ-Павломъ, Епискономъ Коломенскимъ, и священниками, рукоположенными до Патріарха Никона, которыхъ однихъ только принимали къ себъ, по наставленію своихъ руководителей (1). Но Павелъ Коломенскій скончался въ самомъ началъ раскола (1665 г) (2); свяшенники, рукоположенные до Патріарха Никона,

<sup>(1)</sup> Впрочемъ еще при жизни Павла въкоторые священники и іеромонахи озабочены были тъмъ, что, въ случать его смерти, некому будетъ поставить преемниковъ имъ въ пастырствт. Потому-то будто бы и спращавали сего лишеннаго сана Епискона: маще твоя святыня отъ насъ сирыхъ въ будущая преселится, угаснетъ святая и безкровная жертва и священство до конца погибнетъ: кто намъ возжетъ священства свътильникъ святыя Божія службы?» Ист. раск. Преосв. Макарія стр. 240.

<sup>(2)</sup> Тамъ же стр. 239.

неремерли, и туть-то ослъпленные сознали свое неправое и бъдственное положение: они искали старой Въры, старыхъ обрядовъ, а остались ни съ чемъ-безъ Церкви, безъ настырей, безъ Таинствъ, безъ опоры для истины, безъ пристанища спасенія. Имъ предлежало рышиться на одно изъ двухъ: или оставаться безъ священниковъ и предоставить право учить и священнольйствовать лицамъ непосвященнымъ. или принимать священниковъ, посвященныхъ Епи-Православной Церкви, убъгающихъ отъ ней. Такъ и сталось: одни ръшились первое, другіе на последнее средство. Здесь начало двухъ главныхъ сектъ раскола; и здёсь въ первый разъ гласно неправда отступниковъ солга себь: Поповщинская половина раскола осудила Безпоповщинскую за то. что имъетъ у себя самыхъ существенныхъ принадлежностей Христовой Церкви; Безпоповщинская половина осудила Поновщинскую за то, что она вступила въ незаконную связь съ Православною, будто бы еретическою, Церковію. Следовательно не «Никонова лжа возвратися самому (Никону) на главу его,» и не его «пеаравда взойде на верхъ его», какъ утверждаютъ окмеветавшіе Никона во лжи отступники (1); а обратно: «ихъ лжа возвратися имъ самимъ на главу ихъ и ихъ неправда взойде на верхъ ихъ.

<sup>(1)</sup> Разглагол. новообрядца съ старообрядцемъ, л. 49.

Но върны ли и надежны ли были противоположные пути. избранные объими положинами раскола? Могла ли Поповщина или Безпоцовщина спазать о себъ, что она есть истинная Церковь, что у ней истина и пристанище оцасенія? Нътъ, это были только два отдъленія одного и того же мрачнаго дабиринта, изъ которыхъ одно темнъе другаго. Въ глубивъ сердна своего ожи не могли не чувствовать пустоту; жиань божественная, даруемая върующимъ нъ ов. Церкви, не наполняла ихъ; ихъ всюду сопровождало чувство веудовлетворенности. И воть, Поповцы и Безноповцы, не довольствуясь внутренно своими сектами, безъ свътильника Въры и Православной Церкви, снова заблудились, разошлись одни съ другими въ изысканіи истины и средствъ къ спасенію.

Не могла Поповщинская секта успоконться въ той мысли, созданной ею самою, что она будто есть истинная Христова Церковь. Потому что, во-первыхъ, она не имъетъ у себя Еписконовъ, которые совершенно необходимы въ Церкви, какъ дица, одни только получивнія право ружополагать прочихъ пастырей и учителей и преподавать имъ власть освящать върующихъ ученіемъ Въры и Талиствами (1). Во-вторыхъ,

<sup>(1)</sup> I Тим. 5, 22, 1, 5. Прав. Апостол. 2: Соб. Антіох. 9.

Поповиниская секта не имбеть у себя и законныхъ священниковъ: тъ бъглые попы, какихъ она принимаетъ, обыкновенно бываютъ или запремены своимъ Епископомъ и даже вовсе лищены сана, или по крайней мъръ самовольно. вопреки воль Архипастыря, оставивъ свою цаству, переходять въ другую, и во вежомъ случать, по переходт въ расколъ, нолучаютъ разрінценіе священнодійствовать от такихъ же бытыхъ поповъ, прежде совратившихся иъ раскеду. Но по правиламъ Апостольскимъ и Соборнымъ; а) пресвитеры, запрещенные мак низверженые Епископомъ, отнюдь не имъютъ права свиненнольйствовать нигль; б) пресвитеры, переселяющіеся для жительства изъ своего предъла въ другой безъ воли своего Епископа. уже за одно это запрещаются въ священводъйствін, а если останутся въ своемъ безчиніи, то лишаются лаже сана и мизволятся на степень мірявъ; в) принимать къ себь и разрышать таинкъ пресвитеровъ, запрещенныхъ или визоерженныхъ, не имбеть права не только какой нибудь священникъ, но даже Епископъ другой Епархіи; нивче онъ самъ отлучается оть Цериви (1). Въ-третьихъ, Таинства Церкви, ка-

<sup>(1)</sup> Прав. Апост. 15, 16; Auriox. 3, 6; Сард. 13; 1. Всел. 15, 16; VI Всел. 17 и др.

кін совершаются въ Поповщинской сектв, совершаются незаконно; ибо совершаются священниками, не имъющими права священиодъйствовать и принятыми незаконно. Наконенъ въ этой сектъ совершенно нътъ двухъ таинствъ: таинства священства или рукоположеніл, потому что нътъ Епископовъ, и таинства муропомазанія, потому что нъть освященнаго Епископами мура. Всъ сіи недостатки Поповшинской секты такъ очевидны, что сами сектанты не могли не сознавать ихъ, и многіе изв нихъ дъйствительно сознавали ихъ, скорбъли о потеръ и неимъніи у себя истинной Церкви; нотому что мысль объ истинной Церкви никогда не изчезала въ умъ ихъ, и они требовали на все доказательствъ отъ Св. Писанія и правилъ св. Соборовъ и св. Отцевъ. «Кто ны воздвигнеть долу лежащихъ, или утъщить во тьмъ печали съдящихъ?» такъ взывалъ нъкогда изъ глубины души образумившійся последователь діаконскаго согласія. «Гдь образованіе горняго Сіона (т. е. Церковь)? Камо скрыся отъ насъ райская доброта? Гдъ зайде отъ очей нашихъ красота матери нашея? Гдъ витаеши рождшая насъ? Гдъ пребываеши питавшая ны? Неплодствуетъ страна наша (1).» «Въ какое горькое и

<sup>(1)</sup> Іоаннов. ч. IV стр. 14.

плачевное время мы родились!» восклицаль въ недавнее время инокъ Пароеній до своего обращенія изъ раскола, «у насъ нътъ ничего основательнаго и утвердиться не на чъмъ. Ибо священное и отеческое писаніе воність противъ насъ, яко громогласная труба (1).» Носему имъть у себя Церковь, и Церковь, правильно устроенную, въ полномъ ея составъ, со ветми принадлежностями, объ этомъ всегла мечтали, того сильно желали Поповны. Но вмъсто того, чтобы идти къ тому прямымъ нутемъ возсоединенія съ Православною Нерковію, они для удовлетворенія духовныхъ своихъ нуждъ, для восполненія недостатковъ своей, по ихъ понятіямъ, Церкви, прибъгали къ незаконнымъ болъе и болъе неудовлетворительнымъ средствамъ, къ незаконнымъ лицамъ, къ незаконно совершаемымъ священнодъйствіямъ перковнымъ, стараясь оправдать себя нуждою, которая для нихъ получила силу закона.

Такъ сознавали Поповцы необходимость въ Церкви Епископа (2); почему, не имъя воз-

<sup>(1)</sup> Сказ. о его странствіи ч. І стр. 14.

<sup>(2)</sup> Они говорять: «мы всеусердно желаемъ и отъ Господа Бога просимъ, да православніи Епископи будуть до скончанія віка.» Разглагол. новообрядца съ старообрядцемь л. 94.

можности поставлять у себя пастырей, старались лобывать себъ священиновъ, рукоположенныхъ православными Архіереями, и неоднопратно пытались пріобрасть овоихъ Епискоцовъ, которые бы поставляли имъ священия ковъ по старымъ книгамъ. Понимали это и нъкоторые смълые обманщики, изъ честолюбивыхъ и корыстолюбивыхъ видовъ иснавние Епископства. Хитростію и обманемъ они пріобрътали себъ санъ Епископскій, или, не имъя никакого поевященія, выдавали себя за Еписпоповъ между отступниками. Это были уномянутые выше: монахъ Епифаній, ісродіаконъ Амвросій, перенменовавшій себя Анопногеномъ. и инокъ Аноимъ. Отступники, какъ безнастушнее стало, рады были и этимъ волкамъ въ овчей одеждь, канъ истиннымъ пастырямъ; нужда такъ смежила и бевъ того слъпыя очи ихъ. что они сначала безъ всякаго разбора следовали обманщинамъ. Но обманъ открылся: иногіе изь обивнутыхъ, сдушая голосъ совъсти и занона, съ негодованіемъ отвергли деракихъ самозванцевъ; другіе же изъ поставленныхъ ими священниковъ никакъ не хотъли слагать съ себя мнимое священство, увлекали вмъстъ съ собою въ пользу ихъ многихъ простаковъ, отдванаись отъ техъ, которые не принциали мнимаго ихъ рукоположенія и такимъ образомъ

Charles and against the A

основывали секты (1). Следовательно, по цороду лжееписнововь, снова «лжа отступниновъ возвратилясь на главу ихъ и неправда ихъ ваошла на верхъ ихъ.» Признавще лжееписноповъ за истиныхъ Епископовъ осудили непризнавнихъ за то, что у нихъ нётъ нинавихъ еписноповъ; последне осудили нервыхъ за то, что они удержали беззанонныхъ еписноповъ. Объ стороны одинаново правы въ судъ своемъ одна надъ другою и одинаново жалии и неправы предъ занономъ Божіниъ.

Поповцы не всегда питали довърйе и расцоложенность нъ беззаконнымъ своимъ сванцения;
камъ. Ибо священиям ихъ, промъ того, что
бым растрименные или запрещенные за дурную жизнь и самымъ бъгствомъ своимъ разруизли силу хиротовій, полученной ими въ Пръвославной Цериви, переходили къднить вемпихъ
ради прибытковъ и вели самую нетрезвую и
соблазнительную жизнь. Къ тому же иногда
случалось, что подъ видомъ священника скрывался и исправлялъ требы перковныя какойнибудь обманцикъ, бъглый солдатъ, или господскій человькъ, почему и назывался «сумленмымъ» Все это смущало отступниковъ и от-

<sup>(1)</sup> См. ист. этихъ обманциковъ въ Полн. изв. о раск. ч. IV стр. 47-35.

талкивало ихъ отъ недостойныхъ настырей. Одинъ поповецъ (1755 г.) описываетъ своихъ священниковъ такъ: «Въ коликое убо безобразіе и нельнотьство настоящее іерейство пріиле! Оныи (первоначальные) іереи быша ревнители благочестія мірскаго; оніи утъщающійся въдусъ, сін же въ брюхъ; онін упованіе свое имуще на Бога, сіи же на злато и откупники свои; оніи прилъжаще бесъдамъ духовнымъ, сіи же бесъдамъ мірскимъ; оніи Въру праву и догматы истинны храняху, сін же трапезамъ въру непреложну имуть. И что о сихъ реку? Оніи іереи истинній бяху, сій же ісреевъ истинныхъ токмо имена содержать, а достоинствъ правильныхъ далече отстоятъ.... О іерейства сего чуждеименнаго и своевольнаго! Всуе хвалится отцами, всуе имя обносить (1).» Но отвращаясь оть беззаконныхъ своихъ пастырей, Поповцы ръдко и не тотчасъ оть нихъ переходили къ истиннымъ пастырямъ Православной Церкви, по слепому предубъжденію противъ Нравославной Церкви. «Я помыніляль,» говорить инокъ Пароеній о состояніи души своей до обращенія къ православію, «что во истину наши пастыри суть самые настоящін волцы, которые терзають и поядають наши души, во истину они взошли къ намъ не дверьми,

<sup>(1)</sup> Алексвев. ист. о бытств. священствы, вы концы.

а чрезъ заборъ предъзли и погубляють наша души. Ибо никто ихъ къ намъ не прислалъ. ниже приставиль, но самовольно они бъжали отъ своего Епископа, безъ всякаго благословенія и разръшенія, и сами къ намъ пріъхали и своевольничають и безчинствують....Азъ еще болье началь скорбъть и плакать, что на худыя дела сами приглашають, и никто имъ не воспрещаетъ, а на благое и душеспасительное нътъ совътника ни единаго. Но азъ хотя и скорбъль о великихъ недостаткахъ, но объ обращеніи кь Греко-Россійской Церкви ниже полумаль; потому что видьль въ ней нъкоторые соблазны и нестрого соблюдаемые обряды. и сіе по тоглашнему мивнію считаль въ ней дозводеннымъ (1).» Другіе напротивъ были убъждены внутренно и въ неправости всего раскола, и въ православіи нашей Церкви, уклонялись отъ своихъ недостойныхъ пастырей и обращались за исправленіемъ церковныхъ требъ къ православнымъ священникамъ, и, не смотря на то, не открывали въ себъ ръшительнаго обращенія къ православію, а держали его втайнъ, чтобы не лишиться матеріальных выгодь, соединенныхъ съ расколомъ (2). Эти, такъ называемые, «тайные православные» находятся какъ

<sup>(1)</sup> Сказ. о странствів его ч. 1. стр. 13.

<sup>(2)</sup> Рукоп. Архим. Агаеангела № 28, стр. 75.

бы на перепутіи между расколомъ и Православною Перковію, жертвуя иногда св. Върою расчетамъ своекорыстія. Большею же частію Поновиы, не довольные своими попами, только удалялись отъ нихъ, или переходили отъ одного изъ нихъ недостойнаго къ другому такому же недостойному, или выдумывали новые жалніе толки (1). Наконецъ, явилось еще много н такихъ въ бъглопоповской сектъ, которые, не въря болъе бъглымъ попамъ своимъ, ръшин тельно отпадали отъ своей секты, но не обращались и къ Православной Церкви, не признавая ся православія; такіе избирали крайность. бливко граничащую съ расколомъ Безпоповщинскимъ. Нъкоторыя таинства, напримъръ, крещение и иногда бракъ, они совершали въ Иравославной Церкви, съ своею потомъ исправою надъ крещенными и брачущимися,-другія, нанримъръ, исповъдь, совершали у нихъ, какъ у **Безпоновцевъ**, «наставники» или «скитнины, » Этимъ обычаямъ обязана своимъ происхожденість секта такъ называемых исамосправщиковъ» (2). Вотъ какимъ образомъ беззаконность и порочное поведение бъглыхъ поповъ въ Поновышинъ удаляло отъ нихъ самихъ и другъ отъ

<sup>(1)</sup> Рукон. Преосвящ. Івкова л. 394.

<sup>(2)</sup> Рукоп. Архим. Агабангела № 28 л. 27.

аруга беззаконныхъ ихъ чадъ разными извилинами, то приближающими, повидимому, къ Церкви Православной, то еще болъе удаляющими отъ нея. И здъсь опять «лжа Поповцевъ возвращалась на главу ихъ и неправда ихъ всходила на верхъ ихъ.» Они осуждали своихъ безваконныхъ пастырей и взаимно другъ друга, оставалсь при противоположныхъ одна другой и бъдственныхъ крайностяхъ: одни—съ беззаконными священниками, другіе—вовсе богъ священниковъ.

Не имъя Епископовъ, Поповцы терпъли, нужду въмуръ, которое, по правидамъ Церковнымь, могуть освящать только Епископы, при установленномъ дли сего священнодъйствии. Почему первоначально они запасались древнимъ муромъ, т. е. свареннымъ еще до Никона. а потомъ, когда оно выходило, смъщивали капего съ обыкновеннымъ масломъ и даже крали муро изъ Православной Церкви. Наконенъ, нужда заставила чернеца Осодосія на Въткъ и бъглыхъ поновъ на Рогожскомъ илелбингь составить и освятить свое муро для муропомазанія надъ своими последователями и перемазыванія священниковъ, переходящихъ къ нимъ отъ Православной Церкви. Дъло явно противозаконное, Нъкоторые изъ муроварителей сами сознавали свою несправедливость, во

время самаго дъйствія (1). Не смотря на то, нъкоторые согласились лучше имъть у себя немуро, чтиъ не имъть никакого: законное другіе напротивъ ръшились лучше быть безъ мура, чъмъ мазаться незаконнымъ. Одна сторона осудила другую съ одинаковою справедливостію, но ни одна не могла побъдить другой, а объ остались въ разногласіи. Ибо все равно. быть ли безъ мура, или имъть незаконное муро. А несогласіе касательно мура, между прочимъ, послужило поводомъ къ раздъленію между Поповцами, - раздъленію, распространившемуся съ Вътки и Рогожскаго кладбища на многія другія мъста Поповщинскаго раскола. И опять «лжа Поповцевъ обратилась на главу ихъ и неправда ихъ взойде на верхъ ихъ,»

<sup>(1)</sup> Когда, во время муроваренія на Рогожскомъ кладбищь, случившійся туть Иргизскій строитель Сергій спросиль попа Василія—главнаго зачинщика и руководителя дьла, читавшаго Архіерейскія молитвы надъ кипьвшимъ масломъ: «почему онъ опустиль одну изъ сихъ молитвъ?»—Василій отвычаль: «потому что она важна и приличествуетъ только Архіереямъ.» Сергій замытиль: «да выдь и все это дыйствіе приличествуеть только Архіереямъ,» и услышаль такія слова отъ Василія: «ты, о Сергій, сталь уклоняться отъ благочестія, а прежде быль ревностные. Прошу помолчать о семъ, чтобы простымъ людямъ не подавать повода къ соблазну.» Истор. раск. Преосв. Макарія стр. 319.

Въ следствие оскудения священства, въ нынамиемъ столътіи последователи Поповшинской секты увидъли себя, между прочимъ, въ той опасности, что не-передъ-къмъ остается нриносить имъ покаяніе, безъ котораго впрочемъ спасеніе не возможно. Волненія между пими, обнаружившіяся по сему случаю, заставили Рогожское кладбище опасаться за согласіе и твердость многочисленнаго общества его последователей. Оно вадумало предотвратить угрожающее раздъление следующимъ правиломъ о заочной исповъди: «ради тесноты обстоянія оскуденія древле-благочестиваго и великаго священства исповъдывать въ дальныхъ мвстахь обрътающихся Христіань, соблюдающихъ истипную Въру и древнія святоотеческія преденія, по почть или съ оказіей. Но это пра-Умидинова вило не только не успокоило недовольныхъ По повцевъ, но еще произвело большее волнение и разлъление между ними. Потому что оно не ниветь для себя никакого законнаго оправданія ни въ Священномъ Писаніи, ни въ Священномъ преданіи, и походить больше на Папскія видульгенціи, чемъ на исповедь въ святой Православной Церкви (1). И эти обстоятельства обнаружили въ самихъ Поповцахъ сознавіе, что

<sup>(1)</sup> Рукоп. Преосв. Іакова л. 109.

у нихъ, по случаю оскудънія священства, не достаєть одного изъ важнъйшихъ и спасительнъйшихъ таинствъ—покаянія.

Если Поповінинская секта не имбеть въ себъ основаній для той успоконтельной мысли, будто она есть истинная Христова Церковь; то тьмъ болье не имъетъ сихъ основаній Безпоповщина, хотя сама она и силится присвоивать себъ название Церкви. Ибо Безпоновщина не имъетъ у себя самой главной принадлежности Церкви-Іерархіи, т. е. тыхь освященных лиць, которыя Самъ Господь Інсусъ Христосъ, единый въчный Архіерей, приводящій върующихъ въ любовь Своего Отца и раздающій имъ дарысей любви содъйствіемъ Св. Духа, избраль и освятиль въ сосуды и орудія къ постоянному проявленію въ мір'в такой Своей благодати; не имъетъ тъхъ настырей и учителей, которыхъ Самъ Богъ «даль къ совершенію святыхь. въ дъло служенія, въ созиданіе тъла Христова,» т. е. Церкви, и которые должны двйствовать въ ней до техъ поръ, дондеже достигнемь вси въ соединение въры и познанія Сына Божія, въ мужа совершення, въ мъру возраста исполненія Христова (1), н следовательно не прекратятся въ Церкви Хри-

<sup>(1)</sup> Esec. IV, 11-13.

стовой до самаго конца міра. Безпоповинна не имъетъ у себя таинства Евхаристіи, которал также не прекратится въ Церкви до кончины міра (1), и совершенно необходима для спасенія (2); не имъетъ и другихъ таинствъ: муропомазанія, покаянія, брака, елеосвященія, учрежденныхъ Господомъ Богомъ въ святой Перкви для сообщенія върующимъ разнообразныхъ даровъ Благодати. Если и совершаются въ Безпоповщинъ общественныя службы-вечерни, утрени, часы, молебны, панихиды; то все это совершается самовольно и самочиню, людьми непосвященными, не призванными отъ Бога, и часто даже женщинами, вопреки ясному ученію слова Божія (3). Посему сравнительно съ Поповщиною Безпоповщинская секта еще менве имвла въ себв силь къ тому, чтобы существовать прочно, менье представляла въ себь успоконтельнаго для своихъ последователей и менъе могла удовлетворять духовнымъ ихъ потребностямъ. Хотя еще въ самомъ началъ раскола многіе иноки и міряне дерзновенно присвоили себъ права Іерархіи: учить другихъ Въ-

<sup>(1)</sup> I Kop. 11, 26.

<sup>(2)</sup> IOan. VI, 53.

<sup>(3)</sup> I Kop. XII, 28. 29. Esp. V, 4. Koa. 11, 23. 1 Thm. 11, 11. 12.

ръ, совершать таинства крещенія и покаянія и вообще Перковныя требы, а въ нъкоторыхъ мъстахъ сами даже священнослужители, руковолившіе расколомъ, завъщавали при смерти своей мірянамъ совершать впредь вст эти требы, и Беаноновны такъ поступали и поступають; однакожь по крайней мъръ нъкоторые паъ нихъ не могли не сознавать, что такія дъйствія, какъ противозаконныя, не спасительны. Сознаніе сего было причиною происхожденія въ Безпоновщинской секть особаго класса модей, такъ называемыхъ сомнящихся, которые хотя отпали отъ Православной Церкви, но не приставали ни къ какому согласу; нотому что нигать не находили истины и спасенія, колебались въ своихъ мысляхъ и часто проклинали виновниковъ своего отпаденіи за то, что они сбили ихъ со всякаго основательнаго пути, а у себя не дали никакого надежнаго пристанища (1). Впрочемъ Безноповны чемъ боле уклонялись отъ Православной Церкви, твиъ умъ ихъ тускаве представляль себъ понятіе о Церкви, тъмъ холоднъе становилось къ ней ихъ сердце. Посему и въ послъдовательномъ развитіи Безпоновшинскихъ сектъ не замъчается такой сильной борьбы между нуждою и зако-



<sup>(1)</sup> Поли. ист. изв. о раск. ч. 11, стр. 62.

номъ, какую мы видъли въ сектахъ Поновщиновихь; но какъ въ самомъ началъ своего отдъленія отъ Поновщины, Безноновцы вообще невазали въ себъ духъ отрицанія Церковности, такъ и частныя Безноновщинскія секты выраждались одна изъ другой больше чрезъ отрицаніе какихъ либо или общихъ началъ Безноновщины, или частныхъ началъ какой-нибудь частной прежней секты, которыя та или другая новая секта сознавала несправедливыми, мало заботись о замъненіи ихъ другими положительными правилами; и это продолжалось дотолъ, пока нечего стало отрицать. Именно такимъ образомъ произошли у Безноновцевъ три рода секть, ръзко отличающихся одна отъ другой.

Сначала Безпоповцы хотъли пройти камимъ-то среднимъ царскимъ путемъ. Въ пресловутомъ «посланіи Андрея Діонисова къ Оедостю Васильеву,» который, имъя степень тольво дьячка, надъвалъ на себя священническія поручи, когда крестилъ кого-либо, читалъ священническія молитвы по рожденіи младенца, ири исповъди и погребеніи, и настоятелей раскольническихъ называлъ Епископами,—въ этомъ, говоримъ, посланіи цишется: «аще начнемъ вся по немъ творити (т. е. исправлять церковное Богослуженіе и обряды такъ, какъ мсправляетъ пхъ священникъ), въ безмъріе впадемъ, и боязнь обдержитъ, да въ восхищеніе недарованнаго не впадемъ. Аще отъ безумнаго страха запяти, и вся отложимъ, то на шуй путь въ темномъ и безумномъ помраченномъ безумін обрящемся, и всячески будемъ пусты и наги Христіанству; сего ради глаголеть соборникъ: не уклоняйся ни на шуе, ни на десно, но путемъ царскимъ шествуй (1).» Посему Безпоповцы сначала составили общества, въ которыхъ хотя не было истиннаго священства и таинствъ, но оставалась, по крайней мере, некоторая тань Іерархіи и Церковности; ибо они имъли своихъ учителей, которые отправляли нъкоторыя [Богослужебныя дъйствія, совершали мнимыя таинства крешенія и покаянія. Сюда относятся: Поморяне, Оедосвевны, Пастухово согласіе, Титловцы, Новожены. Впрочемъ лица, взявшія на себя права і рархіи въ этихъ сектахъ, невбыли поставлены Духомъ Святымъ учить и священнодъйствовать; самовольно и самочинно совершаемыя таинства и обряды были незаконны; въ ученіи и жизни учителей открылось много погръшностей и недостатковъ. Посему вскоръ явились расколоучители, которые стали утверждать, что и въ истины и спасенія, и вообще ни въ

<sup>(1)</sup> Л. 88 на обор, и 89 по рукоп. Архимандрита Агаевитела.

обществахъ быть не можеть, что царство антихристово объядо и осквернило всъхъ дюдей. и потому о спасеніи всякій должень заботиться отабльно отъ другихъ. Такія нельпыя и бевотрадныя мысли образовали особыя секты подъ именемъ «Самокрещенцевъ и: Самостригольниковъ.» Очевидно, что у нихъ еще меньше можно было найти истины и спасенія. Оттого лжеучение ихъ смвнилось новымъ, которое проповедывало, что ныне неть въ міре ни православнаго священства, ни таинствъ, ни Благодати, которыя, будто бы, взяты на небо; что и самъ человъкъ, какъ состоящій во власти антихриста, всюду на земль господствующаго, и какъ оскверненный имъ, ничего не можеть сдълать для своего спасенія, что посему нътъ нужды заботиться о своемъ спасеніи, а всю надежду должно возлагать на Бога. Такъ произошли: Нътовщина, Розиновщина и другія подобныя имъ секты. Воть до какой ужаспой крайности довела Безпоповцевъ ихъ неправда!

Сами отступники обоихъ главныхъ толковъ, особенно Поповцы, въ прошломъ столътіи, когда вышли священники стараго поставленія, живо сознавали и доказывали словомъ и дъломъ ту печальпую истину, что причиною ихъ раздъленія на секты было отсутствіе у нихъ цстинно-Христовой Церкви, или что тоже, неправда, внутреннее безсиліе и неудовлетвоънтельность раскола. Почему, какъ для того. этобы имъть у себя истинную Церковь, такъ и для того, чтобы чрезъ это привесть свое общеетво къ единству, они не разъ пытались найги Епископа, какъ главу и средоточіе Церкви, въ разныхъ мъстахъ Россіи и за границею. Мысль • Епископъ была такъ обща отступникамъ и такъ близка къ ихъ сердцу, что иногда заставляла разныя секты забывать взаимную вражду въ Въръ и дъйствовать въ исканіи архіерейства вместь, съ единодушіемь, достойнымь удивленія (1). Конечно еще не такъ удивительно, что въ 1730 г. Поповщина соглашается съ Ліаконовщиною вмъств просить себъ Архіерея въ Яссахъ; потому что между ними нътъ большаго различія. Но удивительные всего то, что въ тотъ же самый годъ Безпоповщина, изъ-за Онежскихъ лесовъ, покушается на такое же предпріятіе. Нельзя предполагать, чтобы у ней не было въ самомъ началъ какого либо тайнаго соглашенія съ Поповщиной: нотому что въ последствіи, въ началь царствованія Екатерины II, оба толка явно уже соглащались

<sup>(1)</sup> См. о разныхъ покушеніяхъ отступниковъ пріобръсти себъ Епископа въ Полн. изв. о раск. ч. IV стр. 78-81.

въ Москвъ восхитить себъ хиротовію нетленною рукою Святителя Іоны. Въ общемъ совъщаніи, на которомъ пришель въ голову вскателямъ архісрейства сей последній странный епособъ рукоположенія, они разсуждали: «пьлое миновало стольтіе, какъ Православная Церковь постепеннаго священства лишилась, и мы остаемся безъ спасительныхъ таинствъ и безъ настырей. Въ смутное Никоново время. хоти и оставался Павелъ Епископъ, за древнее благочестіе изгнавіе претерпъвшій; но преемникомъ но себъ никого намъ не оставилъ. Также при жизни его и послъ хотя и обрътались кое-гдъ Православные древніе священники, но и тв вси, Богу тако опредвлившу, перешли въ въчные кровы. Мы же хотя послъдователи и ученики ихъ, но руковозложенія и освященія къ служению въ Божиси Церкви таинствъ ни единъ изъ насъ ничего не имъетъ; и потому мы въ крайней нуждъ и пастоящемъ расточеніц находимся,....мы теперь должны держать ту цъль, которая единымъ предметомъ есть нашей пужды, и нашего желанія (1).» Они радовались своему изобрътенію, между прочимъ, потому, какъ говорить одинъ изъ обратившихся къ святой Церкви, что «раздробленные на разныя

<sup>(1)</sup> Полн. взв. о раск. ч. 11. стр. 70.

части, они, если не всв на первый разъ, то по крайней мъръ многіе соберутся воедино,» и въ оправданіе свое говорили: «что мы будемъ правы, ежели не по закону, то по политикъ, когда скитающійся и разсыпанный мыслями народъ соберемъ воедино (¹).» Въ этомъ лжесоборномъ разсужденіи отступники разныхъ толковъ открыто высказали, что не имъя священства, они по этому самому неизбъжно находятся въ настоящемъ расточеніи, и что даже и тогда, когда получили бы измыщленнымъ ими самими способомъ Епископа, они могутъ соединиться съ нимъ и между собою не пначе, какъ только наружнымъ образомъ—«по политикъ.»

B.

Исторія всъхъ народовъ и царствъ свидьтельствуеть, что благоустройство, порядокъ и стройность обществъ человъческихъ всегда поддерживаются законною властію, которая руководить и управляеть различными сословіями и движеніями общества, даетъ законы, слъдитъ за исполненіемъ ихъ, наказываетъ нарушителей, обуздываетъ буйныя людскія страсти, исправ-

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч 11, стр. 72.

ляеть безпорядки. Напротивъ того, разстройство, борьба и раздъленіе между разными сословіями и членами обществъ были всегла неизбъжнымъ слъдствіемъ уничтоженія, или ослабленія въ глазахъ подчиненныхъ власти, когда открывался просторъ страстямъ человъческимъ. особенности, порядокъ и стройность въ обществахъ гражданскихъ зависить отъ монархической власти, которая, какъ высшая власть. сосредоточиваеть въ себъ низшія и чрезънихъ двиствуеть на подчиненныхъ. То же начало нмветь силу и въ Перкви Христіанской, которан есть общество въ строжайшемъ смыслъ сего слова, учрежденное Самимъ Богомъ для одной извъстной цъли-спасенія людей, есть тъло, коего члены должны находиться въ тъсной и неразрывной связи между собою. Основатель ея, Господь Інсусъ Христосъ Самъ невидимо управляеть ею, какъ глава твломъ, и, какъ видимыя орудія Своего управленія, даль ей овы убо Апостолы, овы же пророки, овы же благовъстники, овы же пастыри и учители.... къ созиданію тъла Христова: дондеже достигнемь вси вы соединение впры.... да возрастимь въ него всяческая, иже есть глава Христосъ: изъ Негоже все тъло составляемо и счиньваемо приличны, всяивых осизанісму подавнія, по дыйству вы мпри единыя коемждо части, возращение

тьла творить въ создание самаго себе любовію (1) По ученію св. Кипріана, «Церковь составляетъ наролъ, соединенный со священником ъ (Верховнымъ, именно Епископомъ), и стадо, покорное своему пастырю, одно стадо, которое пасуть всв пастыри въ единодушномъ согласін (2).» Это Перковное единство поддерживають Епископы, а възависимости отъ нихъ пресвитеры темъ, что сохраняють въ членахъ Церкви одну Въру и законъ Христовъ, наблюдають за исполненіемъ правиль Христіанской жизни, исправляють уклоненія оть нихь на распутія лжи и порока, связывають, разръщають и примиряють враждующихъ. Посему, говоря словами упомянутаго нами Святителя Кароагенскаго, «всь ереси отъ того происходять, что не хотять новыноваться священнику Божію, не хотять признать въ Церкви одного священника, одного судін, поставленнаго на время вмѣсто Самого 1исуса Христа (3).» Въ частности, исторія показала, что разсматриваемое нами начало благоустройства гражданскаго и церковнаго имбетъ особенное приложение къ нашей Русской Церкви, къ нашему Государству. Наша Церковь

<sup>(1)</sup> Eq. IV, 11-16.

<sup>(2)</sup> См. ученіе св. Священномуч. Кипріана о Церквж въ Воскр. Чт. год. XI стр. 244 и 245.

<sup>· (3)</sup> Воскр. Чт. год. XI стр. 244.

потому долго оставалась и теперь остается съ върными своими членами въ единствъ и неразлельности, что сохраняла всегда истинно древнее Православно-церковное управленіе съ одной стороны, и полное, смиренное послушаніе сему управленію съ другой. Наше отечество обязано своимъ благоустройствомъ, благосостояніемъ также Самодержавной власти, преданности и дюбви къ престолу, освященнымъ святою Върою. Есть ли это начало устройства и единства Церковнаго, или вообще общественнаго у нашихъ отступниковъ?

Нътъ. Какъ въ Въръ расколъ уклонился отъ истиннаго луха ученія Христова и получиль совершенно противное, ложное направленіе: Церковно-гражданской ВЪ такъ ОНРОТ И жизни расколъ принялъ превратное направленіе, уклонился отъ коренныхъ началь Перковнаго единства и общественнаго благоустройства. Это и естественно. Потому что Вира есть необходимое основание и оживляющее начало того стройнаго во всёхъ частяхъ Перковнаго унравленія, а вмъсть и той подчиненности, въ которой пасомые находятся къ своимъ пастырямъ, и безъ которой Церковь, какъ всякое другое общество, или еще болве того, существовать не можеть. Въра же есть главное основаніе и опора Царскаго престола и любви народа въ престолу. Расколъ вообще, по самому

существу своему, ссть уже противленіе власти Перковной, а иногда вмъсть и Гражданской, происходящей отъ одного Божественнаго начала, дъйствующей для одной цъли съ Церковною. Такъ и наши раскольники, едва только появились, и еще прежде, нежели были осуждены Соборами, уже противились власти Церковной и Гражданской. Противленіе ихъ власти Соборной и Гражданской было возстаніемъ не противъ одного Патріарха Никона и исправленія Богослужебныхъ книгъ, но вообще противъ законной Церковно-гражданской власти, законнаго Церковно-гражданскаго порядка. Натріархъ Никонъ, Царь Алексъй Михайловичъ съ ихъ достойными сотрудниками и преемниками, и враждебные имъ предводители раскола - «безчинія рачители,» какъ называетъ ихъ Епифаній Славеницкій (1), были только дъйствующими лицами, въ которыхъ выражалась въ то время борьба правъ и законовъ Церкви и Гражданскаго Правительства съ одной стороны, и беззаконія, буйнаго своеволія, стараго безпорядка съ другой. Святая Церковь приводила тогда въ дъйствіе и защищала свои права отъ незаконнаго вмъщательства бояръ и пренебреженія визнаго духовенства и утверждала спаситель-

<sup>(1)</sup> Предисловіе въ Сврижали, изд. 1656 г. стр. 13.

ныя начала постояннаго соборнаго управленія. а Гражданское Правительство насаждало на отечественной почвъ новыя начала государственной жизни, начала строгаго порядка и уваженія къ законамъ на мъсто прежнихъ, отжившихъ и сатавшихся безсильными къ обузавнію своеволія и беззаконія. Истинные сыны Церкви и отечества съ радостію приняли животворныя начала, изложенныя въ Уложеніи и въ опредъленіи Собора 1667 года, изъ коихъ одни касались Богослуженія, другія клонились къ устроенію государства въ лучшемъ и совершенныйшемъ видь. Отступники, напротивъ, какъ партія. противоположная историческому развитію государства и живому духу св. Въры, отвергли ихъ, какъ «новшества,» противныя мертвой ихъ въръ (1); они стали «скопомъ и заговоромъ (2)» за старое своеволіе, за старые безпорядки, за толки отцевъ, которые давали имъ исключитель-

<sup>(1)</sup> Уложеніе Царя Алексія Михайловича вышло въ світь при уважаємомъ отступниками Патріархів Іосифів и скріплено имъ; не смотря на то, они отвергли его, потому что и оно противно ложному направленію отступниковъ въ Вірів и въ гражданскомъ быту.

<sup>(2)</sup> Такъ сказано въ граматахъ Царскихъ о Содовецияхъ мятежникахъ. Истор. раск. Муравьева стр. 84.

вое ноложение, выходящее на общаго порадка. Перковно-гражданскаго, и нотому особенно благопріятное вождямъ ихъ. Въ такомъ именне емысать должно понимать вст возстанія, мятежи и разбойническія двиствія отступниковъ, пот вторявшіяся въ разныхъ мъстахъ Россіи и за границею. Въ нихъ мнимо-«старая Въра» служила только покровомъ, а на самомъ дъйствовало своеволіе противъ всякой власти ауховной и гражданской (1). Мъры Правительства хотя положили конеп'ь мятежническимъ дъйствіямъ отступниковъ, однакожъ не могли уничтожить въ нихъ враждебныхъ чувствъ къ «властодержцамъ» и ихъ распоряженіямъ.: Секта Странниковъ, какъ мы знаемъ, ръшительно отвергаетъ всякую подчиненность Правительству. Аругіе сектанты, если не отказались совершенно отъ исполненія гражданскихъ распоряженій, то только для видимости, и не по внутреннему признанію надъ собою ихъ обязательной силы, но, какъ сами выражаются, «страха ради

<sup>(1)</sup> См. Описаніе Соловецкаго и Стрілецкаго мятежей въ Ист. раск. Преосвящ. Макарія и въ «Расколі обличаемомъ своею меторіею,» Муравьева. Описаніе другихъ мятежническихъ дійствій отступниковъ въ Поли. ивв. о раск. ч. Ш. скр. 13, 31, 36; ч. IV скр. 66 и 67, и въ Ист. раск. Преосв. Макарія стр. 292 и 293.

- Тудейскаго, » опасансь «навада Пиконіанскаго аухоборнаго суда.» Следовательно отступниковъ. изменившихъ Церкви, нельзя представлять себе нстинными сынами государства, одушевленными и связанными между собою тою любовію къ отечеству и тою преданностію престолу, какія отличають и связывають другь съ другомъ върныхъ сыновъ Церкви и государства. Следовательно, и сила Монаршей власти и законовъ не могла иметь того полнаго и спасительного вліянія на соединеніе ихъ между собою, какое оказываеть она на сихъ послъднихъ. Отторгмувшись отъ **Перкви** и частію отъ Правительства Гражданскаго, расколь составиль, такъ сказать, свое теммее нарство, противоръчущее Церковно-граждансному устройству. Какое же это парство? Какія въ немъ власти? Какіе законы? Какой образь управленія?

Въ расколъ, если понимать его, какъ особенное общество, живущее по своинъ собственнымъ началамъ, мътъ никаной зановной власти, и, строго говоря, царствуетъ безначаліе. «Нынъ сама себя овца наси,» говорятъ сами безнастушние отступники (¹). У Бъглопововщины духовная власть надъ отступниками

<sup>(1)</sup> Обличеніе неправды раскольнаковы, стр. поалімняя.

находится въ рукахъ бъглыхъ поповъ, архиманлритовъ, измънившихъ Православной Церкви, лжемонаховъ и лжемонахинь; у Безноповщинывъ рукахъ наставниковъ, или, какъ обыкновенно они называють ихъ, «большаковъ.» Это-духовный классъ людей у отступниковъ: онъ укореняеть въ заблуждающемъ народъ свою ложь. поддерживаеть въ немъ ненависть къ Православной Церкви, святотатственно принимаеть исповедь, связываеть и разрешаеть кающихся. Другая власть, которую въ отличіе отъ первой можно назвать свътскою, у отступниковъ принадлежить, такъ называемымь, «вожатымь» въ расколь: она мало думаеть о Въръ, а завъдываеть преимущественно вившнимъ бытомъ отступниковъ, ихъ отношеніями къ Православной Церкви, къ Правительству и другъ къ другу. Явно, что ни одна наъ этихъ раскольничьихъ властей не имъетъ прочнаго основанія. Объ онъ беззаконны предъ судомъ Божіммъ, не признаются и судомъ гражданскимъ: лженопы и большаки самовольно и насильно похищають себъ незаконное право начальства, или получають его оть подчиненныхъ, которые. следовательно, вправе и отнять его, также какъ дали; власть вожатыхъ также основывается лишь на временныхъ преимуществахъ чести. богатства и даже на хитрости. Могда ли столь шаткая и незаконная власть раскольничьихъ

самосудовъ удержать въ подчинении себъ нароль. не хотвыши повиноваться законной власти? Могли ли быть блюстителями закона тв. которые сами убъжали отъ закона? Могли ли судить другихъ тв, которые сами не хотьли полести заслуженнаго наказанія и суда Перкви? Могли ли упасти, управить расточенное стадо пастыри, нанятые служить за деньги? Нетъ. Правда, самовольный народъ иногла оказываль повиновеніе своимъ самосудамъ, но только по одной необходимости,-ибо нельзя жить безъ всякаго начальства,-и притомъ оказываль, когда хотьль,-до того времени, пока самосудъ чемъ нибудь поддерживаль свой авторитеть и не оскорбляль подчиненныхъ. Въ і противномъ случав беззаконная паства брада власть надъ своимъ беззаконнымъ пастыремъ. распоряжалась имъ, какъ рабомъ, выгоняла · его, и на мъсто его избирала другаго, съ которымъ снова поступала точно также. Такъ 😅 поступила Петербургская Оедосвевская община съ своимъ настоятелемъ и наставникомъ: она изгнала его и на мъсто его приняла новаго, избраннаго Московскими Осдосіанами (1). Въ Стародубскихъ слободахъ, когда прибъгалъ въ

<sup>(1)</sup> Смотр. подробный разсказъ объ этомъ въ Полн. ист. изв. о раск. ч. П. стр. 27-29.

оныя какой-набудь быглый или разстриженный нопъ, принимали его съ собственнымъ разръшеніемъ, говоря: «онъ намъ принесъ прощеніе, такъ и его Богъ простить.» На этомъ основани распоряжались такого рода пастырями, какъ рабами: «вы дълайте по нашему,» говорили имъ. «какъ мы велимъ; въдь не мы къ вамъ, а приходите.» Мъняли же ихъ по вы къ намъ прихоти, при малъйшемъ неудоводьствіи, и если въ какой слободъ попъ не правился, его, какъ невольника, продавали ВЪ другой приходь. рублей за сто или больше, смотря потому, сколько на него было издержано, когда сманивали его къ себъ (1): Въ Иргизскихъ скитихъ TAKKE торговали попами: HARABIBAJA 'HX'S шеленами, заковывали въ цъпи, заключали въ холодныя клъти (2). Протојерей Андрей Іоанновъ. разсказывая о жалкомъ состояніи бъглыхъ поповъ въ Стародубщинъ, замъчаетъ: «и вей Поповщина свидетельствуеть, что добрыхь поповъ у нихъ никогда не бывајо. Почему народъ сей, хотя имъеть у себя поповъ, но развъ сотый человекъ прямо усердень къ вимъ; ужиженія и почитанія кънимъ никакова не имеють,

<sup>(1)</sup> Смотр. подробный разсказъ объ этомъ въ Полномъ ист. изв. о раск. ч. IV стр. 74 и 75.

<sup>(2)</sup> Рукопнеь о бытлонопов. Прессы. Гакова л. 422.

я веб съ хододнымъ духомъ обращаются съ ними и какт, бы цринужденно, для исправленія необходимыхъ требъ, ихъ содержатъ (1).» При такомъ безначаліи, самоуправствъ, демократизмь, въ расколь открывался полный просторъ для всякаго рода преступленій и безпорядковъ; каждый имълъ право поступать, какъ хотель, по своимъ привычкамъ и страстямъ, и никто не смъль судить его. И нигле нельзя заметить столь многихъ и столь важныхъ преступленій, противныхъ законамъ Церковнымъ, гражданскимъ, законамъ совъсти, какъ у отступниковъ. Не исполнить какихъ-нибудь обрядовъ Церкви, жениться на ближайшей родственниць, на ребевкъ, обвънчаться въ праздникъ, развънчаться, жениться въ четвертый разъ, назвать въ ревизской сказкъ женою невънчанную, усынонезаконнаго, избъжать судебнаго слъдствія о скоропостижной смерти родственника, не допустить анатомировать трупъ, скрыть надолго чью-нибудь кончину и даже замъстить умершаго бъглымъ, назвавши его именемъ покойнаго, злодъйски уничтожить плодъ постыдной страсти. - это самыя обыкновенныя дъла у нашихъ противниковъ законной власти. Бъглый попъ, какъ наемный пастухъ, или лучше

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. ІУ, стр. 75.

сказать, рабочій воль своего стада, не могь произносить и слова противъ такого рода преступленій. Все его благосостояніе зависить оть милости прихожанъ; для него нътъ возврата съ честію къ Православной Перкви; онъ волею или неволею самъ участникъ во всехъ преступленіяхъ ихъ и скорве позаботится скрыть, нежели открыть ихъ Правительству. А отъ безначалія, своеволія, страстей и всякаго рода преступленій противъ закона неизбъжно родились въ обществъ отступниковъ безпорядовъ, разстройство, вражда и раздъленіе. Въ этомъ сознавались сами раскольники. Вотъ, напр., въ какихъ трогательныхъ выраженіяхъ оплакиваетъ потерю законной власти и произшедшія отсюла следствія разлеленія между отступниками одинъ изъ последователей Діаконовщины, самъ видъвшій и перечувствовавшій зло. «Кто насъ воздвигнетъ долу лежащихъ,» писаль онь къ Керженскому попу Тихону, «или кто утъшить въ тьмъ печали съдящихъ? Нъсть воздвизающаго, нъсть утъшающаго, нъсть въ насъ объ общей пользъ пекущагося.... И кто бы собраль во едино стадо расточенимынрикваолони язвами обложенное, междоусобными браньми изнуренное.... многоскорбный народъ, присная печаль, изъ начала предводителей добрыхъ мало имъяху, но точію виновныхъ печали и претыканія. Возницаху нроповъдающи Тронцы трисущное и многобожіе, вознинаху самосожигатели, возницаху учащін самоубійству гладомъ, возставаху крестохульницы, появляхуся священствующій безъ Таковыми печальми. священства. **Таковыми** смущеньми многобъдственный народъ бяще смущаемь, въ равенствъ ученія о истинъ недоумъвашеся, и на многія части раздирашеся, междоусобныя брани воздвизаще, и ко искреннему ненавидьніе зьло успъваще, не отъ внышнихъ, но отъ внутреннихъ волнъ корабль разбиващеся, отъ неистинныхъ правителей въ пучину погружащеся: разногласіе бо сихъ, яко Еллина другь друга вменяше, въ молитве несообщахуся, въ яденіи раздъляхуся.... Начальникомъ не сущимъ, любоначаліе обладаще, пастырей не баще, оттого зло-ученіе растяще, сребролюбіе съ ненавиденіемъ негли силу имяще, и сіє другь по другу соединятися не даяше.» Потомъ. какъ-бы въ заключение всего сказаннаго о «нестроеніяхъ,» время отъ времени болье и болье увеличивавшихся, признается: «сіе деранухъ реши, яко коль зло безначаліе и коликихъ золъ родительно (1).»

Такого зда въ расколъ не могли обуздать никакіе законы. Отступники уважають зако-



<sup>(1)</sup> Полн. историч. изв. о раск., ч. IV, стран. 14—17.

ны и постановленія Церковныя, заключношіяся въ Номокановъ. Кормчей и другихъ невновныхъ книгахъ, изданныхъ при Патріархъ Іоснов, Но эти законы, дачные для истинной Православной Церкви въ полномъ ся составъ, не могуть инсть приложенія къ исключительному положению отступниковъ, выходящему на круга православно-Церковной жизни, не визменему јерархическихъ лицъ и правъ. Притомъ законы Перковные, какъ и всякіе другіс ваконы, требують наблюденія за исполненіень ихъ. Кто же въ правъ быть блюстителемъ и истолкователемъ ихъ у противниковъ Церкви? Въ дополнение къ Церковнымъ законамъ и приспособительно къ своему особенному быту, раскольнаки издавали еще на общихъ сходкахъ свои постановленія. Но эти самодъльныя постановленія были такь ограниченны, такъ медочны, что далеко не ръшали самыхъ сущестревныхъ вопросовъ въ быту раскольническомъ, слишкомъ неопределенномъ и запутанвомъ; въ нихъ только и говорится о томъ, въ жакое время по скольку нужно полатать поклоновъ, въ какой степени нужно чуждаться Нижожіань и другихь иномыслящихь и проч. (1).

<sup>(1)</sup> Таковы, напр., правила Ослосіанскаго собора 1751 г. Полн историч. изв. о раск. ч. II, стр. 39-51.

Кромъ сего, они не имъли законной обязательности не только для всъхъ раскольниковъ, но даже и для той общины, которой давались; потому что давались незаконною властію и съ видами корысти.

Образъ управленія отступниковъ былъ саный благопріятный для разделенія раскола на секты. У противниковъ Церкви не было общей средоточной власти, которая бы подчиняла себв другія низшія, но всв ихъ самосуды были равны и независимы другь отъ ото одна изъ отличительныхъ черть нашего раскола. По словамъ Сергія, бывшаго главою Иргизскихъ раскольническихъ монастырей, священники и діаконы, не покорные Православной Церкви, убъгали въ Поповщинскую секту потому, что тамъ «жили по своей воль, не имъя налъ собою никакихъ благочиныхъ іереевъ, кои бы имъ отъ Епископовъ были предпоставлены, и сами, кто какъ хотълъ, тотъ такъ и самовольствоваль (1).» Сему не противоръчить то, что отступники, даже и по раздъленіи другъ съ другомъ, соединялись въ попыткахъ хотя но наружности Архіерея. Они Архіерея не для того, чтобы соединиться

<sup>(1)</sup> Зеркало для Старообрядцевъ изд. 1799 г., стр. 60.

подъ его управленіемъ, но для того, чтобы онъ рукополагаль имъ священниковъ, которые бы отправляли имъ службы и совершали ства. Это, конечно, собрало бы около Епископа многихъ отступниковъ, разномыслящихъ между собою, но не помъщало бы имъ остаться независимыми въ своемъ управленіи. Имъ предлагалось выбирать священниковъ въ Православной Церкви, или даже изъ среды ихъ самихъ избирать для посвященія во священники, съ тъмъ, чтобы сіи священники были подчинены епархіальному управленію; однакожъ, какъ извъстно, большая часть ихъ не хотъла и не хочеть принять сіи снисходительныя предложенія. Они требовали себъ самостоятельныхъ, независимыхъ Архіереевъ (¹). Что же это значитъ? То, нто они хотятъ сохранить свою независимость въ управленіи и даже повельвать самими Аркіереями, какъ повельваютъ своими попами. Какія безумныя желанія! Разсъявшись по разнымъ отдъленнымъ мъстамъ общирной Россіи и за предълами ея, отступники составили особыя секты и общины. Эти общины управлялись своими настоятелями, или мірскими схолками самостоятельно, независимо олна отъ другой, по своей воль; всь имъли межау собою равныя права и не были подчинены закономъ одна другой подобно тому, какъ въ Пра-

<sup>(1)</sup> Рукоп. Преосв. Іакова о бъглопопов. л. 102.

вославной Церкви частныя перкви состоять въ въдъніи Епископовъ, которые въ свою очередь подчинены Собору. Естественно, что съ теченіемъ времени, отъ разстоянія мъста, отъ недостатка сношеній, въ разныя общины входили разныя понятія о Вфрф, различные обычаи, разные уставы. При открывшемся разногласіи всякая община по праву настаивала на исполненіе своихъ постановленій и обычаевъ и отвергала чужіе; а какъ у отступниковъ обычаямъ догматическое значеніе, то она называла одну себя православною, а всъ прочія еретическими, и такимъ образомъ отдълялась отъ нихъ. Этимъ именно путемъ пришли къ разделенію Ветковскіе Поповцы съ Керженскими, отличающіеся другь оть друга въ образъ принятія переходящихъ кънимъ отъ Православной Церкви, въ кажденіи и другихъ обрядахъ. «Вътка», говоритъ протојерей Андрей Іоанновъ, «имъла союзное сцъпленіе съ Керженскими и другими скитами; но предводители ихъ съ теченіемъ времени обычаи свои перемъняли, а тъмъ самымъ нечувствительно, по разстоянію народа и мъста, въ поведеніи и самомъ богомоліи мелкія разности между ними оказываться начали, и чрезъ то сами себя къ разрыву непримътно привели» (1). Подобнымъ

<sup>(1)</sup> Полн. ист. изв. о раск. ч. III стр. 7..

образонъ, какъ ноказываетъ исторін, происходили раздъленія и между другими общинами.

- Правда, исторія говорить намь, что у отступниковъ обоихъ главныхъ толковъ были нъкоторыя лица, которыя, подобно высшимь іерархическимъ властямъ въ Православной Церкви, стояли какъ бы въ главъ всехъ послъдователей не только своего, но и другихъ толковъ, разселенныхъ въ разныхъ мъстахъ Россін и за предълами ея, принимали участіе въ дълахъ ихъ, судили и ръшали разныя недоумънія и споры, и такимъ образомъ какъ бы сосредоточивали около себя расточенное стаде. Между общинами не только одного, но лаже и различныхъ толковъ были частыя взаимныя снешенія; старшія и большія изъ нихъ пользовались явнымъ перевъсомъ предъ другими младшими и меньшими, подчиняли ихъ своему вліянію, давали имъ свои уставы. Однимъ словомъ, у отступниковъ были отношенія, нохожія на тв, которыя существують въ Православной Церкви между Епископомъ и его паствою, или между частными церквами. Но эти отношенія между различными общинами, по видимому, благопріятствовавшія соединенію отступниковъ другъ съ другомъ, какъ и вообще вза--до эж йот и йондо авоноци кінэшонто канми щивы, не были утверждены закономъ, канонически, какъ утверждены и освящены въ Православной Перкви взаимныя отношевія пастырей и пасомыхъ и частныхъ перквей. Они основывались или на личныхъ качествахъ предволителей раскола, или на случайныхъ преимуществахъ управляемыхъ ими общинъ, и зависвли отъ производа каждаго члена общины. первенство переходило часто отъ одного дипа къ другому, отъ одной общины къ другой, и въ семъ последнемъ случае старшая община подчинялась вліянію младшей, и своеволіе, безпорядовъ и раздъление брали верхъ надъ всъмъ. Аля нодтверждевія этого представимъ краткій очеркъ лицъ и общинъ, предводительствовавшихъ въ обоихъ главныхъ раскольническихъ толкахъ, и покажемъ отношенія къ нимъ другихъ общинъ, преимущественно же техъ, которыя отделялись отъ нихъ. Изъ этого очерка ясные увидимы и то, какы вообще, при безначаліи и своеволіи, быстро распространялось разстройство и распадение раскольническихъ обществъ, и какъ самые сильные въ расколъ, не обладая законною властію, безсильны были остановить это ало:

Главнымъ мъстомъ Безпоповщины сначала былъ Поморскій, иначе Даниловскій скитъ. Настоятель его Андрей Денисовъ имѣлъ огромное вліяніе не только на Поморянъ своего толка, но и на разногласившіе съ нимъ толки Безябловицины и даже Помовицины въ слободахъ Стародубскихъ и въ лъсахъ Керменскихъ. Возникаль ли споръ между последователями какого бы то ни было толка, взаимно проклинавшими другъ друга, какъ напр. между Діакововпами и другими Поповцами о неповторяемости крещенія надъ перемазываемыми священниками, обыкновенно ссылались на митиія Андрея, какъ ведикаго учителя, и Андрей посъщалъ слоболы Черниговскія, хотя быль въ существенномъ съ ними разногласіи, и запретиль перекрешивать. Открывалась ли нужда въ отвътахъ на вопросы, предложенные пастырями св. Церкви, какъ въ лъсахъ Нижегородскихъ у отступниковъ, онъмъвшихъ предъ Преосвященнымъ Питиримомъ, -- опять выходиль подъ чужою личиною Андрей Денисовъ и вступался, хотя и не безмездно, за разномыслящихъ сънимъ, лишь бы утвердить ихъ въ сопротивленіи св. Церкви. Всв толки, не согласные между собою, онъ училь быть согласными въ неповиновеніи святой Церкви (1). Но на чемъ основывалось столь обширное его вліяніе? На нъкоторомъ поверхностномъ образованіи, ставившемъ его выше другихъ единомышленниковъ. Посему, не смотря на свою ученость, тотъ же сильный и уважаемый Андрей не въ силахъ быль умирить съ

<sup>(1)</sup> Расколъ, обличаемый своею исторією стр. 169.

собою и своею общиною бъглаго дьячка Осдосвя, когда онъ началъ отделяться отъ Выговцевъ съ своими сообщниками. Длинное посланіе писаль онь къ Ослосью, обличаль, убъждаль, умоляль его о миръ,-все было напрасно: «что буле хотять Выгоряне съ нами имъть,» отвъчали послъдователи вновь возникавшаго толка, «то бы безъ всякаго словопренія приняли наше мибніе, какое мы содержимъ, и признались бы предъ нами во всемъ виноватыми» (1), и-толкъ отделился. Впрочемъ, и после своего отлъленія, новая Оедосвевская секта какъ будто не потеряла еще прежияго уваженія къ Поморской. Потому что, чувствуя недостатокъ въ уставъ монастырскомъ, наставники ея, съ общаго приговора, ръшились взять себъ уставъ, составленный анаменитымъ Андреемъ Денисовымъ въ скиту Выгоръцкомъ. Но это савлано было отнюдь не въ духъ подчиненія и примиренія объихъ враждующихъ сторонъ. Илья Кавыдинъ, представитель Оедосъевской общины, отправлявшійся за уставомъ, такъ охраняль себя отъ общенія съ Поморянами, при всей ихъ благосклонности, что не раздъляль съ ними ни нищи, ни молитвы, и даже воду изъ Поморскаго колодца доставалъ не иначе, какъ своимъ

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. И стр. 15.

мочерналомъ (4). Вивсть съ Поморекими правилами Кавылинъ ввелъ еще въ свою обитель строжайшія правила Вътковскихъ Ослостевцевъ и нарочно усилилъ воспрещение брака, какъ скверны, чтобы последователи его не вступили какъ-нибудь въ общение съ Православною Церковію, или съ другими раскольническими тола слъдовательно и съ Поморскимъ (2). стало Андрея Денисова, Поморяне утратили свое вліяніе на прочіе толки Безпоповщивы и уступили первенство отъ нихъже выродившемуся и быстро возвысившемуся толку Өедостевскому, средоточіемъ котораго сделалось теперь Преображенское кладбище. Имя Кавылина, предводителя сего толка, гремело во многихъ мъстахъ Россіи и за границей. Къ вему собирались настоятели разныхъ общинъ изъ разныхъ городовъ, чтобы снискать сто покровительство, всъ почти рабольно ему повиновались, и, приходя, клали предъ нимъ асмиме поклоны, какъ будто предъ Епископомъ. Къ нъкоторымъ изъ иногородныхъ посылаль онъ отъ себя наставниковъ и пъвчихъ, образовавшихся подъ его руководствомъ на кладбищъ, и даваль свои уставы, при крестномъ целовани,

<sup>(1)</sup> Пол. изв. о раск. ч. II стр. 22.

<sup>(2)</sup> Располъ, обличаемый своею исторіею, стр. 299.

чтобы вет сдинодушно стояли за главную ихъ общину, встми средствами ей помогали и всегда были послушны ел требованілить (1). Но не смотря на вст старанія Кавылина спасти свою секту отъ разділенія чрезъ единство образа жизни, какъ мы уже знаемъ, она не избъгла общей участи раскола. Когда Московскіе и Петербургскіе Федосъевцы согласились съ Поморянами на счетъ титлы на крестъ, Новгородскіе Федосіане огласили за то прежнихъ своихъ единонышленниковъ «отступниками и крестоневавистниками» и составили особую секту подъ именень Титловщины (2).

Средоточіемъ Поновіцинскаго раскола была сначала Вѣтка. Послѣ того, какъ она достаточно возрасла и умножилась, обольщенія ся распространились повсюду; самые отдаленные города и селенія Русскіе не избѣжали ся сѣтей; негому что бѣглые монахи, поцы и старцы новсюду расѣѣзжали, развозя свои запасные дармі (3). Видя умноженіе раздоровъ вездѣ, и въслободахъ Черниговскихъ, и за Волгою, въскитахъ Керженскихъ, извѣстный Вѣтковскій чернецъ Осодосій прилагаль особенное понече-

<sup>(3)</sup> Тамъ же, ч. III стр. 12.



<sup>(1)</sup> Раснолъ, обличаемый своею ист., стр. 303.

<sup>(2)</sup> Поли. изв. о раск. ч. П стр. 59.

ніе объ умиротвореніи духовныхъ чадъ своихъ, какъ обыкновенно называль онъ всъхъ послъдователей Поповщины, и дъйствоваль въ этомъ случать, то принимая на себя видъ духовнаго отца, бользнующаго о чадахъ, то наставника и судін, которому его наства, будто бы, должна оказывать безусловное послушание и покорность. Въ такомъ именно духъ написано его посланіе къ Керженцамъ, которые сами просили у него разръшенія своихъ взаимныхъ недоумьній разногласій. Завсь онъ умоляль ихъ о взаимномъ миръ и посылаль благословение отъ себя, какъ бы отъ схимника, двумъ священникамъ и двънадцати именитымъ между ними старцамъ, со всъми ихъ духовными дътьми, которыхъ называль своими. Не осуждая прямо образа кажденія Александрова, убъждаль однако оставить сіе кажденіе, какъ порождающее соблазив. предостерегаль отъ попа Софонтія, начальника Стариковскаго толка, и не давалъ благословенія ходить къ нему на духъ; обличалъ толкъ Онуфрієвъ за его пристрастіє къ ученію Аввакума и укоряль Керженскихъ старцевъ за то, что, не довольно испытавъ образъ мыслей сего толка. допустили его соборнымъ свиткомъ въ свое общеніе; разръшаль также идти на исповъдь къ понамъ Герасиму и Димитрію, принесшимъ ему покаяніе, и объщаль прислать послушнымъ Св. тайны отъ престола Богородицы, честнаго

Ея покрова: въ случав же непослушанія, грозиль лишить ихъ пріобщенія Св. таинъ (1). Вилно изъ всего, что это было единственное орудіе, которымъ пользовался Феодосій, чтобы улержать у себя въ подчинении Керженцевъ, не имъвшихъ ни перкви, ни запасныхъ даровъ, и можно сулить, что его вліяніе на Поповшину было столь же сильно, какъ и Андрея Денисова на Безпоновщину. Однакожъ, и при такомъ орудіи, никакія убъжденія съ его стороны, ни слезы, ни угрозы проклятія не смягчили сердца непокорныхъ, возставшихъ даже противъ свареннаго имъ самимъ мура, и не уничтожили раздъленія между Керженцами и Въткою: новая отрасль Поповщины, подъ именемъ Діаконовскаго согласія, вышедшая изъ Керженскихъ лесовъ, распространилась по многимъ мъстамъ. Какъ ви высоко было значение Осодосія на Въткъ, какъ ни велико было его посланіе къ Керженцамъ. однакожъ и въ слободахъ Черниговскихъ не менъе его именитъ былъ попъ Патрикій «въ отцъхъ отецъ», какъ называли его духовные дъти (2). Не смотря на всъ посланія Осодосія;

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. IV стр. 11.

<sup>(2)</sup> Отрывокъ изъ письма Борскихъ раскольниковъ къ попу Патрикію. Полн. изв. о раск. ч. IV, стр. 35.

этотъ попъ открыто держался Діаконовскаго согласія и умьль пріобрысти огромный высь въ Поповщинъ. Слава его распространилась по всей Поповщинъ; отъ Діаконовщины же, по выраженію протоіерея Андрея Іоаннова, ему возлавалась Апостольская почесть, какой ни прежде, ни послъ него, никто не имълъ. Онъ управляль почти всеми сообщниками въ Малороссіи и за границей и разсылаль въ ихъ общины съ своимъ одобреніемъ бъглыхъ священниковъ и вообще всъ дъла въ Діаконовщинъ, въ продолжение многихъ летъ, зависъли отъ его ръшенія. Но какъ такое уваженіе онъ снискаль себь только происками, лицемъріемъ и природною внешнею сановитостію; то и при этомъ уважени онъ чувствоваль себя столь слабымъ, что терпълъ развыя нестроенія въ своемъ обществъ, дозволялъ простымъ старикамъ и старухамъ исповедывать умирающихъ, **допускаль и блудное сожитее между своими** духовными чадами, облеченными въ иноческій образъ, и никого не смълъ обличать, чтобы сплонному къ возмущеніямъ народу не подать новода къ новымъ возмущеніямъ (1) и къ новому разделенію на секты. После Патрикія въ Стародубскихъ слободахъ былъ признаваемъ вер-

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. час. IV стр. 12, 13.

ховнымъ отцемъ всей Поповщины поиъ Михаиль Калмыкъ. Но и этотъ незаконный пастырь, подобно своему предшественнику, нахонітови вы ат атапрат смынавужувня вичения другія злоупотребленія (1). Почему, поль покровительствомъ безначалія, и въ Стародубщиив, какъ прежде на Въткъ, получили начало два новые согласа: Чернобольщина и Сусловщина, и третій главнъйшій въ Москвъ, на Рогожскомъ кладбищъ. Сначала Рогожны всъ. будучи Вътковскаго согласія, наравить съ другими бъгдопоповцами, находились въ единомыслін съ Стародубскою Покровскою церковію, которую называли своею «матерію,» и съ ел настоятелемъ Михайломъ Калмыкомъ, котораго признавали за общаго своего «отца» (2). Какъ верховный отець, Михаиль, кажется, въ правъ быль требовать сыновняго послушанія отъ духовныхъ дътей своихъ. Однакожъ, когла винсти съ Никодимомъ онъ обличалъ Рогожшевъ, сварившихъ незаконное муро, дъти отвъчали ему и Никодиму, что, «если не хотятъ съ вими разрыва, пусть сами прівзжають кънимъ за новымъ муромъ» (3); на Московскомъ лжесо-

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. IV стр. 81—88. Описаніе Казан. Старообр. монастыря.

<sup>(2)</sup> Тамъ же, ч. IV стр. 37.

<sup>(3)</sup> Тамъ же, стр. 40.

боръ, по поводу муроваренія, ихъ обличали какъ «отрыгнувшихъ злодыхательный еретическій ядъ» на перемазываніе новымъ муромъ переходящихъ отъ Православной Церкви (¹), а, по возвращеній домой, едва не убили послѣдователи новаго мура (²). Такимъ образомъ образовалась новая секта, подъ именемъ Перемазовщины, которая послѣ лжесобора 1779 г. пріобрѣла первенство своему Рогожскому кладбищу, какъ общинъ, восхитившей законодательную и судебную власть.

Для утвержденія и соединенія своихъ обществъ, отступники, иногда даже принадлежавшіе къ разнымъ сектамъ, вмѣстѣ, по примѣру Православной Церкви, составляли нерѣдко свои лжесоборы или, вѣрнѣе сказать, мірскія сходки,—другой видъ средоточнаго управленія раскола. Таковы, напримѣръ, были: сходбище Новтородскихъ раскольниковъ въ 1692 г., но поводу обнаружившагося намѣренія обратиться къ Православной Церкви между нѣкоторыми отступниками, жившими за Піведскимъ рубежемъ (3); Оедосіанская сходка въ 1751 г., направленная преимущественно противъ Ново-

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. IV, стр. 47.Шестое скльне собора,

<sup>(2)</sup> Тамъ же, стр. 59.

<sup>(3)</sup> Тамъ же, ч. 1 стр. 29.

женовъ и Поморянъ (1); соборъ Выговскихъ общежителей 1777 г., разсуждавшій о бракъ (2); взаимное сборище Поморянъ и Ослосъевцевъ для примиренія другъ съ другомъ (3); мавъстный Московскій джесоборь 1779 г., по вопросу о муръ и перемазываніи бъглыхъ священниковъ (4) и замъчательный соборъ на Иргизь въ 1785 и 1805 г. г., также рышавній вопросъ о перемазывании переходящихъ въ Поновщину бъглыхъ священниковъ (5) и др. А въ Оедосвевщинь, представитель ся Кавыдинь, съ общаго согласія своихъ Московскихъ, и Петербургскихъ единомышленниковъ, постановилъ, для выгодъ своей секты, чтобы чрезъ каждые три года происходило въ Москвъ общее совъщаніе съ той и другой стороны (6). Но какъ такія беззаконныя, противныя Церкви, сборища составлялись изъ лицъ, не уполномоченныхъ

<sup>(1)</sup> Правила ея съ опровержениемъ на нихъ помъщены въ Полн. изв. о раск. ч. II стр. 29-51.

<sup>(2)</sup> Рукоп. сборн. Архим. Аганангела стр. 49-58.

<sup>(3)</sup> Полн. изв. о раск. ч. II стр. 58. 59. стат. о Титловщинъ.

<sup>(4)</sup> Подробное описание его находится тамъ же въ ч. IV стр. 40-59.

<sup>(5)</sup> Списокъ сего собора въ библютекъ Архим. Агаоангела.

<sup>(6)</sup> Расколь, обличаемый своею исторіею, стр. 302.

замонною властію, изъ которыхъ каждое могло
настапвать на своемъ рёшеніи и не принимать
чужаго, и которыхъ общій голосъ не имѣлъ
законной обязательной силы не только для
всѣхъ отступниковъ, но даже и для той общимы, къ которой принадлежали подававшіе этотъ
голосъ; то сін сборища рѣдко достигали своей
щѣли, а иногда даже, какъ мы отчасти видѣли,
приводили къ совершенво противоположнымъ
слѣдствіямъ, чѣмъ тѣ, которыя проистеквютъ
отъ Православныхъ Соборовъ, т. е. окончательно раздѣляли другъ отъ друга разномыслящихъ въ Вѣрѣ, обнаруживая ихъ разногласныя мнѣнія и придавая имъ силу и зваченіе
догмата или закона.

Такъ недъйствительны были самыя усиленныя старанія и мъры представителей раскола
нодчинить своей власти и собрать вокругъ себя расточенную и неимущую законнаго пастыря паству. Своеволіе одерживало верхъ; и
общество отступниковъ, не связанное впутрениею силою власти и законовъ, распадалось
съ неудержимою силою.

Осязательное доказательство и какъ-браживой образъ разобщенія между отступниками, происходящаго отъ безначалія и своеволія, представляется въ самовольномъ странствованіи, или точнъе, бродяжничествъ, обратившемся въ страсть у отступниковъ. Не надобно ду-

мать, будто тольно «Странинии» раворнами век узы семейныя и общественныя твиъ, что бролять изь м'еста въ м'есто, проживають въ лесахъ, пустыняхъ, а часто въ городахъ и селешіяхъ, но спрытно, думая только этимъ ецастись въ настоящее злополучное, какъ ови антихристова владычества. RMSQR ... TROOGOT Нътъ, эта секта только раскрыла въ большей мъръ ваклонность къ бродяжничеству, еще не совствить искоренившуюся вообще въ нашемъ простомъ народъ, преимущественно же свойственную всемь отступникамъ. Известно, какъ въ былыя времена шатался простой народъ нашь съ мъста на мъсто, отъ номъщика къ номъщику. Законы гражданскіе, изданные для искорененія сего зла, конечно, сократили число бродатъ, но не искорепили совершенно расположенія къ бродяжничеству. Справедмиво преследуемый Правительствомъ, этоть важний недостатокъ нашего простало народа нашель себь приоть у отступниковъ. Отступники прискали оправданіе для него-гоневіе за Въру, освятили его, возвысили на степень логиата и ноставили себъ въ обязанность: ибо бродяжиичество свое назвали странствованиемъ Христа ради, себя-странниками и пришельцами на земль, не имъющими здъ пребывающаго града, но грядущаго взыскующими, уединенныя мъста своего жительства - скитами. Что же дзначаеть

это странствование у отступниковъ? Отъ чего и для чего они шатаются? Прежде разбродились врознь наши крестьяне потому, что еще не были довольно сплочены посредствомъ законовъ въ одно стройное государственное тъло, не имъли постоянныхъ мъстъ жительства, къ которымь бы привязывали ихъ воспоминанія о предкахъ, узы семейныя и общественныя,потому, что не хотьлось имъ повиноваться. служить своимъ номъщикамъ, платить оброкъ и подать, а хотблось пожить на воль такъ, какъ вздумается. Такъ и у отступниковъ, говоря собственными ихъ вышепомянутыми словами, «скитался и разсыпался мыслями и мъстами народъ» потому, что еще меньше чувствоваль себя связаннымъ узами общества, законовъ и власти и еще больше стремился къ самовольству. Патріархъ Іоакимъ, перечисляя предводителей раскола и Стрълецкаго возмущенія, описываетъ ихъ такъ: «вси по мірскихъ дворѣхъ волочащися и по многихъ монастыръхъ бродящи своевольно, иже отнюдь не въдять, что есть отстчение воли своея: яко поль началомъ въ монастыръ нигаъ не живяху, -- и иніи невъжди міряне и неучи, самыя худыя люди м ярыжныя съ кабаковъ пропойцы» (1). Само

<sup>... (1)</sup> Предисловіе къ Увъту, л. 27.

себою разумъется, что самовольное шатанье отступниковъ хотя, съ одной стороны, благо-пріятствовало обмъну мыслей между ними, за то, съ другой,—еще больше разобщало и удаляло ихъ другь отъ друга въ мысляхъ о Въръ и обычаяхъ, и такимъ образомъ еще больше способствовало распаденію ихъ общества на секты.

Г.

Отъ сущности и свойствъ раскола обратимся теперь къ свойствамъ самыхъ лицъ, преданныхъ расколу.

Слъпая привязанность къ одной только обрядовой внъшности уже сама собою показываеть упадокъ Христовой Въры въ нашихъ глаголемыхъ старовърахъ. Впрочемъ они не знали не только существа Христіанской Въры, но даже и той своей въры, за которую стояли и отдълились отъ Православной Церкви. Вообще, невъжество есть, такъ сказать, корень и самая сущность раскола; оно было причиною несчастнаго удаленія ихъ отъ Православной Церкви и еще болье усилилось въ слъдствіе сего удаленія. Первые расколоучители, хотя нъкоторые изъ нихъ и носили на себъ высокое званіе протопоповъ, священниковъ, архимандритовъ, были сущіє невъжды въ Въръ; другіе, при

своемъ священяемъ званіи, запинали еще, въ Патріаршество Іосифа, должность сиравниковъ книгъ на нечатномъ дворъ, но въ самомъ двак были люди малообразованные, не имъвщіе самыхъ нужныхъ познаній для своего леда, - за что и были отставлены отъ сего дела при Натріарх в Никон в (1). Епифаній Славеницкій называетъ ихъ людьми, «дебелаго невъдънія мракомъ душевреднъ омрачившимися,... дебелымъ невъжествомъ помраченными» (1). Богословскія письма Аввакума и Лазаря показывають, что заблужденія сихъ начальниковъ раскола простирались до самаго ужаснаго еретичества касательно перваго и высочайшаго догмата о Св. Троицъ (2). Извъстный чернецъ Капитонъ увлекъ многихъ на свою сторону проповъдію о Въръ, а самъ былъ простой поселянинъ и, какъ говорить Преосвященный Игнатій Тобольскій, «бяще Божественныхъ Писаній невъжда и ни-

<sup>(1)</sup> Это были: прогојерей Казанской церкви въ Москвъ Иванъ Нероновъ, Аввакумъ протопопъ Юрьевца Повольскаго, Даніилъ протопопъ Костромской, Логгинъ протопопъ Муромскій и другіе. Ист. раск. Преосв. Макарія стр. 160 и 161.

<sup>(2)</sup> Скрижаль 1656 г. стр. 13 и 15.

<sup>(3)</sup> Небольшіе отрывки изъ ихъ писемъ къ діакону <del>О</del>еодору всякій можетъ читать у прот. Анд. Іоаннова., ч. 1. стр. 61—64. Полн. ист. изв о раск.

же слова единаго знаяше въ книгахъ (1).» Если таковы были начальники и учители раскола, то что сказать о состояни Въры въ легковърной толив народной, увлеченной ими въ свти ваблужденія? Слепые вожди были вождями сленыхъ же. Не говоря уже о какихъ-нибудь обпирныхъ богословскихъ познаніяхъ въ предметахъ Въры, -- ни расколоучители, ни послъдователи ихъ не имъли самыхъ первыхъ и общихь понятій о томъ, что такое Въра. Стрвивцы, при своей ревности къ такъ называемой естарой въръ,» не находили между собою ченовъка, который могъ бы «сложить челобыть ную и дать отвътъ Патріарху и властямъ отъ Божественных Писаній: за что ови власти старыя книги возненавидели и возлюбили повую Латино-римскую въру, по своей воль, не по Вожіей сотворенную,» и по долгомъ совъщий. едва: обръли одного бродягу, инока Сергія, «новаго Илію и адаманта,» по словамъ отстумника Саввы. Предводитель ихъ, Князь Хован-

<sup>(1)</sup> Игнатія М. Тобольскаго носл. 3-е въ Правосл. Собесёдн. кн. 2 стр. 97. Отъ этого именно Капитона раскольники назывались прежде «Капитонами» въ посланіяхъ того же Игнатія—1-мъ стр. 11, 3-мъ стр. 100, мъ запискахъ Матвъева, изд. Сахарова ст. 40, въ запискахъ Медвёдова стр. 17., въ У-вът духови. и др.

скій, откровенно сознался, что онъ и радъ бы имъ помогать въ защищении старой въры. ла ему «не за искусъ сіе дъло». Въ царскихъ налатахъ они говорили царскимъ и духовнымъ властямъ: «мы пришли утверждать старую въру, потому что вы всь теперь въ новой, въ которой нельая спастись». Когда же ихъ спросили: что есть въра, и какая старая и какая новая? Они ничего про то не знали, а только подали челобитную, въ которой ни единаго праведнаго слова не обръталось (1). Въ исторіи раскола разсказываются и другіе еще болье жалкіе приміры невіжества. Въ одной Стародубской слободъ старики отправляли службу только но часослову и исалтири, воображая, нто другихъ книгъ нътъ на свътъ. Когда же одинъ изъ нихъ, купивъ въ Москвъ старонечатный октоихъ, привезъ его въ свою слоболу и вельль читать по нему канонь, то едва только начали первую пъснь: «колесницегонителя Фараона» . . . между присутствующими поднялся крикъ: «что это за книга? За чъмъ она здъсь? Это по новой въръ . . . что въ ней за колеса да Фараонъ написаны? Въ печь ее да сжечь (2)». Въ другой разъ, въ Стародубь в же,

<sup>(1)</sup> См. Описаніе Стрѣлецкаго мятежа въ «Расколь, обличаемомъ своею исторіею» стр. 95—116.

<sup>(2)</sup> Полн. изв. о раск. ч. IV, стр. 69.

когла попъ Михаилъ Калмыкъ и внокъ Никодинь возвратились съ перемазанскаго собора, Стародубскіе Перемазанцы, не умъя что отвъчать на ихъ обличенія, говорили только: «мы самой старой въры, мы Іорженцы (отъ имени полковника Іоргальскаго, дълавшаго еще при Нетръ Великомъ перепись Стародубскимъ слободамъ); мы той церкви, что въ водъ потонула (при неревозкъ съ Вътки въ Стародубье); нътъ старъе нашей въры» (1). Степень духовнаго образованія отступниковъ всякій можетъ видьть и въ настоящее время. Нынвшніе отступники развъ мало чъмъ уступять въ грубости своимъ предкамъ. Правда, есть между вими начетчики, которые наизусть, безъ запинки, прочитають нъсколько словь изъ Библін, нъсколько правиль изъ Кормчей, впрочемъ безъ намежащаго разуменія, или съ превратнымъ толкованіемъ; за то спросите другихъ: что таное ваща Втра? Что такое Церковь? Опи вслъдъ за своими отцами и мастерами безсмысленно повторять вамъ только: «кто Бога боится, тоть въ перковь не ходитъ; какъ отцы наши жиди, такъ и насъ благословили; не та въра, котора мучить, но та, котору мучать» (2) и т. п. Въ

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. IV. стр. 59.

<sup>(2)</sup> Такія слова часто слышатся въ разговорахъ о Вірі отъ старообрядцевъ простолюдиневъ.

этихъ заученныхъ фразахъ заключается вел система ихъ Бегословія. Столь печальное со- етолніе Втры у нашихъ отступниковъ представилло въ нихъ удобную почву для насажденія въ ней множества въръ: тутъ всякій, непризнанный къ учительству, могъ назвать себя учителемъ, Пророкомъ, Апостоломъ, проновъдывать и составлять свою новую въру, и всякій могъ быть признань за Павла, за Аполюча, за Кифу,—даже за Самого Христа; тутъ всякая лежь, всякая баспь могла почесться за Божественную истину Въры, или лучие скачать, за самую Въру. Такъ дъйствительно и сталось.

а) Секты отступниковъ отъ Православной Неркви большею частио носять на себе имена своихъ расколоучителей, отъ которыхъ онъ получили свое особенное происхожденіе. Такъ, одна секта называется Даниловскою, другая— Филиповскою, третья—Ослосьевскою; почему и сектанты говорять о себе: одинъ—я въры Даниловской, другой—я въры Филиповской, третій—я въры Ослосьевской и проч. Некото рыя изъ сикъ сектъ не отличаются даже между собою никакимъ особеннымъ лжеученіемъ, а только тъмъ, что каждая чтитъ своего особаго лжеучителя—самозванца; таковы, напр., были секты, образовавщіяся изъ последователей лжеепископоръ: Епировнія, Аноиногена, Аноима. и извъстныя подъ именами-« Епифановийны, Апонногеновщины и Апоимовщины». Эти наименованія секть по именамъ их в основателей ясно указывають на новую причину разавленія между отступниками, причину, которую еще св. Апостоль Павель находиль также **жъ** раздъленіи современныхъ ему Христіанъ Нориноскихъ; извъстно, что одни изъ нихъ навывали себя Павловыми, другіе Аполлосовыми, третьи Кифиными, четвертые Христовыми. И о нашихъ отступникахъ должно сказать то же, что св. Апостолъ говорилъ въ свое время о Ковивоскихъ Христіанахъ, т. е., что плотскіе были и по человтку ходила (1), съ тынь только различемь, что тамь вовсе не были виновны въ раздъленіи Христіанъ тв, по нисиамъ которыкъ опи назынали себи, а нясь въ Россіи виноваты въ этомъ раздъленім глариымъ образомъ именно непризванные уча-TEJU.

Вообще нь нашемъ простояв народь, наводящемся на начней степени уметвенного и нравственного образованія, любять показыватьси лицемъры, ханжи, пустосвяты, принимающів на себя образь благочестія, съ тъмъ, чтобы прослыть за людей грамотныхъ, святыхъ и

<sup>(1) £ .</sup> Kop. . 3,3. .

быть у другихъ учителями,-- и простцы върять имъ, толпами ходять за ними и слушаютъ ихъ, какъ какихъ-нибудь учителей и пророковъ. Отцы Собора 1667 года писали: «суть пъкоторые лицемъры и прелестники, иже живуть посреди градовь и сель въ образъ отшельника и затворника, волосаты, и въ монашеской свитць, иные же въ жельзахъ скованы, такожде наги и босы ходять по градамъ и селамъ въ міръ тщеславія ради, да воспріимуть славу оть народа и да почитають ихъ за святыхъ, ко прелести простымъ и невъждамъ» (1). Печальная исторія самозванства у насъ въ Россіи показываетъ также, какъ способенъ народъ Ташъ върить вообще во всякаго обманщика, самозванца. Этотъ недостатокъ народа вполнъ выразился въ расколъ. Нельзя было представить болъе обширнаго поприща для дъятельности всякаго рода обманщиковъ и самозванцевъ, какъ то, которое открылось въ обществъ отступниковъ. Такъ какъ въ немъ не было истинныхъ цастырей и властей; то всякій непризванный къ учительству и начальству считаль себя вправъ быть учителемъ и вождемъ другихъ, -- и воть бъглые попы и дьячки, простые мужики и женщины, монахи и

<sup>(1)</sup> Дополн. къ акт. истор. т. V, стр. 465.

монахини «хотяпіс быти законоучители» (1). какъ говоритъ Патріархъ Іоакимъ, безпрепятственно выступили теперь на проповъдь мнимо-старой въры, и какъ будто какіе Апостолы разсъялись по разнымъ мъстамъ Россіи и за предълами ея. Чтобы пріобръсть себъ послъдователей, имъ не нужны были высокія качества души, мудрость истинныхъ учителей Въры, или высокія внутреннія добродьтели, - народъ нашъ, особенно отторгшійся отъ Православной Церкви, простъ, довърчивъ, мало способенъ проникать въ глубину души другаго человъка и искушать духи (2). Для расколоучителей нуженъ быль только наружный образъ благочестія, поражающая чемъ-либо вившность, нужна была близость къ народу (3): въ каковыхъ качествахъ у расколоучителей не было недостатка. Большею частію, и по рожденію и по воспитанію своему, они принадлежали къ низшему классу народа, выходили изъ него съ знаніемъ его духа, ратовали будто за Въру, которую народъ принималъ близко къ своему сердцу, и, какъ замъчаетъ протојерей

<sup>(1)</sup> Слово благодарственное, стр. 35 и 37.

<sup>(2) 1</sup> Ioan. 4, 1.

<sup>(3)</sup> По словамъ прот. Анд. Іоаннова, у раскольниковъ тотъ хорошъ, кто больше бредитъ. Полн. изв. о раск. ч. II, стр. 18.

Іодиновъ о Вътковскихъ учителямъ, соотвътствовали качеству народа (1). По онисанию Патріарха Іоакима, первоначальные учители раскольнические выступали на проновъль, какъ какіе-нибудь Пророки и Аностолы, уверяли простой народъ, что они нарочно посланы отъ Бога для спасенія другихъ и пріяди откровеніе свыше: «овъ глаголеть, послань чрезь явленіе самого Бога: другій: чрезъ явленіе Ангела: иный-чрезъ щыя святыя, рали истины проповъдыванія и на спасеніе дункь правовърныхъ отъ новыя въры». Вселившись въ лойъ. они являють себя фарисейски чрезвычайно благочестивыми, великими постниками. ипущими сребра и сокровищъ, не употребляющими хмфльныхъ напитковъ, ялять свой хльбъ, не касаясь чужихъ бранцъ, какъ бы оснверненныхъ, мало смять и намеренно продолжають молитву, да видими будуть оть человъковъ. Нотомъ предлагають чтеніе книже ное съ своимъ поучениемъ, противнымъ духу. Евангельскому, и бесвдують со следами и мно. гими воздыханіями, пророчествують о второмъ пришествіи Христовомъ, говоря, что христъ уже пришелъ въ міръ, избирають удобное время и всячески стараются о томъ, какъ

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. 3, стр. 7.

бы прельстить невинныхъ и уклонить вследъ себе (1). Удивительно ли, после сего, что лег-коверный народъ, отторгавшійся отъ Право-славной Церкви, принималь такихъ мнимо-набожныхъ лжеучителей, какъ истинныхъ служителей Христовыхъ, какъ Пророковъ, какъ Апостоловъ?

дъйствительно! Свойственное нашему простому народу уважение къ св. отщельникамъ у легковърныхъ отступниковъ извратилось ж савлалось безграничнымъ въ отношении къ ихъ лицемърамъ и святошамъ. Они не находятъ довольно словъ, чтобы вполнъ выразить уваженіе свое къ нимъ. У нихъ, напр., Павелъ Коломенскій-«начальникъ добраго воинства, доблій Пастырь Христова стада, стражъ добрый Церковныя доброты, всесвященный страдалець, труба влатокованная, столнъ благочестія, сосуду избранному яко ревностію, тако именемъ согласный, архіерей чудный. » Пикита Пустосвять-«дивный, доброревностный, всекрасный страдалень (2);» еретическія письма Аввакума, по отзыву его последователей, «светлее солнца» (3).

<sup>(1)</sup> Благодар. слово Натріарка Іоакима стр. 64—87.

<sup>(2)</sup> Такъ называются они въ Винограде Россійскомъ, въ особыхъ статьяхъ о каждомъ изъ нихъ.

<sup>. (3)</sup> Полн. изв. о раск. ч. ІЦ, стр. 2.

Мятежники Соловецкіе-«отцы и страдальцы за въру» (1). Строители Выгоръцкаго монастыря-«богоизбранніи мужіе: Даніилъ-златое правило Христовы кротости, Петръ-устава Церковнаго бодрое око, Андрей-мудрости многоценное сокровище, и Симеонъ-сладковъщательная ластовица и немодчная Богословія уста,-четвернца богосочетанная и четыремъ Евангелистомъ равночисленніи, благочестія учители и церковныхъ нреданій столпи непреклонніи.» Всю эту четверпцу Выговцы причислили къ лику Святыхъ, и каждому изъ нихъ существуетъ особая служба, гдъ всъ они величаются преподобными отцами (2). Предъ согнившими останками ихъ благоговъють, какъ предъ мощами Святыхъ, и трудно разувърить легковърныхъ чтителей, что это не мощи, а прахъ и сухія кости (3). Жизнеописанію ихъ посвящены цёлыя книги, изъ которыхъ особенно замъчательна книга-«Вино-

<sup>(1)</sup> Сказаніе о нихъ громко называется систорією о отціхъ и страдальціхъ Соловецкихъ, иже за благочестіе и святыя Перковныя Законы пострадаща.»

<sup>(2)</sup> Ист. раск. Преосв. Макарія, стр. 254.

<sup>(3)</sup> Такъ, во время первой Вътковской выгонки, отступники доказывали Полковнику Сытину святость своей въры нетлъніемъ мощей прежнихъ отцевъ своихъ—священниковъ: Іоасафа, брата его Александра и Антонія. Когда же Сытинъ на обратномъ пути въ

градъ Россійскій,» гдв описаны страданія мнимыхъ Соловецкихъ мучениковъ за въру съ такою высокопарностію, съ какою могло описать
только перо Поморскаго расколоучителя, недоучившагося риторикъ и поэзіи (¹). Вотъ какую
глубокую въру и уваженіе къ своимъ учителямъ питали отступники отъ Православныхъ
пастырей! И вотъ что было причиною съ одной стороны появленія въ расколъ въ большомъ числъ лжеучителей, съ другой довърія
къ нимъ ихъ послъдователей!

Отъ чего же, какъ между различными раскольническими лжепастырями, такъ и между различными ихъ послъдователями не было единства и согласія въ Въръ? Если Кориноскіе Христіане раздълились между собою отъ согосильной, но еще не просвъщенной достаточно свътомъ Въры, приверженности къ Богомудрымъ наставникамъ Въры, которые сами были между собою единомудренны, и другихъ единомысленно учили св. Въръ; то возможно ли было какое-либо согласіе въ въръ между на-

Россію взяль съ собою и мнимыя мощи, сліше чтители провожали ихъ со слезами, и только тогда перестали хвалиться ими, когда, по обличеніи лжи, смрадныя кости сожжены были въ гробахъ своихъ. Подн. изв. о раск. ч. III, стр. 33 и 34.

<sup>(1)</sup> Семена Денисова.

шими слепыми чтителями лжениенных учитедей? Учители Православной Церкви дъйствують не отъ себя и не чрезъ себя: они посланники. спосившники Божін; они суть только служители Въры, насаждающие и напалющие то, что Самъ Богъ возращаетъ; они проповъдуютъ не свое, но въчное Слово Божіе, возвъщають не свою волю, но неизмънную волю Пославщаго ихъ; строятъ зданіе Божіе на единомъ основаніи, которов есть Іисусъ Христосъ. Посему и души, воснитываемыя ими, пребывають въ согласіи Въры, образують изъ себя едино тъло Церкви (1). Совершенно не таковы лжеименные пастыри раскольническіе. Весьма справедливо и характеристически они называются «самозванцами» (2). Потому что, непризванные къ учительству отъ Самого Божественнаго Учителя, они сами, но своей воль, взялись учить другихъ Въръ. Неосвященные отъ Самого Великаго Первосвященника на священнодъйствіе таннъ Божінхъ, или лишившіеся сего освященія своею изм'вною Православной Церкви, они саирчино, съ стращ-

<sup>(1)</sup> См. ученіе о семъ предметь у св. Апостада Павла въ 1 посл. къ Корине., преимущественно мъ главъ 3-й.

<sup>(2)</sup> Такъ называются они въ Поли, изв. о раск., въ Регламентъ и въ сочиненияхъ нашихъ Пастырей, писанныхъ противъ раскола.

вою дерзостію и самонадвяніемъ стали исправлять требы Церковныя и совершать таинства. Противясь власти Церковной и Гражданекой, они самовольно взялись быть начальникачи и руководителями собранныхъ ими такихъ же ослушниковъ законной власти. А дъйствіе, свойственное вообще самозванцамъ, есть то, что они въ народъ, среди котораго являются, производять волненія, распри и раздыленія на нартін. Такое же раздъленіе на разныя партім неизбъжно должны были произвесть въ своихъ воследователяхъ и раскольнические непризванные учители, или точнее, самозванцы. Потому что они дъйствовали не отъ Господа Бога, по отъ себя и чрезъ себя. Они забыли заповъдь Спасителя, запрещающую людямъ называть самихъ себя учителями; потому что одинъ только истивный учитель-Христось (1),-забыли что только тв слушають Христа, которые слушають посланныхь и освященныхь на дело проповъди Имъ Самимъ наставниковъ (2). Они не знали тъхъ Апостольскихъ наставленій, что основаніе всего откровеннаго ученія и зданія Церкви есть только Христосъ, а Апостолы и ихъ преемники - Пастыри и Учители Церкви суть

<sup>(1)</sup> Mare. 23, 8.

<sup>(2)</sup> Лук. 10, 16.

только строители зданія. Церкви и воспитатели ввъренныхъ имъ душъ на основани Христовомъ. Впрочемъ, какъ лжеименные учители, они и не могли прпложить къ себъ сихъ Апостольскихъ наставленій и запов'ти Спасителя. «Они презръли,» скажемъ вмъсть съ Святьйшимъ Патріархомъ Іоакимомъ, «преславнаго Учителя Павла къ св. Апостолу же Тимоеею писанное завъщаніе: да завъщаещи нъкимо не учити инако, ниже внимати баснемъ и родословіемь безконечнымь, яже стязанія творять паче, неже Божіе строеніе, еже во въръ; въ нихже нъцыи погръшивше, уклонишася въ суесловіе, хотяще быти законоучители, не разумъюще, ни яже глаголють, ни о нижже утверждають (1).» Они были подобны темъ лжеучителямъ, о которыхъ говорить Апостоль Іуда: «яко въ послъднее время будуть ругатели по своихь похотехъ и нечестихъ ходяще: сіи суть отдъляюще себе от единости въры (2).» Они не понимали, что такое старая Въра, которую проповъдывали, но каждый возвъщаль отъ своего чрева свои ажеумствованія, и между тымь внушаль вырить себы, какъ учителю въ

<sup>(1)</sup> Слово благодарствен. стр. 36 и 37.

<sup>(2)</sup> Тамъ же стр. 93.

собственномъ смыслъ. Въ дополнение къ сему. нъкоторые изъ раскольническихъ учителей происходили изъ разныхъ племенъ. Таковы, напр., были Сибирскіе расколоучители: Осинъ Астоменъ, -- родомъ изъ Армянъ, и Авраамъ, -- монахъ жидовскаго происхожденія, выходець изъ Венгрін. Преосвященный Никифоръ Осотокій, указавши на сихъ и на другихъ лжеучителей въ своемъ окружномъ посланіи къ старообрядцамъ, обращается къ нимъ съ слъдующимъ заключеніемъ :«вы, будучи такихъ учителей учениками, не можете быть единодушны и согласны въ вашемъ благочестіи и обрядахъ: но противны и разногласны, подобно какъ строители столпа Вавилонскаго, разные составляющие толки. Напротивъ того Православные Христіане, по Спаситель нашемь и Апостолахь, имьють у себя наставниковъ и учителей, мужей Апостольскихъ ученъйшихъ и святьйшихъ... и суть между собою согласны и единодушны, едино и тожде о благочестіи помышляя и Церковнаго раздора никакова не имъя (1).» И надобно замътить, что какъ истинные Христіане, называющіеся по имени Христа, выражають въ себъ болъе или менъе духъ Христовъ, такъ напротивъ та или другая секта, вмъстъ съ именемъ своего осно-

<sup>(1)</sup> Окружи, его послан. къ старообр. стр. 4.

вателя, не только усволеть собъ его лжеученіе, но и отпечатаваеть въ себв личный его характеръ, --- его «похоти». Напр., основатель Филиповскаго толка быль ло крайней степени гордь, непокорень власти и грубый фанатикъ: тою же гордостію, фанатизмомъ и неповиновеніемъ начальству отличались и его послелователи. Основатель Адамантова согласія быль какой-то пастухъ, который, скитаясь съ своими стадами внъ жилищъ человъческихъ, естественно могъ одичать и сдълаться холожнымъ къ семьв: и последователи его отличаются тою же одичалостію и отвращеніемъ отъ семейныхъ и общественныхъ связей (1). До такой степени мегковърные отступники удалились отъ духа Христова и предались своимъ лжеименнымъ учителямъ! Какое же согласіе въ Въръ могдо быть между ними!

б) Господь Інсусъ Христосъ даль есть овы убо Апостолы, овы же пророки, овы же благовъстники, овы же пастыри и учители... между прочить для того, да не бывавль (ктолу) младенцы, влающеся и скитающеся всякимь вытромь ученія, во лжи

<sup>(1)</sup> Свидътельства, объясняющія характеръ тъхъ и другихъ сектантовъ, находятся у прот. Анд. Іоанн. въ Полн. изв. о раск. въ особыхъ статьяхъ о нихъ, стр. 29—32, 34 и 35.

человъчестьй, въ коварствъ козней лыкенія (¹). Посему отступники отъ Пастырей Церкви, предавшись своимъ Православной лженменнымъ учителямъ, неизбъжно должиы были внимать всякимъ басиямъ, влаяться всякимъ вътромъ ученія. И дъйствительно, въ какой степени дегковърны были отступники но отношенію ко всякому лженменному учителю и самозванцу, въ той же степени они върман и во всякое ложное, суевърное ученіе, проповъдываемое непризванными учителями. Свойственное вообщо нашему простому народу сусвъріе никогда не оставляло и теперь сиг не оставило его. Не получивши достаточнаго умственнаго и ноавственнаго образованія. Онт охотно върилъ и въритъ всякой хитросилетенной лжи, всъмъ басиямъ и бреднямъ, и часто на ряду съ ними поставляетъ самыя чистыя и Божественныя истины Въры; его воображение таинственностію создаваємых в **УСЛАЖЛЯЕТСЯ** имъ несбыточныхъ образовъ; но умъ не разбираеть ихъ нельности и противорьчія здравому смыслу и Въръ. Разительное свидътельство объ этомъ сохранилось въ одномъ сборникъ XVI въка: здъсь представленъ даменый рядъ разныхъ суевърій и предразсудковъ, которые

<sup>(1)</sup> Eoec. 4, 11. 14.

госполствовали въ то время въ народъ, и, между прочимъ, сказано, что «многіе волшебники и еретицы и бабы и иная многая волшебствують, а православныя имъ върять (1).» И теперь, всякому извъстно, сколько разныхъ суевърій ходить въ народъ, съ какимъ, напр., благоговъніемъ читается и переписывается имъ распространившійся вездъ «СОНЪ Богородины»-баснословное сказаніе, въ которомъ самымь чудовищнымъ образомъ смъщаны Евангельскія истины о Пресвятой Богородиць, рав, адв, съ нельпыми бреднями больнаго воображенія. Больше же всего расположенъ бываеть простой народь слушать всякіе вздорные слухи и суевърныя сказанія во время какихъ нибудь государственныхъ или нравственныхъ переворотовъ. Таково именно было время возникновенія и возрастанія раскола, -- время перерожденія Русскаго общества въ умственномъ, нравственномъ и политическомъ отношеніи, - время борьбы возникавшаго просвъщенія съ устаръвшими предразсудками и суевъріями. Въ этой тяжкой борьбъ, съ самаго начала ея, расколъ принялъ сторону, враждебную свъту истины и Въры, - сторону суевърія:

<sup>(1)</sup> Описаніе Румянц. Муз. N. CCCLXXIV, стр. 551.

исправление книгъ и обрядовъ онъ огласилъ измъненіемъ самой Въры, а вымыслы суевърія, человъческія-истиннымъ Церкви. Патріархъ Іоакимъ свидътельствуетъ. что нъкоторые расколоучители, «якобы злъйшін дуси нъкакими волхвованіи прельшали невинныя простыя души (1).» Расколъ еще болъе расположилъ вниманіе своихъ последователей ко всякимъ суевърнымъ мнъніямъ баснямъ тъмъ, что отторгалъ ихъ отъ св. Церкви, которая одна только есть върная проповъднипа. хранительница, столпъ и утверждение Христовой истины, а самъ отъ себя не далъ ничег истиннаго и спасительнаго, на чемъ бы могли утвердиться и успоконться ихъ чувства и потребности Въры, и такимъ образомъ поставилъ ихъ, какъ мы видъли, въ состояніе внутренней пустоты и недовольства, для выхода изъ котораго естественно было върить всякой лжи человъческой, какъ истинъ Въры. Посему, родившись изъ суевърія, расколь даваль у себя убъжище всъмъ суевърнымъ мнъніямъ и прелразсудкамъ, гонимымъ свътомъ распространявшагося образованія; всв нельпости, заблужденія и басни, какія только можетъ породить разстроенное воображение грубаго, необразо-

<sup>(1)</sup> Слово благодарствен. стр. 73.

раннаго человъка, какъ бы ни были онъ противны простому здравому смыслу, онъ принималь радушно и безь разбора, ставиль ихъ на ряду съ Божественными истинами Въры, возводилъ на стенень догмата или набожной увърсіх ности, облекаль въ священные библейские образы, выражаль библейскимь языкомь, ноказываль въ заглавіи, что онб-отъ писанія св. Отцевъ: Ефрема Сирина, Златоуста и др. (1), начертываль на бумагь уставнымь инсьмомъ и проч. Чтобы убъдиться въ этомъ, стоить только прочитать одно какое-либо изъ важивинихъ раскольническихъ сочиненій, каковы, напр., Виноградъ Россійскій, исторія о отцівхъ страдальцъхъ Соловецкихъ, сказаніе объ антихристь и т. н. Всь ови переполнены развыми суевърными мпъніями и сказаніями, изъ которыхъ одно нелъпъе и страните другаго, и которымъ однако суевърный отступникъ върить, какъ священнымъ истинамъ; а самыя книги превозносить до небесь, какъ книги Богодухновенныя. Особенно укоренилась въ нашемъ

<sup>(1)</sup> Патр. Іоанивъ свидвтельствуетъ, что нервоначальные расислоучителя. «приводили неискуснымъ на больщее утверждение своей прелести свидвтельства отъ Божественнаго Писанія и Св. Отецъ многая все ложно... на Св. Писаніе и на Св. Отецъ лгутъ». Благодарствен. слово, стр. 73.

napost bips by cropoe upectablenie crista. нризнакомъ котораго у него служить ВСЯКОС общественное бъдствіе-война, моръ и годоль. всякое необыкновенное или невиданное явленіе въ видимой природъ, или открытіе въ области естествознанія. Суєвърные отступники постоянно толкують объ антихристь и учене о немъ своими суемудрыми мнъніями обезобразили до крайности., По различному лжеумствованию различных в секть, антихристь, предтеча свътонреставленія, уже пришель въ мірь и царствуеть видимо или духовно, вездь, или только въ Православной Церкви; оснверниль храмы съ ихъ Богослужебными приналлежностями. Таниства, даже, какъ учатъ нъкоторые изъ сектантовъ, осквернилъ самыя стихіи, землю, воду и положиль печать на самыхъ обывновенныхъ житейскихъ предметахъ-паспортахъ, въсскъ и т. нод. Некоторые были до того легковерны. что уже высчитывали день и часъ втораго принествіл Христова, дожились и пробы, и. нроснувшись, едва върили глазамъ своимъ, что и на набъ, и на землъ все стоить по цему (1). Нельшые чолын объ ангихристь въ

<sup>(1)</sup> Два такихъ случая разсказывается у прот. Анд. Іоаннов. въ Полн. изв. о раск. ч. ІІ, стр. ІІ; ч. ІУ, стр. 63.

свою очередь были источникомъ, изъ котораго сумазброды выводили дальнъйшія такія же нельшыя заключенія, и располагали легковърныхъ скоръе принимать суевърные вымыслы, какъ пстины Въры, чтобы избъжать мученій антихриста и быть готовыми къ приближающемуся дню втораго приществія и страшнаго суда Божія.

Слушая всякую нелъпость, какъ набожную истину, переходя отъ суевърія къ суевърію, отетупники отъ Перкви тъмъ самымъ естественно и неизбъжно отдълились другъ отъ друга. Какъ истинные сыны Православной Церкви, по опредъленію Інсуса Христа, слушая и усвояя единое истинное учение Господа, приходять «въ соединение въры»; такъ напротивъ ослушники св. Церкви, внимая всякимъ баснямъ. «влающеся и скитающеся всякимъ ученія, во лжи человъчестьй, въ коварствъ козней льщенія,» должны были придти къ совершенно противоположному следствію. Одни изъ отступниковъ выдумывали, или **УСВОЯЛИ** себъ тъ, другіе-иныя суевърныя Естественнаго, логическаго согласія разными суевърными мнъніями нътъ и быть не можетъ, и никто изъ суевъровъ не могъ доказать, что его мнъніе-истинное, а чужоеложное, а каждый оставался при своемъ мнъніи; потому что суевърныя мивнія не имьють

лля себя основанія ни въ Словѣ Божіемъ, ни въ законахъ природы, и, по самому своему понятію, противоръчать общему здравому человъческому смыслу и суть произвольныя произвеленія больнаго, необузданнаго воображенія. Посему не могло быть согласія и между тъми. которые усвояли ихъ себъ, какъ набожныя истины, придавая имъ догматическую важность. Можно сказать, что какъ въ основани всего раскола вообще, такъ и въ основани раздъленія между раскольническими сектами лежить суевъріе. Потому что, какъ мы выше видьли, онь отдълились одна отъ другой изъза одной обрядовой внъшности и житейскихъ мелочей, которымъ, самимъ по себъ, прилавали догматическое значеніе; а придавать догматическое значение чисто одной только вившности. безъ внутренняго ея смысла, духа и силы, или усвоять такую же важность житейскимъ вещамъ, думать, напр., что такой именно, а не лругой покрой платья самъ по себъ можетъ спасти человъка, не есть ли свойство суевърія? Нѣкоторыя секты самымъ своимъ наименованіемъ показывають уже, что основаніи, такъ и въ ученіи ихъ заключаются лишь суевърные вымыслы воображенія, въкоторые онъ облекли чистую и святую истину. Таковы, напр., секта Самокрещенцевъ, послъдователи которой крестили сами себя въ ръкахъ

нли источникахъ, пли даже дождевою водою; Резинщина, получившая свое начало отъ того, что преданные ей собираются на молитву въ великій четвертокъ и стоятъ розиня ротъ въ томъ предположеніи, что ихъ причащаютъ сами Ангелы, отнимая четвертую часть причастія отъ Церкви (1); Потемники, которые молятся только въ темныхъ комнатахъ, чтобы дъяволъ не соблазнилъ ихъ (2) и т. под.

## Д.

Удаленіе отъ Православной Церкви, отчужденіе отъ духа истинной живой Въры, невъжество и печальное состояніе Въры у отступниковъ естественно имъли вредное вліяніе и на ихъ образъ дъйствій. Дъйствія отступниковъ чужды того а) послушанія Въры и покорности св. преданію Церкви, б) той любви и терпънія, в) того смиренія и благоговънія, какими отличаются и соединяются между собою върные послъдователи Христовы—сыны и дщери Православной Церкви.

<sup>(1)</sup> Наставление правильно состязаться съ рас-

<sup>(2)</sup> Руконнеь о бытаопоновинны Преослящен. Іакова, стр. 104.

а) Если поверхностно взглянуть на расколь. или послушать его последователей; то ножно налумать, булто отступники - самые ревисстные. езмые точные хранители Въры, завъщанной Господомъ и Его св. Апостодами, преданій Соборныхъ и ученія Святоотеческаго, -- самые точные блюстители ихъ-до последней іоты,будто они не дають у себя и ста никакому евободному движенію мысли въ дъль Потому что они величають себя громкими именами «старообрядцевъ, старовъровъ», говорять, что «отны и страдальцы ихъ» (Соловецкіе) «великодушво пострадали за благочестіе и святыя законы Церковныя и преданія (1)», что они сохраняють неизмънно древнюю Въру, и квалятся, что одни только они держатся старыхъ, употреблявшихся въ Церкви до Патріарха Никона, книгъ, и, заключающихся въ нихъ, уставовъ. И вообще, на словахъ и бумагъ, въ разговорахъ съ православными и между собою, они не иначе разглагольствують. какъ на основаніи Св. Писанія и Св. преданія, (2) и самыя Соборныя опредъленія, обычаи

<sup>(1)</sup> Такъ озаглавдивается, какъ мы видѣли, исторія о сихъ отцахъ и страдальцахъ.

<sup>(2)</sup> Такъ, напр., въ разглагол. старообр. съ новообр. первый обращается къ последнему съ такими словами: «какъ съ самаго начала вступилъ съ тобою

Церкви и ученіе Святоотеческое составляютъ ностоянный предметь ихъ разговоровъ. Приступаютъ ли они къ разсужденію о какомълибо спорномъ предметъ, напр. о муръ на пересоборъ, напередъ условливаются мазанскомъ «разсуждать по священнымъ правиламъ и дъяніямъ Перковнымъ» (1). Хотять ли взаимно примириться на счетъ какихъ-нибудь пунктовъ раздъленія, также соглашаются признать перевъсъ на той сторонъ, которая представить больше свидътельствъ древности (2). Но все, что говорять противники Православной Церкви въ защиту храненія ими Св. Писанія и Св. предапія, есть не болве, какъ сборъ громогласныхъ словъ, отъ силы и духа которыхъ они давно отказались. При ближайшемъ разсмотръніи

въ разглагольствіе, не говориль отъ своего мивнія, но все тебъ приводиль по твоему требованію свидьтельства отъ Св. Инсанія». Рук. Архим. Агае. стр. 132. И дъйствительно на одно двуперстное сложеніе онъ указаль болье ста свидътельствъ древности (разумъется частію неосновательныхъ, частію ложныхъ).

<sup>(1)</sup> Первое съдъніе собора. Полн. ист. изв. о раск. ч. IV, стр. 41.

<sup>(2)</sup> Такъ именно соглашались на примвреніе межлу собою н'якоторые Өедос'венцы и Поморяне. Тамъ же ч. II, стр. 58.

двиствій отступниковь оказывается, что у нихъ царствуетъ самая необузданная, даже не чуждая Протестантскаго духа, свобода мыслей и дъйствій относительно Въры, хотя съ перваго взгляда западное Протестантство и наше старообрядчество кажутся противоположными другъ другу. Еще до открытаго отдъленія раскода злой духъ Латинства, направленнаго противъ Православной Церкви, и Протестантства, направленнаго вообще противъ Церкви, враждоваль у насъ противъ святой Церкви и ея уставовъ. Митрополитъ Іона въ грамать, писанной 1652 г., предостерегаль свою паству отъ «безстрашныхъ сопротивниковъ дълу Божію, духовнымъ начальникомъ неподначальныхъ, поносителей истиннаго пастыря и учителя, Архимандрита, или игумена, или попа, или дьякона» (1); каковыхъ противниковъ Святитель прямо называетъ раскольниками. Таковымъ именно противникомъ былъ предъ открытымъ возстаніемъ раскола чернецъ Капитонъ, который какъ самъ презиралъ, такъ и другихъ училъ презирать чинъ духовный, не принимать благословенія отъ Іереевъ, чуждаться Таинствъ, не покланяться иконамъ, и по имени котораго прежде назывались наши раскольники «Капито-

<sup>(1)</sup> Акты историческіе, т. IV стр. 174 и 175.

namn» (1). Bo prema ocaabi Coloneimaro mohaстыря, Архимандрить Пиканоръ говориль своимъ соумышленникамъ: «мы – де и безъ священжиковъ проживемъ, а священницы-де намъ ве нужны». И бъльцы-мятежники въ церковь абиствительно не ходили вовсе, къ духовнымъ лицамъ не обращались, всехъ священниковъ проклинали, называя ихъ еретиками и богоотступниками, исповъдывались промежъ собою, жили содомски, умирали безъ покаянія и причастія, были погребаемы безъ отпъванія священническаго (2). Посему несомитино должно скавать, что расколь нашь, не желавшій подчиненія суду и опредъленіямъ Собора, въ самонъ лачаль своемь быль отчасти выраженіемь Протестантскаго, противо-церковнаго направленія. Игнатій, Матрополить Сибирскій, прямо оравниваль Сибирскихъ расколоучителей съ Лютеранами и Кальвинистами. Онъ говорилъ о нихъ: «все эль, растлыны толкують, и якоже Кальвины и Люторы, вся церковная преданія отметають (3)». Особенно это должно сказать о Безпоновщинскомъ расколь, который

<sup>(1) 3-</sup>е посл. Игнатія Митр. Тобольск. Правосл. Собесёдн. 1855 г. кн. 2, стр. 100.

<sup>(2)</sup> Ист. раск. Преосв. Макарія, стр. 211.

<sup>(3) 2-</sup>е посл. Игнатія Митр. Тобольск. Правосл. Собесьди. 1855 г. пр. 2, стр. 27.

чрезвычайно быстро и почти внезарно пустиль свои корни въ съверныхъ предълахъ потому, что тамъ нашель себъ готовую стихію въ сохранявшемся еще, хотя скрытно, ученіи Стригольниковъ (1). Только у нашихъ противниковъ Церкви противоцерковное направление получило свой особенный характерь, зависъвшій частію отъ ихъ народныхъ качествъ, частію отъ ихъ нуждъ и обстоятельствъ. Они не отвергаоткрыто необходимости и важности Св. преданія и Церкви вообще для непогръщительнаго разумънія истинъ Въры, канъ Лютеране. не признавали за единственно-върное начало истолкованія Слова Божія озаренія какъ Квакеры; но не считали себя обязанными исполнять вст законы и уставы Церковные потому, что поставляли себя въ какое-то исключительное положеніе, подобное тому, въ которомъ «древле святіи во времена нужная ноебываху» (2), какъ они выражались. «Мы въ крайней нуждъ находимся», сознавались однажды въ общемъ собрании Поповцы и Безпоповны, изыскивавшіе способъ, какъ бы достать Епископа, «нужда же всъхъ средствъ, какія ведуть въ точному исполнению всего въ зако-

<sup>(1)</sup> Такъ именно думаетъ прот. Андр. Возиновъ. Поли. изв. о раск. ч. 1, стр. 73.

<sup>(2)</sup> Предисловіе къ Поморсникь отв'єданъ.

нъ, хранить и исполнять не обязана, но свободна (1).» Пе покоряясь Православной Русской Церкви, потерявши въру въ пепрерывное сушествованіе и непогръшимость св. Церкви, забывая, что дело устроенія Церковной жизни принадлежитъ самой Церкви, не имъя у себя Божественныхъ правъ Іерархіи, не понимая ихъ неприкосновенности, мнимые старовъры влались въ какое-то страшное, такъ сказать, самоизмышленіе, или самочиніе Въры, не стьсняясь никакими правилами. Очень многое, чего требовали уважаемыя ими книги, они исполняли не такъ, какъ положено въ книгахъ, а иное очень нужное, или даже необходимое, совершенно оставляли, какъ не важное, и какъ нъчто такое, безъ чего булто удобно можно обойтись. А чтобы въ этомъ не обличали ихъ книги, для сего они истребляли ихъ, или портили текстъ ихъ (2). Такимъ образомъ, они не

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. 11, стр. 70.

<sup>(2)</sup> Такъ, во время осады Соловецкаго монастыри, Келарь Азарій и служка Өаддей съ товарищи, собравъ множество печатныхъ книгъ: Евангелій, Апостоловъ, Псалтирей, Часослововъ, Служебниковъ и другихъ, Московскаго и Кіевскаго изданій, также Греческихъ Евангелій, Апостоловъ, Служебниковъ и прочихъ книгъ, числомъ болѣе двухъ сотъ,—все это растерзали, потопили въ морѣ и частію пожгли. По-

покорялись Церковнымъ правиламъ, а сами взяли власть надъ сими правилами, дълали себъ новыя, во многомъ прямо не согласныя съ уважаемыми ими самими книгами, установленія и многія истинно—древнія Божіи установленія самовольно отмъняли.

Частиће: Безпоновщина болће отвергала, чемъ искажала постановленія Церкви. Такъ, прекратился рядъ рукоположенныхъ древнихъ священниковъ,—и Безпоповцы стали учить о священствъ почти по—лютерански, т. е., что многія священническія дъйствія могутъ совершать и всъ Христіане, а истинное ученіе о священствъ вычеркивали изъ книгъ и замъпяли своимъ новымъ. «Явственно», говоритъ Преосв. Игнатій о Сибирскихъ раскольникахъ, проклятіи еретицы Люторе и Кальвины суть. Они бо окаянніи, не имъюще іерейскаго поставленія, творятъ вся іерейская» (1). Не стало у нихъ истинныхъ Таинствъ,—и они стали смо-



чему? Не потому ли, что находили въ нихъ горькія обличенія себѣ? Въ оставшихся старописанныхъ и печатныхъ книгахъ, за исключеніемъ немногихъ, сдѣлали разныя приписки и поврежденія въ своемъ раскольническомъ духѣ. Истор. раск. Преосв. Макарія, стр. 207.

<sup>(1)</sup> Посл. 3-е, гл. 2, стр. 61, въ Правосл. Собеседн. 1855 г. кн. 2-й.

треть на нихъ, ночти какъ Кальвинисты, т. е., перестали признавать ихъ необходимыми для человъка. исключая Таинствъ крещенія и понаниія, которыя предоставили совершать самимъ себъ. «Рожденная чада», пишеть упомянутый Святитель о Сибирскихъ раскольникахъ, «сами простцы суще крестити мнять, яко Кальвини, повлачивие въ корыть, и причащение совермають» (1). Другія таинства, напр., причащеніе Таинъ Тъла и Крови Христовой, многіе изъ нихъ хотять замънить только върою и дълами, бракъ-изъявленіемъ другъ другу взаимной любви двухъ лицъ того и другаго HOJA (2).

Поповцы, не такъ удаленные отъ мысли о необходимости учрежденій Православной Церкви, въ дёлё Вёры не столько отвергали, сколько искажали уставы церковные. Впрочемъ нъжоторые и изъ нихъ сами высказывали свое удаленіе отъ Церковности. Такъ, когда, во время послёдней Вётковской выгонки, съ Вётки привезена была въ Стародубье Покровская

<sup>(1)</sup> Посл. 2-е стр. 29-въ Правосл. Собесёдн. кн. 1-й.

<sup>(2)</sup> См. ученіе раскольниковъ о таинстві Евхаристія въ книгі, подъ названіемъ: «Мечь духовный» и въ Поморскомъ отвіті 104—мъ, о таинстві брака въ рукописи подъ названіемъ: «Брачное врачество».

перковь, многіє невѣжды кричали: «на что нанъ Перковь, развъ на бъду? Въдь мы отъ перквито и изъ Россіи бъжали (1).» А это значить то же, что бъжали отъ Церковности, отъ Церковныхъ законовъ вообще. Большею же частію, не имъя у себя законныхъ ісрархическихъ липъ. Поповцы исправляли уставы Церковиме самочиню и съ какою-то безстылною наглостію и уродливостію. Чувствуя, напр., нужду въ Епископъ, они не задумались-было въ Москвъ вместь съ Безпоновцами рукоположить его сами нетажнеою рукого Святителя Іоны. Пока живы были священники стараго рукоположенія, они чуждались священниковъ новаго поставленія; когда вышли первые, они стали принимать и последнихъ. Но какимъ образомъ? Тутъ особенно ръзко открывается грубая и дерзкая вольность, съ какою обращались Поновны съ священнодвиствіями,-ихъ пеуважительный ваглядь на законы Церковные и самочиніе въ въръ. Вътковцы сперва соборно перекрещивали бъглыхъ попевъ, но дабы не лишить ихъ священства, «съ бабьяго совета,» погружали въ купъль въ полномъ облачени: впоследствій же определили совершать надъ мими такъ называемое «вившиее крепценіс.» Попъ, бъжавшій оть Православія, после испо-

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. IV, стр. 69.

ввди, входиль въ полномъ облачении въ часовню, габ была поставлена купбль; начальствующій, такой же бъглый попъ, читаль заклинательныя молитвы, освящаль воду, и, помазавъ оглашаемаго масломъ, не погружалъ его въ воду, а только водиль около купъли съ воспріемниками, при обычномъ пъніи: «елицы во Христа крестистеся;» потомъ помазывали пона мнимо-древнимъ муромъ, и, дабы не снять съ него хиротоніи, не снимали ризъ, а только отворачивали ихъвитсть съ платьемъ. «Туть не знаешь. чему дивиться,» говорить прот. Андрей Іоанновъ, видъвшій всь сіи нельпости, «невъжеству ли противниковъ Церкви, или дерзости бъглыхъ поповъ, которые столь гнусно безчестили Христіанскія Таинства». Въ другихъ же мъстахъ Вътковцы заставляли поповъ только проклинать всь ереси, помазывая ихъ своимъ муромъ. «Олнимъ словомъ», замъчаетъ историкъ, «всякій но своей выдумкъ поступаль, отъ чего происходили многіе толки (1)». Впослъдствін, на перемазанскомъ соборъ, разсуждавшемъ о способъ принятія бъжавшихъ отъ Православной Церкви священниковъ, такія двиствія некоторыми изъ самихъ Поповцевъ объявлены были прямо незаконными и отвергнуты. Пикодимъ сказалъ по сему случаю: «аще что и дъйствовася несогласно

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. III, стр. 11.

законамъ Церковнымъ, но по невъдънію отъ отсиъ и ревности древлецерковнаго солержанія: буди имъ въчная память, аки Божіимъ рабомъ.» Но другіе, не смотря на то, требовали, чтобы за основаніе соборныхъ разсужденій были приняты не одни священныя правила и дъянія Церковныя, но и обычаи предковъ, и сильно негодовали на своихъ противниковъ (1). И такъ. вотъ какое уважение оказываютъ нъкоторые Поповцы къ законамъ Церковнымъ! Ставятъ ихъ въ уровень съ явно беззаконными обычаями предковъ, т. е., невъжественныхъ предшественниковъ своихъ! Это и весьма понятно. Ибо какъ могутъ достойно цвнить и исноднять законы Церковные въ дълахъ Въры тъ, которые отпали отъ Православной Перкви въ слъдствіе холодности къ симъ законамъ, - которые не понимають высочайшаго, Божественнаго, внутренняго ихъ смысла? Посему и вообще вольность, дерэость и богохульство, съ какими глаголемые старообрядцы, не имъя правъ Іерархіи, передълывали, такъ сказать, Церковность, или лучше, сочиняли Въру, извращая на свой ладъ правила и уставы Церковные, и устрояя новые, не согласные ни съ какими правилами благоразумія и съ чувствомъ благоговънія къ Въръ, изумительны. Бъглые священники, лишенные сана и

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. IV, стр. 42.

права совершать таинства, священнольйствовали: священнольйствовали даже простые монахи и монахиви, мужики и женщины, крестили, всновъдывали, причащали; виъсто истиннаго мура употреблями муро, украменное наъ Православной Перкви, или варили свое новое; вмъсто истиннаго причастія употребляли остатки будто бы древняго причастія, часто ствшанные съ обыкновеннымъ тестомъ, потомъ испеченнымъ, или простой куличъ, ягоду и т. нол., держали такое причастіе по домамъ, развозили по городамъ и селамъ и продавала и проч. Такія и подобныя дела совершаль каждый по своему, какъ вздумалъ, какъ захотълъ, или какъ чувствоваль нужду, не ственяясь преданіями и уставами св. Церкви (1).

Понятно, что при столь необузданномъ и странномъ, если можно такъ выразиться, самочинім Въры не могло быть никакого согласія и единства между противниками св. Церкви и между ихъ мивніями и дъйствіями. Нограцительность, разногласіе и раздъленіе есть обык-поненная и неизбъжная судьба всъхъ частикахъ человъческихъ мивній о Въръ, которыя основываются лишь на естественномъ умѣ или на грубомъ невъжествъ, и не подчиняются

<sup>(1)</sup> Примъровъ на то много разсказывается у прот. Андр. Іоаннова въ его Полн. истор. изв. о раск.

вполн в общему и верховному суду св. Церкви. Оттого ереси и расколы возникають большею частію тамъ, гль не уважають Перкви и Перковной власти. Не вполнъ согласныя одно съ аругимъ мнънія въ отношеніи къ несущественнымъ предметамъ Въры могутъ появляться и у сыновъ Православной Церкви; но они не нарушають единства прлой Перкви; потому что начало для повърки ихъ заключается въ сулъ Перкви, которая потому и исправляеть ихъ. «Всь Священники» (Епископы), говорить св. Кипріанъ, Епископъ Кароагенскій, «соединены между собою единствомъ и согласіемъ для того, чтобы, когда въ обществъ нашемъ начнетъ распространяться ересь, уязвлять и опустошать стадо Христово, мы другь другу помогали и. подобно сердобольнымъ Пастырямъ, собирали стадо Христово (1) » Напротивъ того, безъ авторитета Перкви, всякій частный умъ есть самъ себь верховный авторитеть, и, неисправимый. упорно остается при своемь ложномъ убъжденіи. Изъ безчисленняго множества примъровъ разделеній по Вере, происшедшихъ вследствіе непокорности суду Перкви и самоизмышленія въ лелахъ Веры, можно указать на секты, проистедтія изъ Латинства. Латинское, состоящее въ непокорности суду Вселенской Церкви.

<sup>(1)</sup> Воскр. Чтен. год. XI, стр. 245.

направленіе, усиливаясь постепенно болъе и болъс, породило Протестантство, т. е. совершенное отрицаніе самыхъ существенныхъ принадлежностей Церкви; Протестантство же распалось на многіе толки и носить въ себъ съмена явнаго упадка въ немъ самаго Христіанства. Протестанты такъ расходятся между собою, что едва ли найдутся два богословствующихъ ума, которые бы согласно разсуждали о какомъ-либо предметъ Въры. Могло ли и наше мнимое старообрядство, которое также отзывается духомъ Протестантства, не признаетъ надъ собою суда Православной Церкви, отвергаеть и извращаеть преданія, если не словомъ, то дъломъ, -- могло ли, говоримъ, оно не раздробиться до такой степени, чтобы въ немъ, какъ говоритъ Преосвящ. Ософилактъ, стало, «что мужикъ, то въра, что баба, то уставъ (1)?»

Правда, исторія говорить, что нѣкоторые ереси и расколы, не признавая надъ собою непогрѣшительнаго суда св. Церкви въ дѣлахъ Вѣры, долго существовали, или еще и существують, по видимому, въ цѣлости и единствѣ отъ того, что держались одного, хотя ложнаго, но общепризнаннаго сектантами начала, на ко-

<sup>(1)</sup> Обличеніе неправды раскольническія, листъ послідній.

торомъ стройно, логически построена была система ихъ джеученія, и которое служило основапісмъ для всъхъ, частныхъ сектантскихъ мньній. Но это бываетъ только до времени, - пока держится основаніе лжеученія. Какъ же скоро оно колебалось и разрушалось, тогда разрушалось и построенное на немъ зданіе дожныхъ понятій, какъ разрушается зданіе, построенное на пескъ. Если это зданіе разрушалось не окончательно, тогда на развалинахъ его отыскивались новыя непрочныя основанія, на которыхъ строидись новыя также непрочныя системы.тогла раздълялись между собою и сами еретики и раскольники, строившіе системы лжеученія. У нашихъ отступниковъ отъ Православной Церкви однимъ изъ главныхъ предметовъ или началь лжеученія служить мысль объ антихристь. Но въ раскрытіи сей мысли они разошлись между собою съ самаго начала своего отпаленія. Патріархъ Іоакимъ свидетельствуєть, что изъ современныхъ ему начальниковъ раскода одни говорили: «яко уже нынъ антихристъ въ мірѣ; другіе: «яко уже и царствуетъ,» а иные: «яко вскоръ имать правовърных» рабовъ мучити (1).» «Зрите,» писалъ Архипастырь Тобольскій Игнатій въ своемъ окружномъ посланіи

<sup>(1)</sup> Благодарствен. слово, стр. 73.

противъ Сибирскихъ расколоучителей, «эрите. како сама дожь между собою ратуется, якоже глаголетъ Псалмонъвецъ: раздълищася и не: умилишася. Жидовинъ бо Аврамко Венгерскій учить и сказуеть, чувственно прінти богоборцу антихристу: Якунька же Лепихинъ, воспріявъ заое ученіе отъ проглятаго псевдопророка Аввакума распротопона, глаголаше мысленно ему быти, чувственно же не сказуеть. И сего ради Лепихинцы наринаху себе яко правовърцами: Венгерцовъ же Жидовскихъ учениковъ именоваху чувственниками (1).» Какъ же можно было улержаться отступинкамъ въ елинствъ и согласіи между собою на такомъ шаткомъ и самосебя подрывающемъ основания? И лъйствительно, та же мысль объ антихристь, которою питается расколь, будучи различно понимасма. послужила началомъ и разныхъ раскольничеевихъ сектъ. Впрочемъ, если бы даже у отступниковъ было какоо-нибудь общепризнанное и одинаково новимаемое ими начало-и въ такомъ случав они не могди бы построить изъ вего для себя общую и стрейную спотему лисученія, посредствомь нравильных логическихъ выводовъ. Потому что, по своей грубости и

٠,

<sup>(1) 3-</sup>е посл. стр. 101, въ Правосл. Собесёдн. 1855 г. во 2-ё кн.

пеобразованности, они не знають не только логическихъ, но и граиматическихъ правилъ. Наши Архинастыри иногда уство или нисьменно пытались наводить ихъ мысли на истину самымъ простымъ грамматическимъ путемъ (1), но редко успевали въ томъ; большею же час-Tilo встръчали совершенно непонимающихъ самыхъ простыхъ правиль Грамматики, ими весьма мало свъдущихъ въ ней (2). Изъ наблюденій надъ ихъ образомъ мышленія открывается, что, какъ безграмотные, они не въ состояніи бывають прилагать общія основанія къ частнымъ мыслямъ, общія правила къ частнымъ случаямъ; частные случаи и даже исключенія наь общихъ правиль обращають въ постоян-

<sup>(1)</sup> Такъ, Преосв. Питиримъ въ отвътъ своемъ на вопросъ: что такое догматы? находился вынужденмымъ прежде объяснить, что нужно различать число 
единственное отъ множественнаго, что такое число 
единственное и что-множественное. Пращица, вопр. 5-й 
лист. 14 на обор. Такъ безграмотны были состязатели, съ которыми онъ имълъ дъло!

<sup>(2)</sup> Такъ, о Павлъ Коломенскомъ разсказывается, что когда Патр. Никонъ «предлагаше правленіе книгъ новопечатныхъ нужно быти: яко по правиламъ грамматическа художества дъйствоватися происходить, Павелъ противополагаще: не по правиламъ грамматическимъ новшества полагаютъ» (Виногр.

ное правило; мысли берутъ внъ связи и общаго смысла ръчи, п, говоря словами Патріарха Іоа-кима, сово точію слова начало емлютъ: ово средину: ово конецъ (1),» и т. под. Сбивчивость п погръщительность въ образъ мышленія отступниковъ выражается и въ ръчи ихъ. Преосвящ. Ософилактъ замътилъ о Поморскихъ отвътахъ, что они «сами себе показуютъ быти неправыми. Иныя бо ложными доводами утверж-

Россійск. ст. о Павлѣ Коломенскомъ). Надобно замѣтить, что это передаетъ съ похвалою о Павлѣ Коломенскомъ Семенъ Денисовъ, который самъ «частъ
философіи довольно изучилъ». Во время Стрѣлецкаго
бунта, въ Грановитой Палатѣ, когда Патріархъ Іоавимъ оправдывалъ книжное исправленіе, какъ согласное съ древними списками и даже съ грамматичесвимъ смысломъ, Никита Пустосвятъ дерзко возразилъ
Святителю: «мы не о грамматикѣ пришли спорить,
а о догматахъ.» Слѣд. самые главные наставники
раскольническіе мало знакомы были съ Грамматикой
и кавъ-то враждебно смотрѣли на нее; потому-то
они не могли понять ни нужды, ни правильности
исправленія Богослужебныхъ книгъ.

(1) Благодарствен. слово стр. 73.—Всякій здравомыслящій и хотя сколько-нибудь знакомый съ правилами Грамматики и Логики можетъ встрѣтить множество такого рода погрѣшностей противъ законовъ мышленія, при чтеніи раскольническихъ сочиненій.

даются, нныя суетнымъ многословіемъ и приборными ръчами покрываютъ силу вопросовъ. иныя мимо вопросовъ колобродять, иныя многократными древле-Россійскія Церкви и Чудотворцевъ похвалами съ продерзыми восклицаніями ухищряются (1).» Такимъ образомъ мышленія отступниковъ объясняется, почему они, безъ руководства Православной Церкви, хотя пользовались и пользуются тъми же священными книгами, и иногда усердно, всъми силами старались доказать, ръшить что-нибудь между собою не иначе, какъ на основаніи свидътельствъ одного и того же Св. Писанія, однихъ и тъхъ же правилъ Церковныхъ, не смотря на то, не могли согласиться, но расходились между собою въ мявніяхъ о Въръ.

Нѣкоторые изъ самыхъ отступниковъ сознавали сію причину своего раздѣленія, т. е., что у нихъ нѣтъ высшаго суда Церковной власти, а сами они толкуютъ о Вѣрѣ, каждый по своему, разногласно. Такъ, повѣствователь о началѣ раздора между Выгорѣцкимъ обществомъ и Оедосіанами, сказавши вообще о разногласіяхъ въ обществѣ отступниковъ, продолжаетъ: «способствовать же кому и чѣмъ (т. е. прекращенію раздоровъ) отнюдь невозмогаемо учинися. По-

<sup>· (1)</sup> Обличеніе неправды раскольническія, глава послівдняя.

неже нъсть нынь высочайшихъ духовныхъ властей, нъсть спомогательныхъ Госуларей нашей истинъ и не имъется удобныхъ мъсть (1).» Также, одинъ Христіанинъ, бывши еще въ расколь, на вопросы о причинахъ «дъленій, несогласій и блуженій» раскольническихъ секть, отвъчаль, что отступники раздълились между собою: «за неправильное толкование Св. Писанія, за разногласное разумъніе во всемъ согласно твердаго закона, за не единомысленное непокореніе древле-Россійской и древле-Восточной Церкви, за растерзаніе твердыхъ и непорочныхъ законовъ ея на разные разумы (2).» И названіе разныхъ раскольническихъ сектъ «толками,» по смыслу сего слова, показываеть, что онь отаблились одна оть другой вследствіе того, что толкують Въру каждая по своему. Посему, какъ вообще Въру отступниковъ одинъ изъ современныхъ намъ Іерарховъ пазвалъ словами Большаго Катихизиса върою «умышленною (3),» такъ и въ частности всъ раскольническія секты можно назвать върами «умышленными» же.

<sup>(1)</sup> Предисловіе къ пов'єсти.

<sup>(2)</sup> Духъ мудрованія нікоторыхъ раскольничес-квую толковъ, стр. 122.

<sup>(3)</sup> Истинно-древняя и истинно-Правосл. Церковь, въ заключении.

б) Аля совершеннаго благоустройства стройности общества не довольно одной власти законовъ, подчишенности, нужно еще, чтобы оно было проникнуто во всёхъ своихъ членахъ имобовію и происходящими изъ любви святыми чувствами уваженія къ ближнимъ, почтенія къ высшимъ и другими подобными нравственными качествами и добродътелями. Безъ сего, при самомъ лучшемъ наружномъ устройствъ. оно будеть не болье, какъ мертвый скелеть, всегла готовый раснасться. Ибо любовь есть душа, живой, крънчайшій союзъ всякаго общества. Любовь же есть преимущественно отличительное свойство последователей Христовыхъ и основаніе Церкви, по ученію Слова Божія. Св. Апостоль Навель говорить, что назначение Настырей Церкви состоить въ томъ, да истинствующе въ любви возрастимъ въ него всяческая, иже есть глава Христосъ: изъ него же все тьло (Церковь) составляемо и счинъваемо приличиъ, всяцъмъ осязаніемь подаянія, по дъйству вы мыры единыя коеяждо части, возращение тыла творить въ создание самаго себе любоено (1). Расколь подорваль въ своихъ послъдователяхъ и сію живую связь общества въ-

<sup>(1)</sup> Ефес. 4, 15, 16.

рующихъ, удаливъ ихъ отъ духа истинной живой Въры, которая есть начало Христовой любви, и отъ истинныхъ Пастырей Церкви, которые поставлены воспитывать ввъренныя имъ души въ въръ и любви, и отворивши широкую дверь для всякаго рода страстей и пороковъ.

По связи Въры съ нравственною жизнію человъка вообще, мертвое, фарисейское направленіе Въры въ отступникахъ естественно не могло остаться безъ пагубнаго вліянія на ихъ врожденное чувство любви, въ которой сосредоточивается вся нравственная жизнь человъка. Самое сильное побуждение для Христіанина любить ближняго заключается въ томъ догмать Въры, что ближній нашь носить въ себъ образъ Божій, возстановленный въ немъ силою Первообраза-Сына Божія и освященный наитіемъ Св. Духа. Могъ ли чувствовать себъ фарисей-отступникъ, полагая «образъ Божій въ бородъ, а подобіе въ усахъ?» И дъйствительно, какъ въ ученіи о Въръ и въ самой Въръ, такъ и въ правственномъ учени и въ самой нравственности у отступниковъ вуеть та же фарисейская холодность и искаженіе не только Христіанскихъ, но даже естеправиль и чувствъ человъческой ственныхъ любви. Они не занимаются объясненіемъ правиль объ усовершенствовании внутренняго нашего человъка по единому Божественному Первообразу,-правиль, обуздывающихь движенія самолюбія, зависти, гордости и другихъ стравытекающихъ изъ одного средоточія любви Христовой и обратно направляющихъ къ той же любви, которая, по Апостолу: «долготерпить, милосердствуеть, не дить, не превозносится, не гордится, не безчинствуеть, не ищеть своихь си, не раздражается, не мыслить зла, не радуется о неправдъ, радуется же о истиињ (1).» Но какъ Фарисеи поставляли свою праведность въ одномъ внъшнемъ исполненіи правиль обрядоваго закона, такъ и наши отступники оставили «вящшая закона, судт и милость и втъру,» всю сущность нравоученія заключили въ тесные пределы витшняго поведенія, и нравственныя предписанія направили къ тому, чтобы «оцъждать комаровъ и пожирать вельбудовъ» (2). Протоіерей Андрей Іоан-

<sup>(1) 1</sup> Корине. 13, 4-6.

<sup>(2)</sup> Мате. 23, 23. 24. Примёромъ такого рода предписаній могуть служить многія изъ постановленій Өеодосіанскаго собора въ 1751 г., коими запрещается, напр., растить волосы, носить малахай и шляпы, подъ опасеніемъ строгой епитимій и отлученія отъ Церкви за неисполненіе, полагается различное число поклоновъ покупающимъ что-либо въ Воскресенье по пуждів или безъ нужды, вкушающимъ въ среду и

неречисливъ нъкоторыя такого рола предписанія Стародубскихъ отступниковъ переходящимъ въ ихъ секту православнымъ, (напр., касательно нехожденія въ торговую баню, числа ноклоновъ) прибавляетъ: «и прочіе подобные симъ предписываютъ вадоры, которые они весьма нридежно наблюдають. А чтобы хранить добродътели Христіанскія, яко то любовь къ ближнему, сожальніе, кротость, снисхожденіе къ немощнымъ, незлобіе и тому подобная, о томъни мальйшаго не имьють попеченія» (1). Отъ того у отступниковъ можно совершать самыя страшныя преступленія противъ ближвяго, не нарушая предписываемыхъ ими правиль, не чувствуя угрызеній совъсти и даже съ увъренностію «службу приносити Бо-24 > (2).

Вмъсто истинныхъ, добрыхъ правилъ нравственности, отступники внушаютъ своимъ дътямъ, съ самыхъ первыхъ лътъ ихъ дътства,

пятки по дважды, а въ прочіе дии по трижды и т. под. Исполненіе этихъ правиль, по мивнію отступни-ковъ, столь необходимо, что если кто не доложитъ или переложитъ хоть одинъ поклонъ, то все не годится, и таковый Христіаниномъ быть не можетъ. Поли. ист. изв. о раск. ч. П, стр. 39—51 и 85.

<sup>(1)</sup> Пол. ист. изв. о раск. ч. І, стр. 67.

<sup>(2)</sup> Ioan. 16, 3.

ne velorkyeckia. a Bbbdckia dacholomenia n чувства, «Перекрешиванцы!» восклинаеть св глубокою скорбію протоіерей Андрей Іоанновъ, «вамъ извъстно сіе нравило, и вы тому не противоръчите, что дътей подобаетъ воспитывать прежде всего въ страхъ Божій и въ честныхъ поведеніяхъ, чтобы сынъ вашъ былъ истинный Христіанинъ, честный гражданинъ и полезный членъ общества, а сіе должно дълать заблаговременно, дабы сначала мягкое сердце отрока склонить къ любви, милости, сожальнію, скромности, смиренію и тому подобнымъ добродътелямъ, которыя всв истинному и честному гражданину суть необходимы. Но когда воображаю я о твоихъ, раскрещиванецъ, наставленіяхъ, какія дасшь ты дътямъ, трепещу и содрогаюсь отъ ужаса. Наставленія твои напосять стыдь человичеству, когда вмисто любви злобу, вивсто милости ожесточение, вивсто еожальнія отвращеніе, вмъсто скромности дерзоеть и тому подобные пороки въ младенческое серине автей своихъ вливаешь... Когла литя твое было еще на рукахъ твоихъ пъстуемо, и лишь начинало только говорить и понимать, ты ему, указывая на мимоходящихъ, говорилъ: эти моди еретики; они не Христіане, ихъ надобно называть Никоніане; они люди проклятые, они сыны діавольскіе, надобно ихъ отвращаться; они въ Инконіанскую нерновы ходятъ, они табашники, они брадобривцы, съ ними не надобно вмъстъ кушать и Богу мо-литься; они поганы, ихъ должно презирать, гнушаться и удаляться. Таково ли твое внуше-ніе любви къ Богу и ближнему? Дъти ваши, о Перекрещиванцы, не знаютъ, кто ихъ ближніе, а потому не имъютъ къ нимъ любви и сожальнія (¹).»

Во многихъ отношеніяхъ крайне не благопріятны развитію общительныхъ чувствъ н расположеній въ отступникахъ ихъ взглядъ на православныхъ, а частію на окружающіе предметы, и ихъ образъ жизни. Для всъхъ отступниковъ православные, а особенно Правительство, представляются враждебными къ нимъ. нечистыми, еретиками, чадами діавола. Главное. основаніе воззрѣнія Безпоповцевъ на православныхъ есть страшная мысль объ антихристь, который уже будто бы пришель въ міръ. нарствуетъ въ Православной Церкви, преимущественно же въ людяхъ правительственныхъ. а по мибнію нъкоторыхъ, даже осквернилъ всъхъ людей и самыя земныя стихіи. Въ лицъ православнаго, въ страшномъ образъ антихриста, все смотритъ на отступника, по его мпънію, враждебно, и след все вызываеть съ его

<sup>(1)</sup> Полн. ист. изв. о раск. ч. II, стр. 64 и 65.

стороны также непрілзненныя чувства. Въчно опасаясь преслъдованія закона, многіе изъ отступниковъ скрываются въ лъсахъ, горахъ н пустыняхъ, или въ скитахъ, отдаленныхъ одинъ отъ другаго и отъ общества. Безноповщина въ главнъйшихъ своихъ толкахъ расторгаетъ и запрещаетъ бракъ—первое условіе родственныхъ и семейныхъ отношеній, требуетъ, чтобы всть ея послъдователи, мужчины и женщины, жили безбрачно,—и въ то же время позволяетъ какъ въ міръ живущимъ, такъ и подвизающимся въ общинахъ и монастыряхъ блудное сожитіе, къ крайнему несчастію незаконнорожденныхъ дътей.

Все это, и ученіе и образъ жизни отступниковъ, необходимо положило мрачный отпечатокъ на нравственный характеръ отступниковъ, подавило въ нихъ естественную любовь къ ближнему и раскрыло совершенно противоположныя ей чувства и расположенія. Обо всёхъ отступникахъ непогръщительно можно сказать то же, что сказаль въ свое время о самыхъ первыхъ начальникахъ ихъ Патріархъ Іоакимъ, т. е., что «они отвите являются человъкомъ праведни, внутрь же ихъ полни лицемърія и беззаконія», что нътъ въ нихъ «ни въры, ни любве, но все только лесть, лукавство и лицемъріе» (1).

<sup>(1)</sup> Благодарствен. слово, стр. 66 и 67.

Ханжество, суровость, подозрительность, неловирчивость другь по другу суть отличительныя свойства отступниковъ, какъ показываютъ исторія и опыть. Мы знасиь, какими ужасныма элодъявіями противъ Православныхъ ознаменовали себя отступники во время своихъ мятежей и разбоевъ. И нынъ многіе изъ нихъ не могуть равнодушно пройти мимо православнаго, посмотрёть на него прямыми глазами п не считають за гръхъ солгать предъ нимъ и слълать самое величайшее эло. «Никоніанина убить-семь питиннъ молока не бсть», говорять они (1). Не ръдко также безчеловечно постусъ соумышленниками. СВОИМИ Игнатій, Митронолить Сибирскій, пишетъ о Сабирскихъ расколоучителяхъ (Оськъ Астомень, Якунькъ Лепихинъ, Аврамкъ Венгерскомъ), что они, «уча людей сожигатися, многія прельстивше и въ пустая мъста заведше жены и дъвы и отрочача, нервие оскверняху тъхъ всякимъ блудомъ, таже во избы, на то уготованняя въ лисахъ, затворяху оныя, и укръпивше входъ, сежигаху, а имънія ихъ взимаху себъ (2).» И сколько такихъ примъровъ безчело-

<sup>(1)</sup> Такія слова слышатся иногда изъ устъ раскольниковъ-простолюдиновъ.

<sup>(2)</sup> Розыск. ч. III, гл. 8. сн. 3-е посл. Игнат. Митр. Сибирск. въ Правосл. Собеседн. 1855 г. кн. 2, стр. 26.

въчія, которые свойственны только язычникамъ и ужасають чувство человъческое, а наними изувърами совершаются во имя Въры, нодъ видомъ любви къ ближнему и попеченія о его спасеніи (1)! По за чъмъ перечислять ихъ? Одно названіе нъкоторыхъ сектъ «дътоубнвателей», «морельщиковъ», «давителей», ноназываетъ, до какой степени, не говоримъ, оскудъла въ нихъ истинно — Христіанская любовь, но извратилось даже естественное чувство любви другъ ко другу и перешло въ фанатизмъ.

И всв ереси и расколы, когда-либо возвикавшіе въ Церкви Христіанской, отъ самаго вачала Христіанства до настоящаго времени, въ началь и распространеніи своемъ обыкновенно отличались фанатизмомъ. Новыя неправославныя мнънія о Въръ, полагавшія начало ихъ существованію, тогда сильно занимали умъ и сердце еретиковъ и раскольниковъ, которые старались всъми силами защитить, доказать и развить ихъ; оттого вступали въ борьбу съ другими еретиками и раскольниками, или последователями Православной Въры, преимущеетвенно же съ тъми, отъ которыхъ они отдъля-

<sup>(1)</sup> Сін примъры можно читать въ посланіяхъ того же Игнатія и въ Полн. изв. о раск. ч. 1, стр. 78; ч. II, стр. 10, 20.

лись, и весьма часто запечатлъвали свои убъжленія кровію. Но неумъренная ревность по Въръ, не слушавшая голоса здраваго разсулка. особенно же непогръщительнаго голоса Православной Церкви, иногда приводила самихъ фанатиковъ къ различнымъ и даже противопо--ичительныхъ пунктахъ ихъ лжеученія, къ непострогимъ взглядамъ на взаимное ихъ разногласіе. Отсюда возникала между ними самими фанатическая борьба на словахъ и бумагв, и общество ихъ дълилось на новыя секты. преимущественно прекратило миръ ввело разногласіе? » спрашиваль св. Григорій Богословъ, находясь среди Христіанъ времени, раздиравшихъ Церковь Господню разсуемудрыми и пагубными толками,-и ными отвъчаль: «Причиною сего неустройства-характеры горячіе и сильные, впрочемъ не просто горячность и сила, но горячность и сила, соединенныя съ неблагоразуміемъ, съ невъжествомъ и съ злымъ порожденіемъ невъжествадерзостью; ибо дерзость есть плодъневъжества... И наибольшею частію сія-то неразумная горячность расторгала члены, раздъляла братьевъ, возмущала города, приводила въ ярость чернь, вооружала народъ противъ самого себя и противъ священниковъ, родителей противъ дътей, дътей противъ родителей, мужей про-



Digitized by Google

тивъ женъ, женъ противъ мужей, и всъхъ соелиненныхъ какими-либо узами прілзни другъ противъ друга, также рабовъ и госполъ, учениковъ и учителей, старцевъ и юныхъ. И мы раздълились въ домахъ и въ тъсныхъ обществахъ, и какъ бы каждый самъ съ собою.... Единая Церковь начала имъть многія части и произошло раздъление не между однимъ Павломъ, или Кифою, или Аполлосомъ, или такимъпки , смишонопан от такимъ-то насажлаюшимъ. но оказалось множество Павловъ Аполлосовъ и Кифъ, и вмъсто того, чтобы именоваться отъ Христа-имени великаго и новаго, мы именуемся ихъ именемъ, и считаемся учениками... Что же побудило въ сему? Горячность безъ разума и познанія, ничьмъ неудержимая, и нлаваніе Въры безъ кормчаго.» Приволя сін слова древняго вселенскаго Учителя, одинъ изъ нашихъ, современныхъ намъ. Іерарховъ, соименный сему Учителю, говоритъ: «какъ все это, сказанное великимъ Учителемъ Перкви, весьма върно изображаетъ у насъ состояніе людей, отдълившихся отъ Православной Неркви!... Что наипаче довело и насъ до такоздополучія? Наибольшею частію также горячность и сила, соединенныя съ неблагоразуміемъ, съ невъжествомъ и злымъ порожденіемъ невъжества-дерзостію, - горячность безъ разума и въдънія, ничъмъ пеудержимая, и плаваніс Въры безъ кормчаго. Ибо, какъ иначе прояснить состояніе, при которомь въ единой Христовой Церкви стало такое множество Въръ? Какъ можетъ совершиться такое дъло при благоразуміи, надлежащемъ просвъщеніи, смиреніи и благоговъніи (1)?»

Лъйствительно, и нашъ расколъ имълъ у себя время сильнаго фанатизма. Прежде, начало и распространение его сопровождалось открытой. бурной враждой противъ Православной Церкви и Правительства и не разъ запечатлъвалось кровію фанатиковъ. Мятежники Соловецкіе, съ общаго согласія, били челомъ Парю Алекство Михайловичу, что, если онъ не позволить имъ остаться при древнихъ книгахъ и уставахъ, то они «готови не токмо нужды и скорби радостнъ претерпъти, но и кровопродіявіемъ и главоноложениемъ своимъ святыхъ отенъ печатати уставы» (2); и дъйствительно, нъкоторые изъ нихъ, кажъ показываетъ исторія, съ оружіемъ въ рукахъ защищали «уставы» въ своей обители и запечатлъли даже своею мнимо-мученическою смертію. Въ Москвъ, буйные Стръльцы произвели за мнимо-старую Въру такой мя-

<sup>(1)</sup> Истично—древняя и истинно—Православная Церковь, въ началъ.

<sup>(2)</sup> Виногр. Россійскій, лист. 383.

тежь, который навель ужась на всю столицу, не исключая Царственнаго дома, за что многіє наъ возмутителей получили достойное наказапіе (1). Подобнаго рода мятежи и инимо-мученическія страданія за Въру повторялись и въ другихъ мъстахъ. И что всего удивительнъе, въ древнихъ мартирологіяхъ истинные мученики проповъдуютъ Христа и пріемлють вънецъ за сіе исповъданіе, когда язычники требовали, чтобъ они приносили жертву идоламъ и отрекались отъ Христа; у нашихъ отступниковъ никто не требуетъ такого отреченія, а сами они ищуть смерти въ томъ предположеніи, что если отрубять у нихъ головы, то они непремънно тотчась же будуть въ раю (2). Въ настоящее время, говоря вообще, проходить пора фанатизма нашихъ отступниковъ; впрочемъ и те-

<sup>(1)</sup> См. Описаніе Соловецкаго и Стрълецкаго мятежей въ Ист. раск. Преосв. Макарія.

<sup>(2)</sup> Такъ, по свидътельству Игнатія, Митрополита Тобольскаго, въ концъ XVII стольтія, много отступниковъ въ Нижегородской губерніи сожглось въ овинъ (3-е посл. гл. 18, въ Православн. Собесъдн. 1855 г. кн. 2-й). Въ Тюменьскомъ уъздъ сожглось до 1700 человъкъ, по увъщанію попа Дометіана, предъ глазами священниковъ, посланныхъ Павломъ Митрополитомъ Тобольскимъ, для увъщанія ихъ. (Тамъ же, гл. 31, стр. 123—125). Также въ Тюмень-

перь еще нъкоторые изувъры такъ кръпко стоять за свои бороды, что говорять: «ръжь наши головы, но не тронь наши бороды.» Вообще фанатизмъ нашихъ раскольниковъ отличался въ высшей степени грубостію, дерзостію, упорствомъ, ожесточеніемъ и другими качествами, характеризующими невъжественныхъ изувъровъ. Мы будемъ разсматривать его, во первыхъ, вообще, какъ неразумную ревность Въръ, чуждую всякой въротерпимости, и какъ особенное состояніе духа; и, во вторыхъ, будемъ смотръть на него въ частности-въ борьбъ отступниковъ съ Православною Церковію и Правительствомъ, съ Православно-Церковнымъ и общественнымъ порядкомъ, и во взаимной борьбъ ихъ другъ съ другомъ, -и увидимъ; что во всъхъ сихъ видахъ онъ служилъ причиною раздъленій между отступниками,

Отступники отъ Православной Церкви, по своей неразумной ревности, чрезвычайно сурово смотрятъ вообще на иновърныхъ и на иномыслящихъ. Христіанское, кроткое и вмъстъ

скомъ увздв самовольно погибли въ пламени нёсколько изуввровъ вмёстё съ своимъ обольстителемъ Ваською Шапошниковымъ, въ глазахъ духовенства и гражданскаго начальства (тамъ же, гл. 33, стр. 135). Другіе примёры такого же фанатизма увидимъ ниже.

съ тъмъ справедливое снисхождение къ заблужлающему собрату нисколько не знакомо имъ. Православный Христіанинъ, по духу любви Христовой, не чуждается своего собрата по Въръ, заблуждающаго въ какихъ-нибудь частныхъ, неважныхъ мнънілхъ, не ниспровергающихъ существа Въры Христовой; не совершенно чуждается самыхъ еретиковъ и раскольниковъ, если они не опасны для его Въры, а только никакъ не раздъляетъ ихъ неправыхъ мненій о Вере. Ибо знасть, что только одному исконному отцу ажи свойственно отвращаться истины, какъ истины, а человъкъ, какъ бы глубоко ни палъ, никогда не теряетъ свойственной ему по природъ любви къ истинъ, и если заблуждается, то большею частію не потому, чтобы сатанински любиль ложь, а нотому, что обманывается призракомъ лжи, которая такъже, какъ и отецъ ея, преобразуется иногда въ свътдый образъ истины. По этому онъ даже болить въ душъ своей о заблуждающемъ собратъ, старается и молить Бога объ обращении его на путь истины. Въ такомъ точно отношении держитъ себя истинный сынъ Православной Русской Церкви и по отношенію къ своимъ прежнимъ собратіямъ по Въръ во Христа, отпадшимъ отъ сей Церкви. Совершенно не таковъ взглядъ на иновърныхъ и иномыслящихъ у нашихъ отступниковъ. Всякій иновърный, будь онъ человъкъ

саныхъ честныхъ правиль, если не держится раскола, по мнънію ихъ, хуже собаки, а Православный, или, по ихъ словамъ, «Никоніанинъ» ненавистиве имъ самаго иновърнаго; потому что этотъ, говорятъ они, «во Христа не увъроваль, а тоть оть Христа отступился (1).» Съ Православными, какъ будто еретиками, отступники избъгаютъ всякаго общенія въ молитвъ, пищъ, питіи, обществъ; ибо, говорятъ словами Лаодикійскаго Собора, «съ еретики и съ отвергшимися отъ Соборныя Церкве да не помолится никто (2),» Они боятся даже принять Нравославнаго въ домъ свой, потому что одно присутствіе его здісь почитають за оскверненіе; если же и примуть, то не дадуть ему помолиться предъ святыми иконами, опять боясь ихъ оскверненія, не дадуть ему тсть изъ одной съ собою посуды, но изъ посуды нарочно для приготовленной, которая называется у того нихъ «поганой,» а проводивши нежеланнаго гостя, вычистять то мъсто, которое онъ будто бы оскверниль своимъ сидъніемъ. По этотъ суровый ваглядъ на Православнаго переносится отступникомъ въ большей или меньшей степени и на всякаго другаго, уже въ собственномъ смыслъ отступника, не согласнаго съ нимъ

<sup>(1)</sup> Рукоп. Арх. Агае. № 28, стр. 70.

<sup>(2)</sup> Лаодик. Соб. прав. 33. Кормч. л. 79.

въ чемъ-нибуль относительно Въры. Не имъюіцій самыхъ главныхъ и существенныхъ понятій о Въръ, весь ходящій во тмъ заблужденія и не вилящій свъта истины, онъ чуждается всякаго заблуждающаго въ чемъ-нибудь, по его нонятіямъ: только тотъ свять въ глазахъ его. кто согласенъ съ нимъ; а кто не согласенъ, тотъ въ здъшней жизни, но его мевнію, существо поганое, достойное всякаго презрънія, а въ будущей погибнетъ безвозвратно; съ нимъ не должно имъть мира и общенія; потому что. говоритъ словами Писанія, «кая часть Христу съ веліаромъ, или кая часть върному съ невърнымъ (1)?» Вотъ почему отступникъ отдъляется и отъ своего собрата, не согласнаго съ нимъ въ чемъ-нибудь, и чуждается его такъ же, какъ и Православнаго, какъ еретика, и ни ъстъ, ни пьетъ, ни молится съ нимъ вмъстъ. И вотъ чъмъ оправдываетъ такое свое раздъленіе!

Какъ особенное состояніе душевное, фанатизмъ не могъ принадлежать всемъ отступникамъ, и при томъ всегда и въ одинаковой степени. Потому что, по самому понятію своему, фанатизмъ вообще выходитъ изъ ряда обык-

<sup>(1)</sup> Посл. Андр. Денис. къ Өелоскю, по рукоп. сборн. Арх. Агае. л. 87. Такія слова часто слышатся и изъ усть ототупниковъ.

новенныхъ явленій душевныхъ и есть неправильное состояніе души, движеніе воли и чувства, не управляемое силою здраваго разсудка. Присутствіе или отсутствіе фанатизма, различстепень его силы и живости у разныхъ отступниковъ естественно зависъли отъ личныхъ ихъ качествъ и расположеній, воспитанія, образа жизни и другихъ причинъ. Носему еще съ самаго начала раскола открылось раздъленіе между фанатиками и не-фанатиками. Одни готовы были умереть, проповъдывали смерть, и дъйствительно умирали за мнимо-старую Въру; другіе отвергали это мнимо-мученическое крещеніе огнемъ. Игнатій, Митрополить Сибирскій, свидътельствуеть, что Аврамко жидовинъ училь обо всемь согласно съ другими Сибирскими расколоучителями, извъстными своимъ фанатизмомъ, «точію еже не сожигати себе, возражаще (1).» Когда же отступники старались ръшать вопросъ: умирать ли, или не умирать за Въру? и если умирать, то какъ и когда?ръшать по различію своихъ чувствъ относительно сего предмета, и ръшенія свои вводить въ постоянныя и неизмѣнныя правила Въры; тогда неизбъжно открылись между ними раздъленія въ Въръ. И дъйствительно, различныя

<sup>(1) 1</sup> Посл. въ Прав. Соб. 1885 г. кн. 1, стр. 13.

мивнія о самоумерщвленіи относятся къ отличительнымъ пунктамъ лжеученія разныхъ секть,-иунктамъ, отдълившимъ сіи секты одну оть другой. Поморяне, по поводу Самаринской Коммиссін, приготовили было все, чтобы сжечьея; однакожъ Андрей Денисовъ уговорилъ ихъ оставить безумное намъреніе, и они учать только, что «должно быть готовымъ на самосожженіе за истинную Вѣру (1).» Филиповцы далеко превзопыи ихъ. Теснимые тою же Коммиссісю, они сожглись въ своемъ скить (2), и самосожженіе, или голодную смерть въ нуждъ или безъ нужды считають мученичествомъ за Въру, постоянно желаютъ и ищутъ такого рода емерти (3), и не разъ приводили въ исполненіе свое безумное желаніе (4);-почему извъстиы были прежде подъ именемъ Сожигателей и

<sup>(1)</sup> Ист. раск. Преосв. Макарія, стр. 264.

<sup>(2)</sup> Полн. изв. о раск. ч. II, стр. 30.

<sup>(3)</sup> Тамъ же, стр. 30 и 31.

<sup>(4)</sup> Въ 1781 г. одинъ житель слободы Злынки, Кіевской губерній, Филиповецъ, перекрестивъ свою беременную жену и троихъ дѣтей, въ ту же ночо умертвиль ихъ сонныхъ, чтобы скорѣе они, какъ думалъ снъ, вошли въ рай, а поутру самъ объявиль Начальству о своемъ злодѣяніи, надѣясь вкусить за то смерть, чтобы достигнуть, по его миѣнію, также небеснаго царствія (Полн. изв. о раск. ч. 11, стр. 33). Въ 1765 г. толпа Филиповцевъ ворвалась

Морельщиковъ. Напротивъ того, Пастухово согласіе отвергало самосожигательство и вообще самоубійство, допускаемое Выговцами и любимое Филиповцами (1).

Въ частности, фанатизмъ отступниковъ выражался въ борьбъ съ Православною Церковію и Правительствомъ и съ Православно-Церковнымъ и Гражданскимъ порядкомъ, и во взаимной борьбъ между собою.

Исторія говорить, что одно изъ коренныхъ началь нашего раскола есть ненависть къ Православной Церкви и Правительству. Епифаній Славеницкій называеть первыхъ расколоучителей людьми «умовредныя ненависти мракомъ душевреднъ омрачившимися,... на первопрестольнаго Священноначальника (Святъйшаго Патріарха Никона) злокозненнъ роптати дерзнувшими,... умовредною завистію воздвиженны-

въ Зеленецкій монастырь Новгородской губерніи, выгнала изъ него монаховъ и сама сожглась въ немъ (Увѣщ. Митрополита Платона къ старообрядцамъ, въ концѣ). Были примѣры, что Филиповцы, склонивъ новоприходящихъ къ нимъ на сорокодневный постъ, не выпускали несчастныхъ изъ ихъ заключенія, не смотря на всѣ ихъ вопли, и заставляли ихъ умирать ужасною голодною смертію. (Полн. изв. о раск. ч. ІІ, стр. 31 и 32).

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о рас. ч. П, стр. 34.

ми (1).» Ненависть къ первопрестольному Священноначальнику возбудила ихъ къ возстанію противъ общецерковнаго спасительнаго лъла исправленія Богослужебныхъ книгъ и чиновъ Церковныхъ и вообще противъ всей Православной Церкви, ея Іерарховъ и защитниковъ-Государей. Ненависть къ Православной Церкви и Правительству осленила глаза отступниковъ вначаль, и теперь держить ихъ въ пагубномъ ослъпленіи, не давая имъ видъть мрачное ихъ состояніе и свъть Православія. Она изрекала тв клеветы и ругательства на Православную Церковь и Правительство, которымъ не было границъ и о которыхъ больно даже вспомнить, и много вообще охладила ихъ къ Православно-Нерковному и Гражданскому порядку, хранимому Церковію и Правительствомъ. Она отлълила и отдъляетъ ихъ отъ Православной Церкви. Какъ страсть, общая всёмъ отступникамъ, она соединила ихъ сначала въ одну людей, не довольныхъ Церковію и Правительствомъ. Но вмъстъ съ тъмъ, будучи не одинакова по своей силь и дъйствію у разныхъ отступниковъ, она же разрознила ихъ въ опредъленій ихъ отношеній къ Православной Церкви

<sup>(1)</sup> Скриж. 1656 г. стр. 13 и 15.

и Правительству и Православно-Церковному и Гражданскому порядку.

Въ борьбъ съ Православною Церковію и Правительствомъ, ненавистникамъ той и другаго необходимо надлежало опредълить дъйствительныя свои отношенія къ нимъ и къ Православно-Церковному и Гражданскому порядку. Эти отношенія отступники обыкновенно не отказывались опредълять по Св. Писанію и по преданію св. Отецъ, выдавая свое беззаконобщество за Церковь Православную. а Православную Церковь за еретическую, и принисывая своему обществу то, что приналлежить только истинной Церкви Православной; но въ самомъ дёлё определяли большею частію безъ всякихъ основаній, безразсудно, по чувству фанатической непріязни къ Церкви и Правительству и по мтрт происходившаго отсюда удаленія отъ той и другаго. Потому что, если вообще даже люди умные и образованжару гивва, ненависти и другихъ вые. въ сильныхъ чувствованій и страстей, неспособны бывають разсуждать о вещахъ спокойно и здраво; то какъ иначе могли разсуждать наши отступники, «умовредныя ненависти мракомъ душевреднъ омрачившіеся, по своихъ отношеніяхъ къ лицамъ и вещамъ, беззаконно оставили даже леннымъ, поруганнымъ какъ вообще чувства и страсти человъческія.

особенно когда не управляются разсудкомъ, чрезвычайно способны разнообразиться по степенямъ силы и живости, не только въ различныхъ лицахъ, но даже въ одномъ и томъ же лиць: то и у нашихъ отступниковъ чувства непріязни ихъ къ Православной Церкви и Правительству и происшедшее отсюда удаленіе отъ Православно-Перковнаго и общественнаго побыли неодинаковы, по различію лицъ, ихъ рожденію, воспитанію и другимъ обстоятельствамъ, приближавшимъ или отдалявшимъ ихъ отъ Церкви и Правительства. Такъ, напр., Өедосіанъ протоіерей Андрей Іоанновъ называетъ «самыми злъйшими и дерзостнъйшими раскольниками. Потому что они на самыхъ публичныхъ мъстахъ, какъ-то на перекресткахъ и рынкахъ, всенародно ругаютъ Перковь, ея Таинства, служеніе, духовенство и всъхъ послъдующихъ ей, и всю святыню ея въ толикомъ омераћніи имѣють и толико хулять, что Перковь никакими еретиками толико не была прежде безчестима (1).» А это различіе въ степени непріязни къ Церкви и Правительству и въ степени удаленія отъ нихъ, когда по мъръ сего различія опредълялись дъйствительныя отношенія къ нимъ, естественно и

<sup>(1)</sup> Полн. ист. изв. о раск. ч. II, стр. 24.

неизбъжно приводило отступниковъ къ разногласію въ самыхъ опредъленіяхъ, составляемыхъ ими, къ раздълснію на секты. Прежде всего эта разность выразилась въ общемъ раздъленіи раскола на двъ главныя вътви. Ибо. очевидно, Иоповщина не такъ враждебно смотритъ на Церковь Русскую, какъ Безпоповщина. Она, принимая къ себъ бъглыхъ священниковъ, рукоположенныхъ въ Церкви Правоелавной, хотя при этомъ помазуеть сломъ и заставляетъ отрицаться отъ мнимыхъ Никоніанских вересей, но, очевидно, находится въ нъкоторой, хотя неправильной, связи съ и хотя называеть Церковь Русскую еретическою, Никоніанскою, впрочемъ не перекрещиваеть совращающихся отъ Православія въ расколъ. Въ ней совершаются, кромъ священства, всъ таинства, хотя незаконно. Напротивъ того, Безпоповщина и непріязненные въ Церкви и Правительству, и холодные къ уставамъ Церковнымъ и общественному порядку. Ибо она, прервавъ всякую связь съ святою Церковію, называеть ее прямо Церковію антихристовою, увъряя, что она начала въровать антихриста, покланяться антихристу, что всъ таинства ея суть скверны, чада ея-чада діавола, самая глава ся есть антихристь; вследствіе чего секта эта перекрещиваетъ совращенныхъ въ ней отъ Православія и долго не мо-

лилась, а въ некоторыхъ толкахъ и доныне не молится за Православныхъ Государей. Въ ней. кромъ крещенія и исповъди, совершаемыхъмірянами, всв прочія таинства вовсе не совершаются. Потомъ это неодинаковое враждебное отношеніе къ Православной Церкви и Правительству и неодинаковое уклоненіе отъ Церковно-гражданского порядка высказались въ отдъленіи другъ оть друга частныхъ Поповщинскихъ и Безпоповщинскихъ сектъ, преимущественно же Безпоповщинскихъ, --именно въ тъхъ, пунктахъ ихъ лжеученія, которые касаются Церкви и Правительства, Церковпаго и общественнаго порядка. Напр., одни сектанты (большая часть Безпоповцевъ) учатъ, что христъ воцарился въ Православной Церкви мысленно; другіе (Странпики), для большаго поношенія Православной Церкви, утверждають, что противникъ Христовъ царствуетъ въ ней чувственно и преимущественно чрезъ «властолержцевъ». Одни (Выговцы) признають иноковъ, переходящихъ отъ Русской Церкви, по крещеніи ихъ, иноками же, и даже съ правомъ постригать другихъ въ монашество и преимущественнымъ правомъ на учительство; другіе (Оедосвевцы) не оставляють таковыхъ иноковъ, по переходъ ихъ въ расколъ, въ томъ же старческомъ образъ, а признаютъ бъльцами. Одни (послъдователи Пастухова согласія) не позво-

ляли расторгать бракъ, заключенный въ Православной Перкви; другіе (изъ Новоженовъ) позволяли даже вънчаться въ Православной Перкви, только съ исполнениемъ послъ нъкоторой епитиміи предъ обществомъ; третьи озакот чем нервичения полягали бракт только во взаимномъ согласіи брачущихся и благословеніи ихъ родителей; иные отвергали бракъ (впрочемъ не всегда, Поморяне, Филиповцы), а нъкоторые (Степановцы) не только гнушались бракомъ, но и блуда не почитали гръхомъ (1). Что означаеть это различіе вължеученіи отступниковъ, какъ не неодинаковую ихъ непріязнь къ Православной Церкви и неодинаковое удаленіе отъ Православно-Церковнаго Въ отношени къ Правительству Поморяне сначала питали сильную непріязнь: они положили не молиться Богу за Государей, какъ принадлежащихъ будто къ неправославной Церкви; однакожъ послъ, изъ опасеція справедливаго за то наказанія отъ Правительства, отмінили свое ръшеніе (2). Чувство ненависти ихъ

<sup>(1)</sup> Это различіе въ ученіи сектантовъ объ однихъ и тёхъ же предметахъ можно видёть въ Ист. раск. Преосв. Макарія.

<sup>(2)</sup> Вознамърившись не поминать Царское имя на молитвахъ, Поморяне сначала даже вычистили в закленли тъ мъста въ Богослужебныхъ книгахъ, гдъ

къ Правительству могло по крайней мъръ скрыться предъ внъшнимъ принужденіемъ, уступить чувству страха. Но у другихъ сектантовъ оно было столь сильно, что не могло уже остаться безъ обнаруженія и уступить необходимости. Осдосъевцы, уже и прежде не расположенные къ Поморянамъ, еще болье возненавидъли ихъ съ тъхъ поръ, какъ сіи послъдніе стали молиться за Государя, назвали ихъ за то еретиками и Самарянами и окончательно отъ нихъ отдълились ('). Филиновцы согласились лучше умереть, чъмъ ръшиться поминать Царское имя въ молитвахъ, прямо называя это

стояло Царское имя (Поли. иав. о раск. ч. II, стр. 17). Но потомъ, когда сдъланъ былъ на нихъ доносъ Правительству, Семенъ Денисовъ и съ нимъ прочіе грамотные люди, услышавъ о семъ, положили на общемъ совътъ, чтобы «впредь какъ гдъ напечатано было его им ператорское величество, поминать вездъ, хотя у первыхъ отцевъ се было просто, о томъ нужды не было до сего времени и о томъ не спросилося не отъ кого», и по общему совъту, написали даже тропарь: спаси Господи люди... и положили во всъхъ часовняхъ на случай осмотра, и со времени Самаринской Коммиссіи дъйствительно стали молиться за Государей, называя ихъ только Царями, а не Императорами. Ист. раск. Преосв. Макарія стр. 262 и 263.

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. П, стр. 17.

«нововводствомъ» (\*). Неужели въ самомъ авмодитву за Наря Филиповны почитали «нововводствомъ»? Нъть; заповъдь Апостольскую и древній обычай молиться даже за языческихъ Царей они, особенно же ихъ лжеучитель, не могли не знать изъ уважаемыхъ ими же книгъ, только конечно вычеркнули все это, какъ и прежніе ихъ единомысленники-Выговцы; потому что заповъдь Апостольская не была начертана на скрижаляхъ ихъ собственнаго сердца. Въ Пастуховомъ или Адамантовомъ согласіи противленіе Царской власти дошло до того, что сектанты стали отвергать многіе необходимые предметы общежитія, напоминавшіе власть Царскую (напр., деньги и паспорты съ двуглавымъ орломъ, котораго называли печатію антихриста), и видимо уклоняться отъ государственнаго порядка (2). Въ сектъ Страндостигло последней крайности. никовъ оно Тогда какъ другіе раскольническіе толки, хотя наружно, повинуются существующимъ стямъ и исполняютъ гражданскія повинности,-Странники осуждають ихъ за это, называя повиновеніе предержащей власти печатію антихриста, а неповиновеніе ей и ея распоряже-

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч. II, стр. 30.

<sup>. (2)</sup> Тамъ же, стр. 34.

ніямъ считаютъ первымъ для себя долгомъ и разрывають всь узы семейныя и общественныя (1). Въ Поповцахъ хотя не столь сильна была ненависть къ Церкви и Правительству, однакожъ неодинаковыя ея степень и дъйствіе умогуда и йот са схвінэшонто схи св той и другому и въ раздъленіи на секты. Вътковцы, напр., сообщаются съ Правосдавными въ пищъ и пнтін, не подвергаясь за это епитимін, и не считають гръхомъ ходить вмъсть съ ними въ баню (2). Другіе сектанты не имьють такого общенія; а Чернобольцы, по своей ненависти къ Православнымъ, не хотъли даже жить вблизи ихъ; почему и отдълились отъ единовърныхъ Стародубскихъ слобожанъ за то, что сіи последніе живуть около еретиковь (Православныхъ Малороссіянъ и Великороссіянъ), съ которыми непримътно перемъщались и сообщились (3). Сильнъйшая ненависть Чернобольцевъ къ Православной Церкви и Правительству и Православно-Церковному и общественному порядку выражается и въ нуъ отличительныхъ лжеученія (которые пунктахъ МЫ выше),

<sup>(1)</sup> Ист. раск. Преосв. Макарія, стр. 279,

<sup>(2)</sup> Тамъ же, стр. 298.

<sup>(3)</sup> Полн. изв. о раск. ч. IV, стр. 61.

Но фанатическая непависть, злоба и хула отетупниковъ направлены были не противъ одной Православной Церкви и Правительства; онь обращались у нихъ и другъ противъ друга. Оставшись безъ истинныхъ Пастырей Церкви, всякій изъ нихъ стремился учить другихъ, всякій брадся разсуждать о предметахъ Въры; но зайсь естественно сталкивался съ другимъ такимъ же непризваннымъ учителемъ, возставаль противъ его неправыхъ мнъній, отстаиваль свои собственныя. Отсюда произошла у нихъ страсть къ разглагольствованіямъ о Вфрф и фанатическое междоусобное словопръніе. По словамъ протојерея Андрея Іоаннова, «лжеучители Рогожскаго Московскаго кладбища, или паче врали площадные обыкновенно между собою состязуются и толкують о томъ, въ какія который еретикъ вналъ ереси, на которомъ Соборъ какимъ чиномъ или обрядомъ нъкотоеретиковъ Церкви къ принимали... Все сіе и сему подобное непрестанно между собою и предъ простымъ народомъ пустословять» (1). У послъдователей различныхъ толковъ взаимные споры сдълались постояннымъ и какъ бы неизбъжнымъ занятіемъ. По словамъ другаго очевидца, обратившагося изъ рас-

<sup>(1)</sup> Полн. изв. о раск. ч IV стр. 37.

кола въ Православіе, «словопрѣнія между раскольниками вошли во всеобщее употребленіс. Они лишь только увидятся гат другь съ другомъ, то вдругъ и начинаютъ спорить о Церкви и о толкахъ своихъ. Это для нихъ насущный хльбъ. Всякій изъ нихъ любимую свою секту превозносить предъ всеми другими, а другія, яко непотребныя, охуждаеть, и здёсь они не ръдко горячатся до безумія» (1). И въ настоящее время между отступниками, разногласіе въ отношеніи къ Въръ и раздълепія довольно ослабъли, однакожъ взаимные споры не уничтожились. Въ недавнее инокъ Пароеній, предъ обращеніемъ своимъ изъ раскола въ Православіе, еще колеблясь въ мысляхъ своихъ между Православною Церковію и расколомъ, такъ говорилъ одному изъ друзей своихъ: «прошло теперь 170 какъ мы отлучились отъ Восточной Церкви,... а у насъ только и есть одни толки и раздоры и повседневные споры и соблазны. Странствоваль я по Россіи два года и обощель всв Стародубскія и Вътковскія слободы и монастыри и Керженскіе скиты, и Иргизскіе монастыри и прочія итста, здъсь въ Молдавіи и Букови-



<sup>(1)</sup> Духъ мудрованія нікоторыхъ раскольния. толковъ, стр. 8.

нъ, и въ Польшъ, и Бессарабіи, и ничего больше не видаль, кромъ одного соблазну, а если не соблазны, то раздоры и толки» (1). Сами враждующіе съ горестію видьли это зло, такъ что, по словамъ повъствователя о началь раздора Оедосъевцевъ съ Выгоръцкимъ общежительствомъ, «пъсть убо того Христіанина, не обрътается того благовърна мужа, не сыщется благоговъйныя жены, которая бы съ горестію не произносила вздохи о сей раздорной буръ» (2). Люди умные и образованные, ищущіе истины, разсуждають о предметахъ Въры съ безпристрастіемъ, послъдовательностію, вниманіемъ и уваженіемъ другь къ другу; почему разсужденія и словопрънія ихъ оканчиваются большею частію взаимнымъ примиреніемъ. Наши грубые и необразованные фанатики не могутъ такъ разсуждать и препираться о Въръ. Они не разсуждають, а только злятся, не говорять, а кричать другь противъ друга; одинъ изъ нихъ не можетъ передать, другой не понимаеть говорящаго и т. под. Прекрасный образчикъ собестдованій и

<sup>(1)</sup> Сказаніе о странствіи его по Россіи, Молдавін, Турціи и Святой Земль, ч. І, стр. 34 и 35.

<sup>(2)</sup> Предисловіе къ пов'єти.

словопраній раскольнических остался въ описаніи извъстнаго Перемазанскаго собора. Повторимъ его кратко. Столъ, устроенный на подобіе престола, святое Евангеліе на немъ, возженная предъ нимъ свъча, иконы и распредъленіе мъстъ для судей и для собесъдниковъ показывали, что пришедшіе на соборъ, и главныя и второстепенныя лица, приступаютъ къ разсужденію о спорномъ предметь чиню и съ благоговъніемъ, какъ къ дълу великому и священному. И судьи и бесъдующіе обязаны были предъ св. Евангеліемъ присягою разсуж-. дать безпристрастно, какъ бы на страшномъ судищъ Христовомъ. Но уже съ самаго начала собора, и на счетъ самаго главнаго основанія для словопрѣнія, разсуждающіе поссорились между собою. Въ последующія селенія (засъданія) умный и благонамъренный инокъ Никодимъ, представитель Стародубской стороны, въ защиту своего мнънія о неперемазываніи священниковъ, приходящихъ отъ Русской Церкви, приводилъ древнія Церковныя правила и примъры. Но представители Московской стороны не соглашались съ нимъ и старались только о томъ, чтобы выставить противъ него, какъ человъка сильнаго въ Писаніи, какъ можно болъе совопросниковъ съ своей стороны; неимъніемъ правильныхъ доказательствъ читали посланія раскольниковъ изъ разныхъ

мъсть и общинь, которыя уже, по первоначальному ръшенію собора, не должны были имъть никакой силы, ссылались на подложныя, ничемъ не доказываемыя, свидетельства. Справедливо Никодимъ замътилъ тутъ своимъ совопросникамъ: «убо ли сицевыми свидътельствы изволите уврачевать насъ? Вы не правды и разсмотрѣнія ищете, но побѣды и одолѣнія!» Споры были жаркіе и упорные, весьма часто переходившіе въ «презъльный шумъ, крикъ, другъ на друга поношеніе и укоризны, ихже не льть есть и писати.» Палой съ Евангеліемъ, присягу и столь судейскій оставили еще въ третьемъ засъданіи, а въ нъкоторыхъ засъданіяхъ, вмъсто соблюденія благочинія, «вопіяху, яко изумленній, съ великимъ азартомъ;» отъ шума и крика едва могли слышать другъ друга: «вси вопіяху, вси горць кричаху, яко гуси гоготаху, вси яко журавли скрыпяху.» Особенно Рогожцы нападали на бъднаго Никодима, котораго не въ силахъ были оспорить: иногда не допускали его до засъданій, иногда открыто грозили ему побоями, иногда давали ему оскорбительпыя прозванія. Всего-главных в застданій собора было десять; были еще и другія частныя; но ии на одномъ не могли разръшить спора. Лжесоборъ кончился непримиримою враждою спорившихъ: объ стороны ръшились остаться каждая при своемъ мивніц и совершенно расторгли связь между собою (1). Краткій очеркъ сего соборнаго разсужденія показываеть, что словопрънія отступниковъ вовсе не похожи даже на обыкновенныя разсужденія людей благомыслящихъ и скромныхъ, а болъе похожи на шумъ и ссору людей буйныхъ и своевольныхъ, ръшающихъ споръ силою рукъ и оружія: тутъ у нихъ употребляется все, что голько могутъ позволить себъ грубость, дерзость, неуваженіе правъ ближняго, неблагоговъніе къ Въръ. Вотъ почему такія словопрёнія у отступниковъ никогда почти не оканчивались примиреніемъ, а большею частію, раскрывая только несогласіе въ ихъ мысляхъ, или производили новую вражду и раздъленіе между послъдователями одного толка, или усиливали прежнюю непріязнь между последователями разныхъ толковъ. И исторія говорить, что появленію большей части толковъ предшествовала болбе или менбе продолжительная и жаркая брань между раздълявшимися. «Ничтоже тако вреждаетъ уды тъла Христова, якоже непримиримая брань; не толико бо стрелы и копія и стенобитныя хитрости разрушають ствны града, елико брато-

<sup>(1)</sup> Описаніе сего собора составлено Никодимомъ-однимъ изъ членовъ собора. Оно напечатано въ подленникъ у Іоаннова ч. 1V, стр. 40-59.

ненавистный раздоръ ограду словесныхъ овецъ разоряеть; не тако мечь разсъкаеть побъдоносные полки, якоже гифвоизліянныя злобы другъ друга раздъляютъ. Сія убо царства повреди, сія монаршества опроверже, сія грады разори. Сія ересей толиы произведе.» Такъ начинается упомянутая выше повъсть о началь и причинахъ раздъленія между Выговцами и Өедосъевцами. Точно также и обратившійся впослъдствіи къ св. Церкви одинъ Петербургскій старообрядець говорить, что отступники раздълились другъ съ другомъ на секты, между прочимъ, «за нестерпимую другъ на друга хулу, а притомъ и на содержащійся ими законъ (1).

Посль всъхъ этихъ представленныхъ нами объясненій о нравственномъ характеръ отступниковъ не остается ничего труднаго къ уразумънію быстро распространившагося раздъленія и дикой вражды между ними. Нравственный характеръ ихъ самъ по себъ не заключалъ общительныхъ чувствъ и расположеній, напротивъ того представлялъ самую удобную почву для съянія на немъ съмянъ раздора. Грубое, жестокое и чуждое Христіанской любви сердце отступника, при всякомъ ничтожномъ поводъ

<sup>(1)</sup> Духъ мудрованія раск. толковъ, стр. 122.

къ разлеленію, тотчасъ принимало семена несогласія и оплолотворяло ихъ въ себъ. При всякомъ малъйшемъ разномысліи другъ съ другомъ, отступникъ не слышалъ въ себъ голоса Христовой любви: «люби враговъ, снисходи къ немощамъ ближняго, заботься объ обращении заблуждающаго,» а только внималь голосу ненависти, внушающей ему, что съ разномысляшимъ ни въ чемъ, ни подъ какимъ видомъ, не лоджно сообщаться. Не склоняли враждовавшихъ къ примиренію узы родства; потому 'что сін узы не были освящены и скръплены закономъ и Богомъ. Вотъ ночему у нихъ вооружался мужъ на жену, жена на мужа, отецъ и мать на дътей, братъ на брата и всъ враждовали между собою съ звърскимъ ожесточеніемъ и влобою. Нъкоторые изъ самихъ отступниковъ объяснями свои взаимныя раздъленія отсутствіемъ въ ихъ обществахъ любви Христовой. Такъ, повъствователь о началъ раздора между Выговцами и Оедосіанами, разсуждая вообще о разделеніяхь, говорить: «устыла вся теплота къ ревности и благочестію и добродътелей всьхъ Россійскихъ Христіанъ, только единымъ духомъ братоненавистнымъ наполнилися тъхъ сераца; убо и не можетъ въ нихъ покоиться духъ соединенія. Явъ бо исполняется пророческое и Апостольское прорицание на тъхъ: раздълишася и не умилишася (1).» И вышеномянутый Петербургскій старообрядець также говорить, что отступники раздълились между собою, между прочимъ, «за несоблюденіе любовнаго въ Въръ союза (2).»

в) Изъ нравственныхъ качествъ отступниковъ, противныхъ любви Христовой, съ особенною силою дъйствовала въ раздъленіи раскола на секты фарисейская гордость. Опытъ показываетъ, что большею частію надмеваются своею набожностію люди, поставляющіе правду въ одномъ наружномъ исполнении правилъ Богопочтенія. Такъ именно мечтали о своей праведности древніе Фарисеи, ничего не видъвшіе лальше буквы закона Моисеева. Потому что олно наружное благочестіе лостигается безъ большихъ усилій, тогда какъ внутреннее усовершенствование человъка сопровождается трудною борьбою со многими внутренними и внъшними врагами спасенія, чувствомъ собственнаго безсилія и смиреннымъ сознаніемъ собственныхъ несовершенствъ. Въ ту же фарисейскую гордость внали и наши новозавътные фарисеи, не знающіе, что есть истинное духовное со-

<sup>(1)</sup> Предисловіе къ повъсти, въ концъ.

<sup>(2)</sup> Духъ мудрованія раскол. толковъ, стр. 122.

вершенство, и ограничивающиеся одними висшними правилами благоповеденія, въ особенности же ихъ учители. Капитонъ, котораго справедливо должно назвать главою Безпоповщины по его духу, сталъ почитать себя за великаго и святаго человъка отъ того, что соблюдалъ необыкновенный постъ, -- вопреки разръшенію Церковному и въ праздникъ не разръшалъ на сыръ и масло, и на Пасху вмъсто янцъ употребляль красныя луковицы (1). И отступники не напрасно носили прежде название «Капитоновъ»; имъ означалось, между прочимъ, что, вмъстъ съ именемъ, они усвоили и духъ своего гордаго учителя: Подобно Іудеямъ, они всегда гордились и гордятся темъ, что будто соблюдають Въру своихъ предковъ, которую, какъ извъстно, поставляють въ одной внешности, въ букве Веры; себь только усвояють право на оправданіе и спасеніе, и съ презръніемъ смотрять на Православныхъ, какъна людей, отверженныхъ Богомъ. Протојерей Андрей Гоанновъ свидътельствуетъ о раскольническихъ учителяхъ и предводителяхъ, они «надменны были болъе любочестіемъ, нежели набожностію (2).» Инокъ Пароеній,

<sup>(1) 3-</sup>е посл. Игнат. Митр. Сиб. въ Правосл. Соб. 1855 г. кн. 2, стр. 97.

<sup>(2)</sup> Пол. изв. о раск. ч. III, стр. 12.

путемествовавшій по разнымъ містамъ жительства раскольниковъ въ Россіи и внъ пре**льловъ ея, напрасно искалъ повсюду старцевъ** кроткихъ и смиренныхъ, искусныхъ въ иноческой жизни; между прочимъ, онъ искалъ такихъ старцевъ въ раскольническихъ скитахъ Могилевской и Черниговской губерній, но туть показывали ему или малограмотныхъ, или вовсе безграмотныхъ, которые только потому называются великими, что ни съ къмъ не ъдятъ ни пьють, и всеми гнушаются, и всехъ хулять, и всъхъ осуждають и даже своихъ единовърцевъ, и всъхъ считаютъ гръшниками, а только себя святыми, и толкують день и ночь, а о иноческой жизни и не знають, въ чемъ она состоить (1). Особенно сильно въ отступникахъ самолюбивое стремленіе къ учительству. Какъ Православные, именуемые Христіанами отъ Самого Христа, Его одного почитаютъ своимъ главнымъ Учителемъ, такъ напротивъ отступники, называющіеся именами своихъ лжеучителей, любять быть наставниками и зватися: «учителю, учителю,» вопреки прямому запрещенію и обличенію Небеснаго Учителя (2). Исторія явнаго отпаденія отступниковъ отъ святой

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Путешеств. его ч. І, стр. 5.

<sup>(2)</sup> Mare. 23, 1-10.

Перкви показываеть, что одною изъ главныхъ нричинъ его было тщеславное желаніе именоваться учителями, - желаніе, наполнявшее былныхъ смысломъ, руководителей распольническихъ, -- Аввакума, Лазаря, Нивиту и др., и зависть ихъ къ дарованіямъ, непослушаніе распоряженіямъ мудраго Патріарха Никона, униэмвшаго ихъ учительское достоинство отставленіемъ отъ типографскаго дъла. Никита Пустосвять ло такой степени мечталь о скоей мудрости, что на Соборъ, въ присутствии всего высшаго духовенства и множества знатныхъ лиць изъ свътскаго званія, дерзнуль скавать: «азъ единъ искуснъе въ Божественныхъ Писаніяхь, неже вси Архісрен» (1). И дальнъйшая исторія раскола свидьтельствуєть, что то же гордое желаніе учительского званія было причиною ноявленія многихъ расколоучителей изъ простыхъ монаховъ, мужиновъ и даже жепшинь.

Изъ исторіи Христіанской Цернви видно, что во всё времена гордость была главнымъ источникомъ, или, какъ говорятъ, матерію ересей и расколовъ въ Церкви Христіанской. Потому что человъкъ гордый, по самому нонятію о вемъ, все хочеть изследовать по началамъ

Huxer:

<sup>(1)</sup> Дополн. къ Акт. историч. т. V, стр. 450.

туч подчиняясь предавію на не подчиняясь предавію на невъ Церкви, и, сбиваясь ст упорно стоить за свои мнвнія, какъ непогокпительныя, не слушаеть другихъ, не терпитъ обличеній и не мирится съ противоръчащими ему. У нашихъ глаголемыхъ старообрядцевъ. отличающихся грубостію и необразованностію ума, не было и не могло быть страсти все наслълывать собственнымъ умомъ; тъмъ не менье, впрочемъ, не покоряясь суду Православной Неркви, они предоставляли право судить и рышать споры о Выры каждый самому себы,бъглый дьячекъ Осдосъй такъ же, какъ и славный Поморскій учитель Денисовъ, и дьяконъ Александръ наравнъ съ уважаемымъ во всей Поповщинъ чернецомъ Осодосіємъ. Посему, впадая въ заблужденія, также крвпко стояли каждый за свои убъжденія и мало уступалиили вовсе не уступали другъ другу, и такимъобразомъ отдълялись другъ отъ друга. Болъе всего заметно было въ раскольническихъ общинахъ, съ техъ поръ, какъ онъ начали умножаться въ большемъ количествъ, гордое стремленіе къ независимости и возвышенію одной наль другою, а въ учителяхь и начальникахъ желаніе быть независимыми, самостоятельными ихъ наставниками и начальниками. Тутъ Въра часто была въ сторонъ, или стояла на второмъ планъ, а главное мъсто занимали само-

любивыя стремленія. Гордый, какъ и всв Осодосіяне, и корыстолюбивый купецъ Илья Каупотребляеть всв беззаконныя средства, не чуждается даже иногда неправославпыхъ и иномыслящихъ, чтобы какъ можно болве распространить и утвердить Оедосъевскую. секту, и упрочить свое вліяніе на нее. Лукавый, высокомърный и самолюбивый попъ Натрикій ни съ къмъ не хочеть раздълять бремя правленія Стародубщиною, держить народъ въ глубокомъ невёжестве, допускаеть разныя злоупотребленія п пороки, чтобы не ослабить и не унизить управляемаго имъ народа раздъленіями. При такихъ самолюбивыхъ стремлешіяхъ, очевидно, неизбъжны были враждебныя столкновенія и раздъленія между разными общинами и ихъ начальниками. Простой дьячекъ Өеодосій, котораго Новгородскіе Поморяне посылали за границу для утвержденія върасколь нъкоторыхъ изъ отступниковъ, вознамърившихся присоединиться къ Православной Церкви, успъвши въ своемъ дълъ, весьма возгордился тъмъ, и утвердился между совращенными имъ такъ кръпко, что они оказывали ему уваженіе, быть можеть, еще большее, чемъ какое оказывали Поморяне Андрею Денисову. А гордость его и его единомыпленниковъ не могла снести обличеній, субланныхъ имъ Даниловцами за разныя беззаконныя и несогласныя съ

ихъ можніями абйствія. Она внушила имъ мысль отаблиться отъ Даниловцевъ и дъйствительно отдълила ихъ (1). Бъглый старикъ Филиппъ, келейникъ Андрея Денисова, гордится тымь, что исправляеть такую почетную должность у великаго расколоучителя, и, можеть быть, еще болье тьмъ, что по уважению, какое оказывалось Денисову отъ другихъ, и самъ быль въ уваженіи. Онъ мечтаеть, но смерти Андрея, занять его высокое место въ управленіи Даниловскимъ скитомъ, сильно оскорбляется, когда на сію должность избирають не сго, а другаго (брата Андреева, Семена), и, чтобы достигнуть исполненія своего желанія, пріобратаеть себа единомышленниковъ, удаляется съ ними отъ Даниловневъ, строитъ

<sup>(1)</sup> Даниловцы укоряли Оедосья, между прочимь, за то, что онъ крестиль въ священническихъ поручахъ, и послъдователей его укоряли за воспринятое ими отъ него такое крещеніе, чъмъ успъли произвести между ними возмущеніе. Оедосьй в оставшіеся ему върными его послъдователи «отъ сего,» какъ говорить повъствователь сихъ событій, прізша вину недобродотства и вражды къ выгопустыннымъ жителямъ.» Повъсть о началь раздора между Выговцами и Оедосіанами. Рукоп. Арх. Агае. 1. 62 на об.

особый скить, образуеть общину и секту (1). Такое же честолюбивое желаніе учительства и начальства видно въ образованіи и другихъ раскольническихъ толковъ. Наименованія ихъ показывають также самовольныхъ и гордыхъ учителей, не хотъвшихъ имъть ничего общаго съ другими учителями, и отдълявшихся отъ Православной Церкви или какого-либо другаго толка изъ-за учительства и начальства.

Наконецъ, кромъ гордости, и всъ другіе иравственные недостатки отступниковъ принимали дъятельное участіе въ раздъленіи раскола на секты. Мы не станемъ изображать грубыхъ недостатковъ отступниковъ. **ирав**ственныхъ Картина ихъ правственнаго безобразія слишкомъ много заняла бы мъста и поразила бы наше сердце. Для нашей цъли довольно сказать, что нъть правственного преступленія, ньть порочной страсти, которыхь бы расколь не усвоиль, не раскрыль въ себъ и не старался оправдать въ глазахъ своихъ последователей, а многіе пороки онъ освятиль и поставиль имъ въ непременную обязанность. Онъ говорить имъ: «дълайте, что хотите, только не сообщайтесь съ еретиками Никоніанами. Не

<sup>(1)</sup> Бесьд. Игнат. Воронежск. стр. 59 и 60.

согръшивини, не покаешься; не покаявшись, пс спасещься. Безъ граха нать покаянія, безъ покаянія нъть спасенія. Въ раю много будеть гръшниковъ, только тамъ не будетъ ни одного сретика» (1). Можно ли сказать еще что-нибудь лучше сего въ оправдание самаго грубаго раз-Но извъстно, что правственные недостатки человъка бываютъ слишкомъ разнообразны и часто противоположны одинъ другому. Отсюда и у нашихъ отступниковъ естественно должно было возникнуть множество разностей въ върованіяхъ, которыми они старались оправдывать и освящать свои правственные недостатки. Въ комъ была сильна страсть плотскаго нецъломудрія, тотъ отвергалъ бракъ, или, еще больше, блудъ называлъ любовію Христовою и полагаль это въ условіс спасенія, - и вотъ мысли о семъ составили у разныхъ раскольническихъ сектъ особые пункты ажеученія. Кому наскучили семейныя и общественныя связи, кто хотълъ своей воль, бродить изъ мъста въ мъсто, тотъ оправдываль себя тъмъ, что странствованіе Христа ради и неподчинение законамъ общества



<sup>(1)</sup> Такими мыслями часто стараются оправдывать свое порочное поведеніе раскольники въ разговорахъ съ Православными и между собою.

также необходимы для спасенія: въ этомъ состоитъ сущность въроученія «Странниковъ». Кому не хотблось подвизаться въ добродътели, а желалось безъ всякихъ трудовъ и усилій нолучить спасеніе, тому пріятно было подумать. что самому человъку не должно заботиться о своемъ спасеніи, а только нужно прибъгать къ Спасу, Который Самъ знаетъ, какъ насъ бъдтакъ именно учатъ Нътовцы и ныхъ спасти: проч. Посему спросите отступниковъ-простомодиновъ: отъ чего у васъ нътъ браковъ, а всъ предаются блудодъянію? Они вамъ отвътятъ: такова наша въра. Для чего у васъ безъ мъры бражничаютъ, упиваются, сквернословять, бранятся, деругся? Такова въра. Для чего у васъ не стыдятся другъ предъ другомъ лгать, другъ на друга клеветать, другъ друга обманывать? Такова въра. Кто не услышитъ въ этихъ словахъ: - «такова въра» - голоса грубыхъ страстей и пороковъ? И не ясно ли отсюда, что разные нравственные недостатки имъли свое и не малое вліяніе на раздъленіе отступниковъ въ ихъ грубыхъ върованіяхъ, или сектахъ. Вотъ что сдълали наши порочные отступники отъ Православной Церкви съ чистою и святою Върою Христовою! Они заставили ее говорить по внушенію своихъ пороковъ. Какое глубокое паденіе!

Изъ всего сказаннаго нами открывается. что причины раздробленія раскола на многіе мелкіе толки, или согласія, заключаются въ неудовлетворительномъ, печальномъ внутреннемъ состояніи отступниковъ оть Прявославной Церкви. Отступники раздълились между собою отъ того, что удалились отъ духа единой истинной и живой Христовой Въры, п но-іудейски привязались къ одной внешности, къ букве Веры;-отъ того, что, заблудившись, они нигдъ не могли найти несомнънной истины и върнаго пристанища спасенія, на коихъ бы могли успоконться врожденныя имъ добрыя желанія, чувства и наклонности;-отъ того, что въ ихъ обществъ, управляемомъ собственными началами, нътъ законной власти, обязательной силы законовъ, подчиненія, стройности, а господствуєть безначаліе, своеволіе и разстройство; - отъ того, что безъ свъта Христовой истины, вдали отъ Христова нути, они ногрузились въ мракъ невъдънія, суемудрыхъ мнъній и предразсудковъ, и вмъсто истинныхъ Пастырей - свътильниковъ Перкви, руководствующихъ ввъренныя имъ души прямо и неуклонно къ истинъ и спасенію, предались сабнымъ вождямъ, уклонившимся и уклоняющимъ другихъ на пагубныя распутія лжи и порока;-отъ того, что въ образъ дъйствій ихъ

относительно Въры нътъ всецълаго, благоговъйпаго послушанія Христовой Въръ, а парствуетъ самая грубая, необузданиая и дерзкан свобода, самоизмышление и самочиние.- нътъ Христіанской снисходительности, терпънія и взаимнаго уваженія, а замічаются лишь лійствія безпорядочнаго фанатизма и дикой взаимной ненависти и вражды;-нътъ йонжьоь любви, которая, со встми, проистекающими отъ нея, нравственно добрыми мыслями, чувствами и стремленіями человъка, составляетъ **душу** всякаго благоустроеннаго общества:--TOTU. однимъ словомъ, что во встать. разсмотрвиныхъ нами, сторонахъ ихъ тренней жизни ,-въ въръ, въ жизни ственной, правственной и Церковно-гражданской существуетъ направление ложное, противо-Перковное, противо-общественное, вводящее въ пагубу.

Смотря на ужасную картину внутренняго состоянія отступпиковъ, состоянія ихъ отдъленія другъ отъ друга и отъ Православной Церкви, и вникая въ причины сего отдъленія, кто изъ Православныхъ не возскорбитъ въ глубинъ души своей объ отпадшихъ братіяхъ по въръ во Христа? Кто не пожелаетъ, не поможетъ имъ выдти изъ бездны, въ которой они погибаютъ? Мы, съ своей стороны, не можемъ не предложить имъ кратко нъсколькихъ совътовъ

жъ возсоединенію пхъ другъ съ другомъ и съ Православною Церковію, совѣтовъ, основанпыхъ на нхъ внутреннемъ состояніи, какъ причипѣ ихъ раздѣленій, и елѣд. долженствуюнцихъ имѣть полное и спасительное приложеніе
къ нимъ, если они захотятъ ими воспользоваться.

Отпалшіе братія и други! Съ чувствомъ собользнованія и искреннимь благожеланіемь взываемь къ вамъ: доколъ вы будете оставаться въ пагубномъ для себя и прискорбномъ для насъ раздъленіи другъ съ другомъ и съ нами? Мы въримъ, что Нремудрый и Вееблагій Промыслитель для того допустиль межлу вами взяимное раздъленіе, чтобы вы познади, канънесправедливо и онасно отдъляться отъ Правоелавія, познали, что одня только Православная Перковь существуеть ввино въ непоколебиной твердости и единствъ, и потомъ снова и кръпче соединились съ сею Церковію. Не будьте же глуки къ глагодамъ Божіммъ, возвъщаемымъ вамъ въ судьбахъ вашихъ. Войдите сами въ свое положение, разсмотрите его внимательные и безпристрастиве, и вы должим будете согласиться съ нами въ томъ, что мы сказали вамъ, основываясь на Словъ Божіемъ, на лъйствіяхъ и событыхъ вашей жизни и частію на вашемъ собственномъ признаніи! Устрашитесь

бели, которую приготовляете себъ собственпыми руками! Поспъщите вылти изъ своего погибельнаго положенія путемъ, обратно-противоположнымъ тому, которымъ вы пришли къ нему! Войдите въ духъ единой, истипной и живой Въры во Христа, и не иначе, какъ при свъть сей Въры смотрите на ея Священные образы, на внъшніе предметы и дъйствія Богослуженія, - и вы увидите, что, по существу Въры, вы братья о Христъ съ нами, и сознаете песправедливость своего отдъленія изъ-за предметовъ, не нарушающихъ существа Въры и спасенія. Св. Въра своею животворною силою умягчить ваше сердце, дасть ему почувствовать братское согласіе и любовь, заглушитъ враждебныя страсти и пороки и откроетъ въ немъ мъсто для благодати Св. Духа, соединяюшаго върующихъ во Христь. Только вы, съ своей стороны, не препятствуйте спасительпымъ дъйствіямъ Въры и благодати, и во всъхъ дъйствіяхъ, въ разговорахъ о Въръ п вь другихъ сношеніяхъ съ нами бросьте постыдную и преступную ненависть и злобу, вооружитесь теривніемъ, смиреніемъ и снисхожденіемъ. Вы уважаете Слово Божіе и ученіе св. Отцевъ Церкви, -прекрасно. Такъ оставьте же разныя суемудрыя мивнія и предразсудки, противные ученію Христіанскому, а усвоїте одну чистую и святую Христову истипу, заключающуюся въ Словъ Божіемъ и въ ученіи свято-отеческомъ. А для сего разсуждайте о Въръ не иначе, какъ на основани одного и того же Слова Божія п ученія св. Перкви. Не всякому духу въруйте, но искушайте духи, аще от Бога суть (1 Іоап. отвратите слухъ свой отъ лжеименныхъ учителей, возвъщающихъ вамъ только лжеумствовація и похоти своего сердца; но не отвращайте своего вниманія отъ истинныхъ православныхъ учителей; а если не върнте имъ, то върьте Слову Божію, на основаніи котораго опи возвъщають вамъ истиное ученіе Въры. Внемлите св. Православной Церкви, материнскимъ гласомъ призывающей васъ въ свои распростертыя объятія; подчинитесь ея Божественной силь и власти. Въ ней вы станете твердо на единомъ красугольномъ камени-Христь, найдете все истипное, доброе и спасительное, миръ и радость, и не будете болье влаяться и скитаться всякимъ вътромъ ученія, и тогда никакія силы вражескія не въ состояніи будуть разрушить вашь взаимный и святый союзъ. Ибо Церкви Божіей врата адова не одольють (Mare. 16, 18).

Богь же мира, возведый изъмертвыхъ Пастыря овцамь великаго кровію завыта въчнаго, Господа нашего Іисуса Христа Евр. 13, 20), да собереть васъ, какъ расточенныхъ овецъ новаго Израиля, въ единеніе и миръ сдинаго стада, принадлежащаго единому Пастырю,—какова есть едина Православная Церковь!

Конецъ.

Bayerische
Staatsbibliothek
Mündere

## ОПЕЧАТКИ:

Напечатано:

Должно читать:

Стран. 40 строк. З снизу. Восгорацкимъ Выгорацкимъ

67 - 4 - 1 Kop. II,

1 Kop. XI,

