

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



H.ecc2.3196



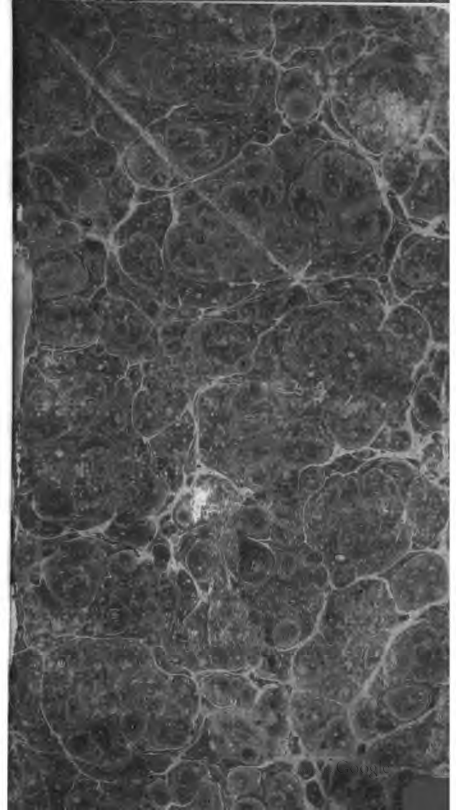
Digitized by G008

<36603895040018



<36603895040018

Bayer. Staatsbibliothek



H. eccl. 3196 -

Packery 11 March

# **РАЗСУЖДЕНІЕ**

0

ЕРЕСЯХЪ И РАСКОЛАХЪ, бывшихъ въ русской церкви

CO BPEMEHU

# ВЛАДИМІРА ВЕЛИКАГО

до

# ЮАННА ГРОЗНАГО,

COTMEREOE

Студентомъ Московской Духовной Академіи, / Николаемъ Рудневымъ,

по предложению Канадаери Графа Румянцева.

18CL. De Mochba.

Въ Сунодальной Типографіи.

1858.

Digitized by Google

M. eccl. 3196 T

## HETATATE HOSBOARETCH

съ шъмъ, чтобы по отпечатанія, до выпуска изъ Типографія, представлено было узаконенное число экземпляровъ сей книги въ Цензурный Комищентъ. Февраля 15-го дня 1838-го года.

Московская Духовная Академія. Цензоръ, Машемашики Профессоръ, Священникъ Петръ Делицинъ.



Bayerische Staatsbibliothek München

Digitized by Google

148

Намъреваясь излагань исторію ересей и расколовъ, бывшихъ въ Русской Церкви до временъ Іоанна грознаго, не считаемъ необходимымъ говоришь о нуждъ подобнаго изслъдованія. Исторія ересей и расколовъ, бывшихъ въ нашемъ опечествъ, есть виъств исторія побъды и торжества Православной Церкви надъ врагами и постояннаго сохраненія въ ней православія, --есть несомнънный памяпіникъ благодапінаго присупіспвія въ ней Самаго Основашеля и Главы Церкви, Іисуса Христа, есть наконецъ самое поучительное слово о ревностномъ храненіи себя и другихъ въ чистой въръ, преданной намъ Церковію, о подражаніи благочестивой ревности членовъ ея, подвизавшихся за испину Хриспову прошивъ враговъ истины. Періодъ времени, протекшій со введенія въ Россію Христіанской въры до Царя Іоанна IV Васильевича, по ощупіишельному въ нъкошорыхъ случаяхъ недостатку памятниковъ, которые могли бы освъщать для насъ жизнь півхъ временъ, весьма шеменъ: но по сей-шо самой шемноптъ своей опъ и обращаенъ на себя вниманіе любопышства благочестиваго. Бышь можеть, мы усмотримь въ немъ начало ложныхъ мнъній, нарушающихъ покой Рус-ской Церкви во времена настоящія, а это дастъ способъ опредълить пючные силу

новыхъ лжеученій, или, что тоже, обличить ихъ безсиліе.

Начершать исторію ересей и расколовъ значить показать ихъ происхожденіе, опілиэмнальные признаки, постепенное распространеніе, причины, способствовавшія распроспіраненію, дъйспівія пропіивъ нихъ Церкви православной, и наконецъ вліяніе ихъ на послъдующія времена. Такое начершаніе сколько съ одной стороны необходимо, столько съ другой стороны трудно, и едвали даже можетъ быть выполнено удовлетворишельно. Совершенная почши новость дъла (1), самаго по себъ пруднаго, и въ иныхъ случаяхъ недостатокъ пособій, конечно заставить пояснять нъкоторыя части догадками, болъе или менъе правдоподобными, а иное и вовсе оставлять безь объясненія. Савлаемъ однако, чпю можемъ.

Къ ересямъ, бывшимъ въ нашей Церкви до Іоанна IV, относятся:

- а). Ученіе волхвовъ,
- б). Ересь Богомиловъ,
- в). Ересь Маршина,
- г). Ересь Стригольниковъ,
- д). Ересь Жидовствующихъ.

Къ расколамъ, бывшимъ въ нашей Церкви впродолжении тогоже времени, относятся:

- а). Споры о пость въ среду и пятокъ.
- 6). Привязанность къ старымъ книгамъ.
- в). Чтеніе въ членъ символа въры словъ:

и въ Духа Святаго, съ приложениемъ: истиннаго.

- г). Двукратное произношеніе аллилуіа,
- д). Двуперстное сложение кресша.
- е). Хожденіе посолонь.
- ж). Ученіе Гимской Церкви.

Само по себъ понятно, что въ историческомъ обозръніи ерессй и расколовъ не льзя опускать изъ виду хронологическаго порядка событій. Порядокъ сей послужить основаніемъ при раздъленіи цълаго на части и въ изслъдованіи древнихъ Русскихъ ересей и расколовъ.

## волхвы.

Когда Царство Христово утвердилось въ землъ Русской, врагъ рода человъческаго, лишившись многихъ душъ, бывшихъ дотолъ во мракъ язычества, тъмъ съ болышею силою началъ дъйствовать въ оставшихся еще въ его власти, дабы чрезъ нихъ досаждать сынамъ новонасажденной Церкви Христовой, а, если можно, и соблазнять ихъ.

Съ этой точки зрънія смотръли наши религіозные лътописцы на появленіе волхвовъ въ разныхъ областяхъ Русской земли. Взглядъ сей, безъ сомнънія самый върный, оправдають самыя точныя изслъдованія предмета.

Выслушаемъ сперва то, что пересказывають намъ о волхвахъ льпописцы:

Въ 1024 году всташа волсви лживыя въ Суздаль, и избиваху старую гадь бабы, по діаволю угенію и бъсованію, глаголюще: яко си держать гобино и жито и голодъ пущають. И бъ мятежъ великъ и гладъ по всей странъ той, яко мужи своя жены даяху, да прекормять себе, гелядиномъ; и идоша по Волзъ вси людів въ Болгары, и привезоща пшеница и жито и тако отъ того ожиша. И слышавъ Князь великый Ярославъ волхвы, пріиде къ Суздалю, изымавъ убійца тыи, и растоги, иже

бяху бабы избили, и домы ихъ разграби, а другія показни; и устави ту землю, рекъ сице: Богъ наводить по ертхоль нашимь на куюждо землю гладомь, или моромь, или ведроль, или иною казнію, а человькь не высть ничтоже: Христось Богь единь высть на небесьхъ.

Въ 1071 г. прииде волхвъ, прелщенъ бъсомъ; пришедъ бо къ Кіеву глаголаше: яко явило ми ся есть пять боговъ, глаголюще сице: повъдай людемъ, яко на пятое лъто потещи Днъпру вспять; а землямъ преступати на иная мъста, яко стати Грегьской земли на Русьской земли, а Русьской земли на Грегьской земли, и протимъ землямъ измънятися. Егоже невъгласи послушаху, върніиже насмъхахуся, глаголюще ему: бъсъ тобою играетъ на пагубу тебъ; еже и бысть ему, во едину бо нощь бысть безъ въсти.

Бывше единои скудости въ Ростовской области, въстаста два волхва отъ Ярославля, елаголюще: яко мы въдаемъ, кто обиліе держить: и поидоста по Волвь, и едъ приидоста въ погостъ, туже нарицаху лугшая жены, глаголюще: яко си жито держать, а си ледъ, а сіи рыбы, а си скору. И привожааху къ нима сестры своя; ониже въ метъ

проръзаста за плегима, вынимаста любо жито, любо рыбы, или виверицы и убивахуть жены тъ многи, а имънія ихъ взимахуть къ себъ. И приидоста на Бълоозеро, и бъ у нихъ людій 300. Въ сеже время приключися приити отъ Святослава дань емлюще Яневъ сыну Вышатину; и повъдаша ему Бълозерци: яко два кудесника избила уже множество жень по Волзъ, по Шехснъ, и пришла еста и сълю. Янъже испыта гія еста смерда, и увъда, яко еста его ему князя; пославь къ нимъ, иже около его суть, и реге къ нимъ: выдайте волхва та съмо, яко смерда моего Князя и мои; ониже сего не послушаста. Янъже поиде самъ безъ оружія, и ръша ему отроци его: не ходи безъ оружія, изсоромять тя; онъже повель взяти отроком в своим в оружів, и бів 12 отрок в его съ нимъ, и поиде къ нимъ къ лъсу. Они же сташа исполтившеся противу, а Яневиже идущу съ топорколь, и выступиша от нихъ три лужи, глаголюща Яневи: видя идеши на смерть, не ходи. Яневиже повельешу бити я, къ прогимъ поиде. Ониже сунушася на Яна и единъ ерњиися Яня топоромъ, а Янг оборотиве топорокь, удари тыліемь, и повель отрокомь същи я: ониже бъжаща въ льсъ; и убища ту

попина Янева. Янъже вшедъ въ градъ . Бълозерцемъ реге: аще не имете волхву сію, не иду от вась за льто. Бълозерцыже шедше, лша ихъ, и приведоша ихъкънему; и реге има: гто ради толико изгубиста геловъкъ? Ониже ръша: яко ти держать обиліе, да аще <del>и</del>зтребивъ, изобіевъ сихъ и будетъ гобино, ащели хощеши, то предъ тобою вымевъ экито, или рыбу, или ино тто. Янъже реге: поистинъ лжета; створильбо есть Богь геловика оть земля, съставлень костми и жилами отъ крове, и нъсть въ немь нигтоже, токмо единь Богь въсть. Ониже рекоста: въдаемь, како `есть теловъкъ сътворенъ. Онъже рете: како? Ониже реша: Богъ мывся отреся ветхемь, и сверже съ небеси на зелилю: и распреся сотона съ Богомъ, кому въ немь створити геловъка? и сътвори діаволь геловика, а Боев душу вложи вы онь; тъмъже аще умреть геловъкъ, въ землю идеть тъло, а душа къ Богу: реге има Янь: поистиннъ прелестиль вы есть бъсъ; коему Богу въруета? И ониже рекоста: Антихристу. Онъже има реге: то едъ есть? Ониже рекоста: сидить въ бездињ. Онъже реге: то кый то Богъ съдить въ безднъ? то есть бъсъ; а Богъ есть съдяй на престоль на небеси...е.иъ Антихриста, свяжеть узами, и посадить.

его въ огни въчнъмъ, съ слугами его, иже къ нему върують: вальже и здъ мука прияти отъмене, и по смерти тамо. Онъмаже рекшима: нама бози повъдають: нв можеши нама створити нигтоже. Онъ же реге има: лжуть вамъ бози. Ониже рекоста: намь предъ Святославом в стати, а ты не можеши намъ сътворити нигтоже. Янъже повелъ бити я и потореати брадъ ею. . . и вложити има въ уста рубль и привязати я къ упругомъ, и пусти предъ собою въ лодіи; и самь по нихь поиде; и сташа на усть Шехсны. И реге има Янг: гто вяль бози лолвять? Ониже рекоста: сице намъ молвять, не быти намъ живымь оть тебе. И реге има Янь: то право повъдають. Онаже рекоста: аще наю пустиши, то много ти добра будеть, ащели наю погубиши, то многу пегаль пріимеши и зло. Онъже реге: аще ваю пущу, то эло ли будеть оть Бога; ащели ваю погублю, то мьзда ми отъ Бога будеть. И реге Янъ къ извозникомь: ци кому кто вамь родинь будеть убіень оть сею? Ониже ръща: мнъ мати, а другому сестра. Онъже реге: мьстите своихъ. Ониже поимше убиша ихъ, и повъсиша на дубъ. . . въ другую нощь медвъдь възлъзь, угрызь и снъсть ихъ.

Приключися нъкоему Новгородцу приити въ Чудь, и прииде къ кудеснику хотя волхвованія от него; онъже, по обычаю своему нача призывати бъсы въ хралину свою. Новгородцуже съдящу на празів храмины тоя, кудесникъже лежаше оцъпнъвъ, и шибе имъ бъсъ; кудесникт въставт реге къ Новгородцу: бози не смъють приити; нъгто и наши на себъ, егоже боятся. Онъже полиянуль на себъ крестъ, и отшедъ постави кромь храмины тоя; онъже нагать изнова призывати бъсы, бъсъже метавше имъ, повъдаше, гто ради пришель есть. Посельже нага прашати его: тто ради боятся его, иже носим на себъ кресть? Онъже реге: то есть знаменіе небеснаео Бога, егоже носиши, и наши болтся его. Онъже реге: каковы суть ваши бози, и едгь живуть? Онъже реге. бози наш**и** живуть въ безднъ, сутьже образомъ черни, и крилати, и жвости имуще; въсходятьже и подъ небо, слушающе вашихъ боговъ. . . .

Волховъ въсталъ въ Новъгородъ при Князъ при Глъбъ: глаголашеть бо людемъ, творяся яко Богъ, и много прельсти, мало не весь градъ: глаголашебо, яко провидя вся, и хуляшеть въру Христіаньскую, и глаголашебо, яко преиду по Волхову предъ всыми. И бысть

мятежь въ градъ великь, и вои яша елиу въру, и хотяху побити Епискупа Оеодора; Епискупъже Осодоръ вземъ крестъ, оболькем вы ризы, ста рекь: иже хощеть въру нати волхву, то идеть за ниль: ащели въруетъ ко кресту, да идеть понь. И раздльлишася на двое. Князь Глъбъ и боляре его сташа у Епискупа, а людіе вси идоша за волхва; и бысть мятежь межи или. Гльбъже вземь топоръ подъ скудъ и прииде къ волхву и реге ему: въсили, то утро хощеть быти или тто ветерь? Онъже рете: выль все. И реге Гльбъ: то въсили, тто ти хощеть денесь быти? Онъже реге: гудеса велика сътворю. Гльбъже вынем в топоръ, ростя и и паде мертвъ, и людіе разсыпашаея (2).

Въ 1091 году, являлся волхвъ въ Рос-

Въ 1227 году, появились четыре кудесника въ Новгородъ: но Новгородцы, безъ всякаго изслъдованія дъла, сожгли ихъ на Ярославовомъ дворъ (4).

Подобно сему, Псковишяне сожгли 12 жонокъ въщихъ.

Изъ разныхъ памятниковъ древности видно, чио волхвы держались по мъстамъ въ XIII, XIV и послъдующихъ въкахъ, но уже не являлись такъ опікрыто, какъ прежде.

Кпюжъ были эти волхвы? Еретикили язычествующіе или совершенные язычники? И какой системы върованія держались оня?

О четырехъ волшебникахъ, сожженныхъ народомъ въ 1227 году, древній льтописець говоришъ: "піворяхуть е потворы дъюще, а Богь въсшь (, - то есть: представляли себъ эшихъ людей волшебниками, но справедливо ли это, Богъ знаетъ. Безсомнънія и другіе такого рода люди бывали иногда не болъе, какъ самообольщенные невъжды, или житрые обманщики, или просто жерпвы клеветы. Но и въ обольщенныхъ и въ обманщикахъ не льзя не предполагащь особыхъ мыслей о Божесшвъ и человъкъ, и объ опношении человъка къ Богу. Цервые просяподушно върили въ сіи мысли и на нихъ основывали свои занятія; последніе пользовались ими, какъ орудіемь для прибыли. Чтоже сказать о волхвахъ глубокой древностии, ком да свътъ Христовой истины озарялъ щолько немногія обласши Россіи, а євъшъ исшины естественной терялся въ густой мглъ всеобщаго невъжества и растлъчія, и когда люди составляли себь религію по мыслямь своимь? Безсомнънія волхвы являдись шогда ревностиными защинниками древняго върованія, составленнаго невъжествомъ и страстями.

Изъ сказаній льтописцевъ очень немногое можно вывесть о върованіи нашихъ волхвовъ. Именно:

- 1. Какъ Суздальскіе, такъ и Бълозерскіе волхвы обнаруживали какуюто ненависть къ женщинамъ, называя ихъ причиною бъдствій. "Чъмъ виноваты женщины, что вы "убиваете ихъ?" Спрашивалъ Янъ волхвовъ. "Если истребимъ ихъ, то будетъ обиліе," оппвъчали они, и не опреклись опть своей мысли предъ смершною казнію. "Знаемъ тай-"ную причину общей бъды," повіпоряли онъ вездъ, и тайная причина-женщины. Не льзя сказать, что тупъ дъйствовала полько надежда овладъть имъніемъ богатыхъ женъ или ненависть къ однимъ старухамъ; по-щады не было и бъднымъ, убивали и юныхъ дъвъ. Очень въроятно, что основаніемъ нерасположенія къ женщинамъ былъ не произволъ, но какая нибудь невыгодная мысль о женщинахъ. Эта странная ненависть къ женскому полу входила, моженть бышь, и въ систему върованій другихъ кудесниковъ, хотя лыпописцы молчать о томъ.
- 2. Въ словахъ Бълозерскихъ волхвовъ о сотвореніи человъка очень видна въра въ два противоположныя начала—Бога небеснаго, и дъявола, бога земнаго, преисподняго, изъ которыхъ первый сотворилъ безсмертную душу человъка, а послъдній тільное тьло. Къ этому догмату примъщано еще пъсколько странныхъ мнъній о мытьъ Бога Небеснаго, о потъ, который произощель въ немъ отъ этаго мытья, о ветошкъ

Digitized by Google

жотпорою онъ ошеръ пошъ и котторую бросилъ на землю, наконецъ о споръ сатаны съ Богомъ, кому сотворить человъка.

- 5. Гдв Богъ вашъ, спрашиваетъ Янъ волхвовъ своихъ. Нашъ богъ въ безднв, говорять они, и называютъ его иначе антихристомъ. Потомъ не разъ повторяютъ: "наши боги повъдаютъ намъ" т. е. отличаютъ Небеснаго Бога от преисподняго и кромъ пюго указываютъ на другихъ какихъ то боговъ. Кудесникъ Эстонскій говоритъ, что ихъ боги духи черные и крылатые, живутъ въ безднъ и восходять подъ небо слушать Бога Небеснаго. Волхвъ, являвшійся въ Кіевъ въ 1071 году, говоритъ: "явилось "мнъ пять боговъ" и пр. Здъсь, кромъ явныхъ слъдовъ многобожія, очень замъпно особетное сообщеніе волхвовъ съ богами премесподиими.
- 4. Волхвъ, являвшійся въ Новгородъ при К. Гльбъ, открыто шелъ пропивъ Христіанства, и называль себя даже богомъ. Это показываетъ въ Новгородскомъ волхвъ открытаго врага Христіанства и обличаетъ въ его върованіи религію, совершенно противоположную религіи Христіанской. Тоже можно и должно сказать и о върованіи другихъ волхвовъ.

Такимъ образомъ, по этимъ указаніямъ лътописей, можно составинь такое общее понятіе о нашихъ волхвахъ: Волхвы наши, по крайней мъръ, древніе были совершенные язычники. Желая бышь подпорою падающаго язычества, а, можеть быть, и для собственных выгодь они выдавали себя за посланниковъ ложныхъ боговъ и приписывали себъ сверхъ-естественныя силы и знанія, сообщенныя имъ богами.

Но какойже системы языческаго върованія держались волхвы? Для ръшенія этого вопроса, скудныя извъстія льтописцевъ нужно дополнять собственными догадками и соображеніями. Чтобы легче было опівъчать на вопросъ, нужно знать, къ какому народу принадлежали волхвы.

Въ языкъ нашемъ много словъ, въ значени своемъ болъе или менъе близкихъ къ наименованію волхва. Такъ на пр. кудесникъ, колдунъ, гародъй, гермокнижникъ, ворожеел, въдунъ (въщій, въдьма), знахарь гадатель. Очевидво эти слова не всъ Славянскін. Наименованія: волхвъ, кудесникъ, колдунъ, обличаютъ иностранное происхожденіе. Имя Волхва можно производить отъ Скандинавскаго Wolen (б). Колдунъ и колдовство, также кобъ отъ Нъмецкаго Kobolde, какъ бъсъ отъ возе. Поэтому можно гадать, что волхын наши были неодинаковаго происхожденія. Въроятность этаго предположенія объясняется и соображеніемъ мъстныхъ отношеній Славянъ Русскихъ къ сосъдственнымъ народамъ. Во первыхъ, многія области

Финискія издревлі входили въ составь владіній Князей Русскихь; по Финискія племена славились волшебспівомъ и колдовспівомъ. Сами Скандинавы почипали ихъ величайшими колдунами и чародъями. Даже имя, Финну, въ вреднія времена значило тоже, что колдунъ. Но словамъ Адама Бременскаго, въ Эстоніи, особенно на Эзель, въ каждомъ домъ найдешь волхва и некроманта, одвіпыхъ особую одежду, и со всего свыпа, даже Испанцы и Греки, приходять туда за отвытами. Финны больше понящій заимствовали у Съверныхъ Славянъ, кошорые превышали ихъ образованностію, нежели сколько Славяне у Финновъ: однакожъ есть очевидные признаки вліянія Финнскаго на ворожбу у Славянъ (6). Наши льтописи, въ одножъ расказъ о волхвахъ, пряно представляютъ Эспонію спраною кудесничества, и волхвы въ большемъ числъ являются на Съверъ Россіи, въ обласпіяхъ, или населенныхъ племенами Финнскаго происхожденія, или находившихся въ ближайшемъ сношени съ сими племенами. Такъ. въ 1024 году, они дъйствуютъ въ землъ Суздальской, населенной Мерею, народомъ Чудскаго происхожденія; въ 1071 г., преимущественно на Бълоозеръ, потомъ въ Новгородъ; въ 1091 году въ Ростовъ. Во вторыхъ Скандинавы, имъвшіе такую силу надъ Славянами въ гражданскомъ опношении, конечно дъйствовали на нихъ и въ религіоз-

номъ. Еще Олега окружаетъ лътописецъ волхвами (7). Варяги приходили къ намъ пысячами. Изъ исшоріи распроспіраненія Хрисміанства въ Скандинавіи извъстно, какъ спрого просвътители Скандинавіи, —Скандынавскіе короли посшупались уклонявшимися ошь крещенія; пъкопорые, изъ сихъ послъднихъ для сохраненія своей въры, переселялись къ сосъдямъ, на пр. въ Англію (8). Опсюда можно заключать, что не одинъ воинспівенный духъ влекъ Варяговъ въ Россію, но виъстъ и ревность соблюсти въру ощцовъ. А такъ какъ Россія въ это время была уже просвъщена ученіемъ Христовымъ; то Варяжскіе язычники поселялись въ тъхъ обласпіяхъ Русскихъ, гдъ народъ былъ склоннъе къ суевърію: здъсь, чтобы найши для себя болъе ласковый пріемъ, они прикрывались именами волхвовъ и колдуновъ.

Однако не льзя сказапь, что въ Руси не было и собственно Русскихъ кудесниковъ. Прокопій вообще о Славянахъ говоритъ, что они, принося жеріпвы духамъ (дагро́гого), гадали о будущемъ. У Констанпіина Багрянороднаго есшь извъстіе, что Руссы въ Х въкъ, во время походовъ своихъ за добычею на востюкъ, гадали на островъ Св. Григорія: "они (Руссы), говоритъ Ивператоръ, приъзжали къ острову Св. Григорія, гдъ у огромнаго дуба приносили на жертву живыхъ ппицъ, дълали шакже кругъ спірълами; другіе клали

птуда хлъбъ, мясо или чтолибо другое; послъ тного бросали жеребы и гадали, колопыли имъ ппицъ и вспъ, или пуспипъ на волю (9). Въдуны, знахари, чернокнижники, гадашели не Славяне ли? У Славянъ Богемскихъ, уже обратившихся ко Христу, были колдуны, и шолько въ концв XI въкъ, (около 1093 года,) гражданская власть изгнала ихъ (10). Въ уставъ Владиміровомъ упоминается о чароданни и волхвованіи. Славянскій переводчикъ Григорія Назіанзена въ ХІ въкъ замвчаль, что соотечественники его домогаются узнать **шайны ошъ не сущихъ боговъ (11). На Сто**главомъ Соборъ жаловались на сильное довъріе народа къ волхвамъ и чародъямъ, и указывали на книги чародъйскія, по кошорымъ въдуны ошправляли свое ремесло. "Волхвы и чародъйники отъ бъсовскихъ наученій пособіе шворять, кудеса бьють и въ Аристопелевы враша и въ рафли смотрятъ.... Рафли, шестокрылъ, Воронограй, Аристо-пель, Аристопелевы враща—и иныя коби бъсовскія.... півхъ всвхъ ерепическихъ книгъ у себя бы не держали и не чли."

Такимъ образомъ предположивъ, что волхвы, появлявшеся въ Россіи, могли быть какъ Финны и Скандинавы, такъ и природные Славяне, не прудно понять, что въ ихъ ученіи не могло быть единства. Каждый защищалъ и распространялъ свое въровавіе. Нъкоторые въ ученіи Бълозерскихъ

волхвовъ видяшъ ученіе Скандинавское. Въ Эддъ пакъ описывается происхождение исполиновъ: , Имеръ (первородная, не разграниченная машерія) спаль и вспошель; ошь щого произошли подъ лъвою рукою его мущина и женщина, и ноги его шакже произвели сына. " Въ ученіи Бълозерскихъ волхвовъ шакже говоришся, чию "Богъ вспошьвъ опреся вешхомъ. "Слъдовашельно въ Миов волхвовъ есіпь следь ученія Эдды, но следь очень слабый. Въ Эддъ упоминаепіся о попів, когда говоришся о сошвореніи исполиновъ;, у Бълозерскихъ волхвовъ, погда, какъ говорится о сопвореніи человъка. Происхожденіе людей въ Эддъ описывается совсъмъ иначе, нежели какъ у волхвовъ (12). Въ Скандинавскомъ върованіи замъчательно еще ученіе о добромъ началь и зломъ и о взаимной ихъ борьбъ. Подобная мысль видна въ словахъ волхвовъ. о небесномъ и подземномъ богъ и о духахъ черныхъ. Бълый и Черный богъ очень извъсшны были и Славянамъ язычникамъ, и піайны послъдняго, какъ спірашнаго Бога, сшарались вывъдашь, во чшо бы ни сшало. Маржана или Марана (богиня смерши, духъ злой), конюрая извъсшна была у всъхъ Славянъ и во времена Хрисшіанскія, карачуны, кикиморы, горыни и пр. не сушь ли наименованія и дъйствія злаго начала, пропиводъйствующаго началу доброму? Очень замъчащельное извъсшіе о Славлискомъ бого-

служеніи оставиль намъ одинь переводчикь Богословія Григоріева, жившій въ XI въкъ. Богословія Григоріева, жившій въ XI въкъ. Онъ пишеть: "овъ тръбу створи на студенцы дьжда искы от нісго, забывъ, яко Богъ съ небесе дожди дасть. Овъ несущимъ богонъ жьреть... овъ ръку богыню нарицаеть и звърь живущь въ неи яко бога нарицая, тръбу творить. Овъ Дыю жреть, другый дивои. Ръка богиня и звърь живущій въ ней не тоже ли, что у волхвовъ богъ, живущій въ безднь, или у Эстопскаго кудесника духи крылатые и черные, изъ бездны восходящіе подъ небо? Уваженіе къ студенцамъ и колодезямъ очень древне у Славянъ. Однако того, что говорять волхвы о вспотввшемъ богъ, Славянская Миеологія, не объясняеть намъ и отсылаеть къ Скандинавской. Равно ни Скандинавская, ни Скандинавской. Равно ни Скандинавская, ни Финнская, ни Славянская, сколько извъспно, не объясняють той черпы въ ученіи волх-вовъ, что твореніе человъка принадлежить не одному существу, а двумъ совершенно прошивоположнымъ. Откуда эта черта? Та-кая мысль о твореніи человъка довольно извъстна была на Востокъ. Когда и какъ перешла она въ Русь, открыть трудно. Откудажъ въ сказаніи волхвовъ Хрис-тіанскія слова: сатана, діаволъ, анти-христъ? Можно думань, что или лъто-нисцу облекли, или самъ онъ облекъ языче-екія понятія словами Христіанскими, или

слова Христіанскіл зашли къ волхвамъ отъ Христіанъ. Последняя мысль моженів основывапіься на іпомъ, чіто когда религія Христіанская начала распространяться между языческими народами, язычники брали нькопторыя слова и понятія отъ Христіанъ, и смъщивали ихъ съ своими понящіями. Такъ, по свидътельспіву Гельмолда, Оботриты въ XI спольтіи знали діявола. Въ Финнской Миоологіи мы находимъ слова: Дъва Марія, Іисусь, Петрь, крещеніе, обезображенныя языческими върованіями (13). Впрочемъ върояпиве то предположение, что льпописецъ самъ назвалъ боговъ языческихъ Хриспіанскими именами. Оно довольно подкрыпляетея пітмъ, чіпо сказанія о волхвахъ написаны не въ видъ просшаго разсказа, но въ видъ поучительной бестды (14).

Далъе, ненависть къ женщинамъ, върояпіно, основывалась на какомъ нибудь религіозномъ върованіи. Яновы волхвы, въ отвътъ на слова Яна о твореніи человъка, и въ защиту своей ненависти къ женщинамъ, разсказываютъ о твореніи человъка вообще. Не имъли ли волхвы какихъ нибудь особенныхъ мыслей о твореніи женщинъ?

Что касается до религіозныхъ мыслей другихъ волхвовъ, появлявщихся въ Россіи: то при такихъ свъдъніяхъ, какія сообщаетъ намъ льтописецъ, опредълить систему ихъ върованія трудно. Мысли Нов-

городскаго волхва передающся въ чершахъ крашкихъ; о върованіи другихъ волхвовъ ничего не сказано. Лъщописецъ вездъ описываенъ больше внъшнія дъйствія волхвовъ. Можно только сказань, что каждый изъ проповъдниковъ изычества защищалъ върованіе своей родины. Впрочемъ, въроятно, не много было разностей въ ученіи проповъдниковъ изычества Скандинавскаго, Финнскаго и Славянскаго. Да и не легко было волхву найти ласковый приемъ, коль скоро онъ изнакомыми для нее. Общею чертою ученія волхвовъ должно признашь въру въ міръ духовъ злыхъ и добрыхъ, въ бога чернаго и бълаго; того требуетъ самое званіе волхва. Оптънки на общую мысль бросаемы были уже народностію:

Вошъ все, чио мы можемъ сказашь о ученіи нашихъ волхвовъ.

Какъ были сильны и обширны дъйспвія волхвовъ?

Объ успъшныхъ дъйствілхъ волхвовъ можно заключать уже изъ тъхъ разсказовъ, которые мы слышали отъ лътописцевъ. Такъ на Бълоозеръ шайка, слъдовавшая за волхвами, соспоинъ изъ трехъ сонъ человъкъ. Бълозерцы доносять Яну на злодъйства волхвовъ, и между тъмъ не хотяпъ выдань ему злодъевъ. Такое упорство показываетъ, что волхвы были дороги Бъло-

зерцамъ, если не всъмъ, по крайней мърѣ, большей части. Въ Новгородъ, при Князъ Глъбъ, одни только бояре пристали къ Епископу; прочіе граждане были на сторонъ волхва. Волхвы очень много останавливали и дъйствіе Христіанства въ Русской землъ. Впослъдствіи сила волхвовъ ослабъла, однакожъ не искоренилась вовсе, какъ увидимъ послъ изъ дъйствій нашихъ Пастырей противъ волхвовъ.

Чъмъ же держалась сила волхвовъ у насъ?— Еще не умершимъ язычествомъ, еще не совсьмъ ослабъвшею привязанноспію народа къ прежней религіи. Быстро, по сказанію Неетора, распространялась Христіанская въра въ Кіевъ, Новгородъ и въ другихъ городахъ и обласшяхъ Русскихъ; но тотъ же лъпописецъ не умалчиваенть, чито новонасажденное слово жизни не вездъ приносило плоды свои; въ церковные праздники, замъчаетъ онъ, свяпые храмы стояли пуспы и народъ сходился на позорища дъять позоры и, по его выраженію, "Хрисіпіане суще а жили по поганскимъ обычаемъ. Славанскій переводчикъ Григорія Богослова въ ХІ въкъ вспавиль опть себя въ пексить замъчание о языческихъ суевъріяхъ своего народа. Проповъдники Хриспіанства долго должны были бороться съ язычниками и не ръдко спрадань за славу имени Христова (15). Иначе и бышь не могло. Язычестиво съ млекомъ матернимъ входило въ грудь Русса, съ младенчества брало подъ свой надзоръ всю его душу, своимъ духомъ пипало мысль его, проникало чувство, направляло дъйспівія; оно отзывалось въ песняхъ, выражалось въ завъшныхъ преданіяхъ, управляло народными забавами и праздниками. Легко ли было народу оставить столько привычекъ, игръ и различныхъ увеселеній, льспящихъ чувспвенноспи? Какъ сосуду, исполненному грубаго языческаго суевърія и предразсудковъ, вдругъ принять въ себя чистое млеко Христіанскаго ученія, піребующаго жизни новой, возвышенной, духовной? Волхвамъ, какъ представителямъ, какъ проповъдникамъ прежней религіи, стоило нюлько заговоришь народу о въръ опщевъ его, напомнишь объ этой въръ, —идушъ Русса еслиственно было скоръе отозваться на знакомый призывъ спіарой религіи, оставляемой, презираемой, но все еще любезной, нежели на голосъ новой, глубокой, внутренней. Присовокупимъ къ этому самый образъ

Присовокупимъ къ этому самый образъ дъйствія волхвовъ. Какъ обыкновенно они дъйствуютъ? Присвояютъ себъ способность предсказывать будущее, силу отвращать бользни и другія бъдствія посредствомъ тайныхъ, имъ однимъ извъстныхъ, искусствъ, и творить различныя чудеса; въ слъдствіе сего они занимаются гаданіемъ, составлевіемъ амулетовъ или привъсокъ и обманы-

вають народь своими выныслами. Но такіе люди всегда находили себъ послъдовашелей тамъ, гдъ свътъ Христіанства не проникъ духа народнаго, гдв онъ борешся съ ислою язычества. Такъ было въ началъ Христіанспіва въ Самаріи, Павосъ, Ефесъ. Такъ дъйствовали Симонъ, Менандръ, Аполлоній Тіанскій и другіе. Тоже видимъ у сосъдсшвенныхъ намъ Нъмцевъ, когда дъйствовалъ тамъ Апостоя́ъ ихъ Бонифацій (715—755) (16). Бржемиславъ II, Князь Богемскій, вступивъ на престолъ около 1093 года, велълъ выгнать всъхъ колдуновъ и гадателей. Новопросвъщеннымъ предкамъ нашимъ очень естественно было увлекаться такими обаятелями. Чъмъ болъе душа удалена оптъ сообщенія съ міромъ высшимъ, шъмъ сильне въ немъ тайное спіремленіе къ нему. Чъмъ меньше въ ней чистой въры, тъмъ больше суевърія.

И такъ, не смотря на безропошное повиновение Русскаго народа гласу своего Владыки и Пастырей, призывавшихъ его къ крещению, не смотря на быспрое падение идоловъ, на скорое построение церквей и учреждение Христанскаго чиноначалія, на дъятельность Пастырей, волхвы могли имъть у насъ немаловажные устъхи, особенно на Съверъ, гдъ къ суевъріямъ Славянскимъ присоединялись Чудскія.

Какъ дъйсшвовало прошивъ волхвовъ православіе?

Не глубокъ еще быль въ Русской земль корень Хрисшіанства, когда въ ней дъйствовали проповъдники язычества, но были души,—и шакихъ душъ было очень не мало,— на которыя глубоко пало съмя Христіанской религіи, которыя сознали мерзость язычества и вмънлли себъ въ обязанность противодъйствовать ему, защищать и распространять Христіанство. Всъ мъры, и кропікія и строгія, употребляли къ пюму твердые Христіане.

Дъла. о волхвахъ издревле принадлежали у насъ завъдыванію власти духовной. Въ успіавъ Владиміровомъ сказано было: "се церковніи суды: роспусть (разводь), смиль-ное (брачное), въпъство (волшебство), зеліинчество (оправа), потвори (колдовство), чародълнія, волхвованія. Волхвъ, явившійсл въ Новгородъ, внушалъ Новгородцамь убинь Епископа. Въ другой разъ, тъже Новгородцы, схвапивъ волхвовъ, повели ихъ на дворъ Архіепископскій. Мы имвемъ довольно опытовъ, гдъ мужественно и благоразувно дъйствовало духовенство къ ушверждению православныхъ, вразумлению обольщенныхъ, осмаблению и истреблению враговъ Хриспианства. Священникъ, взятый Яномъ пропивъ волхвовъ, положилъ жизнь свою за дъло служенія религіи. Епископъ Новгородскій, Осодоръ, не смопіря на сильное волненіе народа, не смошря на грозившую ему

опасность жизни, въ Святипельскихъ ризахъ, еъ Съ. кресионъ, пришелъ въ народное собраніе и сказаль: ,,кию въруешь волкву, пусть иденть за нимъ; а кию въруенть кресшу, пусть идетъ ко кресту." Въ другихъ случаяхъ, какъ имъющіе власпів надъ совъсшію пасомыхъ, Пастыри Церкви старались опвлекать суевърныхъ опть обольсшипіслей Церковными наказаніями. Кто искаль излъченія у волхвовъ, тотъ подвергался эпишиміи на шеспь или менье недьль, смоmpя по возрасту (17). Такъ какъ духовные одни шогда владъли перомъ, по не осшавалось безъ упошребленія и эщо средсшьо прошивъ волхвовъ. Записывал въ льшописяхъ происшеснива своего оничеснива, они прибавляли къ разсказамъ о волхвахъ и собсшвенныя разсужденія, или назидашельныя извлеченія изъ книгъ Греческихъ (18). Мипрополипъ Фоній писалъ (1410), ,,чіпобы басней не слушали, лихихъ бабъ не принимали, ни узловъ, ни примолвленія, ни зелія, ни вороженія, и гдъ есть піаковыл лихія бабы, учине ихъ, чтобы оставили свое занятіе. Нрошивъ волхвованія писалъ шакже Архіепископъ Геннадій (19). Въ Стоглавникъ есть иъсколько главъ, прошивъ волхвованія, колдовсива и ворожбы.

Къ дъйствіямъ власти духовной, въ особенно важныхъ случаяхъ, присоединплись и дъйсшвія власти гражданской. Извъсино,

какъ поступиль Явь съ пойнавными волхвами. Въ Новгородъ самъ Князь убилъ волхва, возмупившаго народъ вропивъ Епископа. Таків мітры не должны казацься жестонинь и незаконными. Въ Римской Имперіи, когда Христіанство объявлено было господству-ющею религіею, не смотря на высшую сщепень образованія гражданскаго, постановлены были не менъе спірогіе законы, въ разсужденіи волхвовъ и гадашелей (20). Ириствв нельзя судить о поступкахъ съ волхвами въ по время, когда язычество было еще едва потушеннымъ пожаромъ. — Впрочемъ иногда смершныя опредъленія прошивъ волхвовъ были полагаемы и приводимы въ исполнение не законною властію, а мящущимся народомъ (21).

Употребленіемъ такихъ мъръ сила волхвовъ надъ умами народа болье и болье ослаблялась. Поступокъ Новгородцевъ съ волхвами въ 1225 году показываеть, какъ значительно измънились ихъ понятія въ сравненіи съ ихъ прежними понятіями, когда они при Князъ Глъбъ едва не всъ перешли на сторону одного волхва. Безсомнънія не маловажнымъ средствомъ къ огражденію отъ волхвовъ Церквей Съверныхъ, болье подвергавщихся ихъ вліянію, было що, что сперва престоль Великокняжескій, а потомъ м

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

каесдра Минпрополитская перешли на Съверъ. Уцълъли еще въ общественномъ и домашвемъ быту пъкоторыя обряды язычества, но уже въ большей части изъ нихъ не осниалось ни жизни, ни смысла.

## АДРІАНЪ И ДМИТРЪ.

Въ Никоновской лъшописи и Степенной книгъ очень рано упоминается объ еретикахъ въ Русской Церкви.

Въ 1001 году явился въ Кіевъ нъкто Адріанъ, монахъ, скопецъ, и началъ хулить Церковь и Успіавы ея, также священниковъ и иноковъ. Митрополитъ Леонтій возсталъ противъ него съ Пастырскою ревноспію. Еретикъ былъ обличенъ, отлученъ отъ Церкви, заключенъ въ шемницу, и пришелъ наконецъ въ раскаяніе. Такимъ образомъ зло уничтожено въ самомъ началъ. Вотъ первое лице съ характеромъ еретика въ исторім Русской Церкви, не отличеное однако въ лътописи названіемъ еретика, въроятно потому, что еретикъ раскаялся и пересталъ быть еретикомъ!

Въ 1125 году, по указанію Никоновскаго льтописца, является другой еретикъ— Дмитръ. На этоть разъ льтописецъ не говорить намъ, въ чемъ состояла ересь Дмитра и полько называетъ его злымъ еретикомъ. Татищевъ замъчаетъ, что Дмитръ отвергалъ Церковные Уставы. Митрополитъ Кіевскій Никита послалъ Дмитра въ заточеніе въ городъ Синелецъ (22).

Вопъ какія извъстія сообщаются намъ о первыхъ ерепикахъ, являвшихся въ Русской Церкви!

Изъ сихъ извъстій, если пришомъ въришь Тапищеву, видно, чпю Адріанъ и Дмипръ держались нъкоторыхъ общихъ мнъній: но откода не льзя еще заключать, изъ какого начала развивались онв, и какая система вврованія замъняла оппвергаемое учение Церкви. Глубже вникал въ предметъ, мы находимъ, что эпо начало, эта система не могли принадлежать собственно членамъ Русской Церкви. Въ земль Русской, въ XI въкъ, могли явиться враги всъхъ церковныхъ учрежденій, но только изъ язычниковъ, а не изъ Хриспіанъ. Пришомъ Адріанъ и Дмипіръ возставали пропивъ успавовъ Церкви, а въ первомъ возрасть Христіансніва, въ народь Русскомъ, скорће могли явишься ревнишели, нежели враги церковной вившности; чувство проспюе любипъ внъшность, и народъ Русскій любиль ее. Такое положеніе Русской Церкви невольно заспіавллепть насъ искапіь начала мнъній, какихъ держались Адріанъ и Дмитръ, не въ Россіи, а въ какой нибудь изъ півхъ странъ Христіанскихъ, съ которыми Русская Церковь находилась въ тъсныхъ сношеніяхъ.

Опъ Церкви Греческой Церковь Русская получила какъ внупреннее, такъ и внъшнее образованіе. Митрополиты Греки приносили съ собою въ Россію Греческія правила. Константинопольскіе Патріархи, распространля и на Руссовъ право, предоставленное

Digitized by Google

имъ Халкидонскимъ Соборомъ (25), передавали намъ свои ръшенія: но изъ православной страны, въ слъдъ за блюстипелями Православія, могли приходить въ Россію люди и съ мнъніями неправославными. Въ півсной связи Россійская Церковь находилась и съ Церковію Болгарскою (24). Сія связь скръплялась сколько единствомъ въроисповъданія и языка, сполько же смъжноснію границъ земли Болгарской и Русской. Посему естественно было современнымъ движеніямъ, происходившимъ въ Греческой и Болгарской Церквахъ, въ большей или меньш й силъ повторяться и въ Руской, особенно когда Руская Церковь, по самому возрасту своему, преимущественно способна была принимань постороннія впечатльнія.

Въ Греческой Церкви, съ VII до XIII въка, извъстна была общирная и страмъ

Вь Греческой Церкви, съ VII до XIII въка, извъспита была общирная и страмная своею силою секта Павликіанъ, отрасль Смрійскихъ Маркіонитовъ (25). Принимая два начала міра, начало доброе и начало злое, отвергая Ветхій Завъпъ, какъ порожденіе начала злаго, и изъ Новозавътныхъ книгъ уважая преимущественно посланія Апостола Павла, Павликіане съ ожеопюченіемъ возставали противъ Священноначалія церковнаго и учрежденія Богослуженія, отвергали даже тайнотва Крещевія и Причащенія. Императоры Константинопольскіе VIII-го и X-го стольтій не однокравіно вооружались

Digitized by Google

прошивъ сихъ ерешиковъ (26). Іоаннъ Циммисхій придумаль сделань изв нихв выгодное для Имперіи употребленіє, значишельную часнь ихъ съ Восщока переселилъ во Оракію, на границы Болгаріи, чтобы противопосшавить ихъ силу Болгарамъ и Руссамъ, вападавшимъ на Константинополь (27). Юная Церновь Болгарская была шакимъ образомъ поставлена во очевидную опасность. Павликіане, ревпостно забопившіеся о разпроспіраненій євоего ученія, не запедлили посвять въ ней съмени своихъ мивній (28). Въ XII и XIII вънакъ, въ южныхъ областихъ Европы бродили ерепики, по своимъ мивніямъ. похожіе на Павликіанъ, подъ именемъ Булгаровъ, Хазаровъ, выходневъ изъ Болгаріи, изъ земли Казарской, вто есять изъ мъсшъ, съ Юга облегавшихъ Россію (29). Въ пю самое время, какъ у насъ судили Амипіра, въ Болгарскомъ городъ Менглинъ едва невсъ жилели сдълались жеривою заблужденій Павликіанскихъ, и самъ Князь едва не описнувиль от Православія. Менглинскій Епископъ Иларіонъ мужественно препирался съ ерешиками, и успълъ обранимь накопорых къ Православію (50). Въ шоже время въ Болгаріи мы находимъ

Въ шоже время въ Болгаріи мы находимъ ерешиковъ, сходныхъ съ Павликіанами, подъ особымъ шуземнымъ названіемъ Богомиловъ. Въ Конспанцинополь Богомилы являющся при Импераніоръ Алексъъ Комниив; здъсь погда же вачали преследоващь ихъ. Василій

Богомиль, глава секны, нооль 52-хъ лашниго сипрансивованія по Волгарів и Востоку, по приказанію Императора Алексъя Комнина, быль сожжень (51). Въ Волгаріи Богомилы су**мествовали ранке. Козма**, пресвищеръ Болгарскії, говоришь, чио попъ Богумиль явился въ земях Болгарской вълъгна православнаго Царя Пепра; онъ же говорына, чио, понъ, по имени "Богумилъ, а по испинъ рещи, Богу-немилъ, , первъе нача учипи ересь въ землъ Болгар-.,стъй. Самое имя, Боголимъ-поназываенть, что ересь Богомиловъ возникла первопачально въ Болгаріи. По эпимъ обспюлительсивамънадобно заключить, что Богомилы въ Болгаріи явились при первомъ Царъ Пепірь Болгарскомъ, въ Х сполыпіи, анспри вигоромъ Петръ (32).

Богомилы разсвивали ученіе Богохульное, пропивное не полько Откровенію, но и самому еспественному здравому смыслу. Они низпровергали ученіємъ своимъ истинное, овищое понише о Богь — единомъ Творцъ міра и Законодатель, о въчномъ и личномъ бытіи Сына Божіл и Духа Св., о воплощеніи Сына Божіл, о значеніи земной жизни и дъль Спасителя, о силь ніаинствъ и свліценныхъ обрядовъ. Мощный духъ, учили Богомилы, за возмущеніе низверженный съ высопы, изъ серевнованія Богу создаль впюрое небо, вторую землю и избраль ее въ жилище себъ и соучастиннамъ ввоего паденія. Онь покущался создань и человька, — создаль тьло, не, не могим дать ему живни и думи,

просиль о шомъ.Бога, и Богь нослаль вь шьло дыханіе Свое. Объщавшись прежде влад впів человекомъ, вивств съ Богомъ, Сананаилъ пономъ оппарался приобръсть себъ какъ можно бодъе людей, и успълъ. Онъ долъ, по нечестинму ученію Богомиловь, заковь Монсею. Люди гибли. Наконецъ Богъ Опецъсжамившись надъ дуниею, конпорую Онъ вдохнуль вы человъка, чрезъ 5500 лапів от созданія міра, спрытнуль онъ сердца своего Слово. То былъ, говорили Богомилы, великаго совыпа Ангель, Архангель Михаилъ, который, низнедъ съ высоты, облекся въ Дъвъ площію по видимому вещественною, а въ самомъ дълъ невещеспівенною пакъ, что Дева совстви и неощущила Его въ себъ. Видино совершивщи на землъ служеніе, Інсусъ Хриспосъ заперъ Сапанандавъ бездну, опиняль опъ его имени священное окончаніемль, и присоедиинль късвоему (досель онь назывался Мижа), возвращился на небои разрышился пакивъ Опида, во чревъ Котораго въ началъ былъ заключенъ, асьнинъвозвращился и Духъ Свящый, витент сънимъ соптедшій изъ Опща, и успъвшій родинь духовно дванадцать Апостоловъ. - Признавал все вившнее, земное нечистымъ, Богопропиннымъ, Богомилы не кошъли въришь чудесамъ, кощорыя Сиасишель совершаль надъпівломъ и надъ видимою природою. Сказанія о чудесахъ Его, говорили они, надлежишъ понимань духовно. Въ Евангеліи говорится, что Онъ накормиль пящь шысячь народа пашью хльбами: эти

пяпь хльбовъ, супь не чпо иное, какъ ченыре Евангелія и пятый Апостоль. Въ следствіе тогоже начала, Богомилы отвергали бракъ, яденіе мясъ и проч. Представляя. вседвиствіе Інсуса Христа только духов. нымъ, Церковь, какую видъли въ Имперіи Конспантинопольской, они почипали чъмъ-то. среднимъ между Гудействомъ и истинной внутренней Церковію, къ которой думали принадлежать сами; отвергали всъ таинства Церковныя. Крещеніе водою, говорили, еснь крещеніе Іоанново; крещеніе Христово есшь духовное, и состоить въ воздержани, мольшвахъ, песнопеніяхъ: сін последнія дей. співія заключаемы были у нихъ всеобщимъ возложеніемъ рукъ и Евангелія Іоаннова на крещаемаго. Липургіи, Евхаристіи, говорили они, Іисусъ Христосъ совствъ не учреж-далъ. Хлъбъ приобщенія есть модитва: Онче нашъ; чаща приобщенія—завъшъ, упоминаемый въ Евангеліи; пайная вечеря не члю иное, какъ приобщеніе обоихъ. Послъ вного почишаніе изображеній и монцей Свяшыхъ казалось имъ идолослужениемъ; поклонение кресплу-поруганіемъ надъ Інсусомъ Христомъ; чудеса, чрезъ иконы совершаемыя, прельщеніемъ демонскимъ. Храмы, по ихъ мнънію, жилища злыхъ духовъ, сообщниковъ того сашаны, котораго меусъ Христосъ приходилъ связать. Богомилы не хопіъли знашь никакихъ молипвъ, кромъ молишкы

Господней; не наблюдали праздниковъ церковныхъ; поносили Іерархію и монашество. Такъ какъ Іисуса Христа не почитали дъйствительно и въ собственномъ смыслъ воплотившимся отъ Дъвы: то не чтили и Дъву Марію (33).—Вотъ какія понятія заключала въ себъ ересь Богомиловъ, соедивявшихъ съ восточнымъ дуализмомъ стремленіе къ преобразованію Церкви!

Для простаго взора, какимъ смотринъ на событія народъ, всего прежде замътна несообразность инвній, касающихся до жизни внъшней; внутреннія начала сихъ мнъній или совсьмъ осшающся недоступными для него, или мало обращають на себл его вниманіе. Это замъчание слъдуетъ приложить къ Болгарскому обличителю Богомиловъ. Ученый Цареградецъ, Зигабенъ занимается преимущественно изложениеть догмапическихъ основаній ереси; Козма, уступая ему въ образованіи, и пришомъ говоря къ пароду, указываеть и нападаеть болье на видимыя практическія следствія, выходащія изв основной мысли Богомиловъ. Замъчаніе сіе можетъ намъ служить и къ объясненію того почему наши Автописцы, упоминая объ Адріа-нъ и Дмитръ, замъчають болье отступле-нія ихъ отъ внъшняго Церковнаго благо-устройства; и оно же сближаеть насъ съ тою мыслію, что Адріанъ и Дмитръ принадлежали къ Богомиламъ. Такое мивніе о

сыхъ Русскихъ ерешикахъ оправдывается ватьмъ, что сказано теперь объ учени Богомиловъ и о мивніяхъ нашихъ еретиковъ. У этътописцевъ не много сказано о мнъніяхъ Адріана и Дмитра, по это не многое совермиловъ. Адріанъ и Дмитръ порицають всю внішносців Церковную,—главная черта Бого-миловъ, хотя внішняя только, а не внутренняя. Въ подкръпленіе нашего заключенія о Богомильствъ Адріана и Дмитра служать и другія обстоятельства: 1) ересь Богомиловъ распроспранялась преимущественно между монахами (34); Адріанъ былъ монахъ; 2) опъ давнихъ временъ сохранились у насъ наилиники нъкогда бывшихъ на Руси Бого-шиловъ. Сюда принадлежащъ: слово Козмы, пресвищера Болгарскаго прощивъ Богомиловъ, баснь объ отсъчени окончания отъ имени сашанаила и приложеніи его къ имени Архангела Михаила, помъщенное въ древней нашей Кормчей, извъстіе о попъ Богомилъ. Въ ру-кописныхъ правилахъ Русскаго перевода XVI въка, сочли нужнымъ замъпишь время и мнъніе Богомила о кресть (35); въ другой Корм-чей, писанной въ XV или XVI въкъ, изображены всъ пункты ученія Богомила (56) безъ многословія, но довольно опредъленно. При-совокупляя къ симъ обстоящельствамъ кочующую жизнь Богомиловъ, и пъсную связь Церкви Русской съ Болгарскою и Греческою, мы получаемъ швердое основание для того, чтобы видъпъ въ Адріанъ и Дмитръ Богомиловъ.

Что касается до успъховъ ереси Богомиловъ въ нашей церкви, то можно полагать, что высшая церковная власть противопоставила ел успъхамъ у насъ сильныя препятствія. Наши Митрополиты, по большей части, Греки, или воспитанные въ духъ Греческой церкви, естественно не могли терпъть такого ученія, которое Греческая церковь отвергала, а Имперія даже преслъдовала съ оружіемъ въ рукахъ; они конечно передали это чувство и тіть, которыхъ душь были ввърены имъ. Такимъ образомъ развитіе ереси остановлено было въ самомъ началъ, участь Адріана и Дмитра подтверждаетъ сію мысль.

## СПОРЫ О ПОСТЬ ВЪ СРЕДУ И ПЯТОКЪ.

Около половины XII-го спольшій возникли въ нашей Церкви споры о соблюденіи посша въ среду и пятокъ, —когда въ эти дпи случается праздникъ Господскій, или какоголибо нарочинаго Свящаго.

Еще въ первой половияв XII-го спольти одинъ изъ знаменивыхъ Паспырей Православной Россійской Церкви, Новогородскій Епископъ Нифонпъ, не бывъ свидътелемъ опкрытыхъ преній о поспів среды и пяпка, — встръчалъ уже недоумънія и вопросы о семъ предметв. Извъстный въ нашей Церковной Исторіи Кирикъ частно предлагалъ ему вопросъ: ,,можио ли людямъ, не состоящимъ подъ епипивіею, разръшать употребленіе мяса въ среду и пятокъ, если случится въ сіи дни какой ни-

будь праздникъ Господень или Богородичный? Вопросъ предложенъ былъ частно, и отвътъ на оный данъ только въ видъ совъта (37).

Въ 1157 году, говоритъ Никоновскій Лъшописецъ (38), Ростовцы изгнали опть себя Епископа своего Неспюра за пю, что онъ запрещалъ имъ разръшапь постъ (всть мясо ) въ среду и пятюкъ для праздниковъ Господскихъ и для праздничныхъ дней Пятьдесяпницы . Но письма Цареградского Папріорха Луки къ Андрею Боголюбскому видио, чию Несторъ, не позволяя разръшащь поспъ среды и пяпка въ Господскіе праздники, изключалъ Рождество Христово и Богоявленіе (39). Несторъ, и прежде изгнаніл его изъ Ростова, когда Митрополиптъ Константинъ, только что прибылъ на Мишрополио (1156), должень быль явипься къ Конспаниину, и въ чемъ-то оправдыващься предъ нимъ въ следствіе доноса, сделаннаго прошивъ него, какъ говоришъ Лънкписець, от своиль домашниль: но погла скоро увидвли его невинность, и клевепимковъ заключили въ темнину. Въ это время Несторомъ не были довельны, въролтно новому, чио его поставиль Клименть, бывшій вногда предменіомъ соблазна и спущаній (40). Князь Сувдальскій сыят главнаго

врага Клименлова, гналъ Несшора. Пасшва, не соглашаясь съ своимъ Епископомъ вь одномъ дълъ, не соглашалась съ намъ и въ другомъ. Митрополишъ Консшантань въ 1158 году, оставилъ свою канедру и уда-лился въ Черниговъ. Дъло Нестора оставалось первшеннымъ въ Кіевъ. Оно запушывалось еще шъмъ, чио нашлись люди, котюрые спарались болье усиливань перасположение Ростовцевъ къ мивнио Епискица о постахь. Какой-то лишенный своего мьста, Өсодоръ, въролино попь, племянникъ Смоленскаго Епископа Мануила, одного изъглавныхъ недоброжелашелей Климениа, пришелъ въ Епархію Несшорову и сшалъ учинь, чио не надобно посшинься въ среду и пяшокъ, если случинся въ эппи дни не полько праздникъ Господскій, но и памяшь нарочилаго Свящаго, равно и впродолжении всей Плищссліницы (41). Ученіе пришлеца понравилось народу. Несторъ между тъмъ не имълъ приспанища. Въ 1160 году прибылъ въ Кіевъ новый Мипрополишь—Оеодоръ. Неспюрь при-бъгъ къ его правосудію и оправдался; но Осодоръ не могь надъяпься, чиобы силь-ный Суздальскій Князь, согласился, по его ръшению, приняль удаленного Еписк па. Князь положиль уже избраль особаго Мишрополиша во Владиміръ. Мипрополишъ ошправиль, вы пользу Нестора, письмо кы

Цареградскому Пашріарху Лукћ Хризовергу, у котораго и Несторъ ръшился искапь себъ защиты. Князь Боголюбскій въ шоже время отправляль къ Патріарху пословь для шого, чтобы испросить у него согласіе на открытіе особой Митрополіи въ новосозданномъ и украшенномъ имъ городъ Владиміръ. Папіріархъ прочелъ письмо Кіев-скаго Митрополита, выслушалъ самаго Неспора, и, убъдившись въ невинноспи послъдняго, въ томъже 1160 году отправилъ къ Князю Андрею Боголюбскому посланіе, въ которомъ, отвъчая на требованіе его, вмъстъ оправдываетъ Нестора, просиптъ Андрея приняшь изгнаннаго Епископа ,,яко и сиысломъ исполненна, и разумомъ удобренна, и словомъ почтенна, и добродъпълію свъпища, и житіємъ укращенна, и во-обще способнаго управлянь ввъреннымъ ему опъ Господа спіадомъ; въ пропивномъ же случав, писаль Патріархв, аще и всего міра исполници Святыхв церкви, и монаспыри и грады многи возградиши паче числа, гониши же Епископа, то убо не церкви, но хлеви супь, ни единыя же пи будепть мады и спасенія." Далье Папріархъ писаль Князю, что Оеодоръ, котораго слушають, не слу-шая Епископа, не правъ и потому, что осмълился учить безъ воли Епископа, и потому, что учить противъ правиль Свя-

пъкъ Опцевъ. Наконецъ Папріархъ исчисляень саные праздники, для которыхъ должно разръшать постъ среды и ка, и указываеть, когда на что можно разръшань. Наизвыстно, имъло ли какое нибудь дъйсшвіе на судьбу Несшора посланіе Папіріаршее, но мивніе Папіріарха о поснив, которое, какъ говоритъ самъ Папріархъ, согласно было съ мнъніемъ Епископа и нашего Митрополита, стоишъ вниманія. "Если въ среду или пяпюкъ случищея Господскій праздникъ Рождесшва Хрисшова или Богоявленія, пи-Пашріархъ, шо мірянамъ разрвшаепіся мясо, а инокамъ молоко, масло коровье, сыръ и лица. Если праздникъ Рождества Богородицы, Успенія, Сръппенія Господня или Преображенія; и иномірянамъ разрѣшающся масло камъ и деревянное, овощи, рыба и вино. Если праздникъ Благовъщенія, то, когда случишся до Вербной недели, разрешающся масло, овощи и вино; на Страстной недълъ, до великаго пашка масло и вино; въ самый ведикій пятокъ — одно вино. Если случишся какой нибудь изъ праздниковъ Предшечевыхъ, праздникъ Пепра и Павла, Іоанна Богослова, или какого нибудь другаго нарочитаго Свящаго, то разръщающея, съ благословенія мъстнаго Епископа, масло деревянное, овощи,

рыба и вино. Если праздникъ Воздвиженія Честнаго Креста, разръщаются масло деревянное и вино. Въ двънаднать дней оптъ Рождества Христова до Крещенія, въ недълю о Мытаръ и Фарисеъ, въ недълю Сыропустиную, въ недълю Свътлую, въ недълю послъ Троицыпа дня и отъ Свътлой недъли до Пятдесятницы, поста, иже до девящаго часа, не соблюдаемъ, но аще и снъдь сыра и масла кравіяго и мяса отметаемся, стыдъніемъ Апостольскаго правила; но масло древяное и другая къ симъ и рыбы ядимъ (42).

Изъ сказаннаго нами открываются слъдующія обстоятельства дала о постахъ: 1) до временъ Нифонпіа, современника Несторова не вездъ имъли опредъленныя правила на то, какимъ образомъ совятщать торжеспвенность праздниковъ Хриспіанскихъ съ спірогимъ воздержаніемъ, назначеннымъ Апостолами для постныхъ дней, среды и пятка: однако и въ сіе время ръшеніе большей часши клонилось въ пользу мнвнія, объявленнаго Несторомъ. 2) Когда Несторъ попіребоваль опів своей паствы согласія съ инъніемъ своимъ, то мивніе его о постів не понравилось особенно потому, что объявлено нелюбимымъ Пастыремъ: но Митрополишь и Консшантинопольскій Патріархъ были согласны съ Несторомъ. 3) Впрочемъ

 ${}_{\text{Digitized by}}Google$ 

твердая настойчивость Ростовской Церкви основывалась, върояпно, не на однихъ видахъ страстей и не на одномъ примъръ Осодора. Впослъдстви мы увидимъ это яснъе.

Церковь Ростовская предспавила отъ себя защишника и другаго ынънія, прошивоположнаго мивнію Оеодора. Когда, съ удаленіемъ Нестора от Епископскаго престола, Ростовъ и Суздаль остались безъ Епископа, — въ 1158 году явился на Ростовской кабедръ Леонъ. Князь и народъ сперва удалили было его опъ кабедры, но потомъ опять приняли къ себъ. Леовъ не избъжалъ обвиненій въ поступкахъ, недостойныхъ Паспыря, и снова быль изгнань изъ Роспова, и пошомъ снова возвращенъ, впрочемъ на сей разъ съ правами полько надъ однимъ Росшовомъ, пошому чию Суздаль получилъ своего Епископа Өеодора, можетъ быть, того самаго, котораго мы узнали по дълу Нестора. Леонъ, вопреки Өеодору, началъ учить, что ни для какихъ праздниковъ Господскихъ не должно разръшать поста въ среду и пятюкъ (43). Проповъдовать такое матніе въ Ростовъ, значило все возспіавить прошивъ себя. Начался сильный споръ, который положено было рашить общимъ разсужденіемъ. Владыка Өеодоръ (Суздальскій) (44), въ присупствіи Князя и народа доказывалъ Леону его неправомысліе. Князь

также убъждалъ Епископа оставить свое ученіе, но, видя его непреклоннымъ, снова выгналь его изъ Роспова. Между несогласившимися на мнъніе Леоново, былъ знаменипый ученостью Св. Кириллъ, Епископъ Туровскій. Униженный судомъ Русской Церкви, Леонъ пошелъ искапь суда въ Греціи. Не доходя до Константинополя, онъ встръпилъ Императора близъ Адріанополя и предложилъ ему свое дъло на разсмотръніе; съ Императоромъ никого не было изъ Епископовъ, кромъ Болгарскаго Адріана. Леона выслушали, но не оправдали. Въ присупистви пословъ – Кіевскаго, Суздальскаго и Черниговскаго онъ былъ осужденъ. Леонъ сталъбыло противоръчить, но за дерзкое пропивленіе едва не погибъ въ ръкъ (45). Послъдующая участь Леона неизвъстна (46). Его мнъніе, какъ слишкомъ спірогое, не сильно поддерживали. Но оставались еще въ борьбъ два другія. Только борьба сія ош-крылась уже не на Съверъ, а на Югъ.

По словамъ Лътописца, въ 1168 году Поликарпъ, Игуменъ Кіево-Печерскаго Монаспыря, подвергся суду и осужденію за пю, что въ своей обители не запрещалъ разръщать на сыръ, молоко, яица и масло во всъ Господскіе праздники и праздники нарочитыхъ Святыхъ, хотябы они случились въ среду или пятокъ, равно и во всю Патде-

сяпницу (47). Кіевскій Паперикъ хвалипь Поликарпа, какъ кръпкаго и върнаго исполнишеля правиль монастырскихъ. Это даетъ право полагань, что Поликарнъ, позволяя разръшанъ постъ среды и пятка, поступалъ не по произволу. Въ самомъ дълъ Поликарпъ не одинъ такъ поступалъ погда. Мнъніе его принимали многіе, въ числъ ко-порыхъ находились и Свяпославъ, Князь Черниговскій, Епископы: Смоленскій, Влади-мірскій и Галицкій. Епископъ Черниговскій, Антоній, не соглашавшійся съ Княземъ своимъ, долженъ былъ оставить Епархію. Митрополить быль однихь мыслей съ Антоніемъ. Образъ ихъ мыслей открывается изъ того, что они, вопреки Поликарпу, запре-щали разръщать на мясо не въ дни Рождества Христова и Богоявленія, какъ Леонъ, но въ другіе меньшіе Господскіе праздники, также Богородичные, и другихъ нарочитыхъ Святыхъ. Это показываетъ, что они держались чого средняго мнънія, кошорое объ-явлено было по дълу Несшора. Несогласія и споры, перешедшіе пісперь съ Съвера на Югъ, до того усидились, что нужно было прекратить ихъ Соборомъ знатнъйшаго Рос-сійскаго духовенства; въ слъдствіе чего въ 1168 году и собрались въ Кіевъ около 150 Епископовъ, Игуменовъ, монаховъ, но согласіл не было и на Соборъ. Одни держались

мнънія Митрополитова, другіе мнънія Поликарпова: послъдніе, въ защищеніе свое, ука-зывали на уставъ Осодора Студійскаго; н.-которые наконецъ не держались ни той ни другой спороны, опговариваясь незнаніемъ истины и полагаясь на волю Митрополипа и Игуменовъ. На Соборъ не положено бъло никакого ръшенія-и Поликарпъ пюгда уже быль осуждень и послань въ започеніе, когда удалились сильнъйшіе защиплики его (48). Впрочемъ зашоченіе Поликарпа не остановило волненія въ народъ. Его и послъ піого любили и уважали многіе. Эпіо опікрылось особенно по тому случаю, когда въ 1169 году
силою взять быль, разграблень и раззорень Кієвъ Андреемъ Боголюбскимъ, у контораго подъ защиною былъ Осодоръ, единомышленникъ Поликарпа. Такое, никогда не бывалос, бъдствіе сочпіено было явнымъ наказаніемъ Божіимъ за гръхи Кіевлянъ и "па је за неправду Митрополичу" (49). А Андрей Боголюбскій предлагаль даже смінинь Митрополита (50).

Симъ прекращающся всъ свъдънія, сообщаемыя намъ Лътописцами относительно споровъ о постъ въ среду и пятокъ въ настоящее время. Приводя всъ историческія сказанія въ краткія положенія, мы находимъ слъдующее: 1) Церковь Ростовская, Черниговская, осъ своими Князіями, м

сколько другихъ Епископовъ держались шой мысли, что постъ среды и пяшка должно разръшать, коль скоро въ эши дни случашся какіе-либо Господскіе и нарочитыхъ Свяпыхъ праздники и шакже во всю Пяпідесяшницу, -- эшо мысли Оеодора и Поликарна; 2) другіе, хоппя число ихъ было меньше, ушверждали, чшо ни въ какомъ случав шакого разръшенія дозволять не должно, --эшо мивніе Леона; 3) мивніе Мишрополишовъ, подкрапляемое Папріаршимъ, было такое, что для праздниковъ Рождества Христова и Богоявленія, позволишельно разръшать мірянамъ на мясо, а монахамъ на рыбу и прочія упівшенія: но въ другіе праздники, въ подобныхъ обстоятельсивахъ, пакое разръшение буденъ нарушениемъ заповъди о пость.

Должно тенерь разръшить слъдующіе вопросы: 1) ошкуда возникли эти споры и какая была первоначальная причина ихъ? 2) Окончилисьли они осужденіемъ Леона и заточеніемъ Цоликарпа, или же и послъ открывались?

Разрашение перваго вопроса мы находимъ въ подобныхъ современныхъ движевихъ Греческой Церкви.

Въ первыя времена Христіанства среда и пятокъ не были проводимы въ поспів только впродолженіи семи недвль между днемъ Воскресеніл Христова и днемъ соще-

ствія Св. Духа на Апостоловъ (51), также въ дни празднованія Рождеству Хриспову; въ прочееже время во весь годъ эти дни освящаемы были говъніемъ, или полупостомъ (52). Одна болъзнь освобождала отъ поста. "Если Пресвитеръ, говоритъ 69-е Апостольское правило, или Діаконъ, или чтецъ, или пъвецъ не постится въ святую Чепыредеслиницу или среду или пятокъ, по да извержения, если полько не возбранлешъ ему поста бользнь тълесная; а если кто изъ мірянъ не постится, да будетъ опплученъ. Подобное правило предписано было на Гангрскомъ помъсшномъ Соборъ, бывшемъ въ 1-й половинъ IV сполъшія: "аще кіпо опіъ поспіящихся, говоритъ 18 правило сего Собора, кромъ шълесныя нужды, разсего сооора, кром в нълесный нужды, раз-гордишся и преданные посты, въ общинъ хранимые отть Церкви, разръщаеть, тверду сущу въ немъ совершенному помыслу, ана-оема." И эти правила были единственнымъ руководствомъ для Церкви въ первыя вре-мена Христіанства. Много на это указаній у Учителей Церкви: Климента Александрійскаго, Терипулліана, Оригена, Викторина, Пепра Александрійскаго, Василія Великаго, Іеронима, Августина, особенно у Епифанія и у другихъ (53).

Торжество и радость, которыми Церковь обыкновенно сопровождаеть воспоминаліс великихъ собыній въ жизни Господа Іисуса и Его Машери, конечно были первоначальною причиною, побудившею нъкопорыхъ Первостоятелей Церкви отмънять посты среды и пяпіка, — если въ эти дни приходилось бышь какому нибудь изъ великихъ праздниковъ. Празднетвенное веселіе не должно омрачаться скорбію поста. Такъ думали и составители Тупиковъ—Іерусалимскаго, великой горы и Студійскаго, и Номо-канона, приписываемаго Іоанну Постнику, въ которыхъ Владычніе праздники и праздники нъкоторыхъ Святыхъ причислены ко днямъ непостнымъ, хотябы эти дни были среда или пяшокъ (54). Но поелику таковое отмънение поспіа въ извъстные среды и пятки дълаемо было не вслъдспівіе всеобщаго согласія Церкви или Соборнаго опредъленія; то и не могло бышь всюду принято, напропивъ еще, какъ не согласное съ древнимъ обыкновениемъ, для многихъ могло казапься страннымъ и возбудить множество недоумъній, несогласій, раздъленій. И вотъ начало споровъ о постъ въ среду и нятокъ.

Папа Николай I, въ IX въкъ, по пребованію Болгарскаго Князя, въ разръщеніе вопроса о постахъ, писалъ, чтобы разръщали постъ среды и пятка не только для праздниковъ Христовыхъ и Богородичныхъ, но и для праздниковъ Апостоловъ Петра и Павла, Іоанна Богослова, Андрея, Стефана и для Іоанна Крестителя (55). Между со-

Digitized by Google

чиненіями Николая Грамматика, Констаншинопольскаго Патріарха (въ XI въкъ) извъспіно одно посланіе его въ спінхахъ (214 спиховъ) къ Анастасію, Настоятелю Синайской горы, о постахъ Грековъ (56). Это сочинение писано Патріархомъ къ Анастасію, по случаю неоднократной просьбы пожишь ему, какъ онъ долженъ жишь въ молишвъ, воздержаніи, въ истинномъ постъ впродолженіи года. Папріархъ писаль: "Въ среду и пятокъ, по правиламъ Апостоловъ и Святыхъ Опцевъ, должно соблюдать самый строгій пость, воздерживаться отъ рыбы, елея и вина и вкушать хлъбъ, соль и зеліе единожды въ 9-мъ часу; только недуга ради можно разръшать на вино. Если же въ сіи дни случатся Владычніе праздники: Рождесиво Богородицы, Входъ, Рождество Іисуса Хрисіпа, Крещеніе, Срътеніе, Преображеніе, Успеніе, или Предтечевы: Рождество и Усъкновеніе, —или піакіе праздники, въ которые дается людямъ свобода отъ трудовъ (еспь праздность часовъ и дъла): то въ первые (Владычніе) позволяется разръщань на рыбу, и на елей и на сыръ, во впюрые (Предпичевы) на рыбу и на елей, въ послъдніе на елей и вино. За върное надобно признашь, что просьба Анастасіева была слъдствіемъ недоумънія, родившагося по случаю Церковнаго несогласія касапіельно

соблюденія поста въ среду и пятокъ. Иначе къ чему бы такой вопрось, который ясно разръщается въ древнихъ правилахъ? Къ такому заключенію подають мысль и послъдующія слова Патріарха: "и не глаголи ми многихъ гажденія и словеса, пишеть онъ послъ того, какъ изложилъ, когда должно соблюдать во всей строгости, когда ослабить, когда оставить постъ среды и пятка. И еще: "довлися, яже писалъ и ни едино вящше ищи: вина бо предлежить вящие писанныхъ.

Извъстно еще посланіе Патріарха Николая къ Іоанну монаху и молчальнику Св. горы и другимъ черноризцамъ тойже горы, въ которомъ Патріархъ отвъчаетъ на вопросъ: разръшань ли ностъ въ среду и пятокъ, когда случатся въ эти дни праздники Апостоловъ и нарочитыхъ Святыхъ (57)? Сей отвъть для насъ важенъ потому особенно, что ясно показываетъ самый источникъ, изъ котораго возникъ вопросъ о пость, именно: мы узнаемь, что недоумъніе родилось от несогласія древнихъ правилъ съ новыми уставами Св. Саввы, Евоимія Великаго, Оеодора Студійскаго, Аванасія Авонскаго и другихъ уставовъ, разръшающихъ постъ въ среду и пятокъ для праздниковъ великихъ Апостоловъ и нарочитыхъ Святыхъ. Отвътъ Патріарха разръшалъ недоумъніе не въ духъ монастырскихъ

Digitized by Google

Тупиковъ: "не подобаетъ разръшити поста въ среду или въ пяпюкъ, писалъ Папріархъ, памящи ради Свяпаго или Апоспола нъкоего, но токмо въ Господскіе праздники."— И, надобно замътить пришомъ, — когда такой отвътъ получили въ горъ Авонской, онъ такъ страннымъ показался здъщнимъ инокамъ, что они въ другой разъ писали о своемъ недоумъніи къ Папріарху; но получили отв него пюже ръшеніе. "Богопровидцы Апостолы, отвъчалъ Патріархъ, во всяку среду и пятокъ подобаетъ, ръша, поститися всякому върному, пюкмо аще не бользнію возбраненъ есть кпю; а не ръша, въ сію или въ ону поститися: въ памятиже Святыхъ не разръшати поста, но отъ дъль упражнятися повельша."

Такое ръшеніе Патріартее должно бы было имъть большое вліяніе на соглашеніе различныхъ мнъній; но, такъ какъ оно не было Соборнымъ ръшеніемъ, а частнымъ отвътомъ на вопросъ, то и не могло приобръсть канонической важности и даже могло остапься въ неизвъстности, а посему и споры могли снова возникнуть и возникли. Объ этомъ свидътельствують Пандекта и Тактиконъ Никона Черногорца (58). Въ первой есть общирное слово, или глава о праздникахъ и постъхъ и кольнопреклоненіихъ, возбраненныхъ или повельнныхъ бывати, гдъ Никонъ съ особеннымъ стараніемъ соби-

раенть изъ книгъ, бывшихъ тогда въ большемъ уважени въ Церкви, все, что могло относиться къ разръшению вопроса о соблюдени поста въ среду и пящокъ, если случится въ сіи дни праздникъ Господскій или Святаго. Въ послъднемъ много посланій къ различнымъ лицамъ, съ отвътомъ на топъ же вопросъ. Такое не бъглое, но пщатовльное разсмотръніе этого предмета, равно какъ и участіе въ немъ другихъ показывають, что вопросъ о пость въ среду и илиокъ много занималь въ то время Церковь. Изъ этаго слова и посланій видно также и то, что споры происходили именно отъ разности уставовъ Церковныхъ.

оть разности уставовь Церковныхь.

Вопрось перешель и въ XII стольте.
Это видно 1) изъ сочиненія Луки Хризоверга о томь, какь должно вести себя по отношенію къ праздникамь и постамь итлаго года, писаннаго имь въ стихахь, еще прежде возшествія на Патріаршій престоль, по просьбь одной женщины (59);
2) изъ отвътовь Патріарха Вальсамона Марку, Епископу Александрійскому, между которыми въ одномь (52) разръшается вопрось о пость въ среду и пятокъ (60).

И пакъ, на основаніи всего вышесказаннаго, мы дълаемъ пакое заключеніе, что разногласіл новыхъ уставовъ съ древними, касашельно поста въ среду и пяпюкъ, произвели въ Греческой Церкви несогласія и споры, что эти несогласія и споры обнаружившіеся съ особенною силою въ XI въкъ перешли и въ XII въкъ. Принимая все это въ соображеніе, не

льзя не сдълать такого заключенія, что споры о соблюденіи поспа въ среду и пятокъ, возбужденные въ Русской Церкви сначала Осодоромъ, потомъ Леономъ и наконецъ Поликарпомъ, были нечто иное, какъ
повтореніе современныхъ споровъ въ Греческой Церкви, только съ примъненіемъ болье къ мірянамъ, нежели къ монахамъ. Леонъ, съ своими послъдователями, держался древняго постановленія Церковнаго, хотя и древнаго постановленія Церковнаго, хотя и онъ не соблюдаль древнаго правила о Пятдесятниць; Осодорь и Поликарть сльдовали позднъйшимъ уставамъ. Теперь яснымъ
становится и то, почему Леонъ, не смотря
на осужденіе его Русскою Церковью, отправился для оправданія себя въ Константинополь, почему дерзко отвъчаль Адріану,
Епископу Болгарскому, и Императору Греческому Мануилу и остался непреклоннымъ
въ своемъ мнъніи; почему такъ упорно держались Поликарпова мнънія, совершенно противнаго Леонову, и однако также не принятаго Церковію. Все эпю естественнымъ образомъ объясняется тымь, что какь Леоново, шакъ и Поликарпово мнънія имъли для себя основаніе въ различныхъ усшавахъ и обычаяхъ Церкви Греческой, копторая

служила для насы: главнымъ усшавомъ в примъромъ.

Остается ръшить послъдній вопросъ: окончилисьли осужденіемъ Леона и Поликарпа споры о постъ въ среду и пятокъ въ Русской Церкви, или и послъ открывались? Изъ правилъ Митрополита Максима, находящихся въ нашихъ древнихъ рукописныхъ кормчихъ, видно, что эти споры не для всъхъ еще казались ръшенными. Изъ другаго собранія правиль извистно, чіпо и на Соборь въ Константинополъ, куда, по неизвъстной намъ причинъ, отправился Мипгрополитъ Максимъ, вивств съ Епископомъ Сарскимъ Өеогносшомъ, - разсуждали о семъ предметъ по предложенію Осогноста. "Достоить ли, спрашиваль на Соборь Осогность, въ Апоспольскіе праздники въ среду и пятокъ леши мясо?" Соборъ отвъчалъ: ,,не раззоришся среда и пящокъ ни Господскимъ празд-никомъ, развъ великихъ дней во Свящой недъли: тогда ядяпъ въ среду и пятокъ, и на Сошествіе Св. Духа, и егда ключится Рождество Христово или Богоявленіе, и въ недвли о мышари и фарисеи; а о прочихъ (върояшно: опричь шъхъ) пяши праздникъ не раззорится ни среда ни пятокъ" (61). Ръшеніе сіе, вивств съ другими, помъщено подъ именемъ правилъ Митрополита Максима въ нъкопорыхъ нашихъ Кормчихъ. Опсюда, не смотря на молчание Автописцевъ, можно заключить, нто, такъ какъ споръ о пость въ среду и пятокъ не былъ ръшенъ формальнымъ образомъ,—онъ могъ возникать и послъ осужденія Леона и Поликарпа, и въ XIII стольтіи, по крайней мъръ, въ концъ этого стольтія точно возникалъ.

Въ началъ XV стольтія снова предлагали вопросъ о постахъ Псковичи Мипірополинну Фотію, именно о несоблюденіи постовъ въ двънадцать дней между днемъ Рождесива Христова и Богоявленія; и Митрополить отвъчалъ, что въ первые одиннадцать дней дозволяется всть млеко и мясо, но въ двънадцатый, наканунъ дня Богоявленія, не должно разръщать даже на рыбу, но довольствоваться сухояденіемъ. Вмъстъ съ эщимъ, Митрополитъ запрещалъ разръщать на мясо и млеко въ дни Преполовенія Пятдесятницы и Усъкновенія главы Іоанна Предтечи, какъ-то дълали нъкоторые доселъ (62).

Еще разъ хошя не вполнъ повторился вопросъ о постахъ на Стоглавномъ Соборъ. Случай къ тому былъ слъдующій: православные Христіане тогда считали долгомъ поститься въ день Усткновенія главы Іоанна Предтечи; даже въ уставъ была особая приписка, въ которой повелъвалось воздерживаться въ этотъ день опъ мяса и отъ рыбы, и кромъ того поститься всю седмицу. Между піъмъ въ томъ же уставъ, въ Саввиныхъ главахъ 24 и 31, день Усъкнове-

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

нія главы Іоанна Предтечи предписывалось праздновать свътло, какъ праздники Святыхъ Апостоловъ Петра Павла, какъ праздникъ Рождества погоже Іоанна Предтечи. Царь Іоаннъ Васильевичь обращалъ вниманіе Собора на это разноръчіе устава съ самимъ собою, и говорилъ: "невъдомо, отколъ взята первая приписка." Но Отцы Собора отвъчали: ,,о всемъ пеши и праздноващи, якоже прежде насъ и доднесь праздноваша, ничтоже претворяюще. - А что на пошъ святый праздникъ, на Усъкновение честныя главы Святаго и славнаго Предтечи Крестишеля Господня Іоанна міряне мяса не ядяпть, а иноцы рыбы не вкушають, и сіе не ново бысшь, но от многихъ льшь уставися святыми разсудительными Оппцами. Того ради и во многихъ уставахъ писано бысть" (63).

## мартинъ.

Съ XVII стольтія сдълалось извъстнымъ Соборное дъянів на еретика Армянина, на мниха Мартина, въ лъто отъ созданія міра 6665, а отъ Рождества Христова 1157-м. Іунія въ 7 день (64). Когда Пипиримъ, Епископъ Нижегородскій, по Указу Императора Петра, долженъ былъ увъщевать Чернораменскихъ и Керженскихъ раскольниковъ , піо онъ опінесся къ шогдашнему блюстителю Папріаршаго престола, Спефану, Митрополиту Разанскому, съ просьбою объ опыскани подлиннаго дъянія сего Собора, о которомъ онъ слыщалъ прежде того отъ Святителя Димитрія Роспіовскаго. Въ следсіпвіе сей просьбы, монахъ Пипиримовъ, Ософилактъ съ Указомъ Императора посланъ быль къ Кіевскому Митрополипу Іоасафу для исканія во всъхъ монастыряхъ и книгохранилищахъ акта Соборнаго дъянія, равно и другихъ книгъ, въ которыхъ имълъ нужду Питиримъ, и сей акшъ въ 1717 году найденъ въ Кіевской Николаево-пустынской библіопекъ, а въ 1718 году въ Москвъ и С. П. Бургъ, по повелънію Государя, и въ другой разъ при книгъ Питиримовой: *Пращица* въ 1721 году напечапіанъ.

По свъденіямъ, заключающимся въ семъ Соборномъ дъяніи, — Маршинъ былъ сынъ

Армянскаго священника. На 20 году жизни своей онъ оставилъ домъ родишельскій и ошправился въ Римъ. Намъ не извъстны ни случай, по кошорому, ни цъль, для кошорой предпринято было это пупешествіе въ сполицу Папскаго владычества. Въ Римъ онъ прожилъ 7 летъ въ доме одного священника. Изъ Рима Маршинъ опправился въ Констанининополь; потомъ направилъ нушь свой въ Россію и прибыль сюда въ 1149 году. Пришедши на Русь, Маршинъ сказался Грекомъ и родспівенникомъ быв-шаго въ то время Константинопольскаго Патріарха Луки Хрисоверга. Здъсь прежде всего онъ началъ внушать православнымъ, что имъ не во всей чистоть предана въра Восточная, что они много уклоняются отъ православія, написаль книгу, состоящую изъ 20 главъ и далъ ей обольстительное для народа названіе: *Правда*. Въ эшой книгъ Маршинъ изложилъ все свое ученіе; а для того, чтобы оно скоръй могло разпространишься и глубже напечашлешься въ сердце, онъ написаль этой книги нъсколько экземпляровъ и раздавалъ ихъ народу. Такъ прошло семь льшъ. Соблазнъ простерся не только на простый народъ, но и на самыхъ руководишелей народа въ дълахъ въры-на духовныя лица. Наконецъ довольно замъп:ное опіступленіе опі обрядовъ Греческой Церкви обрашило на себя внимание ревностныхъ Пастырей Церкви,—и въ 1157 году Митрополипъ, Константинъ первый, созвалъ въ Кіевъ все высшее духовенство и составилъ Соборъ для обличенія новоявивнагося еретика.

На Соборъ сначала не было всеобщаго согласія. Нъкоторые изъ зараженныхъ ученіемъ Мартина стали защищать его ученіе. Но несогласіе прекрапилось, когда Митрополить Константинь сталь обличать Мартина и доказывать несправедливость ученія его. — Первый вопросъ, сдъланный Маршину Митрополитомъ, былъ вопросъ о мъстъ его рожденія и воспишанія. Отвъшъ былъ ложный, согласный съ штыть, какъ онъ выдавалъ себя въ народъ. Далъе слъдовали вопросы о цъли и времени прибыпія его на Русь. Послъднее ерешикъ не имълъ причины скрывать, но первую упіаиль, сказавши, что онъ пришелъ видъпъ Россію и жипіе чеспное. Поптомъ спросили его о времени, съ котораго началъ учить. Марпинъ не солгалъ. Но когда услышаль, что его учение названо прошивнымъ, що сказалъ: у васъ узрълъ я новое и прошивное, а посему и сталъ возвъщать преданіе древнее. Въ слъдствіе сего Митрополинъ велълъ чинать книгу его и изъ отвъта Мартинова убъдившись, что всъ главы сей книги принадлежатъ точно Мартину, принужденъ былъ показывань несправедливость заключающагося въ нихъ

Ученія. Маршинъ, въ защищеніе себя, ссылалел на Греческую Церковь, на писанія Св. Опцевъ, коихъ въ Россіи не было, по мъстамъ на Священное Писаніе и на обычай нъкопорыхъ Русскихъ церквей; но все это было опровержено: нъкоторые изъ послъдовашелей его убъдились въ своемъ заблужденіи, но самъ Маршинъ оставался непоколебимъ. Слъдовало опредълипь наказаніе нераскаявшемуся ерешику. Но какъ для шого, чтобы мнънію Собора дать большую силу и важность, такъ и для успокоенія слабой совъсти нъкопорыхъ, съ общаго согласія положено было окончательное ръщеніе дъла предоставить Цареградскому Патріарху; Мартина же до полученія сего ръшенія заключили въ темницу. Патріархъ въ присупствіи многочисленнаго собранія (1158 г.) духовныхъ лицъ, засвидътельствовавши ложь ученія Маршинова и правильность ръ-шенія Собора Кіевскаго, опредълиль, въ случав нераскаянія, предать еретика про-кляпію. Такое опредвленіе Константинопольскаго Собора положило конецъ и Кіевскому Собору. Троекрапное прокляпіе прогремъло надъ Маршиномъ въ Кіевъ. Марпіинъ долго молчалъ, попіомъ началъ горько плакапъ и просишь у всего Собора прощенія, объщаясь раскаяться во всемъ. По прошествін трехдневнаго срока, который въ сладсшвіе просьбы его дань быль ему для рас-

калнія, онъ явился на Соборъ, вручилъ Мишрополиту бумагу, содержашвую въ себъ покаяніе его, и, по повельнію Митрополипа, читаль ее предъ свъмъ Соборомъ. Сначала онъ ошкрылъ настоящее свое произхожденіе, цъль, съ которою пришель въ Русскую землю, способъ, какимъ распространялъ уче-ніе свое, потомъ сказалъ объ источникахъ расколовъ своихъ, наконецъ произнесъ, вмъсть съ Соборомъ, проклятие на всъхъ, которые держатся проповъданнаго имъ ученія, но касашельно двухъ пункшовъ осшался при прежнихъ мысляхъ, именно: не хошълъ признать въ лицъ Іисуса Христа двухъ естествъ и воплощенія Его от Дъвы Маріи. Митрополить и другіе, присутствовавшіе на Соборь, долго убъждали его оставишь ересь, но не могши склонишь, предали прокляшію и, въ слъдствіе прежняго еще повельнія Патріарха, отправили въ Константинополь, гдв, посль долгихъ убъжденій со стороны Патріарха, не раскаявшійся еретикъ преданъ былъ сожженію.

Ученіе Маршина представляеть въ себъ смъсь мивній. Однъ изъ сихъ мивній были признаны Соборомъ Армянскими, другія Латинскими, претьи были собственно Мартиновы.

Къ первымъ принадлежишъ слъдующіе пункшы:

а) Въ Богочеловъкъ, училъ Маршинъ, одно есшество.

6) Іисусъ Христосъ плопь Свою снесъ съ неба, и чрезъ ушробу Дъвы Маріи прошелъ, какъ чрезъ каналъ.

Эпи два пункца, составляющіе основное ядро Армянской ереси, показывающь въ Маршинъ ерепика, прочіежъ всъ не болъе какъ раскольника.

- в) На Липургіи вина не должно растворяпь водою, но служить надъ однимъ виномъ.
- г) Въ среду и пятки тъхъ недъль, въ которыя Церковь не предписываетъ поста, должно поститься, а въ страстную Субботу разръщать на сыръ, яица и рыбу.
- д) Къ Армянскимъ расколамъ въ Соборномъ Дъяніи причисляется наконецъ и слъдующій расколь: при перстиномъ сложеніи креста первый перстъ должно слагать съ двумя послъдними, а указательнымъ и среднимъ креститься и попамъ благословлять.

И. Віпорое отдъленіе заключаеть въ себъ ученіе Мартина, занятое имъ отъ Латинянъ.

- а) Въ Субботу должно поститься.
- б) На просфорахъ нанечаплъвать не двоечастный кресть, но распятіе.
  - в) Преокомидін не должно совершашь.
- r) Должно служить Литургію не на квасномъ хлъбъ, а на опръснокахъ.
- д) Кресниять должно безъ помазанія Св. Муромъ.
  - е) Въ крестномъ знаменіи руку пола-

гашь сперва на лъвое, а пошожъ на правое илечо.

- ж) Наконецъ всю Липтургію по Лашинскому образу совершать, а не по Греческому.
- III. Третье отдъление заключаетъ въ себъ собственное учение Мартина.
- а) Всякое Исалмопъніе должно чипать обратиясь лицомъ на Западъ, а не на Востокъ.
- б) При крещеніи младенцевъ обходить купель по солнцу, также поступать въ хиротоніи и вънчаніи.
- в) На вечерняхъ и Дитургіяхъ съ кадиломъ, Евангеліемъ и великимъ выносомъ выходить изъ алтаря въ южныя двери.
- г) Имя Інсусово писать и произносить: Ісусъ, а не Інсусъ.
- д) Аллилуіа говорить дважды, а въ третій разъ присовокуплять: слава Тебъ Боже.
- е) Церкви строить алтаремъ на нолдень и такъ молиться.

Такъ излагаешся исторія и ученіе Мар-

Преосвященый Никифоръ Астраханскій, въ своемъ окужномъ посланіи къ Старообрядцамъ, въ подкръпленіе подлинности сего Соборнаго Дъянія, ссылался на Византійцевъ-Киннама, Хоніата и на подлинный актъ Собора, будтобы хранящійся въ Вашиканъ, по свидътельству Алляція: но ни у Византійцевъ, ни у Алляція нътъ того, чего бы хошълось видъть у нихъ въ семъ случав. Известно только, что въ XII въкъ Армяне жили въ разныхъ городахъ Галиціи и Вольівіи, и при Мануилъ Комнинъ до шого усилились въ Менглинъ, Болгарскомъ городъ. чино съ ними долженъ былъ препирашься Епископъ Менглинскій, Иларіонъ. Извъсшно, что въ 1145 году Армяне опправляли отъ себя посольство къ Папъ въ Римъ съ изъявленіемъ желанія узнать истину въры (65). Кромъ сихъ обстоящельствъ, можно и еще привесть нъсколько доказапіельствъ въ защищение подлинности дъла о Маршинъ. Но предоспавимъ времени раскрыпь подробноспи исторіи **твердить вс**ъ ерешика (66).

## стригольники.

Посль движеній своемыслія, происходившихъ въ нашей Церкви въ XII въкъ, долго. не видимъ въ ней ни одного врага, открыто возмущавшаго ея православіе. Какъ смошръшь на это спокойствие Русской Церкви? Изъ исторіи извъсшно, чио въ самыя цвьтущія времена свои Церковь спірадала отъ нашей спірасти къ свободомыслію. Потому спокойспівіє Русской Цернви не означало еще того, чтобы всъ совершенно знали истины въры, и могли въ помъ дашь върный опчеть. Это зависьло частію оть того, что у насъ, къ счастію, не чувствовали еще потребности далеко углубляться въ изслъдованіе непостижимаго, частію отъ особенныхъ обспюниельсивъ нашей Церкви въ по время. Тяжкія бъдствія междоусобій смънились еще піягчайшимъ бъдспівіемъ — игомъ Монгольскимъ. Въ скорби всеобщей единспівеннымъ упъшеніемъ для всъхъ была религія, и именно пов ся испінны, копіорыя прямо врачують спраждущее сердце. Съ другой стороны, по своему внъшнему положению, Церковь Русская теперь далеко отошла отъ пітьхъ странъ, изъ которыхъ прежде заходили въ нее нарушипели ея покоя. Опуспошеніе Монгольское сосредопочило Русь на Съверъ; туда перешла Митрополія Русская, туда перешла вся жизнь народная, а это

вывело Церковь Русскую изъ близкаго соскаства и съ Грецією и съ Болгарією. Правда, пісперь Русскій народъ вступаль въ болье близкія сношенія съ странами иновърными западными; Новгородъ, не испытавъ раззоренія опть Монголовъ, велъ съ Западомъ общирную торговлю; на ряду съ церквами православными, въ немъ стояла и Церковь гостей иноземныхъ (67): но духъ Греческаго православія устъль уже довольно оградить Христіанъ Русскихъ отъ вліянія Римской Церкви. Скорье этимъ путемъ, могъ пройти какой нибудь другой духъ неправый, духъ враждебный для Церкви Римской. Такое спокойствіе Церкви Русской продолжалось даже до половины XIV стольтія, когда появились Стригольники.

По нъкоторымъ памяпіникамъ древноспи, прежде Спригольниковъ лътъ за сорокъ, являлся у насъ какой-то еретикъ Сеитъ, сходный въ духъ съ Спригольниками. Но историческія извъстія о немъ мало достовърны. Первоначальное свъдъніе объ этомъ ерешикъ находимъ въ житіи Святаго Петра, помъщенномъ въ Степенной книгъ (1,910). Изобразивъ дъйствія Собора, бывшаго на Митрополита Петра въ Переяславлъ, по навътамъ Андрея, Епископа Тверскаго, составитель присовокупляетъ: "въ тоже время и Сеитъ еретикъ явиея и чуждая Церкви Хрисповы и православныя въры мудрствуя,

его святый (Петръ) препръ и непокаряюгибе. "Въ Никоновской Аттописи повторяется тоже самое, съ перемъною только въ первыхъ словахъ: ,,въ поже время и се инъ ерепикъ явись тужь дая (должно быть: туждая или чуждая) Церкви Христовы и православны въры мудретвуя. Здъсь Сеипъ замъняется словами: се инъ. Ошибка ли это, какъ и тужь дая, или правильное чтеніе? Въ последнемъ случае можно бы было думапь, что эти слова: се инъ еретикъ, указываютъ на Андрея, Епископа Тверскаго, о котторомъ предъ симъ шолько говоришся, если Андрея можно считать еретикомъ за клеветы на своего Мишрополипа. Но какъ ни чишать, все здъсь еще ни слова о шомъ, кшо шакой этотъ и какое ерешическое ученіе онъ ерепикъ распространяль. -- Болье, по видимому, сообщаетъ намъ Татищевъ (кн. IV, 93.): онъ называетъ еретика именно Сеитомъ, говорипъ, что Сеитъ былъ Новгородскій про**топопъ, что онъ и Андрей, Епископъ Твер**скій дъйствовали заодно, что Сеить отвергалъ сущесшвованіе рая на землъ и проповъдывалъ прошивъ монашества съ шакою силою, что многіе изъ иноковъ оставили Ангельскій чинъ и вступили въ супружество; что вслъдствіе сего, Митрополить Петръ открылъ Соборъ въ Переяславлъ, куда прибылъ и Клирикъ ученый опъ

Патріарха Константинопольского Аванасія; что на соборъ много было преній, и что только при помощи Князя Іоанна Даниловича Петръ преодолълъ еретика. Но вотъ какія затрудненія встръчаеть въ эпомъ дълъ историческая критика: соборъ Переяславскій у Татищева представлленіся въ иномъ видъ, нежели какъ въ жизнеописаніи Св. Петра; у Татищева—главная причина собора Сеить, въ жизнеописаніи—Андрей, молвамъ. Ташищевъ говоритъ, что на Соборъ дъйствовалъ въ пользу Митрополита Іоаннъ Даниловичь; въ жизнеописаніи-упоминаюпіся піолько дети Михаила Тверскаго, бывшаго тогда въ ордъ, и знакомство Петра съ Іоанномъ Московскимъ предспавляется какъ будто позднъе. Главное же разноръчіе сихъ двухъ свидътелей въ томъ, что жизнеописатель опносить преніе Петра съ Сеитомъ къ послъднимъ годамъ жизни Свяпишеля, и представляеть его произше-ствіемъ случившимся позднъе Собора Переяславскаго, тогда какъ у Тапищева—эти два происшествія сливаются и оба относятся къ первымъ годамъ Петрова правленія. Наконецъ тотъ и другой противоръчатъ историческимъ обстоятельстизвѣсшнымъ вамъ: Тапищевъ говорипъ, что соборъ быль въ 1313 году; въ жизнеописаніи—годъ Собора не показанъ, но говорится, что онъ

быль въ по время, когда Михаилъ Тверскій, опправившійся въ орду вмёснів съ Мипрополишомъ Пешромъ въ 1313 году, и жившій памъ два года, еще не возвращался оттуда. И шакъ по обоимъ сказаніямъ Соборъ ошносипся къ одному времени, и въ помъ и другомъ говорится при июмъ, что на Соборъ былъ посолъ опгъ Патріарха Аванасія; но Аванасій, впорично вступивъ на Патріаршескій престоль въ 1304 году, по счисленію Бандурія (68), сощелъ опять съ него въ 1310 году, по крайней иврв не позднве 1311 года, какъ полагаентъ сочинитель Хронологической Исторіи Константинопольскихъ Патріарковъ (69), основываясь на показаніи современнаго Аванасію Визаншійскаго Исшорика. Въ жизнеописаніи Петра и въ лътописи Никоновской говоришея, что на Соборъ были: Епископъ Ростовскій Сумеонъ и "Преподобный Прохоръ, игуменъ погда сый, "Но извъспино, что Сумеонъ еще въ 1311 году отказался отъ Енархіи Ростовской, и что тогда же произведенъ на его мъсто Игуменъ Про-коръ (70). Встръчая въ Исторіи Сеита эти прошиворъчія, — жы не беремся объяснить ихъ за неимъніемъ другихъ евидъщельствъ о Сеипт. Готовыбъ были согласиться съ Татищевымъ относительно ученія сего еретика, если бы шолько намъ извъсшны были исшочнаки, изъ которыхъ ваиметвовалъ онъ свъденіе о немъ. Извъсшно полько, чно льшъ

чрезъ двадцать послъ смерти Петра учение о несуществовани рая на землъ сдълалось предметомъ спора въ Твери и между Влады-ками Новгородскимъ и Тверскимъ, и до насъ сохранилось жаркое полемическое послание Василія Архіепископа Новгородскаго о земномъ раъ. Василій доказываеть, что "рай саженый не погибъ." (71). Болъе ничего не знаемъ о мнъніяхъ Сеита.

И такъ, оставляя Сеита, обращаемся къ Стригольникамъ. Кто были эти Стригольники? Чему они учили? съ какимъ устъхомъ и какъ долго дъйствовали? Откуда надлежить производить ихъ ученіе, и какое вліяніе эта ересь имъла на церковь въ послъдующія времена? Вотъ вопросы, необходимо представляющіеся изслъдователю.

Секта Стригольниковъ въ первый разъ становится извъстною въ 1371 г.—Начальниками ея были нъкто Карпъ, художествомъ Спригольникъ и діаконъ Никипіа (72). Первымъ мъстомъ дъйствія ихъ былъ Псковъ; поломъ они пришли въ Новгородъ. Успъхи ихъ были не маловажны и партія не малочисленна.

Сколько намъ извъстно объ ученіи Стригольниковъ, они начинали тъмъ, что нападали на безпорядки духовенства, а за безпорядки отвергали совсъмъ Іерархію. Стригольники говорили о Священникахъ, Епископахъ, что они ведутъ жизнъ не трезвую,

ходять и пьють съ пьяницами беруть ошъ нихъ золошо и серебро; что они много собирающь имънія, берупів подаваемое имъ приношение за живыхъ и за мершвыхъ, и, чіпо всего хуже, по мідь поставляющся и посшавляющъ. Сего для нихъ достащочно было, чтобы огласить незаконною всю Іерар-хію не только своей Новгородской Церкви, по и всей Греческой. Но такъ какъ въ Церкви Христовой все руководство върующихъ тъсно соединено съ Герархическимъ устройствомъ: то, отступая отъ послъдняго наши вольномыслящіе, должны были нарушать и чинъ перваго. Такимъ образомъ должно было произойши не пюлько отдъленіе ихъ отъ прочей Церкви въ молитвахъ и другихъ упражненіяхъ общественнаго Богослуженія, но и въ совершеніи таинствь. Не передъ къмъ было имъ приносить по-каяніе, не было у нихъ лицъ съ правомъ вязать и ръшить; они положили, что довольно приносишь покаяніе предъ однимъ Богомъ, въ сокрушении сердца повергансь на землю. Не было у нихъ законно поставленныхъ учителей; они начали толковать, что Апосиолъ Павелъ заповъдалъ и простымъ людямъ учить, и приспупили къ избранію себъ учишелей изъ среды себя; силу рукоположенія Епископскаго замънили однимъ приговоромъ своего общеснива. Въ священникахъ они не признавали способноспи пре-

подавать благодань Св. Духа членамъ Церкви, а усвояли шакую способность каждому изъ членовъ своихъ; не принимая крещенія и причащенія от священниковъ, они должны были совершать эти таинства чрезъ лица нерукоположенныя (если полько совер-шали ихъ) и, можетъ быть, подкръпляли себя мыслію о правахъ духовнаго свищенства, предоставленныхъ всемъ Хриспіанамъ. Отвергая приношенія о мертвыхъ, какъ испочникъ доходовъ духовенства, они отвергали силу и важность всъхъ обыкновенныхъ дъйсшвій благочестія въ пользу умершихъ, -- говорили: ,,недостоитъ умершими пъпи, ни поминапи, ни службы творити, ни приноса за мертвыя приносити въ Церкви, ни пировъ піворити, ни ми-лостыню давати за душу умершаго" (73). Такое ученіе, разрушая основныя по-

Такое ученіе, разрушая основныя постановленія Церкви Хрисповой, сколько съ одной староны могло привлекать къ себъ людей вольныхъ въ мысляхъ и недовольныхъ духовенствомъ, или даже и тъхъ, которые способны были сами обманываться своими мнимо—чистыми религіозными чуветвами, столько съ другой стороны должно было возставить противъ себя и Іерархію и людей, привыкшихъ считать уставы своей Церкви святыми и непреложными, способныхъ увлекаться въ защищеніи ихъ до сильнаго эктузіазиа. Такимъ образомъ одивъ изъ сообщниковъ Карпа, діаконъ Никища былъ лишенъ сана; Спригольники объявлены отлученными отъ Церкви (74). Но когда они и послв того не преставали дъйствовать, — народъ въ одинъ разъ взволновавтись схватилъ Карпа, вмъств съ другими двумя товарищами и бросилъ съ моста, въ ръку Волховъ, "писано въ Евангеліи", говорилъ народъ, "аще кто соблазнитъ единаго отъ малыхъ сихъ, лучше есть ему, да объситъ каменъ жерновный на выи его, и потопленъ будетъ въ мори". Этотъ поступокъ, по нравамъ того въка, былъ всъми одобренъ.

Но строгія мъры не всегда вънчаются желаннымъ успъхомъ, напропивъ—особенно въ дълахъ религіозныхъ, чаще возбуждаютъ и усиливаютъ фанатизмъ. Такъ по крайней мъръ было въ Греціи. Такъ было на занадъ. Такъ, кажется, случилось и у насъ. Утопленные могли быть выданы и приняты за мучениковъ, мученичество за свидътельство правоты ученія,—и мудрено ли нослъ того тъмъ, которые доселъ равнодушно или, по крайней мъръ, безъ ненависти смотръли на Стригольниковъ, соблазниться, пристать къ нимъ, увеличить и усилить собою ихъ партію?

Уже совъты духовенства не оказывали никакого дъйствія; даже власть Архіепаскопа не сильна была прекратить раздъленіе. Къ кому было обратиться? Въ Митро-

Digitized by Google \* •

поліи Московской піогда были довольно соблазнишельныя замъщащельсива. Послъ смерпи Свящипеля Алексъя (1378 г. Февр. 12 д.), на престоль Митрополитскомъ возсъдалъ Архимандришъ Михаилъ и полшора года въ эпомъ санъ правилъ всею Церковію скою, тогда какъ въ тоже время въ Кіевъ быль дъйствительный Митрополить Кипріанъ. Опасаясъ лишиться своего мъста отъ соревнованія Діонисія Епископа Суздальльскаго, Михаилъ оппіравился въ Конспанпинополь для поставленія, по на пуши умеръ; а молва говорила, что онъ уморенъ былъ на моръ. Одинъ изъ спушниковъ, желая самъ спапъ Мипрополипомъ, написалъ на бълой, запечапанной Великокняжескою печатью, харшіи, данной Михаилу, посланіе отъ Великаго Князя о поставленій его въ Митрополита. Въ Константинополъ сначала соглашались, по тому что въ Руси уже былъ Мишрополишъ; однако Пименъ достигъ своего желанія. Но Великій Князь не хопівль видъпь его своимъ Мипрополипомъ и повелъвъ задержашь его въ Коломиъ, вызвалъ изъ Кіева Кипріана (1379 г. Маіа) (75). Пришомъ Владыки Новгородские еще ранъе пілі опились зависимостію опть Митрополитовъ Московскихъ. А въ настоящее время, и позднъе немного, ихъ неудовольствие возрасло до самой высшей степени (76). И такъ духовенство Новгородское, ища средствъ къ

защищенію себя прошивъ Стригольниковъ, обращилось къ Консшаншинопольскому Патріарху, которымъ тогда полько—что спалъ Нилъ (1380—1388). Патріархъ поспъщилъ подать помощь; онъ отправилъ (1581) съ находившимся въ то время въ Константинополь Епископомъ Суздальскимъ, возведеннымъ имъ въ санъ Архіепископа, свое посланіе въ Псковъ, гдъ ересь дъйсшвовала сильнье и гдъ было ея начало (77). Опровергая главное основание Спригольниковъ, соблазнявшихся недоспойною жизнію и беззаконнымъ поставленіемъ духовенства, онъ писаль: "Если нъкоторые изъ Священнослужителей нечестиво живуть и дерзають поставлять на мадъ, то таковыхъ обличаеть, наказываеть и отлучаеть от Церкви власть церковная. Посему вмъсто того, чтобы осуждать Епи-скоповъ и Священниковъ, почитать всъхъ ерепиками и опідъляпься опіъ Церкви, лучше на беззаконнаго Епископа, донесть Митірополишу, а если Мишрополишъ не ипсравишъ,— вселенскому Цареградскому Пашріарху, копюраго Самъ Богъ посшавилъ въ ощца и учителя. Взиманіе денегъ за поставленіе Нилъ защищалъ шъмъ, что это взиманіе дълается не въ качествъ мады, но въ качествъ плашы за необходимыя издержки, бывающія по случаю поставленія. Поставляемые, писалъ онъ, сами должны прапишься на свъчи на вино, и на другія пошлины и на прапезу.

Между тъмъ поставление туне бываетъ, но слову Хриспову: туне пріясте, туне дадите. Иное дъло мзда за поспавленіе, ино **трата** на нужное. Самъ Господь Іисусъ Хриспосъ и Апостолы Его, посъщая домы нъкошорыхъ Тудеевъ, какъ на пр. домъ мы**таря Матоея**, Мароы, принимали от нихъ дары и угощенія. Апостоль говорипів: да не завяжеши рта вола верхуща (78). Все это Патріархъ заключаеть увъщаніемъ покоришься законной духовной власши, ошстать от заблужденія, угрожая въ провъ настоящемъ такъ и будущемъ міръ. Кро-ив сего Патріархъ поручилъ Діонисію отъ своего лица передать нъкопорыя наставленія возмущающимся Христіанамъ въ присутетвін самаго Архіепископа Новгородскаго діонисій подробно объясняль Новгородцамь, что иное есть мада, иное проторы и исторы необходимо сопряженные съ поставленіемъ, посыпиль Исковъ, вообще дъйствоваль усердно. Но ересь не прекращалась. Къ большему несчастію, послъдующія

Къ большему несчастію, послъдующія событія Церкви Новгородской только болье служили къ усиленію ереси. Въ 1589 году Кипріанъ для объясненія законности права, такъ называемаго, Мипірополичьяго суда, нашель нужнымъ выпіребовать подтвержденіе онаго изъ Константинополя: и въ 1391 году получена грамоща объ этомь за подписью Пап-

Digitized by Google

ріарха Антонія и нъсколькихъ Митрополишовъ Греческихъ (79). Тъмъ не менъе однакожъ Новгородъ спарался освободишься опъ всякаго суда, власти и пошлинъ Митрополичьихъ. Въ слъдующемъ году Кипріанъ явился въ Новгородъ и началъ пребовать себъ должнаго. Но Новгородцы не хопітли слушашь его словъ, ни во что спавили Антоніево посланіе и ръшительно объявили, что они дали клятву, "пописали грамоты, попечашали и душу запечапали не принимашь Митрополичьяго суда. "Митрополить предложилъ имъ, что онъ имъетъ право разръшишь ихъ от этой кляты; но и это представленіе не имъло успъха, такъ что Митрополитъ долженъ былъ удалиться изъ Новгорода, не простившись и не давили благословенія. Въ это дъло вспупился Великій Князь, который и самъ пребоваль отъ Новгородцевъ "чернаго бора." Дошло до оружія и грабежа. Наконецъ Новгородцы, желая прекрапить кровопролитіе, отправили свою клятвенную грамоту къ Митрополиту и получили отъ него взаимно прощальную, послу Мишрополичьему подарили полчешвер-ша сша рублей, а самому Мишрополишу 600 рублей (80). Такія происшествія очевидно не мирили недовольныхъ съ тогдашнею Іерархісю, но еще болье вооружали прошивъ нея: и Патріархъ своею грамотою въ глазахъ недовольныхъ не оправдывалъ поступковъ

высшаго духовенства. Волненія снова стали сильнъе. Но шъ, кошорые умъли опіличань право опъ злоупотребленія, остались върными своимъ первымъ религіознымъ убъжденіямъ, и опяпь обрашились съ прошеніемъ помощи въ Консіпаніпинополь. Владыка Виолеемскій Михаилъ привезъ (въ 1391 г.) двъ грамоты ошь Папріарха Аншонія; одна была о проторех в и исторех в, иже на поставлених в священных — въ другой содержалось поучение всъть православнымъ Хриспіанать. Въ одной изъ сихъ грамопіъ Антоній подробнье, нежели Нилъ, занимается опровержениемъ ереси Стригольниковъ. "На всякаго Священника, пишепть опт Новгородцамь, вамъ должно смотръпъ, какъ на Апостола Христова. Когда Священникъ служипъ Литургію, должно смотпрвть на него, какъ на Христа, въ Сіонъ съ учениками вечерявшаго, должно причащаться отъ руки его, какъ отъ руки Христовой, а не разсуждать, не распыты-вать о Іереъ Божіемъ, достоинъ ли онъ, или нъшъ. Беззаконнаго пасшыря судишъ Богъ, или большій свящишель. Посему Спригольники, лишая васъ Священниковъ, унижая Епископовъ, лишаютъ васъ пріобщенія Тьла и Крови Хрисшовыхъ, и шакимъ образомъ ведушъ къ въчной гибели. Стригольники себя самихъ спіавянь въ учипіели. Но они не по**м**ияпіъ словъ Хрисповыхъ: не входяй дверь**ми во** дворъ овтій, но прелазяй инудъ, тать

есть и разбойникъ. Всякой, покушающійся учить, но не уполномоченный на то святипельскинъ поставлениемъ, не дверьми вхоанить. Апоситоль Павель разрышиль учить и мірянамъ; но это было еще тогда, когда все погружено было во мракъ невърія языческаго. Вамъ веллиъ каяпься къ землв, а не къ Священнику. Но земля, тварь бездушная, отвъчать и запретить не можетъ согръщавощимъ. Посему и прощенія не льзя получинь кающимся къ земль. " Къ сему много присовокуплено было убъжденій - не внимать ученію Спригольниковь, изгнать еретиковь изъ градовъ, покоришься іереямъ, слугамъ Божінмъ, воздать Церкви должное почтеніе, и, преставши отъ раздоровъ и разлученій, единомысленно и согласно славишь Бога. Въ прошивномъ же случав, какъ и предшественникъ его Нилъ, писалъ Антоній: "да увъсте вси, яко отлучившіеся отъ Церкви самаго Того Христа отлучающся, и нъсть имъ участія ни жребія въ священныхъ ни въ семъ въцъ ни въ будущемъ. "

Увъщанія Папріарха были сильны, замъчанія прошивъ ереси Спіригольниковъ основашельны. Но если посланія его и не остались безъ вліянія, все еще не прекрашили раздъленій.

Въ 1416 году Мишрополишъ Фонци въ отвъщъ своемъ на посланіе Псковишинъ изъявлялъ глубокое сожальніе, что между ними

Digitized by Google

еще находятся Стригольники, "омраченные прелестію діавольскою, не видящіе свъта истиннаго Хрисша, не разумъющіе праведныхъ судебъ Его, "-показываль, какъ суещие усиліе ерешиковъ поколебать Церковь Божію, уппвержденную Богомъ и даннымъ намъ новымъ закономъ, огражденную Апостольскими повельніями и украшляемую Божественными и Св. Отецъ правилами, и заповъдывалъ Исковишянамъ не опіменіаться отъ своего Епископа, не осуждать клириковъ, не отлучапься опъ пріобщенія Священническаго даже и тогда, когда бы кіпо началь хулить Епиекопа или Священника; излагалъ правила относительно отлучающихся отъ Церкви, самовольно возлагающихъ на себя обязанноспь исправлянь ню, чио принадлежингь однимъ закопнымъ Священникамъ, и расколъ вводящихъ въ Церксвь, показывалъ, какъ строги эпи правила и наконецъ повелъвалъ опавлять отъ себя ерешиковъ, какъ плевелы отъ пшеницы. "Слышу, писалъ Фотій къ жипелямъ Пскова въ другой разъ, чпо нъкоторые опъ васъ не брегушъ о своемъ Хриспіансных, умаляють и ни во чию сшавышь чинь великаго Божія священсива и иночесніва, и еще, подобно Саддукелиъ, опвергающъ воскрессніе мершвыхъ. 4 Сказавши, чию проповъдникъ неправаго ученія подвертаешея, по слову Апосшола, проклятію и показавши важноснів священсніва, онъ упол-

номочивалъ и мірянъ и Священниковъ дъйотвовать противъ еретиковъ, сперва кротко, увъщаніемъ, а потомъ, если не будеть усивжа от кроткихъ мъръ, спрого. "Благословляю васъ, дъшей своихъ, учишь шаковыхъ и возставлять въ Богоразуміе. Еслижъ они не исправлятел, по вы, Свліценники, не принимайше ошъ нихъ въ церквахъ Божінхъ при-,. ношеній и опілучайше ихъ, какъ гнилыхъ членовъ, а вы, міряне, не сообщайтесь, не вшьте и не пейте съ ними, да не осквернишесь ошъ нихъ до шъхъ поръ, пока съ покаяніемъ и со слезами не обрашящея. 45 Увъщанія Мипрополиша не остались безъ дъйешвія. Псковиплие ревностно принялись за Спіригольниковъ, стали обыскивать ихъ и казнишь. Нъкоторые изъ еретиковъ обращились, другіе упорствовали въ ереси, иные бъжали, О всемъ эпіомъ Псковипіяне дали знать Мищрополиту. Фотій хвалиль усердіе ихъ и совыповаль впередь (такъ постунапь, но не одобрялъ пого, чио они наказывали ерешиковъ смершными казнями. Тахъ, кошорые не обрашились, вельль, какъ и прежде, увъщевать, -- если ио послушають, не принимать въ общение съ собой, даже наказывашь, но шолько сносными наказапілми и запюченіемъ. Псковишине перамьнили образъ своихъ дъйспівій. Благомыслящее гражданское начальенню, по предваришельномъ сношений съ духовною вдастію, положило, захващивъ

Digitized by Google

всьхъ, державшихся мнънй Спригольниковъ, заключить ихъ на всю жизнь въ шемницы. Мъра эта приведена была въ исполнение и оказала успъшныя дъйствія, какъ свидътельствуетъ Іосифъ Волоколамскій.

О дальнъйшихъ дъйствілхъ Стригольчинковъ мы пичего не знаемъ (81).

Теперь слъдуенть ръшить вопросъ о происхождени учения Стригольниковъ. У насъ ли оно первоначально возникло, или также, какъ первыя, нами разсмотрънныя, лжеучения, занесено къ намъ со стороны, образовалось подъ вліяніемъ чужеземнымъ?

Исторія не представляеть намъ никакихъ слъдовъ чужеземнаго вліянія на образованіе ученія Стригольниковъ, равно и сущность его шакова, что не заставляеть насъ опыскивать его начала гдъ нибудь въ другомъ обществъ или Церкви.

Когда мы замъчаемъ мѣсто, гдв возникли и дѣйствовали Стригольники, то намъ представляется мысль: ученіе нашихъ еретиковъ не плодъ ли того духа, который такъ рѣзко обозначается во всей внутренней и внъшней жизни Новгорода и отчасти брата его Пскова, и вмѣстѣ особенныхъ обстоятельствъ Церкви Русской того времени.

Новгородцы постоянно и вездъ опличались чувствомъ свободы, духомъ вольности, могда полько упавшимъ, когда налегла на нихъ плжелая рука Іоанна III. Дъла церковныя

Digitized by Google

не то, что двла гражданскія: однакожь тоть же самый духъ Новгородцевь не могъ не проявляться и двйствительно проявлялся въ двлахъ церковныхъ. Тогда какъ во всвхъ Русскихъ областихъ безропотно давали Мипрополиту должное, и безъ отговорокъ являлись къ нему на судъ подвъдомственные Епископы, Новгородцы жаловались Цареградскому Патріарху на тяжеснів пошлинъ Митрополичьихъ, не хотьли платить должной дани, учреждали сами у себя судъ и такою вольностію вынуждали прошивъ себя двйствіе Княжеской власти.

Псковъ находился въ самой півсной связи съ Новгородомъ, и Псковская Церковь долго находилась въ полномъ въдъніи Новгородской. Отсюда не мудрено было томуже духу перейти въ Псковишянъ, какой быль въ Новгородцахъ. Каковы были Новгородцывъ отношеніи къ Мишрополиту, таковы и Псковишяне въ отношеніи къ Владыкамъ-Новгородскимъ, а иногда и къ Мишрополитамъ. Еще съ XIII въка замъпны спали у нихъ раздоры съ первыми; въ XIV столъніи они стали ръшипельно замышлять объ учрежденіи у себя особой Епископіи; въ концъ этого спольтія и далъе замъчается уже много возмущеній и неустройствъ въ Псковской Іерархіи (82).

Соображая все это, не видимъ ли, какъ у шакихъ людей, каковы были Новгородцы

и Псковишяне, легко было образоваться воз-станію пропивъ духовенства? Стоило только церковной власти двиствовать не такъ, какъ хошълось Новгородцамъ, - и очень легко могло бышь возмущение. Слъдсшвиемъ поборовъ Мипрополичьихъ очевидно долженствовали быть больше поборы Владыкъ Новгородскихъ, а слъдствіемъ последнихъ шлжкія припіязанія и всего Духовенсшва. Какъ можно было все эпо выперпъпь людамъ вольнымъ? Кромъ того, можетъ бышь въ духовенствъ были еще и другіл неисправности. По крайней мъръ эти неисправности очень видны были въ Псковской Церкви, гдъ первоначально и возникли Спригольники. То, что въ другомъ мъсть не обращило бы на себя вниманіе, было строго замвчаемо недовольными Новгородцами и Псковиппинами, оскорбляло, возмущало ихъ. Сперва явилел ропошь прошивь церковной власши, пошомъ образовалось возстаніе, далве могло явиться ръшищельное неповиновеніе, а ошъ неповиновенія не далеко уже и до опложенія опъ Церкви. Не было еще человъка, у контораго бы достало дерзости провозгласить это отложеніе, котторый бы взяль на себя облзанность и умъль усновонть совъсть народа, возмущаемую опілученіемъ оть Церкви. Та-кой человъкъ явился, и воть образовалась ересь Спригольниковъ.

Въ такомъ видъ представляется мысль

Digitized by Google

• происхожденіи ученія Стригольниковъ! Обстоятельства Новгородской Церкви въ XIV стольшій, ея ощношенія къ Митрополиту дълають эту мысль весьма правдоподобною. Простираясь все далье и далье, недовольные въ одно и тоже время могли возставать и противъ Іерархіи Русской Церкви и противъ Натріарховъ Константинопольскихъ, такъ какъ и Патріархи не всегда оказывали себя чистыми въ избраніи и поставленіи Митрополитовъ въ земль Русской, а что еще важнье казалось, своими граматами подтверждали и оправдывали такіе обычаи, которые казались Стригольникамъ злоупотребленіями.

Изобразивши ходъ, дъйспвія и происхожденіе ереси Стригольниковъ не льзя умолчать о ея вліяніи на послъдующую судьбу Церкви Русской. Отстраняя соблазнъ, который причиняло вдовое духовенство, особенно въ Исковъ, гдъ каждое пятно его было преувеличиваемо, Митрополитъ Фотій писалъ туда, чтобы вдовые Священники и Діаконы пе священнодъйствовали при церквахъ, но вступали въ монастыри. "Еще при самомъ вступленіи моемъ на Митрополію, писалъ Фотій, я положилъ это запрещеніе: но по случаю ужасной смертоносной язвы, принужденъ былъ ослабить его. Теперь благословляю ваше великое Божіє Священство, съ обновленіемъ духовнымъ, прейти оптъ мірскаго житія въ священнойноческое и принять, какую житія въ священнойноческое и принять, какую

 $\dot{\text{Digitized by}} Google$ 

угодно, ризу подобія Ангельскаго" (85). Фотій запрещаль также житв въ одномь монастырв чернецамь и черницамь. Митрополить Оеодосій (1461—1465). Со. всею силою спарался поддержать Фотіево правило о священнослужителяхь и во всей своей Митрополіи (84). Кромь того, призывая кысебь Священниковь Московскихь каждую недьлю, училь ихъ вести себя сообразно правиламь церковнымь; не ставиль въ Священники тъхь, которые искали сего сана только для легкаго и безбъднаго содержанія, и своего ревностію возбудиль въ духовенствь ропоть, такъ что по этому рышился оставить самую Митрополію (1465) и удалился въ Чудовь Монастырь (85).

Изъ Чудова монастыря вышель потомъ ревностный Пастырь Церкви Новгородской, Геннадій (1485—1505). Онъ съ особеннымъ тщаніемъ спіарался исправить безпорядки своего духовенства. Видя его невъжество, онъ просиль великаго Князя завести въ Новгородъ училища, въ которыхъ бы, по країней мъръ, можно было учиться надлежащимъ образомъ читать кноги и править весь порядокъ церковный. Читая посланіе Геннадія, въ которомъ онъ, между прочимъ, пишеть объ этомъ къ своему Митрополиту Сумону, не льзя не видъпь всей законности его требованій и не цънить высоко настойчивости, съ какою онъ старался искоренить

грубое невъжество своего духовенства (86). Замътивъ, что во многихъ Церквахъ Новгородкихъ исправляють нъкошорыя низшія церковныя должности лица не посвященныя, или и посвященныя, но не однобрачныя, Геннадій приняль намъреніе вывесшь элоупотребленіе, и предлагалъ Мипірополиту тоже учинить во всей Русской земль; для того всеме, определяемыме къ низшийъ церковнымъ должностямъ, раздавалъ ставленыя грамоты, въ которыхъ прописывалось, чтю опредъленный одно-женець, женапъ не на вдовъ и пр. (87). Въ 1503 году учрежденъ былъ Соборъ въ Москвъ, на которомъ разсуждали о пюмъ, какія мъры принять къ прекращенію безпорядковъ, усматриваемыхъ между вдовыми Священниками и діаконами. Положено было вдовымъ священнослужителамъ отнюдь болъе не священнодъйспівовань (88); живущимъ чесніно не оставлять клира, но во время службы пъшь на клиросахъ и пользоваться четвертою частію доходовъ тьхъ лицъ, которыя заступять ихъ мъсто при церкви; а инъвшимъ наложницъ оставлять клиръ и бышь наряду съ мірянами, подъ опасеніемъ наказанія по градскимъ законамъ въ помъ случаъ, буде таковые гдъ нибудь спіануть продолжать священнослужение. Вдовымъ священнослужителямъ предлагали всптупаць въ монашество; послъ чего опи могли снова

священнодъйствовать. Кромъ того воспрещено было жить вмъстъ чернецамъ и черницамъ, и подтверждено не служить объдни Священнику и Діакону послъ не умъреннаго употребленія горячихъ напитковъ. Воспрещено было наконецъ мэдоимство на поставленіи Священниковъ и Діаконовъ, особенио возмущавшее Стригольниковъ (89). Почти все это въ тоже время подтверждалъ Псковитянамъ особою грамотою Митрополитъ Симонъ.

## жидовствующіе.

Спусиля спюльтие посль явленія Стригольниковь, являещся въ Россіи новая ересь, и новая гораздо общирныйшая и важныйшая секпіа іКидовспівующихъ.

Раскроемъ а) ходъ Жидовской ереси и дъйспівія Пастырей Церкви пропінвъ ерепиковъ; б) изслъдуемъ свойспіво ереси; в) обрапинъ вниманів на ел влілніе на Церковь (90),

a)

Главою Жидовской ереси былъ Жидъ Схарія. Вь Кіевъ онъ познакомился съ бра-томъ Кіевскаго Князя, Михаиломъ Олельковичемъ. Когда сей, въ качествъ Намъстника Короля Польскаго, Казимира, отправидел въ Новгородь въ 1471 году, съ нимъ прибылъ сюда и Схарія, Іосифъ Волоколамскій въ следующихъ чершахъ изображаетъ намъ Жидовина: "Сей бяше діаволовъ сосудъ, и изученъ вся-,,кому злодъйскому изобрътенію, чародъй-, ству же и чернокнижію, звъздозаконію же ,,и со Астрологи живый во градъ нарицае-"момъ Кіевъ. Изъ сихъ словъ мы полу-наемъ поняшіе о Схарів, какъ о человъкъ ученомъ, хорошо знакомомъ съ естественными науками, при помощи которыхъ онъ могъ показапься Русскому народу человъсверхъесшесшвенною и прослышь чернокнижниколь. Впрочемъ ньшъ пужды совершенно

отвергать и то, что Схарія посвящень быль въ шаинства Каббалистики, въ которой даже ученые люди того времени искали разръшенія задачь ума человъческаго, — что Каббала, столь плънительная для народа простаго и грубаго, естественно склоннаго къ въръ въ чудесное, была однимъ изъ тъхъ орудій, посредствомъ которыхъ Схарія хошълъ дашь болье силы своимъ дъйсшвіямъ (91). Больше ничего не знаемъ объ основатель Жидовства. Можемь только думать, что онъ былъ главою или членомъ какого нибудь религіознаго общества въ Литвъ (92), чию сношенія Польши съ Новгородомъ и изваспиность Михаилу Олельковичу внущили ему мысль внести къ намъ свое ученіе, и чшо онъ осшавался въ Новгородъ долъе, нежели Князь Микаилъ, кошорый былъ здъсь только 4 мъсяца и 8 дней.

Первымъ прозелишомъ Схаріи въ Новтородъ былъ Священникъ Діонисій Діонисій привелъ къ нему шоварища своего, Священника Алексъя. И какъ первый опытъ былъ сдъланъ удачно, що на помощь Схаріи пришли изъ Лишвы еще нъсколько Жидовъ: Осипъ, Шмойло, Скарней, Моисей, Ханутъ. Образовалось порядочное общество. Ошступники вошли въ самое пітсное общеніе съ Жидами; вмъспів съ ними там, пили, увлекли за собою и семейспіва свои, хопітли даже обръзапівся, но Жиды оспіановиди ихъ, прит

Digitized by Google

совътовавъ оставаться наружно Христіанами. Особенную ревность къ Жидовсину показывалъ Священникъ Алексъй, за что отъ общества заслужилъ имя Авраама, а жена его имя Сарры. Не встръчая на пути своемъ большихъ препятспвій, укрываясь подъ личиною наружнаго благочестія, заслоняемая и поддерживаемая тъми, которыхъ менъе всего можно было подозръванть въ неправославіи, ересь быстро стала разливаться и по другимъ сословіямъ. Ее приняли многіе и изъ простыхъ и изъ значительныхъ людей въ Новгородъ. Но особенно она распространялась между духовными. Самъ Софійскій Протопопъ былъ на сторонъ Жидоветвующихъ. Такъ прошли цълыя 10 лътъ. Секта возрастала, гласъ православія не со-крушаль ереси; ей суждено было еще раз-ширить кругь своего дъйствія, упрочить свое существованіе.

Въ 1480 году прибылъ въ Новгородъ Великій Князь Іоаннъ Васильевичь. Алексъй и Діонисій такъ успъли поправиться ему, что онъ взялъ ихъ съ собою въ Москву и поставилъ одного Протопопомъ въ Успенскомъ, а другаго Священникомъ въ Архангельекомъ Соборъ. Сюда перешла съ ними и ересь. Впрочемъ образъ дъйствованія еретиковъ не перемънился. Они являлись людямъ кроткими, воздержными, праведными и пайно разсъвали плевелы лжеученія. Чъмъ

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

безопаснъе было для нихъ, шъмъ опаснъе становились они для другихъ. Последователей нашлось много. Особенно замъчашельны: Симоновскій Архимандринтъ Зосима, близкій къ Великому Князю чиновникъ двора его **Осодоръ Курицынъ, съ братомъ своимъ Ива**номъ Волкомъ и невъспіка Великаго Князя Елена (93). Нъкошорые по ревносни приняли даже обръзаніе. Алексъй и Курицынъ имъли шакой свободный входъ къ Великому Князю, какого никто не имвав. Не льзя было требовать обстоятельствь болье благопріниныхъ для распространенія ереси. Она воила подъ защину пакихъ людей, конюрые запимали важныя мъста въ Церкви и государствъ, могла даже надъяшься покровищельсина онгъ самаго Великаго Князя, котораго, какъ самъ онъ послъ признавался Іосифу, ерепіики спарались уловить въ свои съти (94). — Такъ прошло и еще нъсколько лъпъ.

Въ Новгородъ Архіеписковъ Сергій, слабый духомъ и піъломъ и не любимый народомъ, видълъ опасность, но не имълъ швердости дъйствовать противъ нее. Пробывъ годъ Пастыремъ, онъ съ скорбію оставилъ престолъ (въ 1485 году). Наконецъ Провидъніе дало Церкви Русской сильнаго поборника въры. На каоедръ Новгородской явился извъстный ученостію, а еще болъе ревностію по правдъ, мужественный, дъятельный, півердый Геннадій. "Бывъ пущенъ, ытоворишь Волоколамскій, яко левь на элоздъйственныя ерешики, устремися яко отъ чащи Божественныхъ Писаній и яко отъ ывысокихъ и красныхъ горъ Пророческихъ м Апостольскихъ ученій, иже ногти сво-"ими растерзая тъ скверныя утробы, на-"пившіяся яда Жидовскаго, зубы же своими осокрушая и расшерзая и о камень разби-,,вал. Всв дъла свои ерешики вели накъ скрышно, что даже рукоположенный въ 1485 году, Декабря 9 дня (95), Геннадій, отправляясь въ Новгородъ, не зналъ, чъмъ ему прежде всего надлежишъ занянься. Уже на мъспъ узналъ опъ ошъ пъкопорыхъ пьяныхъ Священниковъ, какое зло свиръпствуенть въ Новгородъ. Геннадій немедленно опправиль донесеніе объ этомъ Государю, и Митрополиту, а самъ началъ дълать обыскъ (96). Великій Князь, Іоаннъ Васильевичь повельль принять мъры для прекращенія эла. Геннадій, обыскавъ ерешиковъ, ощдаль ихъ на поруки; но они убъжали въ Москву. Ген-надій послалъ пуда свой обыскъ. Въ то время, не было въ Москвъ сильнаго защитника Жидовства, Осодора Курицына (97); онъ быль въ посольствъ при дворъ Императора. – Получивъ опъ Геннадія допесеніе съ обыскомъ, Мипірополиць разсмапіриваль дело на Соборъ; захвачены были былые Новгородскіе Священники, и трое изъ нихъ, какъ несомивнию уличенные въ ереси, преданы

тюрговой казни (98); чешверный осщавленъ безъ наказанія, потому что на него одинъ былъ свидънель; и всъ обращены къ своему Архіепископу съ півыв, чтобы онъ постарался различными духовными средспвами привесть ихъ въ раскаяніе; буде покаются, проспиль бы ихъ, въ прошимомъ случав предалъ бы гражданскому суду, для посшупленія съ ними по Царскимъ правиламъ. Опвосительно прочихъ лицъ, поимяннованныхъ Геннадіемъ въ его донесевіи, предписано было ему ошъ Мишрополиша учинишь строгій обыскъ, для чего Государь далъ ему двухъ своихъ Намъешниковъ, - и, кщо окажешся виновнымъ въ ереси, того подвергать наказанію духовному; если же сего будеть недостаночно, по предавать Намъстникамъ ддя совершенія гражданской казни (99). И Князь съ своей стороны тоже писалъ къ Архі-. епископу, прибавлял, что Намъстники должны описать имущество осужденныхъ. Эпо было въ 1488 году (100). Геннадій дъйствовалъ по даннымъ ему правиламъ успъщне. Въ Новгородъ Ерепиковъ болте невидно было; одни покаялись и приняты были опять въ церковь, другіе казнены (101).

Не накъ было въ Москвъ; памъ ерепики находились,, въ ослабъ; а одинъ розсылалъ даже по городамъ гранопы, въ кошорыхъ ненесилъ Геннадія именемъ ерепика. Въ Месквъ поборники Схарія еще смълъе спали

Beyerleche natsbibliothek дъйствовать, когда возвратился изъ Въны Курицынъ. Новгородскіе еретики—даже тъ, которые приведены были къ покаянію, бъжали изъ Новгорода въ Москву. Геннадій донесъ о семъ послъднемъ случать Митрополиту; и препроводивъ собственноручныя показанія еретиковъ, въ которыхъ они обвиняли сами себя въ жидовствъ просилъ Митрополита "подокучить" объ этомъ дълъ Великому Князю.

Геронпій, неизвъсшно почему, не уважиль его прошенія; можеть быть причиною пому было его нерасположеніе къ Геннадію. Когда Геннадій быль еще Чудовскимъ Архимандрипомъ, что не разъ были у него съ Геронпіемъ неудовольствія по нъкоторымъ церковнымъ дъламъ (102). А можетъ быть Минрополитъ видълъ, что онъ ничего не можетъ сдълать пропивъ любимца Великаго Князя.

Геннадій призваль себь на помощь знаменипаго своими монашескими подвигами, Игумена Волоколамскаго Монаспыря Іосифа (103). Это быль мужь пламенный, полный ревности по истинь Христовой, сильный умомъ и словомъ. Іосифъ началь писать убъдительныя посланія къ Архієреямъ, дерзнуль приступить къ самому Великому Князю, взяль съ него объщаніе дъйствовать противъ ерепиковъ и, по изслъдованіи, предать ихъ наказанію. Прощло два года; объщаніе не было исполненся Іосифъ однакожь

Digitized by Google

не общановидся. Онъ сталъ дъйствоващь на Государя чрезъ духовника его, Андроньевскаго Архимандрита Митрофана, контораго умолялъ уговорить Великаго Князя немедленно приступить къ исполнению объщания. Вы тоже время вобуждалъ дъйствовать Суздальскаго Епископа Нифонита. Нифонить согласился съ нъкощорыми Епископами съ вханъсся въ Москву.

Вскоръ подоствль случай, который даже нребовалъ Собора. Мишрополипъ Геронпій скончался (28 Мал 1489 года). Нужно было избрать и руконоложить новаго Паспыря Церкви Росеійской. Долго медлили; наконець партія жидовствующихъ получила, чего желала. По ен настоянію, Симоновскій Архимандришъ Зосима-ея единомысленникъ, впрочемъ для всвхъ пайный, поставленъ Митрополипомъ (26 Сентября 1490 года.) Вмъсть съ эшимъ однакоже опредвлено заняпься на Соборъ-разсмотръніемъ дъла о еретикахъ. На Соборъ находились Епископы: Тихонъ Ростовскій, Нифонтъ Суздальскій, Симеонъ Рязанскій, Вассіанъ Тверскій, Прохорь Сарскій, Филовей Перискій, многіе Архимандришы, Игумны и Священники: новый Мишрополишь предсъданельсивоваль. Великій Князь самъ не присунствоваль, но витесто, себя поручиль бышь на Соборь сыну своему Василію Іоанновичу. — Между пъмъ Зосима. писаль къ Геннадію, какъ бы піребуя опъ

Digitized by Google

него опистна въ его дъйствіяхъ (101). Геннадій съ неудовольствісмь отвівчаль Митрополиту, что онъ свое исповъдание далъ Митрополипу Геронпію; что опъ и теперь въ немъ стоитъ; очень сожалълъ о томъ, что онъ не могъ быль на Соборъ по различнымъ и не совстви важнымъ деламъ, возложеннымъ на него опъ Митрополипа; благодариль Бога за по, чно Зосима занялся дъломъ объ Ерепикахъ, и просиль предапъ ихъ про. клятію, равно какъ и півяв, которые съ ними соглашающся, ихъ скрывающь и за нихъ ходатайствують; просиль, чтобы позволено было и ему самону тоже сдълать у себя въ Новгородъ; далье объясняль Зосимъ, кто главные покровители еретиковъ въ Москвъ — не думая того, что Зосима виалъ это лучше его; убъждалъ позаботияться о чеспи Великаго Князя, - настоять у Него, чтобы онъ воспремилъ разворять старыя неркви и монасшыри въ Москвъ, выносить ихъ изъ города и нарушань покой мернвыхъ на кладбищахъ (Великій Кяязь пютда оптстроиваль и украшаль зданіями Москву, для чего нужно было нъкопорыя церкви снеспи; мъсша, гдъ споями пресиолы, осшавлены безъ ограды; на мъстъ церковныхъ кладбищь индъ были разведены сады; коспи, открывщіяся при разрушенім могиль, перепесены на Дорогомилово: Геннадій все эпо приписывалъ ерешинамъ) и приводилъ въ примъръ

Короля Испанскаго (по требованію Иннокентія инквизиція дъйствовала тогда въ Испаніи со всею силою); въ заключение просилъ привесо всею силою); въ заключение просилъ привести къ концу дъло объ ерепикахъ, копюрое длипся уже при года. Въ поже время Геннадій писалъ къ Епископу Сарскому Прохору, и просиль его споборствовать на нечестивыхъ хульниковъ въры Христіанской, остерегалъ его отъ ихъ лукавства; они готовы—писалъ онъ—преклинать своихъ единомысленниковъ, полько бы скрыть имъ себя. Совътовалъ ему разсмотръть внимательнъе отправленный имъ къ Минтрополинту подлинникъ собный имъ къ Митрополищу подлинникъ соо-співеннаго признанія одного изъ Священни-ковъ уличенныхъ въ ереси, именно Наума, и книги, по которымъ они отравляли свое Богослуженіе. "Н еслибы, говорилъ онъ, попъ Наумъ не принесъ поканнія, необратил-ся въ Христіанство: то можно ли былобы знать чию нибудь объ ихъ ученіи, когда ови съ такими клятвами отгрекаются своихъ мнъній. А что они недостойно служать Божественную Литургію, это видно, писаль онь, въ 12 главь; что клинутся безъ страха,— это объясилется въ 19 главь. Наконецъ Геннадій объясняль, канъ ерешики нарочино сокрашили число льшъ, прошекшихъ оптъ со-шворенія міра до ихъ времени, чтобы тьмъ подорвать увъренность Христіанъ, что Мессія Іисусъ прищелъ въ міръ по исполненіи 5,500 льшъ (105).

Digitized by Google

На Соборъ были прочиены прежнія донесенія Геннадієвы; призваны и допрашиваемы находившіеся въ Москвъ бъглецы Новгородскій , Діонисій Священникъ Аркангельскаго Собора, Инокъ Захарія, Дьякъ Гридя Борисоглъбскій и другіе; они сперва заперлись, — но обличили ихъ собственноручныя ихъ показанія-данныя Геннадію. Ерешики были прокляты, нъкошорые изъ никъ сосланы въ зашоченіе; другіе отосланы къ Архіепископу-въ Новгородъ. Геннадій раздраженный ерешиками, давно желавшій искоренишь настоящее зло и спрахомъ наказаній предовращить будущее, поступилъ съ присланными къ нему не такъ милоспиво, какъ поспіупили съ ними въ Москвъ. Еще за Новгородомъ онъ велълъ посадишь ихъ на коней, лицемъ къ жвоещу, выворошить на нихъ одежду, нарядиль въ ньлемы берестовые, остроконечные, въ какихъ. изображающся бысы, съ мочальными кисшями, съ вънцами изъ съна и соломы сдъланными, съ надписью: "се есть сатанию воинетво!" и въ шакомъ положени везим ихъ въ городъ и провожать по городу изъ улицы въ улицу; всь встръчавшися плевали имъ въ глаза и восклицали: "се враги Божіи, хульники Христа! с въ заключение зажжены были на нихъ шлемы.

Не одинъ судъ человъческій, но и судъ Божій преслъдоваль опіступниковъ опіъ въры. Протопопъ Алексви умеръ люпою смертию; Діонисій мучимъ былъ духомъ и умеръ скоропостижно; у дьячка Истомы прогнило чрево; чернеца Захарію постигла мучительная смерпь. Такимъ образомъ ересь была обличена.

Роковый 1492 годъ ошкрылъ ерепижамъ новыя средсшва прошивъ поборниковъ исшинва Тогда въ странахъ въры Греческой, среди простаго народа, были сильныя ожиданія втораго пришествія Інсуса Христа. — Извъстно, что еще при окончаніи шестаго шысящельтія опть сотворенія міра въ міръ Христіанскомъ чаяли кончины міра (106). Въ 1492 году исполнилося 7,000 лъшъ ощъ сошворенія міра. Мысль о близоспи кончины міра возобновилась. Давно уже *пол*ковали, чпо слова Соломона: ,,даждь часть седмымъ же и осьмымъ" — имъющъ такой смысль: пребыванію рода человъческаго на земли назначено семь въковъ (неопредъленныхъ временъ), съ осьмымъ настанепъ для него въчность. Простые принимали это толкование въ болъе опредъленномъ смыслъ, разумъя подъ въками -- шысячи. Такъ было въ Греціи, такъ и у насъ. Въ Греціи Никифоръ Ксаноопулъ такъ пере. давалъ мысль современниковъ: "глаголепся же, яко седми пысящь льшь будешь приходъ его (Iucyca Хрисша)." У насъ, когда въ 1408 году окончился мірошворный кругъ, (это

было между правленіемъ Кипріана, умершаго въ 1406 году и Фотія вступившаго на Мишрополію Россійскую въ 1410 году), що продолжили Пасхальное разчисленіе по прежнему кругу пюлько до 1492 года, то есть, до скончанія седьмой тысячи літь, или что тоже, только на 84-ре года, тогда какъ полный міротворный кругь обращается въ 532 года. Вездъ толковали, что съ седьмо тысячью літь окончится Пасхалія, окончится и міръ (107).

Когда роковой годъ миновалъ благополучно, ерешики начали издъвашься надъ православными: "если Христосъ былъ Мессія, говорили они, то почему же не является во славъ, по вашимъ ожиданіямъ? Какъ же послъ эписо въришь ващимъ Св. книгамъ, копорыя еще вскоръ поелъ ушверждаемаго вами приществія Мессіи объщали близкое випоричное явленіе его? Какъ въришь уважаемому вами Ефрему, который говориль въ евое время: шеперь всь уже Пророчесцива исполнились; оспастея полько пришпи впорично Сьину Божію ( 108 ), Такія ръчи были слынны изъ усить самаго Митро-полита. "Какой же это Іисусъ Христосъ, говорилъ онъ ? Чпо пакое впюрое пришествіе? Что пакое воскресеніе мертвыхъ?— За шамъ следовади поруганія надъ свянынею: Зосина жиль, какъ щыслиль;

Digitized by Google

полагалъ креспы въ мъстахъ нечистыхъ, иконы, называя ихъ болванами; сожигалъ проводилъ ночи ВЪ прансшвр безпупіствахъ. другихъ Сообщники нимъ, переполковывали СЪ ніе и увлекали неопытныхъ на свою рону. Многіе изъ тъхъ самыхъ, рые не приняли і Жидовства, потеряли то религіозное чувство, которое должно отличать истиннаго Христіанина, безпрекословную въру и преданность Слову Божію. Любопръніе и кощунство слышны были на торжищахъ и въ домахъ. Благочестивые люди скорбъди и слезно молили Бога, "да упраздништь пагубную жидовскую зиму и согрвенъ сердца памянію единосущныя Троицы, и озаришъ истину, и возсілеть солнце благочестія. Гласъ истины Христовой, гласъ любви къ ближнимъ возбуждалъ нъкоторыхъ къ противодъйствию. Но Зосима слишкомъ былъ силенъ; лишая православныхъ права-осуждать ерепиковъ, онъ подвергалъ наказанію пітхъ, копіорые хопітли дъйствовать противъ ерепиковъ. Смълыхъ обличителей неправовърія оклеветывали предъ В. Княземъ, осуждали, лишали имуществъ, ввергали въ узы и шемницы. Нъкошорые изъ православныхъ, движимые соспіраданіемъ къ бъдствующимъ братіямъ, старались облегчать бъдствіе ихъ утышипіельными письмами, составлениемъ обличений прошивъ ере-

тиковъ и доставленіемъ внъшнихъ пособій заключеннымъ. Въ первое лъто осьмой тысячи, послъ соборнаго совъщанія, Геннадій, вывспів съ Филонеемъ Пермскимъ, сделалъ разчисленіе пасхальное на первые семьдесяпть льшъ новой пысячи. Но все это не могло поддержать дъла Православія. Въ продолженіе 4-хъ льніъ правленія Зосимы, ересь возрасла до высшей степени. Такъ было въ Москвъ. Въ Новгородъ ерепики, устрашенные участью своихъ собращій, начали каяться. Геннадій повъриль имъ и даль ослабу: но это покаяние не во всъхъ было искреннее. Ерепики разошлись по городамъ и селамъ, и разсъяли здъсь свое ученіе. Надлежало дъйствовать ръшительно. Іосифъ возспаль съ пламенною ревностію. Еще и прежде подозръвали Зосиму въ ереси, теперь онъ настоятельно просиль Нифонта очистить Церковь опть соблазна, открыть глаза Государю, свергнупь Зосиму-и успълъ. Въ 1494 году по нерадънію и склонности къ вину, какъ говорятъ лътописи, Зосима оставилъ престоль и удалился въ Троицкій монаснырь. На его мъсто возведенъ Троицкій Игуменъ Симонъ. (109).

Но хотя Зосима паль, Протопоть Алексъй давно умерь: однако глубоко вросшій въ Русскую землю корень ереси еще почти десять льть пускаль отпрыски. Сильный

покровитель ея Оеодоръ Курицынъ соетав-лялъ теперь средоточіе, около котораго собирались ерепики, и основу ихъ силы въ Москвъ и въ Новгородъ. Вмъстъ съ брапюмъ своимъ Волкомъ, Курицынъ исходапайствовалъ у В. Князя своему единомысленнику Кассіану санъ Архимандрита Юрьева Монастыря. Пришедши въ Новгородъ, въ
надеждъ на сильнаго покровителя, не спрашась Геннадія, Кассіанъ началъ собирать къ себъ находившихся здъсь еретиковъ. Послъдователи Схаріи ободрились, и явились во всей опвращительной нагопів; сквернили и ругали Свящые храмы, живошворящіе кресты, Св. иконы, всю свящыню и все Христіанство; жизнь вели распушную и имъли тайныя собранія, въ которыхъ приносили жершвы, совершали пасху по закону Іудей-скому, ошправляли праздники Іудейскіе. Такъ шло дъло по сказанію Іосифа. Іосифъ неушомимо дъйствовалъ противъ ереси перомъ. 15 Бесъдъ или обличеній противъ Новгородскихъ еретиковъ, достойныя своего имени: "Просвътитель" —составили славный памятникъ его ревности. Въ тоже время Геннадій противъ зла дъйствовалъ силою Архипастырской власши. Снова сшъсненные ерешики принуждены были бъжапь въ землю Нъмецкую и Лишовскую.—Но для искоренія зла нужно было участів цълой Церкви Руской, нуженъ быль новый Соборъ; и В. Князь наконецъ

вняль воплю православія. Въ 1503 году Соборь быль созвань. Въ числъ засъдавшихъ на соборъ въ это время былъ и Игуменъ Волоколамскій, и требовалъ казни ерепиковъ. Обвиняемые были столь дерзки, что ръшились открыто защищань свое учение. Но пламенное, проникнушое силою Слова Божія и писаній Отпевъ Церкви, слово Іосифа на всъхъ пунктахъ обличало и опровергало ихъ— и важнъйшіе изъ еретиковъ наконецъ были осуждены на смерпь и всенародно сожжены въ клетке, другимъ резали языки, иныхъ заключали въ пемницу. Осужденные хопъли было спасти себя раскаяніемъ, но Іосифъ настаиваль, что вынужденное страхомъ на-казаній раскаяніе не есть раскаяніе истинное; и ерешики не избъгли строгости Гражданскаго суда. Такъ, по крайней мъръ наружно, кончились успъхи ереси, столь долго и столь сильно свиръпствовавшей! Наружно: ибо не льзя сказать, чтобъ въ 1503 году, изторженъ былъ весь корень ел. Чрезъ годъ или полтора послъ окончательнаго суда надъ ерешиками донесли на Геннадія, будто онъ многихъ священниковъ безъ всякой причины лишалъ Священспіва, а другихъ за изду посвящалъ (110), и въ 1505 году, достойный Пастырь быль вызвань въ Москву, лишенъ Епархій и заключень въ Чудовъ Монастырь, гдъ и скончался. Это очевидно было дъйспівіємъ клевецы піайныхъ покровищелей

жидовства, сильныхъ при Дворъ, которые, какъ пишетъ Зиновій, "изъ страха наказанія отверглись нечестія и приложились къ благочестію лицемъ, а не сердцемъ" (111). Извъсшно также посланіе Іосифа Волоколамскаго къ В. Князю Василію. Іоанновичу о помъ, "еже гръшника или ереппика руками убити, или молипівою, едино есть. Въ этомъ посланіи Игуменъ просить Государя, чіпобы Онъ ,, своимъ Царскимъ судомъ искоренилъ пюй злый плевелъ ерешическій въ конецъ" (112). Очевидно, что должно разумъшь здъсь подъ злымъ плевеломъ ерепическимъ. А оппвъпъ на эпо посланіе старпевъ Вологодскихъ Монастырей обличаепъ сущеспівованіе жидовской ереси (113). Вообще очень въроятно, что, распространившись по многимъ городамъ и селамъ, ересь не преставала двиствовать и пригоповляла новыя смушы.

Таковъ былъ ходъ Жидовской ереси въ Русской Церкви! чтожъ это была за ересь?—Вопросъ тъмъ болъе важный, что на него не обращали большаго вниманія, а разръщали его такъ, какъ принята была ересь въ народъ и, еще бодъе, какъ смотрълъ на нее знаменитый современникъ ея Игуменъ Волоколамскій.—Общепринятое мнъніе то, что это была ересь точно Жидовская. Чтоже это за Жидовство?

6)

Предспіавимъ сначала ересь піакъ, какъ излагаепіся она Іосифомъ Волоколамскимъ. Вопъ главные пункты:

- 1.) Богъ Отецъ Вседержитель не имъетъ ни Сына, ни Св. Духа. А что въ Писаніи говорится, будто Богъ Отецъ Вседержитель имъетъ Слово и Духъ, то это глаголъ Божій и духъ, разливающійся въ воздухъ.
- 2.) Іисусъ Христосъ не есть истинный Сынъ Божій. Предреченный въ Писаніи Христосъ, Сынъ Божій еще не родился: а когда родится, то наречется Сыномъ Божіимъ не по существу, а по благодати, подобно Моисею, Давиду и прочимъ Пророкамъ и святымъ мужамъ. Исповъдуемый же Христіанами Христосъ Богъ есть простый человъкъ, а не Богъ. Онъ и распятъ былъ, и умеръ, и истлълъ во гробъ. По сему
  - 3.) Должно держашься закона Мочсеева.
- 4.) Искупленіе рода человъческаго чрезъ Сына Божія и не нужно и не сообразно съ достоинствомъ Божества. "Еда не можаще Богъ спаспи Адама и сущихъ съ нимъ ощъ ада, и еда не имъяще небесныя силы, и Пророки, и праведники, еже послати и исполнити хотъніе свое? Но Самъ сниде, яко нестяжатель и нищь и вочеловъчився и пострада и сими прехитри діавола. Не подобаєть убо Богу тако теорити."

Поелику седьмая шысяча лѣшъ проходишъ, а кончины міра нѣшъ: шо

- 5.) Писанія Св. Ефрема, который говориль: се уже Господь нашь Іисусь Христось грядеть судити живымь и мертвымь и се конець присть, и вообще писанія всьхь Отцевь Церкви ложны; равно какь и Писанія Н. Завьта. Ибо Апостолы писали, что скоро паки придеть Христось, и что, по словамь ихь, было посльднее то время, когда они писали, а воть посль Р. Х. прошло 1500 льть и втораго пришествія Христова все еще ньть.
- 8.) Иконопочипаніе и крестопоклоненіе—идолопоклонство.
- 7.) Монашество есть изобрътение человъческое и монахи супь оптступники опть Писаній Пророческихъ, Евангельскихъ и Апостольскихъ. Если бы иноческое житіе было Богоугодно: то Христосъ и Апостолы изображались бы въ иноческомъ образъ, а не въ мірскомъ, какъ нынъ изображаются. Иноческій образъ не опть Св. Ангела преданъ Пахомію, ибо Св. Ангелъ явился бы свъшлымъ, но поелику явившійся быль черень, що это есть знакъ дъйспіва бъсовскаго. Слова Ап. Павла къ Тимооею Посл. 1. гл. 4, сп. 2. 3. опносятся къ монашествующимъ, какъ не причастнымъ брака и воздерживающимся отъ нькоторыхъ снъдей, равно и проклятие, которому подлежить всякій, кто не воз-

Digitized by Google

ставить съмени во Израили—падаеть прямо на монаховъ.

8.) Наконецъ ерешики хулили Дъву Бого. родицу, великаго Предшечу Іоанна, Св. Апостоловъ и Свящ. Святителей, Преподобныхъ и Богоносныхъ Отцевъ.

Вошъ мнънія, изъ которыхъ состояло ученіе еритиковъ, по изложенію Іосифа Волоколамскаго!

Далве, — обращая вниманіе на обличитель: ныя слова Іосифа Волоколамскаго, мы замвчаемъ, что нъкоторыя изънихъ направлены прямо пропивъ Іудейства; таково слово, въ которомъ онъ защищаетъ таинство Св. Троицы, — таково слово, въ которомъ доказывается, что время закона Моисеева прошло, — равно и то, въ которомъ опровергаетъ ту мысль еретиковъ, что Христосъ не родился. Опроверженія выбраны изъ Ветхаго Завъпа.

Кромъ сего о нъкоторыхъ изъ послъдователей Схаріи говорится, что они приняли обръзаніе, о другихъ, что хотъли принять его, — говорится также, что Жидовствующіе тайно собирались для того, чтобы жертвы приносить, совершать Пасху по Гудейскому обычаю и отправлять праздники Гудейскіе. Замъчательно и то, что Жидовствующіе держались времясчисленія Гудейскаго.

Не льзя не согласишься, что въ сихъ мысляхъ и поступкахъ много чисто Гудейскаго. Хрисшосъ не родился, но родишся; должно держащься закона Мочсеева: — сіи мысли принадлежать Христоубійцамъ. Поздыйе Гудеи отвергали и догматъ о Св. Троми, и пр.

Но 1) точноли и по изложенію Іосифа Волоколамскаго ересь Новгородскихъ еретиковъ есть ученіе чисто Жидовское? 2) Точно ли вст обличительныя слова его такъ составлены и направлены, что не льзя въ нихъ видъть опроверженія никакой другой въры, кромть Іудейской? 3) По другимъ памятникамъ ученіе нашихъ еретиковъ такъ ли изображается, чтобы въ немъ ничего не видоворажается, чтобы въ немъ ничего не видовото, кромть Жидовства? Наконецъ 4) историческія обстоятельства ереси подтверждають ли вполнть общепринятое о ней митніе?

1. Не льзя увъришься, чтобы и по изложенію Іосифа Волоколамскаго ересь Новгородоских веретиковъбыла ученіе чисто Жидовское.

Писанія Новаго Завъта приводятся Жидовствующими въ подозръніе только по пой причинъ, что въ нихъ содержиться ученіе о близости втораго приществія Іисуса Христа,—котораго до сего времени нътъ. Такъ ли сталъ бы смотрыть на нихъ Іудей?

Ерепики упіверждающь: ,, иноцы отступища опіъ Пророческихъ и Евангельскихъ и Апостольскихъ ученій. Ссли Новгородскіе ерешики въ точновъ смыслъ Жиды: то для чего имъ вооружаться пропивъ иночества писанілми не только Пророческими, но и Евангельскими, и Апостольскими, и нападать на эпо именно учрежденіе Церковное?—Спіранно.

Къ чему Гудеямъ вводить въ свой догматъ хулу на Дъву Марію, на Предтечу, на Святишелей, на Преподобныхъ Отцевъ? Во всемъ этомъ не льзя не замътить Христіанскаго вольномыслія.

2) Далве—пючно ли обличишельный слова Іосифа Волоколайскаго шакъ сосшавлены, что не льзя въ нихъ видеть опровержения никакого другаго учения, кремъ Жидовскаго?

Мы видали, что въ накоторыхъ словахъ своихъ восиоъ прямо говаритъ противъ Жидовскаго ученіл. Но въ накоторыхъ этого не видно; въ накоторыхъ даже не льзя приматить ни одного слада опроверженія Жидовской вары.

Въ словъ о необходимости воплощенія Сына Божія поборникъ Православія сперва занимается опроверженіемъ возраженій, ко-торыми ерепінки оспоривали возможность и необходимость воплощенія Сына Божія. Потомъ показываеть, какъ плоды вочеловъченія Сына Божія велики, общирны, неогравичены временемъ пришествія Его на землю. Наконецъ заключаеть убъжденіемъ благодарить Бога за Его благодъянія, въровать и имъть простое и смиренное сердце.

Въ основаніи его мыслей вездъ лежатъ у него свидъшельства Новаго Завъща и Писанія Отцевъ Церкви.—Противъ кого сражается Св. Іосифъ? По крайней мъръ не видно, чтобы противъ Іудеевъ.

Подобный вопросъ возникаетъ при чтеніи слова, въ которомъ доказывается, что Авраамъ видъль Пресвятую Троицу... гдъ Іосифъ пишенть: "не отъ себе, но отъ Божественныхъ Писаній свидътельство имуще, малы нъкіа главизны преже написати подобаетъ ко увъденію нашему отъ ветхаго закона и отъ Пророкъ, отъ Св. Евангелія и Апостолъ: потомъ же, еже Святіи Божественніи Отщы и учителіе наши написаща."

Не льзя избъжать тъхъ же сомнъній и недоумъній при чтеніи піъхъ словъ, въ которыхъ доказывается важность писаній Св. Отцевъ и въ частности писаній Св. Ефрема піъть, что онъ согласны съ Пророческими, Евангельскими и Апостольскими Писаніями.

Нъшъ нужды и говоришь о томъ, какъ сомнительнымъ представляется общее мнъніе о ереси Новгородскихъ ерешиковъ, когда читаемъ слово, въ которомъ Іосифъ Волоколамскій обличаетъ ложную мысль ерешиковъ, что иночество противно Писанію Пророческому, Евангельскому и Апостольскому.

Но особенное внимание обращають на себя 43-е, 14-е и 15-е слова. Въ первоиъ обли-

чаются ерепики Новгородскіе въ томъ, что они упверждали, "яко не подобаетъ осужати ни ерепика, нижъ отступника;" во второмь—, яко не подобаетъ много испыпывати о ерепицъхъ и опіступницъхъ, аще сами не исповъдаютъ своя ереси и опіступленія; въ пірепьемъ—, яко аще ерепикъ или опіступникъ обратится на покаяніе, абіе вскоръ подобаетъ ему входити въ Св. Церковь, и Божественвыхъ таинъ причащатися. «

- аа) Могутъ ли настоящіе Жиды говоринь, что они говорять здъсь? Не показываюнь ли эти слова еретиковъ Хрисніанскихъ? По крайней мъръ первое очень соминительно, а второе совершенно въроятно.— Извъстны вопли отступниковъ Западной Церкви противъ дъйствій Католическаго духовенства: они пакіе же точно, какъ и нашихъ Жидовствующихъ.
  - ьь) На чемъ ерепики основываютъ слова свои?—Въ 13-мъ словъ читаемъ: "Глаголаху (ерепики), яко не подобаетъ осужати ни ерепика, нижъ опіступника, на свидъпельство приносяще Господни глаголы, еже речено: не судите да не осуждени будете,—и Св. Іоанна Златоустаго, еже глаголетъ: яко не подобаетъ никогоже ненавидъти или осуждати нижъ невърнаго, нижъ ерепика, и не убо достоитъ убивати еретика. Ащелижъ осудити подобаетъ еретика или отступънка, опъ церковныхъ и градскихъ ваконъ

судишся, а не отъ инокъ нижъ отъ мірскихъ человъкъ, иже не присъдлщихъ судищнымъ дворомъ. Подобное основание находимъ и въ ХУ словъ; "на свидъпельспвоже (шого, что ,,аще ерешикъ или опіступникъ обранилися на покаяніе, абіе вскоръ подовходити ему въ Церковь. "... и пр.) приносили (ерешики) Божественное Писаніе, еже писано есть въ полковани, еже отъ Іоанна Св. Евангелія зач. 45. Ерепикубо, егда исповъсть свою ересь, ту абіе данопъ ему общение Св. таинъ. - Можетъ ли послъдовашель Іудейской религіи ушверждашься на шакихъ основаніяхъ? Не хошъли ли Жидовствующіе обличить Христіанъ ихъ же собственнымъ въроучениемъ? Не видно.

- сс) Чъмъ Іосифъ Волоколамскій обличаенть ерениковъ? Примърами Апостоловъ, Отцевъ Церкви, показывая, какъ они дъйствовали въ подобныхъ случаяхъ,—правилами Церковными и градскими, свидътельствами Писателей Церковныхъ и Писатіями В., а болъе Н. Завъта. Слъдовало ли бы защищать такъ ученіе свое противъ Жидовства?
- 3. Въ какихъ чертахъ представляютъ намъ ересь Жидовскую другіе свидътели, кромъ Іосифъ Волоколамскаго? По свидътельству Іосифа, Геннадій обвинялъ ерепиковъ въ хулъ и поруганіи Божественныхъ иконъ и честныхъ и животворящихъ крестовъ (114). По свидътельству Митрополита

Геронпіл, Геннадій писаль, что еретики кулили Христа, Сына Божія, и Пречистую Его Богомаперь и ругалися Св. иконамъ, и, величая Жидовскую въру, нашу православную Христіанскую въру хулили (115). Самъ Геннадій пишентъ Мищрополитту Зосимъ, что еретики явно ругаются Святынъ (116).— Что здъсь изключительно Іудейскаго? Названіе: "Жидовская въра"—не порука за Жизовская въра"—не порука за Жизовская въра" довство. У насъ и литургію, опправляемую на опръснокахъ, называли жидовствомъ (117). Въ особенностиже слъдуетъ привесты здъсь изображение ереси Жидовспвующихъ изъ одной лътописи, по видимому, близкой и ко времени и къ мъсту ихъ дъйствованія (118). Здъсь говоришся, что "еретики говорили про Господа нашего Імсуса Хрисша, Сына Божія: како моженть Богь на землю снини и ошъ Дъвы родинися яко человъкъ? но ни есть тако, но яко Пророкъ бъ подобенъ Movceю (а по словамъ Іосифа, ерепики упіверждали, что, когда Мессіл явится, по будеть подобень прежнинь Пророкамь, а пришедшему Іисусу не усвояли и эпой честии). И не въроваху еже от Пречистыя Дъвы Богородицы рождеству Его, ни воскресеню Его, ни на иконахъ написанному образу по человъчеству Господа нашего Іисуса Христа, Сына Божія, не покланяхуся, ни Пречистыя образу, ни Святымь Его угодникомъ; но хуляще и ругающеся глаголаху:

Digitized by Google

то супь дела рукъ человеческихъ, успа имунть и не глаголюнть, и пр. такоже и Божесшвенную службу совершающе ядше и пивше, и тъло Христово ни во чтоже вмъняюще, яко просто хльбъ, и кровь Хриспову, яко просто вино, и иныя ереси многи піворяще, пропівно правиломъ Св. Апостоль и Св. Ощець; но большее ветхаго закона держахуся, по Тудейски пасху празд-новаху, въ среду и пятокъ масло ядяху и млеко, иныя дъла неподобныя ерепическія творяху, ихже не мощно списанію предапи.66 Въ эпомъ изложени, которое во многихъ чертахъ буквально сходно съ Іосифовымъ, не много примъпно Іудейскаго, и разность взгляда на предменть весьма замівніна. Здівсь видимъ, что еретики не отвергали и Евхаристіи, а полько не называли ее таинствомъ; они больше держались Тудейскихъ обычаевъ и правилъ, чъмъ Хриспіанскихъ, но не опвергали и Хрисіпіанскихъ.-

4. Историческія обстоятельства ереси Новгородской таковы, что невольно приводять къ мысли о ереси не Жидовской, а Христіанской

Не говоря уже о томъ, что общество Жидовъ, старающихся распространить ученіе Іудейской Религіи, есть явленіе необычайное въ исторіи позднихъ Евреевъ; что Евреи всюду о томъ только заботились, какъ бы защитить себя отъ гоненія Хри-

спіань, какъ бы самимъ шолько безопасно исповъдывать свою въру,—мы можемъ предложипь сомнънія болъе основательныя.

а) Обрашимъ спачала внимание на распространеніе и ходъ Жидовства. На кого преимущественно старались дъйствовать Жидовствующіе? Въ какомъ классъ народа спіарались распроспіранищь лжеученіе свое? Быль ли это одинь простый, грубый народъ, или болъе высшій кругь общеонва? Такъ, множесніво и изъ проспіаго народа было увлечено ерешиками, и даже болъе, нежели изъ высшихъ сословій; но первыми посль-дователями Схаріи были Священники Діони-сій и Алексъй; попіомъ перешло къ нимъ много и другихъ священниковъ и діаконовъ, и даже Софійскій Протопопъ. Поселившись въ Москвъ, ерепики прельстили Симоновекаго Архимандриша (попомъ Мишрополиша) Зосиму, Чернца Захара, Кассіана и многихъ изъ священниковъ и діаконовъ. Въ числъ мірянъ — послъдовашелей ихъ было пакже много значишельныхъ людей какъ въ Новгородъ, шакъ особенно въ Москвъ. Спранно наконецъ поведеніе самого В. Князя въ отношеніи къ ерешикамъ и православію. Героншій боишся донесши ему о шомъ, что слышишъ ошъ Геннадія. Іосифу В. Князь признается въ умыслъ еретиковъ заманить его въ свою секту, даетъ объщание преслъдовань ерениковъ и объщание исполняенъ

уже послъ впоричной усильной просьбы; слушаенть Зосиму, потомъ низводить его, и деслив лешъ позволяетъ расти ереси. Въ 1500 году едва не отбираетъ у духовенспіва недвижимыя имущества (119); слумаетъ клевету на Геннадія; низводить его и заключаеть въ Чудовъ монастырь.-Если Жидовсивующие ерепики были почно върные последовашели своей Жидовской веры; то какъ они осмълились религію отверженнаго Богомъ, всемъ ненависшнаго, всюду гонимаго, народа предложить сначала не простому народу, но тъмъ, которые болъе другихъ свъдущи были въ истинахъ Христіанскихъ, болъе другихъ могли и должны были, поддерживань православіе, — духовенсніву? Какъ осмълились предложить ее людямъ высокимъ, высшавлять даже предъ самымъ Великимъ Кияземъ, такимъ Княземъ, каковъ быль Іоаннъ? Какъ могли духовныя и другія лица такъ скоро, такъ охотно предаться Жидовству, при томъ низкомъ, понятіи о Жидовствъ, какое всегда имъли у насъ объ немъ? Здъсь есть что-то непонятное, неудоборазръшимое, и останется такимъ, если. въ этомъ Жидовствъ не предположить чего нибудь Христіанскаго. — Не уничтожается ли эта непонятность мыслію о тъхъ средствахъ, при пособіи коихъ дъйствовали еретики на сердца православныхъ? Нъшъ. Если магія и могла подкръплять ученіе Схаріи,

могла возбуждать довъріе къ нему: то быстрота успъховъ Жидовской въры въ духовенствъ, охотнай преданность этой въръ, не поколебавшайся и послъ перваго Собора, все остаются мало объясненными, все остается сомнъніе: не было ли туптъ болье чего нибудь, нежели магія. Это средство не болье, какъ внъшнее пособіе. Вооруженный силою его, ожесточенный врагъ Христовъ въ глазахъ простаго народа скоръе можеть показаться орудіемъ нечистой силы и слъдственно только болье отвращать отъ себя.

Далье б) что въ жизни послъдователей Схаріи мы видимъ собственно Жидовскаго? Видимъ ли особенную привязанность къ Іудейству? Нътъ. Болъе нежели двадцать лътъ, мы не замъчаемъ у Жидовствующихъ ни Синагоги, ни особъхъ обрядовъ и праздниковъ по обычаю Гудейскому. Какъ даже понимать свидътельство Госифа о томъ, что еретики и жертвы приносили, и Пасху по обычаю Гудейскому совершали, и праздники Гудейскіе творили? Не составлено ли оно по однимъ, дошедшимъ до него, слухамъ, которые въ такихъ случанхъ бываютъ часто очень невърны, преувеличены, иногда передають то, чего совсъмъ не было (120). Какъ говоритъ объ этомъ Волоколамскій? "Собирающеся всегда тайно; во всъхъ мъстъхъ, идъже кто обръташеся, и жертвы жидовскія жряху"... Замътимъ: онъ гово-

ришъ — ,, тайно , погда какъ Жидовешвующіе не спрацились явно ни Хриспа хуся и пр. Согласимся и на пю, чпю они со-блюдали нъкошорые Тудейскіе обряды, но слъдуетъ ли изъ атаго заключать, чпо у нихъ не было ничего Христіанскаго? Не за-иъчаемъ ли, какъ они долго и строго соблюдали внъшнюю, обрядовую часть религіи Хриспіанской? Діонисій и Алексьй сполько казались благочестивыми, что за благочестве свое переведены были въ Москву. Священники Діаконы долго исправляли должность свою какъ слъдовало (разумъещся наружно). Вообще Жидовствующіе долго отличались наружною святостію, кротостію, праведностію и воздержаніемъ, какъ свидътельспвуенть Іосифъ Волоколамскій. Какъ понять это видимое долговременное небреженіе къ внъшней сторонъ Іудейства, кото-рая такъ важна, такъ необходима въ Іудейской религіи? Какъ примиришь это видимое соблюденіе Хрисшіанских обрядов съ Іудей-скою ненависшію ко всему Хрисшіанству? Гдв, когда—такъ Іудеи притворялись Хриспланами?

Такимъ образомъ самъ собою раждается вопросъ: не была ли Жидовская ересь какою нибудь изъ современныхъ Хриспіанскихъ, которая только близка была къ Іудейству, но не была Іудействомъ; или не есть ли

она смъсь Іудейсива съ Христанствомъ? Ошвъчая утвердительно, мы освободились бы опъ шъхъ затрудненій, съ которыми сопряжено понятіе о ученіи Новгородскихъ ерешиковъ, какъ объ ученіи собешвенно Жидовскомъ,

Посмотримъ: не подтвердятся ли наши сомнънія и предположенія послъдующими собышіями Русской Церкви?

Вопъ одно изъ нихъ. Около 1554 году является въ нашей Церкви, особенно въ съверныхъ монастыряхъ, между Заволскими старцами (121) или, какъ свидъщельствуетъ Курбскій (122), въ Заволскихъ странахъ подрывавшал внупреннюю и внъшнюю жизнь Христіанскую, ересь Матоел Семенова Бакшина, или Башкина. Вопъ сущность ереси:

- 1) Бакщинъ хулилъ Іпсуса Христа, отрицая Его равенство Отцу.
- 2) Тъло и Кровь Господа называлъ проспымъ хлъбомъ и виномъ,
- 3) Не признавалъ шаинства покалнія по чину Православной Церкви, "Какъ престанеть гръхъ шворити,—говориль ерепикъ,—аще у Священника и не покается, що нъсть ему гръха."
- 4) Ошвергалъ достоинство внъшнихъ учрежденій Церковныхъ: "что такое Церковь?—говорвлъ онъ. Собраніе върныхъ?— И

такъ эти храмы – нично, иконы — идолы, и проч.

5) Опеческія преданія и жизнеописанія Опіцевъ называль баснословіємъ и обвиняль въ власшолюбіи Опіцевъ Вселенскихъ Соборовъ: ,,все для еебя они писали, говориль Бакшинъ, чшобъ имъ всьмъ владъшь, и Царскимъ и Священическимъ. Кромѣ этого Бакшинъ разсъваль и много другаго, все подкръпляя неправильно шолкуемыми мъсшами Св. Писанія.

Такое ученіе обращило на есбя вниманіе Мингрополита Макарія. Мингрополить донесъ Царю: Грозный велълъ ловить ерепиковъ и учредилъ Соборъ. Призвали на еудъ Бакшина и его единомышленниковъ, позвали свидътелей, нъсколько разъ допрашивали ерешиковъ. Бакшинъ долго защищалъ свои митиня, долго не открывалъ соучастииковъ, потомъ письменно изложилъ свое ученіе, - указаль и своихъ последовашелей. Нъкоторые изъ сихъ шотчасъ же признались въ соучасти съ Бакшинымъ, другіе опінирались и спавимы были съ нимъ на очную ставку. Между прочими Бакшинъ оговорилъ и Троицкаго Игумена Арпіемія (123). Аршемій не признавался. Много явилось свидътелей пропінвъ Игумена. Аршемій защищался (124). Курбскій сильно оправдываень его, называетъ даже свицыиъ и прецодобпымъ (125). Впрочемъ по соображении дъла

Digitized by Google

Соборнаго и другихъ обстоятельствъ, едвали можно оправдащь Арщемія (126). Ерепики говорили, что имъ поировительствовалъ-Кассіанъ, Епископъ Рязанскій (127), послъ отлученный, Бакшинъ и пр., которые раздъляли съ нимъ ученіе его, были наказаны.

Не менъе достапримъчательно другое собыщіє: Зиновій, монахъ Новгородскаго Оппенскаго монаспыря, ученикъ Максима Грека, сосланный сюда послъ зашоченія своего учишедя, написаль цълую книгу на лвившуюся въ его время ересь Осодосія Косаго. Поводомъ къ этому сочинению, какъ самъ онъ пишетъ въ начадъ своей книги, было слъдующее обстоящельство: въ 1556 году приціли къ нежу въ жонаспырь два монаха крыдошане изъ Московскаго Спасскаго монасныря, Герасимь и Доанасій, и прешій съ ними иконописецъ міранинъ Өеодоръ, и просили его научить ихъ: какъ спастись? Вопросъ сначала удивилъ Зиновія: "вы крыломане (с опвъчаеть онь, — "всегда чипаете Священное Писаніе, которое показываеть путь спасеніе всякому хоплацему спасти-сл. —Это Писаніе закрыпю для непросвъщенныхъ, возражали ему. Когда же Зиновій ска-залъ имъ, что Божественное Евангеліе и Ошеческія писанія вразумищельны для всявозражая болье, открыли ему испинную причину своей просьбы: "явилось новое уче-

ніе, говорили они; и многіе хвалить это ученіе. От Бога ли оно? и слідовать ли ему? не знаемъ. « Изъ дальнійшей бесіды крыло-шань видимъ, что это новое ученіе ноявилось въ 1552 году и распространителемъ его быль Осодосій Косой (128). Онь быль родойъ Москвипіянинъ, слуга одного изъ при-дворныхъ бояръ. Обокравши господина своего, онъ бъжаль от него на Вълосеро, гдв и пострител въ монашество; отсюда взять быль подъ спражу въ одинь Московскій мо-настырь, но бъжаль въ Литву и женился тамъ на вдовъ жидовкъ. Въ 1555 году, пишенть Андрей Венгерскій, минлей Осодосій витешть съ двуми другими въ Бълоруссіи и Вишевска, спаль распространить учени свое прошивъ иконъ и Свитыхъ; но народъ выгналь новых учищелей и они удалились въ глубокую Липву, продолжая проновъдывать тоже учение (129). По словать крыло-шань, Осодосій ъль молоко и місо въ среду, нятокъ и великій постъ, — но только по ночамъ и съ своими единомышленниками; лв-ляясь съ своимъ ученіемъ въ какомъ-либо городъ или домъ, давалъ себъ и своимъ последователямь новыя имена и, чтобь еще болье отклонить от себя всякое подозрыніе, вельлъ одвваінься ученикамы своимь вь черную одежду. Главный черпы ереси Осодосія Косато, по указанію крылошань, можно предспавинь въ следующемъ виде:

- 1) Косой книгами спролновыми, или кни-Гами такими, которыя однь содержать въ себъ испинное ученіе, называль книги Моисеевы. Эти книги находятися и въ Рускихъ монаспыряхъ, говорилъ онъ, но онъ сокрыпы и запечапълъны, и не дающъ читапь ихъ. А посему онъ держалоя (пакъ покрайней мъръ казалось крылошанамъ и Зиновію) полько закона Моисеева и поставляль его выше Евангелія. (Зинов. рук. стр. 163—168). Всъ писанія Отеческія онъ отвергаль, какь человьческое преданіе, смъшанное съ ложью (спр. 13, 14, 163); а его ученіе называлось новымъ пошому, чию оно будшобы содержало въ себъ учение самое чистое. (стр 16.) Въ особенности говорилъ, что сочиненій Іосифа Волоцкаго не надобно читать; и доказываль это, штив з что Іосифъ писалъ послъ седьнаго: Вселенскаго Собора, который запрешилъ сочинять новыя книги. (стр. 778).
- 2) Косой опівергаль таннство Святыя Троицы на томъ основаніи, что законъ признаеть одного Бога. Въ законъ сказано: "Слыши Израилю, Господь Богъ твой Господь единъ есть;" и Самъ Богъ говорить о Себъ: "Азъ есмь Богъ и нъсть, развъ Мене, инъ Богъ."
- 3) Косой не въридъ, что Іисусъ Христосъ есть Единородный Сынъ Божій, воплотившійся для нашего спасенія; но утверждаль, что Онъ-простый человъкъ. Ибо,

говорилъ Осодосій въ законъ Мочсеевомъ не льзя находить указаній на воплощеніе Сына Божін; и Сыну Божію не нужно воплощаться для возстановленія Адама. Богъ можеть непосредственно—Своею рукою обновить помраченный образъ Божій въ человъкъ. Странно слышать, какъ Богъ могъ быть во чревъ женскомъ. (Стр. 170—190, 198, 217—220.)

Посему 4) не признаваль обновленія въчеловъкъ образа Божія чрезъ искупленіе; а говориль, что человъкъ точно также живеть и пребываеть теперь, какъ онъ жиль и пребываль до пришествія Христова. (Стр. 191—226.)

- 5.) Опвергаль раздъление гръховъ на малые, средние и великие, и говориль, чито Василий Великий называль всъ гръхи безразличными и достийными непремъннаго наказанія. (Спр. 513, 553.)
- 6) Отвергалъ иконопочитание на томъ основани, что въ Писании нигдъ нътъ заповъди о чествовании иконъ. Идолы по словать Давида, суть дъло рукъ человъческихъ, имъютъ очи, но не видятъ и проч. Тоже должно сказать о иконахъ. На нихъ изображаются очи, ноздри, уши, но никакого не видно въ нихъ движения. Иконы, говорилъ Косой, называетъ идолами Пророкъ Геремія въ послании своемъ, и Соломонъ въ Премудрости. А посему иконопочитание есть идолопоклонство, воспрещаемое Закономъ Божіимъ:

"не сопвори себъ кумира."— Опівергая иконопочипаніе Осодосій опівергаль и чудеса бывающія опів иконъ. Также училь, что не должно поклоняться кресту потому, что кресть быль орудіемь враговь Христовыхь. (Стр. 307, 313, 382, 383, 391.)

- 7.) Говорилъ, что не должно молиться усопшимъ Святымъ, утверждая, что православная въра не повелъваетъ молиться мертвымъ какъ Богу, и просить у нихъ помощи.—Молитва къ Святымъ умершимъ тщетна. Слова: праведные и по смерти живы предъ Богомъ—относятся только къ Апостоламъ, еще находившимся въ сей жизни. Въ слъдствіе этого и раки Святыхъ Косой считалъ неприличнымъ имъть въ Церкви, но совътовалъ полагать ихъ въ землю, въ подпівержденіе чего ссылался на Антонія Великаго и Никифора. (Стр. 333, 334,342, 343, 366, 367, 575.)
- 8.) Уставы и правила Отпеческія, пъніе, тропари, посты, поклоны, Церковныя молипвы, по ученію Косаго, супь предаціє человъческое; ихъ пъптъ ни въ Евангеліи ни у Апостоловъ, а успановлены онъ Епископами. Онъ несогласны и съ словами Василія Великаго, котпорый называеть ихъ причиною развращенія и великихъ золъ, тногольтнею человъческою привычкою. (Стр. 364, 39%, 428, 431, 725.) При семъ Косой настанваль сще и на то, что монашескія правила Василія В. не принадлежать Василію, тъмъ

болъе, что они не согласны съ его постиническою книгою. (Стр. 715-717.)

- 9.) Обвинялъ Церковь въ недостаткъ единодушія: от чего, говорилъ, и члены ел не могутъ называться членами Христовыми. (Стр. 730.)
- 10.) Говорилъ, что Епископы, отвергая еретиковъ и не пріемля ихъ покаявія, преступають заповъдь Господню, повельвающую прощать всякому согръщенія, хотя бы онъ и сторично согрышилъ. (Стр. 734, 735.)

Въ сочинения Зиновія много находишся и еще мълкихъ возраженій Косаго, кошорыми онъ хошъль обличишь нашу Церковь въ неправославіи; но довольно и сказаннаго, чтобы имъть надлежащее понятніе о ереси.

Соображая сказанное досель о Бакшинь и Косомь, находимь слъдующее: ересь Бакшина осуждена была въ 1554 году: ересь Оеодосія Косаго начала распространяться съ 1552 года.

Послъдователей Бакшина особенно было много въ Заволжскихъ странахъ: Оеодосій бъжалъ на Бълоозеро, здъсь постригся въ монашество, и здъсь, кажется, заразился ересью.

Артемій выдается за послідователя Бакшина: Косой, упрекая членовъ нашей Церкви въ недостаткт единодушія и любви, указываль на поступокъ ихъ съ Артеміемъ (130). Андрей Венгерскій представляєть ихъ дъйствующими за одно въ Бълоруссіи.

Вакшинъ называлъ развратипиелями своими Лишовскаго Аптекаря Машоея и Андреяна Хотъева Латинниковъ: Оеодосій бъжалъ въ Литву и женился на вдовъ Жидовкъ.

Болће же всего замъчашельно сходсшво ученія обоихъ еретиковъ. И шощъ и другой одинаково думали о лицъ Іисуса Хриспа, объ иконахъ, о преданіяхъ и правилахъ Церковныхъ. Въ ереси Осодосія Косаго замъщно особенное уваженіе къ Закону Моусееву, и вообще онъ много ссылался на свидътельства Вешхаго Завъта. Этого не видно въ ереси Бакшина. Но надобно замътипь, что послъдняя не такъ подробно извъстна, какъ первая, да и самое различіе не очень значительно.

И шакъ и въ шой и въ другой ересц мы прежде всего замъчаемъ I) самое близкое взаимное отношение.

Опселъ заключаемъ, чпю II) ересь Бакшина и Осодосія Косаго должны бышь видоизмъненіями одного и тогоже кореннаго начала.—Какоежъ это начало?

Когда Лютеръ объявилъ въ Церкви Западной реформу и этимъ развязалъ умы и свободу; тогда духъ реформаціи проникъ и наводнилъ большую часть Запада, распространился въ Польшъ, потомъ въ Литвъ (131) и далъе къ востоку. Въ 1523 году, реформа Церкви принята въ Ригъ (132). Около 1550 году, Реформатскія Церкви завелись уже въ Бълоруссіи, даже въ Подольскомъ, Кіевскомъ и Русскомъ увадахъ (133).—Но кромъ съмянъ Люшеранства, въ Польшъ и на Волыни водворилось и другое ученіе, песравненно болъв опіступавшее опіъ истины, ученіе, которое поставило себъ правиломъ ничего не допус-кать въ религію такого, что превыщаетъ понятія разума,—ученіе Социніанское, При-бъжищемъ Социніанъ былъ городъ Раковъ, Намъ извъсшно изъ писемъ Князя Курбскаго, что это ученіе въ половинъ ХУІ столъшія свиръпешвовало и на Волыни. Курбскій въ письмахъ къ Князю Острожскому пишетъ о еретикъ Мотовилъ и такъ харак**те**ризуетъ его: "Мотовило инославный не "токмо Аріанскаго духа въ себъ имъсть, "но воистину сугубъ злъйшаго пеистовнъй-"шаго діавола, лясфимы на общаго Владыку, "Хриспіа нашего, отрыгающаго, далеко гор-"чайшій и ядовидшій, нежели Арій безбож-,,ный: бо онъ согласникъ и обновишель Павла "Самосашскаго ереси и Фошинуса нъякаго, ,,древнихъ ерепиковъ, которые пръли преж-,, девъчносить Сына Божія и не върили Про-"роческимъ словесемъ, начало полагающе "отъ Маріи Христу." И еще: "Ерепицы "предреченные (Павелъ Самосапіскій и Фо-"піинъ) и нынъшніи ученицы ихъ не піокмо "Сына Божія отъ Отча Существа отлу-,,чають, яко Арій, но и преждевъчное рож-,,дество Его, еже отъ Опца прівпъ, почію уроческимъ глаголомъ и Апоспіольскимъ проуроческимъ глаголомъ и Апоспіольскимъ проуновъданіямъ не въряпіъ и смъюпіся, преускверные! А Сына Божія Его глаголюпіъ, упредъ проспітайшими и глупыми нашими, улкибы по медомъ смертоносный ядъ поумазующе и неправду злости своей піощею улихъ правдою покрывающе, яко на удъ льщеуніе рыбамъ рыболовъ полагаетъ. А якова усына Божія разумъютъ? яко Аарона и Саумуила и прочихъ человъковъ по существу упільнія рожденныхъ (134)! Таковымъ ученіуемъ,— пишетъ къ томуже Князю Курбскій, умало не вся Волынь заразилася и неизцъльунь болить, скверными догматы подущауема (135). Съ эпіимъ ученіемъ ереси Бакшина и Косаго однородны.

Кромъ пюго мы должны замъщипь слъдующее:

- а) Ересь Жидовская зашла къ намъ изъ Лишвы. Ересь Бакцина и Оеодосія Косаго самыми твеными, родетвенными узами привизана также къ Лишвъ.
- б) Ересь Косаго имъла въ свое время послъдовашелей не въ одной Москвъ, но и старцы Заволжскіе держались ея, и на Бълъ-озеръ учили ей. Это все близъ Епархіи Владыки Новгородскаго, гдъ дъйствовали Жидовствующіе.
- в) На Аршемія свидъщельствовали, что онъ говориль о Св. Троицъ: "во Іосифовъ-де

книгъ Волоцкаго написано не гораздо, что посла Богъ въ Содомъ двухъ Ангеловъ, сиръчь Сына и Свяпіаго Духа, что онъ не проклиналъ ерешиковъ Новгородскихъ, а жвалилъ Лапинянъ; что, когда Бакшина хвалиль Лашинянь; что, когда Бакшина поймали, то онъ говориль: ,,не въдають того, что ересь. Сожгли Курицына (очевидно, Ивана) да Рукаваго (Рукавой быль въчислъ послъдователей Жидовской ереси) и ныньча того не въдають, прочто сожгли. По словамъ одного Лътописца, Епископъ Рязанскій, Кассіанъ хулиль книгу Іосифа Волоцкаго на еретиковъ (136). Эта жалоба слушателей Бакшина на участь Жидовствутопилуть и перасположеніе къ врагамъ Жидовствутопилуть и перасположения как в прави простава прави прави прави простави простави прави простави простав ющихъ и нерасположение къ врагаиъ Жидовства показывають, что мысли Жидовствующихъ не не правились слушащелямъ Бакшина; и какъ мудрено предположить, чтобы Христіане увлеклись ученіемъ чисто Жидовскимъ: по надобно положить, что въ Нов-городскомъ Жидовствъ было что-то и Хри-стіанское. Съ другой стороны не слъдуенъ оставинь безъ вниманія и того, что Аршемій говорить: не въдають того и нынача, прочию сожгли (Курицына и Рукаваго). Если это обвинение въ невъдении дъла о Жидовсіпвъ произносить и неспокойная душа (Арптемій однако былъ опірогой жизни и ученый монахъ): должна же лежать въ основаніи какая нибудь мысль справедливал.

г) Косой бранишъ сочиненія Іосифовы

и не велипъ чипать ихъ. Зиновій обличай эту его несправедливость прибавляеть: ,, сего же ради укоряеть Косой и книгу Іосифову, понеже въ книгъ его, яко въ зерцаль, ересь его обличается и бъгая обличенія от нея къ 7 Собору притечеть. Слъдов. Косой бранить того, кто обличаль Жидовствующихъ; а Зиновій говорить что Косой порицаеть своего справедливаго судію. (Зинов. стр. 780.)

- д.) Мы упомянули о посланіи Іосифа къ Великому Князю Василію Іоанновичу о нюмъ: "еже убити гръшника или ерепика руками или молитвою едино есть." Знаемъ пакже, чпо противъ этаго посланія вооружались монахи Вологодскихъ монастырей. Эни Вологодскіе монахи, въроятно, не кто иные какъ извъстные Заволжскіе старцы.
- е) Ученіе Жидовствующихъ е́ретиковъ и ученіе Бакшина и Оеодосія Косаго въ сущности одно и піоже. Въ ереси Косаго мы отчасти находимъ даже и то уваженіе къ Ветхому Завъту, какое видимъ у Жидовствующихъ.

Во всемъ эпіомъ видимъ III) явные признаки связи указанныхъ нами лицъ и ученія съ Жидовскою ересью. Но мы сказали уже, чио мысли Бакшина и Косаго можно назващь произведеніями тогдашняго раціонализма. И такъ не оправдывается ли симъ по предположеніе, чио ересь Жидовская не есшь ученіе

чисто Іудейское, но содержить въ себъ нъкоторыя умствованія ерепиковъ Христіанскихъ? Не видимъ ли, что если она не породила собственно изъ себя ересей Бакшина и Косаго; то по крайней мъръ произвела броженіе въ Русской Церкви, глубоко положила съмена въ ея нъдра и тъмъ самымъ способствовала къ раскрытію однородныхъ плевелъ? Эти положенія должны повести насъ и къ окончательному, болье полному, котя и не совсъмъ опредъленному, ръшенію вопроса о свойствъ Жидовской ереси. Какъ образовались шъ элементы, изъ

Какъ образовались шъ элементы, изъ которыхъ слагается ересь Жидовская?

Судя по шому изложенію ергси, какое сдълаль Іосифъ Волоколамскій, судя по его опроверженіямъ на нее, можемъ видъшь въ ней два элеменша: Раціональный и Жидовскій. Объяснимъ происхожденіе перваго.

Еслибъ Жидовская ересь временемъ своего появленія падала на время появленія Социніанства; пю раціональную ея сторону безъ всякаго затрудненія можнобъ почеств отродіємъ послъдняго. Но ната ересь появилась за много льть прежде Социна. Посему надобно сдълать себъ вопросъ: не было ли въ XIV и XV стольтіяхъ такихъ ученій, которыя бы объясняли намъ происхожденіе раціональной части ереси Жидовствующихъ Р Исторія сектъ, появлявшихся въ это время, не представляеть намъ прямаго,

положительнаго разръшенія сего вопроса; еще болъе важенъ для насъ недоспашокъ надлежащихъ свъденій о религіозномъ состоя-ніи Польши и Литвы того времени. Однако извъспно, что реформа, произведенная Люспвінми, такъ быспро и, по видимому, неожиданно вышекшими изъ своего начала, не была въ существъ своемъ чъмъ нибудь совершенно новымъ. Это былъ полнъйшій выводъ прежнихъ частныхъ покушеній, свободное разрожденіе того духа, который такъ долго и сильно бродилъ на Западъ Европы, плодъ прежнихъ съменъ. Съ этой почки эрънія должно смотръть и на раціональное направленіе, такъ полно и опредъленно проявившееся въ Социніанспівъ. Оно не было новое. Еще за нъсколько лъшъ до Социна довольно полную систему раціонализма развиль Михаиль Серветь (137), и еще прежде (1523—1525) Гейппцеръ Анабаптисть и Анпитринитарій (158). Задолго до временъ Люперовой реформы, мы видимъ на Западъ брожение многихъ болъе или менъе неправильныхъ раціоналисшическихъ идей о Таинствъ Святыя Троицы, о лицъ Іисуса Христа и особенно о внъшней сторонъ религи. Эти идеи, по всей въроятности, съ давняго времени были сильны въ Польской Церкви (139). Мы энаемъ, что Социніанство и началось въ Польшъ, и завъдывало шамъ цълыми

городами, имъло свои собранія, свою Типографію, выдавало свои символическія книги. Какъ же можно обълснить этотъ пріемъ, еслибъ Польша не была предрасположена къ принятію Социніанства, еслибъ прежде не было въ ней слышно ученіе раціонализма? Извъстно даже, что у нъкоторыхъ членовъ Церкви Польской Социніанство до того проспиралось въ своихъ выводахъ, что сами Социніане называли сихъ членовъ Іудеями: подъ такимъ именемъ извъстенъ Францъ Давидисъ, утверждавшій, что Христосъ не Богъ и въ должноспъ Ходатая вступитъ по кончинъ міра (140). Соображая все это, мы заключаемъ, что раціональная сторона Жидовской ереси была дъйствіе вольномыслія, возмущавшаго умы въ Польшъ или Лишвъ. Ошверженіе Таинства Св. Троицы, Божества Іисуса Хриспа, необходимости воплощенія, иконопочитанія, неправильный взоръ на книги Св. Писанія Новаго Завъта и писанія Отеческія: -- все это самымъ естеспівеннымъ, необходимымъ порядкомъ вышекало изъ главнаго начала раціонализма.

Откудажъ другой, собственно Жидовскій

элементъ ереси? Въ разръшеніе этаго вопроса можно сдълать слъдующія предположенія. Да воднявшихъ Западную Европу съ XIII стольтія, было общество еретиковъ, называвшихся обръзанными (circumcisi). Сколо половины

Digitized by Google

того же спольтія образовалась въ Лонгобардін секпа Пассажировъ (Раззадісті). Сущность ученія ихъ состояла въ томъ, что
они не принімали Таинства Святыя Троицы
въ такомъ смысль, въ какомъ принимаетъ
его Православная Церковь. Пассажиры отвергали также равенство Сына Божія и Св.
Духа Богу Отцу; сверхъ того держались
вакона Моисеева, соблюдали, обръзаніе и другіе обряды Іудейской религіи (141). Жидовская ересь не есть ли отрасль этихъ двухъ
ересей или, по крайней мъръ, ереси Пассажировъ? Здъсь на первый разъ представляеть
сл что-то очень близкое къ правдъ; но Жидовствующіе раздълются отъ Пассажировъ
цъльми двумя стольтіями и мъстомъ; кромъ того несомнънно, что въ нашей Жидовской ереси дъйствують природные Жиды и
нъкоторые пункты ея чисто Жидовскіе.

2. Съ большею въролиностію происхожденіе Тудейскаго элемента можно объяснить такъ: Схарія, проповъдникъ Жидовской ереси, былъ Жидъ и, въролино, какъ прежде сказали, глава или членъ какого нибудь религіознаго оби ества въ Лишвъ. Члены этаго общества были Жиды, какъ это видно изъ именъ шъхъ лицъ, которые къ Схаріъ пришли въ Новгородъ. Новъйшая Іудейская религія такова по свойству своему, что, если не приведетъ человъка къ Христіанству, що скоръй всего можетъ привесть къ раціонализму.

Примъръ Евіонеевъ въ древнія времена – ясное тому доказательство. Жидовъ было очень много въ Польшъ и Липвъ въ то время, когда появилась у насъ Жидовская ересь. Мудрено ли было нъкоторымъ изъ нихъ усво-ить себъ идеи Христіанскаго раціонализма, даже переродиться въ раціоналистовъ? Замъпимъ еще, чипо Іудеи, находившіе прежде въ Польшъ покровительсиво, въ это время и еще задолго до этаго времени перпъли гоненіе (142). Но, такъ какъ Хрисшіанскій раціонализмъ, не надлежащимъ образомъ излагая испины Христіанства, еще менве правильно учить объ Іудействъ; по Евреи, слыша пріятное для нихъ опроверженіе Божественности Новозавътнаго ученія и не желая . оставить сроднившуюся съ сердцемъ ихъ въру въ Ветхозавътное, приняли только то, чию несовствъ разрушаетъ ихъ върование или даже приняли все, исключая мнтніе о книгахъ Ветхаго Завъта (143). Пошомъ, когда положено было приобръщать себъ послъдователей и между Христіанами, жесткое жидовство смягчено нъкоторыми полу-христіанскими мыслями. Такимъ-то образомъ образовался Жидъ Схарія! Сіе смъщеніе Іудейсива съ ложнымъ

Сіе смішеніе Туденства съ ложнымъ Христіанствомъ разрышаеть для насъ всі недоумінія необходимо представляющіяся, если смотрыть на ересь Новгородскихъ еретиковъ, какъ на ересь чисто Жидовскую. Именю: яснымъ спановится, почему Новозавъпные писатели и частію Отцы Церкви служили иногда опорою еретикамъ и вмѣстѣ опорою противъ еретиковъ, почему Жидовствующіе такъ долго по наружности были Христіанами, почему такъ сильно ученіе ихъ расположило къ себѣ духовенство, бояръ, народъ простый, людей образованныхъ и необразованныхъ, почему не возбуждало противъ себя сильнаго гнъва Великаго Князя и проч.

И пакъ все изслъдованіе о свойствъ Кидовской ереси можно привесть къ слъдующимъ положеніямъ;

I. Ересь, извъсшная подъ именемъ Жидовской, не еспъ чисто Жидовская;

II. Не есть и чисто раціональная;

III. Но смі сь двухъ ученій: раціональнаго и Жидовскаго, впрочемь смьсь шакая, чню

11. Главное направление ел—направление раціональное.

в).

Осшаешся сказать въчто о влінній Жидовской ереси на Русскую Церковь. Главнъйшее и именно пагубное влінніе ен уже извъсино. Это суть ща сматенія, которыя такъ долго и сильно волновали нашу Церковь; это есть та тибель, въ которую увлечено было множество сыновъ православія; это есть наконецъ распространеніе того зловреднаго духа, который принялъ больщое участіе въ образованіи ересей Бакшина и Осодосія Косаго а, можетъ быть, и въ образовании шъхъ раскольническихъ общинъ, которыя въ шакомъ множествъ появились послъ въ нашей Церкви.

Но слъдспвіемъ Жидовской ереси было и пю, что открылись искусные въ въръ: она возбудила духъ изслъдованія ошносишельно исшинъ Хрисшіанскаго въроученія, и была виною первыхъ, значишельныхъ, опыновъ нашихъ описчественныхъ Богослововъ въ наукъ полемико догматическато Богословія. Мы разумъемъ здъсь простыпишеля Іосифа Волоколамскаго. Въ его обличишельныхъ словахъ уясняется много истинъ, котпорыхъ знаніе необходимо для Христіанина, и изслъдованіе котпорыхъ півмъ болье было важно въ шо время, когда жилъ Волоколамскій, когда еще пакъ мало знакомъ былъ Русскій народъ съ основа шельнымъ знаніемъ Хрисіпіанства, когда у насъ не было ни одной книги въ подобномъ родъ. Въ эшомъ отношении особенно вамъчашельны слова Преподобнаго ч е 6-е и 7 е. Въ первомъ изъ нихъ довольно обстояшельно показывается возможность и необходимость воплощенія Сына Божія, разръщаются возраженія противъ сего Таинства и крашко излагается ходъ Божеспвеннаго домоспіроипіельспіва. Въ двухъ последнихъ мы находимъ защищение и върное исполкование истиннаго значенія нъкоторыхъ частей обрядовой стороны Христіанства, что особення

важно судя по тогдашнему религозному состоянію Русскаго народа, когда обрядо-вая сторона религіи такъ была сильна въ народъ, и когда очень немногіе не зпали настоящее ел значеніе, останавливались на одной внъшноспи и не видъли сокрыпаго въ ней духа. Правда, нъкошорыя опровержения не выдержать строгой крипики, не льзя не замъчать и другихъ недоспашковъ; но надобно взять во внимание современное состояние просвъщения—особенно у насъ. Впрочемъ вообще должно сказать, что въ словахъ Іосифа Волоколамскаго свещишть умъ крепкій и ясный, и пришомъ напоенный духомъ Священнаго Писанія и писаній Опеческихъ, видно сердце согръпое, снъдаемое даже ревностію по истипъ Христовой, слышно слово, полное священнаго одушевленія, ды-шешь духь чисшаго православія. Крашко: эпи слова суть драгоцьнный памятникъ Рус-ской Церковной Липппературы XV столь-тія,—памятникъ православія нашей Церкви, на который съ удовольствіемъ посмотрить сынъ православія.

Чшобы сколько нибудь познакомить чишателя съ книгою Іосифа Волоколамскаго, шы возмемъ у него опровержение нъкоторыхъ, болъе важныхъ, пунктовъ Жидовской ереси, и постараемся вездъ, гдъ только нужно и можно, передавать не однъ только мысли, но и самыя слова его.

1. Еретики отвергали Троичность лицъ въ Божеспівъ. Іосифъ Волоколамскій говорипіъ прошивъ нихъ, что не полько въ Новомъ, но и въ Вешхомъ Завъшъ очень много мъсшъ. доказывающихъ Троичность лицъ въ Божествъ, и что упоминаемыя въ Писаніи Слово и Духъ не супь глаголъ Божій и духъ разливающійся въ воздухъ. Порядокъ изслъдованія такой: сначала Сочинитель приводить мъста, указывающія [вообще на Таинство Святой Троицы; потомъ собираетъ свидътельства въ подпверждение Божеспвенной личносши Сына Божія и Духа Святаго. Указаніе на таинство Святой Троицы Іосифъ Волоколамскій находишь въследующихъ местахъ: Быт. 1, 26. 11, 7. 18, 22. 19, 24. Hex. 35, 19. 34, 5. 6. Псал. 49, 7. 14. Иса. 6, 3. Мъста сіи, очевидно, не съ одинаковою силою доказываютъ Таинспіво Св. Троицы. Особенно важно мъсшо Иса. 6, 5. сл. ст. 8. (141). Эпимъ мъстомъ свидътельствовались всъ Отцы Церкви; въ немъ видъли Таинсинво Св. Троицы и древніе Іудеи. Мъста: Быт. 1, 26. 11, 7. сильны подлъ ясныхъ доказашельсивъ Троичности лицъ въ Божествв, потому что онь заключають въ себь только указаніе на множеспвенность лиць, а не на опредъленное число. Личность и Божественность Сына Божія доказывается очень многими мъсшами: Числ. 24, 17. Вшороз. 18, 18. 19. Псал. 2, 7. 8. 71, 6-8. 17. 101, 26-28. 109, 1, 3. 4.

117, 26. Hca. 7, 14. 11, 1. 2. 28, 16. Iep. 30, 6. 7. Дан. 9, 24. и слъд. Мих. 5, 2. Зах. 9, 9. 10. Всв эти мъста ни къ какому лицу не льзя приложить такъ хорошо, какъ къ Мессіи, Богочеловъку Іисусу Христу. Древніе Іудеи въ нихъ видъли также Пророчества о Мессіи (145). Вь доказательство личности и Божественности Духа Святаго приводятся слъдующія мъста: Іов. 33, 4. Псал. 50, 13. 32, 6. Иса. 11, 2. 3. 48, 16. 61, 1. 63, 10. 4 Царет. 2, 9. Числ. 11, 25. Слъд. Іоил. 2, 28. 29. Зах. 1, 6. 4, 6. Дан. 4, 5, 6. Приведенныя мъсша не просто собраны Іосифомъ, но объяснены и защищены оптъ возраженій ерешиковъ очень основащельно. Выпишемъ для примъра нъсколько объясненій. Вошъ какъ Іосифъ мъстомъ изъ Быт. 1, 26. доказываетъ Таинство Святыя Троицы. "Егда, пишетъ онъ, восхотъ Богъ сотворити Адама, рече: сотворим в человъка по образу нашему и по подобію. Почто не рече: сопіворю, но сопворимъ? Того ради рече, яко не едино лице Божеспіво есіпь, но пірисоспіавно, а еже: по образу, а не по образамъ, едино существо являетъ святыя Троицы. Сотворимь, рече, геловъка. Кому глаголетъ? не явственно ли есть, яко ко единородному Сыну и Слову Своему рече, и Святому Духу?— Ерепицы же отвъщають: ни, но Самъ Себъ Богъ реклъ есть, а иному никомуже тогда сущу. Но чио убо сихъ глаголъ безумнъй-

ши? Кій убо зодчій, или древодвля, или усмарь, надъ сосудомъ или надъ коимъ зданіемъ съдя единъ и никомуже ему помогающу, глаголеть самь къ себъ: сотворимь себъ сосудъ, или сопворимъ себъ орало или ушвердимъ усмы, а не пачели молча свое дъло содълаешъ? лжа бо есть сіе, а не истина; безумнаго бо человъка се есть обычай, а не мудраго. - Подобно почто убо не рече: сотворимъ небо, сопворимъ море, но что рече? да будетъ небо, и бысть тако, такожде и вся зданія единъмъ словомъ приведе. О человъцъже нешако, но сошворимъ, рече, человъка: явсшвенно бо есть, ко иному лицу глаголеть, и яко совъщнику бесъдуеть. Кто же есть Богу совъщникъ? Пророды скажунъ. Глаголепъ бо Исаія о единороднымъ Сынь Божіи, яко той есть совътникъ, Іисусъ Христосъ, Сынъ Божій по существу а не по благодати. Рече бо Исаія: отрога родися намь, сынь дадеся намь и нарицается имя Его: велика совъта Андель, Богь кръпокь, Владыка, Князь міру, Отець будущаго въка.—И наки безстудствуеть Жидовинъ и глаголеть: яко Ангеломъ глаголентъ Богъ Ащебы глаголалъ ко Ангеломъ, то не бы писано было, яко сошвори Богъ человъка по образу и по подобію Божію соптори его; но быль бы убо человъкъ по подобію и по образу Ангельскому. Егда сошвори шьмы шьмами Ангелы = пысяща пысящами Архангелы, не попіребова

совъщника; единаго же хотя сощворити человъка, худа, мала, созъщника пошребова Ангела! Ангели бо создани зуще не дъйсшвоваху съ Богомъ. Съ пакою же основашельностію Іосифъ полкуенть и защищаенть Пророчесныя о Мессін, "Снидеть, яко дождь на руно... пророчеонвоваль Давидь. Исал. 71, 6. 7. Іуден глаголюпів, яко о Соломонв сіе речеся, но не имащь мъста сіе реченное о Соломонъ. Соломонъ бо не яко дождь на руно сниде, но якоже Давидъ, ощецъ его, глаголеть: се бо въ бензаконішх загать есмь и во гръсъхъ роди мя мати моя. Аще убо Давидъ въ беззаконіи зачать есть, кольми паче Соломонъ, яко опть прелюбодъйспвенны жены родися. И не во въки имяеео благословенно, ниже преже солнца пребываеть, ниже съ луною отымется ниже поплонишася ему вси царіе земстіи, ниже вси языцы поработають ему, но и согръщи Господеви, и опіступи оть Него, и поклонися идолу Моавску, и Аспарпи, идолу Сидонску. Рего Господь Господеви могму: стди одесную мене.... Псал. 109, 1, 3, 4. Глаголетъ Жидовинъ: сія реклъ есіпь Царь ко Архіерею, а не Ошецъ къ Сыну. Но да слышиши: паки глаголенъ Давидъ въ томъ же Псалмъ: Тъг еси Іерей во выкь по тину Мельхиседеко-ву. Аще бы Царь ко Архіерею глаголаль, не бы реклъ: ты Іерей во выкь.... Не во въки Архіереи пребыватоть, запе смертію супь возбранени пребывани, и не по чину Мелжиседекову, но по чину Ааронову, якоже вси познавающъ. Наконецъ, собравши свидъщельства въ подтверждение Божественной личности Духа Святаго, Іосифъ такъ заключаетъ: Аще Духъ Святый Елисею подалъ еспь чудеса піворити, и Іезекіиля твориши насшави и мершвыхъ восшаніе показа, Іисуса Навина исполни премудросии, и Веселеила исполни разума и художества, и на 70 старецъ сниде и пророчествовати подалъ есть, и Мочсея Законодавца сотвори, и по Іоилеву пророчеству въ послъднія дни изліяся... рцы, о ерешиче, како имашь разливащися на воздусъ. Все бо разливающееся на воздусъ въ небытіе приходитъ. «Впрочемъ надобно сказапь, чпо таинство Св. Троицы въ Вепхомъ Завътъ не открыто шакъ ясно, какъ въ Новомъ. Объ эпомъ говорипъ и Іосифъ еще въ началь своего слова. Сказавши, чию Папріархи и Пророки много говорили о Свяпной Троицъ, Сынъ Божіемъ и Духъ Свящомъ, онъ присовокупилъ: "но Гудей ради сънми и образы и гаданіемъ неявленнь нъкако сказаща; въдяше бо Могсей Іудейское бысованіе, яко въ спрашныхъ онъхъ и неизреченныхъ чудесъхъ, ихъ же Богъ показа имъ, многобожіл желающе,и идоломъ покланяющеся вифспо истиннаго Бога, и Самаго хопіяще Мочсея каменіемъ побини, и яко да не разненивомъ лицъ разнетво и существа проповъдящъ и во идоло-

служеніе привлекуніся. Сего ради первъе во единоначаліе научиша въровании, да по малу и въ присоставное и въ единосущное Божежество научатся въровани, яко Божественніи Апосіполи научиша и въроваша, и многихъ отъ Іудей научиша, ихъ же невозможно из-чести.—Сего же ради Великій Мочсей и о Святыхъ Ангелъхъ не написа, да не обоготворять Іудеи небеснаго онаго свътлаго воинства. "Въ Новомъ Завътъ учение о Святой Троицъ раскрыто пакъ ясно и опредъленно, что не принимать сего ученія значить съ намъреніемъ не видъпь испины. Почему и остается только сказать съ Преподобнымъ учителемъ: "подобаетъ всякому Христіанину въровани, якоже крестися, во имя Опіца и Сына и Свяшаго Духа, во едино сущеснво и есшеснво и Божеснво, и едино царснво и начало и кръпоснь. "Въ словахъ Господа ясно выражается и равенство. Заключимъ словами Іоанна, въ которыхъ содержишся, можно сказапь, вся сущноспь ученія о Святой Троицъ: Тріе суть свидльтельствующіи на небеси: Отецъ, Слово и Святый Духъ, и сіц три едино суть (1 Ioag. 5, 7.) (146).

2. Ерепики оппвергали таинство воплощенія Сына Божія, находя его ненужнымъ, невозможнымъ и недостойнымъ Божества. Послушаемъ, какъ отвъчаетъ имъ ревнитель испины Христовой. "Аще сродно человъче-

Digitized by Google

етво Вожеству, то како убо твлесныя не-мощи Богъ слово не исполнися?" спрашивають ерепики. Іосифъ отвъчаетъ имъ сравненіемъ воплощеннаго Божества съ раскаленнымъ желъзомъ и солнцемъ, освъщающимъ и осушающимъ мъсша гнилыя и нечистыя. "Якоже огнь жельзныхъ свойствь не причащается, черно жельзо и студено, обаче разжегься во огненный зракъ одъвается, то просвъщаемо, а не очерневая огнь, и що распаллемо, а неустужая пламы: сице убо и человъческая Господня плоть та причастися Божеству, а не Божеству преподастъ своя немощи. 66 и во веществъ естество будетъ страстное, исправляеть, а не то спрастію наполняется. Невидишили солнце и въ тимъніи бывающее и на скверная сіяющее, и зловонія невоспріемлюще, сопрошивное же паче? имъ же убо коснительнъ совокупится, гноенія изсушаеть и скверну очищаеть. Что убо боишися о безстрастнъмъ и нешлъннъмъ есшествъ, да кую скверну отъ насъ воспріиметъ? Еретики не постигающъ Таинства воплощенія и спрашивають: ,,како во плоти Богъ, и въ каковъ плоти? Аще совершенъ человъкъ, или несовершенъ пріятъ бывъ?" Іосифъ, въ отвътъ своемъ, между прочимъ, приводишъ превосходныя слова Аванасія Великаго: ,,подобаеть не къ чуду точію но и смотренію взирати. Небо Богъ просто, якоже рече, младенецъ содъвается и на матернихъ рукахъ описуепіся, но въ земное естества одъвается, пачеже испиннъйшее, кромъ гръха, по истинъ бывъ человъкъ. Но како и кимъ образомъ, нехощу глаголаши: неизреченно бо се до конца, несказанно не миъ точію, но и самой Рождшей, и самому невещественному естеству, и первому по Первомъ. Аще же и невещественно естество, и самая же глаинству послужившая до конца, не разумъща таинства, како ты навыкнути ищеши? человъкъ бо ниже то самое въсшь, како бысть человъкъ. Сретики говорять: ,,свойственно Богу вся премудростію творипи, но несвойственно есть ему прехищреніемъ строити, и діавола прехищреніемъ погубиши, и Адама спасили опів ада и сущихъ съ нимъ. Еда бо Богъ не можаше всесильною властію своею творити, еже хощеть, а не прехищреніемъ?" Іосифъ отвъчаеть: все возможно для Бога, и Божественной Его волъ никто не можетъ прошивиться, но премудроспь Божія требовала, чтобы Богь Самъ приняль плошь человьческую для спасенія человъка. "Безумне! что глаголеши, яко недосшонтъ Богу діавола погубини прехищреніемъ? Сего же почто невриши, яко еда неможаще всесильный Господь богатство Египешское лвспівенно даши Евреомъ? но несо-швори шако. Пакиже и Пророки Богъ посла, да прехитритъ Іеровоама и шако обличить его жруща. И паки не имъящели Богъ силу и

власть, еже помазати явственно Давида на Царсіпво, но прехипри Саула? И еда не можаще Богъ Сисара и Оловерна явственно погубити, но прехищреніемъ сотвори Іаили Си-сара убити и Іудиои Олооерну такожде сопівориши? И еда неможаще Богъ явспівенно спасши Еврейскія младенцы опть убійства, и Іакову благословеніе явсшвенно подаши, и Рахили явспівенно идолъ сокрушити, и Раавь спаспи безъ прехищренія, но несопвори сего Божественною власпію, но прехищреніемъ сопвори сія быти? Тако и нынъ Божественною мудростію и прехищреніемъ Божественнаго коварсива своего діавола погуби. Сего ради неподобаеть о сихъ коварствахъ же и прехищренихъ сомнъпися или претыкапися, но въроващи точію безмърной пучинъ Божіи премудрости, -- егда Богъ что сотворить или повельваеть что творити, примати върнъ, а не испытовани дерзостивы Еретики еще возражающь: "не подобаеть Богу Самому на землю сниши и родишися ошъ Жены и пострадати плотію, С Іосифъ доказываетъ, что нужно было Самому Богу сойти на землю и воплошиться; Богъ сошворилъ человъка правымъ, но человъкъ палъ; беззаконіе наполнило землю; послъдовало наказаніе: потопъ поглопилъ родъ человъческій, исключая Ноя съ семействомъ; люди снова опступили отъ Bora, Богъ далъ имъ законъ, посылалъ Пророковъ, но ,,ни тіи возмогоща помощи, чело-

въцы бо бяху, подлежаху гръху; подобаще избавителю безгръщну быти. Чтожъ Богъ дълаетъ? "Скорбяще Богъ, иже человъка создавъ, насиліемъ же изпоргнущи опть діавола человъка нехопілше. Понеже праведенъ Богъ и правду Самъ закономъ полагаенть, ни са-мому діаволу насиліе содълати не хощеть, яко ащебы Божественною силою побъдилъ діавола, яко есть мощно, нача бы діаволъ извъты творити. — И зри, что творить? Богъ самъ, Божіе Слово, предвъчный и невидимый и необъемный, безпівлесный, иже отъ зачала зачало, иже отъ свъта свътъ, источникъ жизни и безсмертіл, изображеніе первообразнаго, иже ошъ живошъ живошъ насъ ради человъкъ во плоть оболкся и душъ умный примъшаентся, яко да своею душею наши дущи освящинъ, и Своею пречисною плотію нашу плошь падшую и осквернившуюся исцълить, и весь бываеть человъкъ кромъ гръха, родися отъ Дъвы чистыя и отъ Духа Свята, еяже душу и плоть преже очисти Святымъ Духомъ, сталъ проповъдывать и творить чудеса, избралъ 12 Апосполовъ. "Діаволъ же недоумънше, зря того яко человъка, плоть носяща, и яко Бога дивная совершающа; утаибося отъ діа-вола неизреченнымъ своимъ смотреніемъ, того ради, яко да не увидъвъ опобъгнетъ. Сего ради сокровенно иже внупрь душа невидимо Божесиво крынше. Діаволъ же зря того наказующа и учаща человъки добродътельному пуши и отъ зла житія отводліца и къ въчному пуши приводяща, распалився простію,якоже и на прочихъ свяпыхъ, пріиде на Того, яко на человъка проспіа, и научи архіерея и книжники и осудиша смертію Безгръщнаго, и убіенъ бысть неправедно, и сведена бысть смершію и діаволомъ душа Его во адъ, имущи въ себъ пошаенное Божество, яко на удицы лиценія; они же инъвше сивдь себв сопворини душу Его, яко единаго опть праведныхъ, и пако на страшную молнію Божества Его напраша. , ,Въ претій день Онъ воскресе и вознесеся на небеса съ плотію и посла Духъ Святый на святыя своя ученики и Апосіполы; они же весь мірь просвъшиша и къ Богоразумію приведоша, и тако человъцы спасошася вси и до нынъ спасаются ученіемъ ихъ опіъ восшокъ солнца до западъ, Спаса нашего благодатію, и вочеловъченіемъ Его, и неизреченною премудростію, еюже прехипири діавола (147)."

3. Послушаемъ, какъ юсифъ защищаетъ починаціе Св. храмовъ и иконъ. Ерешики ошвергали это, представляя въ основаніе зановъдь Господню: да не сотворите себть вельсео подобіл. Защитникъ православія говорить, что Богъ запрешилъ дълать такія подобіл, какія дълають язычники; "волхвомъ и прелюбодъемъ, и убійцамъ, и гадомъ кумиры пьюряху, и боги тъхъ нарицаху и поклоняху-

ся имъ и глаголаху: се сушь бози наши и нъспь Богъ развъе сихъ. Аще ли достнойное сопвориши подобіе въ честь и славу Божію, не сограшиль еси. Самъ Богъ "повель Моусею сонтворини многа подобія. Преже убо повельлъ есшь сошворини скинію, во образъ небесныхъ, херувими оптъ злаша, и ковчетъ отъ древа негніющъ, и двъ скрижали отъ камени, и руку имущу манну, и жезлъ Аароновъ, пошомъ же и по сіпънамъ и по запонамъ повелъ шипи жерувими отъ злата." Еретики возражали: все это почитать должно, но поклоняшься сему не должно; писано бо есть: Господу Богу твоему поклонишися и Тому единому послужиши, рукспворенію же покланяться опінюдь не повелъли ни Movceй, ни другой кто изъ пророковъ. Іосифъ оппвъчаетъ: "Аще симъ поклонятися не повелъша пророцы, по како сами поклоняхуся? И не опъ просшыхъ, наже презираемыхъ кшо поклонящеся, но самъ шой великій Пророкъ и законодавецъ Мочсей и Богоопецъ Давидъ, Царь же и Пророкъ, потомъ же Іона, и Даніилъ, и Ездра.-Писаніс свидъпіельспівуенть: яко Могсей и иже съ нимълюдіе покланяхуся скиніи окресть:-людіе видъвше столпа огненнаго покланяхуся," Какъ же, спрашиваетъ Іосифъ, они, вопреки заповъди Божіей, покланялись столпу облачному и скиніи? "Сего ради покланяхуся, яко Богъ, невидимъ есшесшвомъ,

нашея ради немощи облачашеся въ столиъ огненный и во свъпъ ономъ прихождаще въ скинію; витесто убо ризы имтя свъпъ онъ облачный, якоже Пророкъ глаголешъ: одълйся совтом вко ризою, высстоже селенія небеснаго имълше скинію. Еда убо не можате Богъ бесъдовати людемъ и кромъ скиніи? но хопілше показапій чесців и славу Божеспівенныя Церкве изъ начала, и да познаемъ, яко идъже Церковь Господа Бога Вседержителя, піамо и Божіе пришествіе; и идъже Божіе пришесшвіе, кпю не покланлешся? И яко Бога видяще столпъ облачный восходящъ въ скинію поклоняхуся. Давидь свидъшельствуеть о себъ, говоря къ Гогу Вседержителю: и поклонюся къ Церкви Свя-тъй Твоей.—Вниду въ домъ Твой и поплонюся къ Церкви Святьй Твоей во страсть Твоемъ.-Возносите Господа Бога нашего и покланяйтеся подножію ногу Его, япо свято есть. Подножіе здъсь, говоришъ Іосифъ, тоже, чио Церковь, высшая всякаго созданія и дыханія земнаго, шакъ называемая и Пророкомъ Іереміею: како омраги Господь во гнъвть своемь дшерь Сісню и сверзе ст небесе на землю славление Іерусалимле, и не помяну подножіе ногу Своею въ день прости Своен? ,,И аще Моусей и Давидъ поклоняхуся Церкви, явственнъ убо есіпь, яко и вси людіе поклоняхуся съ ними,—зряще законодавца и Пророка и Царя,

посланныхъ отъ Господа, поклаплющихся церквиз покланялись пошому, что съ того самаго времени, какъ внесены были въ скинію священный вещи, скинія исполнидась славы Господней. "Егда же Соломонъ сонвори церковь, погда вчесе вся оныя Божеспівенныйшая и честнъйщая вещи въ церковь, сиръчь: кивопъ и скрижали и спіамну и прочая; погда исполнися славы Господня Церковь, и не можаху спати священницы на службу.—Людіе же опть всъхъ спранъ собирахуся поклоняпися церкви, и свидъпельствуетъ Писаніе въ Даніилъ Пророцъ, глаголешъ бо сице: 16 бъ Даніиль въ Вавилонъ трищи во днъ преклоняя кольна своя, ко Герусалиму моляся и исповыдался Господу Богу. Еда убо каменіемъ и співнамъ граднымъ по-кланлется Пророкъ? Но явственнъ убо есть, яко Божественной Церкви оной покланлется, -- явсивенно бо въдый, яко идъже Церковъ Господа Бога Вседержителя, шамо и Божіе вселеніе, якоже глагола Господь Богъ къ Соломону: освяти храмъ сей, егоже создаль еси и положу имя Мое ту и будуть оги Мои ту во въки, и сердце Мое.— Аще ли же извъстно есть, яко Богъ во Церкви еснь, кию не имань покланянися Церкви? Сего ради покланяяйся Церкви Божіи, покланяется Самому Господу Богу. "По возвращени изь плана, когда храмъ былъ возсивновленъ и освященъ, Писаніе свидъшель-

ствуенть, что Ездра покланялся Церкви Бо-жіей. И "аще бо Ездра, Пророкъ и Архіерей и учишель Богомъ свидыпельсивованъ покланяшеся ко Церкви, по какъ глаголюпъ ерешицы, яко неподобаешъ кланящися Церкви?"— Какъ же, спрашивали ерепики, Богъ говоришъ: не сотворите себъ богъ сребрянъ и богь злать и не поклонитеся имь, вы же глаголете, яко подобаетъ поклонинися рукотворенію?—Іосифъ опівъчаеть: се глаголеніъ о Іудеахъ, иже въ пустыни телецъ златъ сліявше, и глаголаше: се бози твои Израилю, идоль убо Моавскій поставища, попомъ же Веельоегору послужища, при Ахавъже Ваалу, при Манассіи Дію, при Ровоамъ же з апымъ юницамъ, при Навуходоносоръ же покланяющеся образу глаголаху: слава тебъ Навуходоносоре. И пророкъ о шъхъ глаголешъ: пожроша сыны своя и дщери свои бъсомъ; тьхъ ради Писаніе глаголеть: иже оставиша истиннаго Бога и сотвориша идо-лы во илія скверных з человък и безсловесныхъ и животныхъ и боги сихъ именоваху. Мы же не идолы шворимъ, ниже глаголемъ Свящымъ иконамъ: се бози наши сушь, ниже творимъ богъ сребрянъ и богъ злашъ, но аще отъ злаша и сребра или опть иныхъ вещей сотворимъ Сватый и животворящій крестъ или Божественныя иконы, святы и честны тъхъ нарицаемъ, но въ честь и славу Божію, и Святыхъ Его. Яко-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

же Іаковъ не жезлу Іосифову поклонися, но держащаго жезль Іосифовъ почте, и якоже Іудее двъ скрижали оптъ камени и два Херувима, иже отъ злата, и иная же во храмъ почишаху, не естество каменя почитаху, ни злата, ниже древа, но Бога, вчинивнаго сія: тако и мы покланяемся честному кресту м Божественнымъ иконамъ и прочинъ Божеспвеннымъ и освященнымъ вещемъ, иже въ честь и славу Божію сотворени, ни злату, ниже древесемъ, и инымъ вещемъ, но Христу и Святымъ Его.-Многибо вещи имамы, имже покланяемся, Богиже сихъ не нарицаемъ. Покланлемся бо Царемъ и Княземъ, боги же сихъ не нарицаемъ; покланяемся же и другъ другу, но Боги пітахъ не нарицаемъ.-И аще убо въ Ветхомъ Законъ, заключаенъ Іосифъ, покланяхуся иже опъ рукъ человъческихъ сотворенной церкви и прочимъ Божсспвеннымъ вещемъ, яже Самъ Богъ повелъ въ славу свою сопворипи; по кольми паче нынъ подобаепъ въ новъй благодати покланяпися иже опъ рукъ человъческихъ сопворенной Церкви и образу Господа нашего Інсуса Христа и Святыхъ Его. – Понеже въ Новомъ Законъ изліяся большая благодать Святаго Духа ... Показавши основаніе почипанія Церкви и Свяпыхъ иконъ, поборникъ православія довольно подробно излагаемъ причины, въ особенности заставляющія насъ покланяться иконь Святой Троицы, Спасителя, Божіей

матери, Святыхъ мужей и мощамъ; пишелъ чпо должно изображаль на иконъ пречистый образъ Господа нашего Іисуса Христа, такъ накъ онъ Самъ, на памящь о Себъ, оспіавиль върнымъ образъ Свой, посланный имъ къ Авгарю, много лътъ лежавшему на одръ бользни и исцълъвшему отъ одного прикосновения къ сему образу. Сей образъ видъли Божественные ученики и Апостолы Его, и какъ видъли, шакъ и написали его и пошомству заповъдали писать и почитать его, и покланянься ему; и много было неизреченныхъ знаменій и чудесь от пречистаго Его образа и даже донынъ бываешъ; потому что отъ образа Его неразлучно самое Божество Его.—Ерепикъ возражаетъ: "буди убо иконъ Христовъ—сія тако, якоже глаголете, по-кланящися подобаетъ. Чтоже о прочихъ отвъщаене, ихже именуете святыхъ, и образы ихъ написуете, и мертвыя кости любине?" Іосифъ отвъчаетъ: "Святый Апостолъ и Евангелистъ Лука является написавый преже образы Господа нашего Іисуса Хриспа и пречистыл Его Матери; потомъ же написа образы Святыхъ Апостолъ и Пророкъ на иконъ. Тому же послъдующе и мы такоже пишемъ и почитаемъ не точію образъ Господа нашего Іисуса Христа и Пречисівыя Его Матери, но и всечестные образы Святыхъ и Богоносныхъ мужей, иже быша честни и воэлюбленни Lory, якоже древніи Праведницы

и Пророды и Папріарси, иже многихъ меріпвыхъ воскресиша, и слъпыхъ очи просвъщища, и бъсы изгнаша, и многа чудеса о Бозъ со-дълаша, о нижже и Давидъ глаголепъ: миль зъло гестни быша друзи Твои, Боже, и паки: честна предъ Господемъ смерть преподобныхъ Его, и дивенъ Боеъ во Святыхъ Своихъ. Исаіа же глаголеть: Праведницы во въки живуть. И многа супь пакова. И Господь нашъ Іисусъ Христосъ глаголенть о сихъ: вы друзи Мои есте,пріємляй вась, Мене пріємлеть. И паки глаголенъ: вы есте свът міру и соль земли. И паки: слушаяй васт Мене слушаеть. Того ради аще узримъ коего отъ Свящыхъ церковь или плашецъ отъ ризы, въ нейже подвизася Святый угодникъ, или косшь ошъ шъла его, или персть отъ гроба его, то всечестно и свято имамы и со страхомъ покланяемся и цълуемъ любезно, понеже и та освищенна супіь, и Божественныя Свяшаго Духа благодани исполненна. — Сихъ ради и Божеспвенныхъ вещей Богови почеспь опъ насъ воздаспил. Пишуще же изображенія Свяпыхъ на иконъ, не вещь чшемъ, но ошт вещнаго сего зрака возлешаент умъ нашъ и мысль къ Божеспвенному желанію и любви, ихже ради благодашь Божія дъйствуеть неизреченная чудеса и исцъленія (148). — Паки ерешикъ глаголешъ: како въ бездушныхъ тылесехъ и въ рукотворенныхъ вещехъ Богъ

чудеса творить? Къ нему же рещи: како Моисею чудодъйствующу не ему, но и жезлу его положи Богъ силу и чудеса, и Иліинъй милопи Богъ дарова благоданъ Свою, еюже и Елисей страніна сотвори, ихже невозможе преже о себъ сопвориши? Гудеи почишаху Пророческая и Пашріаршеская гробы, и коспи Іосифовы Израильшяне изъ Египпа принесоша, и Елисеево тъло мертво суще мертвеца воскреси, и пр. Тълеса праведныхъ сушь храмъ Свящаго Духа, перспъ ихъ и кости полны сушь Божественныя благодати, и лкоже живымъ даровалъ есив Владыка духовное дарованіе и силы и чудеса творити, такоже и души ихъ отлучшися отъ твлесе ничтоже лишенія имупть. Сего ради не мертвыхъ наречемъ, 66-Наконецъ Іосифъ въ этомъ словъ говоришъ какъ должно покланяшься другъ другу, Царямъ и Богу (149). Выпишемъ изъ эпіой часіпи одно мъсто, въ которомъ подпрверждается мысль о важности Церкви. Въ семъ мъсшъ Іосифъ опівъчаетъ отказывающимся ошъ хожденія въ церковь подъ півмъ предлогомъ, что и дома можно молиться Богу. Главная мысль въ ошвъшь Іосифа та, что молишва, въ церкви дъйствительнъе, нежели дома. "Прельщаешися человъче! Помолишися въ дому возможно: сицеже помолипися, якоже во церкви, невозможно, идъже пъніе единодушное къ Богу всылается, и единомысліе, и согласіе, и любве союзъ. И во время оно,

-мобимиче, не человащы шочію вопіюпів страшнъйшій онъ вопль, но и Ангели припадаюшь ко Владыцъ и Архангелы моляшся; якоже человъцы, въпіви масличныя опісткіне, ходянь ко Царемъ и ради вънвія милости и человъколюбія тъмъ воспоминающе, сице и Ангели тогда вмъсто въшвей масличныхъ Самое Тъло Владычнее предлагающе, Владыку моляшъ. — З тъ и Священническая молишвы возсылаются. Сего ради и Священницы предсполтъ, яко да народныя молитвы, немощнъйша суща, сильнъйшихъ сихъ еминася, купно взыдутъ съ ними на небо. — Церковъ небесе укорененна есль, и удобнъйши сспь солнцу угаснупи, нежели церкви безъ въсши быши: горъ бо воинства Ангельская славословящь, доль во церкви человьцы ликовствующь; горъ Серафими Трисвятую пъснь вопіють, долъ туже пъснь человъческое множество возсылають. Обще небесныхъ и земныхъ поржество, едино благодареніе, едино радованіе, едино веселіе.—Ничтоже пако обрадованну нашу устроленць жизнь, лкоже еже во церкви красованіе. Въ церкви печальнымъ упівшеніе и веселіе; въ церкви шруждающимся упокоеніе; въ церкви насилуемымъ опдохновеніе; церковь брани разруши, рашь ушоли, буря ушиши, бъсы оттна, бользни уврачева, напасти опрази, грады колеблемыя устави, небесныя двери отверзе, узы смершныя пресъче, и иже свыше наносимыя

и иже опть человъкъ навъпы вся оптя и покой дарова. Пріидите ко Мнть вси тружедающійся и обремененній, и Азт упокою вы. Что сего глагола любезпъйти? Что сего званія сладостнъйши? Въ покой убо отъ трудовъ понужаеть, во ослабу отъ бользни прелагаеть, въ веселіе отъ псчали призываеть."

4. Ерепики вооружались пропивъ монашества. Иноки, говорили они, сами изобръли жишіе себъ, но ни Пророки, ни Апостолы не заповъдали житія сего. - Іосифъ пишешъ, что и въ Ветхомъ Завътъ много примъровъ д вственной жизни, - видимъ Мелхиседека, Илію, Елисея, Даніила и многихъ другихъз еще болье въ Новомъ Завътъ. Інсусъ Хрисшосъ, заповъдуя послъдователямъ Своимъ ошречься опъ себя для Него, въ этой заповъди положилъ уже основание и иночеству. 'Апостоль Павель яснье выразиль мысль Вожественаго Учителя. Хощу, пишеть онь, да вси геловъцы будуть, якоже азъ.— Неоженивыйся печется о Господниху, како угодити Господеви; а оженивыйся печется, како угоди жень.—Вдаяй браку свою дщерь добрт творить, а не вдаяй. и луче творить. Далье— Іосифъ свидъшель-сшвуешся преданіемъ. Маркъ, ученикъ Пешровъ, по свидъшельству Евсевія, въ Египпів устроилъ много церквей и монаспырей и предалъ пноческое жиште. , Ошъ чегожъ ни **І**исусъ Христосъ, ни Апостолы не быди пноками 24 спраниваютъ ерешики.—Опъ шого, ошвъчаенть Іосифъ, что иноческій образъ есть образь покалнія, а Інсусу Хрисшу, какъ безгрышному, нечего было каяшься. "А Свящіи Божеспівенній Апостоли, по вознесенін на небеса Господа нашего Іисуса Христа и по сошесивии на вихъ Свящаго и Живошворящаго и всесильнаго Духа власны пріяна ошъ имущаго всяку власшь на небеси и на земли, и пріидоша въ мъру возрасша Христова и быша свъщъ міру, и быша подобни Самому Христу и паковой благодати сподобишася, якоже никтоже ихъ отъ начала міру даже и досель. Рече бо къ нимъ Господь: егда сядеть Сынь геловьческій на престоль славы Своен, сндете и вы на двоюнадесяте престолу судяще объманадесяте кольнома Израилевома. И кию убо сихъ есть болій? Или кию есть симъ почень? Сін по Бозъ бози и по Господъ господіе и судія вселенный. Сего ради не имъяху образа иноческаго, понеже инъ образъ имъяху и инъ санъ, еже есть Апосшольскій санъ, Далъе — ерепики говорили: Ангелъ, явившійся Цахомію, былъ черный; эщо знакъ дъйсщва бъсовскаго. Іосифъ ошвъчалъ: Ангелъ сей быль посланникъ Вожій, потому что ию, чио заповъдалъ онъ, согласно съ Божесивеннымъ ученіемъ. А чию онъ явился въ черномъ одъяніи, — имъя на себь схиму, эшаго пребовало по, чно возвъщаль онъ

вы повельная плачевная имети жимпія. Наконецъ слова Апостола Павла 1 Тим 4, 2. 3. и Моисея: проклять всякь, иже не возставить съмени во Израили, ерепики **толковали объ инокахъ; а слова Исаіи:** блажент имъяй съмя вт Сіонт и сродники во Герусалимъ, опносили къ мірянамъ. Іосифъ опівтчалъ ерепикамъ, что слова Апоспіола Павла опіносяпіся къ пітьмъ ерепічкамъ кошорые счишали бракъ прелюбодъяніемъ, а брашна скверною, каковы въ послъдешвін были: Манихеи, Маркіонипы, Мессаліане. Но иноки предпочинающъ шолько дъвство браку, а не опвергающъ бракъ, и воздерживающся оптъ пищи, а не называющъ пищу скверною. Слова Моисел сказаны о шъхъ, которые браку причастились, съ женами жили и съмени не возсшавили. Кромъ того это сказано жившимъ въ Вешхомъ Завъшъ, а въ Новомъ Завъпть неимъетъ мъста, такъ какъ и многое другое изъ Ветхаго Завъта упразднено въ Новомъ. Слова Исаіи должно разумъпів не о чувспівенномъ съмени и не о плотіскихъ сродникахъ, но о съмени духовномъ, раждающемъ духъ спасенія, и о сродпикахъ духовъ ныхъ, раждаемыхъ Духомъ спасеніл.

5. Ожиданія кончины міра спачала посль шеспи шысячь, льшь а потомь посль семи тысячь, были довольно сильны въ Христіанскомъ міръ. Не исполненіе ожиданій, жакъ мы уже видъли, дало еретикамъ случай

ругаться надъ писаніями Опцевъ Церкви. Дюбопышно послушать, какъ Іосифъ защищаетъ Опщевъ Церкви и опровергаенть надежду знать, когда наспічнить въчноснь. Прежде всего онъ приводишъ ясныя изреченія Св. Писанія, изъ которыхъ видно, что время. скончанія міра есть піайна, извъстная одному Богу. Далъе, приведши мъста изъ Василія Великаго, Григорія Богослова, Іоанна Злашоустаго, Іоанна Дамаскина, Максима Исповъдника, Ефрема Сирина, въ кошорыхъ они на основаніи словъ Соломона: даждь часть седмими говорять о семи въкахъ существованія міра, заключаеть видишь ли, что "вст они равно въщають и полагають семь въковъ, а не семь пысящь, и будущій осмый въкъ, а не пысящу осмую. Въкъ, говоришь Іосифь, имъешь различныя значенія, и не всегда означаеть опредъленное продолженіе времени. А почему сей въкъ названъ седмеричнымъ? — Это потому, что число семь Богъ предпочелъ всемъ прочимъ сламъ. Въ седмый день Богъ почилъ опъ дълъ Своихъ; седмый день Богъ назначилъ для служенія Себъ; седмый годъ и семь разъ седмый опіличались у Евреевъ особыми учрежденілми; и наши годы счинаются седмицами, и Архангелъ Гавріилъ седмицами исчисляль Даніилу время пришествія Мессіи.-Чтоже касается до свидътельства написаннаго Никифоромъ Ксаноопуломъ въ Синаксары

"глаголюшъ же, яко послъ седми пысящь льшъ буденть приходъ Его, - то оно не имъешъ никакой силы, попюму что неизвъсшно, кию говоритъ. Ерепики ссылались еще на Пасхалію, которая написана на семь пысячь лешь для того будто, дабы показапъ , чио семь пысячь лепъ буденть существовать міръ. Іосиръ опівъчаеть: Паскалін не было до самаго Никейскаго Собора, и время празднованія Пасхи зависьло опъ произвола Предсшолнелей Церкви. На Никейскомъ Соборъ опредълено было праздновать Паску въ извъстное время. Вместь съ эпимъ Опщы Церкви написали великій кругъ, положивши предъломъ его 500 леть. Кругь сей обращаения шакъ же, какъ кругъ лунный и солнечный: но кто знаеть, когда перестанешь обращанься этонь кругь? Его довели до шеспинирісячнаго льша, полагая, что какъ въ печеніи шести дией міръ созданъ Богомъ, такъ онъ и долженъ существовать шесть великихъ дней, — пысящельтій. Но шестая тысяча льшъ прошла, а кончины міра не было. Другіе спали думать, что прежде конца міра должна пройши шысяча льпів ошъ воскресенія Христова, пюлкуя вь свою пользу слова Іоанна Богослова во Апокалипсисъ: связань будеть звырь, сирыхь діаволь, тысята льть, и пошому продолжили Пасхалію досель. Но и эпп неправду сказали: пысяча ліпь не означаеть опредъленнаго

продолженія времени. Нъкоторые опять начали домышлять, что седмеричень въкъ сей, и потому міръ долженъ дотоль существовать пока кончится седмая тысяча льшъ, и довели Пасхалію до седмитысячнаго льша. Но и это самомышленіе человъческое, а не ученіе Аностоловъ или Богоносныхъ Отщевъ и седми Вселенскихъ Соборовъ. Если бы на семи пысячахъ льтъ Св. Отщы слежили Пасхалію, то въ седмитысячное льто скончался бы міротворный кругъ, но вотъ еще прошло восемдесять четыре года міротворнаго круга, посль того какъ льто седмитысячное скончалось.

Сдъланныхъ выписокъ очень достаточно для того, чтобы имъть понятіе о малоизвъстной еще у насъ, но очень замъчательной въ Исторіи нашей Церковной Литтературы, книгъ Іосифа Волоколамскаго, а его отвъты могуть служить достаточнымъ опроверженіемъ Жидовской ереси.

## РАСКОЛЫ (105).

Расколы съ особенною силою обнаружились у насъ въ XVII спольти, во времена Никона. Но самое простое соображение показываетъ, что въ одно это время не могло произойти и образоваться въ нашей Церкви такое большое разъединение, не могло вдругъ явиться у насъ такое множество упорныхъ и неразумныхъ защитниковъ мнъній столько странныхъ и неосновательныхъ, каковы мнънія Русскихъ раскольниковъ, что слъдовательно, по крайней мъръ, нъкоторые расколы долженствовали быть и прежде. XVII стольтие было только временемъ ихъ полнаго и явнаго обнаруженія.

Еще въ 1551 году Іоаннъ Грозный созвалъ Соборъ, извъсиный подъ именемъ Стоглавнаго. Цълію этого Собора было исправленіе безпорядковъ церковныхъ. Много было
составлено на немъ опредъленій, полезныхъ
для Церкви, но между опредъленіями его
находятся и такія, которыхъ никакъ не
можетъ принять православная Церковь,
такъ напр. опредъленія о сугубой аллилуіа и двуперстномъ сложеній врестнаго
знаменія (151). Это было цълымъ сполътіемъ прежде Никона. Неизвъстна намъ
исторія Стоглавнаго Собора; но можно думать, что на этомъ Соборъ сторона державшался несправедливыхъ мнъній была или

сильнъе стороны православныхъ, или, по крайней мъръ, равносильна ей, и какъ по-. слъдния не захопъла упвердинь Собора въ такомъ видь, въ какомъ онъ дошелъ до насъ, такъ и первая не соглашалась признашь его безъ шъхъ положени, на копорыя она настаивала и которыя отвергали православные. Такимъ образомъ и не здъсь еще начало раскольническихъ мнъній, существующихъ въ нашей Церкви. Исторія свидътельствуеть, что много мнъній и обрядовъ раскольничьихъ было еще до Стоглавнаго Собора, хоппл и не объясняетъ во всей полнопъ начала и образованія каждаго изъ пихъ. Въ настоящемъ изслъдованіи предспавимъ слъды такихъ мнъній и обрядовъ въ предълахъ времени, назначеннаго для нашего разсужденія. Прежде всего предспавляется вниманію:

## I Привязанность къ стариннымъ книгамъ.

Гдѣ должно заключаться начало раскола—привязанности къ старинъ? Тамъ не можетъ быть этого раскола, гдъ грубая, чувственная природа не подавляетъ разумной, гдѣ не слъпая, но разумная въра оживляетъ и освъщаетъ душу. Не можетъ и тамъ открыться неразумная привязанность къ старинъ, гдѣ, живя въ невъжествъ, не замъчаютъ своего положенія, и строгій взоръ

Digitized by Google

ума испыннующаго, исправляющаго, очищающаго еще не проникалъ въ область щемную. Эта привязанность должна появиться и обнаружиться въ свойственныхъ ей дъйствіяхъ, когда народу, сроднившемуся съ самымъ грубымъ невъжесивомъ, начнушъ говорить открыто и безь осторожности, что одно, во что онъ прежде върилъ, не совсьмъ върно, другое совершенно ложно, что все это нужно очистить, исправить. Тогда-то невъжественная чернь съ негодованіемъ, съ неиспювствомъ возстанетъ пропивъ вразумленій благонамъреннаго просвыщенія, возстанеть потому, что подумаеть, будто портять, отнимають у нее святую въру. Обыкновенно що и свято, то и непреложно для ней, съ чъмъ прожили дъды и прадъды; сама она размышлянь не обучалась и не умъешъ; она живешъ умомъ чужимъ, наслъдспівеннымъ, дъйспівуепть намлиью и чувствомъ. Памлиью и чувствомъ она сохраняенъ памянники въры, но, разумъешся, не надежно. Мало дъйсшвуя разумомъ, она легко принимаешъ ложъ за исшину, пъму за свъпъ, и принявши готова бываеть защищать ее со всты ожесточениемъ спрасти. Представимъ теперь народъ, стоящій почти на самомъ низкомъ степени образованія; памяшники религіозной его жизни частію изглажены, частію испорчены временемъ и невъжествомъ; а между тъмь онъ

привыкъ къ эпимъ памящимамъ, онъ образовалъ себя по нимъ; они сдълались для него свяпы и непреложны. Пусть благость Божів пошлеть людей образованныхъ для озаренія его свътомъ чистой истины, и эти люди спануть дъйствовать со всъмъ усердіемъ, стануть показывать народу его заблужденія, неосторожно коснутся того, что онъ считалъ неприкосновенною святынею. Какъ примуть такихъ людей? Очевидно какъ людей злонамъренныхъ, и въ народъ вспыхнетъ раскольническая, неразумная страсть къ своей старинъ.

Такъ было и въ Россіи. Пока просвъщеніе, введенное въ Опечеспіво наше вмъстъ съ истинною върою, озаряло Россію; пока Россійская Церковь находилась въ связи съ неомраченною Константинопольскою,въ Россіи не считали преступленіемъ исправлять ошибки въ книгахъ церковныхъ; древность не облекалась еще неприкосновенною важностію святыни; при надзоръ свъдущихъ Пастырей за книгами церквей немногочисленныхъ, при общемъ знаніи дъла въры, уваженіе къ памяпіникамъ въры не ограничивалось буквою. До насъ дошли плилтники письменности Церковно-Славянской изъ разныхъ въковъ, по которымъ мы видимъ, даже не справляясь съ свидътельствами, что когда дълали въ Россіи для памяшниковъ въры. Въ разповременныхъ рукописяхъ Церковныхъ мы

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

находимъ разности не одинаковаго рода. Однъ изъ сихъ разносшей произошли просто отъ ошибокъ писца, другія—плодъ заняшія людей, хоппъвшихъ бышь вразумищельными введеніемъ формъ Граммашики обласпиной или шолько своихъ понятій; третьи внесены півми, которые имъли у себя Греческій шексть и по немъ исправляли Славянскій переводъ. Такъ, сличая пришчу о талантахъ (Мапю. 14-30). въ Евангеліи Мстиславовомъ, писанномъ 1125-1152 г., съ чтеніемъ ея по Остромирову Евангелію 1057 года, мы находимъ въ первомъ поправки прошивъ послъдняго(152). Такъ въ 17 спихъ чипается: "ить пріобріьте другая два; " а въ Остромировомъ чте-ніе соотвътствуетъ тъмъ Греческимъ руко-писямъ, въ которыхъ опускается кай айтос. Такъ въ 19 сп. и възвтыща съ ними слово; въ Остромировомъ: и състязася съ ними ο словеси, καὶ συναιρεί μετ' αὐτῶν λόγον. Τακъ въ ст. 16, 18, 20, 22, 24, читается: иже взя; въ Остромировомъ вездъ: пріемый. Въ 30 ст. по Остромирову Евангелію: неклюгимаео; по Метиславову: непотребнаео, аховог. Равнымъ образомъ въ молитвъ Господней по Мсшиславову Евангелію: избави насъ от лукаваео; — по Остромирову: от непрілэни. Что это, какъ не поправки человъка, знавшаго подлинникъ? Евангеліе Синодальное или Галическое 1144 года оппличается мъсщными поговорками (153) — и полко-

ваніями, которыя такъ важвы, что кажется не могли бышь сдъланы безъ справки съ подлишикомъ (154). Въ Евангеліи Городищенскомъ (Новгородскомъ) 1207 года встрачаюшея пропуски и описки писца: по есть и шакія опіличін, копіорыя указываюць на разность перевода. На пр. въ 25-иъ стихъ: дадите имущему пять таланть, по нъкоторымъ Греческимъ спискамъ читаепіся: та петте. Въ 17 ст. опущено: и той. Абіе перенесено изъ 15 спіиха въ 16 спіихъ. Æປ໋ອ ເພຣ ді поречваї читаєпіся въ нъсколькихъ спискахъ, и Ринкъ эщо чтеніе счипаеть правильнымъ. Въ молишвъ Господней чишаешся: хльбъ нашь наставшаго дне даждь. Сія поправка повигорлешел и въ Московскомъ 1358 года и въ Новгородскомъ 1409 г. Евангеліяхъ. Въ томъ же Евангеліи читаемъ: остивляхомъ, аφίεμεν. Въ нъкошорыхъ нашихъ спискахъ опущено славословіе въ молитивъ Господней, Маш. 6, 13; въ древнихъ Славянскихъ спискахъ оно есть, но въ нъкоторыхъ Греческихъ нъпъ его. Въ Осодоровомъ Евангеліи, писанномъ 1358 года въ Москвъ въ пришчъ о шаланшахъ, чишаемъ: по силъ ихъ, шогда какъ въ древнихъ Евангеліяхъ стояло: противу силы своей; въ нъкоторыхъ Гречес-кихъ спискахъ чищается: хата түх гдіях дічания, а въ другихъ: кага айтё бичания. Въ 20 ст. опущены слова: принесе другія пять таланть, глаголя; ихъ вывы

и въ нъкоторыять Греческихъ. Въ 25 стихъ: убояхся и скрых, а въ древнихъ: и убояв-ся шедъ скрых; въ нъкоторыхъ Гречес-кихъ: аппло кай. Впрочемъ въ Өеодоровомъ спискъ видны и частыя ошибки писца; на пр. въ 17 стихъ: такоже и вторый. Это произошло от того, что въ образив его слово, два, написано было буквою в. Въ 18 стихъ: а еже прія единъ-вивсто: иже... Въ 29-и сбудется-вивсто: и избудетъ. Сіе последнее обстоятельство показываеть. что поправки въ Өеодоровомъ спискъ сдъланы ранше 1358 года. Въ слъдовавшихъ за сими списнахъ вовторяются только отличія ню пого, то другаго, или нъсколькихъ витель списковъ, съ добавленіемъ ошибокъ нисца, ими своевольныхъ Русскихъ поправокъ. Здъсь ибщъ нужды доказывать, что поправки, замвчаемыя нами въ древнихъ церковныхъ рукописяхъ, сдъланы не часшнымъ человъкомъ, не имъвшимъ никакого вліянія на дъла цълой Церкви. Стоитъ только сличить разные списки Евангелія, и мы увидимъ, какъ поправки одной рукописи повпоряются въ нъсколькихъ другихъ позднихъ. Такъ Галическое Евангеліе 1144 года принято было за образецъ не полько для другихъ Галическихъ 1164 и 1357 г., но и для Евангелія, писаннаго въ 1355 году для Новгородскаго Архіепископа Мочсея, потому что во всемь этимъ спискамъ въ молиптве

Господней чиппается: хльбъ достоинь естеству, да ся освятить, отпущаемь и пр. Въ древнихъ спискахъ, по областнымъ выраженіямъ не прудно опігадать, какое мьсто въ Евангеліи съ какаго именно списка исправлено. Впослъдствіи нъкопорыя по-правки изъ Новгородскихъ списковъ вносили въ Галическіе и изъ Галическихъ въ Новгородскіе. Это, какъ очевидно, не всегда служило къ исправленію текста, но всегда показывало, что поправка писца-не переводъ. Сличая древній переводъ съ поздними поправками замъчаемъ, чпо въ древнія времена при переводъ держались не столько буквы подлинника, сколько его смысла; поздніе же поправишели время ощъ времени больше стали жертвовать вразумительносmiю Славянскихъ выраженій буквальной върности подлиннику (153). Черта, весьма замъчашельная для настоящаго дъла! Такимъ ебразомъ видимъ, чито въ XII въкъ, послъ временъ Владиміра и Ярослава, ревносніно забопнившихся о распроспранени въ землъ своей духовнаго просвъщенія, у насъ поправляли древній переводъ Евангелія. Въ Галицін XII въка, въ которой древніе Князья, особенно Остромысль, опъ души любили Въру и духовное просвъщение, видинъ тоже. Вь ХІІІ-мъ и, моженть бынь, въ началь XIV въка шакже сличали Славянское Евангеліе съ Греческимъ шексшомъ. - И всв эши

поправки не возмущали народа. Причины очевидны. Время не успъло еще ушвердишь важности буквы сшарой, не освящило ошибокъ въ переводъ и письмъ; поправки дълались по въ по, по въ другое время, по немногу, не вдругъ. Но что видимъ съ половины XIV въка? Св. Алексъй Митрополитъ поправлялъ Славянскій переводъ Евангелія, но только для кельи. Съ половины XIV стольтія въ Россіи не было Митрополитовъ Грековъ. Между пъмъ писцы портили и прежде рукописи, не переставали портить и пеперь, прибавляя, какъ говоришъ и Стоглавый Соборъ, опись къ описи; съ одной неисправной рукописи списывали другую, которая въ свою очередь наполнялась новыми ощибками. Ощибки слишкомъ очевидныя были замъчаемы и исправляемы, но другія не могли быпь замічены и исправлены. Надлежащее исправление ихъ піребовало сличенія съ подлинникомъ, слъдовашельно хорошаго знанія языка, на которомъ писанъ подлинникъ. Но исправлять такъ, какъ должно, было некому, потому чио не было людей, хорошо знакомыхъ съ Греческимъ языкомъ; кромъ того безпрестанныя междоусобія и Монгольское иго истребили много пособій и памятниковъ просвъщенія. Можно было наконецъ уппратить сныслъ Богослужебныхъ книгъ. Чтожъ оставалось дълашь въ такиххъ обстоятельствахъ? Дорожинь спарыми рукописями и съ ними сличапъ

новыя. Такъ и стали дълать. Прежде дорожили возможною близости перевода къ Греческому тексту, и близости жерпівовали ясностію и вразумительностію языка; теперь съ возможною почностію стали переписывать и ошибки спіарыхъ рукописей, и скопировывать самый почеркъ. Но такъ какъ это не предостерегало новыхъ рукописей отъ новыхъ ошибокъ: то въ однихъ расположеніе къ старымъ рукописямъ перешло въ глубокую, безотчетную страсть, другю осмълились поправлять смыслъ текста по самому недальновидному, даже темному разумънію. Ошибки послъднихъ пюлько укръпляли заблужденіе первыхъ. Отсюда—то произошли опибочныя мнънія объ образъ письма и произношенія нъкоторыхъ Священныхъ словъ въ Церковныхъ книгахъ.

Какъ образовалось у насъ мнъніе, что имя Іисусъ надобно писать їс и произносить: Ісусъ, а не—Іисусъ? Извъстно, что Греки учили насъ нисать. Понятно, что учимели въры не хонгъли, чтобы мы злоупотребляли ихъ уроками. Опіъ нихъ могли приняніь мы извъстное начертаніе святаго Имени. Какъ писали Греки Имя "спасеное?" Обращаясь къ древнимъ Греческимъ рукотисямъ, видимъ, что имя Іисусъ писалосъ тамъ, видимъ, что имя Іисусъ писалосъ тамъ и полнымъ складомъ Ілобъ, и сокращенно Іх. Въ постной Тріоди, писанной на мергаменъ и принесенной изъ Нантократора

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

въ Троицкій Сергіевъ монасіпырь, въроятно Максимомъ Грекомъ (156), въ стихиръ: Тебе одгьющаеося, читаемъ: удихитате Іпов. На утрени въ пропарв: уже омакается трость, по тойже Тріоди чипается: Іпове діха́ζεται. Но въ словахъ изъ Апоспіола: Бра-тіе, мить же да не будетъ хвалитися, токмо о крестъ Господа нашего Іисуса Xриста, читаемъ:  $\varsigma \varrho \tilde{\varphi}$   $\tau \tilde{s}$   $K \tilde{s}$   $\tilde{\eta} \mu \tilde{w} r$   $I \tilde{s}$   $X \tilde{s}$  и далве: ή χάρις τε Κε ήμων 'IE XE. Вопъ двоякое написаніе одного и тогоже имени въ Греческой древней рукописи! Тоже показывающъ намъ и палеографическіе Монфоконовы снимки съ древнихъ Греческихъ рукописей (157). Тоже говоришъ о Греческомъ начершаніи спасительнаго имени Преосвященвый Никифоръ, природный Грекъ, нарочно по сему двлу справлявшійся съ древнею Греческою писменностію. Прибавимъ наконецъ съ симъ ученымъ мужемъ, что это имя нигдъ не пишется у Грековъ: Іоб (158). Легко при семъ замъшищь, что сокращенное начертаніе IEOP IE, произошло опъ желанія сокращеннымъ письмомъ ускорить окончаніе піруда. Съ тою же мыслію написано Кы, Ів, сей вывсто: Кирів, Інов, сапро. Теперь, если у Грековъ было въ упопребленіи писать имя Іисусово и другія слова сокращенно: то они конечно могли учить и Русскихъ употреблять сокращеніе словъ въ Славянскомъ письыв. Русскіе не имъли причины опівергнуть

сего урока, напротивъ, при погдашней нуждъ вь письменныхъ памяпникахъ, должны были охопно воспользованься имъ для облегченія писцовъ. Такъ они приняли написаніе съ шишлами; съ эшимъ вивств вошло у насъ обыкновение писать је витето Іисусъ, но сперва не въ опредъленно одной формъ: иїс, исх. нісх. ісх. сперва хоптьли полько, подобно Грекамъ, скоръе писать имя Інсусово, а не слъпо подражань самому образу письма. Въ скорописи конечно легче было писать слово сокращенно, нежели въ полномъ видъ, однако извъстно, что въ рукописяхъ XI, XII, XIII, XIV и даже XV стольтій писали имя Іисусово и сокращенно: іст. їс, іст. ійс и полно: ИИСУСЪ, ІИСУСЪ, ИІСУСЪ (159). Неосторожное подражаніе Греческому письму и давность утвердили мало по малу одно только это сокращение: јо. Когда просторъчіе, для скорости привыкло произносить: IСУСЪ,—неразумный любитель старины, не знающій Греческой іопы, вывель отсюда, что гръшно произносить и писать спасеное имя: Іисусъ. Не видно по памяшникамъ, возникалъ ли споръ о правильномъ образъ писанія имени Іисусова до Царя Ивана Васильевича; извъсшно однако, что въ половинъ XVI столътія очень ръдко писали полное имя Іисусъ (160). Обычай писать сокращен. по усилился и ясно показываешъ, какъ раждалась и усиливалась у насъ спірасть

къ спаринному письму, къ спариннымъ жингамъ.

Невъжество и своеволіе до того наконецъ испортили Богослужебныя Церковныя книги, что ихъ надобно было почитать не за книги Церкви православной, а за писанія какихъ нибудь Аріанъ или другихъ ерешиковъ. Въ своемъ исповъданіи въры (писанномъ при Иванъ Расильевичъ), Максимъ Грекъ пицентъ: "благодатню Христовою азъ учю всякаго человъка прямо мудрепвовати о воплощиемся Бозъ Словъ: сиръгъ не глаголати Его единаго тогію теловъка по вашим в гасословеци... Такожде исповъдую всею душею тогоже Бога человъка воскресша изъ мертвыхъ въ піретій день, а не безконетною смертію умерша, якоже проповъдують его вездъ яже у вась толкованная Евангелія. Азъ учю несозданна по
Божеству того вършии и проповъдати, а
не убо создана и сотворена, якоже злотестивый арей хуляше и ваша тріоди проповъдують его вездъ, и правити ихъ небрежете . . . Безначаленъ Опецъ и нерожденъ и безконеченъ: ниже Самъ Себе приведе въ Вожественное Свое существо и упостасъ, якоже нъцыи безумники нечестивъ мудрству-ютъ. . а яже по васъ гасословцы собез-матерна Сыну проповъдують еео втаи, и вы таковую хулу презираете и не исправляете. ",Въ отвъчательномъ словъ" о

исправленіи книгъ Максимъ пишетъ: ,,06ръ-тохъ въ 9-й пъсни Канона великаго четвертка: сущаго естеством великато четвертка: сущаго естеством несозданна Сына и Слова, пребезнатальнаго Отца не суща естеством несозданна, воспъваема, и не стерпъхъ сицевую хулу и исправихъ. Въ томъ же Канонъ, въ послъднемъ стихъ 8-й пъсни: Христа единаго два мене познайте Въ Канонъ педъли Ооминой въ 3-й пъсни воскресшая плоть Христова названа неописуемою. Не смотря однакожъ на шакія нестерпимыя ошибки, книги кожъ на тактя нестерпимыя ощиоки, книги Церковныя были терпимы. Почему? Потому, что онъ спары. Ошибочныя чненія, ошибочныя мнънія все болье и болье укръплялись, а вмъсть съ этимъ возрастала и укоренялась и неразумная, совершенно слъпая страсть къ старинъ. Много прошло времени, прежде нежели эта страсть дала знать о себъ бъдствіями раскола. Первое обнаруженіе раскольтичност отпрасти къ старинъ мы видимъ въ нической спрасти къ смаринъ мы видимъ въ нашей Церкви во времена Василья Ивановича,

нашей церкви во времена басилья пвановича, когда возбудиль ее прошивь себя ученый и ревностный къ дълу въры Максимъ Грекъ. Максимъ, монахъ Аеонской горы, Ватонедской обищели, глубокоученый Богословъ, въ 1506 году по просьбъ Великаго Князя Василья Ивановича, посланъ былъ въ Россію для разбора и описанія Греческихъ книгъ, найденыхъ въ Великокняжескихъ налашахъ и для перевода тъхъ изъ нихъ, которыхъ

не было на Славянскомъ языкъ (161). Будучи въ Россіи, опъ, съ усердіемъ къ дълу въры чишалъ Славянскія Богослужебныя книги и Славянскій переводъ Библіи, и еспіественно не могъ не видъпъ грубыхъ ошибокъ, вкравшихся въ книги во время кровавыхъ междоусобій и Монгольскаго ига. Это должно было впушинь и внушило ему благую мысль объ исправленіи Славяно - Церковно - Служебныхъ книгъ. Мысль сио онъ предложилъ Великому Киязю. Предложение было принятю, и дъло исправленія книгъ возложено на Максима. дъло было важное и пребовало большой осторожности отъ того, кио взялся за него. Максимъ началь дъйсшвовать, "жегомъ, " какъ говорийъ онъ, "Божесшвенцою ревноспію" (162). Онъ спалъ судить наши книги по мъръ своихъ познаній, а онъ въ Парижъ, Флоренціи, Венеціи обучался словесности, философіи; онъ посъщаль лучшіе Испанскіе и Иппаліянскіе Университены; онь зналь лзыки Лашинскій, Французскій, Ишалівискій, Сербскій, Болгарскій, Церковно-Славянскій. Между шъмъ въ Россіи кто шогда писалъ книги? Въ Россіи что тогда знали? Чему учидись? Максимъ огласилъ Церковно-Славинскіл книги испорченными, исполненными заблужденій; а у нась проспый народъ счипаль Славянскій переводъ не шолько исправнымъ, во и Боговдохновеннымъ. Чъмъ же могъ показапься опізывъ Максима о книгахъ нашихъ?

Не инымъ чъмъ, какъ ересью, нестерпимою ересью. Спустя стольше позже, Преподобный Діонисій изключиль въ одной молишвъ лиш-нее слово: и оенелит — и народъ закричаль: онъ ерепикъ, онъ хочепъ огонь вывесть изъ міра (163). А стольтіемъ раньше, когда только- что стали опідыхать опів Монгольскаго меча и бича, когда о самыхъ Пастыряхъ говорили: "они грамоїпъ мало умъюшъ (ошзывъ Сшоглаваго Собора), " чъмъ могли казапься ученыя соображенія пламеннаго Максима? Заволновался народъ, закричалъ, что по старымъ книгамъ спаслись Святые Русскіе (164) и Максимъ оглащенъ еретикомъ. Максимъ началъ укоряпів невъждъ, указывалъ въ квигахъ ошибки и малыя и большія, обличалъ слъпое уважение невъждъ даже къ книгамъ ерепическимъ (165): его не слушали, на него жаловались, клевепіали Великому Князю (166). Страсти людей сильныхъ стали за одно съ невъжеспівомъ противъ Максима,—и Максимъ позванъ на Соборъ къ суду. Напрасно говорилъ онъ, что онъ не мудрспвоваль о православной въръ лукаво или хульно; онъ увидаль наконецъ, что поправокъ его не понимающъ и не поймушъ, и согласился, чию есть у него малыя шькія описи, но, говориль онъ, "Богъ свидъщель, не по ереси, а по нъкоему всяко случаю или по забвенію, и по скорби, смутившей іпогда мысль мою, или пъчіпо по излишнему винонишію написашаєв шогда шакова. Ниць надъ прижды, Максимъ оптъ всей души просилъ прощенія (167), и однако осужденъ, какъ ерепикъ и развратникъ Св. Писанія, отосланъ въ Волоколамскій монастырь, пошомъ въ Опрочь, далtе въ Троицкій Cepriевъ. Напраено онъ и изъ започенія своего писалъ ,къ Князьямъ и къ Митрополитамъ, что онъ совствить не ерепикъ, что онъ "благодашію истиннаго Бога нашего Іисуса Христа и правовъренъ Христіанинъ по всему, и Богохранимыя Русскія державы доброхопень Богомолецъ. Напрасно представляль исповъданіе своей въры, напрасно доказываль, что не поршилъ, а исправлялъ книги, "въ нихъже распившася ово убо ошъ преписующихъ ихъ, не наученыхъ сущихъ и неискусныхъ въ разумъ и хитросии грамматикійстьй, овоже и ошъ самыхъ исперва сошворшихъ книжный переводъ приснопамяпіныхъ мужей (довлъешъ бо ся исшина)" (168). Для Максима довлъла истина сама по себъ, и онъ зналъ и любилъ испину; но современники то не знали, то не хотъли знать истины. И Максимъ въ 1556 году умеръ въ започеніи.

Въ числъ защипниковъ дъла Максимова, кромъ двухъ переводчиковъ его, Власа и Димитрія и двухъ данныхъ ему писцовъ, инока Селивана и Михаила, былъ Аринемій, Игуменъ Троицкій, спарецъ Вассіанъ, знаменитый пошомокъ Литовскихъ Князей, мужъ святый,

котораго въ 1531 году Митрополить Даніиль обвиняль на Соборт въ нъкоторыхъ несправедливыхъ догматимческихъ митияхъ и, какъ въ важномъ преступленіи, въ связи съ Максимомъ Грекомъ (169). Между тъми, которые болъе прочихъ возставали на Максима, были: Митрополитъ Даніилъ, Чудовской Архимандритъ Іона, Коломенскій Епископъ Вассіанъ и иноки Волоколамскаго монастыря.

Мысль и предпріятіе Максима въ его время не имъли успъха очевиднаго. Онъ не могъ одинъ устоять противъ всеобщаго потока; но мысль святая не умираетъ въ Святой Церкви. При Иванъ Васильевичъ Митрополитъ Макарій призналъ необходимость трудовъ Максимовыхъ. Патріархи съ начала XVII стольтія постоянно заботились объ хил спольши постоянно засопились сов исправлени Церковных книгь. Такъ, Максимъ первый бросилъ новый свъплый лучь въ нашу Церковь. Но вмъстъ этопъ лучь, на первый разъ слишкомъ яркій, положилъ начало раздъленія нашей Церкви. Съ этаго времени въ Русской Церкви можно замъчать образованіе двухъ различныхъ, можно сказать, противоположныхъ областией, изъ котпорыхъ одна озарлешся просвъщениемъ школы, знакомишся съ учениемъ Церкви, пропикаепся духомъ Писанія, точите постигаеть значеніе вившней стороны религіи и отвыкаеть ошъ слъпой привязанносим къ обрядамъ;-другая опідъляенть себя опів школы, мало

или совствъ не знакомится съ духомъ Писанія и Церкви и преимущественно привязывается ко внъшности, живетъ въ ней, дышетъ и, такъ сказапь, душитъ ею свое религіозное чувство. Послъдняя область есть область Старовтровъ, Старообрядцовъ, Раскольниковъ.

И. Чтеніе въ члент символа втры словъ: и въ Духа Святаго, съ приложеніемъ: истиннаго.

Въ 9-й главъ Споглаваго Собора написапо: "шакожде и Върую во единаго Бога, суще глаголенися: и въ Духа Свлшаго истиннаго и животворящаго: ино то гораздо. Нъцыи же глаголюшь: и въ Духа Свяшаго Господа исшинного: ино то не гораздо. Едино глаголани: или Господа, или испинного. "Это правило Собора показываеть, чио прежде Стоглавато Собора быль въ Россіи споръ объ 8-мъ членъ Символа въры. Весьма любопышна для насъ Бесъда о семъ предметъ Описискаго инока Зиновія съ крылошанами (170). Иконописецъ Захарія сказавши, что различно чипають слова Символа о Духъ Святомъ, спрашиваеть: ,,аще есть разнешво нъкое въ глаголехъ сихъ? Зиновій ощвъчаеть: "иже правою втрою кто глаголеть нелицемтрит, мню не много разнешво зде. Пошомъ говоришъ: "обаче спірашно есть не глаголати: и въ Духа Святаго Господа. И видъхъ бо

писанныхъ быша при Ярославъ Князъ Владимеровъ сынъ и при Епископъ Іоакимъ, вначалъ крещенія нашея земли, во изображеніи православныя въры Свяшаго Вселенскаго перваго Собора писано, и въ Духа Святаго Господа, а не писано: и въ Духа Святаго истиннаго. Крылошане возражаютъ ему, что Василій Великій, жившій послъ втораго Собора, въ словъ о въръ "не написа Духа Святаго Господа, истиннаго написа Духа. Зиновій отвъчаеть: "Македоніянъ ради не написа Духа Святаго Господа, иначе Македоніане, увидавши нетерпимое ими слово, бросили бы книгу его, а Василій Великій желалъ, чтобы они прочли ее, и "иными имены научились, яко Духъ Святый Богъ есть. "

научились, яко Духъ Свлиый Богъ еспь. Ни изъ словъ Стоглаваго Собора, ни изъ бесъды Зиновія не видимъ, откуда про-изошло различное чтеніе члена въры о Духъ Святомъ. Видно только, что ссылались на Слявянскую книгу Василія Великаго, ссылались на древнюю Славянскую Кормчую, держались каждый своей старины: но никто не могъ справиться съ Греческимъ текстомъ. То, что говоритъ Зиновій о чтеніи Символа въры при Ярославъ, подтвержается извъстнымъ мъстомъ изъ Святославова изборника (171). Мы можемъ прибавить здъсь еще два свидъщельства древности въ доказательство несправедливости мнънія раскольниковъ.

Въ Сборникъ Преподобнаго Германа, спостника Преподобныхъ Зосимы и Савватія, хранящемся въ Соловецкой обители, членъ сей написанъ безъ прилога слова: истиннаео. Въ мірошворномъ кругъ Геннадія, Архіепископа. Новгородскаго, также нътъ сего прибавленія (172).

О происхожденіи сего прилога въ члень въры въроянна догадка пъхъ, конорые думаюнь, что писець приложеніемъ слова: истиннаео, хонъль почтить Духа Свянаго чеснію равною Отцу и Сыну. Ко времени Стоглаваго Собора, вмъсто прежней перемъны члена въры, введена уже другая. Это показываеть, чно первая перемъна сдълана довольно задолго до Стоглаваго Собора. Въроятно, ученый Максимъ Грекъ первый замътиль неправильное чтеніе члена въры о духъ Святомъ. Но его не слушали, потому что привыкли довърять только старому.

## Ш. Сугубая Аллилуія.

Года за четыре до Стоглаваго Собора (въ 1547 году) составлено клирикомъ Василіемъ жизнеописаніе Преподобнаго Евфросина, на которое, въ основаніе о сугубой Аллилуіа, ссылался и Стоглавый Соборъ. Въ этомъ жизнеописаніи Преподобный Евфросинъ выставляется ревностнымъ поборникомъ сугубой Аллилуіи. Вотъ что отсюда узнаемъ о немъ.

Еворосинъ, до монашества Елеазаръ, въ 1725 году (173) удалился въ пустыню, лежа-шую въ двадцати пяпи верспахъ отъ Пскова, и здъсь основаль обишель, кошорая, съ шеченіемъ времени, болье и болье распространялась и прославлялась. Видя въ Цериви большое несогласіе касашельно Аллилуіа — одни двоили ее, другіе троили— онъ безитрно скор-бълъ, и не зналъ, на что ръшиться: двоить или троить пресвятое Аллилуіа; прибъгаль къ спаръйшимъ себя, спрашивалъ ихъ о тайнь Алдилуіа, но никіпо не могь ошкрыіпіему этой тайны. Евфросинъ опправился въ Царыградъ; приходишъ шуда въ добрую пору, за долго до взяшія Турками Царскаго града, въ царствование Греческого Царя Кальянина; является къ Патріарху Іосифу и просить его разръщить недоумъніе. Патріархъ говорить, что должно двоить Аллилуіа. Евфросинъ, по повелънію Патріарха, идешъ въ Соборную Церковь—и здъсь слышитъ двоеніе Аллилуіа; обходить всю Констаніпинопольскую область, посъщаеть свяныя мъспа и монастыри - тоже слышить; совъінуется съ молчальниками пуспыни, и отъ нихъ пложе слышипъ. Недоумъніе Евфросина ръщено. Возвращившись въ обищель, онъ повелъваетъ двоить, а не троить аллилуіа, въ претій же разъ присовокуплянь: слава Тебъ Боже. Это нововведение показалось соблазнишельнымъ для духовенсива Псковскаго

неслыхавшаго, чтобы кто нибудь двоилъ аллилуіа, и возбудило сильное противодъйствіе. Былъ въ Псковъ нъкто Іовъ, который славился умомъ, былъ искусенъ въ Писаніи, счиппался столпомъ Церкви и учителемъ православія. Іовъ, услышавъ о нововведенія Евфросина, началь возбуждать прошивъ него духовенство пяти Соборовъ Исковскихъ и всъхъ православныхъ Христіанъ. Въ Исковъ говорили: "вся Церква Божія по всей земли нашей троятъ въ законъ аллилуія." Положено было отправить нъсколько свъдущихъ людей для соспизанія съ Преподобнымъ, въ числъ которыхъ опиличался нъкшо Діаконъ Филинпъ. Посланные въ обишель Евфросина приняшы были дружелюбно, хошъли было вступить въ споръ, но сперва однимъ взоромъ, пошомъ и мудростію Преподобнаго побъжденные, со спыдомъ возвращились назадъ. Іовъ послъ того еще сильнъе началъ дъйствовать противъ. Евфросина въ Исковъ; Евфросинъ лишился здъсь всей своей славы; никто не хоптълъ честить дарами монастырь его; на монаховъ его, когда являлись они въ городъ, указывали пальцами, какъ на оптступниковъ от святаго обычая церковнаго; проходя или провзжая мимо монастыря его не хопъли снимань шапки. Евфросинъ обратился съ жалобою на Іова къ тогдашнему Архіепископу Новгородскому Евфимію, - и говорилъ, что обычай сугубить аллилуіа, онъ

ваимствоваль изъ Царьграда. Евфимій предписаль Евфросину поступать согласно съ півмъ обычаемъ, какой нашель онъ въ Царьградъ, но самъ опіказался разбирать дъло. Евфросину оставалось терпъть. Такова Василіева повъсть о Евфросинъ. Изъ присовокупленныхъ къ жизнеописанію сказаній о чудесахъ Евфросина мы узнаемъ еще, что первому списателю житія его являлась сама Пресвящая Богородица съ Архангеломъ и съ Преподобными Евфросиномъ и Серапіономъ, открыла ему во снъ тайну аллилуіа и завъщала написать оную для всеобщаго въденія.

Всякій, кто со вниманіемъ прочтепть допедшее до насъ жизнеописание Евфросина, легко увидинъ, чию вся эша повъсшь исполнена самыхъ грубыхъ ошибокъ и вымысловъ, вамъпнить, чию составитель сей повъсши былъ человъкъ малограмапіный. 1) Списапіель жищія Евросинова самъ себъ прошиворъчицъ. Излагая побужденіе, заставившее Преподобпаго предпринять путетествіе въ Грецію, онъ говоришъ, что велико разногласіе было посреди Церкви Христовой, довъмъ бо двоящимъ, овъмъ проящимъ пресвятая аллилуіа", а описывая возмущение по случаю введения Преподобнымъ сугубой Аллилуіи, присовокупляешъ: "утвердися прежде сего обычай единъ всъмъ Псковичемъ по мірскимъ церквамъ монаспырскимъ, всъмъ проити аллилуја." 2) Списашель говоришъ, что сугубили алли-

луја въ Церкви Констанпинопольской, во всей области Констанпинопольской, во всъхъ свишыхъ мъсшахъ и монаспыряхъ. Эшо совершенная ложь, не споющая опроверженія. з) Говоришся, что Евфросинъ пришелъ въ Царьградъ при Императоръ Кальянинъ Папріарх в Ірсиф въ добрую пору, въ самый благодашный цвъшъ и во время всекрасныя пишины. Сколько въ эшихъ словахъ лжи!--Если Евфросинъ былъ въ Царъ градъ при шогда Іоаннъ VII Палеологъ. Для Царяграда была шогда совсьмъ не добрая пора. Опасность для него была столь велика со стороны Турковъ, что Императоръ съ нъкопорыми изъ духовныхъ и свъщскихъ лицъ въ ошчанни ръшились пожертвовать православіемъ во Флоренціи, шолько бы полуживь помощь прошивъ Османовъ. Болгаріл ; Сербія, вся почти Западная спорона Чернаго моря были опусшощаемы огнемъ и мечемъ. Имперапюръ боролся съ врагами, но безуспъшно. Церковь угнешаемая полишическими обсшолтельствами спрадала вдвойнъ-и опъ Турокъ и от опиступниковъ православія. Благодатный ли эпо быль цвыпь времени? Далъе 4) Изъясненіе тайны аллилуіа исполнено шакихъ нелъпостей, которыя могутъ притти въ умъ одному жалкому невъждъ (174). Сколько можно понимать это изъяснение, запушанное множесшвомъ словъ, аллилуја

вдъсь означаемъ: воспресе; двукрамное произнощение аллилуја въ славословји означаептъ: воскресъ Хриспосъ, Богъ и человъкъ, слава Ему. Посему проипь аллилуіа значило бы вводинь какое нибудь Божество новое, языческое. Троекрашное повшореніе цълаго славословія двлается въ следствіе приложенія сего славословія и къ прочимъ Лицамъ Святой Троицы, по участію ихъ въ дълъ воплоще-нія и воскресенія Іисуса Христа.—Впрочемъ нъкопорыя выраженія въ семъ изъясненіи, если не обличающъ врешичество въ писатель, по крайней мъръ совершенно безтолковы. На пр. что значать сін слова: "Христосъ веотступивый вочеловъченія Св. Духа Божеспва Опіца, или: "идъже Сынъ, Слово Божіе, ту и существо Святаго Духа Бога вочеловъченіе. (6 Вообще наконенъ 5) взглядъ на чрезвычайную важность двоенія аллилуіа (175) обличаеть въ жизреописатель раскольника, конюрый исказиль сказаніе перваго жизнеописашедя. (176). А нъкопорые обороны и выраженія прямо показывають въ немъ человъка, который хошъль, чъмъ бы то ни было, сообщинь чрезвычайную важность часпиному мивнію, но не умівль эппого сдівлать, и даже иногда высказывалъ многое провицъ себя. На пр. жизнеописашель самъ говоришъ, чпо "мнози въ чудесъхъ просіяща и въ великихъ знаменіяхъ пірояціи Божесіньенную аллилуіа."

Впрочемъ, если и справедливо, чпю въ жизнеописаніи Евфросина многое вымышлено для подкръпленія важности сугубой аллилуіа, и на Евфросина взнесена самая нескладная клевена: по не льзя думать, чтобы въ этомъ жизнеописаніи все, касающееся сугубой аллилуіа былъ одинъ вымыслъ. Если Іовъ, упоминаемый у Евфросинова жизнеописателя не пошъ самый, съ которымъ Псковитяне посылали къ Митрополиту Фотію жалобы на безпорядки Пековской Церкви (177): то намъ ни опкуда болъе неизвъстно ни объ Іовъ, ни о Филиппъ, ни о томъ, такъ ли происходили споры по случаю двоенія аллилуіи. Однако мы имъемъ основаніе думашь, чпо и лица, съ такою подробностію, иногда и осъ безпристрастіемъ, изображенныя, и споры-не вымыслъ. Изъ всего сказанія должны мы извлечь следующія заключенія: а) во время Евфросина, въ XV столътіи, были люди, державшіеся сугубой аллилуіа; 6) рас-колъ ихъ быль такъ новъ, что въ Исковъ они подверглись и обличенію, и осмъянію; в) общее мнъніе Церкви Русской объ Аллилуіа было тоже самое, котораго держались
Исковитине. Заключенія сіи, выведенныя изъ еказанія объ Евфросинъ, подкръпляются и объясняются грамотою Митрополита Фошія, усправомъ Архіепискона Макарія и Споглавымъ Соборомъ.

Мишрополишъ Фошій, разръшал разные

вопросы, предложенные ему Псковитлиами но Церковному чину, между прочимъ, (по словамъ Архіепископа Макарія), писалъ: "а еже о аллилуја на словахъ сице глаголи: слава Опцу и Сыну и Святому Духу и нынъ и пр. аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава піебъ Боже: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава тебъ Боже: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава тебъ Боже. Слава и нынъ. Грамата сія писана въ 6927 году (1419 году) (178). Такъ какъ Фотій писаль въ отвънъ на разные вопросы и недоумънія Псковитанъ, то это показываєть, что и объ аллилуіа были въ Исковъ въ 1419 году недоумънія; а это было только за 6 лъпъ до того времени, какъ Евфросинъ основалъ обищель свою, для которой ввелъ будто уставъ объ аллилуја. Макарій въ своей великой Четьи Минеи, писанной имъ, какъ извъсшно, еще въ бышносшь его Архіепископомъ Новгорода, помъсшилъ на концъ книги за мъсяцъ Августъ подъ общимъ названіемъ: повольная ерамота Архіепископа Макарія великаго Новагорода и Пскова, между прочимъ, указъ о трегуб-нъй аллилуја. Въ семъ указъ обличается нъкто Лоапасій, кіпиторъ, общежительной великой Лавры Св. Николая, дерзнувшій, какъ видно изъ сей спапьи, писапь посланіе въ соборы Священникомъ, между прочимъ, и о Св. Троицъ сиръгъ аллилуіа, и утверждавшій, что надобно сугубинь аллилуіа.—

Митрополить доказываеть, что Аванасій раздираенть Св. Троицу, и чию, слъдуя Анокалипсису и Псалмамъ надобно не сугубишь, а прегубить аллилуіа; пошомъ приводишь помянутое нами правило Митрополита Фотія, при чемъ говорить о Фотів: "своею печатію печатлъвъ присла грамоту, яже и до нынъ лежишъ во свлпъй Троицъ. Между прочимъ упоминаетъ, что обыкновение сугубить аллилуіа принссено Митрополипюмъ Исидоромъ и взяпю отъ Грековъ, извъствыхъ своимъ бъдствіемъ. Наконецъ Макарій пишешъ : "иже поюпъ мнози по дважды : аллилуія, а не прегубно, на гръхъ себъ и на осуждение поюшъ. Тако подобаетъ пъти: алиллуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава Тебъ Боже, и пр. Подобное сему историческое свъденіе объ аллилуіа читаемъ въ Стоглавомъ Соборъ. Въ 42 й главъ написано: "во Псковъ и во Псковской земли по иногимъ монастыремъ и по церквамъ, и въ Новгородской земли во многихъ же мъспітахъ до днесь говорили прегубую аллилуіа." Потомъ, на основаніи извъсшнаго намъ сказанія о Евфросинъ, Соборъ установляетъ сугубить аллилуја. Чтоже мы видимъ историческаго во всемъ сихъ свидетельствахъ? 1) Въ Псковъ въ началъ XV въка были недоумънія объ аллилуіа. 2) Не только въ Псковской, но и въ Новгородской земль, до Стоглаваго Собора, употребляли трегубую аллилуіа. Изъ сказанія о Евфросинъ мы не могли ясно видъть, какихъ мыслей держался Новгородскій Архіепископъ Евфимій, къ которому, по словамъ Василія, относился Ефросинь съ жалобою на Псковиплянъ, смълвшихся надъ нововведеніемъ Елеазаровскихъ иноковъ. Тамъ епископъ опказывается разбирать дъло о двоеніи аллилуіа, именно по тому только, ято, по словамъ Евфросина, Патріархъ предписалъ сугубить аллилуів. Стоглавый Соборъ говорипъ намъ, чпо въ Новгородской земль "до днесь говорили трегубое аллилуіа." з) Стоглавый Соборъ и Архіепископъ Макарій выспавляють обыкновеніе Новгородской и Псковской Церкви касашельно пънія аллилуіа конечно по тому, чіпо въ сихъ мъстахъ болъе, нежели гдъ нибудь въ Россіи, спорили о шомъ, двоишь или проишь аллилуіа. И, когда Соборъ, вводя свое правило, основываеть его только на сновидании неизвъстнаго человъка, по не даешъ ли эшимъ знашь, что древнее обыкновеніе всей Россіи ничего не могло сказать въ пользу мнънія Елеазаровскихъ иноковъ, и что сіе послъднее мнъніе было ново? Это подтверждается и правиломъ Фотія Митрополита. 4) И Соборъ, и указъ Архіепископа Новгородскаго, и сказаніе о Евфросинъ, составленное только за четыре года до Собора, показывають, что споръ о двоеніи аллилуіа продолжался послъ Евфросина (если шолько Преподобный Евфросинъ участвоваль въ немъ). Мысль эту подтверждаеть посланіе Димитрія Грека, писанное къ Новгородскому Архіепископу Геннадію
о трегубой аллилуіа и о седми въкахъ, въ
7001 льт отъ сотворенія міра (въ 1493 г.)
(179). Другаго повода къ писанію о трегубой
аллилуіа конечно не льзя и предположить;
кромъ несогласія, бывшаго въ Церкви касательно сего предмета. Эту догадку оправдываеть и самое мъсто, куда писалъ Димитрій Грекъ. Онъ писалъ къ Архіепископу
Геннадію; а въ Новгородской Епархіи, какъ
мы видъли, возникли и споры объ аллилуіа.

Здась масто коспуться Максима Грека; потому что раскольники, въ защищение сугубой аллилуіа, ссылающся на него и между словами, которыя принисываются Максиму Греку, точно есть слово и о сугубомъ аллилуіа. Что же это за слово?

Слово начинается тъмъ, что сочинитель; упомянувши объ обязанности уважань Апостольскія и Опеческія преданія, говоринъ: "едино отъ нихъ (церковныхъ п. е. Апостольскихъ и Отеческихъ преданій) есть древнее преданіе, еже дважды глаголани аллилуіа и посемъ приглашани Слава Тебъ Боже—въ Исалмоглашеніихъ, и вотъ что полагаетъ въ основаніе этаго преданія за) таковому Церковному обычаю, говоритъ онъ, "первый Блаженный Игнатій Богоносный ученъ бысть отъ самыхъ безплотныхъ Ангельскихъ чинъ;

егда явишася ему по Божію всяко спроенію поюще Божественныя Псалмы, на два лика раздълени. Како убо нъцыи смъютъ претвориши Ангелы преданное сіе староцерковное преданіе прижды глаголюще аллилуіа и чепівершое приглашающъ-Слава Тебъ Боже Р 66 б) Предвидя возраженіе, какое могли бы противопоставинь ему изъ книги Апокалинсиса (19, 1-6) и противоръчіе словъ Новозавътнаго Провидца съ вышеприведеннымъ доказапельсивомъ, сочинишель сперва ръшаетъ возраженіе, попюмъ соглашаенть противоръчіе и наконецъ обращаемъ въ свою пользу слова Апокалипсиса. Ръшаепъ возражение шъмъ, что въ Апокалипсиев, говоришъ онъ, чещверогубное а не трегубное, якоже вы глаголете, аллилуіа. "- Соглашаеть прошиворьчіс шакимъ образомъ:,, чесо убо ради сице предаша блаженному Игнатію а не якоже Апокалипси содержишся? Разумъйше убо прилъжно, яко въ Божеспвеннъмъ Апокалипси сего ради чепырежды воспъпо быспь аллилуіа, понеже при тамо чинове видятся, возсылающе Вышнему хвалу.-И первый чинъ поющихъ, иже глаголепіся гласъ велій на небеси народа глаголющаго аллилуіа, начало пънія сопворивъ, пожде и конецъ, еже и второе глаголется въ Апокалипси аллилуіа. А трепіе аллилуіа вторый чинъ поющихъ поетъ. Сіи же суть двадесять и чепыре спарцы.-А чепвертое аллилуіа третій чинъ

поющихъ глаголешъ, иже именуенся:гласъ народа великаго, аки гласъ водъ многихъ." Къ эпому объяснение присовокупляенъ зазамъчаніе, ,, яко памо кыйждо чинъ единою припъваетъ еже аллилуја, а не дважды, ни пірижды, зане единъ есть Богь Святая Троица. 46 Наконецъ слова Апокалипсиса обращаетъ въ свою пользу такъ: "Негли къ симъ речеше прошивящеся намъ и глаголюще: и аще сія сице сушь: чесо ради и вы не единою, но дважды возглашаете Вышнему аллилуін, а претіе: слава Тебъ Боже? Къ симъ же отвъщающе глаголемъ: зане якоже въ Божеспівеннъмъ Апокалипси тріе чинове воспъща на небесъхъ по единому еже аллилуіа, сице и въ сущей на земли Апостольстъй Церкви тріе чинове супь, первый чинъ священниковъ, и опіъ лица ихъ первое аллилуіа; віпорый чинъ преподобныхъ инокъ, и оптъ лица ихъ второе аллилуіа; третій же чинъ православныхъ върныхъ мірянъ, ихъже опъ лица принъвается еже Слава Тебъ Боже, т. е. у Евреевъ аллилуіа." Отсюда, сдълавши заключеніе, что сугубліціе аллилуіа правильно поспупають, о прочихь говорить, что они и сами себя и другихъ прелыцающъ и даже "исповъдують себе самыхъ причастниковъ сущихъ Лашынскія паче часпи, а не Авостолы преданнаго иеблазненнаго Богоразумія. "Вопть содержаніе слова къ "смъющимъ пірижды глаголату аллилуіа. "

1.) Могъ ли это написать мужъ съ умомъ просвъщеннымъ, знакомый съ обрядами Греческой и Римской Церкви, каковъ былъ Максимъ Грекъ? а) Максимъ Грекъ върно зналъ, что въ Греческой Церкви не было обыкновенія сугубишь алдилуіа, и слъдовательно могъ сказать, что двоеніе алдилуіа есть преданіе спіароцерковное; б) върно зналъ, чіпо Игнатій Богоносець видьль Ангеловь, раздвленныхъ на два лика и поперемънно восиъвающихъ хвалы Свяпой Троицъ, и въ подражаніе этому пъснопьнію ввель въ Антіохійскую Церковь пъніе на два лика; но объ Аллилуіа ничего не слыхалъ и ничего не установляль; в) втрно зналь, что отъ Церкви Западной не могло быть взящо обыкновеніе воспъвать аллилуіа прижды; ибо Западная Церковь, какъ видно изъ ея чиноположеній, не только трижды, но однажды, дважды, пять разъ, въ извъстныхъ пъсняхъ повторяетъ аллилуја, на пр. на Рождество Христово на хвалитьхъ. Puer datus est nobis, Halleluia. Puer datus est nobis. Halleluia. Filius datus est nobis. Halleluia halleluia. Въ навечеріи Богоявленія на хвалипівхъ антифонъ: halleluia, halleluia, halleluia. Псаломъ: Боже, Боже мой; ании-• Фонъ-аллилуіа пять разъ (180). г) Если Максимъ не зналъ Еврейскаго языка, то безъ со-- миния чишаль шолкованія Псалпири Ісронима, Амвросія; и потому пірудно повтриць, чінобь могь сказань овь: Алхилуіа по Русски

значить: Слава Тебъ Боже. 2) Въ словь объ аллилуіа нъшъ того порядка мыслей, той свътлости, той строгости въ изложени, какія замъчаемъ вообще въ сочиненіяхъ основашельнаго, умнаго Максима Грека; шакъ на пр. сочинипель хочепть согласить учреждение Игнатія съ порядкомъ пънія Апокалицсическаго; но въ первомъ только два лика поющихъ, въ послъднемъ сочинитель, безъ всякой необходимости, допускаешъ три. Далъе, чию за складъ въ слъдующихъ словахъ: 22 Разумъйше прилъжно, яко въ Божесшвеннъмъ Апокадипси сего ради чепырежды воспъто бысть аллилуіа, понеже три тамо чинове видяшся возсылающе Вышнему хвалы? Тупъ видънъ человъкъ, неумъющій съ ясностію представить себъ и изложить для другихъ собственныя мысли. 3) Слова объ аллилуіа нъшъ въ двухъ Румянцевскихъ спискахъ сочиненій Максимовыхъ, между шъмъ какъ одинъ изъ сихъ списковъ писанъ въ XVI а другой въ XVII въкъ и оба оппличаются полнотою стапей (181). Наконецъ, 4) извъстно, чию въ тъхъ самыхъ Греческихъ книгахъ, копторыя чишаль Максимь Грекъ, аллилуіа предписывается пъть прижды, а не дважды. Такъ Папріархъ Іоакимъ въ Увъпів Духовномъ (л. 117) пишешъ, что въ Греческой цвъшной Тріоди, писанной въ лъщо 6852 (1074) и подписанной рукой Максима Грека, - 02 ча выпомъ фонцевы въ Соборную Церковь, послъ пропарей: "Ангельскій Соборъ удивися, написано: "аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава Тебъ Боже. Къмъ и когда сіе слово соспіавлено, неизвъстно; только на него указывали уже при Патріархъ Никонъ. Замъчательно въ немъ сходство нъкопюрыхъ мыслей съ опредъленіями Стоглаваго Собора. И въ томъ и другомъ обыкновеніе трегубить аллилуіа производится отъ Римской Церкви, и одинаково говорится, что аллилуіа по Славянски значитъ: Слава Тебъ Боже. Все это показываетъ, что не Максимъ писалъ это слово.

## IV. Двунерстное сложение креста.

Раскольники, въ оправдание двуперетнаго сложенія креста, піакъ какъ и сугубой Аллилуіа, между прочимъ, ссылающся опять на Максима Грека.

Точно, между словами Максима, еспь сказаніе о томъ: "како знаменоватися крестнымъ знаменіемъ." Оно писано по чьей пю просьбъ. Въ немъ, между прочимъ, чыпаемъ слъдующее: "совокупленіемъ тріехъ перстовъ, сиръчь пальца (т. е. большаго), и еже отъ средняго, и малаго тайну исповъдуемъ Богоначальныхъ трехъ упостасей, Отца и Сына и Духа Свящаго, единаго Бога, второе—протяженіемъ же долгаго (т. е. указапельнаго) и средняго— сшедшася два естества въ Хри-

сть, сиръчь Самаго Спаса Христа исповъду» емъ" и пр. Такъ это мъсто чипается въ томъ спискъ сочиненій Максимовыхъ, который хранишся въ Библіошекъ Московской Духовной Академіи. Здъсь довольно ясно говорится о двуперстномъ сложеніи креста. Но не во всъхъ спискахъ словъ Максимовыхъ одинаково написано о креспіномъ знаменіи; въ иныхъ утверждается триперстное сложение, въ другихъ такъ сбивчиво и темно говорится, что прудно угадать мысль составителя (182). Чемуже вършпь? какого мнънія держался Максимъ? Въ этомъ случав всего лучше принять въ руководство общее обывновеніе Греческой Церкви. Какъ Греки слагали крестъ? Извъстно наставление Дамаскина, Уподіакона Солунскаго, о сложеніи креста. Въ древнія времена и Восточные и Западные Христіане слагали три перста для крест-наго знаменія. Иннокентій, Папа Римскій, жившій въ началь XIII въка, во второй своей книгъ о Литургіи (гл. 14), пишетъ: ,,знаменіе креста надобно изображать премя перспіами и класть сверху книзу, и отъ правой руки къ лъвой. " Алляцій, имъвшій нужду, въ оправдание своеволия Папистовъ, опыскать, какъ знаменовались крестомъ въ древнія времена, соглашаения, что въ Греціи, равно какъ и на Западъ, слагали крестъ такъ, какъ пишетъ Дамаскинъ (183). Въ частности объ Аоонскихъ инокахъ, изъ

числа которыхъ былъ Максимъ, извъстно; чию они издревле держались иприперсинаго: сложевія креста и въ 1649 году осудили одного Сербскаго Геромонаха за двуперстное сложение креста, сожгли даже и Русскую книгу его, въ которой говорилось о двуперстномъ сложеніи (184). И такъ; если въ Греціи и въ Абонъ знаменовались приперстнымъ крестомъ, то всего въроятиве; что Максинъ, пришедшій къ намъ возстановить чистую Священную древность, слъдоваль томуже обыкновению. - Далье, самый составъ слова о крестномъ знамени показываеть, что это слово писано не мудрымъ Максимомъ. Повторимъ здъсь замъчанія на сіе слово, сдъланныя М. Плашономъ. Знакомый съ нашими древностими, Пастырь пишешъ: ,,Слово 33 о кресшномъ знамени есть подмешное, ибо 1) въ немъ пошеряно предложеніе; объщаваенть говоринь, какъ знаменоващися кресшнымъ знаменіемъ, а виъсшо пюто пишенть о предзнаменованіяхъ крестовъ въ В. Завътъ; 2) при семъ лжетъ, когда говоритъ, что Мочсею повелъно кровію Агнца знаменати гетворогастнъ двери домовъ ихъ, сиръть верхнія и нижнія порогы и яже отъ обою страну колоды (185). 3) Все пришомъ пишетъ несвязно. Есть ли на пр. связь, когда говорить: знаменіе крестное значить снише на землю, второе приществіе, егда хочеть судити живымъ и

мершвымъ, сиръчь праведнымъ и грънінымъ (шакъ изъясняется тамъ), да и придаетъ причину: совокупленіе бо піріехъ персіповъ исповъдуетъ піріехъ упостасей и пр. 4) одно скучное повпюреніе сиртьть, да и по не вездъ къ мъсту, показываетъ, что писаль эпо невъ-жа, а не Максимъ, Философъ и випія (186).

Между сочиненіями Даніила, Мишрополиша Московскаго, современника Максимова, есшь слово подъ слъдующимъ заглавіемъ: "яко пріяхомъ преданія писанная и неписанная и да знаменуемъ лице свое крестообразно" и пр. Вь этомъ словъ, между прочимъ, приводятся: а) слова Петра Дамаскина о силв креспіа и о значеніи перстосложенія; б) Осодоришово наставленіе, какъ должно слагашь креспъ; в) Оеодоришово шолкование словъ: жезль твой и палица твоя, та лія уттьшиста, гдъ о крестъ говорится: "отъ дву бо палецъ составляется." Двъ первыя стапьи тъ самыя, на которыя раскольники есылающся въ оправдание двуперстнаго сложенія креста. Петръ Дамаскинъ писаль сочиненія свои около 1157 года, й извъстно, что слова его, на которыя ссылающся раскольники, не заключають въ себъ того смысла, какой находять вы нихъ раскольники; извъстно шакже, чио мнимое Осодоритово свидътельство о двуперстномъ сложени креста, совсьмъ не принадлежишъ Бл. Осодориту, жившему въ пятомъ въкъ (187). Даніалъ не

аналь Греческаго языка, и потому не могъ чипапь Оеодориповыхъ сочиненій; попому же самому долженъ былъ довольсивоваться темнымъ, невразумительнымъ переводомъ статьи Пепра Дамаскина. Посему, если приведенныя статьи и не внесены въ сборникъ его послъ, (повъришь это мы не имъемъ. средспівъ) а вписаны самимъ Даніиломъ, особеннаго въ шомъ нъшъ ничего. Можешъ бышь, Даніилъ и сомнъвался въ нихъ, но не могъ ръшинь сомпънія. Здъсь слъдуетъ вспоинить одно обстолтельство изъ его жизни. Максимъ Грекъ говоришъ, что Митрополитъ Даніилъ не разъ, и пришомъ настоятельно, требовалъ отъ него перевода на Русскій языкъ сочиненій Оеодоритовыхъ. Максимъ отказался потому, какъ говоритъ онъ, что сочиненія Өеодориповы, по находящимся въ нихъ посланіямъ ерешическимъ, могуптъ быть соблазнительны для нъкоторыхъ. Когда надъ Максимомъ производилось слъдсшвіе, Митрополипъ напомнилъ ему, чио эпи несчасийе случилось съ нимъ за извъсшное его непослушаніс (188). Теперь спрашивается: откуда бы могло произойши въ Даніилъ шакое сильное желаніе видъпь сочиненія Осодоришогы въ переводъ? Почему не сочиненія Златоуста, Ефрена, Кирилла и другихъ Опщевъ Церкви хотвлось ему видеть въ переводъ? Оеодоришъ не опіличается ни догматическими, ни нравспівенными глубокими наставле-

віями, и не видно, чтобы въ Россіи или въ Греціи онъ пользовался предпочнительнымъ уваженіемъ. Такимъ образомъ надобно положипь, чшо желаніе видыль сочиненія Өеодоришовы въ переводъ возбуждено было въ Мипроподить погдащними обстоятельствами; Даніилъ хошълъ знашь подлинныя мысли Осодориша о крестномъ знаменіи. Быть моженгь, сомнъніе о подлинности и неиспорченноспи Оеодоришова свидъпельства возбудилъ въ Даніилъ ученый Грекъ Максимъ, занимавшійся тогда поправкою церковныхъ книгъ, котораго Даніилъ судилъ и осудилъ, какъ , развращинеля Церковнаго писанія (189). Мы можемъ прибавить здъсъ, что мнимое Оеодоритово наставленіе о сложеніи крестнаго знаменія читается въ письменномъ сборникъ Преп. Германа, спосиника Преп. Зосимы и Савватія Соловенкихъ: но только оно чишаешся здъсь не шакъ, какъ въ сборникъ Ланіиловомъ. У Преп. Германа повельвается: ,, при перепы равны имъпи, по образу Троическому, и два персіпа имъти наклоненно а не распросперто. " Не должно забывать и того, чипо еще ранъе Митрополита Даніила встръчается въ требникъ, переведенномъ при Великомъ Князв Іоаннъ Даніиловичв и Мишрополитъ Оеогностъ, приписка о соблюденіи триперстнаго перстосложенія, конечно направленная прошивъ неправильнаго перспюсложенія. Приписка сія есть слъдующая:

Digitized by Google

"Жрони твердъ; огорожайся часто образомъ вкреста, складываючи три пальца первыя, "а два послъднія пригнувъ добръ, ниче про-"піягнувъ, клади на чело, на пупокъ, на пра-"вое плечо да на лъвое, здоброю памянію "мыслячи на немъ распяпа за пюбе, и тако "не посмъять будени дьяволомъ, и онъ спы-"домъ пойденъ прочь опъ тобя. Тако ся "всегда огорожай; а я помощью креста и "кныгы ся написалъ (191)."

Чпоже сказать о происхожденіи двупер-

спинаго сложения креста? Откуда взилось ринимое Оео горишово свидъщельство? На эти вопросы не льзя ощвъчащь положищельно. Двуперсиное сложение кресина сходно съ шъмъ сложениемъ персщовъ, которымъ благословдлепъ священникъ. Неудивипельно, что послъднее приняшо было нъкошорыми за образецъ для перваго. Кромъ того невъжество, сполько усилившееся ко времени Максима Грека, позволяло себъ чипапъ или слушапъ и піакую книгу, какова книга мнимаго Философа Афродитіана. Неосмотрительная проспота могла и двуперстное знамение креспа заимсивовань изъ какой нибудь ереннической книги или принипъ оптъ неправомыслящаго общества, а безощчетная, неразумная любовь къ спаринъ сдълала его неприкосновенною свящыней. По върояшному замъчанію Пиширима, этопь обычай заимствовань у еретиковъ послъдователей Арія, Македонія и Несторія, въ ученін которыхъ Сынь Божій ночитается меньшимъ Отца, а Духъ Святый унижается предъ Сыномъ. А Осодоритово свидътельство, въ первоначальномъ своемъ, видъ неопредъленное, получило опредъленный смыслъ и толкованіе отъ поздней Русской мудрости.

## V. Хожденіе посолонь.

Когда въ 1478 году въ Москвъ была отспроена Соборная Церковь Успенія Цресвя-шыя Богородицы (нынъшній Успенской Со-боръ) и Мишрополипъ Геронпій освящиль ее, що, по словамъ лъпописца, нъкопорые прелестники обвиняли Митрополита предъ Великимъ Княземъ Іоанномъ Васильевичемъ въ томъ, что Митрополитъ неправильно ходилъ вокругъ Церкви съ кресіпами, ходилъ прошивъ солнца, а не по солнцу. Не разыскавши, на чьей сторонъ истина, Великій Князь явно высказалъ Митрополипу свое негодованіе, "яко сего ради гнъвъ Божій прижодинъ, соворилъ онъ. Оскорбленный несправедливымъ негодованіемъ Великаго Князя, Митрополишь осшавиль посохъ свой и, взявъ съ собою ризницу, удалился въ Симоновъ мопастырь. Государь началь доискиваться испинда, справлялся въ книгахъ, но въ чинъ освященія Церкви не нашель разрышенія, по солнцули ходить или противъ солнца. На-

Digitized by Google

чались споры и довольно жаркіе. Та и другая сшорона имъла своихъ защишниковъ. Мишрополишъ защищалъ себя шъмъ, чио, когда діаконъ кадишъ престолъ въ алпаръ, начинаетъ обходить его съ правой руки. За Митрополипа говорили, чпю въ Святой горъ, при осліценіи Церкви, съ кресіпами іпакже ходили прощивъ солнца. Противная сторона, къ колюрой принадлежали: Геннадій Архимандрипіъ Чудовскій, и Вассіанъ, Владыка Ростовскій, опвъчали: "Солнце праведное-Христосъ на ада наступи, и смерть связа, и души свободи, и того ради рече, исходять на пасху. Тоже прообразующь на утреніи. Трудно поняшь смыслъ этого опівъта. Только замъчаешъ лътописецъ: "и м ного спирашеся и не обръщоша истины. " Но такъ какъ большая часть священниковъ, людей граматныхъ, иноковъ и мірянъ была на споронъ Митрополита, по споръ кончился тъмъ, чио Великій Князь усердно просиль Мипрополипа снова принять Мишрополію, и оставиль на волю его ходишь по солнцу или прошивъ солнца (192).

Такимъ образомъ ясно, что и хожденіе посолонь, совершаемое нынѣ раскольникам и совершаемо было прежде, еще въ концѣ XV стольтія и, въроятно, не преставало въ нъкоторыхъ мъстахъ совершаться и послъ, потому что, хотя воля Великаго Князя и прекратила сторъ, но пакъ какъ "устава

Digitized by Google

не учинили<sup>и</sup>, какъ говоришъ Лѣшописецъ, каждый могъ осшашься при своемъ мнѣніи и дѣйсшвовашь шакъ, какъ прежде дѣйсшвовалъ.

Съ чего взяли ходипь посолонь при освящени храма, не ръшено и въ XV въкъ, шънъ пруднъе ръшинь эпо въ XIX-иъ.

## ПОКУШЕНІЕ И УСПЪХИ РИМ-СКАГО ДУХОВЕНСТВА ВЪ РУС-СКОЙ ЦЕРКВИ.

Папа и его дъйствія памятны народу Русскому. Тяжелы были для нашихъ предковъ властолюбивые замыслы Западнаго Владыки (195). Но издревле повпюряли, что иного Хриспіанскаго царспіва вольнаго (кромъ Русскаго), и закону Греческаго нътъ (194).

Въ Церкви Римской очень рано спалъ проявляться духъ преобладанія надъ другими Церквами. Все болъе и болъе усиливаясь, сей духъ наконецъ былъ причиною того великаго раскола, который въ XI въкъ опъдълилъ и доселъ опідъляетъ отъ единой Соборной и Апостольской Церкви—Церковь Западную Римскую. Сначала два мнъпія отдъляли Церковь Западную отъ Восточной,—мнъніе о первенствъ Папы и происхожденіи Святаго Духа. Впослъдствіи къ симъ мнъніямъ присоединилось много другихъ, большею частію направленныхъ къ возвышенію Римскихъ Первосвященниковъ. Эти мнънія супь:

- 1). О совмъщени верховной Гражданской власти съ Церковною въ лицъ Папы, и о политической зависимости Государей Христіанскихъ опъ Папы.
- · 2). О равносильной Боговдохновенному Писанію важносіпи книгъ Апокрифическихъ.
  - 3). Объ очистилищъ, или такомъ среднемъ

между расить и адомъ изслів, въ которомъ души людей, несовершенно злыхъ, проходять сквозь огненное искушеніе;

- 4. Объ Индулгенціяхъ, или разрышишельныхъ грамашахъ;
  - 5. О безженствь священниковъ;
- 6. О преподаніи Евхаристіи мірянамъ подъ однижъ видомъ хлъба;
- 7. О употреблени въ Евхаристии опръсноковъ.

Всв эти мивнія образовались собственно подъ вліяніемъ обстоятельствь; уже впоследствій стали приводить въ подкрытленіе ихъ доказательства, которыя естественно ничего не могли доказать, кромъ усилія защищать принятую мысль.

Главенство Папы держится теперь у Папистовъ на слъдующемъ умозаключения: Апостолъ Петръ былъ главою всей Церкви; Папа преемникъ Петра; слъдовательно Папа глава всей Церкви. Каково это умозаключеніе? Оно нетвердо и въ цъломъ составъ и въ частяхъ. Апостолъ Петръ былъ главою всей Церкви. Когда это? Глава Церкви одна, — Іисусъ Христосъ. Апостолы были служители Христовы, нетолкователи Его слова, пстолнители Его воли—не болъе. Церковъ наздана на основани Апостоловъ и Пророковъ, а краеугольный камень ея самъ Іисусъ Христосъ. Отселъ Апостолы никогда не относились къ Петру, какъ главъ своей, и

Петръ никогда не пребоваль пого. Еспь даже случаи, копюрые явно опровергающъ мысль о первенствъ Петровомъ. Дълн. 8, 14. 15, 13 - 22. Гал. 2, 11. Если Спасищель сказалъ нъкогда Петру: Ты еси Петръ, и на семъ камени созижду Церковъ Мою, и зашъмъ объщалъ ему ключи Царспвія Своего: пю эпи слова, какъ показываетъ связь мыслей, даюшъ видъшь шолько силу въры, а Петру вручають ту самую власть, копорал вручена была и прочимъ Апосполамъ. Что касается до Папы; що онъ совершенно напрасно выдаетъ себя за наслъдника Петрова первенсива, если бы п. е. и было извъстно сіе первенство во времена Петровы. Петръ былъ Апостолъ: а Папа? Говорятъ, Петръ былъ Епископомъ Рима; а Папа преемникъ Петра? Правда Петръ былъ Епископъ, но не для одного Рима. Тъмъ, чъмъ былъ онъ въ Римъ, онъ былъ въ Антіохіи, Кесаріи, въ Іерусалимъ,-вездъ, гдъ на въръ во Христа основывалъ Церкви Божіи. Чтожъ изъ того?-Пепръ не могъ сдълапь Папы правипелемъ Церкви и попому даже, что и послъ Петра въ живыхъ оставались Іоаннъ Евангелиетъ и Симонъ Зплотъ. Смерть же Апосіпола Петра вь Римъ конечно не даетъ Римскому Епископу права первенства надъ другими Епископами. Мысль о первенствъ Напы образовалась въ высокомърномъ умъ Римскихъ Епископовъ оптъ обстоятельствъ.

Римъ былъ нъкогда столицею міра. Еписконы престольнаго града пользовались особеннымъ уваженіемъ и въ Церкви. Это уваженіе, еще въ первые въка, возбуждало по временамъ въ Римскихъ Епископахъ духъ высокомърія, покущавшагося распроспранить власть свою надъ прочими Церквами; но подобныя покушенія были обличены. Константинъ Великій сдълалъ столицею Византію. Это было знакомъ униженія Рима и виъсть Епископа Римскаго. Но въ опношении къ Епископу вышло на оборотъ. Окрестныя страны продолжали уважать Римъ и, такъ какъ въ немъ не было Императора, спіали еще больше прежняго уважань Римскаго Епископа. Вошъ уже Епископъ Рима сталь оскорблять права Имперашора; власть его росла; на Западъ нашелъ онъ Карла и, вручивъ ему шишло Императора, получилъ отъ него въ замъну новыя Гражданскія преимущества, сталь мірскимь Княземь Рима и Равенны. Наспали времена глубокаго невъденія и простодушія. Папа признанъ и Княземъ цълаго міра. Но вошь времена невъжества прошли; съ ними исчезла и власть Папы. Явное посмъяние времени надъ честолюбіемъ человъческимъ!

Происхождение Святаго духа от Отца и Сына главнымъ образомъ основывають:

1) на шъхъ мъстахъ, въ которыхъ духъ Святый называется духомъ Сына и духомъ Христовымъ. Галат. 4, 6. Римл. 8, 9. 1 Петр

Digitized by Google

1, 11. Филип. 1, 19. II) на словать Іисуса Хриспа: Онъ Мя прославить, яко оть Мосго пріиметь, и возвъстить вамь и пр. Іоан. 16, 14. 15. даже наконецъ III) на извъсшномъ дъйствін Іисуса Христа: дуну, и славола имъ: пріимите Духь Свять. Іоан. 20, 22. Но духъ Свящый называется Духомъ Сына, Духомъ Христовымъ собствен-но поглому, что Інсусъ Христосъ Своимъ искупленіемъ заслужиль благодать Духа Свя**таго и опікрыль путь дайствіли**ь Его въ сердцахъ человъческихъ. Іоан. 7, 38. 39. умолилъ Опца и послалъ Святаго Духа Іоан. 11, 16. и далве потому, что желанія Духа Христова тъже, что желанія Духа Святаго. Слич. Рим. 8, 9. съ ст. 1, 10. 11. Галат. 4, 6. съ 4 Царсип. 2, 15. Стольже мало доказывается предвъчное происхождение Духа Святаго отъ Бога Сына и словани: Отъ Моего пріиметъ. . . Связь ръчи Христовой (которая вся влонишся здесь къ ушещию Апостоловъ въстію о будущемъ Наставникъ, имъющемъ вполнъ замънишь для нихъ Учишеля ихъ и Господа) показываетъ, что въ настюлщемъ мъстъ Спасишель вовсе не касается въчнаго бышія Святаго Духа, а говоритъ только о ученіи, которое Сей Духъ долженъ преподашь Апостоламъ, говоритъ, что Духъ Святый не только будетъ учить тому же, чему училъ Онъ Самъ, будешъ продолжапь и довершанъ то, чно Инъ Самимъ начато,

15. но и цвлію всвхъ Своихъ двйствій буденть имъть прославленіе Его Божественнаго досточнетва, и это потому, что Духу Святому не возможно имъть иной цвли: Онъ не оть Себя возметь то, что буденть возвъщать, но оть Того, чье мъсто долженъ заступнть, 14. Чтожъ возметь Духъ Святый? Очевидно истины, которыя станенть возвъщать Апостоламъ. Если сказать, что Духъ Святый возметь оть Іисуса Христа бытіе, що надобно будеть заключить, что Духъ Святый не имълъ бытія до Воскрессенія Христосъ дуну и глагола: Пріммите Духъ Свять, — отнюдь не можно основывать въру въ происхожденіе Духа Святаго и отъ Сына. Иное исхожденіе Его въчное, иное преподаяніе даровъ Его временное. Сіе послъднее и Апостоламъ ввърено было. Прямое, ясное ученіе о происхожденій Духа Святаго, заключается въ одномъ мъсть Іоан. 15, 26; и это мъсщо всегда было понимаемо такъ, какъ нынъ понимаеть его Православная Церковь. Мятніе о происхожденій Духа Святаго оть Отща и Сына образовалось оть обстоятельствъ. Доказывал Аріанамъ Вожественное достоинство Сына, православные Христіане между прочимъ указывали на то, что даже Духъ Божій, Духъ Святый, называется Духомъ Сына, то есть, Духъ Сына и Духъ Святый равно Божественнаго еспества. Въ этой мысли, въ 589 году, Соборъ Толедскій читалъ пропивъ Аріань и Сумволъ въры, со включеніемъ: Filioque. Прибавленіе не злонамъренное, но незаконное и опасное. Соборь не усвояль ему значенія неправославнаго, — это

само по себъ въролино, по крайней мъръ Преполобный Максимъ писалъ, что на Занадъ говоринъ объ исхождении Духа Святаго и отъ Сына, полько собственно въ смыслъ общенія Сына и Духа Святаго по Божеству. Но прибавленіе, сдъланное Соборомъ, навлекло за собою слъдствія вредныя. Уже Алкуинъ, въ 804 году и въ тоже время Папіріархъ Аквилейскій, писали прошивъ сего измъненія Сумвола въры. А Папа Левъ III приказалъ выръзащь Сумволъ въры на доскахъ безъ прибавленія: Filioque. Несправедливое объясненіе сего прибавленія мале по малу преврапилось въ расколъ. При Патріархъ Фопіть Папа еще соглашался изключить изъ Символа, Filioque; но въ XI въкъ Паны произнесли уже анафему на обличавшихъ несправедливость (195).

Такимъ образомъ два главные догмаша, на которые особенно наспіанвала Римская Цер-ковь, когда хопівла соедининься съ Греческою и Русскою, не имъють надлежащихъ основа-ній, и обличають ел неправославіе.

Не менъе ложны и вронія митнія Римской Цервви. Такъ на пр. митніе о совмищеміи двухъвластей Духовной и Гражданской, въ диць духовномъ явно прошиворъчнить дъйствіямъм ученію Господа Інсуса. Когда нъкщо изъ народа сказаль Господу: Учищелю, скажи бращу моему, чиобы онъ раздълиль со мною наслъдещво; Господь, опвъпсивовалъ: кіпо Мн постави суділа или дълителя надъ валид (Аук., 12: 13, 14.) Пилать на судъ своемъ спрациваль Госпола: Ты ли еси Царь Іудейскъ? и Спасищель отвъпствоваль: *Царство Мов инсть от міра* сего, т. е. Царство Христово не есть такое общество, которое бы существовало для земвыхъ цвлей и съ правами обыкновеннаго земнаго царства. Аще от міра сего, говорилъ въ изъясненіе своей мысли Спаситель, было бы царство Мое, слуги Мои убо подвизалися быша, да не преданъбыхъ былъ Гудеомъ. Іоан. 18: 33—36. Слъдовательно, если не угодно было Господу, чтобы служители Его мечемъ защищали Господа своеко: по ащо почасивесть Господа своего; по это показываеть, что меча имъ никогда не надлежало брать на защиту правъ своихъ. Отселъ уже видно, чию и мысль о зависимости высшей Гражданской власти отъ Папы, есть высль не-согласная съ духомъ Хриспіанскимъ. То-му же Пилапу Спасишель говорилъ: не имаши власти ни единыя на лить, аще не бы ти дано свыше. Іоан. 19, 11. И не бы ти дано свыше. Іоан. 19, 11. И Апостоль Христовъ Павель говориль о себъ: на судищи Кесаревъ стоя есль. Дъян. 25: 10. Точно также ни Римскій, ни какой—либо другой Епископъ въ древней Церкви Христіанской не облекаль себя верховною Гражданскою властію, и не подчиняль себъ какой либо Гражданской властіи. Дъла Св. Аванасія, котораго ложно обвинили въ убійствъ (196), дъла Стефана Епискона Антіохійскаго (197), разбираемы были по расторяженію Христіанскаго Императора. Карлъ Великій въ 8 въкъ подариль Пать Равеннское помъстье, и имъль неосторожность уступить Римскому Епископу свои Гражданскіе права надъ симъ помъстьемъ. Въ послъдствіи Папы распространили не законно принятое право распроспранили не законно принятое право гораздо далъе предъловъ Равенны, и Гильдебрандъ сочелъ уже себя въ правъ лишать Генриха престола Императорскаго. Но Христовы ли это правила?

Іуден никогда не уважали книги Апокри-фическія такъ, какъ уважали книги Канони-ческія, и ставили ихъ не выше произведеній человъческихъ. Это отъ того, что, по словамъ флавія, книги Апокрифическія явились шогда, когда кончился непрерывный рядъ Пророковъ и откровеній. Книги Апокрифическія написаны около временъ Александрійскаго перевода. Посему Іудеи всегда отдъляли ихъ отъкнигъ Каноническихъ. Въ пакомъ видь онъ книгъ Каноническихъ. Въ піакомъ видь онъ нерешли и въ Церковь Хриспіанскую. Здъсь ихъ чипали народу для назиданія и приго- товленія его къ истинамъ религіи Христіанской. Такое благочеспіивое употребленіе впослъдствій освящено было опредъленіями нъкоторыхъ Церквей и Соборовъ,--и въ эпіомъ опіношеніи и книги Апокрифическія могли называться Каноническими, т. е. піакими книгами, которыя Церковь назначила для благочестиваго употребленія. Незнакомые съ Іудейскимъ Канономъ, и не знавшіе смысла, въ какомъ книги Апокрифическія названы Каноническими, предстоятели нъкоторыхъ Церквей соблазнились симъ названіемъ, усвоили имъ достоинство, равное съ достоинствомъ книгъ, собственно Каноническихъ, и или имъ достоинство, равное съ достоинствомъ книгъ, собственно Каноническихъ, и назвали ихъ Божественными. И вопъ начало заблужденія Римской Церкви! Но учители Церкви, свъдущіе въ древностяхъ Іудейскаго народа, и знакомые съ древнъйшими рукописями Іудеевъ, каковы: Мелитонъ, Оригенъ, Епифаній, Григорій Назіанзенъ, Аванасій, Иларій, Руфинъ, Іеронимъ, всегда отдъляли книги Апокрифическія отть книгъ Каноническихъ, какъ книги человъческаго происхожденія (198).

Мнъніе Западной Церкви объ очисти-лищъ основывается на словахъ Апоспола Павла въ 1 Кор. 3, 13; но всякой можетъ видъщь, что съ 11 до 15 стиха включищельно ръчь идепъ не собственная, а мещафорическая, слъдственно и слово огнъ не льзя принимапь въ собственномъ значении. Это видно и изъ употребленнаго здъсь же вы-раженія: якоже огнемь, ст. 15, которое показываеть, что огнь означаеть здъсь сояпаго огнемъ; въ другихъ нъкоторыхъ мъ-стахъ Св. Писанія слово, огнь, также приспахъ Св. Писанія слово, огнь, также принимается въ значеніи искущенія 1 Петр. 1, 7. 4, 12. Иса. 48, 10. Между тъмъ мнъніе объ очиспилищъ и унижаетъ цъну заслугъ Христовыхъ, и измънлетъ значеніе жизни въчной въ значеніе жизни временной. 2 Кор. 6, 2. 4, 17. Православная Церковь допускаетъ возможность перемъны участи опшедшихъ отъ сей жизни на лучшую участь. Но она приноситъ Отцу Небесному жертву Христову за умершихъ, употребляеть въ пользу ихъ средства, какія вручены ей Главою ей. 1 Іоан. 2, 2. 2 Макк. 2, 43, 46.

Основаніемъ Индульгенцій служитъ мысль, что избранные Святые мужи успъвають совершить на землъ много дълъ сверхдолжныхъ, и что сокровищницею таковыхъ дълъ можетъ распоряжаться Церковь. Мысль противная не только духу религіи Христовой,

но и разуму. Онкровенная религія исповъ-дуеть единаго Ходатая и Спасипеля всего міра, знаеть одно спасипельное имя. Дъян. 4, 12. 1 Тим. 2, 5. 1 Іоан. 2, 2. Она учить: ееда сотворите вся повельниая валь, елаголите, яко раби неключими еслы: яко, еже должни бъхомъ сотворити, со-таорихомъ. Лук. 17, 10; и не дозволяеть думать, чтобы кто нибудь не быль вино-вень предъ Богомъ, 1 Іоан. 1, 10. И безпри-страстные Паписты признаются, что ни въ Св. Писаніи, ни у древнихъ Опщевъ ни слова нъть объ Индульгенціяхъ. "De indul-gentiis говорить одинъ изъ нихъ (Antonin. Arch. Flor. Par. 1 lit. а. с. 3): Nil expresse ha-bemus ех 8. Scriptura, пес етіят ех dietis an-tiquorum doctorum, sed modernorum." Законъ о безбрачности духовенства, именно Пресвитеровъ, Діаконовъ и Уподіа-коновъ, еспь такое постановленіе Римской Церкви, которое Церковь Вселенская от-

Законъ о безбрачности духовенства, именно Пресвитеровъ, Діаконовъ и Уподіаконовъ, еспіь такое постіановленіе Римской Церкви, которое Церковь Вселенская отвергла еще на Никейскомъ Соборъ. На Соборъ Никейскомъ, пишетъ Сократъ, нъкоторые Етископы предлагали было ввести новый законъ, запрещавшій Священникамъ жить вмъстъ съ супругами, которыхъ они имъли еще будучи мірянами; но когда шло разсужденіе объ этомъ, Пафнутій сталь посреди разсуждающихъ, и громко началъ говорить, что не должно возлагать тяжкаго ига на удостоившихся Священнаго сана, что и бракъ честенъ и ложе нескверно, что чрезмърнымъ требованіемъ можно только болье повредить Церкви. И это говорилъ, продолжаетъ Сократъ, мужъ, который самъ велъ дъвствен-

ную жизнь. Соборъ согласился на предспавление Нафнутія (199). Это сказаніе повториють Созоменъ и Геласій, писавшій исторію Никейскаго Собора (200). Правилами другихъ Соборовъ, какъ-то: Анкирскаго и Гангрскаго, которыл приняты были не только Восточною, но въ древнія времена и Западною Церковію, брачное состояніе Священниковъ и Діаконовъ допускалось шакже безпрепятственно (201).

препятственно (201).

Мнъніе Римской Церкви,— что Евхаристію должно совершать на пръсномъ, а не на квасномъ хлъбь, нисколько не оправдына квасномъ хлъбъ, нисколько не оправдывается древностію. 1) Извъстно, чтю Евхаристія въ самыя древнія времена совершалась на томъ хлъбъ, который приносили върные въ общія собранія; но эпотъ хлъбъ былъ, безсомнънія, хлъбъ общеупотребительный, квасный; 2) совершенно извъстно, чтю не шолько Воспочная, но и Западная Церковь до Х или даже ХІ спольшія совершали Евхаристію на квасномъ хлъбъ. Даже Западные Епископы древніе (Сирицій, Иннокентій I) называють хльбь Евхаристіи fermentum— кваснымъ. У Епифанія и Амвросія находятся леныя свидътельства на то, что древняя Церковь употребляла въ Евхаристіи хльбъ квасный. Фотій, обличавній даже маловажныя отспупленія Римской Церкви, ни слова не говорить объ опръснокахъ. Константинопольскіе Патріархи спали обличать Римскую

Церковь въ совершеніи Евхаристіи на опръснокахъ со времени Михаила Керулларія. Въ позднемъ произхожденіи обыкновенія совершать Евхаристію на пръсномъ хлъбъ увърены и нъкоторые изъ безпристраствыхъ Папистовъ, каковы Бона, Сирмондъ, Мабильонъ; первый изъ нихъ съ такою твердостію защищаєть совершеніе Евхаристіи впродолженіи первыхъ Х стольтій на квасномъ хлъбъ, что упорство другихъ Римскихъ писателей въ защищеніи върованія противнаго объясняєть ех ргаејистію infantiae (202).

Что Христіане, всъ безъ исключенія,

Что Христіане, вст безъ исключенія, должны приобщаться и Тъла и Крови Христовой—это очень видно изъ словъ Апостола Павла: 1 Кор. 11, 23. 28. 10, 24. Преподаніе Евхаристіи мірянамъ подъ однимъ видомъ хлъба взошло въ употребленіе не ранве XII въка. И Римская Церковь не настаиваєть на древность своего постановленія (203). Причиною отступленія от законнаго преподанія Евхаристіи было неоднократное пролитіе Крови Христовой неосторожнымъ и не слишкомъ благоговъйнымъ народомъ. Для избъжанія такой опасности сначала стали давать мірянамъ Кровь Христову посредствомъ трубочекъ, придъланныхъ ко дну сосуда. Но такъ какъ и этимъ не предотвращалась совершенно опасность, то въ нъкоторыхъ Церквахъ стали приобщать народъ хлъбомъ, напоенымъ Кровію. Но и это

было отвергнуто. Въ XIII стольтіи преподаніе мірянамъ Евхаристіи подъ обоими видами спановилось все ръже и ръже; въ XIV спольпіи едва замьчаемъ его; наконецъ, посль обличенія ереси Гусситовъ, на Конспантскомъ и Тридентскомъ Соборахъ, рышшельно запрещено было приобщать мірянъ Кровію.—Но tollatur abusus, maneat usus (204).

Время, лучшій судья мнтній и дтйспівій человтческихть, уже частію обличило несправедливость Римской Церкви. Нткоторые изт Папистовть, самыхть благонамтренныхть, или ограничивають, или даже и вовсе оставляють піть мнтнія своей Церкви, которыя прежде такть жарко были защищаемы.

Не смотря однакожъ на это, было время, когда власть Папы была почти единственною власть на Западъ. Въ ІХ и Х въкахъ Папы начали распространять предълы своей Церкви и власти къ Востоку, устъли обращить въ Христанство нъкоторыя изъ племенъ Славянскихъ. Въ это время спало усиливаться племя Славяно-Руссовъ. Многочисленность и сила Русскаго народа много могли объщать Папъ, если онъ устъетъ подчинить сей народъ своей Церкви. И Папы къ достижению своей цъли стали употреблять всъ средства, и лесть, и угрозы, и наказанія.

Ученіе Римской Церкви извъстно у насъ было подъ именемъ Лапинской и Варлжской въры. Послъднее названіе произошло отъ шого, что изъ Христіанъ Западной Церкви всъхъ ближе къ намъ были Варяги. И какъ

вевхъ ближе къ намъ были Варяги. И какъ Варяги рано сдълались намъ знакомы, то неудивительно, что рано сдълалось намъ знакомо ученіе Римской Церкви, особенно при ревностіи Папистовъ къ его распространенію.

Самый удобный случай—утвердить ученіе Римской Церкви и вмъсть власть свою въ Русской земль—открылся для Папъ въто время, когда Владиміръ изъявилъ желаніе принять Христіанскую въру. Папа не опустилъ сего случая. Между прочими миссіонерами явились къ Владиміру и Папскіе миссіонеры. Многое, казалось, объщало Папъ устъхъ—и общирные предълы Папской властии, и слабость Имперіи Греческой, и непріязненныя отношенія къ ней Руси. Но сердце Владиміра избрало въру Греческую, какъ лучшую, и какъ избранную еще прежде его бабкою Ольгою. Это первое, исторически извъстное, покушеніе Папъ подчинить Русскій народъ своей Церкви и власти (205). Одинъ Польскій историкъ старается докавать, что еще при Владиміръ Римская въра вать, что еще при Владиміръ Римская въра распространилась въ Кіевъ чрезъ Колберскато Епископа Рейнбарга, съ которымъ приъхала въ Кіевъ дочь Польскаго Короля, Болеслава, супруга Святополка, что будто Святополкъ и въбстъ съ нимъ вся та спірана приняли Римскую въру (206). Есшь еще

сказаніе, что будто Ярославъ, по смерти Митрополита Оеопемпта, просилъ себъ Епископа у Напы Венедикта VIII, и будто Венедиктъ въ 1021 году, прислалъ къ Великому Князю Епископа Алексъя, котторый основалъ новую Кієвскую Епископію и пр. но наконецъ, по зависти Греческаго духовенства, долженъ былъ удалиться на родину свою въ Болгарію (207). Оба эпи сказанія принадлежатіъ къ числу тъхъ вымысловъ, котторыми Уніаты старались доказать древнюю зависимость нашей Церкви оптъ Церкви Римской (208). Вотъ достовърные факты.

Великій Князь Изиславъ, сынъ Ярослава, двукратно изгоняемый изъ Кіева братомъ своимъ Святославомъ, во время вторичнаго изгнанія обратился къ могущественному владыкъ Рима, Григорію VII, и чрезъ сына своего объщаль признать надъ собою какъ духовную, такъ и мірскую власть Папы. Папа въ 1075 году, отправилъ пословъ къ Изяславу съ письмомъ, въ конгоромъ писалъ, чно Сынъ Изяславовъ далъ присягу быть върнымъ Главъ Церкви. "Мелая, продолжалъ Папа, изъявить готговность къ дальнъйшимъ услугамъ, довъряемъ симъ посламъ, изъконорыхъ одинъ вамъ извъстенъ и другъ върный, переговорить съ вами о всемъ, что есть и чего нътъ въ письмъ. Примите ихъ, какъ пословъ Св. Петра, благосклонно выслупайте и несомнънно върыте тому, что

они предложать вань от имени нашего и пр." Послы нашли конечно Изяслава не въ Россіи, а върояпно въ Польшь, и всь порученія Папы остались безъ дъйствія. Папа ушверждаль сына Изяславова на пресшоль Великокняжескомъ. Но обстоящельства сами собой измънились въ пользу Изяслава. Святославъ умеръ, и въ 1077 году, Изяславъ вспупилъ на престолъ (209). По симъ-то обстоятельствамъ В. Князь спрашивалъ Оеодосія, Игумена Печерскаго, что такое въра Варяжская, и тошь отвъчаль ему въ носланіи, что это въра злая и законъ нечис-тый (210). Къ этому же времени принадлежить и прибытие 3000 Варяговь въ Кіевъ, которые были Римскаго исповъданія, и имъли при себъ Римскихъ священниковъ (211).

Къ сыну Всеволода, Владиміру Мономаху, Митрополить Никифоръ писаль посланіе въ опроверженіе ученія и обрядовъ Римской Церкви. Въ концъ посланія Митрополить пишеть: "прочитайже, Княже мой, ни единою, ни дважды, но множицею и ты, Княже, и сынове твои (212). Впрочемъ неизвъстно, по какому именно поводу нужно было Митрополиту подтверждать В. Князю о наблюденіи осторожности противъ Римскаго ученія. Къ этому же времени, а можеть быть, и томуже Митрополиту принадлежить слово съ такимъ началомъ: "понеже чадо блаженное и сыну свъта, понеже

Digitized by Google

вемля людская въ судехъ у тебе есть живущіи и еже на ней суть оплатки служащіи Латинское пріяли есть ученіе (213).

Изъ посланія Минтрополина Іоанна IV къ Папъ Александру III можно видънъ, чно изъ Гима присланы были къ намъ во время сего Минтрополина довъренные Папы съ вопросомъ о причинахъ раздъленія Церквей (214).

Вопъ еще ясный памятникъ покушеній Папскихъ. Около половины XII спольтія Аббать Клервосскій Бернардъ послань быль обращать Руссовъ въ Лапинскую въру. Замьчапіельно громкое посланіе къ нему Епископа Краковскаго Машоел. "Руссы, пишепъ онъ къ Аббату, безчисленны, какъ звъзды! но, исповъдуя Христа, они дълами своими отвергають его.—Если Оракійскаго Ороея и Опвскаго Амфіона вознесли на небо за по, что они звуками лиры смягчали сердца дикихъ и каменныхъ людей, то півмъ болье можно надъяться, что Св. Аббать приобрътеть Христу народы чуждые (215).

Всв эпи покушенія не имтли, кажется, никакихъ важныхъ слъдствій. Русская Цер-ковь, воспитываясь подъ вліяність Гречеськой, раздъляла ея отвращеніе къ отступленіять Западной оть чистопы ученія и обрядовъ древней Церкви. Это отвращеніе къ Латинству было внушаемо Русскимъ при всякомъ случать. Извъстно, что сказано Влади-

міру Корсунскимъ Епископомъ о Римской въръ. Бывшій при Владиміръ, Св. Митрополить Русскій Леонъ или Левъ писалъ въ обличеніе Латинянъ Греческое посланіе (216). Равно на вопрошеніе Изяслава: "Скажи ми, отче, въру Варяжскую," Осодосій отвъчаль: "въра ихъ зла и законъ нечисть." Новогородскій Епископъ, Нифонть возлагалъ шестинедъльную епитимію на того, кто понесетъ дътей для молитвы къ Варяжскому попу (217).

Впрочемъ иногда дъла располагались и въ пользу Западной Церкви. Нападеніямъ Римскаго духовенства особенно подвергались Юго—Западныя Заднъпровскія области, Галичь, Волынь и даже Кіевъ. Это зависъло частію оть положенія самыхъ странъ, смъжныхъ съ Польшей и Венгріей, частію оть обстоятельствъ Россійскаго Государства, равно и отъ обстоятельствъ союзныхъ областей. Но и Съверозападные предълы Россій также подлежали вліянію, не ръдко очень тяжелому.

Извъстно, что еще въ 1030 году Великій Князь Ярославъ построилъ у Эстляндской чуди, на ръкъ Амовжъ или Ембахъ, городъ Юрьевъ, нынъшній Дерпіпъ, и въ тоже время создаль тамъ Церкви во ими Св. Николая и Великомученика Георгія. Такимъ образомъ первыя съмена Хриспіанства посъяны были на этой землъ Церковью Греко-Россійскою. Наша Церковь и послъ

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

сніаралась сохранять свое приобрътеніе, и, сколько можно было, сохраняла. Но предки наши не хоптъли такъ наспоятельно дъйна совъсить просвъщенной сшвовашь страны, какъ дъйствовали Римскіе Съверные Христіане, и особенно Шведы (218). Исполняя волю Папы, Александра III, копюрый поржеспвенно объщаль въчное блаженство Римскимъ Съвернымъ Хриспіанамъ, если, чрезъ ихъ содъйсивіе, Чудь признаешъ въ немъ Апостольского Намъстника, Шведы съ Лапинскою Библіею и съ мечемъ выходили на берега Балтійскаго моря проповъдовать въру. Около 1186 г. Мейнгардъ Нъмецъ испросилъ у Полоцкаго Князя Владиміра дозволеніе обращащь Чудь въ Христіансшво и имълъ успъхъ. Преемники его, ушвержденные въ санъ Епископовъ, для успъха въ своемъ дълв прибъгли къ оружію. Напа чрезъ пословъ подкръплялъ ихъ ревность объщаніемъ всепрощенія всякому, кто подъ знаменемъ креста лилъ кровь человъческую. Альбершъ, прешій Епископъ Ливонскій, основаль въ 1201 год. орденъ Меченосцевъ и, съ ихъ помощію, крестилъ огнемъ и мечемъ Ливонцевъ. Напрасно удъльные Князья пытались оспіановинь успъхи Меченосцевъ. Мсшиславъ, Князь Новогородскій, не допуспиль Иъмцевъ овладънь Съверною часнію Ливоніи, (1212 г.) кресшилъ шамъ нъсколько язычниковъ, объщалъ прислапь своихъ священниновъ: но Миссіонеры Альбертовы предупре-дили Князя и скоро ввели и здъсь Латинскую въру. Когда Русскія войска снова при-шли въ Эспіляндію, Эспіляндцы убили Ла-піинскаго Священника, присланнаго въ Феллинъ Епископомъ Диншрихомъ для проповъди Евангельской; въ 1214 года храбрый Мешиславъ снова очиспилъ Съверную Ливонію опъ Меченосцевъ; въ 1217 году Новгородцы наказали дерзоснь ордена. Альбернь дъйствовалъ що силою, то хитростію; величалъ Русскихъ Господами Ливоніи, между **тъмъ въ 1224** году жегъ окрестности Новгорода и Цскова; въ 1225 году испіребилъ Юрьевъ со всти его защипіниками и заставиль Новгородцевъ просить мира. Такимъ образомъ Римское духовененню дълало значительные успъхи на Съверъ провославной спіраны. Сій успъхи внушили Папъ мысль обнаружить свои намъренія касаптельно всей Россіи. Въ 1227 году Гонорій III прислаль велеръчивое посланіе ко всьмъ нашимъ Князьамъ. "Радуемся о Господъ, услышавъ, чио ваши послы униженно просили браша нашего, Епископа Моденскаго, Дегаша Апосшольскаго нашего Престола, посъщинь лично спраны, шакъ какъ вы гошовы приняшь здравое ученіе и отвергнушь вст заблужденія ваши. И не заблужденія ли въ втрт раздражающь прошивь вась небо и причиняющь бъдещвія всей сшрант вашей? Бойшесь еще

ужаснъйшихъ, если не обратитесь къ истинь. Увъщеваемъ и молимъ васъ письменно изъявить на то добрую волю чрезъ надежныхъ пословъ, а между тъмъ жить мирно съ Хриспіанами Ливонскими. Такъ писалъ Гонорій. Извъстно, что Псковитяне въ это время заключили миръ съ Ливонскими рыцарями. Ливонская хроника говоритъ, что въ 1224 году послы Новгородскіе и другіе приъзжали къ Епископу Моденскому въ Ригу, но только для того, чтобы онъ именемъ Папы утвердилъ заключенный ими миръ съ орденомъ. Говорено ли было что—нибудь при сихъ сношеніяхъ Русскими о соединеніи Церквей, неизвъстно. И по памятникамъ не видно, чтобы Папское увъщаніе имъло какое нибудь вліяніе на Русскихъ, изключая развъ отношеній гражданскихъ (219).

Въ 1257 году Папа буллою повелълъ Упсальскому Епископу проповъдовань въ съверныхъ странахъ крестовый походъ прошивъ Финляндіи и Руси. Въ слъдствіе сего Шведскій Король, Эрихсонъ послалъ полководца своего Биргера съ сильнымъ войскомъ обращань Новгородцевъ въ Лашинскую въру. На берегахъ Невы Александръ разбилъ Шведовъ, убилъ Епископа, оставилъ печанъ коньемъ своимъ на лицъ Биргера и заслужилъ названіе Невскаго. Кончивъ дъло съ Шведами, Александръ долженъ былъ спъшинь на помощь Искову и Изборску; оружинны на помощь Искову и Изборску; оруж

жіе защинника православія и здъсь было побъдоносно. Александръ засшавиль орденъ препешашь за самую Ригу и получиль ошъ него значишельную часшь Лешгаліи (220).

На Югъ Россіи Галицкая обласшь, въ концъ XII спольшія, находилась въ рукахъ Венгровъ, у Андрея, сына Венгерскаго Короля Правленіе Андреево сперва пихое, преврапилось попюмъ въ насильственное. Венгры позволяли себъ всякаго рода злодъйсива и не оказывали никакого уваженія къ православнымъ храмамъ, дълая изъ нихъ спойла для лошадей. Когда потомъ Галицкое Княжество перешло къ предпріимчивому и умному Роману Волынскому, состояніе Церкви измънилось. Сила сего Князя стъснила дъйствія Римскаго Духовенства, которому удобно было распроспранянь свою власть въ прежнія междоусобія, когда Галиція постоянно почпи находилась подъ влінніемъ Венгровъ и Поляковъ. Папа, слъдя постоянно ходъ дъль въ нашемъ опечеснівъ, угадалъ харакшеръ Романа. Иннокенцій III началь дъйствовать на самую пюнкую спруну въ душъ Князя Галицкаго, —на его власшолюбів. Власшь Папъ была тогда велика. Они возвели въ достоинсиво Королевствъ Арменію, Богемію Болгарію. Чего стоило объявить Королевствомъ и Галичь, и съ эпимъ Королевствомъ передашь Роману власшь надъ окресицыми землями? Къ сему же времени пришлось и взяпіе

Кресшоносцами Царь града; это событіе, бывшее слъдсшвіемъ Папскихъ усилій, дало Папъ случай выставинь свое могущеснию и хвалиться православіемъ. "Хопія досель Вы были удалены отъ сосцевъ вашей матери, какъ дълги чуждые, писалъ Иннокентій III къ Архіепископамъ и Епископамъ нашимъ: но, по врученной ошъ Бога нам е недостойнымъ обизанности пастыря просвъщать народъ свой, на насъ лежить отеческій долгь забонишься о томъ, чтобы члены были сообразны главъ своей, чиобы Ефремъ обращился къ Іудъ и Самарія къ Іерусалиму. — Греческая Имперія и Церковь покорились Апостольскому съдалищу, униженно принимають от него вельнія; не безражудно ли буденть, если часнь не буденть согласованься съ своимъ цълымъ? Кардиналь, отправленный Напою въ Россію съ тъмъ, чтобы быть просвъпнителемъ ея и истребителемъ заблужденій, доказываль Роману превосходство Римскаго закона. Знакомый съ Священными книгами Князь опровергалъ посла, убъждалъ даже его самаго ошетань от Напской ереси. Посоль увъряль, что Папа мечемъ Святаго Петра покоритъ Князю множестно народовъ и сдълаетъ его Королемъ. ..., Такой ли мечь у Папы? -- отвъчалъ Романъ Легату, --, , Пока при мпъ мой мечь, онъ дастъ мнъ земли, не имъю нужды въ другомъ, и кровію покупаю города." (221). Вскоръ послъ сего событія мужественный

Князь, столть Юго-Западной Россіи, умерь. Рука юныхъ сыновей его Даніила и Василька не окръпла еще для пюго, чиюбы ивердо держать наслъдіе опщовское,—и вознесенный Романомъ Галичь снова сдълался добычею Рускихъ вельможъ, Килзей, Венгровъ и Ляховъ. Тогда Римскому духовенству спова опікрылась полная свобода дъйсіпвоваінь въ обласши Галинкой. Послъ десяпилъпнихъ смущъ, во время кошорыхъ Галичь переходилъ въ руки того, кию былъ сильнъе и хитръе, наконецъ Венгры и Ляхи положили между собою сдълашь Галичь независимымъ опть Польши, Венгріи и Руси; въ этопть до-говоръ входилъ бракъ Венгерскаго Королевича, Каломана съ Польскою Королевною, Саломіею. Обстоятельство было самое благопрілпное для Римской Церкви. Уже въ 1214году опіецъ Каломана, Андрей писалъ къ Папъ, чию Князья и народъ Галицкіе, подданные Венгріи, испросивъ себъ сына его въ Князя, желають навсегда подчиниться Римской Церкви, съ шъмъ шолько условіемъ, чтобъ не ошмънлемы были ихъ древніе Священные обряды. Король просилъ Папу поспъшить присылкою Легапіа для приняіпія прислги ошъ народа въ върности Апостольскому престолу, дабы иначе, прибавлялъ Андрей, ,,столь полезное для васъ и для насъ расположение его не измънилось. Каломанъ съ Саломіею коронованы Архіепископомъ

Гранскимъ (222). Въ слъдъ за тъмъ явились въ Галичь Священники Лаппинскіе; православный Епископъ и Священники были изгнаны; начали превращать церкви въ косшелы, народъ принуждать къ принятію Римской въры (225). Въ Россіи въ это время опличался и добродушіемъ и силою Мспиславъ, Князь Новгородскій. Польскій Король Лешко предложилъ Мсшиславу освободишь Галичь ошъ ига Венгерскаго, объщая дружбу и помощь. Судьба Церкви Православной не могла не печалыть добраго и храбраго Князя; лишившись въ эшо время сына, счаспіливый сей воинъ могъ ли пе помышляпь о въръ и о ея защить? Венгерцы едва услыхали о его намъреніи, осшавили Галицію: но пошомъ собрали сильное войско. Послъ перемъннаго счастія, Мешиславъ успъль 1220 году совсъмъ изгнать Венгровъ, плънилъ Коломана, объявилъ себя Королемъ (Царемъ) Галицкимъ и возстановилъ права Православной Въры: но сдълалъ пришомъ важную ошибку.-Можетъ быть надъясь найши въ сильной Венгріи върную защиту для Галиціи, Менша славъ, по внушенію Галицкаго Вельможи Судислава, согласился выдань дочь свою за сына Венгерскаго Короля и въ приданое за ней назначилъ обласпь Галицкую, изключая Понизье. Мешиславъ въ послъдешви раскалвался въ шомъ. Пана сперва не благословляль брака, зная, какъ пужень быль ему Коломанъ; пока живъ былъ Мстиславъ, онъ ничего не могъ надъяться для себя отъ Галиціи. Въ 1228 году Мстиславъ умеръ ; Король Венгерскій взялъ себъ и Понизье. А въ 1235 году Папа учредилъ въ Галичъ Латинскую Архіепископію, на которую поставилъ Епископомъ Доминиканца Бернарда (221).—Такъ Римская Церковь, чрезъ вліяніе Венгріи и Польши на Юго-Западныя наши области, спаралась утвердить владычество свое въ Русской землъ.

Въ 1224 году Ташары нахлынули на Россію. Дъйствіе ихъ нашествія слишкомъ было ощушительно въ Южной Россіи; она была разграблена, опуспошена, сожжена; вмъсть съ тъмъ рушилось все, что заведено было Папою въ Россіи (225).

Галиція перешла въ руки мужественнаго сына Романова, Даніила. Папы, спараясь просвътить Христіанствомъ Татаръ, не оставляли и Галиціи. Плано-Карпини, отправлявшійся въ 1245 году къ Татарамъ, старался дъйствовать на Василька, брата Даніилова, принесъ къ Русскимъ Епископамъ грамоты отъ Папы, въ которыхъ Римскій Епископъ увъщеваль ихъ обратиться къ соединенію съ Западною Церковію; но не получиль никакого отвъща, поелику тупъ не было Даніила, ходившаго въ то время къ Башыю (226). Даніилъ возвратился (изъ Орды другомъ и любимцемъ Батыя; но со-

Digitized by Google

крушаясь объ участи оппечества непрестанно помышляйь о свержении ига. Онъ думаль найши помощь у Папы и съ 1246 года начались у него спошенія съ Иннокентіемъ IV. Ланіилъ изъявилъ желаніе соединипіься съ Римскою Церковію. Это желаніе было віпорено въ присутствіи Епископовъ, Игуменовъ и знашныхъ людей предъ Папскими Миссіоперами, когда они возвращились отъ Монголовъ (227). Много объщало Папъ согласіе Даніила. Въ сіе время уже около 10 льть Кіевская Всероссійская Мишрополія не импла правишеля. Папа могь подумать, чио-Митрополія на всегда прекратилась (228). Онъ готовъ былъ признать вст обряды Греческой Церкви, соглашался созвать Соборъ для разбора несогласій, расточалъ объщанія и ласки предъ Даніиломъ, называлъ его любезнъйшимъ сыномъ, предлагалъ ему даже Королевскій вънецъ. Даніилъ требовалъ помощи прошивъ Монголовъ. Папа уже распоряжался, въ какихъ опношеніяхъ должна находиться Церковь Русская къ Римской, и прислалъ Епископа Алберта въ Первостояпеля духовенства въ Южной Россіи. Даніилъ
разсердился и прогналъ Епископа и Священниковъ. Въ 1252 году Бела, Король Польскій, помирилъ Даніила съ Папою, и Иннокентій прислаль Даніилу вънець, скипетръ, державу, и объщалъ помощь. Даніиль назвалъ Папу опцемъ своимъ и Намъспіникомъ

Апостоловъ; ждалъ помощи, но не видя ее, отказался от покорности Римской Церкви. Напрасно Папа уговаривалъ его, сердился, упрекалъ, грозилъ Церковнымъ наказаніемъ и адомъ, велълъ Литовцамъ отнинать у него его владънія. Даніилъ ничего не слушалъ.

Въ тоже время Папа относился и къ Великому Князю Русскому Александру Невскому. Въ качествъ Намъстника Божія, Владыка Римскій приглащаль его къ соединенію съ Западною Церковію, объщаль и его на-роду, въ случав согласія на предложеніе, пишину и благословение Божие, иначе же грозиль гитвомъ Божіимъ и посіпавляль на видъ, чіпо опіецъ его Ярославъ, бывщи въ Ордъ, соглашался приняшь Кашолическую въру, (въ семъ ссылался опъ на Карпини, хопя у Карпини ничего подобнаго нъпъ.) Послы говорили Князю: "Папа Святъйшій велълъ доложишь шебъ, чио онъ слышалъ о швоей славъ и доблесшяхъ, и о пространствъ земли півоей, и изъ числа двънадцапіи Кардиналовъ присылаешъ двухъ избранныхъ, да послушаеши ученія ихъ, "Князь призвалъ людей свъдущихъ, совъщовался съ ними, и въ ошвъшъ къ Папъ изобразилъ исторію въры и православія и паконецъ закончилъ пакъ: "си вся свъдаемъ добръ, а опть васъ ученія не пріимаемъ." Послы—Галдъ и Гемонить "возвращишася во свояси<sup>66</sup> — ни съ чьмъ (229). Вошъ еще средство, которое

Digitized by Google

около сего времени употребляла Западная Церковь для исполненія наміреній своихъ, и эщо средство гораздо вірніве вело къ ціли. Тоть же Папа нарядиль Миссію изъ Доминиканцевь и Францисканцевь, извістную подъ именемь общества странствующихъ (societas peregrinantium). Эти монахи по ніжоторымь містамь построили Датинскія церкви и монастыри, и положили основаніе ерекціямь для будущихъ Епископствь въ Кіевь, Луцкі, Хельмі, Галичь, Перемышль, Каменць и Цереть въ Валлахіи (230).

Эпіаго было не довольно. Папы спіарались дійспівовань и на поработителей Россіи, Монголовь, съ наміреніемь опісюда извлечь выгоды для себя въ Церкви Русской. Когда въ Ордів воцарился Узбекъ (въ 1313 году), Св. Цетръ должень былъ співшинь піуда между прочимь и для того, чтобы предупрединь посольство Німецкое и от Папы къ новому Хану. Около 1322 года Папа Іоаннъ ХХІІ, поставиль въ сосідстві съ южными предълами Русской Церкви, въ прежней ен области, Латинскую Епископію, именно въ возстановленной Генуезцами Оеодосіи, или Кафі. Предълами сей Епархіи онъ назначаль въ длину Болгарію и Сарай, сполицу Хановъ, въ широпіу — Черное море и Русскій владінія. Около 1333 года тоть же Іоаннъ установиль Митрополію въ Воспорів, здісь дійствовали Доминиканскіе и Францисканскіе

миссіонеры ; для вспомоществованія имъ какъ въ просвъщеніи невърныхъ, такъ и въ обращеніи схизмациковъ , какъ сказано въ буллъ Папской, Папа далъ имъ въ Митрополиша славившагося ученостію Франциска Камеринскаго. Въ тоже время Іоаннъ учредилъ еще Епископскую кафедру въ Херсонъ, назначивъ туда Епископомъ Англичанина Ричарда изъ Доминиканцевъ Успъхи ихъ были столь велики, что они обратили къ Лапинской церкви отъ Греческаго Православія Князей Аланскаго и Сихійскаго или Черкасскаго (231).

Впрочемъ сколько ни сильны были до

Впрочемъ сколько ни сильны были до сего времени вторженія Римскаго духовенства въ наши Западныя области, Русь еще кръпилась и мужественно опражала усилія Напъ. Послъ нашествія Татарскаго, обстоятельства Юго-Западныхъ Русскихъ Церквей стали хуже. Раззореніе Кіева заставило Митрополицовъ Кіевскихъ перенесть каседру свою на Съверъ. Максимъ, вторый Митрополить Кіевскій послъ нашествія Татаръ, въ 1299 году утвердилъ свою Митрополію во Владимірь. Въ 1325 году Петръ перенесъ каседру въ Москву. Такимъ образомъ Западныя Епархіи Русской Церкви стали далье от своего Первостоятеля. Правда Митрополипы не оставляли безъ надзора Церкви на Юго-западъ; они имъли въ Кіевъ Намъстниковъ, и предписывали имъ повиноваться, плащить дань и воздавать такое

Digitized by Google

же почтеніе, какъ себъ. Сверхъ того они и сами дълали объъзды по Западнымъ Епархіямъ. Но могла ди имъщь власшь Намъсшниковъ шакую силу и важность, какую могла имъщь сила Мипрополина? Чпю могли значинь крашковременных посъщенія Мийрополитовъ, когда нужно было самое дъятельное учасние въ дълахъ Русскихъ Западныхъ Церквей? Онъ чувствовали сиропенно свое.-Еще по смерши Мипірополита Максима, Галицкіе Князья опправляли ошъ себя Волынскаго Игумена Пешра въ Констанцинополь для посвященія его въ Галицкаго Мицірополипа, но онъ посвященъ для Москвы; а въ 1352 году, еще при жизни Митроподита Өеогносина, являенися шамъ Өеодоринъ (232). Церковь Галицкая и Волынская и послъ пребовали себъ Митрополита. Но Митрополиты Московскіе не соглашались на пакое раздъленіе Іерархіи, и Римскому духовенству, съ теченіемъ времени открывался болъе и болъе свободный пушь въ Юго Западныя области.

Въ это время случились очень важныя перемъны въ Литвъ, Польшъ и въ Волыни; и то, чего надлежало опасаться въ слъдствие удаления съ Запада Митрополіи, при содъйстви энихъ перемънъ, дъйствительно случилось.

Въ самомъ началъ XIV въка явился въ Лишвъ смълый, мужественный воинъ—— Гедиминъ. Этомъ Князь пачалъ вводи пъ

тражданственность въ свою землю, и изъ нестройной толпы Лишовскихъ дикарей обравоваль опройныя и грозныя дружины, вспупиль въ родственныя связи сь Россіей, Польшею и другими вемлями, упопреблялъ самую въру въ орудіе полипики, и распроспранилъ владънія свои по Нъману, Вислъ, Припеши, Днъпру, едва не владълъ Кіевомъ и Черниговомъ, и готовъ былъ овладъть Волынью, Онъ былъ язычникъ, для выгодъ своихъ не припъснялъ православной въры, но и не былъ покровипелемъ ея; не сифсиялъ власши Русскихъ Мипірополишовъ надъ Церквами въ завоеванныхъ имъ областяхъ и даже для успокоенія народа, въ Кіевъ опредълилъ Намъспіникомъ своимъ Голшанскаго Килал Миндова, исповъдовавшаго Воспочную Въруз но въ пюже вреня позволялъ и Западному духовененву, просвъщань своихъ подданныхъ-Онъ даже предложилъ Hants Ioanny XXII, что пріиметъ Лапинскую въру, если Папа помиритъ его съ Нъмцами. Папа въ 1323 и 1324 годахъ въ письмахъ своихъ къ Европейскимъ Государямъ называлъ Гедимина будущимъ членомъ Церкви Хриспювой. "Монахи Францисканскіе и Доминиканскіе окружаюшъ насъ: даю имъ волю учить и креспинь лю-дей въ моемъ государспівъ — писалъ Геди-минъ къ Папъ.—(233). Онъ позволялъ строищъ у себя Католическія Церкви, а по просьбъ Папы еще съ 1321 года ввель въ Кіевъ

Лашинскаго Епископа, Доминиканскаго монаха Генриха. Съ эпого времени начали размножаться по Кіевскому Княжеству Римскіе Костелы (234). Нъмецкіе Рыцари, стращась сосъда, писали къ Папь и Европъ, что Гедиминъ quovis ethnico pejus, monstrum biceps, ludibrium naturae abominabile, violator juris gentium et legum naturalium, Antichisti praecusor (235); и Гедиминъ услышавь о пюмъ, оставилъ Папу и свое прежнее желаніе: однакожъ въра Латинская и духовенство Римское, за восемьдесять лъпъ передъ тъмъ истребленныя въ Кіевъ нашествіемъ Тапаръ, при немъ получили важную силу.

Сынъ Гедимина, Ольгердъ, занявшій съ 1341 года преспюль его, когда былъ еще язычникомъ, замучилъ прехъ изъ своихъ придворныхъ Хриспіанъ. Обстоятельства засіпавили его вступить въ родственную связь съ Россіею. Онъ выпросилъ себъ въ супругу дочь Александра Михайловича Тверскаго Іуліанію, и, по ея увъщанію, съ дътьми своими принялъ Христіанскую въру Восточнаго Исповъданія. Въ тоже время и Любартъ, брать Ольгерда, женился на Княжнъ Ростовской и былъ усердный членъ Церкви. Впрочемъ не смотря на все это, подобно отцу своему, Ольгердъ и Латинскому Духовенству давалъ свободу проповъдовать въ Литвъ Латинское ученіе (236).

На Волыни Церковь православная въ это время жестоко страдала. Около 1336 года сія область, лишившись своихъ князей, вмъсть съ Галичемъ, признала надъ собою власть Болеслава Князя Мазовецкаго. Болеславъ долженъ былъ владъщь этими обласплями на условіи не нарушанів гражданскихъ правъ: но условіе не было сдержано. Воспитанный въ Восточномъ въроисповъданіи, Болеславъ вскоръ, по внушенію Папы и Короля Польскаго, сдвлался Католикомъ и началъ принуждать своихъ подданныхъ къ принятію Лапинской въры, обременять налогами и оскорблять безчинствами. Не долго онъ властвоваль. Казиміръ, Король Польскій, въ 1339 году покорилъ Галицію. Галицкая и Волынская области поддались ему на томъ же условіи, на какомъ и Болеславу: но условіе не было исполнено; Казиміръ, преданный своему въроисповъданію, воздвигъ гоненіе на православную Въру, припъснялъ Русское Ду-ховенство, "и много зла Христіаномъ сотвори, претворивъ Церкви святыя на Ла-тинское богомерзское служеніе. Дъло дошло до того, что православные хотъли лучше быть подъ игомъ Татаръ, нежели во власти Казиміра, и призывали на помощь Монголовъ. Еще болъе усилилось дъйствіе Западной Церкви при преемникъ Казиміра, Людовикъ Великомъ, соединившемъ Венгрію съ Польшею и спаравшемся присоединить ко владвніямъ своимъ чермную Россію и Галицію, а народъ обращить къ Римской Церкви.

По его просьбъ, Цапа Григорій ІХ учредиль на Волыни и въ Галиціи четыре Епископскія Латинскія кафедры: Галицкую, Перемышльскую, Хельмскую и Владимірскую или Луцкую, и первую изъ нихъ назначилъ кафедрою Мипірополитовъ. А Папа Урбанъ VI открылъ въ Галичскомъ городъ Львовъ, куда перенесена и Мипірополія, инквизицію (237). Въроятно, для противодъйствія насиліямъ Папскимъ, въ Галицію поставленъ былъ въ Мипірополита Феодоритъ, а въ Кієвъ Романъ, первый въ Терновъ, а послъдній въ Царъградъ (238).

Не сполько счастливы были время покушенія Латинскаго Христіанства на Съверъ Россіи. Въ 1347 году, Магнусъ, Король Шведскій, желая загладить старые гръхи свои, услужить Папъ и прославиться какимъ нибудь благочестивымъ подвигомъ, вздумалъ обратить Русскихъ въ Латинскую въру. Для сего онъ отправилъ посольство въ Новгородъ, съ предложеніемъ избрашь свъдущихъ людей для разсмотрънія правоты въроисповъданій, угрожая въ пропивномъ случат войною. Предложеніе было опвергнуто. Магнусу сказали, чипобы для состязанія о въръ онъ шелъ къ Патріарху Константинопольскому. Магнусъ еще отправилъ посольспво съ пъмъ же предложениемъ; Новгородцы опять отвергли предложение. Магнусъ началъ войну, но ничего не успълъ. Впрочемъ

торговыя сношенія Пскова съ Лифляпдцами и Эстляндцами дали случай Латинству пройти въ самый Псковъ. Сначала Псковитяне, 
котя и терпъли въроисповъданіе Латинское, 
но не позволяли спроить у себя Церквей. 
Въ концъ ХіІІ въка, на гостинномъ дворъ, 
принадлежавшемъ Ганзейскимъ. Съвернымъ 
городамъ, появилась Римская Церковь. Послъ 
оказалось уже и дъйствительное вліяніе Римскаго духовенства на Псковитянъ. Фотій, 
въ одномъ изъ своихъ посланій къ жителямъ 
Пскова, жалуется на то, что Псковскіе іереи 
въ Св. Крещеніи употребляютъ муро Латинское, а не святое. Видно, что нъкоторые 
уклонились къ Западной Церкви, отступивши 
отъ обрядовъ Восяючной: однакожъ дальнъйшихъ слъдствій не видно (239).

На Югъ православная Церковь время отъ времени спановилась ближе къ опасностямъ, Послъ Людовика, Польскій престолъ принадлежаль дочери его Гедвигъ. Гедвига была уже обручена Австрійскому Принцу. Но Польскіе магнаты согласились признать Гедвигу Королевой подъ шъмъ только условіемъ, чтобы имъ предоставлено было избрать ей супруга. Вь то время Литовскимъ Княземъ былъ Ягелло. Литва была сильна и общирна, Ягелло быль опасный сосъдъ Польти. Важно было для Поляковъ, а вмъстъ и для Римскаго духовенства, имъть на своей сторонъ Литовскаго Князя. Папа дъйствовалъ усердно; онъ

надъялся туть многаго, надъялся совсьмь ошняшь у Русскаго духовенсшва Галичь, Волынь, и далеко распространить Латинскую въру. И потомки и подданные Гедиминовы охопно переходили къ кропкой православной Церкви, между пітмъ какъ мечь меченосцевъ мало помогалъ намъреніямъ Папы. Гедвига не соглашалась быпь супругою свиръпаго; безобразнаго Ягеллы. Польскіе Епископы объщали ей Царсиво небесное. Ягелло прибылъ наконецъ въ Краковъ, прельстился красотою Гедвиги, далъ клятву принять Латинскую въру, покрестипь и перекрестипь для Папы всю Липву. Слово было сдержано. Ягелло въ 1386 году сдълался Христіаниномъ Римской Церкви, а въ 1387 году Лишва была окрещена. Литовцевъ ставили въ рядъ цълыми полками и въ одномъ полку называли всъхъ Іоаннами, въ другомъ Цепрами и т. д. Ягелло, дополъ покровищель Греческой Церкви, сдълался ел гонипелемъ, спъснялъ гражданскія права православныхъ и даже казнилъ двухъ вельможъ своихъ, не хоптъвшихъ измънишь православію. Къ счастію, нъкопорые Князья Липовскіе и многіе даже въ самой Вильнъ осшались еще православными Хриспіанами и заспіупались за православіе. Съ другой стороны въ Кіевъ съ 1376 года былъ Митрополипомъ Кипріанъ мужъ ученый и умный. Онъ очень хорошо понялъ состояніе Русской Церкви на Западъ, видълъ,

что сила Римскаго духовенства простерлась очень далеко, что пособій для подкръпленія ен очень мпого, что слъдственно упорное, настоятельное дъйствіе противъ нее не принесеть пользы, а пошому дъйствоваль такъ, чтобы не возбудить прошивъ себя и своей Церкви Киязей. Въ 1381 году призванный на Мипрополію Московскую, опъ продолжалъ управлять и Южною Церковію съ благоразуміемъ и усердіемъ Христіанскимъ. Зазора скоро можеть ослабъть его вліяніе на Задивпровскія Церкви, онъ на долгое время. отлучался для обозрънія ихъ и утвержденія православныхъ въ въръ. Такъ, опправившись въ 1596 году, онъ въ Кіевской Епархіи про-былъ 18 мъсяцевъ, а въ другой разъ 23 мъслца. Эщо не могло не полагать преграды успъхамъ Римскаго духовенства. Сверхъ того Кіевъ, Галичь, Вольшь и Подольскъ явно ненавидъли Лашинсицво; самые брашья Ягеллы, Владиміръ и Скиригелло и нъкоторые Волынскіе Князья ревносілно защищали православную Церковь. Не смотря однакожъ на все это, ни благоразуміе Кипріана, ни противодъйствіе Князей Литовскихъ, вичто не остановило распространенія Лашинской въры и притъсненія православной Церкви. Ягелло, не имъвшій ни того ума, ни той самостолшельной дъяшельности, какими въ высокой сшепени опіличены были опіецъ и дъдъ его,

по принятіи Христіанской въры, сдълался почни орудіемъ и рабомъ другихъ, а по оп-ношенію къ Церкви, орудіемъ и рабомъ Римскаго духовенства (240). Посему, со времени воцаренія его, Римская Церковь начала брапь ръшительный перевъсъ надъ Русскою. Обративши половину столичнаго города Вильны къ Римской Церкви, самъ Ягелло въ 1400 году отняль у подданныхъ своихъ Восточнаго въроисповъданіл гербы, шляхешство и чиновную службу, предоставивши все это однимъ Западнымъ Христіанамъ. Въ томъ же году, эта строгость была умърена, но въ 1403 году опять возобновлена и уже посль него возвращены православному духовенсиву права и вольность (241). Даже въ Кіевъ учреждена Епископія Лашинская.

Лучше было состояние Русской Церкви въ Лишвъ при Витовтъ. Расчеты Польши не совсъмъ были върны. Ягелло не могъ удержать Литвы. Явился въ землъ Литовской Виповтъ. Этотъ неутомимый, храбрый и властолюбивый Князь сбросилъ съ Литвы Польское иго и объявилъ себя Великимъ Княземъ Литовскимъ. Витовтъ, хотя перемънилъ Греческое исповъдание на Римское, но не былъ такъ приверженъ къ нему, какъ Ягелло. Единственная цъль и забота его были распространить и усилить свое государство. Посему въ его владъніяхъ православие не терпъло гоненія. Но его власто-

любіе лишило православныхъ жишелей Южной Россіи самаго усерднаго и перваго защитника православія въ лицѣ Мипрополита Московскаго. Въ 1406 году не спало Кипріана на Русской Митрополіи. На его мѣсіпо произведенъ былъ Фошій. Этоть мужъ, по словамъ лътописцевъ, разумный и добродътельблагу Церкви (242), воспитанъ былъ въ не-нависти къ Римской Церкви. Онъ не хопълъ угождать Витовіпу такъ, какъ угождалъ предшественникъ его, и своею неуклончивостію раздражиль гордаго повелителя. Витовить съ негодованіемъ смощръль, чито Владыка Московскій собираеть дань съ его подродъ Литовскомъ и, послъ не однократныхъ совъщаній, не смотря на претяпіствія Константинопольской Церкви и на сопротивленіе Епископовъ принудилъ избрать въ Митрополиша Лишовскихъ Церквей Григоріл Самблака. Тщешно Фощій встми силами спарался противодъйствовать Собору, писаль поучение къ Епископамъ, ко всему Священническому и иноческому чину, къ благочеспивымъ Князьлять и народу, осуждаль Соборь, какъ неправильно составленный, отвергаль Митрополита, какъ неправильно поставленнаго, называлъ Епископовъ, бывшихъ при избраніи новаго Митрополита, ослушниками, клевети угрожаль имъ судомъ Божіимъ, никами

призываль Христіань къ соединенію и пр. (243.) Самблакь въ 1416 году сдълань Митрополипюмь—и чрезь это положено было начало раздъленія Іерархіи Русской на Великороссійскую и Малороссійскую. Слъдствіемь сего раздъленія было смущеніе цълой Россіи, сближеніе Южныхъ Россіянь съ духомъ неправославія. Москва, столица православія, сдълалась чужою для южныхъ Россіянь. Присутствіе Митрополита въ Кіевъ утьшало южныхъ правовърныхъ: за то всякій Король, исповъдовавшій Римскую въру, могь располагать Кіевскимъ Митрополитомь, какъ
хотъль (244).

По смерии Витовта овладълъ — было Литвою и самымъ Ягелломъ братъ его, Свидригайло. Папа Мартинъ V вступился за Ягелла. Ягелло, получивъ свободу, употребилъ и силу и хипірость противъ брата. Свидригайло покровительствовалъ Греческому въроисповъданію, но не умълъ пріобръсть любви подданныхъ. Ягелло выгналъ его, и взялъ себъ Подоль и Волынію, а Литву (въ 1432 году) опідалъ братіу Витовтову Сигизмунду. Сигизмундъ былъ сильно привязанъ къ Римской Церкви. Подъ его правленіемъ Латинство усилилось. Только Луцкимъ гражданамъ дана была охранная грамата, защищавшая ихъ отъ принужденія къ Латинской въръ; но по всъмъ другимъ мъстамъ Литвы Русскія Церкви были сожжены.

Въ этоже время устроенъ быль въ Кіевъ первый Латинскій костель для жителей сего города, и учреждена Кіевская Латинская постоянная Епископія, хотя вся Епархія этого Епископа не заключала въ себъ болье семи Церквей (245).

Ипіакъ исторія Русской Церкви на Западъ въ XIV спіольтій и въ началь XV-го представляеть намъ сильную борьбу Православія съ Римскою Церковію.

Пятнадцатое спольте представить намь событія, еще гораздо важньйшія. Папа едва не приблизится къ цьли всьхъ своихъ усилій. Греціи грозить опасность потерять свободу. Императоръ Греческій, въ трепеть отъ Османовъ, готовъ жертвовать всьмъ, только бы спасти Имперію. Онъ желаетъ самъ того, чего Папы давно столько домогались,—соединенія Церквей.

Сношенія между Императоромъ и Папою о соединеніи Церквей начались еще въ 1430 году при Марпіинъ. Но Марпіинъ вскоръ померъ. Преемникъ его Евгеній IV въ самомъ началъ оскорбилъ Грековъ своими презришельными отвывами. Посему Императоръ призналъ за лучшее вступить въ сношенія, минуя Папу, съ Соборомъ Базельскимъ, кошорый былъ открытъ съ согласія Мартина въ намъреніи истребить ересь Гусситовъ, упівердить соединеніе Церквей Греческой и Латинской, возстановить миръ между Хри-

стіанскими державами и совершить преобразованіе Церкви Западной. Евгеній быль недоволень двйствіями этаго Собора. Папа и Соборь наперерывь старались привлечь Грековь на свою сторону, такь что въ Сентябрь 1437 году явились близь Константинополя галеры и послы съ помощію и объщаніями оть Папы и оть Собора, и едва не дошло двло до морскаго сраженія между тьми и другими. Императорь, не смотря ни на какія представленія не искать союза съ Церковію, которая сама страдала оть раздъленія, склонился на сторону Папы и въ Ноябрь мъсяць отправился въ Феррару съ Патріархомь, Митрополитами, Епископами и другими духовными и свътскими сановниками.—

Въ Феррару долженъ былъ явипься на Соборъ и Митрополитъ Русскій Исидоръ, недавно поставленный въ Москву. Еще будучи Іеромонахомъ, онъ былъ отправленъ на Соборъ Базельскій по дълу о соединеніи Церквей; (347.) и когда утвердилось намъреніе отправиться на соборъ въ Италію, ему назначили занимать на Соборъ мъстю Патріарха. (248) Въ Москву присланъ онъ совсъмъ неожиданно. По смерти Митрополита Фотія Великій Князь Василій Васильевичь назначилъ въ Митрополита Епископа Рязанскаго Іону и отправилъ его въ Константинополь. Но здъсь уже былъ рукоположенъ въ Россію Исидоръ, и Іона возвратился безъ устъха.

При отправленіи Исидора въ Москву Императоръ поручиль ему и послу своему Гуделю стараться о томъ, чтобы Князья Русскіе приняли участіе въ преднамъреваемомъ совъть о соединеніи Церквей, и отправили пословъ и Епископовъ на Соборъ (219). Родственный союзъ съ Великокняжескимъ /дворомъ Московскимъ могъ объщать Императору, что его намъреній не опівергнуть. Исидоръ быль принять въ Москвъ со всьми почестями, принадлежащими его сану.

Исидоръ вскоръ по прівздъ своемъ спаль говорить Великому Князю о намъреніи Греческой Церкви соединиться съ Римскою, о предположенномъ для того осмомъ Соборъ, о важности сего Собора, на которомъ должно послъдовать торжественное примиреніе двухъ Церквей, о необходимости быть на немъ Русскому Митрополипу. ,,При нашихъ прародителяхъ и родителяхъ, отвъчалъ Исидору Великій Князь, хорошо знакомый съ Писаніемъ, не было соединенія закона Римлянами, и я не хочу сего, потому, что Греки не заповъдали намъ въ соединеніи закона съ Римлянами быши." Исидоръ насшаивалъ, говорилъ, что онъ далъ клятву Патріарху быть на Соборъ. ,, Мы не повельваемъ шебъ ишши на осьмый Соборъ въ Лашинскую землю, наконецъ сказалъ ему Ведикій Князь, но шы не слушаешь и хочешь ишпи, помни же, что, по возвращении своемъ, пы долженъ приняпь въру Греческаго закона въ помъ видъ, въ какомъ мы приняли ее опъ Грековъ. "- Исидоръ объщалъ исполнишь волю Князя. Въ 1437 году въ Сентябръ Исидоръ вывхалъ изъ Москвы, взявъ съ собою на Соборъ Епископа Суздальскаго Авраамія и нъсколько другихъ духовныхъ и свътскихъ лицъ; въ Твери и Новгородъ принипали Исидора съ почеспіями: но особенно рады были ему въ Псковъ; здъсь онъ жилъ цълыя семь недъль. Пско пляне усердно угощали, дарили его. Здъсь открылся Исидору случай положить основаніе ко введенію Лашинской въры во Псковъ. Псковишяне давно уже жаловались на притъсненія Новгородскихъ Архіепископовъ, и неоднократно просили Мишрополищовъ объ освобождении ихъ изъ подъ въдънія Владыкъ Новгородскихъ, но Мипрополипы не соглашались на просьбу. Эту просьбу предложили они и Исидору. Исидоръ исполнилъ ее, давши имъ своего Намъспинка, Архимандриша Геласія, котораго послъ хотълъ замънить Архимандритомъ Григоріемъ, предназначавшимся въ Уніатскаго Митрополита. Въ этомъ поступкъ заключалось намъреніе дъйствовать въ пользу Римской Церкви; но Исидорова измъна не замъчена. Но въ Ливоніи Исидоръ обнаружилъ соблазнишельную наклонность къ Лашинству. Всперъченный Дерппскими Епис-копамы и нашими Священниками, онъ подошелъ прежде къ кресту Лапинскому; спупники Исидора изумились (250). Въ Августъ 1438 году Исидоръ былъ

уже въ Ферраръ. Императоръ съ своими спутниками прибылъ сюда еще въ первыхъ числахъ Маріпа. Послъ нъкоторыхъ совъща. ній съ Папою, Соборъ опікрытъ былъ 9 Апръля; но разсужденія о догнатахъ Церковныхъ положено было начать спустя четыре мъсяца, пока успъють прибыть сюда владътельныя особы и Епископы Западные, которыхъ всъхъ Папа приглашалъ по жела-нію Императора на Вселенскій Соборъ. Между пъмъ до начала поржественныхъ за-съданій производились частныя пренія между избранными съ той и другой стороны Епископами. Пренія сін начались съ ученія Римской Церкви о чистилищъ. Однако на Соборъ никто болъе не являлся. Превія были безуспъшны (251). Соборъ Базельскій, который Папа опредълиль перепести въ Феррару, продолжалъ свои дъйсшвія прошивъ Папы, и пребовалъ къ себъ всъхъ Епископовъ, находившихся въ Ферраръ; Король Французскій даже запрешилъ своимъ Епископамъ от-

правляться въ Феррару (252).

Не смотря на малочисленность собранія, 8 Октября открыты торжественныя засъданія. Съ той и другой стороны назначено по 6 Ораторовъ для преній: со стороны Грековъ Митрополиты: Маркъ Ефесскій,

Исидоръ Русскій, Виссаріонъ Архіепископъ Никейскій, Гемистъ Философъ, и еще двое. Со спюроны Лапинянъ Кардиналы Алберга-пи, Іуліанъ и другіе. Условившись о порядкъ производства сихъ преній, начали разсуждань о главномъ предмень несогласія— о происхожденіи Св. Духа. 12 засъданій пропекло въ споръ о помъ, справедливо ли поступила Церковь Римская, что сдълала дополненіе: filioque въ членъ Символа Въры о Духъ Святомъ. Митрополитъ Ефесскій и Архіепископъ Никейскій указывали на ясныя и прямыя запрещенія Соборовъ — дълать, какія бы піо ни было, дополненія въ Символъ Никейско-Константинопольскомъ, и обличали подложность сочиненій, которыми Лашиняне думали оправдать свое дополненіе. Дъло шло медленно и всъ были не довольны; всъ желали перемъны, хопія не всъ одной и тойже. Имперапюръ нетерпъливо желалъ скорой помощи для своего пресшола. Греческіе Епископы, которыхъ Папа и вызвалъ и объщалъ содержать на своемъ отчешъ, терпъли нужду въ содержаніи. Латиняне хошъли, чтобы, оставя споръ о правъ дълать дополнение въ Символъ, перешли къ разсуждению о справедливости или несправедливости самаго ученія, заключающагося въ дополнении. Папа опасался многаго и между прочимъ пюго, чтобъ въ Ферраръ снова не ошкрылась зараза, которая уже успъла

похипиль многихъ изъ свипы Русскаго Митрополипа (253). Жипели Флоренціи предлагали Папъ значительныя суммы, если Соборъ перенесенъ будетъ во Флоренцію. Наконецъ Императоръ согласился на предложенія Папы, Греческіе Епископы на убъжденія Виссаріона и Исидора; предметь спора перемъненъ, а Соборъ буллою Папскою опредълено перенесть во Флоренцію.

Въ Флоренціи еще болье, нежели въ Ферраръ, Императоръ спалъ показывать жеданіе, какими бы то ни было мърами, совершить соединение Церквей. Начались пренія; Исидоръ и Виссаріонъ имъли въ виду только исполнить желаніе Императора. Непреклоннымъ защитникомъ истины оставался Маркъ Ефесскій; но ему въ послъдствіи запрещено являться на Соборъ. Между тъмъ Греческіе Епископы терпъли крайнюю нужду; уже ръшались они возврапиться въ отечество-Но Русскій Митрополить говориль: ,,лучше соединипься съ Лапинянами, нежели возвратиться ни съ чъмъ. Возвратиться конечно можно, но какъ возвращиться, куда, ког-да (254)? Виссаріонъ съ жаромъ изображалъ бъдственное состояніе Имперіи. Наконецъ Латиняне составили для Грековъ исповъда-ніе въры, въ которомъ изложили ученіе своей Церкви о происхождени Святаго Духа и ошъ Сына, и объясняли при томъ, что они не допускающь двухъ началь въ Святой

Digitized by Google

Троицъ, а одно. Митрополитъ Исидоръ за-щищалъ это учение всъми силами: онъ насшаиваль, что дополненныя слова въ Символь: ошь Сына, значашь пюже, что чрезь Сына; представляль, что и Максимъ Исповъдникъ признавалъ исхождение Духа Свящаго и ошь Сына; ссылался еще на какое-то поврежденное сочинение И. Векка. Максимъ, какъ извъсшно, успокоивая Кипръ писалъ, чио нъкошорые на Западъ говоряшъ объ исхожденій Духа Свяшаго и опів Сына, но въ помъ смыслъ, чию Духъ временно посылаешсл Сыномъ и по существу равенъ Сыну. И слъдовашельно слова Максима ни мало не оправдывали шой мысли, какую защищали на Соборъ во Флоренціи (255). На Соборъ пріискали еще мъсшо у Кирилла Александрійскаго, гдъ говоришся объ исхожденіи Духа Свящаго ошъ Сына; мъсто это заключало въ себь шуже мысль, какую видимъ у Максима (256); шъмъ не менъе попіребовали митній; большинство голосовъ нашлось на сторонъ Импераціора. Немедленно сосіпавили изложеніе въры оппосительно Духа Святаго и предложили его Лапинянамъ. Но оно было обоюдно. Лашиняне пребовали ръшишельнаго согласія на ихъ мнъніе. Сначала пюлько десять Епископовъ объявили требуемое согласіе, въ томъ числъ трое были расположены къ согласію пышнымъ угощеніемъ Исидора. Когда еще не досшавало на сторонъ Импера-

тора голосовъ прошивъ не желающихъ соединенія, Исидоръ предложилъ Патріарху опплучить нъкоторыхъ изъ нихъ, и такимъ образомъ оппилонить от участія въ дълахъ Собора (251). Но и не приводя въ исполненіе этой міры, успівли достигнуть того, что ученіе Лапіинское признано за справедливое присупіспівовавшими на Соборъ. Только твердый Маркъ Ефесскій и нъсколько другихъ лицъ остались върными древнему исповъданію. Императоръ требоваль согласія отъ брата своего Димитрія, бывшаго на Соборъ-Но тоть не соглашался подъ тъмъ предлогомъ, что ему не слъдуетъ вмъщиваться въ Церковныя дъла, и вскоръ оставилъ Флоренцію тайно, съ двумя другими учеными мужами. Гемистомъ Философомъ и Георгіемъ Схоларіемъ (258). По примъру Марка Ефесскаго не согласились подписаться подъ Лапинскимъ въры Софроній Анхіальскій, изложеніемъ Мипірополить Иверскій, или Грузинскій, Григорій и еще два Епископа: Исаакій и Софроній (259).

Послъ сего Импероторъ считалъ уже благовременнымъ требовать отъ Папы исполненія объщанныхъ имъ условій. Однако же Грекамъ сказано было, что они должны еще:

1) включить въ самый Символъ въры дополненіе объ исхожденіи Духа Святаго и опіъ Сына; 2) изъяснить свои мысли о чистилищъ; 3) о власти Папской; 4) объ опръсти

нокахъ. Въ то время какъ Греческимъ Епископамъ предложены были эщи пункты на разсмотръніе, Патріархъ Іосифъ скончался (10 Іюня).

Послъ нъкоторыхъ объясненій Греческіе Епископы, при усердномъ стараніи Исидора, допусшили и дополнение Символа, и чиспилище, и власть Папы; однакожъ относительно сей послъдней положили, что она должна бышь опредълена правилами Церковными; — Евхаристію согласились признавать дъйсшвительнымъ таинствомъ, совершается ли она на опръснокахъ, или на квасномъ хлъбъ. Всъ эти пункты надлежало внести въ харшію соединенія Церквей, и утвердить общимъ поднисаніемъ присутствующихъ на Соборъ. Виссаріонъ и Исидоръ настаивали еще на то, чтобы включить въ опредъление о соединеніи и опілученіе Марка Ефесскаго и всьхъ несогласныхъ съ симъ опредъленіемъ. Однакожъ Императоръ и Епископы на то не согласились (260).

Кромъ Марка Ефесскаго, Григорія Грузинскаго и двухъ вышеупомянутыхъ Епископовъ Исаакіл и Софронія, опредъленія о соединеніи Церквей не подписали: Патріархъ,
не дожившій до окончанія дъла, мъстюблюститель Іерусалимскаго престола Епископъ
Сардійскій, умершій еще въ Ферраръ, Епископъ Ставропольскій, бъжавшій съ Собора;
въ акіпъ, помъщенномъ у Ксаноопула и Би-

Digitized by Google

гіл, пътъ подписи и спушника Исидорова, Аврамія Епископа Суздальскаго; православные Греки въ послъдсшвій указывали на него, какъ на ревнишеля православія. Многіе были принуждены подписаться силою и угрозами (261). Цапа, подписывая это опредъленіе, спросилъ: подписалъ ли его Ефесскій? Ему сказали: нътъ! Такъ мы ничего не сдълали, ошвъчалъ Папа (262).

6 Іюля, 1439 года, Папа и Императоръ пюржествовали соединеніе Церквей; послѣ пышнаго Богослуженія прочитана была хартія соединенія Церквей, въ которой Папа призываль къ торжеству небо и землю. Исидора, въ благодарность за его старанія, Папа хотъль возвести на Константинопольскій Патріаршескій престоль, и только несогласіе Императора приступить къ избранію Патріарха во Флоренціи воспрепятствовало исполниться сему желанію (263). Исидоръ отправился съ Собора Легатомъ отъребра Апостольскаго. Грекамъ дано было 300 воиновъ съ двумя галерами, нъсколько денегъ и объщаніе помощи Европейскихъ Государей, и полько. Такъ окончилъ знаменитый Соборъ свои дъйствія!—Чтожъ было слъдствіемъ его!

Какъ скоро въ Греціи узнали, что случилось на Соборъ, всъ возроптали. Тщетно приверженный къ Папъ, Папріархъ Константинопольскій, Митрофанъ хопівлъ удержащь волненіе умовъ, и склонить ихъ въ пользу

Римской Церкви. Ни убъжденія, ни прокляшія не дъйствовали. Папріархи Восточные Соборнымъ актомъ отлучили отъ Церкви встхъ упорныхъ приверженцевъ Уніи, и дали Марку Ефесскому право вездъ обличать и исправлять неправославно мыслящихъ (264). Тщетно Императоръ хотълъ поддержать условіе, заключенное Папою; ему грозили отлученіемъ отъ Церкви и сверженіемъ съ престола. Виссаріонъ едва могъ спастись бъгствомъ въ Римъ. Народъ бъжалъ изъ храмовъ, гдъ слышалъ имя Папы.

Такоежъ отвращение къ Латинству открылось и въ Россіи. Изъ Венгерской сполицы, Будина Исидоръ, какъ посолъ опгъ ребра Апостольскаго, какъ Митрополинъ Всероссійскій, писалъ грамоты въ подвъдомственныя ему Лишовскія Епархіи, увъщеваль Христіанъ Западной и Русской Церквей жишь въ Христіанскомъ единеній душъ, молиться безъ различія и въ костелахъ и въ храмахъ, и тамъ и здъсь безъ различія принимать Евха-ристію, приносить покаяніе: "исповъдуйте, писаль онь, гръхи свои півмь и другимь Священникомъ, опъ пъхъ и другихъ принимайше Тъло Хрисшово, равно свящое и въ пръсномъ и въ кисломъ хлъбъ. Такъ усшавила общая машь ваша Церковь Каоолическая и пр." Западная Россія привыкла къ Римскому ученію и духовенству, сполько времени находясь подъ его вліяніемъ; посему

не мудрено, если Кіевское духовенство, по крайней мъръ на первый разъ, встрътило Исидора, какъ Митрополипа всей Русской Церкви. Но совсъмъ не то было въ Москвъ. дъйствія Флорентійскаго Собора сдълались извъстны въ Москвъ еще до прибытія Исидора въ Москву; Священникъ Симеонъ и спушникъ его бояринъ, тайно ушедшіе изъ Флоренціи, принесли въ Россію въсть о послъдовавшемъ соединеніи. Въ Москвъ, еще не видя Исидора, ропшали на него: О правошъ и свящосщи дъйствій Марка свидъщельствовалъ въ видъніи Чудотворецъ и Небожитель Сергій. Чемужъ надлежало быль въ Москвъ погда, когда духовенство и народъ увидъливпереди Мипрополита крестъ Лашинскій и три палицы, когда во время Священнослуженія услышали: во первыхъ помяни, Господи, Папу Римскаго, когда прочли опредъленіл Собора, столь явно несогласныя съ духомъ Православной Церкви? Исидоръ много объщалъ Папъ, надъясь на свой умъ. Но Ве-ликій Князь Русскій давно говорилъ о себъ: никому не подчиненъ, кромъ Хриспа, Сына Божія (265). Эпо значило, что о главенствъ Напы нельзя было и говорить ему. Василію прислалъ Евгеній ласковое и скромное посланіе. Но, когда Исидоръ кончилъ службу въ Соборъ, Князь неподошелъ къ нему подъ благословеніе, а вивсто того ръзко сталь обличани Исидора, называя его прелестникомъ

и волкомъ, и наконецъ велълъ низвесть съ престола, а до ръшительнаго суда заключить въ монастырь. Собраны были Епископы: Ефремъ Ростовскій, Авраамій Суздальскій, Іона Рязанскій, Авраамъ Коломенскій, Іовъ Сарайскій, Герасимъ Пермскій и др. Архимандриты, Игумены и Священники. Имъ поручено было разсмотръть Флорентійскую граммату, привесть Исидора въ раскаяніе. Но Исидоръ не отступалъ от раскола, и съ монахами Григоріемъ и Аванасіемъ тайно убъжалъ изъ Москвы.

И такъ Соборъ Флорентійскій не доставилъ Папъ того, чего хотълъ онъ. "Исидоръ, пишешъ лътописецъ Новгородскій, нача зватися Легапомъ отъ ребра Апостольского съдалища и нача поминати Папу и иныя вещи, и повелъ въ Ляпіскихъ божницахъ Русскимъ Попамъ служити, а въ Русскихъ Церквахъ Капланомъ. Литва же и Русь о томъ не вняша. 6 Это особенно справедливо по отношенію къ Россіи. Вмъсто того, чтобы сблизить Русскую Церковь съ Римскою, Со-боръ поселилъ въ Православныхъ еще большее опівращеніе къ послъдней; слъдствіемъ его было даже и то, что Церковь Московская отдалилась и отъ Греческой. Великій Князь, съ согласія всъхъ Епископовъ вторично избравъ Іону въ Митрополита, послалъ было 1443 году посла въ Царьградъ, пребуя благословенія Патріаршаго для избраннаго:

но свъдавъ опступление опъ въры возвраз пилъ посла. Василій Васильевичь не хопълъ. чтобы Православная Церковь Русская осшавалась долве въ зависимосии ошъ шой, которая, въ лицъ Имперанора, въ лицъ многихъ предепавишелей своихъ, покорилась Римской. Въ 1448 году Іона пюржественно на Соборъ посвященъ былъ въ Мингрополина Россійскими Епископами. Такой поступокъ не понравился Греческому духовенству; его назвали своеволіемь. Но Василій писаль къ Греческому Императору: "поставили есмы Іону. Мингрополиномь, но за великую нужду сіе сопворихомъ, а не киченіемъ, ни дерзостію: Церковь наша Свяныя Софіи Цареградскія благословенія піребуешь и ищеть во всемь по древнему благочестію ... развъе ныньшнихъ посоявльшихся разгласій. . . . хошъхомъ убо писати и къ Свяпітишему Патріарху, требующе о всемъ благословенія, но не въмы: аще уже еснь въ царснвующемъ градъ Святъйшій Патріархъ по древнему благочестію. (266). Іона съ своей стороны тогда же требоваль от Епископовъ Собора — не мыслишь о сношеніяхъ съ Уніашами, не ошдълянься онъ Московской Церкви (267).

Даже на Западъ Россіи Соборъ о соединеніи Церквей не сполько произвелъ послъдствій благопріяпныхъ для Россіи, сколько можно было ожидать.

Хопя Кіевское духовенство встрътило

Исидора на возврашномъ его пуши изъ Флоренціи, - встръшило какъ истиннаго Пастыря всей Россіи: но когда Исидоръ изгнанъ быль, какъ опіспіупникъ опіъ православія, и въ Москвъ назна енъ былъ новый Мипрополить безъ сношеній съ Царьградомъ; это не могло не возбудиль сомнъній въ Кіевъ. Сомнъвались и въ томъ, кого считать Паспыремъ законнымъ, сомнъвались и въ помъ, какъ думань о Флоренийскомъ Соборъ. Въ Кіевъ съ 1440 году былъ Правипелемъ Князь Александръ (Олелько) Владиміровичь, зяпь Великаго Князя Московскаго. Забопливый объ общемъ покоъ, Князь спрашивалъ мнънія у Патріарха Константинопольскаго. Къ несчастью Патріархомъ тогда былъ поборникъ Унін Григорій Мамма (съ 1445 года). Патріархъ давъ устно опівътъ послу Александрову, вивств писаль къ Князю, чию на Соборъ Ипалійскомъ Греки узнали единство въры Лапинской съ Греческою и поглому приступили къ соединенію съ Лапинянами, что подробные это дыло можеть объяснить ему Митрополить Кіевскій и Кардиналь Исидоръ, когда придешъ къ нимъ, а между пъмъ они не должны принимать къ себъ никакого Епископа, или инока, колюрый учить противному. Однакоже, сколько видно по послъдствіямь, въ Кіевъ оставались при древнемъ Православіи (268). Исидоръ не прівзжаль въ Кіевъ. Іона признанъ былъ

Митрополишомъ Кіевскимъ (269). И Іона митрополицовъ глевскить (200). 21 10на дъйствовалъ на Западъ Россіи съ пастырскою ревностію въ пользу православія. Исидоръ по удаленіи изъ Москвы нъсколько времени (въ 1451 году) оставался въ Новгородкъ Литовскомъ, потомъ удалился въ Римъ; въ Римъ онъ сдвланъ былъ членомъ Коллегіи Кардинальской и Епископомъ Сабинскимъ; но не пресіпаваль считать себя и Митрополитомъ Россійскимъ, посылалъ къ Епископамъ Россійскимъ окружныя граммашы съ увъщаніями соединишься съ Римскою Цер-ковію (270). Но Исидора мало слушали; и нъкоторые изъ тъхъ, которые на время увлекались красноръчіемъ его, вскоръ обращались къ православію. Около 1752 году Даніилъ Епископъ Вольгискій, рукоположенный Исидоромъ, писалъ, по внушению Свяшишеля Іоны, торжественное опреченіе и отъ Исидора и отъ осмаго Собора: "нынъ азъ смиренный прежнее исповъдание свое и Исидорово мнъ постановление опіметаю и имя Папино и осьмаго Собора сбраніе... Къ симъ же исповъдую, не сотворити ничтоже по пуши ни отъ Царя (Греческаго), ни отъ Короля, аще и смертію претять ми... Ниединаго от нашея ввры не пускати къ Армянамъ—свадбы творити и кумовства и братства, и къ Латиномъ (271). С—Іона разръшилъ смиреннаго Епископа прощальною грамманюю (272). Посль смерши Кіевскаго

Правителя Александра (въ 1455 году) Іона посылаль Игуменовъ Сергіева Монастыря—Вассіана и Кириловскаго—Кассіана ко вдовой Княгинъ Анастасіи и дътямъ ея съ увъщаніемъ сохранять православіе во всей чистоть. И сынъ Олельковъ Сумеонъ отличался ревностію къ въръ и благочестію (273).

тв. И сынь Олельковъ Сумеонъ отличался ревностію къ въръ и благочестію (273).

Въ 1458 году Исидоръ отказался отъ имени Мишрополита Русскаго; за новые свои подвиги въ пользу соединенія Церквей онъ нареченъ былъ Патріархомъ Константино-польскимъ; а въ Россію Литовскую тогда же назначенъ былъ и посвященъ въ Римъ Патріархомъ Уніатомъ Маммою, Григорій Болгаринъ, тоть самый, который вмъсть съ Исидоромъ убъжалъ изъ Россіи (274). Съ сего времени Западное ученіе, нашедъ въ лицъ Митрополита ревностнаго поборника себъ, стало распространяться на Западъ Россіи съ довольнымъ успъхомъ; Напа сталъ дъй; ствовать настойчивъе.

Еще въ 1443 году Владиславъ III довольно снисходишельный къ православнымъ, далъ принимавшимъ соединеніе Флорентійское всъ выгоды и преимущества, какія предоставлены были исповъдникамъ Папства. Казиміръ IV до прибытія Григорія въ Липву ласкалъ Іону, не тъснилъ православныхъ. Но когда прибылъ Григорій, Король по вліянію Папы просилъ и Великаго Князя Московскаго принять Григорія на мъсто Іоны

и потомъ издаль указъ, которымъ запрещалъ православнымъ не шолько спроипъ но. выя Церкви, по и починять старыя. Папа Пій II, отправляя Григорія въ Россію, писалъ къ Казиміру, если можно, сковать и посадить отщепенца Іону въ темницу, и въ поже время называль Григорія Мипрополитомъ девящи Епархій: Брянской, Смоленской, Перемышльской, Туровской, Ауцкой, Влади-мірской, Полоцкой, Хельиской, Галицкой. По смерши Сумеона Олельковича въ поставленъ былъ правителемъ Литовецъ Каполикъ, не смотря на прозьбы православ-ныкъ гражданъ вручить сію должность кому либо изъ единовърныхъ съ ними. Въ тоже время Камолическимъ Епископомъ въ Кіевъ быль брашь градоправинеля (275). Полишическія обстоятельства Литвы и Волыни, шакъ много облегчавшія успъхи Римскаго духовенства въ трхъ краяхъ, нисколько не измънились въ пользу Русской Церкви. И прежде она много шерпъла ошъ приверженцевъ Западной Церкви: теперь принятие опредъленій Флорентійскаго Собора сдълалось условіемъ спокойствія для православныхъ.

Впрочемъ пока живъ былъ Іона, его ревностію осимнавливаемы были успъхи Уніи даже и тогда, жакъ для Западной Россіи былъ поставленъ особый Митрополитъ, поборникъ Уніи. Безъ сомнънія но его внушенію, Василій Васильевичь, еще прежде

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

пребышія Григоріева въ Лишву, едва заслышавъ о назначеніи туда новаго Уніатскаго Митрополита, писалъ къ Казиміру, чтобы онъ не принималъ его къ себъ; что выборъ Митрополиповъ въ землъ Русской принад-лежитъ Великому Князю Русскому, а не Литовскому, но что онъ самъ, Великій Князь, Мипрополипа изъ Рима ни подъ какимъ видомъ приняшъ не согласенъ. Папа называлъ Іону въ своемъ посланіи опіщепенцемъ и нечестивымъ сыномъ. Іона отвъчалъ тъмъ, что умодяль Литовское духовенство, народъ и Князей не измънять православію, не признавать Митрополитомъ наемника Григорія, и показываль, какъ несправедливы Западныя митнія. Онъ писаль особыя посланія и къ Смоленскому Епископу Михаилу и къ Новгородскому Архіепископу, съ увъщаніями—защищать православіе. Писалъ ко всъмъ жителянь Литвы кроткія наставленія объ исшинъ (277). Нъкоторые Князья и Епископы, не смотря на притъсневіе, остались върными Православію; другіе отъ припівсненій удалялись въ великую Россію.

Въ 1462 году вступилъ на Великокняжескій Московскій престоль Іоаннъ III Васильевичь, Государь дъятельный, благоразумный, проницательный; онъ былъ грозенъ для Литвы и Польши, и вмъстъ для Римскаго духовенства. Турки, взявши Константинополь, стращили Европу и Папу. Уже проходило время неограниченной власти Папской надъ умами народовъ и Царей. Тщетно Владыка Римскій возбуждалъ Европейскихъ Государей къ возстанію противъ Турокъ. Никто его не слушался. Сила Русскаго народа и дъяпельный умъ Іоанна могли объщать Папъ сильную помощь. Кардиналъ Виссаріонъ, извъстный поборникъ Флорентійской Уніи, подаль Папъ мысль предложить Іоанну руку Греческой Царевны Софіи, укрывавшейся въ по время съ Опщемъ своимъ Оомою Палеологомъ въ Римъ. Предложеніе сдълано. Іоаннъ вступилъ въ переговоры. Папа требоваят, чтобы Русскіе приняли Флорентійскій Соборъ, возбудили Тапарскую орду противъ Турокъ, и сами приняли бы участіе въ крестовомъ походъ противъ невърныхъ. Неизвъсшно, что отвъчалъ Іоаннъ на пребованія Папы, полько хипірый посоль Іоанновъ, Фрязинъ, по словамъ западныхъ лъшописей, увърялъ Папскую Коллегію въ ревности Московскаго Князя къ дълу соединенія Церквей, говориль, чшо Іоаннъ не откажется, въ случав нужды, двиствовать и противъ невърныхъ. Софію отпустили въ Москву съ Легатомъ и съ многочисленною свитою, состоявшею преимущественно изъ Грековъ. Папа надъялся многаго отъ своей воспипанницы, но совершенно обманулся. Еще въ Псковъ, жипели котораго приняли Софію, какъ будущую свою Государыню, она

окавала полное уважение къ нашему духовенству и Святому храму, — даже приказала бывшему съ ней Легату, не хотъвшему креспиться предъ иконами, приложиться къ образу Пресвятой Богородицы. Въ 1473 году Софія сдълалась супругою Іоанна и вмъстъ ревностною Христіанкою Греческою. Легать быль увиженъ при самомъ въъздъ въ Москву (278); вступилъ было въ споръ о въръ съ духовенствомъ нашимъ, но долженъ былъ отказаться, какъ выражають его признаніе наши лътописи, по неимънію нужныхъ для него книгъ, и возвратился въ Римъ только съ подарками для Папы. Іоаннъ Фрязинъ, въ оковахъ, сосланъ былъ въ Коломну (279).

На съверъ Россіи въ сіе время спрадали православные. Въ 1470 году въ Юрьевъ, за непокорность Римской Церкви, нашъ Священникъ и съ нимъ 72 человъка его паствы, послъ жестокаго томленія, потоплены въ ръкъ Омовжъ. Другой Священникъ Іоаннъ успълъ убъжать (280).

Около сегоже времени приходили изъ Юрьева въ Исковъ сърые тернецы (ordo griseus, monachi Cistercienses, названные сърыми опіъ пепельнаго цвъща одежды, которую они носили). Они пришли сюда, можепіъ быть, и въ надеждъ на признапіельность Исковитянъ къ тому благодъянію, которое оказалъ имъ Исидоръво время проъзда своего въ Феррару;—

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google.$ 

спали увъщевать духовенство и народъ къ принятію Флорентійскаго Собора, говоря, что въра одна, да и Церковь Русская признала этотъ Соборъ. Священники Исковскіе вступили съ ними въ споръ, упрекали ихъ въ жидовскомъ субботствованіи и жреніи опръсноковъ, въ неправильномъ исповъданіи члена въры о духъ Святомъ; а что касается до VIII Собора, то духовенство Псковское говорило имъ, что оно признаетъ только VII Соборовъ Вселенскихъ, по числу семи столповъ, на которыхъ Премудрость основала домъ свой, и семи небесъ, доводящихъ до Бога. Такимъ образомъ сърые чернецы нисколько не успъли (281).

Между тъмъ Князь Московскій возрасталь въ силъ къ славъ и величію Россіи-Съ одной стороны, сокрушивши свободу надменнаго Новгорода и утвердивъ Москву на степени столицы Россійскаго Государства, онъ хотълъ ръшительно свергнуть съ Россіи Монгольское иго, съ другой стороны задумывалъ овладъть Литвою. Для сего избралъ онь надежныхъ союзниковъ. Литва въ то время избрала себъ въ Князя сына Казимірова, Александра, не имъвшаго государственныхъ способностей. И оружіемъ и хитростію началъ дъйствовать Іоаннъ противъ Александра. Дъйствія были успъшны. Литовцы, думая поправить свои обстоятельства, предложили ему опдать дочь свою Елену за

Digitized by Google

Александра. Имъя въ виду владъпъ зяпемъ и Лишвою, Іоаннъ согласился; впрочемъ съ тъмъ условіемъ, что Елена должна coxpaнить православіе, должна имъть свою особую придворную Церковь, должна вънчаться по Русскому обычаю. Іоаннъ, отпуская дочь свою, вручилъ ей наказъ письменный: "къ Лашинской божницъ не ходишь, а ходишь къ своей церкви. Захочешь посмотрыть божницу или монасшырь Лашинскій, можешь посмошръшь разъ или два, а болъе шого не ходи. Іоаннъ подпвердилъ еще Еленъ не носипь Польскаго плашья, а носишь Русское, вънчашься по Русскому обряду, на вопросъ Священника о согласіи на бракъ ошвъчашь: "не оставити мнъ его до живота никоея ради бользни кромь закона, держать мнь Греческій законъ, и ему не нудишь меня къ Римскому. Въ 1495 году бракъ заключенъ, и православные радовались, ожидая опть него счастія. Александръ граматою обязался не безпокоить супруги касательно въры. Въ слъдспивіе мирнаго договора Лишва возврашила Россіи всъ Княжества по Днъпръ, кромъ Смоленска. Но Александръ всею душою былъ привязанъ къ Римской Церкви, и по**тому условія брака приняль не** искренно; пришомъ же не имъя швердаго харакшера, онъ не могъ прошивишься внушеніямъ Римскаго духовенства. Папа обязалъ его, при первомъ благопріяшномъ случав преклонипь

Елену къ спединению съ Римскою Церковію (282). Сначала не видно было въ Лишвъ прежнихъ пришъсненій православнымъ; въ Кіевъ Митрополипомъ былъ православный: но менве, нежели чрезъ пяпь лъпъ, вопреки договору, удалены были отъ двора окружав-шіе Елену чиновники Русскіе, изгнанъ былъ даже духовникъ Елены. Великому Князю донесено было, что два Епископа и Бернардинцы вздять изъ города въ городъ, склоняя вськъ къ Уніи, что насиліе помогаеть дъйствію проповъди, что дътей крестять въ Лашинщину прошивъ воли ихъ родишелей. Нъкопорые Князъя оставили Литву и искали покровишельства у Іоанна. Великій Князь писалъ къ дочери, чтобъ она не измъняла православію и объявиль войну Лишвь. Испуганный опасностію Александръ писалъ (въ 1500 и 1501 годахъ), чпю православные у него спокойны и строять даже новые храмы. Но извъсшно было, что и Елена, вопреки желанію опца, не имъла у себя православной церкви, и самъ Александръ прежде того говорилъ Іоанну, что у нихъ закономъ воспрещено строить новые храмы для Православныхъ (283). Правда въ 1499 году Александръ грамапою подтвердилъ Іосифу, нареченному Митрополиту Кіевскому, права, усвоенныя правомъ Ярославовымъ духовенсшву Русскому: но эпо ни въ какомъ случав не могло мъщашь намъреніямъ жаркаго

ревнителя Лашинской въры, и было частио слъдствіемъ возникшаго въ Литвъ волненіл, частію слъдспвіемъ спараній любимца Александрова, желавшаго сколько нибудь защитишь себя от нареканій народныхъ, а православіе опть Александра (284). Итакъ Великій Князь возсталь за угнетенную въру. Начаша была война, и война гибельная для той и другой спороны: но она дала свободу совъсти. Въ 1503 году заключено было перемиріе (285), и въ помъ же году Александръ далъ православнымъ боярамъ и мъщанамъ, Вишебскимъ, вмъсшъ съ другими правами, и свободу въ втроисповтданіи; въ томъ же году подтверждено было Полоцкому право Ярославово; а въ 1505 году и Смоленскимъ жишелямъ дана была шакаяже привиллегія, какая Вишебскимъ (286). Такимъ образомъ Іоаннъ, возстановляя древнее величіе Россіи, возвращалъ и Православію права его-

Не менъе благопріятствовало православію Западнаго края Россіи и Княженіе Василія Іоанновича. Онъ взялъ Смоленскъ и доходилъ до Вильны. Православіе быстро начало возвышаться, вспомоществуемое успъхами Русскаго оружія и дъятельностію Кіевскихъ Мипрополитовъ, особенно Мипрополита Іоны ІІ. Но когда на Литовскій пресполъ взошелъ мужественный Сигизмундъ, онъ остановилъ завоеванія Василія. Римское духовенство не могло не видъпь, чіпо его

Digitized by Google

успъхи ственяются успъхами православія, и спаралось внушить Литовскимъ Князьямъ мысль — поддержать и усилить Западную Церковь и ослабить двйствія Восточной. Эта мысль въ 1522 году на сеймъ Гродзенскомъ была предложена Сигизмунду— и Сигизмундъ долженъ былъ повіпорить прежнее опредвленіе, сдъланное во время притьспенія православія, не производить въ Сенаторы и высшіе чиновники людей, не подлежащихъ въдомству Римскаго духовенства, и въ 1529 году опредвленіе свое подтвердилъ на сеймъ Виленскомъ не только за себя, но и за пресемниковъ своихъ (287).

Между тъмъ Папа возобновилъ покущенія подчинить себь вею Русскую Церковь. Европа піренетала от Турковъ. Селимъ І, сынъ Балзетовъ, величавшій себл владыкою вселеной и преемникомъ Конспантина Великаго, грозилъ порабощеніемъ всей Европъ. Посему въ 1517 году, на Соборъ Латеранскомъ, Папа хоттълъ вооружить на него всъхъ Христіанскихъ Государей, объявилъ крестовый походъ и приглашалъ къ участію въ немъ знаменитьйшихъ Государей Европы. Въ этотъ союзъ хоттълъ онъ вовлечь и Русскаго Князя. Разумъется, къ намъренію Папы противодъйствовать Оттоманамъ не могла не присоединиться любимая мысль Римскихъ Первосвященниковъ овладъть Восточною Церковію и вмъсть Россійскою. Въ слъдствіе

Digitized by Google

сего Папа Левъ Х въ 1518 году послалъ опъ себя къ Василію Іоанновичу и другииъ Европейскимъ Государямъ Легата Шонберга Доми-никанца. Въ граматъ своей, Папа предлагалъ Великому Князю прошивостать гроз-нымъ силамъ губителей Христіанства, Оппомановъ, и просилъ благосклонно выслу-шапъ Легапа. О Шонбергъ писалъ къ Великому Князю и Магистръ Нъмецкаго Ордена, котораго Папа избралъ въ посредника. Въ своей посольской записи, Шонбергъ говорилъ, что Папа желаетъ принять Великаго Князя и весь народъ въ соединение съ собою, не умаляя и не перемъняя ихъ добрыхъ обычаевъ и законовъ; и, такъ какъ Церковь Греческая уже не имъешъ главы, що Папа возведетъ нашего Митрополита на степень Патріарха, а Великаго Князя почтитъ короною Королевскою; въ заключение Легашъ предлагалъ Великому Князю взяшь оружиемъ у невърныхъ Константинополь, какъ свою отчину (288). Въ концъ тогоже года, Папа въ своемъ наказъ Шонбергу писалъ: "Мы съ удовольствиемъ читали донесение твое, въ коппоромъ извъщаешь насъ о Государъ Московскомъ, возлюбленномъ сынъ нашемъ и пожваляемъ тебя за благоразуміе и ревность. Ибо мы видимъ изъ онаго, что дъло, составляющее предменть всегдашнихъ желаній заботъ нашихъ, — чтобы Государя, столь могущественнаго, преклонить къ дружественному союзу съ нами, спараніемъ и трудами швоими доведено уже до шого, чшо можно имъть нъкоторую надежду на благопріятное окончаніе онаго. . . Мы совершенно согласны, въ угождение его, исполнишь и шо, о чемъ ны просищь за него, въ помъ однако случав, если онв, какъ знаменипый членъ Хриспіанскаго сословія, покажеть себя досшойнымъ высочайшей чести. И случай сей нынъ въ собственной его волъ... Если онъ соединищся съ Св. Римскою Церковію, приметъ пъ условія, на основаніи которыхъ Восшочная Церковь соединилась съ Западною на Соборъ Флорентійскомъ: тогда мы не **только воспріимемъ его на лоно наше и пре**спола Апосшольского, но возвеличимъ Кородевскимъ шишломъ и возложимъ на него всъ царскія украшенія ... Въ слъдешвіе сего все то, что будещь объщать Государю за приняшіе Римской въры, будепь утверждено нами непремънно, безъ всякихъ измъненій и пр." (289). Великій Князь вельль чрезъ посланника своего, объявить Магистру Нъмецкаго ордена Албрехту, что "Государь нашъ съ Папою хоченъ въ дружбъ и согласьт быши о дълахъ: а какъ напередъ того Государь нашъ съ Божьею волею ошъ прародишелей своихъ законъ Греческій держалъ кръпко, такъ и нынъ съ Божьею волею законъ свой кръпко держати хочепъ" (290). Отвъчалъ ли Великій Князь самому Папъ, неизвъсшно.

Баронъ Герберштейнъ, вскоръ послъсего (1526) бывшій въ Россіи, говоринтъ въ своихъ запискахъ: "пишутъ, что Московскій Князь просилъ у Римскаго Первосвященника и Императора Максимиліана имя и питло Царя. Для меня это нисколько невърояпіно. Ни къ кому спіолько не пишаеть онь непріязни, какъ къ Папъ, котораго удостоиваетъ только имени учителя" (291). И піакъ, по всей въроятности, Легатъ ничего не получилъ отъ Князя для Папы. Однако, оставшись въ Москвъ довольно на долго (онъ возратился въ Римъ уже въ 1520 году), онъ не въ бездъйсшвіи жилъ въ ней и, върояпно, не безъ успъха. "Къ прочимъ своимъ лукав-ствамъ, говоритъ Максимъ Грекъ, и слово сочинилъ о соединении Русомъ и Лашиномъ, единъ быши пищася показапи въръ обоимъ. Прошивъ сего льстиваго списанія Нъмчина Максимъ написалъ особое слово и, какъ нъкопторые у насъ довърчиво слушали Легапта, піакъ чшо одинъ бояринъ принялъ даже Лапинскую въру, то поборникъ православія долженъ былъ писать противъ него нъсколько сочиненій (292). Шонбергъ, по всей върояпносии, предсинавилъ Папъ успъхъ дъла въ увеличенномъ видъ. Въ 1519 году Папа опиправилъ новаго Легата, Захарія, Епископа Гордіенскаго, съ граматною оптъ себя, въ которой изъявляль радость свою о томъ, что Великій Князь возжелаль наконець озарипься свъщомъ православной въры исшиннаго ученія и присоединишься къ Св. Римской Церкви. Папа объщалъ Василію Королевскія регаліи и повшорялъ прежнія шребованія. Успъха опящь не было.

Между шъмъ все болъе и болъе ударовъ собиралось на главу Римскихъ Первосвященниковъ. Кромъ опасности со стороны Турковъ, грозила Папскому престолу другая, гораздо важнъйшая опасность. Въ это время на Западъ созръла и во всей силъ раскрылась реформація. Многія знаменипыя лица покровительствовали реформатору, многіе ученые приняли участіе въ его дълъ. Въ 1517 году Люшеръ повъсилъ на ворошахъ Соборной Церкви въ Вирпенбергъ свои пезисы противъ индулгенцій; не много спустя пылкій реформаторъ осмълился назвать Папу аншихрисшомъ, Римъ Вавилономъ, дворъ Первосвищенника Синагогою сашаны; въ 1520 году сжегъ книгу Каноническаго права, вмъ-стъ съ буллою Папы; въ 1521 году защи-щалъ свое дъло на Вормскомъ сеймъ. Про-шиводъйствие и гонение только усиливали и ожесточали реформаторовъ. Значительная часть подданных готова была отпасть отъ Римскаго Владыки. Германія, Швейцарія, Данія и Швеція почти перешли на сторону Люшера. Папской власти готовился жестокій ударъ. Въ это время тьмъ нужнье и

 $\dot{\text{Digitized by }} Google$ 

пріяшнъе было для Папы имъть въ Государъ Московскомъ покорнаго сына.

За Папою Львомъ Х на Папскомъ пресполь слъдоваль Адріань VI. Онъ, по словамъ Алберта Кампензе, одного изъ приверженцевъ Папы, думалъ о обращении Москови, но преждевременная кончина предоставила преемнику его; витстт съ многими другими предначершаніями, и этотъ подвигъ (293). Преемникомъ Адріана VI былъ Клименпъ VII. Очень замъчательно письмо Кампензе къ Клименпіу о дълахъ Московіи. Изъ него видно, въ какихъ запруднипельныхъ обстоящельствахъ находился тогда Папа и какъ иншересовались Паписіпы дружбою и обращеність къ Римской Церкви нашего Великаго Князя. Кампензе обличалъ равнодушіе предшесивенниковъ Клименіпа, съ какимъ они - оставляли безъ всякаго вниманія Московію, страну многолюдную, различествующую опъ Западныхъ Христіань въ самыхъ маловажныхъ догмашахъ и, по его словамъ, безусловно преданную прокляпію за оппложеніе отъ Церкви, объщалъ Папъ безсмерине въ пошомсивъ за обращение народовъ ощдаленной Скиеіи, писалъ, чіпо ощъ одной мысля о семъ Люперане, эти неисповые безумцы, дерзнувшіе возсшать противъ чести и могущества преспола Папы, застонуть и покроюшся въчнымъ спыдомъ, чио помощь

' Мосповіи очень важна и прошивъ Турковъ,--обольщаль возможностію легко, безъ всякихъ усилій, не обнажая меча, не проливая крови, Московишанъ всъхъ до одного обращинь къ - стаду Хрисшову. Вся власнь, говориль онь, сосредопочена вълицъ одного Великаго Князя, пеоднокрапіно желавинаго единства въ дълахъ въры; еще за 50 или 55 лъпъ передъ симъ одинъ изъ Великихъ Князей прислалъ пословъ своихъ изъ опдаленнъйшихъ спранъ осьтива къ Римскому Первосвищеннику о со-• идиненіи Церквей; въ недавнемъ времени Вели-••• мій •• Князь • возобновилъ•• предложеніе; доказа-- тельствомъ тому служатъ: желаніе Василія, тры дицъ своихъ пословъ, присунствовань чна сеймъ Лашеранскомъ, домогашельство его у Императора Максимиліана шипіла Корозевскаго, перемиріе съ стариннымъ врагомъ своимъ, Королемъ Польскимъ, и посольство жъ послъднему склонить прочихъ Государей занаться благомъ Ериспіанскаго міра и взять оружіе прошивъ общаго врага имени Хрис-това, посольсиво наконецъ къ Королю Испан-скому шакже съ просъбою возсивпы прошивъ Турковъ. Преспупно было бы не оширавищь въ Московію искусныхъ пословъ, особенно иминь, когда гибельное положение Хриспіацскаго міра пребуешь помощи Гесударя могу-- щественнаго (294). Не смотря на прежнія - неудачи, Кличенить возобновиль сношенія съ ... Великимъ Кияземъ чрезъ дворишна Генуэзскаго,

Капишана Павла, бывшаго въ Россіи еще въ 1521 году по дъламъ пюрговымъ съ грамашою ошь Папы Льва Х. Въ обширной граманів своей, Пана напоминаль о прежнихъ сношеніяхъ Апосшольскаго Намізсиника съ Великимъ Княземъ, жалълъ, что досель не уппверждается союзъ Вселенскаго Пастыря съ Московією, просиль, молиль Великаго Князя не опвергашь больше сего союза, надвился, что славный и мужественный Князь не опкаженися дъйснівовань, вмъстъ съ прочими Государями, прошивъ Турковъ Великій Киязь (въ 1525 году) ошправиль къ Папъ посла и опіввчалъ ему, чіпо онъ гопіовъ всінутипь въ союзъ прошивъ невърныхъ и ожидавить распоряженій Папы (295). Посла Русскаго приняли въ Рамъ великолъпно, опівели ему богашоукрашенныя комнашы въ замкъ Св. Ангела, предупреждали его желанія. Цапа ждаль, чию посоль передасть на словахь какіл нибудь шайныя порученія опть Государя своего: но посоль, къ неудовольствио Папы, объявиль, чию онь не имвешь никакихъ порученій для переговоровъ о дълахъ Церкви или оппечесніва. Однакожъ съ нимъ опправлень быль въ Москву новый Легашъ, Іоаннъ Францискъ, Епископъ Скаренскій, шолько не для шого, чшобы приобръщащь новыхъ подданныхъ Аностольскому престолу, а для ходашайсшва о миръ для давнихъ служивцевъ-Поляковъ (296).

Вопъ что представляетъ намъ исторія Папскихъ покушеній на нашу Церковь до временъ Іоанна Грознаго!

Эшимъ кончается наше изслъдованіе о ересяхъ и расколахъ Русской Церкви. Продолженіе труда полезнаго, необходимаго для исторіи нашей Церкви предоставляемъ людямъ, имъющимъ большія силы и средства.

## ПРИМЪЧАНІЯ.

- (1) Въ сочиненіяхъ Мишрополита Евгенія, Н. М. Карамзина и Н. А. Полеваго есть соображенія о нъкоторыхъ ересяхъ нашей церкви, болье удовлетворительныя, нежели тъ извъстія, какія встръчаемъ у льтописцевъ, но эти соображенія недостаточны, и нераскрыты въ связи съ исторією Восточной и Западной, даже Русской церкви.
- (2) Софійскій временникъ, изд. П. Строевымъ. т. 1. стр. 150. 163—168.
  - (3) Исторія Государства Россійскаго т. 2. прим. 152.
- (4) Тамъ же т. 3. стр. 246. прим. 316. Никоновская лътопись говоритъ, что сожжены волувы на Архісерейскомъ дворъ, и что за волувовъ вступились бояре Ярославовы. Тутъ есть отнобка писца противъ древнято списка.
- (5) Библіотека для чтенія. 1834. т. 1. Въ статьв о сагахъ Исландскихъ слово: солже производится отъ Скандинавскаго: Alfen.
- (6) О смъщеніи Мисологіи западныхъ Славянь съ Скандинавскою и Финнскою смотри Symbolik und Mythologie der alten Völker von F. Kreüzer, fortgesetzt von F. S. Mone V. Th. S. 186. 191. 215.—Соо. времен. Ч. І. стр. 166. Ист. Г. Р. п. 2 прим. 142 колдунъ отъ kobalde производитъ Моне стр. 150.
- (7) Хоппа сказка о волхвахъ, предсказавшихъ смерть Олегу от такобимаго коня и заимствована изъ Скандинавскихъ преданій, какъ доказалъ Шлёцеръ (Нест. т. 2. стр. 765. 766); но для насъ довольно того, что лътописецъ не нашелъ противоръчія помъстить волхвовъ въ Исторіи Олега.
- (8) Ritter Handbuch der Kirchengeschichte. 1828. 2. Band. 1. Abth. § 43. S. 83. 84. Далина Шведская Ис-

- mopis  $\Gamma_4$ . 20 § 4. cmp. 767. Guerike Handbuch der allgemein. Kirchengeschichte 1832. Th. 1. S. 828. 832.
- (9) De administr. Imperii C. g. Procop. de bello Gothico. L. 3. C. 14.
  - (10) Дубровій L. IX. р. 68.
- (11) Вибліогр. листы Кеппена за 1825. N 7. о Словен. ркиси. XI. в.
- (12) Mone Mythologie Th. 5. S. 317. s. 343. "Три мощные, исполненные любви, Аса, оставивъ соборъ свой, пришли на берегъ морской, и нашли здъсь два дерева—ясень и яворъ, безъ силы. Одинъ далъ имъ дыханіе и жизнь; Іениръ духъ и чувствительность; Лодуръ—ировь, языкъ, слухъ и зръніе. Асы назвали мужчину Аскро, а женщину—Эмлою: отсюда произошли всъ люди." Такъ повъствуется о происхожденіи людей въ Эддъ.
  - (13) Mone Th. 5. S. 53—59.
- (14) Вследъ за сказаніемъ о смерши Олега, о которой разсказывали тогда, чипо она случилась по предсказанію волхвовъ, летописецъ входить въ общирное разсуждение о томъ, что въ волхвахъ дъйсшвуетъ сила діавольская, не забываеть сдълать и того изключенія, что въ сихъ недостойныхъ людяхъ открывается и сила Божія. Первую мысль раскрываеть въ примъръ Аполлонія Тіанскаго, — говоришъ, что онъ прогоняль змей и скорпіоновъ, обуздываль ярость конскую, - разсказываенть одинъ случай, какъ освободилъ онъ жишелей Анипохіи отъ скорпіоновъ и комаровъ (Шлёцеръ не отибся, что это сказаніе взято у Византійских писателей см. Banduki Antiquit. Constantinop. T. I. p. 26 H 36. T. II. р. 505. 606. 651); къ эшому присовокупляетъ выписку изъ Анастасія. Вторую мысль разкрываеть въ примърахъ Валаама, Саула, Кајаоы и др. (Шлец. Нест. m. II. сmp. 767). Подобное историческое разсуждение видно и въ собраніи извъсшій о волхвахъ подъ 1071 г. У автиописца оно начинается исторією о волхвъ, явившемся въ этомъ году въ Кіевв. Разсказавъ ее, Лъто-

писенъ прибавляенъ: "бъси вводянъ на зло, посемъ же насмъхаются, вринувше и въ пропасть смертную, научивще глаголоши, яко се сказаемъ бъсовское научение и дъйсть во. «За штыть следуешть разсказъ о извесшныхъ намъ волхвахъ, пойманныхъ Яномъ; волхвы говорять Яну, что и они върующъбогу, сидящему въ бездив, - и Янъ ошвъчаетъ имъ: "то есть бъсъ, а Богъ есть съдяй на престолв на небеси" и пр. — Это проистествие подтверждаетъ у Лъшописца и шу мысль, что діаволь, прельщая волхвовъ, ввергаешъ ихънаконецъ въ погибель:-пойманные волхвы были повъшены, а на другую ночь штла ихъ были събдены медвъдемъ. "Тако, прибавляетъ Лътописецъ, погибнуста бъсовскимъ научениемъ, инъмъ въдуща и гадающа, а своея пагубы невъдуще." Послъднія слова подающь Льтописцу мысль разсуждать объ ограниченносии въдънія самаго діавала, который открываешъ другимъ сокровенное: "бъси невъдящъ мысли человъческія, но влагающь помысль въ человъка, шайны не свъдуще. Богъ единъ свъсшъ помышленія человъческая, бъси бо не свъдають ничто же; супьбо немощны и хулы взоромъ" Пошомъ прибавляешъ: "яко се скажемъ о взоръхъ ихъ и омрачени ихъ" за шъмъ слъдуетъ исторія, въ которой разсказывается, накъ одинъ Чудинъ, по пребованию Новгородца, вызываль бъсовъ въ храмину свою, въ кошорой бъсы сами объясняють, что они украдкою узнають тайны оть духовь небесныхъ.

(15) Такъ Леонтій, Епископъ Ростовскій, современникъ Изяславовъ, (1054—1077), въ странъ своей долго борется съ язычествомъ, и наконецъ дълается мученикомъ Христіанства. Преемникъ его, Исаія, въ своей Епархіи находитъ идоловъ и капища, и долженъ бороться даже съ новокрещенными. При Владиміръ Мономакъ, Ростовъ кланяется кумиру, сокрушенному Аврааміемъ. Въ жипіи Князя Муромскаго и дътей его есть явные следы продолжающагося господства язычества въ Му-

ромя и посля княженія Глеба, по крайней мерв, до наловины XII го стольтів. Не раньше этого времени и Кукща, Печерскій монахъ, проповъдникъ Хрисшіанства у Вашичей, жившихъ въ ныившинхъ Курской, Орловской и Калужской губерніяхъ, быль убить язычинками. Даже въ XVI столетия мы видимъ сильное действіе язычества въ странахъ Чудскихъ, сопредвльныхъ Новгороду и Пскову. Известно, какую силу имеан шамъ, шакъ называемые Арбун, языческіе жрецы. Сколь ни усердно дъйсшвоваль прошивъ нихъ Мишрополишъ Макарій, но начашое имъ дело долженъ былъ продолжаны и преемника его, Архіепископа Осодосій. Сколько и досель сохранилось у насъ языческихъ повърій, обрадовъ, праздниковъ! Ист. Г. Р. Т. 2. Прим. **132.** Паш. печ. л. 103 н 174. Истор. княж. Псковск. Ч. 3. стр. 41—43.

- (16) Vita Bonifacii in Canisii lectionibus T. 3. p. 354.
- (17) Опвъты Илін, Архіепископа Новогородскаго, Кирику. Памятники Россійской Словесности XII. в. стр. 202.
  - (18) См. примъч. 14.
- (19) Исш. Гос. Рос. Т. V. прим. 252. Т. VI. прим. 324.
  - (20) Codex Theodos. L. IX. tit. XVI. 1. 9.
- (21) Можно однако замъщить, что чернь, такъ какъ болъе грубый и суевърный классъ народа, въ самыя первыя времена Христіанства была на сторонъ волхвовъ, и Христіанство пренмущественно поддерживалось высшими сословіями. Это замъчаніе довольно оправдывается событіемъ въ Новгороди, гдв одни только Бояре и Князь пристали къ Епископу, прочіе же граждане обратились къ волхву. Тоже самое можно заключать и изъ событія на Бълоозеръ. На злодъйства волхвовъ донесли Яну, въроятно, выстіє граждане, но чернь не хотвла ихъ выдать.
  - (22) Объ Адріанв см. Никон. лет. Ч. І. стр. 112.

- Стапищ, кн. Ч. І. стр. 166. О Дмитрв см. Ист. Росс. Тапищ, кн. П. стр. 228. Никон. лвт. Ч. П. стр. 56. Хота свидвтельства объ Адріанв и Дмитрв мы находимъ только у позднихъ лвтописцевъ, но отъ этого свидътельства сін не теряютъ своей достовърности. Самая краткость сведеній о сихъ еретикахъ уже ручается за ихъ върность. Да и для чего нужно было позднъйшимъ составителямъ Русскихъ льтописей вымыплять вовсе небывалыхъ еретиковъ? И ходъ дълъ въ Церквахъ Греческой и Болгарской не противоръчитъ извъстіямъ объ Адріанъ й Дмитръ.
- (23) На Соборв Халкидонскомъ, вивситв съ ушвержденіемъ за Патріаршимъ Константинопольскимъ
  престоломъ правъ, предоставленныхъ ему вторымъ Вселенскимъ Соборомъ, постановлено было (прав. XXVIII),
  чтобы Митрополиты областей Понтійской, Асійской
  и Фракійской, и Епископы варварскихъ народовъ, живущихъ въ сихъ областияхъ, получали рукоположеніе оттъ
  престола Константинопольской церкви. Греческіе толкователи церковныхъ правилъ: Зонаръ, Вальсамонъ и
  Властарь разумъютъ подъ именемъ варварскихъ народовъ и Руссовъ, прилежавшихъ Оракіи. Вечегед. Рапdectae. Т. І. рад. 145 et 146.
- (24) Памятниками шъснаго союза церкви Русской съ Болгарскою служатъ: общій той и другой церкви переводъ книгъ Священнаго писапія и другихъ церковныхъ книгъ, сдъланный просвъщителями Моравій; прославленіе у насъ памяти святыхъ мужей собственно Болгарской церкви, на пр. Иларіона Менглинскаго, Іоанна Рыльскаго; Болгарскій напъвъ въ нашемъ богослужебномъ пъній; особенное уваженіе у насъ къ ученымъ болгарскимь богословамъ; въ Россіи извъстны ивдревле переводы и сочиненія Іоанна Экзарха Болгарскаго, слово Козмы, пресвитера Болгарскаго; при Славянскомъ переводъ книгъ Новаго Завъта приложены предисло-

вія Осознавина Болгарскаго. Съ церковью Болгарскою сносились шакже по двлу о Кормчей инигв.

- (25) Такъ должно положнить по новъйшимъ изследованіямъ Гизелера Theolog. Studien und Kritiken 1829 über die Paulicianer. и Неандера Dr. Aug. Neanders allgemeine Geschichte der Christl. Religion und Kirche Dritt. В. 1834. Патріархъ Фошій, современный ему Петръ Сицилійскій, и польдъ за ними другіе историки, называли Павликіанъ новыми Манихелми.
- (26) По гоненіямъ прошивъ Павликіанъ особенно замъчательны Императоры: Конетантинъ Погонатъ, Левъ Исаврянинъ, Михаилъ Куропалатъ, Левъ Армянинъ, превмущественно же Императрица Осодора, по повелънію которой ихъ было повъшено, изрублено, потоплено около 100,000 челопъкъ. Constant. Porphyr. Continuat. IV, С. 16.
  - (27) Zonar. L. XVIII. p. 209.
- (28) Петръ Сипилійскій, жившій у Павликіанъ въ Тефрике, девять мъсяцевъ 868—869 г., въ посвященій своего сочиненія: historia manichaeorum Apx. Болгарскому, говорить, что Павликіане намереваются послапь въ Болгарію проповъдщиковъ своего ученія для того, чтобъ отвращить некоторыхъ от православія и заразить своею ересью, что они, мечтая имъть на это Божественное повеленіе, считають легкимъ деломъ постять въ чистую пшеницу свои плевелы" и пр. Это намереніе безъ сомивнія они исполнили. Lehrbuch der Kirhengeschicht. чоп Gieseler 2. В. 1. Abtheil. 1831 S. 353. Anmerk. d.
  - (29) Giesel. 2. B. 2. Abtheil. S. 599-611.
- (30) Свидътельство объ этомъ находимъ въ книгъ, извъстной подъ названіемъ Кирилловской (раскольнической), и въ Никон. лътоп. Ч. II. стр. 45, также въ нъкоторыхъ рукописныхъ сборникахъ статей Каноническихъ.

- (31) Anna Komnena in Alexiade. pag. 486 et sqq. Evthymius Zigabenus in Panoplia pag. 169 et sqq.
- (32) Слово Козмы пресвитера, на еретики препрепіе и поученіе от Божественных книгь. Ркпс. Моск. Дух. Академін. Отрывокъ изъ послъдней, правственпой части этого слова напечатанъ въ прологъ подъ 21 числомъ Января. О времени появленія Богомиловъ одинаково говоришся въ рукописной Кормчей Моск. Дух. Академін. Г. Каченовскій, въ справкахъ своихъ объ Іоаннъ, Экзархъ Болгарскомъ, очевидно несправедливо говорить, что секта Богомиловъ въ Булгарін появилась около 1110 г. и что потъ Богумиль относится ко времени втораго Петра, положившаго основание Булгаро-Влашскому Государству. (Въстн. Европы 1826 г. мъс. Ноябрь и Декабрь стр. 251. 252 въ замвчаніи). Алексъй Комнинъ умеръ въ 1118 г.; Василій 52 года скитался по разнымъ мъстамъ. Слъд. учение Богомиловъ уже извъсшно было въ-ХІ стольши. Теперь, когда Болгарскій обличищель Богомиловъ говорингь, что полъ Богумилъ первый началъ проповъдывань въ Болгарской землъ ересь Богомильскую въ лъща православнаго Царя Петра; то очевидно разумъетъ перваго Нетра, а не вшораго, жившаго въ самомъ концъ XII стольшів. Если же Ечений Зигабенъ, изложившій ученіе Богомиловъ по повельнію Алексъя Комнина, говоришъ, что секта Богомиловъ образовалась не задолго до его въка (ой про πολλου συνεςη της καθ' ημας γεννεας), πο эπι слова должно разумень о начале ереси въ Канстантинополе, и след. оне ни въ какомъ случат не подпіверждающь мивнія Г. Каченовскаго.
- (33) Ученіе Богомиловъ изложено на основаніи Византійскихъ и Болгарскихъ памятниковъ, котторые въ главномъ сходны. Въ словъ Козмы мивнія Богомиловъ приводятся въ тракомъ видъ: "Нъсть Богъ сотвориль небесе, ни земле, ни всъхъ сихъ видимыхъ. Діавола нарицаютъ творца человъкомъ и всей твари Божіи. Отт

мешающь (Богомилы) законь, данный Богомь Монссови, и не пріемлють писаній пророческих и прорицанія о Христв. Св. пророки опинещуть Іоанна же Предшечу н зарю великаго Солнца безчествують, антихристову предшечу наричуще и. — Пророцы не сушь свяни, ни сушь ошъ свящаго Духа прорицали, но ошъ своея воли. --Невърующъ чудесамъ Господнимъ: нбо діавола Творца чудесь нарицающь, Христа же не исповедующь сошворивша чудесе: слышаще бо Евангелисты велегласно проповъдающе чудеса Господня, развращающь я на своюси пагубу, глаголюще: нъсть Христосъ слепа просвъщиль, ни хрома не исцванав, ни мершва воскреснав, но пришчи тю сущь точію и блади: гръхи бо ръща цъленыя; народомь же напишаннымъ въ пустыни пяшью хльбы невъруюшъ, глаголюще: не сушь що хлабы были, но чешыре Евангелисты, патое опраксь Апостоль. — Преславныя и пречистым Богоматере Господа нашего Інсуса Христа не чтуть, но много о ней блядуть. — Св. Крещеніе описщупть, гнушающеся кресшимых младенцевь; аще убо имъ случить видети дешищъ младъ, що аки сирада зла гнушающся, обращающеся, плююще, заемлющеся, имена имъ рекупть присно нова опть многія грубоспи ихъ, мамоничища бо я зовуптъ, діаволичища наричуптъ я́. — Нъсть Божіниъ повельніемъ шворимо комканіе, (въроянию испорченное Лапинское слово: communicatioприобщеніе) ни еспъ, якоже вы глаголеше, шъло суще Хрисшово, но аки всё и просшое брашно, не бо есшьде и Христосъ шворилъ литургію, щамъже мы не имамы въ честь шою. Изсть речено о свящемъ хлебе и о чаши, о шешроевангелія то есть речено и опракси Апостоли, а не о святьмъ комканіи. Тело наричушъ тетраевангеліе, а кровь опраксъ Апостолъ. — Ерешицы сами себв исповъди шворящь и ръцапъ, сами суще связани діаволими узами: не точію мужи то творяшь, но и жены. — Діавола мняшь повельвша человькамъ жены поимаши, а женящася человъки и живущая

вь міру манонины слуги завушть, самиже всего того гнушающеся не пріемлюшь, невоздержанія ради. — Не многоглаголють въ молитвахъ, но отче нашъ. Церкве распутія мнять суща, многоглаголанныя же литургія мняшъ и ины молишвы бывающая въ церквахъ. Чины святыя хулять, литургію мню и прочія молитвы.-Не сушь Апосшоли лишургію предали, ни комканію. — Ерепицы насъкающъ кресшы и своя орудія піворящъ ими. О кресть Господни сице блазнящеся глаголюшь: какося ему есшь кланяшися? Сына бо Божія жидове на немъ распяща, да вражда есть паче Богу креспть: птыже ненавидъщи его свояси учащъ, а не кланящися, сице глаголюще: аще бо кшо царева сына убилъ кресшомъ древомъ, можешъ ли древо що любо быши царю? шакоже вресть Богу. Не по своей воли распята мнять Господа, ни за спасеніе человъческо, но по нуждъ. — Некланяющся иконамъ, но кумиры наричушъ я́. Същавше А. Павла о кумиръхъ рекша: не подобаетъ намъ повинутися злашу или сребру сопворену хитростію человическою, ерешицы мнять що о иконъхь речено, да ошъ шого словесе обръщие си вину, не кланяющся единъ иконамъ, но спіраха деля человеча и въ церковь ходяшь и кресшь и икону целують, якоже намь поведають, иже оть нихъ обратишася на нашу истинную въру, глаголюще: яко вся си шворимъ человъкъ дъля, а не по сердцу, впайнъ же скрываемъ свою въру. — Ругающся косплями праведныхъ Божінхъ и намъ смеющся, видяще ны кланяющася имъ и просяще оптъ нихъ помощи, — не хотяще славы дати святымъ и Б. чудеса (отъ мощей) охуляють и глаголють: не супь по воли Божіей пворима чудеса, но діаволъ то творить на прелесть человъкомъ. — Кто вы указа, говорить къ нимъ Козьма, въ день Воскресенія Господня поститися, и ручна дъла твориши. Вся Господскія праздники и память св. Мученикъ и Отецъ не чтете. — Вся преданныя законы св. Божія Церкве похуляющь, свояси ученія чесшно шворяще, баю-

ще нъкаки басни. — Хулятъ Іерея и вся саны церковныя, фарисся слепыя зовуще правоверныя попы, и много на на лающе, яко пси на конника. — Не подобаетъ тружатися, дълающе земная, Господу рекшу: не пецышеся. Праздно ходяшь, не хошяще ничесоже пріяши своими руками, но проходяще опть дому въ домъ, чужая сивдая имвиья прельщаемых ими человъкъ. — Сушь еришицы извону аки овца образомъ, крошцы и смирени и молчаливи, бледи же супь видети от лицемърнаго поста, словеее сія нерекуть, не смъются грохотомь, не облазующь, хранящся ощь взора и вся шворящь извону, якоже не раззнати ихъ со правовърными Христіаны; извутрь же суть волцы и хищинцы, вкоже рече Господь. Видяще бо человъцы шолико и шаковое ихъ смирение и мияще я вравовърны суща и мощны направиши на масеніе, приближающся къ нимъ и вопрошающъ о спасени души; они же подобны волку, хошящу агня взящи, сперва поглуманюшся воздыхающе и со смиреніемъ ошвещаваюшь, и проведущеся шворящь сущая на пебесехъ и где узряшь человъка проста суща и груба, туже съютъ плевелы ученія своего, хуляще предапныя уставы святымъ церквамъ. — Мы паче васъ (глаголють еретицы) Бога молимъ и бдимъ и молимся, а не живемъ въ лъноспіи, якоже и вы. - По плоши живушъ (попове) явъ, а не по духу, яко же и мы. Вся похулили наща, самиси небеснія жителіе творять. ---

- (34) Anna Comnena l. c. p. 486.
- (35) См. Іоанн. Экзар. Болгарск. Изд. Калайд.
- (36) Книга, глаголемая Кормчія, рекше правило закону. Рукоп. Московск. Д. Акадамін въ лисшъ, на хлоп. бумагъ.
- (37) Памятники Рос. Словесности XII въка стр. 193. 194. Нифонтъ извъстенъ въ Исторіи Рос. церкви своимъ сопротивленіемъ избранію и постановленію на Митрополію Русскими Епископами Климента.

- (38) Част. II. стр. 161. Карамз. Т. II. прим. 381.
- (39) Это письмо помъщено въ Никоновской Лътописи.
- (40) Никон. Лътоп. тамже стр. 156, 158. Несторъ, безъ сомнънія, быль ставленикъ Климентовъ Но взвъсшно, чшо, когда Клименшъ, со вступленіемъ на Кіевскій пресшоль Георгія Долгорукаго (въ 1155 г.), быль удалень и на его мъсто прибыль изъ Константинополя Констаншинъ, то вначаль положено было низвергнутъ всю Климову службу и ставленія его; т. е. всъхъ рукоположенныхъ Клименшомъ лишишь шъхъ сшепеней духовнаго сана, на кошорыя они были возведены имъ. Потомъ однакожъ это опредъдение было оппивнено: опяпь вельно было попамь и діаконамь служить (о Еписконахъ ни слова). Върояшно, чио именно по случаю прибышія Консшаншина Несторъ долженъ быль ишши къ Митрополиту, поклонищися и благословишися." Ник. Лъш. Митрополитъ Консіпантинъ сначала положилъ на него запрещеніе; но вскоръ отпусшиль его на свою Епархію.
- (41) Такъ, кажешся, надлежнить понимань слова посланія Патріаршаго, которыя читаются въ Никоновской льтописи: "знаменану же убо есть намъ извъстно о благочестивъмъ Епископъ твоемъ, якоже увъдехомъ, не про вно что гонимъ есть и безчествуемъ, да нъкоего ради Оеодора сестричича Епископа Мануилева лишившась, въ нейже церкве поставление, шедшу же ему тамо и поучающу сопротивно Епископу чрезъ повельнія святыхъ Апостоль и святыхъ Отецъ ясти мясо," и прон. —
- (42) Никон. Лът. ч. II, стр. 179—188. Карамзинъ сомнъвается въ подлинности посланія Патріаршаго, называя его не весьма искуснымъ произведеніемъ рускаго монаха (Т. III. пр. 28). Но совсъмъ невидно основанів, по которымъ такъ надлежало бы судить о семъ посланіи. Татищевъ приводить основанія его подложности, но такія, нетвердость которыхъ съ перваго взляда

- очевидна (Кн. III. прим. 499). Кромъ современныхъ событій Церкви Греческой и Русской, въ подпівержденіе подлинности посланія Патріаршаго служить то, что посладній пунктъ ръшенія Патріаршаго содержить въ себъ много несогласнаго съ обычаями Русской церкви.
- (43) Няк. лът. щамж. стр. 178. Кісвскій льтописецъ (Карамз. Т. III. прим. 29) говоритъ, что споръ
  между Княземъ и Епископомъ отпирылся по тому случаю, когда Леонъ отпизалъ Андрею въ согласіи разръшить на мясо въ теченіе пятидесятия дней-посль Пасхи
  до Тронцына дня, и прибавляетъ, что Епископъ, по
  усильному настоянію Князя, повельль ему только праздную (должно бышь—свътлую) недълю ясти мясо въ среду и въ пятокъ, а прочія добръ хранити. Это послъднее замъчаніе объ уступкъ Леона еще не даетъ права
  обвинять льтописца въ противоръчіи себъ относительно
  сего предмета, какъ думаетъ Г. Полевой.
- (44). Кіев. явт. Кар. ч. III. пр. 29.— Татищевъ кн. III. стр. 138. называетъ Өеодора Епископомъ Черниговскимъ. Карамзинъ (стр. 32) Суздальскимъ. Но Епископомъ Черниговскимъ тогда былъ Антоній.
- (45) Соо. врем., Тапищ. стр. 138, Карамз. стр. 32. Карамзинъ говоритъ, что митнія Леонова держался и Митрополитъ (Феодоръ 1160—1164 или Іоаннъ 1164—1167?) съ Антоніемъ Епископомъ Черниговскимъ, но на какомъ это основаніи говорится, неизвъстно. Впослъдствій мы видимъ, что Антоній дъйствовалъ противъ Полнарпа, который училъ совсемъ противно Леону, однако не соглашался и съ Леономъ. Антоній съ тогдатиниъ Митрополитомъ не во всв праздники Господскіе запрещали разрышать на мясо, когда случатіся они въ среду или пятокъ. Смотр. Ник. Лът. стр. 201. Екзархъ Болгарскій Адріанъ былъ сынъ Исаака Комична, старшаго брата Алексъя Коминна; Адріанъ было мірское его имя, монашеское—Іоаннъ. Ducang. Familiae Вугапціпае. р. 174. Досноей ставитъ Адріана между защить

никами православія прошивъ Лашинства. Ίσορία περί των έν Ιερος. πατριαρχευσάντων. 1721. Τομ. II. 6. 795.

- (46) Ташищевъ говоришъ, что Патріархъ сослалъ Леона въ монастырское кръпкое содержаніе.
- (47) Ник. лът. Ч. II. стр. 201. Поликартъ произведенъ въ настоятеля Кіевопечерскаго Монастыря въ 1164 году Мятрополитомъ Іоанномъ IV, и пользовался расположеніемъ В. Князя Роспислава Мстиславича; въ посты часто объдаль онъ у Князя визстъ съ братіею. Описаніе Кіевопеч. Лавры. 1826 г. стр. 109.— Г. Полевой называетъ Поликарта послъдователемъ Леона, тогда какъ эти два лица держались совершенно противныхъ мизній о постахъ.
- (48) О дъйсшвіяхъ Кіевскаго Собора на Поликарпа подробно говоришъ Ташищевъ Кн. III. стр. 160. 161. У него впрочемъ сказано, что противники Поликарпа, а не защитники его, ссылалисъ на студитскія правила. Но это, очевидно, отибка или намъренная, произшедшая от того, что онъ думалъ видъть отибку въ лътописи, изъ которой почерпнулъ свъденія о семъ Соборъ, или ненамъренная.
- (49) Въ що бо время, прибавляенть лешописецъ, запрешиль бъ Поликарпа Игумена Печерскаго, про Господскыя праздникы, не велъ ему всти масло ни молоко въ среды и въ пишкы въ Господскыя праздникы. Кар. Т. II. прим. 424.
  - (50) Ташищ. тамъ же.
- (51) Во все это время, какъ посвященное воспоминанію Воскресенія Христова, древняя церковь разръшала посты. Это видно изъ свидътельствъ Тертулліана, Епифанія и другихъ. Отступленіе от общаго обыкновенія Кассіанъ замъщилъ въ монастыряхъ Сирскихъ. Jos. Bingh. ant. Eccles. L. XX, c. VI. § 3.
- (52) Впрочемъ этотъ постъ неодинаковъ былъ съ постомъ, наблюдаемымъ втеченіи четыредесятинцы. Послъдній соблюдался до вечера дня, а первый до 9 го

- ч. m. e. до 3 го послв полудня, развв кию добровольно продолжаль его до вечера или даже (per superpositionemчрезъ надбавление) до другаго дня. Ibid. L. XXI. с. 111. § 3.
- (53) Свидъшельства ихъ можно чишать у Бингама. Antiq eccles. L. XXI с. 1. § 11.
- (54) Мы не имвемъ у себя Номоканона и типивовъ въ древнемъ видъ, и потому будемъ основываться на выпыскахъ изъ нихъ у Никона Черногорца, жившаго въ XI стол. — Въ Номоканонъ ( начочиот ), приписываемомъ Іоанну Посшнику, опредъляющся шри рода запрещенія кающимся. По силв перваго запрещенія дозволялось имъ въ понедъльникъ, среду и пятокъ каждой недвли (исключая посты) ъсть только масло и рыбу; мясо, сыръ и янца всть не дозволялось; во вторникъ и четвертокъ все позволялось, кромъ мяса; а въ субботу и Воскресенье и это разрышалось. Въ праздники Господскіе, Богородичные, Богоопщевъ, Іоанна Предшечи и двънадцапи Апостоловъ давалось на все разръщение; въ какой бы день недъли ни пришлось имъ быйпь. Тоже и въ двънадцашь дней (между Рождествомъ Христовымъ и Крещеніемъ), въ неделю Пасхи, и по пяпидесяшницъ въ недълю Св. Духа. А отъ антипаски до пяшидесящинцы въ двв недъли предъ постомъ четыредесящицы, предглашенную (проброговиров — недъля о мытаръ и Фарисеъ) и мясную, --- въ среду и патокъ мірянамъ воздерживашься ошъ мяса, а инокамъ ошъ сыра и явцъ. Въ двв чепыредесяпницы-св. Апостолъ и св. Филиппа мірянамъ мяса ошнюдь не прикасашься, а внокамъ — сыра и явцъ; развъ на день Предшечевъ, солнцу обрашный (Іюля 24) аще хошять, и Святая Святыхъ (Ноября 21), и сія, аще нъцыи просяпть. Въ великую же чепыредесяпницу, если возможно, мірянамъ не ъсть рыбы, изключая субботы и недели, а инокамъ масла; ащели не произволнють, що разръщать по крайней мъръ шолько во вшорникъ и чешвершокъ. Вшорое

запрещеніе и трешье были еще слабъе. И эта слабость правиль запрещенія, приписываемых Іоанну Постантинопольском, бывшем при Патріархъ Николав и Императоръ Алексів Комнинъ, спрашивали: можпо ли этими правилами руководствоваться? На что Соборъ отвътствоваль: эта книга своимъ снизхожденіемъ многихъ погубила; поэтому кто знаетъ хорошее, и отъ него удаляется, да будетъ обличенъ Bevereg. Pandect. Т. 11. Interr. хі Никонъ Черногорецъ въ одномъ посланіи (4), входитъ въ подробное изслъдованіе, кому именно принадлежитъ этотъ правильникъ, приписываемый Іоанну Постнику, и не доходитъ до точнаго решенія этого вопроса.

Въ шипикъ св. горы, по изчисленіи праздниковъ великихъ, среднихъ и малыхъ, говоришся, что въ великіе
праздники, именно праздники Христовы, Богородичные
два Предтечевы—Рождество и Усъкновеніе, и праздпики
Ап. Петра и Павла "поклона не бываетъ, ни поста, ни въ
церкви, ни въ келліяхъ, ни во всей пятьдесятницъ подобнъ, по уставу, иже имутъ недъля всего лъта" Кромъ того
въ великіе праздники, имъющіе попразднства, если случатся они въ среду или пятокъ, въ первый день опта
нюдъ поста не бываетъ, въ попразднство же таковый
постъ хранится развъ перваго дне попразднствомъ.

Въ пипикъ спудійскомъ: "по пасцъ даже до всъхъ свяпыхъ варенія, зеліе же и сочиво съ масломъ ямы; пріем лемъ же и рыбы, и сыръ, и яица. Въ постъ же св. Апостолъ рыбы, и сыра, и яицъ неямы, развъ дній, въ нихъ же часовъ не поемъ; ямы же двъ вареніи: зеліе убо съ масломъ, сочиво же безъ масла. . . . Оттъ св. Апостолъ памяти до св. Апостола Филиппа въ среду и въ пятокъ девятой часъ держимъ, въ нихже образъ соблюдается въ снъди и питіи объихъ четверодесятницъ; аще же случится въ нихъ память святаго, упражненіе (т. е. оппитненіе) творяще часомъ же и поклономъ,

сыръ, и янца, и рыбу, аще прилучишся, ямы. . . . Во свящую же и великую чешверодесящищу единою сивдемъ, развъ суббошы и недвян, и проч.

Въ шипикъ Іерусалимскомъ: "въ посшныя дни, рекше, въ понедъльникъ, среду в плитокъ всего лъща сухо ямы, по божественныхъ отепъ преданію. Аще ли случится въ нихъ праздникъ, егда поемъ: Богъ Господъ, ямы, яко ямы и въ прочія дни. Въ шаковыяжъ праздники въ общихъ жишівхъ разръшаютъ посты, ибо въ лаврахъ, шакожде и прочіи оттельницы, опаснъйше хранятъ пость, в токмо едины праздники великія разръшаютъ. Великія же праздники—Богородичны, Христовы, Предтечи—Рождества же и Усъкновеніе, еще же и св. Петра и Павла, и въ яковъ день яще случится, или въ понедъльникъ, или въ среду и пятокъ, шако достоинтъ шворити, яко же въ недельный день невозбранно на вся."

- (55) Concil. Sev. Binii Tom. III. sect. poster. p. 522.
- (56) Oudin. Comment de Scriptor. Eccles. Т. II. р. 342. Въ сунод. библіотекв въ рукописи: православное исповъданіе въры подъ N 571 л. 115—125 есть переводъ посланія Николая, свящъйшаго Патріарха Константинополя къ Анастасію, Каснгумену Сіна горы: по стіхомъ.

Въ этой же рукописи: л. 125—128 есть вопросъ, касающійся того же предмета, неизвъстно къмъ, кому и когда продложенный, но очевидно относящійся къ тъмъ же временамъ, когда происходили споры о постъ въ среду и пятокъ, равно и опявтъ на оный. Выписываемъ топъ и другой (последій въ сокращеніи).

## Ошъ законныхъ зачиненій:

Аще подобаетъ причащатися мірскимъ убо мясъ, монахомъ же сыра, аще случится святыхъ Богоявленій праздникъ въ среду быти или параскеви. — Такожде въ Преображенія праздникъ и въ праздницъхъ Богородицы и честнаго Предтечи и въ Св. Апостоловъ верховныхъ и иныхъ и всякаго святаго появленнаго. И въ седми-

цахъ убо обновленія и до Пентекостій и въ Средопентекостій: и прежде Вознесенія въ среды, въ тъхъ бо двохъ средахъ пасхи канонъ въ Канолическихъ церквехъ обыче пътися?"

## Опівътъ.

"Въ Богоявленіе, аще случится въ среду или пятокъ, довольно разръщить долженствуемое по 69 канону Св. Апосшоловъ во елей и рыбы, еже въ мясо и сыръ предъяствоватися, но сіе чревонеистовныхъ дъло и Апостольская хребтящихъ завъщанія и мнящихъ ядми сластными и питіями Богу угодити во Владычнихъ праздницъхъ. Подъизъемлюнся среды постовъ и нараскевы: явленныя обновленія седмицы, дванадесяпидневнаго, глаголемыя предгласныя седмицы и сыропусшныя, въ сихъ бо никакоже постимся, аще убо обновленія вся, яко единъ день числишся, яко сей великій Господній. — По обновленному убо тетради параскеви даже до Пентекостін постны убо не имамы. за еже праздноващи: обаче не мясоядимъ въ шъхъ. Ради бо убо праздника, девяшаго посшъ разръщаемъ и елей и рыбы пріемлемъ, ради же св. Апостолъ зачиненій, и яко въ шрхъ чнехъ швориме памаще спасищечение крествованія, мясоястія не припущаемъ. — Тожде творимъ и въ Преображенія праздницъ, яко во средъ сущемъ постныхъ дней и во встять всенародныхъ Богомашере торжествъхъ, ещеже и честнаго Предтечи верховныхъ Апостолъ Петра и Павла и всякаго Апостола и святаго появленнаго. — Опівътъ очевилно строже какъ того, какой дають на подобный вопросъ типики монаспырскіе, такъ и тото, какой далъ Николай Мисшикъ. Онъ болъе приближается къмивнію Никона Черногорца. См. ниже прим. 58.

- (57) Кормч. книг. гл. 53 или по друг. изд. 54.
- (58) Въ Пандектъ, 57е слово, въ которомъ Никонъ собралъ множество древнихъ свидътельствъ о соблюдени поста въ среду и пяпокъ. Въ Тактиконъ посла-

нія или слова 4, 6, 7 и 14, въ которыхъ Никонъ большею частію сокращенно представляетъ то, что сказалъ въ 57 словъ Пандекты. Собственное мизніе Никона несогласно вполив ни съ древними уставами, ни съ новыми типиками. Онъ тъ и другіе старается согласить, и для этого въ тъ дни, въ которые манастырскіе типики предписываютъ полное разръщеніе поста, Никонъ предлагаетъ котя не полный пость, но и не совершенное разръщеніе, а воздержаніе. — Краткое понятіе о Пандекіпъ Никона представлено у Барона Розенками. Обозр. кормч. ки. приб. къ указ. стр. 187 и слъд.

- (59) Oudin. Comment. de scriptor. Eccl. T. II. p. 1180.
- (60) Маркъ, Патріархъ Александрійскій, спрашиваль Вальсамона, Пашріарха Аншіохійскаго: "разръшанй мясомъ, сыромъ и яицемъ простителенъ ли, или ни Рч Вальсамонъ въ своемъ ошвъшъ сперва приводишъ вышеупомятое нами 69 правило Апостольское; потомъ присовокупляеть:,, убо разръшаяй безъ шълесныя немощи среды и пяшки, мучишся (подлежишъ наказанію) по сицеваго правила объящію. Егдаже за немощь кіпо понудится разръшити, рыбами или елеемъ умъритъ педуга злобу. Мяса бо, или сыра, или янца коснушися непростится, аще и дышеть последняя - ниже въ великую четыредесятницу, ниже въ какову либо среду или пяплокъ... Подъизими ми (исключи опісюда) среды и пяшки мясопустныя, сыроядныя, обновленныя (бганагтобщо называлась св. недъля) и дванадеся подневныя (двънадцать дней от Рожд. Христова до Крещенія.) Въ сіябо и мясомъ безбъдно разръщаемъ." — Далъе объяснивъ, чипо постъ среды и пятка въ эти двънадцать дней, и въ недълю мясопустную и сыроядную, разръшается для того, чтобы не сблизиться въ этомъ съ нъкоторыми еретиками, именно Армянами и Тетрадитами, продолжаеть: "обаче и сіе будеть, егда кто съ Тешрадишы или Армени съводворяется. Аще бо

въ странв пребываетъ, и дъже нъсть сицевъ, вкусниъ точію мяса или сыра и взвишитъ подзоръ воздержаніемъ, не убо объяденіемъ. Въ седьмицу же обновленныя, безбъдно мясо снъмы въ тоя среду и пятокъ: яко единъ бо вмъняется Господоименитый, седьмодневное сіе разстояніе." — Епитоми св. и Бож. правилъ. Рукоп. М. Д. Академіи подъ N 169.

- (61) Рукописи М. Д. Академін N 72, 168 и 172.
- (62) Собраніе граманть Рос. Минтроп. Рв. Синод. библіон. л. 424 и 425.
- (63) Изъ вторыхъ вопросовъ Царя Іоанна Васильевича на Стоглевовъ Соборъ 28<sup>8</sup>.

Изложивъ исторію споровъ о постъ въ среду и пятокъ, мы не можемъ не присовокупить къ сему савдующее произшествіе, случившееся въ правленіе Митрополита Іоны, и касающееся соблюденія поста въ навечеріе Богоявленія Господня. Въ 1458 году случилось навечеріе Богоявленіева дня въ субботу. Архіспискоть Ростовскій Өеодосій, только четвертый еще годъ управляя своею епархією, впаль въ искушеніе-разръшишь въ эшошъ день инокамъ сыръ, млеко и рыбу, а мірянамъ-мясо. Ему представляли, что это прошивно правиламъ церковнымъ; но Осодосій не внималъ ничему. На него донесли Мишрополишу. Мишрополишъ собраль Соборъ и положиль сняшь съ него санъ; но В. Князь, и въ особенности В. Княгиня, испросили ему прощеніе у св. Іоны: Оеодосій быль имъ извъсшенъ, когда еще былъ Чудовскимъ Архимандриномъ. Митрополишь вельль ему каяпься въ своемъ гръхъ до конца жизни; Оеодосій по этому случаю писаль прощальную грамату. Такъ описывается это дъло въ софійск. временникъ подъ 1458 и 1482 год. Но въ самой граматъ, которая напечатана Древ. Вивл. Т. XIV. стр. 273, Өеодосій говоришь, что навечеріе было въ недъльный день, и что когда представляли ему о нарушении правилъ церковныхъ разръщениемъ въ этотъ день на сыръ

и масо; по онь опвечаль единою речью—недельнымъ днемъ. Пришомъ здесь совсемъ нельзя поняшь, когда случилось это произшествіе. Өеодосій говорить, что погда прилучися седьмая пысяча последняго спла 703 дета индикта третьяго. Но оставляя эти отновки и следуя свидътельству льтописи, не оставимъ безъ замвчанія, что и Никонъ Черногорецъ въ вышеупомянупомъ словъ своей Пандекты приводить слова неизвъстнаго обличителя нарушителей поста въ навечеріе Рождества Христова, или лучше-вообще поста навечерій великихъ праздниковъ. "Знаменати подобаетъ, говоритъ сей неизвъсшный писашель, о пропраздисшвахъ Хрисшова Рождесшва, яко некихъ убо обычай невъмъ како разръшение имашь постуже и прочимъ, развъ дне, въ оньже начинается последование празднику." Осодосій самъ говоришъ въ своей грамашъ, что онъ отступилъ опть обычая церковнаго "по діаволю искушенію и по своему скудоумію, или истиннъ рещи, по невнимательству, пачеже и по мнительству.

Для исторіи последующих ересей намъ можно здесь заменшинь, что поступокъ Митрополита въ отношеніи къ Өеодосію въ настоящемъ случав былъ потомъ поставленъ въ примъръ для Митрополита Геронтія въ сужденіи Чудовскаго же монастыря Архимандрита Геннадія, когда онъ также въ навечеріе Богоявленьева дня, случившееся тогда въ недълю, дозволилъ своей братіи послъ литургіи и трапезы рить св. воду. И Геннадій, уже скованный и посаженный зимою на ледникъ подъ Митрополичьи палаты, былъ освобожденъ. Соф. Врем. Ч. П. стр. 225.

- (64) Сіе соборное дъяніе приложено къ Пяширимовой Пращицъ. Подробное извъсшіе объ опысканія актіа Соборнаго можно видъть въ самой Пращицъ Л. 170 и слъд. Въ защищеніе подлинности Соборнаго дъянія писано особое разсужденіе Канд. Лавровымъ. 1804.
  - (65) Baron. annal. T. XVIII. ad an. 1145.

(66) Нашъ Исторіограєть приводинть следующія сомнънія касательно подлинности Соборнаго дъянія: 1) ни въ Лътописяхъ, ни въ Степенной Книгъ, ни въ Степенной Книгъ, ни въ Степенной книгъ, на въ Степенной книгъ на вести примента правения степенной книгъ на въ Степенной книгъ на въ Степенной книгъ на вести примента при

Къ ерепикамъ сего времени опносяпъ Росповскаго Епископа Осодора или Осодорца. Но всё, что говорить намъ о семъ человъкъ и въроятнаго, и невърояпнаго, показываетъ въ немъ не болъе, какъ нравственно испорченнаго человъка. Въ прологъ XVII. в. говорится, что св. Епископъ Туровскій, Кириллъ "обличи и прокля ересь Осодорца. Никоновскій лътописецъ, между прочимъ, говоришъ о Осодорцъ, что онъ изрыгалъ хулу на Богоматерь, укорялъ Божественный законъ и поносилъ Господа Бога. Татищевъ пишетъ, что Өеодоръ ругалъ Свящыхъ, и что книги его были созжены. Но извъстіе Пролога, кромъ того, что ново, слишкомъ крашко, и пошому неопредъленно. А у Лъшописца и Ташищева замъчація о спранныхъ мижніяхъ Өеодора составляють добавление къ изображению иравственнаго характера Осодорова, и въ самомъ дъль легко объясняющся изъ онаго. Такимъ образомъ, не находя основанія, почему бы должно было отнесть Өеодора къ ерешикамъ, мы пе говоримъ о немъ въ исторіи ересей Русскихъ.

(67) Ист. Г. Р. Т. III. прим. 153. Въ 1181 г. зажгло молнією въ Новгородъ Варяжскую церковь на торговой площади. Въ 1207 г. заморскіе купцы совершили церковь св. Пятницы. См. также прим. 244, гдъ описывается начало Нъмецкой церкви въ Новгородъ, впрочемъ позднимъ писателемъ. Прим. 324. Карамзинъ даже говоритъ объ особой дани, собираемой въ Новгородъ съ церквей Нъмецкихъ, и называемой забожничье.

- (68) Bandur. antiqu. Constantinop. T. II. p. 976.
- (69) Act. Sanct. Avgusti T. I. p. 173 c. 1043.
- (70) Никон. автоп. Ч. III. стр. 107.
- (71) Какъ памяшникъ образа мыслей, несогласнаго съ здравыми христіанскими представленіями, посланіе Архіепископа Василія, не должно быть оставлено безъ разсмотренія. Васнлій писаль, что, по случаю дошедшихъ до него слуховъ о спорахъ въ Твери опиносительно существованія рая въ настоящее время, опъ много дней занимался Божеспвенными книгами, и убъдился, что несправедливо отвергають существование его. Въ Писаніи, говоришъ онъ, сказано, что Богъ насадиль рай на Востюкв, но не сказано, что онъ уничтоженъ. Въ Прологе сказано, что Архангелъ Гаврінаъ поседнаъ Еноха въ раю, что Илія свящый тамъже находишся; этоть рай находиль и Агапій святый, и часть клеба оттуда взяль. Свящый Макарій жиль за 20 поприщъ оптъ рая; святый Евфросинъ принесъ изъ рая при яблока, и далъ своему игумену Василію. Ты скажешь, продолжаеть Василій, есть рай только мысленный. Есль мысленный, но и "саженый" не погибъ, также какъ и нынъ существуетъ мъсто мученій. Рая не дано нынъ видъшь людямъ, а муки и нынъ на Западв. Много дътей моихъ Новгородцевъ "видаки" тому: на дышущемъ морв червь неусыпающій, скрежешъ зубный и ръка молненная; вода входить въ Преисподнюю, и опапь изходить прижды днемъ. Да и какъ ушверждашь, что рай погибъ, когда въ немъ, какъ извъсшно изъ церковныхъ спихиръ, находятся Пречистая Богородица и множество Святыхъ, когда въ Блаженной говорится, что Христосъ ввель въ рай разбойника, когда извъстно, что, по приближении кончины Божіей Машери, Ангелъ Вравіе (βραβευς, раздаящель наградъ) принесъ въшвь изъ рая, и этою въшвію указаль, гдъ ей бышь, и что эту вътвь видьли тогда Апостолы и множество невърныхъ Жидовъ. Дъла Божін неплатины.

Да что говорить? Самое мъсто рая находиль Моиславъ Новгородецъ, и сынъ его Яковъ. Всъхъ ихъ было при юмы (лодки); одна погибла, двъ долго боролись съ въпрами, наконецъ прибыли къ высокимъ горамъ. Тамъ увидъли Новгородцы — на одной горъ написано Деисусъ чудною мазоревою краскою и необыкновенной мъры, написано не человъческими руками; солнца туть не было, но свыть быль такой, что и сказать не льзя; за горами слышно было ликованіе. Одинъ изъ нихъ взобрался на гору посмотръть это чудо, но, всплеснувъ руками, засмъялся и побъжаль ошь поварищей своихъ. Другой сдълалъ шакже. Трешьяго Новгородцы пусшили, привязавши его за ногу веревкою; онъ бросился было бъжашь шуда за горы, но веревка осшановила его, и онъ упалъ мершвый. Такъ Новгородцы не узнали ничего подробиве о шомъ свъшъ и кликахъ веселія. А эшихъ Новгородцевъ дъши и внучаща доселъ здравстующъ.— Чтоже касаешся до мысленнаго рая, то и его отрицашь не льзя; объ этомъ-то раз сказано: чаемъ небесъ новыхъ и земли новыя. Мысленный рай — это то ожи-даемое нами царство небесное, когда вся земля будетъ просвъщена свътпомъ неизреченнымъ, исполнена радости и веселія: эшошъ рай видъли Моисей, Илія и шри Апостола на горъ Оаворской, и Апостолы, какъ облеченные плотію, пали на землю. Доселъ въ немъ Іисусъ Христосъ и девять чиновъ Ангельскихъ. Соъ. времен. Ч. 1 стр. 330 и дал. Воптъ какъ мыслилъ Василій, и съ нимъ, безъ сомнънія, большая часть его Русскихъ современниковъ. Эти мысли, очевидно, плодъ легковърнаго простодушія, пепросвъщеннаго ума, фантазіи, привыкшей къ чувственному, и баснословныхъ разсказовъ въка. Въ объяснение нъкошорыхъ разсказовъ о рат и мукт, приводимыхъ Василіемъ, можно замтьтить, что на Съверъ, при существовани огнедышущихъ горъ, очень легко было найши Новгородцамъ и скрежетъ зубовъ и ръки огненныя, а слъд. и вообразишь себъ, чио шамъ именно и существуетъ адъ. Герберштейнъ пи-

меть, что ему въ Россін и Норвегін разсказывали о сихъ горахъ, извергающихъ пламя, и чию изкошорые по этому предполагами здъсь чистилище. Rer. Moscovit. comment. 1517. Antverp. p. 123. Горы, на которыхъ Новгородиы думали видеть рай, по миннію Карамзина, суть горы Шемаханскія m. 1V. прим. 359. Въ сшаринныхъ прологахъ довольно было шакаго, чио могло искушашь простодущныхъ читателей. Эти статьи были частію Греческаго, частію Болгарскаго, частію, можеть быть, м Русскаго происхожденія. Нъкошорыя изъ нихъ поимянно изчисаяющся въ старинныхь Кормчихъ, наряду съ гностическими произведеніями первыхъ въковъ Христіанства. Съ течениемъ времени реэстръ подобныхъ запрещенныхъ книгъ и спашей пополнялся. Въ рукописной Кормчей, паходящейся въ М. Д. Академін, нъшъ нъкошорыхъ кинхъ, изчисленныхъ Г. Калайдовиченъ въ стапъв о книгахъ испинныхъ и ложныхъ. Впрочемъ въ помъ и другомъ меслив упоминается повесть о Макарів, жившенъ за 20 поприщь опъ рая. — Ученіе о сохраненія досель рая земнаго и о пребываціи въ немъ душъ праведныхъ до времени всеобщаго воскресенія, не было у насъ собсшвеннымъ, но заимствовано изъ върованій Востока. У многихъ писателен Іаковитскихъ, Несторіанскихъ и Монофизипскихъ, оно принимается, какъ неподдежащее сомнънію. См. Assemani Orient. Bibl. Т. 2. p. 150. 165. 294. T. 3 par. 1. p. 306. 323.

(72) Въ лъшописяхъ о явленіи Стригольниковъ сказано только: "тогоже лъпа (1376) побища Стригольниковъ ерешиковъ, дьякона Никипу и Карпа простца и третіего человъка съ ними; свергоша ихъ съ мосту, развратниковъ св. въры." Соф. времен. ч. 1 стр. 351. Никон. лътоп. ч. IV. стр. 46. Въ Супрасльской лътописи (стр. 94) и въ одномъ изъ патріаршихъ посланій Карпъ называетел діакономъ. Источниками свъденій о Стригольникахъ, кромъ лътописей, служили для насъ: 1) отрывокъ изъ Просвътителя Іоснфа Волоколамскаго, изъ

того слова, въ которомъ онъ доказываетъ пользу и необходимость строгихъ мъръ противъ еретиковъ своего времени. Приведши нъсколько примъровъ изъ исторін Греческой церкви въ подпвержденіе этой мысли, Іоснов продолжаенть: "подобно же тому бысть и въ Руссилей земли. Накто бо бысть человакъ гнусный и скверныхъ дълъ исполненъ, именемъ Карпъ, художествомъ Стригольникъ, живый во Псковъ. Сей бо окаянный ересь устави сквернуже и мерзку, якоже и вси въдять. мнози опть православныхъ Христіанъ, иже суть слаби и неразумни, послъдоваша ереси шой, дондеже Діонисій, Архіепископъ Суздальскій, отъиде въ Константинъ градъ, о семъ и принесе посланіе оптъ Вселенскаго Папріарха Антонія во Псковъ посадникомъ, яко да быша о православін попеклися и ерешики изкоренили. Ониже о семъ много пицанія показаща, еже како бы ереси упраздниши. И посылаху о семъ ко благочесшивымъ Княземъ и Свяпишелемъ и къ воеводамъ, еже какобы ерешики упраздниши, и инако не возмогоща ихъ упраздниши, но егда совъть прінише посадницы от благочестивыхъ Княэей и Святителей и от всъхъ благородныхъ Хрисшіанъ и послаща япін Стригольники и ни единагоже оставища, но встять въ темницу ввергоща, даже до конца живоша ихъ. И шако искоренися и упразднися прелесшная опа ересь. 2 Отрывокъ изъ обличенія новоявившейся ереси Осодосія Косаго, соч. Зиновія: "Псковъ издревле благочестивъ есть градъ, говоритъ Зиновій, издревле о благочести ревность преподобну показа. Явишабося нъкогда въ Псковъ сосуди нечестія, нарицаеміи Стригольницы. Толикъ убо тогда подвигъ достохваленъ о блавочести сопворища Псковичи, не токмо къ своему ихъ Архіепископу въ великій Новгородъ на Стригольники послаща, но и къ Митрополиту Фотію. Не сіеже едино сопворше и почиша, но простроша и до Царяграда къ Антонію Патріарху на Стригольники посылающе, и не престаща, донелъже от ереси Стригольникъ очистища

градъ, скверную ересь Спригольниковъ погнавше. Начальнику же ереси Стригольнику въ В. Новгородъ пришелшу, и покушающуся ему разврашими благочестве, ощу**тивше же** граждане о Стригольницъхъ, абіе на нечестіе судъ сопворше, ведоша его на великій мость, иже на рвив Волховъ, и свергше его съ мосту, погрузища его въ рвцв Волховъ. Тако той звърь погибе тогда." Оба сочиненія извъсшны только въ рукописяхъ. 3) Сюда принадлежащъ и два посланія Патріарховъ Константинопольскихъ, Нила (1379 — 1388) и Антонія (1388 — 1399), находящіяся въ рукописномъ собраніи посланій Митрополитовъ подъ N 562 въ Синадальной библіотекъ, в напечащанныя съ опущеніями въ польнома историческом в извъстін о Спригольниках в. С. П. Б. 1795. Только въ послъднемъ изъ сихъ посланій, несогласно съ показаніями нашихъ льшописей, говоришся, что Аншовій послаль въ Новгородъ Архіепископа Суздальскаго Ліонисія для преподанія благословенія и насшавленій опть Патріарха Антонія, тогда какъ это могь сдълать, и сдвааль, шолько Ниль въ 1381 г. Никон. леш. Ч. IV. стр. 130. Діонисій быль и въ другой разъ въ Константинополь, когда посвящень быль въ Митрополита Русскаго; но все сіе случилось въ Патріаршество Нила, именно въ 1383 г. Никон. лвш. шамъже спр. 144. Даже, по свидъщельству нъкоторыхъ льтописей, Діонисій померъ въ санъ Митрополита ранъе вступленія на престолъ Патріарха Антонія, именно въ 1385 г. Никон. леш. **тамъже.** стр. 147. Соф. Врем. ч. 1 стр. 378. прим. 1. Первое посланіе, неизвъсшно почему, напечатано съ именемъ Папріарха Филовея (1362 — 1376). Въ рукописи Синодальной (собр. посл. Митр. Л. 326-330. стр. 114) оно не надписано ни чымъ именемъ, а шолько названо посланіемъ Цареградскаго Патріпрха. — Такого рода невърности, встръчающіяся въ посланіяхъ Патріаршихъ, не должны однакоже ошнимать у нихъ достоинства подлинносши: онв могли провзойши ошъ всшавокъ и

описокъ. И 4) посланія Митрополита Фотіл о Стригольникахъ въ Псковъ, изъ которыхъ одно было послано Мъсяца Сентября 23 дня, Индикта 10 (годъ неозначенъ, а долженъ быть 1317); другое ЯЦЛЕ Мъсяца Іюня, 22 дня, Индикта 5; третье ЯЦЛЯ, Индикта 6, Мъсяца Сентября 23 дня. Собр. Грам. Росс. Митр, Л. 230—242. Первое изъ этихъ посланій въ сокращ. видъ см. въ полномъ Историч. извъстіи о Стригольникахъ стр. 18. Изъ сегоже посланія небольшой отрывокъ приводится въ Стоглавомъ Соборъ гл. 39. Еще см. посл. Фотія въ Псковъ. Собр. Грам. Рос. Митр. Л. 409—413.

Преосвященный Митрополить Евгеній нъсколько иначе излагаетъ дъло о Стригольникахъ. Именно говоришъ 1) что ересь Стригольниковъ появилась около половины XIV стольтія; 2) что Патріархъ Филовей, на донесеніе Новгородскаго Архіепископа Алексъя въ 1382 году, а по другимъ лътпописямъ върнъе въ 1374, писалъ къ Псковичамъ увъщательную грамату, въ которой увъщаваль ихъ не оппадать от Церкви и Священства; 3) чию, шакъ какъ расколоучищели не внимали, що Пашріархъ Ниль, по донесению и просьбв тогоже Новгородскаго Архіепископа Алексъя, прислаль двъ граматы, одну къ Архіепископу, въ которой, между прочимъ, предостерегаль его от Стригольниковъ, а другую къ Новгородцамъ и Псковичамъ, въ кошорой увъщевалъ ихъ оставищь ересь Спригольничью; 4) что около 1388 г. Патріархъ Аншоній прислаль шрешью увъщашельную грамашу къ Новгородцамъ и Псковичамъ, съ объявленіемъ уже проклятія Спригольникамъ. Но ожесточенный разврать слищкомъ уже укоренился, и шайно разлился по городамъ и селамъ. Исш. Княж. Псковс, Ч. 3 стр. 22-25. Основанія, по которымъ дъло сіе представлено въ такомъ видъ, къ сожаленію не показаны. Впрочемъ различіе не въ сущности дъла, а въ подробностяхъ. — Можно замътить только несогласіе Историка съ самимъ собою: Въ 1374 году по Истор. Росс. Гер. Изд. Втор. Ч. 1 стр. 335.

Діонисій быль уже Архіспископомъ, а въ 1382 г. Митрополитомъ. — Оченъ странно, что Псковская льтопись, каторая, по видимому, далжна бы была сообщить болье подробныя свъдъція о Стригольшикахъ, пи слова не говорить о цихъ. Не полите другихъ льтописей говоритъ и Новгородская.

- (73) Черты ученія Стригольниковъ взяты пами изъ посланій Патріаршихъ и Фотіевыхъ, о которыхъ сказано въ примъчаніи предъидущемъ.
  - (74) Тамъже.
- (75) Въ нашихъ лешописяхъ есшь объ эшомъ особая повесть. см. Никон, лешоп. Ч. IV стр. 66 и д.
- (76) Въ 1353 г. Новгородцы отправили посольство къ Патріарху о непотребныхъ вещахъ, приходящихъ съ насиліемъ оптъ Митрополита (Осогноста). Новг. лът. стр. 623. — Можетъ быть, и вражда Пскова съ Новгородомъ препятствовала духовенству Новгородскому съ большимъ усердіемъ заняться Церковными дълами Искова. Въ 1331 г. Исковъ домогался, чшобы Мишрополишъ Феогностъ поставилъ ему особаго Владыку. Тамъ же спр. 591. Въ 1337 г. Псковичи не дали Архіепископу обыкновеннаго суда на подъезде, за что Василій наложиль на нихь проклятіе. стр. 599. Потомъ, хота Новгородъ и примирился съ Псковомъ для успъщнаго прошиводъйснівія В. Князю Московскому, но право Владыки Новгородскаго ограничивалось надъ нимъ ипъмъ, что Псковъ долженъ былъ правиться Наместникомъ изъ Псковищанъ. Ист. Г. Р. т. IV. стр. 264. Притомъ вражда между этими городами и послъ того не прекращалась.
- (77) Никон. лът. т. IV. стр. 130. "Тогоже лъта прінде изъ Царяграда въ Новгородъ Великій Діонисій, Епискупъ Суздальскій, отъ Преосвященнаго Патріарха Нила Вселенскаго съ благословеніемъ и съ граматами, въ нихъ же писано о проторехъ, иже на постановленіяхъ, поучая закону Божію по священнымъ правиломъ и Божественнымъ писаніемъ укрътляя отъ соблазнъ и отъ

ереси Стригольниковь, инаяже изо устъ повеле поученія глаголати въ себв мъсто Діонисію, Епискупу Суздальскому при Архіепискупъ, Алексъъ Новгородскомъ. Тако сотвори въ Новгородъ и во Псковъ, и устави мятежи и соблазны о проторехъ, иже на поставленияхъ, инобо есть мада и ино проторы и исторы на поставленіяхъ. Посланіе Нила, какъ мы замъщили уже, извъсшно подъ именемъ Филовел. Но Филовею оно не можетъ принадлежать, потому что Филовей умерь уже въ 1375 вли 1376 г. и поэтому не могъ дълать порученій съ Архіепископомь Діонисіемъ, о кошоромъ говоришся въ самомъ посланіи, потому чшо Діонисій получиль санъ Архіепископа уже оть Нила. Никон. лът. Ч. IV. стр. 131. Да и въ Епископа Діонисій поставленъ не Патріархомъ Конспанивнопольскимъ 1374, а Мишрополишомъ Алексвемъ въ 1373 г. Никон. лъш. Ч. IV. спр. 38 и 62. Сос. Врем. Ч. 1 стр. 347. прим. 3 Ист. Г. Р. Т. V. прим. 137 — подъ 1374 г. Не считаемъ излишнимъ обратить здъсь внимание на то, какими постановленими руководствовались въ самой Греціи относительно платы ставленической. По закону Юстиніанову съ новопоставленнаго Патріарха позволялось брать Епископамъ и причешникамъ двадцать липръ-перпиръ (υπερπυρα 30лошая монеща. см. Дюканжа Dissertat. de Imperatorum Constantinopolitanorum nummis); а съ поставляющихся отъ Патріарха и от Митрополитовъ, если престоль доставляеть ежегоднаго дохода отъ 30-20 литръ перпиръ, за посаждение на престоль 100 перпиръ и кромъ впого грамматиками поставляющаго и другимъ служитедямъ его 300 перпиръ; за мъсто оптъ 20-10 литръ перниръ, свизвящему 100 перпиръ, прочимъ 200; за мъсшо от з 10 — 5 литръ перпиръ, ставящему 50 перпиръ, прочимъ 70; за мъсто отъ 5-3 литръ перпиръ, ставящему 18 перпиръ, прочимъ 24; за мъсто отъ 3-2 литръ перпиръ, ставящему 12, прочимъ 16 перпиръ. Ежели Епархія не доставляєть и двухь литръ перпиръ: то за посплавление викому ничего не плашиписл. Хризовуломъ Иссаака Комнина, на основаніи прежнихъ обычаевъ, положено было Епископу или Архіепископу не брашь съ полнаго ставленика ничего болве, кромъ семи злащыхъ Номизмашъ: одну за поставление въ причетника, три въ діакона и еще три за посвященіе во священника. Кроит того опредълено давать пошлинныхъ, или правнавныхъ (катогінот См. Svicer T. II. p. 37 sub voce жатотиот) съ приходскаго места, при которомъ находаписа 30 дымовъ, одинъ золопый номизмашъ, два серебряныхъ, овцу, ячменя шесшь спудъ, вина шесшь мвръ, муки 6 пудъ и кокошы 30. Съ места, имеющаго 20 дымовъ, препьею долею менъе, съ мъста, имъющаго 10 дымовъ, еще препьею долею менъе. Эпи пошлинныя, какъ видно изъ одного Соборнаго опредъленія, состоявшагося при Патріарх в Николав Грамматикъ, въ присупіствін и нашего Русскаго Митрополита, взимались не съ самаго поставляемаго, а съ прихожанъ. См. Арменопула; за неимъниемъ сочинения Арменопула: Epitome Divinarum et sacrorum canonum въ подлинникъ; мы сделали эши выписки изъ рукописнаго перевода его, имъющагося при М. Д. Академіи.

- (78) ш. е. молошяща. Вершба-молошьба. См. Алфавишъ, содержащій въ себв шолкованіе иностранныхъ ръчей, иже обръщающся въ св. Книгахъ непреложны на Русскій языкъ. Ркпс. М. Д. А.
- (79) тояжъ (1391) зимы прінде грамата отть Патріарха въ Новгородъ великій по слову Кипріана, Митрополита всем Руси, о судъ подъ подписью Патріаршею рукою Антоньевою новаго Рима. Никон. лът. Ч. IV. стр. 195.
- (80) Тамъже стр. 200. 201, 252—254. Ист. Г. Р. т. V. Примъч. 147. Намъ извъстна еще грамата Митрополита Фотія, которою подтверждается неприкосновенность церковныхъ владъній въ Новгородъ отъ притязаній мірской власти. Грамата сія помъ-

- щена въ Стоглавомъ Соборъ въ гл. 64; на концъ оной приписано: "а дана грамота на Москвъ въ лъто SЦ (1392) Мъсяца Августа въ 29 день. Послъ Митрополитъ Оеодосій писалъ грамату о томъ, чтобы не вступались въ владычніе суды и ни въ какія церковныя дъла. Митрополитъ Филиппъ писалъ также посланіе въ Новгородъ объ отнимающихъ имънія церковныя. Собр. грам. Росс. Митр. Л. 40. 41. 30 36.
- (81) Спригольниковъ справедливо можно признавашь предшественниками общирнаго класса сектъ, получившихъ впослъдствіи наименованіе Безпоповщины; въ ихъ догмашахъ можно находишь шоже самое, чшо и въ догматахъ отдъльной изъ сихъ секть, извъстной подъ именемъ: Иптовщина. Наставл. правильно состязаться св раскольниками стр. 31. Но починать Спригольниковъ первымъ звеномъ Нъпговщины мы не имъемъ никакихъ историческихъ основаній. См. полное истор. извъстіе о Стриг. стр. 30. гдъ Стригольники несправедливо признаются отродіемъ секты Жидовствующихъ. Почтенный сочинитель Исторіи Псковской церкви пишеть, что, когда начали розыскивать Жидовствующихъ, подобному розыску подверглись и Псковскіе Сіпригольники. На чемъ основано это извъстіе, неизвъстно.
- (82) Исш. Княж. Псковск. Ч. III. стр. 19 и слъд. сл. прим. 76.
- (83) Стогл. Соб. гл. 78. Въ дъяніяхъ Стоглаваго Собора (гл. 71) приводится кромъ того опредъленіе Митрополита Петра относительно сего предмета. Здъсь сказано: аще у попа умретъ попадья, идетъ въ монастырь, имъя священство свое. Ащеже имать пребывати и любити мірская сласти, да не поетъ. И аще кто иметъ не слушати моего писанія, и будетъ не благословенъ и иже приобщаются съ нимъ.
  - (84) Собр. грам. Росс. Митр. Л. 409-413. 495.
  - (85) Соф. Врем. Ч. И. стр. 91.

- (86) Древи. Вивліос. ш. XIV. стр. 244 и д.
- (87) Tanzae cmp. 251. 252.
- (88) Впрочемъ этимъ опредъленіемъ и теперь многіе были недовольны. Іосиев Волоколамскій, присушспівовавшій на этомъ Соборв, въ защищеніе его принужденъ быль написапь большую главу, въ которой доказываенть, что прибавление сего опредвления къ прежнимъ церковнымъ правиламъ не есть нарушение церковнаго порядка, что сами Вселенскіе Соборы по временамъ дополняли и исправляли прежнія церковныя опредвленія (Стогл. Соб. гл. 79). Намъ извъстно посланіе къ сему же Собору одного вдоваго священника, Георгія Скрыпицы, въ которомъ онъ сильно жалуется на жестокость и даже несправедливость сего опредъленія. Пусть подвергающся запрещенію шт, которые не соблюдающъ своего вдовства въ чистотъ, писалъ Георгій: зачыть подвергать сему наказанію тыхь, которые и безъ того уже наказаны судьбою? Правильно ли это, что вдовый священникъ, постригшись, служить въ городахъ и селахъ, а шопъже священникъ, не постригшись, не можешъ служишь ни въ пустынъ, ни въ городъ? ---Господа священноначальницы! сами неблагословно дозирающе богодуховно върными людьми, како живушъ и пасутъ церковь Божію (священники); назираете церковь по Царскому сану земнаго Царя, бояры и дворецкими и пічны и недъльщики и подводчики своихъ дъля прибышковъ, а не по достоянию святительскому. Апостояъ пишенть: служащие оливарю со оливаремъ содъляющся. И вамъ достоитъ пасти церковь священники благоразумными, а не мірскимъ воинсшвомъ. Ркпс. М. Д. А. подъ N° 154.
  - (89) Соборн. опред. о невзиманіи міды за хиротонію, о вдовых попьх и пр. Грамата Митр. Симона въ Псковъ о томъже. См. акты Археогр. экспед. т. 1. стр. 484—488. Ист. Княж. Псковск. Ч. 3. стр. 38. 39. До сего времени у насъ имъло дъйствіе правило

Владимірскаго Собора 1274 г. на котпоромъ Минтроподишъ Кириллъ опредълилъ: "невзимащи (съ поставляемыхъ на сшепени церковныя начиная съ чшеца до священника) ничтоже, развъ якоже азъ уставихъвъ Митрополін, да буденть се въ всъхъ Епископіяхъ, да возмушъ клирошане 7 гривенъ опгъ поповства и отгъ діаконства отъ обоего. Русск. Достопам. Ч. І. стр. 112. См. выш. Хризовуль Императора Исаака Компина въ прим. 77. На споглавомъ Соборъ было сдълано опредъденіе относительно ставленическихъ пошлипъ, отличное ошъ опредъленій Соборовъ Владимірскаго, и Московскаго 1503 г. тамъ сказано: Митрополитту, и Архіепископомъ, и Епископомъ имати оптъ ставленниковъ на весь Соборъ, за всв пошлины: — въ діаконы поставити и въ попы совершити, — рубль Московской, да гривна благословенная; въ діаконы поставити — полпина, да благословенная гривна; а гопповаго діакона въ попы совершити -- полтинажь да благословенная гривна. Гл. 41. вопр. 2. Также прежде Собора, бывшаго при Иванъ Васильевичъ III, каждый новоставленный Еписжопъ въ кляпвенной своей грамапт, или исповъдани, обязань быль, между прочимь, писашь: "не дахъ ничшо про причеть сея Епископіи, ни мениль есмь (милль) даши никомуже что либо, ни дамъ, но принимаю и яже о сихъ Апостольская и отеческая ученія, развъ разумовъ и уставовъ, и еже во освященной Митрополіи исторовъ. Такія граматы напечатаны въ актахъ Аржеогр. Експед. Т. І. стр. 463, и 470.

(90) Главнымъ источникомъ свъдъній о Жидовствующихъ служитъ извъстное сказаніе Іосяфа Волоколамскаго, которое паходится въ Московской Духовной Академіи въ двухъ экземплярахъ и не въ одинаковомъ составъ. Кромъ сего взяты въ соображеніе посланія Геннадіевы, посланіе Митр. Макарія къ Игумену Соловецкаго монастыря объ Артанів, Игуменъ Троицкомъ, обличеніе ереси Феодосія Косаго, соч. Зиновія и другіе памятники древности.

- (91) Ист. Г. Р. Т. VI. стр. 196.
- (92) Къ этой догадкъ подаетъ поводъ то, что къ Схарів пришло изъ Литвы нъсколько Жидовъ.
- (93) Ист. Г. Р. Т. VI. прим. 320. Въ рукописи Моск. Дух. Академін, подъ названіемъ: Міротворный кругь, между прочимъ, помъщена одна статья, подъ названіемъ : Азбука и посланіе Лаодикійское съ слъдующинъ послъсловіемъ: Сіе посланіе чтуще разумъти толкование его, да тако писати Божественныя книги прямо и гладко. Потомъже аще кто хощетъ увъдати имя преведшаго Лаодикійское посланіе и азъбуку, дващи четыре соединымъ (т. е. пусть сложить 2×4 съ 1, чипо даетъ 9) и дващи два со единымъ (5), семдесяпть по десяпи и десяпть по десяпи (800), Парь дващи два (4) и шестью по десяти съ единою десятію (70), десятію по пяти и пятію по десяти (100); еръ скопчиваетъ. Въ семъ же имени словъ седмерица; Царь и три плоти и при души. Отъ роду же прозывается десяпть и дващи по пяти (20), тридцатию по десяпи и дващи по пяпи десяпъ (400), девяпію по десяпи и дващи по пяпи (100), и дващи и при здвъма (8), осьмдесятію по десяти и девянню по девяти и дващи и девять со единымь (900), трищи дващи здвтма (8), четырищи девять со единымъ (на сторонъ написано: дващи два съ единымъ) и пятію по четыре съ единою десятію (чтеніе, по видимому, должно быть исправлено такъ: дващи два съ единымъ, четырищи и пятію по четыре съ единою десятію) (50), свершаеть еромъ четыре столпы и четыре приклады. длистваже прищи съ единымъ (4) и дващи четыре (8) и единъ (1) трищи пяпь и дващи два съ единымъ (20) навершаетъ еромъ. Двъ плоти и двъ души и самодержецъ, во ино время и оживление творишъ. Эти цыоры, переложенныя на Славянскую азбуку, даюшъ сльдующее наименование: Осодоръ Курицынъ дьякъ, какъ это и означено въ пашей рукописи на сторонъ

прошивъ сихъ числъ. Этотъ переводъ принадлежитъ ли упоминаемому въ дълв' о Жидовствующихъ еретику, или кому другому?

- (94) Ист. Г. Р. Т. ГІ. Прим. 320.
- (95) Никон. лътоп. Т. VI. стр. 119.
- (96) Посланіе Гечнадія къ Зосимъ. Древи. Вивл. XIV. стр. 278.
- (97 О послабленія ерешикамъ въ Москвъ Геннадій пишенть, что оно началось съ того времени, когда Курицынъ привхаль изъ земли Угорской. Тамъже стр. 285.
- (98) Ркп. М. Д. Академін. Хронографъ ошъ сошворенія міра. Ист. Г. Р. Т. VI. Прим. 324.
- (99) Грамата Геронтія. Древн. Вивл. XIV. 235. (100) О Граматъ В. Князя см. Ист. Г. Р. Т. VI. Прим. 324.
- (101) "И которые покаялись, да свои двиства писали на себя сами своими руками, и язъ тъхъ въ покаяніе приняль и епитимію есьми имъ держать указаль; а вельль есми имъ приходити въ церкви, да столти предъ церквію, а въ церкви входити есми имъ не вельль. А которые покаялись. . и язъ шъхъ послаль къ Якову да къ Юрью Захарьичамъ (Намъстникамъ В. Князя), а вельлъ есми ихъ казнити градскою казнію. Грамата Геннадіева къ Зосимъ. Древн. Вивл. XIV. стр. 281. 282.
- (102) По дълу о дозволении пишь освященную Богоявленскую воду послъ употребления пищи. См. выше; и по дълу о хождении по солнцу см. ниже.
- (103) Жишіе Іосифа Волоколамскаго въ рукописной чешьи-минеъ.
- (104) Акшы археогр. экспед. Т. 1. стр. 278. Древн. Вивл. Т. XIV. стр. 279. О соборъ и его дъйствіяхъ см. Просвътнителя Іосифова, также рукописный Хронографъ, Русс. времен. Ч. 2 стр. 156. Никон. лътноп. Ч. VI. стр. 127. Степ. Кн. Ч. стр. 154.

(105) Собраніе грамать Митрополич. спатья 77.—

О сокращения времясчисления от сотворения міра до Р. Х. Геннадій такъ пишетъ: 4 а что числа поставдены въ шестокрыль со в девятнадесятицъ вно то учинили на прелесть Христіанскую. Хотить рещи, авта Христіанскаго автописца сократишася; а наша вребывающь. А що хотять ту прелесть явити, како изойденть наша Пасхалья. Занеже язъ испышно è прошель, да и написаль у меня. Ино шт числа, что поставлены со з девятнадесятиць двить будеть чески  $(5228. - Ho 276 \times 19 = 5244)$ . И потому ино у нихъ пришествія Христова еще нъпъ; впого они ждупть, Антихриста." Если еретики считали отъ сотворенія міра до своего времени 276х19 лешь; по ихъ время счисленіе было сообразно съ Іудейскимъ. Јуден счишавотъ до начала Христіанскаго лътосчисленія 3760 льтъ. Поэтому 5244 годъ, означенный въ календаръ Жидовспьвующихъ, указываетъ на 1484 годъ послъ Р. Х.

- (106) Что по скончанія 6000 льть наступить преставленіе свыта, этого миннія держались ныкоторые изь древнихь писателей, какъ то: Оригень, Юлій Иларій, Ипполить, Лактанцій. Послы, въ 6 стольтій къ 6000 прибавили еще 500 льть. Іоап. Саг. Thilo. Codex apocryphus p. 693 695 in notis.
- (107) Іоснея Волоколанскаго слово на Новгородских верешиковъ 9. Досшойно замъчанія, что и въ Греческомъ часословъ, вышедшемъ въ Венецін въ скоромъ времени послъ этого (въ 1535 г.), насхальный кругъ, начинающійся съ 1506 г., названъ то Пабхаліот Тои оубоои виштов. Ducange Gloss. Graec. Т. І. р. 1128.
- (108) Въ опровержение сихъ возражений Іосиеъ написаль слово.
- (109) См. 15° слово въ книгв: Просветитель. Здесь Волоколамскій продолжаенть сказаніе свое, и доводинть его до конца. О низведеніи Зосимы Ист. Г. Р. Т. VI. Прим. 326. О возведенів Симона Никон. летпоп. Ч. VI. спр. 142.

- (110) Клеветники воспользовались, въролипо, его строгостію въ избраніи достойных людей на степень Священства. См. посланіе Геннадієво къ Митрополиту Симону. Древн. Вивл. Т. XIV. стр. 244. Отреченіе Геннадія отъ престола см. въ актахъ Археогр. Експ. Т. І. стр. 488.
- (111) Словарь историч. о писателяхъ духови. чина Греко Росс. Ц. подъ словомъ: Геннадій; также жилиіе Іосифа Волокол. въ рукоп. четын-минен.
  - (112) Древн. Вивл. Т. XVI. стр. 423. 424.
  - (113) Тамъже.
  - (114) Древн. Вивл. Т. XIV. стр. 133.
  - (115) Тамъже. стр. 235.
  - (116) Тамъже спр. 280. 285. 287.
- (117) Посланіе Мишрополища Никифора въ памящникахъ Словесности XII в.
  - (118) Со. Времени. Ч. 11 подъ 1491 г. стр. 351.
- (119) Великій Князь, по видимому, удовлетворился представленнымъ ему оптъ Митрополита Симона объясненіемъ по этпому двлу. Сокращеніе сего двла см. въ Ист. Г. Р. Т. VI. прим. 622. Въ Библіотекъ М. Д. Академін есть списокъ соборнаго акта съ рукописи, положенной въ Воскресенскій Монастырь Патріархомъ Никономъ съ собственною подписью.
- (120) Такъ на пр. разсказывали, что нъкто изъ покаявшихся еретиковъ возведенъ былъ на степень священства. Отслуживъ однажды объдню, священникъ взялъ съ собою потиръ съ Св. Дарами, и пришедши домой вылилъ то, что было въ немъ въ топившуюся печь. Этого никто не видалъ. Только, когда попадъя стала ставить въ печь кущанье, увидъла въ огнъ отроча младо, которое сказало ей: "ты мя здъсь огню предаде, и азъ тя предамъ въчному огню". Потомъ вдругъ раскрылся верхъ избы, прилетъли двъ огромныя птицы и взяли отроча на небо, верхъ опять накрылся. Житіє Іосифа Волокол. въ рукоп. четьи минеи.

- (121) И на спларцевъ Заволскихъ годорилъ, что его злобы не хулили, и ушвержали его въ шомъ. Никон. летоп. Ч. VII. спр. 204.
  - (122) Сказан. Курб. Ч. І. стр. 177.
- (123) Артемій быль судьею Бакшина: Никон. лътоп. Ч. VII. стр. 204.
- (124) Свъдънія объ Аршемів взящы изъ соборнаго посланія Митрополипіа Макарія къ Соловецкому Игумиу Филиппу о Сергієвскомъ Игумив Артемів, впадшемъ въ ересь Матюшки Бакшина. Акты Археол. Экспед. т. 1. 249—255. О ереси Бакшина см. у Ник. лът. Т. VII. стр. 203—205; у Курб. Ч. 1 177—180.
  - (125) Сказан. Курб. Ч. 1 стр. 108.
- (126) Не безполезно для насъ знашь, въ чемъ об-
- 1) По словамъ Осрапонтовскаго Итумна Нектарія, Аршемій говориль ему о Троицъ: "во Іосифовъ де книгъ Волоцкаго написано не гораздо, что посла Богъ въ Содомъ двухъ Ангеловъ, сиръчь Сына и Св. Духа. Нектарій же обвиняль еще Артемія въ томъ, что онъ не проклиналь ереппиковъ Новгородскихъ, хвалилъ Лаппинянъ, тать рыбу во весь великій пость, даже на Воздвиженіе у самого Царя, также въ томъ, что Артемій вздилъ въ Нъмецкій Новгородъ, и шамъ хвалилъ Нъмецкую Въру. Аршемій ошвачаль, что онь у Христолюбцевь иногда разръшаль посшъ, шакже какъ и у В. Князя, признавался, что вздиль изъ Пскова къ Нъмецкому Князю, но не пошому, что будто сомнъвался въ превосходствъ своего ученія предъ Лашинскимъ. Нектарій уличаль еще Артемія на очной ставки въ еретическихъ минияхъ: но Аршемій говориль, что это обвиненіе-клевета.
- 2) Бывшій Троицкій Игуменъ Іона писаль, что Артемій произносиль хулу на крестное знаменіе: "преждеде сего на чель своемъ знаменіе клали, а нынче своимъ произволеніемъ большіе на себя кресты кладуть да и

на Соборъ де о іпомъ кресінномъ знаменій слово было, да не доспъли ничего". Артемій сознавался, что о Соборъ онъ говорилъ, но ни слова о крестномъ знаменіи

- 3) Троицкій келарь Андрей доносиль, что Артемій считаль безполезными панихиды и поминовеніе по усопшимь. Артемій отвачаль, что онъ поминовеніе счиніаеть безполезнымь только для пераскаявшихся грашниковь. Соборь обвиналь Артемія какъ за распространепіе сего соблазнительнаго ученія, пакъ и за то, что Артемій своимь ученіемь отнималь надежду на спасеніе.
- 4) Тронцкій спарецъ Игнатій уличаль Артемія въ шомъ, что онъ унижаль чтеніе Акафистовъ Інсусу и Богородицъ. Артемій отвъчаль, что онъ считаєть безполезнымъ чтеніе Акафистовъ для птвхъ, которые, называя Інсуса сладкимъ, презирають Его законъ и говоря къ Пречистой:,, радуйся; оскорбляють Ее праздностію своею и нерадъніемъ о дунгъ. Соборъ опять осудилъ за униженіе Церковнаго преданія.
- 5) Кирилловскій Игуменъ Симеонъ доносиль, что, когда Бакшина поймали, то Артемій говориль: "не въдають того, что ересь. Сожгли Курицына да Рукаваго, и ныньча не въдають того, про что сажгли. Артемій говориль, что не помнить, говориль ли онъ тъ слова о Новгородскихъ еретикахъ, и развъ сказаль про себя, что самъ не знаеть вины ихъ.

Эши свъденія объ Аршемів взяшы изъ Соборной о немъ грамашы. Акшы Археогр. Экспед. ш. 1. 249—255.

Знамениный Сильвестръ и Благовъщенскій Священникъ Симеонъ, давая оппъттъ Митрополиту Макарію по дълу о Висковатомъ, обличаютъ также Артемія и ученика его Порфирія въ заблужденіяхъ. Висковатый доносилъ, что и Сильвестръ и Симеонъ въ связи съ Бакщинымъ. Сильвестръ отвъчалъ, что онъ зналъ Артемія, какъ добраго старца, какъ и всв знали его тогда такимъ, но узнавши изъ бесъдъ мысли Порфирія, вивств съ Симеономъ, сдълалъ доносъ Царю, — и Царь увидълъ въ Поропрів "ученія слабостиная," и тогда же спалъ подозръвать и учителя его Артемія, а потомъ, когда дълали розыскъ о Бакшинъ, то, по ихъ же указанію, сдълали допросъ Поропрію, и Поропрій признался въ томъ, въ чемъ обвинали его. Симеонъ прибавиль, что онъ еще въ Псковъ слышалъ объ Артеміъ недоброе. Акшы археогр. экспед. т. 1. стр. 246—249.

Хота Курбскій хвалянть Аршемія, а браннть Осодосія Косаго (Ч. 2. 184. 186.); но Аршемій, бывъ сосланть въ Соловецкій монастырь, бъжаль оттуда въ Литву, и тамъ дъйствоваль заодно съ Осодосіемъ. См. Опись Великокняж. архиву въ Актахъ археогр. экспед. Ч. І. ст. 353. Словарь о писат. дух. ч. Росс. Ц. подъ словомъ: Зиновій. Никон. лътоп. Ч. VII. 204. Ист. Г. Р. т. VIII. прим. 594.

- (127) Ист. Г. Р. т. VIII. прим. 394,
- (128) Рукопись М. Д. Академіи.
- (129) Словарь о писашеляхъ дух. ч. Росс. Ц. Т. І. сmp. 191.
- (130) Крылошане у Зиновія, жалуясь на пришязанія власши луховной, говоряшъ: "попмаща (Епископы) самаго шого Косаго и Василіана (Вассіяна) и Игнашья и Переврья и прежде ихъ Аршемія. Не любяшъ истины, яко же Косой глаголешъ, и въ ревности прящся, и отлучають ихъ, любве не храняще."
- (131) Объ успъхахъ Реформація въ Польшв и Лишвъ см. Friese Beiträge zu der Reformationsgeschichte in Polen und Lithauen. Zweiter Th. 1. В. S. 70. 2786. Klein Hist. Eccles. Christ. T. II. p. 267. 268.
  - (132) Klein l. cit.
- (133) Словарь о писаш. дух. ч. Росс. Ц. Ч. II. подъ словомъ: Петрв Могила. Friese l. cit. p. 35.
  - (134) Сказ. Курб. Ч. 2. стр. 216. 222.
- (135) Тамъ же спр. 224. Изъ писемъ Курбскаго не видно, кто такой Мотовило. Онъ упоминаетъ толь-

- ко, что а) Мотовило, по просьбв Князя Острожскаго, писаль замъчанія на книжицу Езунта Скарги, б) быль любимъ К. Острожскимъ. По словамъ Курбскаго, Мотовило, въ концв своей книжицы, проповъдоваль о Христъ: "паки прінти и на тысячу льть еще тльнное житіе уставнти върнымъ своимъ и ясти и пипи и подъ виницами наслаждатика." По словамъ Курбскаго, Мотовило называлъ Римскихъ Епископовъ Антихристовыми: это обыкновенный отзывъ реформаторовъ того времени.
  - (136) Ист. Г. Р. т. VIII. прим. 394.
- (137) Въ книгъ: de Trinitatis erroribus libri septem. 1531.
- (138) Handwörterbuch der Christl. Rel. und Kirchengesch. Fuhrmanns. 1829. üb. Hetzer, Servetus, Socinus.
- (139) Handbuch der allgm. Kirchengesch. von Guerike. B. 11. 1833. S. 962.
- (140) Handwörterbuch d. Christl. Rel. und Kirchengesch. üb. Dawid. Изъ нашихъ раскольническихъ секипъ въ Селезневщинъ примъпна привазанность къ нъкото рымъ мнъніямъ и обрядамъ Іудейской Церкви. См. способъ состязаться съ раскольник. стр. 25.
  - (141) Handbuch Kirchengesch. von Guerike. B. r.
- (142) Allgemeine Geschichte d. Israelitischen Volkes von Jost. B. II. s. 337. 1832.
- (143) Были на Западъ ерешики, кошорыхъ Социніане называли Іудействующими. Handwörterb. d. Christl. Rel. und Kirchengesch. Ерешики сін были согласны въ митніяхъ своихъ съ Социніанами, и ошличались ошъ нихъ шолько штыть, что ожидали Мессію.
- (144) 8 ст. съ подлинника такъ должно чипать: и я слышалъ гласъ Господа, который говорилъ: кого поилю Я и кто пойдетъ къ Намъ (לְבָלֶּך) или кто бу-детъ посланникомъ нашимъ.
- (145) Пророчества о Мессін превосходно объяснены и защищены въ прекрасномъ сочиненіи Генгстенберга: Christologie des Alten Testaments und Commentar über die

Messianischen Weissagungen der Propheten. Между прочимъ, доказашельства берутся здъсь и изъ преданія Іут дейской церкви.

- (146) Раскрытіе Новозавлятнаго ученія о Св. Троицв можно видъть въ статьв: Ученіе о Богв Отпр, о, Богв сынв, о Богв Духа Св. см. Христ. чт. Ч. 7.
  - (147) Необходимость воплощенія Сына божія прекрасно доказана Пастыремъ нашимъ, Высокопреосвященнъйшимъ Митрополитомъ Московскимъ Филаретомъ въ словъ на Благовъщеніе.
  - (148) Прощивъ иконоборства свльно подвизался Іоаннъ Дамаскинъ. Отрывокъ изъ одного изъ его Словъ противъ иконоборцевъ можно читать въ правосл. Исповъданіи Греко-Росс. церкви—Петра Могилы. см. още XI и XXX Ч. Хр. чт., гдъ можно читать третье Слово І. Дамаскина о иконахъ, и продолженіе сего Слова, подъ заглавіемъ: свидътельства древнихъ и достовърныхъ Святыхъ Отцевъ о иконахъ.
  - (149) Въ послъднемъ случав сказавши, что должно покланяться Богу, какъ единому и вывств троичному, онъ показываетъ взаимное отнощене лицъ Св. Троицы, и опровергаетъ заблуждене Западныхъ Христанъ, утверждающихъ, что Духъ Св. исходингъ и отъ Сына. Множество свидътельствъ изъ Отцевъ церкви, собранныхъ въ подтверждене учения православной Церкви показываетъ въ защитникъ Православия хорошее знакомство съ Отеческими писаниями.—Въ этомъ же Словъ довольно другихъ очень хорошихъ мыслей и наставлений.
  - (150) Слово: расколь сдвлалось извыстнымъ у насъ пе ранъе XVII стольтія, того именно времени, когда явно открылось въ нашей церкви раздъленіе. До сего же времени всякое неправославное ученіе и митніе называлось ересью. Теперь, напротивь, и ересь иногда называють расколомъ. Но ересь и расколь не одно и тоже. Первою называется такое отступленіе отъ у-

чени Православной Церкви, которымъ испровергающся основания и единство въры; послъднимъ означается опступление от Православной Церкви въ нъкоторыхъ частныхъ митнихъ, не нарушающее общихъ оснований и единства Въры. Намъреваясь раскрыть историю расколовъ, мы не разумъемъ здъсь тъхъ раскольниковъ, которые называются только этимъ именемъ, по неточности его значения въ народномъ словоупотреблении, а въ самомъ дълв суть грубые еретики, но раскольниковъ въ собственномъ смыслъ.

(151) Водъ эти опредвленія:

Глава 42. Ошвъшъ о трегубой аллилуја.

Во Псковъ и во Исковской земль по многимъ Монаспырямъ и по Церквамъ да и въ Новгородской землъ по многимъ же мъстамъ до днесь говорили трегубую аллилуно, кромъ Апостольскихъ и Отеческихъ преданій; извъсшно же увъдъхомъ ошъ списащеля жишія преподобнаго Опца нашего Еворосима, новаго Чудопворца Псковскаго, какъ его ради свящыхъ молишвъ извъсши и запреши Пресвятая Богородица о трегубой аданауія, и повелъ православнымъ кресшьяномъ говориши сугубую аллилуію и въ третій, слава тебв Боже. И того ради ошнынъ всъмъ православнымъ кресшьяномъ говориши сугубое аллилуія, а въ третій: слава тебъ Боже, якоже Свяшая, Соборная, Апосшольская Церковь имъяй и предаде, а не трегубити аллилуја, яко же во Исковъ говорили и по многимъ мъсшамъ, а въ чещвершое приговаривали: слава тебъ Боже. Сія нъсть православныхъ преданія, но Лашинская ересь, не славять бо Троицу, но четверять, и Св. Духа глаголють от Отца и Сына исходяща, и шъмъ рабольпна Св. Духа шворяшъ. И того ради не подобаетъ святыя аллилуіа іпрегубипи, но дважды глаголати аллилуіа, а въ третій: слава mебъ Боже; понеже бо по - Еврейски: аллилуіа, а по нашему, по-Русски: слава тебъ Боже.

Глава 31. Како подобаетъ Архіереомъ рукою бла-

гословляти и знаменоватися, и прочить православнымъ Крестьяномъ знаменоватися и покланятися?

Тако же бы священныя Прошопопоны в Священники и Діаконы на себъ воображали крестное знаменіе крестообразно и по чину, и благословляли протопопы и священники православныхъ креспьянъ креспообразно же, яко же предаша Святін Отцы, также бы и детей своихъ всвъъ православныхъ креспіьянъ поучали и наказывали, чтобы себя ограждали кресшнымъ знаменіемъ по чину и знаменовалися крестнообразно. И правую руку, сирвчь десницу, упражняли къ крестному воображению, большой палець да два нижнихъ перспіа во едино совокупавъ простеръ и мало нагнувъ. Тако благословищи Святителемъ и ереомъ, и на себя крестное знаменіе рукою возлагати двема персты, яко же предаща Святін Опіды воображати крестное знаменіе. Аще кто двема перспы не благословляеть, яко же и Христось, или не воображаеть двема перспы креспнаго знаменія, да будетъ проклять, яко же Святін Отцы рекоща. Лалве следуенть ссылка на Меленнія и Эсодоринна.

- (152) Мы имъемъ въ виду штв рукописи, изъ копорыхъ пъкошорыя мъсша напечащаны у Калайдовича въ его Экзархъ Болгарскомъ. Различныя же чшенія Греческаго шексша можно видъщь у Миллія N. T. Graecum cum variant. lection. 1707. у Вешапенія N. T. Graecum variant. Lection. 1751 и у Ринка Lucubrat. Critic 1850.
- (153) Въ немъ, какъ и въ другихъ Галическихъ 1164. и 1357 г. чиппается Лук. 1, 6. правудива вм. праведна, Марк. 1, 7. чревье вм. сапогъ, Мо. 6, 13. цесарьствіе, вм. царствіе. Мар. 2, 4. стренъ вм. покровъ.
- (154) Мо. 26, 65. хулу глагола—полкуепися—беззаконив разумвенть о божескыхъ. Въ молипивъ Господней хлъбъ нашъ достоинъ естеству.
- (155) Напр. даже въ Евангеліи XV. въка, (принадлежавшемъ Пр. Никопу Радонежскому) чиппали Іоап. 4, 48. идъже същвори ошъ воды вино, чисніе—вразу-

мительное; но въ поздиващей читаемъ: ндвже сътвори воду вино. Въ Остромировомъ Евангелія Іоан. 1.—3. читали: и безъ него ничьто же не бысть. Іоаннъ Екзархъ Болгарскій Іоан. 1. 18. читалъ: Бога никто же николиже не видъ. А Епифаній Славеницкій перевелъ: Бога ни кто же видъ когда. Въ Остромировомъ Евангелія читаемъ, и тъмъ вся быша. Призва рабы свол.

- (156) Письмо на пергамина по мастамъ отъ давности и употребленія стерлось; первые листы заманены другими непергаменными, но которые тоже обветнали. На первомъ листа давняя надпись: Вівдос—Г. жачтократорос, Хой. Монастырь Пандократора—одинъ изъ Афонскихъ.
- (197) Сін списки можно видеть у Герберта de cantu sacro въ 1 томъ.
  - (158) Опвътъ старообрядцамъ л. 66-70.
- (159) Бесьды къ Глаголемому Сшарообрядцу 1836. лист. 26—28. 66—78. 163.
- (960) Замвчательно: въ одномъ спискъ Максимовыхъ сочиненій М. Д. Академія одно мъсто написано такъ: "речено бо есть небеснымъ царемъ ГИСХ МЪ," а въ другомъ иначе: ГИСЬ Х МЪ. Смот. Исповъданіе въры Максима. Другое мъсто того же Максима въ одномъ спискъ написано: благодатію убо Бога нашего ГСА Х А; а въ другомъ: благодатію убо Бога нашего ГИСА Х А. См. сказаніе на освященіе воды. Послъдній списокъ принадлежалъ Митрополиту Іоасафу, какъ показываетъ собственноручная его подпись, но списанъ не имъ. Другой списанъ уже съ Іоасафова и короче. Въ первомъ есть канонъ Параклиту, который, какъ извъстно, Максимъ писалъ въ темнице углемъ на стънъ.
- (161) Жизнь Максима описана частію въ рукописномъ повъствованіи о его приходъ въ Россію, хранящемся въ Моск. Патр. Библіотекъ подъ № 157. Въ семъ повъствованіи помъщены следующія особенности о Максимъ: съ требованіемъ для себя ученаго Грека В.

Князь опинесся прямо къ Сулпану, и Сулпанъ назначиль было одного семейнаго богашаго человъка, но онъ упросиль не посылать его, а избрать учившагося виъств съ никъ въ Итали инока Ватопелскаго Максима. Максимъ, сынъ Воеводы, оппказывался, но наконецъ исполнить волю Сулпана, болье же послушался сшарцевъ Асонскихъ. Въ Россіи Максиму даны два переводчика, учившіеся въ Римъ Влась и Дмитрій и два писца, инокъ Селиванъ и Михаилъ Медоварцевъ — Въ тиеминить Максимъ сидълъ закованный въ кандалы и въ дыму: но тогда же упівшень быль виденіемь и словамя Ангела; Селиванъ ученикъ умеръ повъшенный въ дыму. Архіепископъ Акакій призваль къ себъ Максима за сшоль: но когда шошь написаль о Тверскомъ пожарв и обличительное слово противъ господствовавщихъ тогда пороковъ, Акакій, какъ малосвъдущій, пересталь любить Максима. По прозбв игумена Артемія, Максиму дано было облегчение: но ощъ долгаго пребывания въ оковахъ и шемницъ онъ спалъ слабъ ногами и всъмь шъломъ, и повредился зръніемъ; скончался въ глубоко і старости, по смерти Игумена Артемія, и почтень быль общею глубокою скорбію. Письменныхъ трудовь Максимовыхъ, говоришъ сочинитель, при книги, и числомъ — больше ста; одна книга — въ десть въ Моск. Андроніевомъ монастыръ; другая въ полдесть въ Сергіевомъ монастырь; въ ней 74. Главы; претья на каменномъ (конечно въ Спасокаменномъ монастыръ, что на Кубенскомъ озерв въ Вологодской Губерніи). Между Словами его, какъ говорипъ шощъ же повъсшвоващель, есшь нъкоторыя противъ Римскихъ еретиковъ старыхъ и новыхъ, такъ какъ онъ былъ учитель и ревнитель Православія Восточнаго, утвержденнаго седмію Вселенскими Соборами. Есль Слово его на Успение Богоматери, по счету сочинителя, 30°. Егоже слово противъ Самуила Евреянина, по счету сочинителя, 73е Въ 66 мъ Словъ своемъ, писанномъ прошивъ Армянскаго зловърія, Максинъ удерживаеть Христіанъ, желающихъ оставлять законных жень и плти въ монашество. Въ Словъ 50 мъ, излагающся при наставленія для рачителя Книжнаго, также изъясниющся нъкоторыя неудобопоняшныя ръченія изъ Писаній. Въ Словъ 53 мъ онъ обличаенть обмань звъздоченцовъ. Въ Словъ 55 мъ Максимъ говоритъ о томъ же обманъ звъздослововъ, о фортунъ и противъ Николая Нъмпа. Въ Словъ 75 мъ, кратко опровергаенть положенія Самуила Евреянина, и возстаеть противь вску Евреевь. Въ томъ же Словъ мимоходомъ возстаетъ противъ Ивана Людовика, толковашеля книги бл. Авгусшина, Епископа Иппонскаго. богословски обличая его въ примъси нечестивыхъ мыслей и нельпыхъ басней и за похвалу языческихъ мудреповъ — Платона, Аристотеля и другихъ нъкоторыхъ. Въ 54 мъ. Словъ пишетъ о томъ, что весьма спасительно постигать и знать подлинный смыслъ Св. Писанія Слич. Словарь о писателяхъ Русс. о Максимъ. Жур. Мин. Нар. Просвъщ. 1833 г. част. 3. о трудахъ Максима.

- (162) Въ посланіи къ Митрополиту, писаниномъ 1542 году.
- (163) Смотр. жишіе препод Діонисія, Архимандрита Сергіева Тронцкаго монастыря.
- (164) Подобные возгласы и досель служанть однимь изъ оснований раскольниковъ.
- (165) Въ одномъ своемъ словъ Максимъ говоришъ чито у многихъ Русскихъ въ що время ходило по рукамъ сочинение Персидскаго Философа Афродишіана о вочеловъчении Господа и Спаса нашего Іисуса Христа. По опроверженіямъ Максима намъ извъстны нъкоторые отрывки изъ сего сочиненія, касающіеся исторіи рожденія І. Христа и Его младенчества, въ которыхъ, истина обезображена примъсью Греческій Мифологіи и собственныхъ вымысловъ сочиненяя. Вотъ образцы нелъпостей этого сочиненія: рожденіе Мессіи І. Христа, явленіе чудесной звъзды и прибытіе волхвовъ во Іерусалимъ отпосятся ко

времени царствованія въ Персін Кира; Божія Матерь навывается Ирою, или Юноною — имя сестры и супруги баснословнаго Юпишера; говоришся, чито когда Ира зачала, то истуканы женскаго вола прославили се въ пъсняхъ, в молвансь въ ней: "Каріа, источникъ водоносный, матпь небеснаго свъпила, облако, защишившее міръ ошъ знол,--помяни насъ рабынь швонхъ, Пречистая Владычицай. Благовъщение последовало шакимъ образомъ: стала надъ источникомъ великая и свъщлая звъзда и произнесла слъдующія слова: "Владычице, испочниче, — великое солице послало меня возвъстинь тебь; ты послужнить рождеству"..., Это было въ субботу на заръ. Дъва услышавъ о рождестви смутилась, и отвичала: да не будетъ этого никогда. Далъе говорится, что звъзда стояда надъ источникомъ до прибытія сюда волхвовъ, посданныхъ Киромъ на поклоненіе новорожденому съ дарами; что волхвы, посвящая ему дары свои произнесли: .Твоя от твоихъ приносимъ тебв Інсусе Владыко." Младенецъ улыбался; ему тогда было уже около двухъ лать; волхвы сняли съ него и съ матери его себа изображение и проч.

Въ Греческой Библютекв Фабриція Lib. V. с. 45 между прочими доселв неизданными, и притомъ по времени не точно извъстными, Греческими писателями приводится и Афродитіанъ Vol. X. рад. 489. Въ нашихъ старинныхъ четіихъ-минеяхъ есть полное описаніе житія Божія Матери, писанное Епифаніемъ монахомъ; въ семъ жизнеописаніи наряду съ прочими приводяться отрывки изъ Исторіи Афродитіана о Бож. Матери, отличающіеся отъ прочихъ церковныхъ преданій своею странностію.

- (166) Въ исповеданія веры Максимъ пишенть, что онъ 9. леть пользовался благоволеніемъ В. Князя. Слич. Словарь Митр. Евгенія подъ словомъ: Максимъ Грекъ.
- (167) См. посланіе Максима къ Митропол. Даніилу. То же Говоритъ Максимъ въ своемъ Исповъданіи Въры.

- (168) См. посланіе къ Мишрополишу, писанное 1542 год.
  - (169) Жур. Минист. Народ. Просвыть часть 7. 117.
- 170) Смопт. Бесъды Зиновія, Рукопись, хранящаяся въ Библ. М. Д. Акад.
  - (171) Бесъды къ глаголемому Старообрядцу 1836. г.
- (172) Смот. рукопись въ Библ. М. Д. Академіи и въ Библ. Соловецкаго монастыря.
- (173) Этотъ годъ стоитъ въ томъ спискъ жизнеописанія Евфросинова, который хранится въ Библіотекъ М. Д. Академіи. Въ спискъ, которымъ руководспвовался Преосвященный Евгеній, указанъ 1447. Такое пропливоръчіе, повидимому незначительное, можетъ быть невыгоднымъ для жизнеописанія.
- (174) Для доказашельства мы выписываемъ оп.рывокъ изъ эшого изъясненія: "Напиши сице, говорить Матерь Божія первому списателю житія Евфросина: Да воскреснеть Богь и разыдутся врази Его. Воскресни, Господи, да не кръпипіся человъкъ. Воскресни, Боже, суди земли. Воскресни, Господи, да вознесется рука твоя. И сему плотскому Божественному воскресенію не имушъвъры жестокосердіи Жидове, и о семъ блазняшся Еллины, и сего ради Лашинове безвъріемъ недугують, и о семь сумнятся Варвары. Все же сіе безвърницы чудятся и дивятся, зазирающе купно христіанскому правовърству, глаголюще: како безъ ума самогласно въ Бога распяпаго безъ ума върующъ, а Богъ не умираенгъ, ни воскресаешъ? — И сего ради шъхъ делма дважды да глаголется правовърными Божественная аллилуіа. понеже въ той есть тайна воскресения Христова, Сына и Бога. Тая же бо глаголюшь Жидове, купно же и вси языцы Лашинсшін; шавожде и ерешицы глаголюшъ вещь сію овъ дважды и инъ прижды, а не въдяпъ пайны ея искомыя, что есть въ ней запечатить от нихъ сущее Богомъ, и того ради гнъвъ Божій, воспаленная яроспь Его, не операщащеся опть нихъ и до копца на

изгубленіе самогласію оныхъ богопенавистникъ. Глаголюшь бо Жидове и шужди съ ними втрою, шаже и ерепицы глаголють о Христь Бозь, наипачеже Гуден сицевая глаголюшъ, яко не воскресе Христосъ, но яко ученицы украдоша Его, а тоже сами паче глаголють непресшанно великую тайну Христова воскресенія, Божеспів. аланауію, яко воскресе Христосъ и паки воскресе Богъ. И сего ради да двоится воистину правовърными Божеств. аллилуіа. Первіе дважды да глаголетіся въ прославление Опіцу: аллилуіа, аллилуіа, слава тебъ, Боже. И сія тайна — воскресе, воскресе въ Божествъ и человъчествъ, и слава Ему, яко Отецъ Вседержитель есть, Богь не отступень Божествомъ своимъ единочада Слова Сына своего Хриспіа, и Хриспіось не опіступный вочеловъченія св. Духа; Божества Отца, идтже бо Отецъ, ту и Сынъ, Слово неразлучно въ лопъ Ему есть, а идтже Сынъ, Слово Божіе, ту и существо св. Духа, Бога вочеловъчение, и се есть совершенъ Отецъ, в всынение Духа, единъ въ Троицъ славится и удвоеніемъ Божеств. аллилуін познавается и славится. И паки впорое глаголется дважды Божеств. аллилуіа, дважды глаголешся въ славу единочадаго ради Слова Божін аллилуін, слави тебт, Боже, тоже есть: воскресе, воскресе Христосъ, Сынъ Божій подобенъ Оппцу, и слава Ему, яко не разлученъ есль съ нимъ и Божествомъ и человъчествомъ, и воплощения же ради св. Духа Сынъ Божий нареченся, а воскресенія ради Богъ совершенъ познавается, и славится, идъже бо Сынъ, ту и Отецъ есть, и сими перазлучно уравнися и прославися пресвяный Духъ, и сего ради единъ Сынъ въ пресвятъй Троицъ истиненъ благословится удвоеніемъ Божеств. аллилуіа, яко Богъ и человъкъ. Трешицею же паки дважды глаголешся Божеств. аллилуіа, глаголется же въ прославленіе св. Луху, яко да не работенъ будетъ Отцу и Сынови пресвяный Духъ, понеже и св. Духъ Богъ есть, и того непреложное вочеловъчение и всынение Христосъ и еднно чадо есть Слово безъ истленія Отцу. Таже бо глаголется: аллилуіа, аллилуіа, слава тебъ, Боже, сиръчь:
воскресе, воскресе, слава Ему, яко неразлучное дъйство
всыненіе св. Духа. Христось воскресе, воскресе Богъ и
человъкъ, и того ради равная слава св. Духу, якоже
слава Отцу и Сынови. И того делма и тътъ св. Духъ
Богъ совершенъ познавается, единъ въ Троицъ неразлучнымъ ему вочеловъченіемъ и удвоеніемъ Божест. Ему
аллилуіи познавается и славится во двою естеству Богъ
и человъкъ. А идъже бо аще троится Божеств, аллилуіа,
ту есть прилагаемый чуждый Богъ языческій. Потомъ
между прочимъ упомянувъ о томъ, чпю Жиды не въряпъ
воскресенію Христову и за пю осуждены, прибавляеть:
и тъть мерзцы быша Богу Латынское безвъріе.

- (175) Послъ того, какъ Богородица, изрекци тайну аллилуів, отошла отъ перваго списателя житія преподобнаго, приступиль къ нему Ангель и съ яростію сказаль: "напиши сія вся.". Когдаже опъ съ умиленіемъ возразиль ему: "Господи, ты въси, яко мнози въ чудесъхъ просіяща и въ великихъ знаменіяхъ троящіи Божеств. аллилуіа," Ангель отвъчаль: "певъдый тайны сея не судится ему, нынъже въдый уже осужденъ будетъ отъ Бога, и азъ немилостивъ и тяжекъ явлюся ему во исходъ дути его."
- (176) Это можно отчасти примъчать въ самомъжизпеописаніи. Сказавши о хожденіи Евфросина въ Іерусалимъ, и приступал къ исторіи спора его съ Псковскимъ Духовенствомъ, Клирикъ Василій говоритъ: "нынъ же паче простираю слово и держуся сказанія." — Въ нохвалахъ, какія восписуетъ сочинитель Іову и Филиппу, едвали не должно подозръвать остатки древняго жизнеописанія.

На Соборъ Споглавомъ ушверждено церковное почитание Еворосина; ему составлена была и особая служба, въ которой неоднократно упоминается о его спорахъ съ Іовомъ и объяснения тайны аллилуіа. Напр. въ одной стихиръ на малой вечернъ между прочимъ написано:

"проповъдаль еси Троицу въ тріехъ собствихъ въ Божеспвенный аллилуін. - Въ четвершой пысни канона на утреня: "яко же другій Илія, Отче Еворосине, явися распаляемъ ревностію. Онъ бо царя обличи, беззаконіе творяща, и безстудныя пророки закла: ты же молитвою своею о недовъдомъй тайнъ Божіей аллилуіа столпа Фолософа, миниемъ превозносящагося, посрамиль еси и того Божно суду предаль еси." — Когда такимъ образомъ важность сугубой аллилуін была освящена пъснопъніями дерковными: по легко было расколу распространяться даже и тамъ, гдъ не хотъли приняпь сугубой аллилуін. Въ нашей службъ мы чиппаемъ имена царя Іоанна и Макарія Митрополита, это показываеть, когда и какими людьми сочинена сія служба. Мы не имъемъ у себя той службы, которая сочинена будто бы по повельнію Архіепископа Геннадія, и колпорая будто бы хранится въ Елеазаровскомъ монастыръ.

- (177) Собраніе грам. Митропол. л. 409.
- (178) Тамже. ст. 127. слич. указъ Арх. Макарія въ его великой Четьи-Минев, на концъ Августа мъсяца. л. 815.
- (179) Слов. Истор. о писател. Дух. чина Греко-Росс. Церк. изда. втор. т. 1 стр. 114. подъ словомъ: Дмитрій Грекъ.
  - (180) Opera Gregorii M. T. 2 p. 41. 52. 53.
- (181) См. о прудахъ Максима въ Жур. Мин. Нар. Просв. 1834. г. ч. 3. спр. 247—265.
- (182) Слов. истор. о писат. Дух. чин. Греко-Росс. церк. том. 11. подъ словомъ: МАКСИМЪ ГРЕКЪ стр. 41.
- (183) Leo Allatius de Eccl. Occident. ac orient. consens. lib. 3. с. 18. р. 1358. Иподіаконъ Дамаскинъ пишеть: "три перста т. е. большой и два ближайшіе къ нему надобно совокуплять во святую Тронцу."
  - (184) Пращица отв. 68. Проскинитарій Суханова.
- (185) Это мъсто въ нашей Славянской Библін такъ читается: *И пріимуть оть крове, и помажуть*

на обою подвою и на прагахъ въ домъхъ, въ нихже сипдать тое. Исх. 12, 7. И изъ этого перевода не льзя вывесть того заключенія, какое выводить ссчинитель Слова о крестномъ знаменін. Множественное число положено не для озпаченія двухъ прошивоположныхъ концевъ дверей, вначе сказано бъ было опредвленнъе, какъ выше сказано: им обою подвою, а только по отношенію къ домамъ, въ кошорыхъ очевидно не одинъ порогъ. У семидесити слово: на прагахо въ единственномъ числь: επι την φλιαν. Буквальный переводь этого мъста съ подлинника такой: и возмуть оть крови и возложать ее (дадуннь) на притолоки и на верхній брусь дверей (קשְׁקְרָף ). значишъ superliminare, limen ostii superius. Vid. Lexicon manuale Hebraicum et Chaldaicum Gesenii. 1833. р. 632. Такъ переводять это мъсто и всъ лучшіе переводчики Ветхаго Завъта. Теперь очевидно, что мысль о четверочастномъ помазаніи дверей совершенно песправедлива.

- (186) Эти замъчанія написаны Митрополитомъ Платономъ собственноручно въ спискъ Максимовыхъ сочиненій. Сей списокъ хранится въ Библіотекъ М. Д. Академіи.
- (187) Смош. Сборникъ Митрополита Данінла Ркпс. Бабліот. М. Д. Акад. Сборникъ писанъ получуставомъ, и заключаетъ въ себъ 16 Словъ, въ которыхъ Митрополиту Даціилу принадлежащъ предисловія и заключенія, не всегда пространныя, а прочее всё, въ видъ краткихъ статей, выписано изъ сочиненій Отеческихъ. Осодоритово свидъщельство о сложеніи креста читается здъсь такъ: "сице благословити рукою и креститичся: три персты равно имъти вкупъ, большій да два послъднихъ, по образу Троическу. Богъ Отецъ, Богъ Сынъ, Богъ Духъ Святый не тріе Бози, но единъ Богъ въ Троици лици раздъляется, а Божество едино. Отецъ не рожденъ, а Сынъ рожденъ, а не созданъ. Духъ же Святый ни рожденъ ни созданъ, но исходенъ. Тріе

въ единомъ Божествв, едина сила, едина честь, единъ поклопъ ощъ всея швари, отъ Ангелъже и человъкъ. Тако тъмъ перстомъ указъ. А два перста имъти на-клонена, а не простерта: а тъмъ указъ тако. Прообразующъ двъ естествъ Христовъ, Божество и человъчество, Богъ по Божеству и человъкъ по вочеловъченю, а во обоемъ совершенъ. Вышній же перстъ образуетъ Божество, а нижній перстъ образуетъ человъчество, понеже стедъ отъ вышнихъ и спасе нижня; тожде и согбенію перста толкуетъ, преклоньбо небеса и спиде на землю, нашего ради спасенія. Да тако достоинъ креститися и благословити: тако святыми Отоцы указано и узаконено."

О времени, когда жилъ Петтръ Дамаскинъ см. Іов. Damasc, edit. Lequien T. I. p. 653. Никифора Астраханскаго отвъны Спарообрядцамъ, лист. 104. 105. Прим. 120. Слова Дамаскина въ подлинникъ и въ лучшемъ переводъ представлены и разобраны у Преосвященнаго Никифора Астраханскаго въ его отвътахъ Старооб. .Інст. 103 — 105. У негоже разобрано и указаніе на Оеодорита стр. 105 — 106. У Данінла Оеодоритово полкованіе Псалма читается такъ: "глаголати убо можешъ жезлъ и палицу самый кресть, егоже печатію и въспоминаніемъ враговъ побъждающе, къ испипнымъ наставляемся стезямъ: отъ друбо палицъ съставляется," Въ переводъ Никифора чиплепіся далъе: "палицею іп. е. прямою насъвъ него върующихъ ушверждаетъ и управляеть и немощныхъ укръпляеть, поперечникъ же жезла на демоновъ употребляетъ. Лист. 76. Осодоритово толкованіе 22 го Псалма Ч. 1 стр. 749.

- (188) См. посланіе Максима къ М. Данінлу въ Журн. Минисіп. Нарад. Просв. Ч. 3. стр. 269.
- (189) Даніилъ не отличался любовію къ просвъщенію, а потому желаніе видъть сочиненія Осолоритовы въ переводъ едва ли могло быть плодомъ любознательности его.

- (190) Сборникъ сей хранишся въ библіошекъ Со-
- (191) Карамзинъ сначала сомпъвался въ древности подписи подъ этою книгою, сдъланной будто бы Митро-политомъ Оеогностомъ. Ист. Г. Р. Т. IV. пр. 321. Но въ послъдствіи нашелъ вмъсто сей подписи другую, уже несомпительную по древности; въ слъдъ за сею подписью читаются и приведенныя слова. Тамже Т. VIII. прибавл, стр. 149. 150.
- (192) Соф. Времен. Ч. II. спр. 202. 224. Церк. Росс. Ист. Мипр. Платана. Ч. I. спр. 333. 334.
- (193) Никто столько Россіи б'єдъ не над'єдаль, какъ Папа Римскій, да Хапъ Крымскій, говорять наши православные. Русскіе въ своихъ пословицахъ Кн. III. стр. 40.
  - (194) Ист. Г. Р. Т. V. Прим. 381.
- (195) Подробное и основательное защищение учения нашей Церкви о происхождении Святаго Духа, сь опровержениемь учения Западной церкви о томъ же предметь можно читать въ разсуждении о происхождении Святаго Духа Студ. Алекс. Тихомирова; см. опыщы упражнений воспитанниковъ Кіевской Дух. Академіи патаго учеб. курса т. 1.—Исторію спора о происхожденіи Святаго Духа простращно и безпристрастно изложить Адамъ Зерниковъ. Сокращеніе этого сочиненія можно видеть въ Богословіи Феофаца Прокоповича Т. IV. Lib. III. Historia controversiae de processione Spiritus Sancti. р. 825—914.
  - (196) Socrat, Hist. Eccles. Lib. 1. cap. 20. 21.
  - (197) Theodoret. Lib. 2. cap. 11. 12.
- (198) Schmid. Histor. antiqu. et vindicat. canonis W. N-que Testam. p. 127. 128. 182-188.
- (199) Socr. Hist. Eccles. L. 1. Cap. X. Несправедливо спарлющея ослабинь авклюритеть Сократа въ настоящемъ случат птъмъ, что 1) онъ передаетъ здъсь слышанное отъ Новаціанскаго Пресвищера и согласное съ

Новаціанскими началами; 2) въ хронологическихъ обстоательствахъ, указываемыхъ здесь Сократомъ, встречающся несообразности. Бароній и Белларминъ уппверждають, что Сократь исторією о Пафнутів хочеть подкръпить то начало Новаціанъ, что міряне и Священники подлежащь одинаковымь законамь опіносипельно браковъ. Conf. Epiph. Haer. 59. Но Сокрапіъ этой мысли не защищаетъ: онъ допускаетъ, что мірянамъ въ извъсшномъ возрасшъ безпрепяшсшвенно можно всшупашь въ супружество; а Епископамъ, священникамъ и діаконамъ нельзя; только состоявшіе прежде въ супружествъ, по мнънію самого Пафнутія, котораго приводипть Сокрапть, могли жить въ супружества и посла рукоположенія: а это не Новаціанское начало. Что Сократь разсказываеть слышанное от Новаціанскаго Пресвишера, то его повъствование получаеть отсюда еще болъе достовърности. — Изъ словъ Сакрата думаютъ вывесть, что пересказывавшій ему объ этомъ произшествін, пресвитеръ Авксанонъ жилъ болъе 130 лътъ. Но такое заключение тогда бы только было справедливо, когда бы Сократъ утверждалъ, что Авксанонъ, бывшій съ Епискономъ своимъ на Никейскомъ Соборъ, еще въ юноспи, жилъ до конца царствованія Осодосія младшаго, но Сокрашъ ушверждаетъ только то, что Авксанонъ (впрочемъ напровійтатоя) жилъ до царствованія Θеодосієва άχρι βασιλέιας τοῦ νεου Θεοδοσίου L. 1 с. 13. и что опъ разсказывалъ о Пафнутів Сократу еще вь юности его (νεωτέρφ μοι σφόδρα τυγχάνοντι).

(200) Harduini concil. Т. 1. Ежели и можно полагашь, что Созоменъ заимствоваль свъденіе объ этомъ изъ Сократа (впрочемъ и объ этомъ еще не всъ одинаково думаютъ см. Holzhausen de fontibus, quibus Socrates, Sozomenus et Theodor. usi sunt. 1825); все однакожъ нътъ основанія утверждать, что и Геласій имъ же пользовался. Геласій прямо говоритъ, что онъ, читая въ весьма древней книгъ, принадлежавшей Далмэтію, Епископу Кизическому, современнику Сократа и Созомена (умер. между 431—449), описаніе Никейскаго Собора, въ которомъ изображено было все, о чемъ ни разсуждали, что ни сдълали, что ни опредълили на семъ Соборъ; слъд. онъ читалъ и разсужденіе о безбрачности духовенства, писанное несравненно ранъе Сократа и Созомена.

(201) Такъ 10 правило Анкирскаго Собора позволяетъ даже рукоположенному въ діакона вступить въ супружество, ежели только онъ предъ рукоположеніемъ объявитъ Епископу, ,что онъ не можетъ вести безбрачную жизнь. А Соборъ Гангрскій (пр. 4.) вооружается проклятіемъ противъ тъхъ, которые не хотятъ пріобщаться отъ руки женатыхъ пресвитеровъ. Основаніе закона о безбрачности духовенства въ Рамской церкви положено сперва на Соборъ Эльвирскомъ (33 пр.) потомъ утверждено Папою Сириціемъ. (385) Но оба эти постановленія не имъютъ такой важности, какъ выше приведенныя ръшенія.

(202) Rerum Liturgic. C. XXIII. p. 295. Praecor, говоришъ Бона, viros eruditos, ut me doceant, an post Christum et deinceps per anuos mille ulla unquam de azymis, eorumque usu in sacrificio mentio habita reperiatur, nisi occasione sectariorum (Armeniorum et Ebionaeorum), qui illis usi sunt, ut a consvetudine Catholicae Ecclesiae se alienos ostenderent?-Non alio pane, quam fermentato, usi sunt Athanasius, Basilius, Naziansenus, Chrysostomus, Cyrillus, et quotquot fuerunt sanctitate et doctrina conspicui sacerdotes in ecclesiis orientalibus. Ibid. p. 294. 300. Епифаній, обличая (haer XXX. § 16.) Евіонеевъ, пишешъ, что они неправильно совершали Евхаристію, совершая ее на опръснокахъ и на одной водъ. Ibid. p. 298. 299. Amppocia (lib. IV. c. 4 de sacramentis) говоришъ: Tu forte dicis: meus panis est usitatus: sed panis iste panis est ante verba sacramentorum. Подобныя слова говоришъ въ древнемъ жизнеописании Григорія Вел. одна женщина, сомитвавшаяся въ пресуществлении жлыба: quia

panem. quem propriis manibus me fecisse cognoveram, tu corpus dominicum perhibebas. (Vita Gregor, M. lib. 2 c. 41.) Главною причиною отминения квасного хлиба на запади. по мнънію Боны, было то, что хлъбъ опръсночный скоръе можно было пригоповишь, нежели квасный; между шъмъ, по налому числу пріобщающихся, его было нужно цемного. Occasionem non sine manifestis indiciis inde natam arbitror, quod cum paulatim Fidelium sacro assistentium, imo et clericorum communio desierit, sufficeretque modicus panis pro celebrantis et ministrorum in Missis solemnibus communione; in privatis vero pro solo sacerdote: cumque populus alicubi vel panem non afferret, vol minus aptum ad sacrificium, sensimfactum est, ut ad exiguam quantitatem idem panis redigeretur, ejusque cunficiendi cura ad sacerdotes et clericos pertineret: et quia azymus facilius parabatur, nec ullo canone vetitus erat, hic fermontato substitui coepit, et per omnes Ecclesias paulatim propagari. Ibid. p. 314.

(203) Соборъ Констанскій прямо говорить: Etsi in primitiva Ecclesia hujusmodi sacramentum reciperetur a fidelibus sub utraqve specie, tamen haec consvetudo ad evitanda aliqua pericula et scandala est rationabiliter introducta, quod a conficientibus sub utraque specie et a laicis tantum sub specie panis suscipiatur et caet. Augusti Denkwurdigkeiten aus der Christl. Archaeologie, 1826. 8. В. S. 303.

(204) Тамъ же. S. 396.

(205) Въ Нъмецкихъ лътописахъ еснъ сказаніе о посольствъ Елены, Королевы Ругійской, къ Оттону 1 съ требоцаніемъ Епископа и священниковъ своему народу (Шлёц. Нест. т. III. стр. 447). Нъкоторые историки (Шлёцеръ, Карамзинъ, Полевой) подъ именемъ Елены, Королевы Ругійской, разумъютъ Русскую Княгищо Ольгу. Если такъ, то исторію Папскихъ докушеній можно бы начать нъсколько рапъе. Но означенное миъніе тогда бы было справедливо, когда бы извъстию было, что Руги здъсь одно и щоже, что Руссы; а докат

вапь это очень трудно. См. изследование о времени крещения Россійской Великой Княгини Ольги из опытахъ упражи. Воспитанн. Кіев. Дук. Акад. пяп. учебн. к. т. 1 стр. 388 сл.

- (206) Описаніе Кіево-Соф. Собора. стр. 61.
- (207) Ист. Г Р. т. П. прим. 162.
- (208) Описаніе Кіево-Соф. Собора стр. 68. при-
- (209) Ист. Г. Р. т. II. 82—84. Папа пишенть: "сынъ вашъ, посъщивъ святыя мъста Рима, смиренно молилъ насъ, чтобы мы властію Святаго Петра утвердили его на Княженіе, и далъ присягу быть върнымъ Главъ Апостоловъ, увърдя притомъ, что все это согласно съ вашею волею. Мы исполнили его просъбу, какъ справедливую, за его благочестіе, и по вашему согласію поручили ему отъ имени верховнаго Апостола управленіе Россіею." и пр.
- (210) Обозръніе Кормчей Бар. Розенк. Словарь Историческій о писателяхъ дух. ч. Греко-Рос. Ц. подъ словомъ: Өеодосій.
  - (211) Патерикъ Кіево-печ. стр. 74 слъд.
  - (212) Памяшн. Росс. Словеси. XII го въка.
- (213) Обозръніе кормчей Бар. Розенк. въ примич. стр. 252.
  - (214) Памяшники Росс. Словеси. XII. в.
- (215) Ист. Г. Р. т. III. стр. 110. 111. примъчаніе 112.
- (216) Соф. Времен. Ч. І. стр. 82.—Авторъ исторіи Г. Росс. (т. І. пр. 474) говорить о двухъ сочиненіяхъ Митрополнта Льва противъ Латинянъ, и притомъ сомпъвается, чтобы эти сочиненія подлинно принадлежали Льву, Русскому Митрополиту, замъчая, что списокъ ихъ принадлежить XIV ст. Но по каталогу Маттея въ кодексахъ Синод. Библіот. подъ N 353 и 355 одно только сочиненіе приписывается Льву, Митрополиту Русскому, какъ можно судинь по его

началу: "Ачбрес Рошайог, акойбате; только во віпоромъ кодексв оно имветъ шакую надпись:  $\pi \epsilon \rho i \ \tau o \tilde{v}$ , ότι ου δεί τελείσθαι τα άζυμα; a въ первомъ шакую: жері тог άζύμων. Поэтому и Преосв. Митроп. Евгеній въ своемъ словаръ упоминаетъ только объ одномъ сочиненін Льва прошивъ Лашинянъ. По замъчанію Маштея, списки, тоть и другой, принадлежать къ XIV ст.; но вывств онъ свидътельствуеть, что оба списка присланы въ Россію отть Досиося, Пашріарха Іерусалимскаго, который скончался въ началь XVIII спол. (Fabr. B. G. Т. Х. р. 516). Эшимъ уже ослабляется всякое подозръніе въ подлогв. — Но кромв помянушыхъ списковъ сочиненія Львова, одинъ былъ извъсшенъ Льву Аллацію. Этоть отступникь от Греческого православія въ своемъ сочинении: de ecclesiae occident, et orient, perpetua consensione между прочими защишниками провославія шакже упоминаетъ и о Львъ, Мипрополитъ Русскомъ, приписывая ему сочинение подъ названиемъ: жері той, ότι ου δεί τελείσθαι τα άζυμα, и даже выписываеть начало ero; ανδρες 'Ρωμαΐοι ακούσατε, λύχνος τοῖς πόσι μου, ο νόμος μου, καὶ φῶς τοῖς τρίβοις μου. Lib. II. с. XVIII. § 18 р. 872.—Въ томъ же спольтии, когда полагается кончина Льва Митр. Рус., былъ въ Болгарін Архіепископъ Левъ, также извъстный по своей ревности противъ Латининъ, витстт съ Патріар. Михаиломъ Керулларіемъ. Онъ писаль объ опрыснокахъ три посланія къ Лашинянамъ (Fabric. l. с. р. 526. 527). Но и у Аллація, и въ кодексахъ Синодал. Библіош. Левъ Болгарскій, иначе Ахридскій, и Левъ Русскій отличающся одинъ ошъ другаго. Въ кашалогъ Машшея можно видъпъ и начала посланій Льва Болгарскаго: въ первомъ кодекст подъ N. 16.—19.; во віпоромъ-подъ N. 25. — Если же подлинность посланія Льва Митр. Русскаго не подлежишъ болъе сомнънію; що замъщимъ мимоходомъ, что 1) несправедливо утверждаютъ нъкоторые изъ нашихъ историковъ, что до Оеопемпта,

поставленнаго Ярославомъ, въ Ц. Русской не было Мишрополита. Преемники Оеопемпта извъстны; между ними нътъ Льва. 2) Что замъчаніе Нестора о существованіи Митрополіи Русской первоначально въ Переяславлъ (Русскомъ) см. Ист. Г. Р. т. 2. подтверждается надписью надъ посланіемъ Льва Митрополита, находящеюся въ кодексъ подъ N 355 Δέοντος μητροπολίτου τῆς ἐν Ρωσία πρεσθλάβας. Оттого и десятинная церковь въ Кіевъ могла быть поручена первопачально священнику Анастасію, приведенному изъ Корсуня.

- (217) Памяш. Росс. Словесн. XII. в. Ошвъщы Нифонта Кирику.
  - (218) Истор. Княж. Псконскаго Ч. III. стр. 7. 8.
- (219) Ист. Г. Р. т. III. 86. 87. 141—144. 186— 194. 250 примъч. 322, Ист. Княж. Псков. Ч. III. ст. 8.
  - (220) Ист. Г. Р. Т. IV. стр. 26.
- (221) Ист. Г. Р. т. III. стр. 78. 111. 140. прим. 149 и 177.
- (222) Тамъ же стр. 167. 168. Описаніе Кієво-Соф. Собора стр. 82.
- (223) Описаніе Кіево—Соф. Собора стр. 84. 90. прим. 51.
  - (224) Тамъ же стр. 84.
- (225) Тамъ же прим. 51. По словамъ Нарушевича, предъ нашествіемъ Татаръ, для Кіева быля произведены два Титулярные Епископа. Въ тоже время былъ основанъ въ Кіевъ Николаевскій Доминиканскій Монастырь. Татарскій огонь и мечь все истребили. Впрочемъ Полякъ Длугошъ говоритъ, что Доминиканцевъ выгналъ изъ Кіева (1233 г.) Кіевскій В. Князь Владиміръ. Архіепископъ Галицкій также убитъ Ташарами.
- (226) Истор. Г. Р. Т. IV. стр. 41. Путешествие Плано-Карпини къ Татарамъ М. 1800. стр. 5.
  - (227) Hemop. Γ. P. T. IV. cmp. 51.
  - (228) Описаніе Кіево-Соф. собора. стр. 84.

- (229) Истор. Г. Р. том. IV. стр. 67. Ист. Русс. Нар. Т. IV. стр. 196—198. 145. Дополн. стр. 58. 59. Карпини напротивъ говоритъ только о Ярославъ, чіпо онъ отравленъ въ Ордъ; въ старинныхъ свящахъ Ярославъ писался между святыми. Ист. Р. Н. Т. IV. Прим. 144.
  - (230) Описаніе Кісво-Соф. Собора спір. 90. Прим. 51.
- (231) О посольствъ Папы къ Хану Ист. Г. Р. Т. IV. пр. 245. О Кафинской Епархін Raynald. an. 1322. п. 45. О Мипрополін Воспорской Івів. an. 1353. п. 36. О Херсонской Епископін Івів. п. 37. О Сихін (Zechia) см. путешествіе І. Барбаро. Сл. и Ист. Г. Р. Т. IV. стр. 254пр. 334.
- (232) Опис. Кіево-Сот. С. стр. 86. и прибавл. N. 7 также стр. 88.
  - (233) Ист. Г. Р. Т. IV. стр. 212.
- (234) Описаніе Кіево Соф. Собора стр. 90. 91. прим. 51.
- (235) Ист. Г. Р. Т. IV. прим. 279. Ист. Р. Н. Т. IV. спр. 337 340.
- (236) Описаніе Кіево—Соф. Собора стр. 93. Говоратъ, что Ольгердъ казнилъ 500 Виленскихъ гражданъ за убіеніе семи Францисканскихъ монаховъ. Однако Ольгердъ умеръ схимникомъ съ именемъ Алексъя. Ист. Малой Росс. Бантышъ Каменск. Ч. І. стр. 33.
- (237) Описаніе Кіево Сот. Собора стр. 93. 94. Ист. Г. Р. Т. IV. прим. 329. 351.
- (238) Рукоп. Лъшописецъ, хранящійся въ Виоан. Семинарін Л. 352. Описаніе Кієво—Соф. Собора стр. 88.
  - (239) Истор. Килж. Псковск. Ч. III стр. 15. 27.
- (210) Ист. Г. Р. Т. V. стр. 97. 98. прим. 110 Ист. Руск. Нар. Т. V. стр. 161 — 166.
  - (241) Описаніе Кіево Соф. Собора стр. 96—99.
- (242) Памяшинкомъ его усердія къ благу церкви служить множество посланій и грамать въ Псковъ,

въ поторыхъ опъ старался исправить безпорядки Псковской церкви.

(243) Собр. граматъ Росс. Митр Л. 347. на обор. — 370.

(244) Истор. Мал. Росс. Ч. 1. стр. 44. 66—69. прим. 39. Ист. Г. Р. Т. V. стр. 233. 234.

(245) Описаніе Кієво — Соь. Собора стр. 106 и прим. 51. Истор. Мал. Россін Ч. 1. стр. 70 — 74.

- (246) Исторія Собора Феррарскаго и потомъ Флореннійскаго подробно описана двумя Греками, участвовавшими въ томъ и другомъ: Сиропуломъ, который принялъ соединеніе съ Латинянами, по въ послъдсивім раскаялся въ томъ, и Ксаноопуломъ, который писалъ свою исторію въ пользу сего соединенія. См. All. Fabr. Biblioth. Graec. Vol. XI. р. 667 684. Первое описаніе извъстню подъ именемъ: vera historia unionis non verae inter Graecos et Latinos. Ed. Hagae Comit 1660, in fol. Послъднее названо: Sancta Generalis Synodus Frorentina 2. tom. Rom. 1629. 4. Выборъ изъ перваго сдъланъ Меюодіемъ Арх. Псковскимъ и издапъ подъ именемъ брана его свящ. Смирнова на русскомъ языкъ въ 1805 г.
  - (247) Sgyropul. Sect. 2. c. 21. p. 17. et 24.
- (248) Спачала Исидора назначили въ мъстоблюстинеля низнаго Патр. престола Герусалимскаго. По случаю смерти одного изъ назначенныхъ въ с.е званіе со стороны высшихъ Патр. престоловъ, Исидоръ избранъ въ мъстоблюстинеля Анипохійскаго Патріарха. Sgyrop. Sect. 5. с. 5. р. 45.
- (249) О Гуделъ упоминаетъ Сиропулъ. 1. с. Sect. 3. с. 2. р. 45. См. посланіе В. К. Василія Васильевича къ Императору Іоанну Палеологу. Соф. Вр. Ч. 2. стр. 37.
  - (250) Ист. Г. Р. Т. V. спр. 275 и саъд.
  - (251) Sgyrop. sect. IV. et V.
- (252) Gieseler Lehrbuch d. Kirchengeschichte. 2 B. 4. Abth. § 132. Dupin. Nouvell. Biblioth. des Auteur. Eccles. T. XII. p. 40. 53.

- (253) Sgyrop. sect. 6. c. 3. p. 133.
- (254) Xanthop. p. 563.
- (255) Максимъ, въ VII сп., защищая Римскую Перковь прошивъ возраженій со стороны накоторыхъ Трековъ, будто она признаетъ происхождение Духа Св. и отъ Сына, пишетъ: "приводя въ свидътельство Римскихъ Опцевъ и Кирилла Александр., въ его изъясненіи на Ев. Іоанна, они (Римляне) не допускають того, чтобы Сынъ былъ виновникомъ (пітіа) Духа; они знаюшъ, что виновникъ Сына и Духа — Отецъ, одного по рожденію, другаго по изхожденію (єхпоречбіг). Но показывающъ шолько що, что Духъ чрезъ Сына посылается (бі Тіой пройегаз), и такимъ образомъ утверждаютъ сродство ихъ существа, безъ всякаго различія." Махіті Орр. Т. 2. р. 70. Такъ понималъ слова сін, въ ІХ. спг. и Анастасій Книгохранитель (Bibliothecarius). Вотъ его слова: praeterea interpretati sumus ex epistola ejusdem S. Maximi ad Marinum Presbyterum scripta circumstantiam de Spiritus S. processione, ubi frustra caussari contra nos innuit Graecos, cum nos non caussam vel principium Filium dicamus Spiritus Sancti, ut avtumant; sed unitatem substantiae Patris ac Filii non nescientes, sicut procedit ex Patre, ita eum procedere fateamur ex Filio, missionem nimirum processionem intelligentes; piè interpretans, utriusque linguae gnaros ad pacem erudiens, dum scilicet et nos et Graecos edocet, secundum quiddam procedere, et secundum quiddam non procedere Spiritum S. ex Filio. - In Ep. ad Iohannem diac. T. V. Conc. Labb. p. 1771. conf. Theoph. Procopow. Tract. de process. Sp. Sancti 1772. p. 13.
- (256) Кирилл. Александ. въ анашемашизмахъ, писанныхъ прошивъ ученія Неспоріева, между прочимъ сказалъ: "Духъ Св. есшь собственъ Сыну." Оеодоритъ, тогда не согласный съ Кирилломъ, писалъ прошивъ этого: "Ежели Духъ Святый называется собственнымъ Сыну въ томъ смыслъ, что Онъ одной природы съ пимъ, и Духъ исходитъ изъ Отца: то мы съ эшимъ будемъ

согласны, и признаемъ шакое выраженіе православнымъ. Ежели же въ шомъ смыслв, что Духъ изъ Сына или чрезъ Сына получаетъ бытіе, то отвергаемъ его, какъ богохульное и нечестивое." . Кириллъ на это возраженіе отвечаль: "Духъ Святый былъ и есть собственъ Сыну, такъ же точно, какъ и Отцу," и: "Духъ Святый, по слову Спасителя, исходитъ изъ Бога и Отца, но не есть чуждый Сыну: потому что Сынъ все имъетъ вместь съ Отцемъ." Thoph. Procop. 1. с. р. 7.

(257) Sgyrop. Sect. 9. c. 8. p. 260, 261.

(258) Ibid. Sect. c. 11. p. 268.

(259) О Софронів Анхівльскомъ извъсшно изъ Ѕдуrop. S. q. c. 9. p. 263 и Xanthop. l. c. p. 617. О прочихъ ревнишеляхъ православія упоминается въ Никонов. явш. Т. V. стр. 145., путешестви Симеона Суздальскаго, напечант. въ пушеществ. Руск. люд. 1837 г. ч. 2 стр. 107. Ксаноопуль свидътельствуетъ только томъ, чио изъ Иверіи былъ на Соборъ Митрополить съ однивъ Епископомъ. р. 19. Сиропулъ говоришъ объ Иверскомъ Епископъ, что онъ не согласенъ былъ съ прочими на соединение съ Лашинянами, и глайно удалился изъ Флоренціи, когда прекращены были соборныя разсужденія. р. 268. — Епархін двухъ другихъ Епископовъ различно называющся. Въ Никонов. лъш. Исаакій называется Тирскимъ, въ путешестви Симеоновомъ, напеч. Г. Сахаровымъ, Ниппрійскимъ. — Софроній въ Никонов. л. называется Газскимъ, въ печапі. путешествін Снмеона - Агайскимъ; въ одномъ рукописномъ описаніи Флореншійскаго Собора, имъющемся въ М. Д. Ак. — Агазьскимъ, въ другомъ-Треспинскимъ (въ этомъ последнемъ описаніи объ Исааків совствить не упоминается). Достойно замъчанія, что и въ изчисленіи Митрополитовъ и Епископовъ Греческихъ, бывшихъ на Соборъ, по нашимъ описаніямь, упоминается Епископъ Тристроасійскій Калмингъ, котпораго изптъ въ Греческихъ описаніяхъ собора. Печ. пушеш. Симеона стр. 101 и рукописное

въ М. Д. А. О неправильномъ наименованін некотнорыхъ изъ сихъ Епископовъ и ихъ Епархій въ нашихъ описаніяхъ нешъ нужды и говоришь.

(260) Весь ходъ дъйствій Собора въ Феррарв и Флоринціи мы изобразили, следуя описаніямъ Сиропула и Ксанеопула.

(261) О смерши Епископа Сардійскаго Xanthop. р. 640. О бътствъ Ставропольскаго Sgyrop. р. 202. О несогласія Русскаго Епископа утвердить подписью актъ соединенія свидъшельствуенть Амируцъ: Assero, synodum illam (Florentinam) oecumenicam non esse. . . . Quomodo enim oecumenica fuerit, in qua synodi Exarchus, Ephesinus scil. locum tenens praeterea Antiocheni et Hyerosolymitani non subscripsit, neque Russiae Antistes subscriptionibus assensum praebuit? — Antistes Russiae, конечно, здъсь не Исидоръ, кошорый извъсшенъ быль, какъ самый жаркій защитникъ соединенія Церквей, и который иначе названъ былъ бы, подобно Марку Ефесскому, Antistes ac locum tenens. Также и Гемисить, бывшій на Соборв, но уъхавшій прежде окончанія его, въ сочиненіи de processione Sp. Sancti, пишенть: Exarchus Synodi non subscripsit, neque Ruthenus. Allat. de Eccl. Occident. et Orient. perp. consens. l. III. с. 2. §. 2. р. 908. 909. Однакоже въ описаніяхъ пушешесшвія Симонова, печашномъ и рукописномъ, и въ исторіп объ самомъ Соборъ говорипся, что Аврамій вынуждень быль подписаться подъ опредъленіемъ соборнымъ заключеніемъ въ шемницу на цълую недълю См. и Ис. Г. Р. Т. У. пр. 302. Сказан. Курб. Ч. 2. ст. 251. 252. Въпослъдстви оппыскали и подпись его. См. предувъдомление Г. Сахарова къ пушещ. Симеона Суздальскаго стр. 85. Въроятно, чио или насиліе вынудило подписаться подъ Латинскимъ актюмъ соединенія, подъ Греческимъ подпись не сдълана; или только разгласили о подписи Лашинской. По возвращенін въ Россію Аврамій быль на Соборъ прошивъ Исидора. (262) Sgyrop. p. 294.

, -6,:-Ft F. -01.

- (263) Ibid. p. 304. 305.
- (264) Allatii de Eccl. cons. p. 938 942.
- (265) Русск. въ своихъ пословицахъ Кн. 3. стр. 2.
  - (266) Ист. Г. Р. Т. V. пр. 346.
  - (267) См. въ собр. Милр. Гр. Гр. 14.
- (268) Посланіе Пашріарха находишся въ рк. М., Д. А., при описаніи Флореншійскаго Собора. См. еще Исш. Мал. Россіи Ч. 1. сшр. 74. 80. 86. пр. 50.
- (269) Въ собран. послан. Митроп. Рк. Синод. Библ. грамм. 29. "Мы, Казимиръ. . . . гадавше и добръ смотривше съ нашить братомъ В. К. и съ нашитми Князьями. . . . полюбили есьмы собъ отцемъ Митропольн Кіевскія и всея Руси, како первъе бывало." Посланіе Іоны къ Казимиру IV, писанное около 1450 г. (въ собраніи Акт. Росс. Импер. выдан. Археогр. Експед. Т. 1. стр. 36. 37.) гдъ Іона благодаритъ Казимира за великое жалованье и за великіе поминки, даенть право заключищь, что Митрополитъ, котораго полюбилъ Казимиръ и утвердилъ на Кіевскомъ престолъ, былъ Іона.
- (270) Опис. Кіево-Соэ. Собора стр. 107 109. Ист. Г. Р. Т. V. прим. 306. 307. 311.
  - (271) Ист. Г. Рос. Т. У. пр. 311.
  - (272) Древ. Вивліо. Т. XIV. стр. 247,
- (273) Ист. Г. Рос. Т. V. пр. 347 и въ собр. посл. Мипр. Грам. 34 грам. къ Новогородскому Архіепископу. Ист. малой Рос. ч. 1. стр. 81.
- (274) Ист. Г. Р. Т. V. пр. 311. Въ 1452 г. Исидоръ отправлялся въ Константинополь убъждать Грековъ неотвергать Унів. Тамъ онъ истощалъ свое красноръчіе въ пользу соединенія, предъ самымъ паденіемъ Царяграда. Но все было тщетно. "Горе Латинской ереси!" восклицалъ народъ, когда Магометъ 11 спюялъ подъ Константинополемъ съ грозными силами. Исидоръ, плъненный Турками, но ущедщій, изъ Рима

- писаль из Западнымъ Государямъ, чию они должны возсшащь на Магомеща—чадо сашаны. Красноръчивое посланіе осшалось безъ дъйсшвія. Исидоръ умеръ въ Римъ въ 1463 г. Исш. Гос. Рос. Т. V. спр. 362. 363.
- (275) Владиславъ въ 1434 г. далъ Малороссіянамъ привидлегію, гдъ было сказано: "въ религіяхъ отеческихъ добрая воля и свобода да не отвемлется." Ист. малой Рос. ча. 1. стр. 82. О католическомъ, правитель и Епископъ въ Кіевъ Ист. Мал. Росс. Т. 1. стр. 87. Путешеств. Амвросія Контарани въ Персію, въ Библіотекъ инострин. писатель о Россів. Т. 1. стр. 21. 22.
- (276) Описан. Кіево-Соф. Собора стр. 109. 110. Ис. Г. Р. Т. V. пр. 311. Соф. Врем. ч. 2. стр. 40.
- (277) Собр. Митр. Грам. Грам. 5. 22. 28, 34. Ист. Г. Рос. Т. V. пр. 347.
- (278) Въ Москвъ сперва недоумъвали: впусшищь ли Легата въ престольный градъ съ крыжемъ? Мишро-полить Филиппъ сказалъ В. Князю: "Легатъ Римскій въвдетъ съ крыжемъ въ одни ворота, а я, духовный ощецъ вашъ, вятеду въ другія." Князь согласился не отдавать почести неправославію,
- (279) Пск. Лъш. стр. 125—128. Ист. Г. Р. Т. VI. Ист. Р. Н. Т. V. стр. 481—485.
  - (280) Церк. Ист. Митр. Платопа ч. 1. стр. 324.
- (281) Др. Вивл. Т. XIV. с. 216. посл. къ Арх. Новгород: Гендадію изъ Пскова.
- (282) Сбор. Муханова 1836. Грам. N 42—45. 49. сmp. 64. слвд. пр. къ N. 74.
  - (283) Tamb se N. 71. 74. 51.
- (284) Іосифу и лично дана привиллегія для всего духовенства Кіевскаго. Сбор. Мухан. N. 69. 70. Отъ Іосифа конечно ожидали болъе, нежели сколько дълалъ онъ для православія. Король, Западный Христіанциъ, выбраль его въ Митрополита и даже безъ сношенія съ Патріархомъ, а это сдълало Іосифа подозрительнымъ-

Ист. Г. Рос. Т. VI. стр. 294. прикву. 476. Описаніе Кієво—Со». Собора стр. 113—116.

(285) Исш. Гос. Рос. Т. VI.

(286) Сбор. Мухан, N. 83-85.

(287) Описаніе Кіево—Сос. Собора стр. 117.

(288) Ист. Гос. Рос. Т. VII. прим. 189.

(289) Сей наказъ писанъ 1518 г. Оки. 1, а послапіе къ В. Князю въ Іюнв.

(290) Ист. Гос, Рос. Т. VII. стр. 99-101. пр. 191.

(291) Comment. rer. Moscovit. p. 18.

(292) Журналъ Министер. Народ. просвъщ. 1834 г. Ч. 3 спр. 257 — 259. 262. Максимъ пишентъ обърномъ и въ посланіи євоемь къ Мипірополиту Данінлу: "Понеже сподобихся за по самое благовъріе многажды во многихъ мъстъхъ подвизатись и не посрамленъ бысть, нанпаче противъ Лапынъ ополчася, сильныхъ сущихъ въ Св. Писаніи, и во визинихъ, и свидътели вамъ Господамъ монмъ моя, яже противу ихъ, списанія" и проч. стр. 267. Тоже говоришъ онъ въ своемъ исповъданіи въры.

(293) Библютека вностранных писателей о Россів. письмо Алб. Кампензе стр. 10.

(294) Тамъ же.

(295) Переписка Папъ съ Россійскими Государями ещр. 3—26.

(296) Ист. Гос. Рос. Т, VII. стр. 140—142.

## ОБОЗРЪНІЕ ПРЕДМЕТОВЪ.

#### BBE AEHIE:

#### I. Волхвы-остатки язычества.

Разсказы Льшописцевь о волхвахь. Дьйствія волхвовь въ Суздаль, Кіевь, на Бъльозерь, въ Новгородь;
волхвъ въ Росшовь; четыре кудесника въ Новгородь;
12 женокъ въщихъ въ Псковъ. Черты ученія волхвовъ,
по сказаніямъ Льшописцевь, и общее понятіе о нихъ,
выведенное изъ этихъ сказаній. Различное происхожденіе волхвовъ, — Финнское, Скандинавское, собственно
Славянское. Выводъ отсюда о различіи самыхъ върованій, которыхъ держались волхвы наши. Догадки о происхожденіи върованія волхвовъ Бълозерскихъ. Невозможность опредълить ученіе другихъ волхвовъ по недостатку свъденій. Предположеніе о сходствъ ученія
проповъдниковъ язычества Финнскаго, Скандинавскаго и
Славянскаго. Успъхи волхвовъ и причины успъховъ. Дъйствія противъ волхвовъ власти Церковной и Гражданской.

#### II. Адріанъ и Дмитръ-Богомилы.

Извъстія Льтописцевь объ Адріанъ и Дмитръ. Недостаточность сихъ извъстій для узнанія ереси, и объясненіе ея происшествіями Церкви Греческой и Болгарской; Павликіане—понятіе о ереси Павликіанской и краткая исторія Павликіанъ; Богомилы—краткая исторія Богомиловъ и понятіе о ереси. Заключеніе объ Адріанъ и Дмитръ, какъ о Богомилахъ. Устъхи Адріана и Дмитра въ пашей Церкви.

#### III. Споры о пость вы среду и пятокы.

Исторія споровъ; мивніе Нифонта, Епископа Новгородскаго о постів въ среду и пятокъ. Митніе Нестора, Епископа Ростовскаго и въ следствіе этого мивнія волненіе въ Церкви. Митніе Леона, Епископа Ростовскаго, волненіе въ Церкви. Мивніе Полукарпа, Игумена Кієвопечерскаго Монастыря, волненіе въ Церкви. Общій выводъ изъ всей этой исторіи, вкратцъ представляющій положеніе сего дела въ нашей Церкви. Изследованіе о происхожденіи споровъ; споры объ этомъ предметв въ Греческой церкви, въ XI и XII столетіяхъ. Заключеніе о переходъ ихъ въ нашу Церковь и поясненіе иткоторыхъ обстоятельствъ изъ исторіи споровъ. Продолженіе споровъ.

# IV. Мартипъ-еретикь и раскольникъ.

Соборное двяніе на Маршина. Нъкоторыя чершы нзъ жизни и дъйствій Маршина въ нашей Церкви, какія находимъ въ Соборномъ дъяніи. Ученіе Маршина. Замвчаніе о подлинности Соборнаго двянія.

### **Г.** Стригольники.

Долговременное спокойствие Русской Церкви и причина его; появление Стригольниковъ; извъстия о Сентв еретикъ, находящияся въ Степенной книгъ и у Тапищева; противоръчие въ сихъ извъстияхъ. Миъние Василия Архіепископа Новгородскаго о земномъ раъ. Время появления Стригольниковъ; начальники секты; учение Стригольниковъ; наказание еретиковъ; усиление ереси; посольство къ Константинопольскому Патриарху съ требованиемъ помощи противъ Стригольниковъ; увъщательное послание Патриарха къ Стригольникамъ и

дъйствія Діонисія, Епископа Суздальскаго, въ Новгородъ и Псковъ, безъуспъшность увъщаній, обстоятельства, способствующія къ усиленію ереси, новое посольство въ Константинополь, двъ граматы отъ Патріарха Антонія, Патріаршее опроверженіе Стригольникъ и угрозы. Продолженіе ереси, дъйствія Митрополита Фотія противъ Стригольниковъ. Неизвъстность дальнъйшей исторіи еретиковъ. Происхожденіе ереси. Вліяніе ея на послъдующую судьбу Церкви.

#### VI. Жидовская ересь.

Исторія ереси. Схарія, глава Жидовской ереси; ересь въ Новгородъ; первые прозелины Жидовсива; ихъ ревность къ Жидовству; распространение ереси особенно между духовными; ересь переходишь въ Москву; дъйствія ерешиковъ въ Москвъ; успъхи и причины успъховъ. Геннадій дълается Архіепископомъ Новгородскимъ; доносипъ на ерешиковъ Митрополиту и Государю; слъдствіе доноса; ересь въ Новгородъ слабъетъ. Ересь усиливается въ Москвъ от слабости Митрополита Героншія; на защиту православія является Іосифъ Волоколанскій; его дъйствія. Соборъ; Зосима, Митрополить Русскій; Геннадія нъть на Соборъ; отвъть его Зосимъ, который требоваль от него отчета въ его двиствияхъ и письмо Прохору, Епископу Сарскому. Судъ надъ ерешиками; опредъленіе Собора; поступокъ Геннадія съ ерешиками, судъ Божій надъ нъкоторыми изъ нихъ. Ерешики подъ покровительствомъ Зосимы; поводъ для нихъ ругапься надъ всвиъ священнымъ; соблазнъ многихъ; приптесненія православныхъ; ересь возрастаеть, опать открывается въ Новгородъ, и распространяется по городамъ и селамъ. Снова является

Іосноъ Волокодамскій. Зосима низверженъ; Симонъ, Мишрополить Русскій. Өеодоръ Курицыпъ, подпора еретиковъ въ Москвъ и Новгородъ. Дъйствія Іосифа Волоколамскаго и Геннадія; бъгство еретиковъ. Соборъ; осужденіе и казнь еретиковъ, несовершенное прекращеніе ереси.

Свойство ереси. Важность изследованія; понятіе о ереси по изложенію Іосифа Волоколамскаго; признаки Іудейской религіи. Сомнънія объ Іудействъ Жидовствующихъ, наводимыя писаніями самого Іосифа Волоколамскаго, подкръпляемыя и оправдываемыя свидъщельствами другихъ современныхъ мужей, историческимъ ходомъ ереси и жизнію ерешиковъ. Новая мысль о ереси Жидовствующихъ, какъ о ереси Христіанской, поддерживаемая соображениемъ послъдующихъ обстоящельствъ Ереси Машоея Башкина и Осодосія Косаго; ихъ сродство между собою и происхождение; близкое ошношеніе ихъ къ ереси Жидовской; заключеніе о послъдней, какъ о ереси Христіанской и вліяніе ся на ереси Бащкина и Косаго. Происхождение главныхъ элементовъ Жидовской ереси, раціональнаго и собственно Жидовскаго; объяснение эшимъ происхождениемъ нъкощорыхъ недоумъній, встръчающихся въ исторіи Жидовствующихъ. Общій выводъ о свойствъ Жидовской ереси.

Вдіяніе ереси на Церковь. Понятіє о книга Іосифа Волоколамскаго: Просвътнитель, и опроверженіе нъкошорыхъ пункцювъ Жидовской ереси, взящое изъ этой книги.

#### VII. Расколы.

Предположение о началв расколовъ до Никона и даже до временъ Іоанпа Грознаго, оправдываемое свидъшельствомъ Исторіи.

- а) Привязанность ко старинь. Причины этого раскола вообще, и приложение ихъ къ Русской церкви; исправленіе священныхъ книхъ въ XII, XIII и половинт XIV стольтія, не возмущавшее совъсти и спокойствія народа; умноженіе ошибокъ съ половины XIV въка; причины; происхождение ошибочныхъ мнъній объ образъ письма, произношеніи и чтеніи нъкоторыхъ словъ; образованіе тного мивнія, что имя Інсусь должно писать ГС и произносить Ісусь а не Інсусь; историческое начало этого мнънія. Первое обнаруженіе привязанности къ старинъ при Василіть Іонновичть. Максимъ Грекъ; его мысль объ исправленіи книгъ и ревность къ осуществленію ея; возстаніе народа; обличеніе Максима въ ереси; судъ надъ Максимомъ; осужденіе, наказаніе и смерть его; защитники и прошивники Максима. Начало раздъленія нашей Церкви.
- б) Чтеніе члена впры о Духть Святомв, св приложеніемв: истиннаго. Существованіе его до Стоглаваго Собора, Бесвда о семъ предметъ Отенскаго инока Зиновія св крылошанами; догадка о его происхожденіи.
- в) Сугубая алмауіа. Свъденія о Евфросинъ, взяшыя изъ жизнеописанія преподобнаго Евфросинъ, составленнаго клирикомъ Василіемъ; Евфросинъ, жаркій поборникъ сугубой аллилуіа, по сказанію жизнеописителя; несправедливость сказанія вообще; заключеніе изъ нъкопорыхъ обстоятельствъ этого сказанія о дъйствительномъ существованія въ XV въкъ обыкновенія сугубить аллилуіа; акты, доказывающіе справедливость заключенія. Слово о сугубой аллилуіа, приписываемое Максиму Греку; подложность Слова.
- г) Двуперстное сложение креста. Подложность сказанія о крестномъ знаменіи, приписываемаго Максиму

Греку. Слова Нешра Дамаскина о силъ кресша и значени персшосложения — Осодоришово насшавление о сложени кресша и пр. находящееся въ одномъ изъ Словъ Данила, Мишрополиша Московскаго; митие объ эшихъ сшашьяхъ. Догадка о происхождени двуперсшнаго сложения кресша.

д) Хожденіе посалонь. Сущесшвованіе зтого раскола въ концв XV ввка.

# VIII. Покушенія и успъхи Римскаго Духовенства въ Русской церкви.

Раздъленіе церкви Восточной и Западной; мивнія, раздъляющія первую от последней; опроверженіе сихъминьній. Усиленіе Папской власти на Западъ; обращеніе некоторыхъ Славянскихъ племенъ въ Римскую Церковь. Названіе Варяжской въры, какъ свидътельство давней извъстности у насъ Латинской въры. Послы Папскіе къ Владиміру Великому; покущенія Папъ при Изяславъ, сынъ Ярославовомъ — при Владиміръ Мономахъ, при Митрополить Іоаннъ IV; путешествіе Аббата Клервосскаго для обращенія Руссовъ около половины XII стольтів. Неуспъшность покущеній и причины.

Дъйствія Папъ на Съверъ Руси; успъхи въ Ливоніи; виды на цълую Рассію Гонорія III; неуспъхъ; предпріятіе противъ Новгорода; побъда на Невъ.

Дъйствіе Папъ на Югъ Россін. Галиція въ рукахъ Венгровъ; худое состояніе натей Церкви; Галиція переходить къ Роману, Князю Волынскому; православіе возспавляется; предпріящіе Папы привлечь Романа; неуспъхъ; смуты послъ смерти Романа; Каломанъ, Король Галицкій; притъсненіе православія и торжество

Лашинской въры; Мсшиславъ, Князь Новгородскій, прогоняетъ Венгровъ, и возстановляетъ провославіе; отибка его; учрежденіе въ Галиціи Латинской Іерархіи. Натествіе Татаръ, гибельное для учрежденій Папскихъ; Галиція переходитъ кь сыну Романову, Даніилу; его снотенія въ Папою. Посольство Папы къ Александру Невскому; неудача; миссія Папская, извъстная подъ именемъ общества странствующихъ, ся дъйствія и успъхи на Югъ Россіи.

Обстоятельства, благопріятныя для Римской Церкви: перенесеніе Митрополіи во Владиміръ, потомъ въ Москву; перемъны въ Польшъ, Лишвъ и Волыни; Гедиминъ, Князь Литовскій; его правленіе благопріятствуетъ успъхамъ Римской Церкви; Ольгердъ не стъсняеть дъйствій Латинскаго дуковенства. Худое состояніе Русской Церкви на Волыни-при Болеславъ, Князъ Мазовецкомъ, при Казимиръ, Королъ Польскомъ, при Людовикъ Великомъ. Неуспъхъ Римскаго духовенства на Съверъ Россіи; вліяніе торговыхъ отношеній Пскова съ Западомъ на водвореніе въ Псковъ Лашинсшва.—Ягелло принимаетъ Римскую въру; обращение Литвы; притъсненія православія въ его владъніяхъ. Состояніе православія при Вишовшъ; неуклончивость Мишрополиша Фошія въ ошношеніяхъ его къ Вишовшу; начало раздъленія Русской Іерархів на Велико-и Мало-Россійссостояніе Русской Церкви въ Литвъ при кую. Худое Сигизмундъ.

Замыслы Папы о соединеній Церквей и осьмомъ Соборт; обстоятельства Церкви Русской въ это время; Исидоръ—Русскій Митрополить; прівздъ его въ Москву и предложеніе В. Князю о необходимости быпь на Соборт; условіе, на которомъ В. Князь далъ Исидору

#### YIII

позволеніе быть на Соборъ; Исидорт въ Псковъ; удовлетвореніе просьбы Псковитянъ; въ Ливоніи открывается изивна Исидора; прітадъ его въ Феррару; исторія Флорентійскаго Собора; следствія Собора, неблагопріятныя для Римскаго духовенства; возведеніе на мъсто Исидора Іоны; следствія Флорентійскаго Собора, благопріятныя для Римскаго духовенства.

Іоаннъ III—В. Князь Московскій; покушеніе Папы вовлечь его въ союзь съ собою и своею Церковію посредствомъ бракосочетанія его съ Греческою Царевною Софією; и неудача; — страданіе православныхъ въ Юрьевъ; приходъ сърыхъ чернцовъ изъ Юрьевавъ Псковъ; бракосочетаніе Александра, Князя Литовскаго, съ дочерью Іоанна, Еленою; условія, на которыхъ Іоаннъ выдаль дочь свою за Александра; неисполненіе условій со стороны Александра; война съ Литвою; благопріятныя для православія слъдствія войны.

Василій Іоанновичь Князь Московскій; успъхи православія; Сигизмундъ, Князь Лишовскій, сшъсняєть православіе; посольство Папы къ Василію Іоанновичу; отвътъ В. Князя послу; обманъ Папы; новое посольство; неудача; возобновленіе покушеній; опять неудача.





#### пограшности

| empa       | . cmpo.    | Напечашано:         | lumsķ;                        |
|------------|------------|---------------------|-------------------------------|
| 12         | 9          | онъ                 | онн                           |
| 14         | 19         | Знахарь             | Знахарь,                      |
| 15         | 24         | году,               | году                          |
| 16         | 6          | поступалисъ         | поступали съ                  |
| 17         | 7          | Btkt                | въка                          |
| 18.        | 12         | ,,                  | <b>a</b>                      |
| 19         | 9          | <b>Анвон</b>        | дивын                         |
| _          | 17         | мнөологія;          | мноологія                     |
| 21         | 11         | приемъ              | пріемъ                        |
| <b>3</b> ¥ | 50         | накормилъ,          | накормилъ                     |
| 49         | 1 -        | сколько             | нвеколько                     |
| <b>59</b>  | 3          | Петра Павла         | Петра и Павла                 |
| 63         | 1 ,        | Ученія              | ученія                        |
| 64         | <b>s</b> . | содержашвую         | содержавшую                   |
| _          | *          | свъмъ               | встмъ                         |
| _          | 28         | принадлежипъ        | принадлежанть                 |
| 65         | <b>2</b> 6 | Прсокомидін         | Проскомидія                   |
| 66         | 24         | окужномъ            | окружномъ                     |
| 69         | 25         | .4910               | 1410                          |
| 74         | 1          | берушъ              | и берушъ                      |
|            | 13 .       | ошъ последияго      | отъ посавдияге,               |
| 16         | 9          | народъ,             | народъ;                       |
| 77         | 11         | Суздаль—льскаго     | Суздаль-скаго                 |
| 78         | 22         | не ипсравишъ        | не исправить                  |
|            | 30         | на свъчи на вино,   | на свъчи, на вине             |
| 79         | 18         | Новгородскаго       | Новгородскаго.                |
| 84         | 12         | ошъ нихъ            | ошь нихъ,                     |
| 97         | 10         | поимяннованныхъ     | понмянованных в               |
|            | 18         | Гражданской         | Градской                      |
| 98         | 8          | въ жидовещев        | въ жидовствъ,                 |
| 101        | 16         | <b>оправляли</b>    | ошправляли                    |
| 102        | 14         | предоврашинь        | Предошвращимь                 |
|            | 26         | встръчавшінся       | встръчавніеся                 |
| 407        | 29         | искоренія '         | искорененія                   |
| 412        | 8          | еришиковъ           | ерешиковъ                     |
| 117        | 27         | Госифъ              | Тосифа                        |
| 122        | 27         | не было (120).      | не было?                      |
| 123        | 13         | Діаконы             | н Діяконы (120).              |
| 128        | 27         | инъ Богъ. "         | ниь Богъ. (сш.                |
| 400        | •          | ••                  | 63, 102, 108).                |
| 129        | 1          | <b>О</b> еодосій    | Өедосін,                      |
| 144        | 4          | не :многіе не знали | He MHORIE SHARM               |
| 450        | 22         | ндолы               | идолы,                        |
| 150        | 20         | и равенство         | и шрончность                  |
|            |            |                     | анцъ въ Божества              |
| 4          | _          | •                   | и равенство                   |
| 151        | 9          | одевается,          | одтваемся                     |
| 159        | 12         | rarozame;           | глаголаша:                    |
| 165        | 24 、       | угоди .             | ALU sames<br>- uer aveatitiq! |
|            |            | <u> </u>            | угодиши                       |

| етра. стро.    | Напечашан;       | Читай:                        |
|----------------|------------------|-------------------------------|
| 165 26         | луче             | Аучше                         |
| 371 1          | (i05)'           | (150)                         |
| 174 26         | няницемен        | намятинки.                    |
| 178 19         | (153)            | (155)                         |
| 179 30         | пакиххъ          | <b>шакн</b> х љ               |
| 184 28         | Ивановича,       | Ивановича                     |
| 185 2          | 0H <b>T</b> ,    | онъ .                         |
| 194 20         | Евросинова .     | <b>Ев<del>о</del>росинова</b> |
| 199′ 16        | алиллуіа         | аллилуіа                      |
| - 27           | во всьмъ         | во всьхъ                      |
| 200 4          | Ефросинъ         | Евфросинъ -                   |
| 282 13         | обращаем ь       | обращаеть                     |
| 203 5 H 4      | за замћчаніе     | замъчаніе                     |
| <b>—</b> 30    | къ,, смѣющимъ    | къ смъющимъ                   |
| 814 7 ·        | осященін         | освященіи                     |
| 220 12         | че ловъческих ъ. | человћческих ъ                |
| £37 £3         | Король,          | Король                        |
| 238 27         | Богемію          | Богемію,                      |
| <b>2</b> 59 16 | Сановинками.     | Сановниками (246).            |
| - 22           | (547)            | (847)                         |
| 261 1          | принять .        | принесть                      |
| <b>2</b> 69 15 | сшолицы,         | сшозним                       |
| 271 30         | 1445 году        | въ 1443 году.                 |
| 277 4          | къ себъ;         | къ себъ (276);                |
| 278 11         | съ Опцемъ        | съ опщемъ.                    |

# въ примъчаніяхъ:

| я 8 н.        | Banduki       | Bandurii          |
|---------------|---------------|-------------------|
| 8 3           | отмещутъ      | опиещушъ,         |
| 9 1           | завушъ        | зовутъ            |
| и 8 н.        | и прон.       | и проч.           |
| 14 6 II.      | REGIL         | Тюня              |
| 55 12         | шамъ          | Тамъ              |
| 3 н.          | Apmanit       | Артемів           |
| 58 13         | (108)         | (180)             |
| 39 22         | СЗЖГАН        | NLTЖOЭ            |
| 40 8 H.       | <b>2</b> 7 86 | 1786              |
| 43 18         | Евфросима     | <b>Ев</b> Фросииа |
| 45 19         | (960)         | (160)             |
| 47 11 H.      | говорить      | говоришъ,         |
| <b>一</b> 年 H. | Греческій     | Греческой         |
| 52 7          | Фолосо Фа     | Философа          |
| 55 11         | Платана       | Платона           |
| - 25 ·        | Зерниковъ     | Зеринкавъ         |
| 58 14         | cunficiendi   | conficiendi       |
| 68 10 M.      | Гендадію      | Геннадію          |

# въ обозрънии:

| 311  | 6  | Спіригольникъ | Спригольниковъ |
|------|----|---------------|----------------|
| V1 8 | H. | Рассію        | Россію         |



