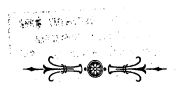
$20 - \frac{3}{250}$ 

# СТАРООБРЯДЦЫ

POCCEMENTS POCCEMENT TO CYARPE TESTINGTERA

И

### ВЫСОЧАЙШІЙ указъ 17 апрыля 1905 г.



#### МОСКВА.

Типо-Литографія И. Ефимова. Большая Якиманка, собственный домъ. 1905.

#### РОССИЙСКАЯ ГОСУДАРСТВЕННАЯ БИБЛИОТЕКА

5913-06

Отдъльный оттискъ изъ "Московск Церков. Въдом." 1905 г. № 20-й.

Цечатать разрѣшается. Москва, мая 14 дня, 1905 года.
Цензоръ Протоіерей Н. Изепковъ.

центральный каргообженный фом ври о дэле комплектованыя государотванной бабинотеки СВСР им. В. И. Ленина





## Поздравление старообрядцев съ Высочайшею мило стію.

Въ пятницу, на пасхальной недълъ, передъ бесъдой со старообрядцами въ церкви села Осташева, Бронницкаго уъзда, я обратился къ слушателямъ съ такою ръчью.

«Христосъ воспресе! Поздравляю всъхъ васъ, братіе-старообрядцы, съ свътлымъ празди православные и никомъ Пасхи, а васъ, братіе-старообрядцы, сверхъ того еще поздравляю и съ милостію, которую дароваль вамъ Благочестивъйций Государь указомъ Правительствующему Сенату 17 апръдя, въ первый день настоящаго радостнаго праздника. Эта Царская милость есть какъ-бы красное яичко, которымъ Государь похристосовался съ вами. И я увъренъ, что и вы глубоко тронуты этою Его милостію. Царь, общій отець всёхъ нась, Своихъ върныхъ подданныхъ, хочетъ, чтобы каждый изъ насъ имълъ полную свободу въровать и молиться такъ, какъ велить ему его совъсть. И воть Онъ даетъ обезпеченіе этой свободы въры и молитвы магометанамъ, сектантамъ (кромъ изувъровъ) и вамъ старообрядцамъ. Самъ же Государь, по завътамъ своихъ предковъ, содержитъ и хранитъ святую православную въру и принадлежить къ святой православной Церкви и въ общении съ нею почерпаетъ для Себя отраду и обновление силь душевныхъ. Но, будучи Самъ право-

славнымъ, Онъ не удерживаетъ насильно въ истинной въръ и въ истинной Церкви тъхъ, кто не хочеть оставаться въ нихъ: если кто не въруеть по православному, зачёмъ ему и числиться въ православной Церкви? Пусть идетъ, куда кочетъ. Ни обратить въ истинную въру, ни удержать въ ней-никого нельзя неволей. Православная въра, — истину говоритъ Государь, — по-рождается въ человъкъ, какъ и поддерживается въ немъ, благодатію Господней, поученіемъ, кротостію и добрымъ примъромъ. Будемъ же, православные, жить и вести себя такъ, что бы и неправославные, глядя на насъ, какъ на сіяющія светила, вышли изъ тымы своихъ заблужденій въ чудный свъть православія и присоединились ко святой Церкви. Будемъ привлекать ихъ ко святой Церкви всъ своей праведною жизнію, и кто можеть, и словомъ истины, поученіемъ, душеполезными бесъдами. Всего же будемъ ждать не отъ насъ, не отъ нашихъ дълъ и словъ, а отъ всесильной благодати Господней которая знаеть, кого и когда призвать ко спасенію, чрезъ истинную въру въ истинной Церкви.

На самую милость Свою, даруемую какъ вовсе не знающимъ святой въры, такъ и отпадшимъ и отпадающимъ отъ нея, Царь смотритъ, какъ на дъло мира и любви, и уповаетъ. что чрезъ нее еще больше, чъмъ прежде, возвеличится наша православная въра. Дай же, Боже, чтобы сбылись и оправдались эти надежды нашего Государя и чтобы и вы, старообрядцы, а равно и всъ, получивше одновременно съ вами Его милость, такъ и поняли и такъ оцънили ее, какъ разумъетъ ее Онъ Самъ, нашъ любвеобильный и миролюбивый Государь. Будемъ же всъ молиться вмъстъ съ Нимъ, чтобы Всевышній благословилъ это Его дъло— мира и любви, предпринятое Имъ во благо народа Своего и во славу святой въры и Церкви.

Еще яснъе, чъмъ въ этомъ указъ, желание сердца Царева выразилось въ той телеграммъ, которою Онъ повелълъ Московскому генералъ-губернатору распечатать алтари въ часовнъ Рогожского кладбища въ Москвъ, Въ этой телеграмив есть такія слова о старообрядцахъ: «да благословить и умудрить ихъ Господь съ полною искренностію пойти навстръчу желаніямъ и стремленіямъ русской православной Церкви возсоединить ихъ съ собою и прекратить соборнымъ ръшеніемъ тяжелую историческую церковную рознь, устранить которую можеть только Церковь». Вникните, братіе-старообрядцы, въ эту молитву за васъ милостиваго къ вамъ Государя. Самъ— сынъ православной церкви, исповъдающій предъ цълымъ свътомъ Свою въру въ нее, Онъ ничего такъ не желаетъ для васъ, какъ возсоединенія съ нею. Церковь давно старается примирить вась съ собою: въдь вы нъкогда были ея чадами, составляли одну семью съ намиправославными, а потомъ, уже болве двухсотъ лвтъ назадъ, ушли изъ ен материнского дома и теперь живете врозь, въ расколъ съ нами, да и между собою не хватило у васъ мудрости сохранить единомысліе, къ миру и единству Христову зоветь васъ Его святая Церковь. Много заботъ для сего употребляла и употре-бляетъ она, въ числъ ихъ и наши миссіонерскія бесъды, но еще далеко не достигла своей цъли, и вотъ она намърена соборнъ заняться этимъ великимъ дъломъ возсоединенія съ собою отторгнувшихся отъ нея чадъ. Святьйшій Сунодъ просиль Государя для многихъ церковныхъ нуждъ собрать соборъ, и Государь объщалъ исполнить эту просьбу, лишь только пройдеть настоящее тревожное время. Объ этомъ-то объщанномъ Имъ соборъ и упоминаетъ Государь въ Своей телеграммъ. Онъ говоритъ, что рознь нашу съ вами можетъ прекратить только Церковь и значить-только въ ней единой, а не въ многочисленныхъ и враждующихъ между собою вашихъ толкахъ, заключается возможность и источникъ желаннаго нашего мира и единства.

Конечно, многіе помнять, что уже и раньше Государь высказываль Свое пожеланіе о соединеніи старообрядцевь съ Церковію. Когда заграничные старообрядцы поздравляли Его со священнымъ коронованіемъ, тогда Онъ отвътилъ имъ черезъ Своего министра благодарностію за поздравленіе и при этомъ выразилъ свою глубокую скорбь о томъ, что они, русскіе люди, находятся въ религіозномъ раздѣленіи со всѣмъ остальнымъ русскимъ народомъ и доселѣ не желаютъ присоединенія къ православной Церкви, несмотря даже на то, что она благословляетъ и разрѣшаетъ соединяющимся съ нею употребленіе святыхъ старыхъ обрядовъ. И вотъ теперь, давая свободу вѣры, Государь опять высказываетъ свое задушевное и сердечное желаніе и молитъ Господа, чтобы Онъ благословилъ и вразумилъ васъ, старообрядцы, на дѣло возсоединенія со святою православною Церковію. Господи! услыши молитвы Царя, а вмѣстѣ съ Его и наши молитвы и соедини всѣхъ насъ во едино стадо Твоихъ словесныхъ и разумныхъ овецъ, во едину Твою Церковь.

Сейчасъ приступимъ къ поученію, или къ бесъдъ, въ надеждъ, что она послужитъ средствомъ къ привлеченію отпадшихъ отъ единства въры и Церкви. Но раньше самой бесъды, помолимся Царю небесному за нашего земнаго Царя, чтобы Онъ сохранилъ Его на многая лъта».

И, по моему предложеню, слушатели отъ избытка сердца пропъли девятикратное многольтіе, — только одинъ старообрядецъ прокричаль: «мы за своего Государя уже молились въ моленныхъ...» Что онъ хотыть сказать этимъ страннымъ и непріятнымъ выкрикомъ? Навърное то, что не хочетъ молиться въ храмъ вмъстъ съ православными, которыхъ считаетъ за еретиковъ...

#### II.

#### Смыслъ указа.

Опредъленно и ясно въ самомъ началъ указа выражена цъль его взданія. Государь всегда имълъ сердечное стремленіе обезпечить каждому изъ своихъ подданныхъ свободу върованія и модитвъ но повельніямъ его совъсти, посему въ число намъченныхъ въ указъ 12 декабря 1904 г. преобразованій и включиль Онъ принятіе действительныхъ мерь бъ устраненію стесненій Министровъ, во исполвъ области религіи. Комитетъ неніе этой Высочайшей воли, составиль положенія. Государь нашель ихъ отвъчающими завътному своему желанію укрыпить начала выротерпимости, начертанныя въ основныхъ законахъ имперіи, и утвердилъ эти подоженія, о чемъ и возвъстиль указомъ Правительствующему Сенату отъ 17 апръля 1905 г. Отнынъ, по силъ сего указа, нътъ болъе стъсненій въ дъль въры, и всякій Русскій подданный можеть свободно содержать то върованіе, какое считаеть истиннымъ.

Но вакъ не ясно выражена въ указъ мысль о въротерпимости и свободъ върованій, между старообрядцами появились странныя толкованія этого указа, вовсе несогласныя съ дъйствительнымъ его смысломъ.

Я сдышаль два такихь до противоположности разныхь и одинаково невърныхь толкованія. Одни старообрядцы говорили: Царь хочеть всёхь насъ перевести въ церковную въру, т. е. въ православіе. Даже такое дъйствіе, какъ распечаніе алтарей Рогожскаго кладбища, совпавшее по времени съ появленіемъ указа, было понято нъкоторыми старообрядцами, какъ предвъстіе присоединенія всъхъ старообрядцевъ, по царскому повельнію, къ православной Церкви. Одна старая женщина, помнящая еще запечатаніе этихъ алта-

рей, а теперь видъвшая своими же глазами ихъ распечатаніе, передавала, что по поводу этого распечата-нія между ними, старообрядцами, идетъ такой разго-воръ: «Сначала Царь распечаталъ алтари, а потомъ приметь своихъ священниковъ. Молитесь, скажеть, какъ модились, по старымъ книгамъ; но примите законныхъ священниковъ на мъсто служащихъ теперь у васъ му-живовъ въ ризахъ». И это говорилось уже послъ того, какъ былъ опубликованъ Высочайшій указъ. Что въ немъ могло подать поводъ къ этому ожиданію введенія единовърія по царскому распоряженію? Даже въ телеграммъ, каковою повелъвалось распечатать алтари, нътъ никакого намека на принуждение старообрядцевъ Церкви. Въ ней только выражены желание и молитвы Царя, чтобы Госнодь врезумиль ихъ съ полною искренностію пойти навстрвчу желаніямь и стремленіямь православной Церкви возсоединить ихъ съ собою. Указъ же ясно и опредъленно разръшаетъ каждому быть въ той въръ, какую онъ хочеть держать, и старообрядцы получають по нему нъкоторыя новыя права. Какихъ не имъли они раньше.

Другіе старообрядцы толкують указь такь: Царь призналь, что истинная вёра не въ Церкви, а въ старообрядчестве, и скоро во всёхъ церквахъ стануть служить по старому, какъ въ моленныхъ. При такомъ пониманіи совершенно забывается, что въ моленныхъ не одинаково служать, потому что не одинаково вёрують; ибо въ старообрядчестве кроме бёглопоповщины и австрійщины есть еще безпоповщина; все вниманіе обращается только на книги старопечатныя, какъ содержащія истинную вёру, по сравненіи съ которыми книги новопечатныя признаются исполненными поврежденій и ересей, въ чемъ будто бы теперь убёдился и Царь и всё православные архіереи, которые теперь будто бы и оставять службу по этимъ новымъ книгамъ и введуть во всёхъ церквахъ опять книги старопечатныя... Какъ однако въ царскомъ указё могли вычитать мысль

о какой-либо неправотъ православной Церкви и ея богослужебныхъ книгъ и какъ такую мысль можно было
приписать Царю, когда Онъ въ этомъ же указъ торжественно исповъдалъ свою въру во святую православную Церковь, въ постоянномъ общеніи съ которой, по
завътамъ своихъ предковъ, онъ черпаетъ отраду и обновленіе силъ душевныхъ, и выразилъ упованіе, что
дарованіе имъ правъ иновърцамъ и инославнымъ,
старообрядцамъ н сектантамъ, послужитъ къ вящему
возвеличенію именно православной въры, хранимой и
проповъдуемой православною Церковію?

Конечно, никакихъ основаній ни для того, ни для
другого изъ этихъ до противоположности разныхъ и
странныхъ толкованій указъ Государя не даетъ. Возникновеніе этихъ и подобныхъ имъ невърныхъ толкованій объясняется недавностію появленія указа, по причинъ которой масса старообрядцевъ еще не успъла,
какъ надо, ознакомиться съ его содержаніемъ и значительной темнотою этой массы, по которой она не способна скоро уразумъть даже ясно изложенныхъ мыслей.
Но по времени, вчитавшись и вдумавшись, поймутъ
наконецъ всъ надлежащій смыслъ указа и увидять, что
въ немъ нѣтъ предписанія ни старообрядцамъ переходить въ православіе, ни православіньмъ въ расколь,
нѣть признанія православія за ересь и раскола за православіе, но есть только то, что написано въ немъ, а
именно: предоставленіе каждому русскому подданному
свободы въровать и молиться такъ, какъ велить ему
его совъсть. Посему, кочешь ты, старообрядець, быть
въ своемъ теперешнемъ положеніи, оставайся: никто
тебъ не помъщаетъ жить въ твоей вѣрь, никто не
посмъеть принуждать тебя принимать другую какуюлибо въру; не хочешь, можешь принять православіе, теоъ не помъщаеть жить въ твоем въръ, никто не посмъеть принуждать тебя принимать другую какуюлибо въру; не хочешь, можешь принять православіе, или еще какое-либо христіанское исповъданіе. Равно и ты, православный, свободенъ или пребывать въ православіи, или перейти изъ него въ другое какое-либо христіанское въроученіе: никто тебя удержать отъ твоего намъренія насильно, или судомъ не смъетъ. Въ дълъ въры никто не стоитъ теперь судіей надъ Русскимъ подданнымъ: въруй такъ, какъ велитъ тебъ твоя совъсть, а Судья ей—одинъ Богъ. Вотъ смыслъ указа 17 апръля 1905 года.

Говорять, было бы лучше, если бы указъ предотвратиль всякія его перетолкованія со стороны старообрядцевъ и прочихъ неправославныхъ; въ немъ должно быть прямо выражено, что Государь признаетъ единственно истинной върой въру православной Церкви и желаетъ, чтобы всъ его подданные были вмъстъ съ нимъ въ этой въръ и въ этой Церкви, а пребываніе внъ православной Церкви Онъ, Государь, считаеть заблужденіемъ и погибелью, хотя и не неволить никого изъ неправославныхъ присоединяться къ этой Церкви и не запрещаеть никому изъ православныхъ переходить въ ту въру, какую кто по своему считаетъ истинной. Лица, высказывающія такія сътованія относительно слово-выраженій указа, забывають двѣ простыхъ мысли: вопервыхъ, по существу дёла указъ содержитъ то самое, что видёть въ немъ имъ желательно, т. е. признаніе за истинную вёру и Церковь, вёру и Церковь православныя, а во-вторыхъ, Государь въ указъ говоритъ не какъ проповёдникъ или миссіонеръ православной Церкви, а именно какъ Государь разновърныхъ своихъ подданныхъ, и его указъ не есть проповъдь или миссіонерская ръчь къ заблудшимъ, но именно указъ, т. е. распоряженіе, данное Правительствующему Сенату относительно религіозныхъ правъ въ Россійскомъ государствъ неправославныхъ и отпадшихъ отъ православія его подданныхъ, и вполнъ понятно, что въ этомъ чисто государственномъ актъ иной языкъ, чъмъ въ проповъди.

#### III.

### Опредъляемое указомъ положение старообрядцевъ въ государствъ.

Въ нъкоторыхъ газетныхъ статьяхъ, предшествовавшихъ по времени указу, о положении старообрядчества въ Россіи говорилось такъ и въ такихъ чертахъ, что можно было подумать, что это старообрядчество въ Россім совершенно безправно въ религіозномъ отношеніи, а пожалуй даже тъснимо и гонимо. Вообразить только, что могли подумать о насъ, о нашемъ государствъ иностранцы! Да и нъкоторые Русскіе люди, лично незнакомые съ жизнью старообрядцевъ, а зная о нихъ по газетнымъ толкамъ, до крайности удивляются, слыша напримъръ, что у старообрядцевъ поповцевъ и до указа совершались объдни. Такіе люди думають, что старообрядцамъ доселъ, до указа, все было запрещено и только теперь они получили свободу въровать и молиться. А отъ нъкоторыхъ старообрядцевъ, которые конечно знали хорошо свои права и положение до указа, но были недовольны нъкоторыми ограниченіями приходилось слышать, что теперь, послъ указа имъ все стало можно, потому что будто ръшительно всъ прежнія запрещенія отмънены. Въ Егорьевскъ 11 мая старообрядцы, при несеніи своего покойника, пъли, идя по улипъ, тогда какъ раньше, до указа, не позволяли себъ подобнаго пънія; въ нъкоторыхъ мъстахъ Гуслицъ старообрягческіе попы по улицамъ и полямъ ходили уже въ ризахъ и съ крестнымъ ходомъ, а въ сельцъ Богородскомъ и нъкоторыхъ другихъ деревняхъ чуть не мгновенно послъ указа соорудились колокольни и съ нихъ загудъли колокола, потому что, объясняютъ, теперь полная свобода! Правильно ли такое миъпіе, что до указа старообрядцы не имъли никакой свободы, а

послъ указа получили ее вполнъ и уравнялись совершенно съ православными? Интересно уяснить, что собственно новаго даровалъ старообрядцамъ этотъ указъ.

1. Начнемъ съ самато главнато—съ свободы върованія. Можно ди было въ Россіи до указа быть старообрядцемъ? Не запрещалось ди самое содержаніе старообрядческаго ученія? Не казнило дь государство своего члена за то только, что онъ не православный, а раскольникъ? Кажется, эти вопросы издишни. Нетерпимость по отношенію къ раскольникамъ узаконялась указомъ правительницы Софьи Алексъевны 1685 года, но этотъ указъ вскоръ былъ отмъненъ Петромъ I. Время этой кратковременной нетерпимости миновалось задолго до 17 апръля 1905 г. и раскольники не преслъдовались за свою въру. Свобода върованія не была дарована старообрядцамъ этимъ указомъ: они пользовались ею и до указа.

Дароваль ли указъ старообрядцамъ свободу богослуженія по ихъ обрядамъ? И опять отвёть подобный: эта свобода была ихъ достояніемъ еще раньше указа. Въглавнёйшемъ изъ законовъ, опредёлявшихъ доселё положеніе старообрядцевъ въ государстве, именно въмайскомъ законе 1883 г., прямо сказано (п. 5), что «раскольникамъ дозволяется творить общественную молитву, исполнять духовныя требы и совершать богослуженія по ихъ обрядамъ, какъ въ частныхъ домахъ, такъ равно въ особо предназначенныхъ для сего зданіяхъ».

Итакъ, самое главное, въровать и молиться по своему старообрядцы могли и имъли законное право въ Русскомъ государствъ и до указа 17 апръля. По основнымъ законамъ государства, всъ, не принадлежащіе къ господствующей Церкви его подданные, а также иностранцы, состоящіе въ россійской службъ, или временно въ Россіи пребывающіе, пользуются каждый повсемъстно свободнымъ отправленіемъ ихъ въры и богослуженія по обрядамъ оной (ст. 44). Свобода въры

присвояется не только христіанамъ иностранныхъ исповъданій, но и евреямъ, магометанамъ и язычникамъ «да всъ народы, въ Россіи пребывающіе, славятъ Бога Всемогущаго разными языки по закону и исповъданію праотцевъ своихъ, благословляя царствованіе Россійскихъ монарховъ и моля Творца вселенной о умноженіи благоденствія и укръпленіи силы Имперіи» (ст. 45) 1). Начала въротерпимости, какъ сказано и въ указъ, начертаны въ этихъ основныхъ законахъ нашего государства, и указъ не имъль и не могъ имъть цълію ввести ее, какъ нъчто новое, онъ только долженъ былъ укръпить эти начала.

Но какъ же алтари на Рогожскомъ кладбищъ были до самаго указа запечатаны, какъ же въ самомъ указъ повелъвается (п. 12) распечатать всъ молитвенные дома, закрытые какъ въ административномъ порядкъ, такъ п по опредъленіямъ судебныхъ мъстъ, значитъ, не было же у старообрядцевъ свободы богослуженія, когда молитвенные дома и алтари ихъ были запечатаны? Необходимо знатъ причину этихъ запечатаній.

При терпимости въ върованіямъ раскольниковъ, при дозволеній имъ совершать общественную молитву, исполнять духовныя требы и богослуженія по ихъ обрядамъ, законъ дозволяль, конечно, имъть и мъста для этого богослуженія. Такими мъстами, гдъ безпрепятственно оно совершалось, кромъ частныхъ домовъ», были «часовни» и другія «молитвеннныя зданія», «особо предназначенсей цъли (п. 5-8 закона 1883 г.), въ для числъ ихъ даже и церкви, построенныя до 17 сентября 1826 г. Относительно молитвенныхъ распольническихъ домовъ установлены были въ законъ извъстныя правила, на исправление старыхъ, на заведение новыхъ требовалось надлежащее разръшение. Съ 1883 г. по 1904 г. министерство внутреннихъ дель дало разръшеніе на устройство 283 молитвенныхъ зданій, како-

<sup>1)</sup> Ссылва на основные законы имперіи сділана по извлеченію изь особаго журнала вомитета минастровь 25 янв., 1, 8 и 15 февр. 1905 г. Изь этого же Извлеченія завиствуются и ивкоторыя другія свідінія.

вое число, по замѣчанію комитета министровь, для 20-лѣтвяго періода, когда дѣйствоваль законъ 1883 г., должно быть признано весьма незначительнымь, принявь во вниманіе естественный прирость раскольническаго населенія за этоть періодь. Но на самомъ дѣлѣ конечно за этоть періодъ моленныхъ было построено гораздо больше. Старообрядцы, по нѣкоторымъ причинамъ, предпочитали доселѣ строить моленных самовольно. И такихъ моленныхъ вездѣ у старообрядцевъ больше, чѣмъ построеныхъ съ надлежащаго разрѣшенія. Этою-то самовольностію построенія, которая была нарушеніемъ существовавшаго закона, и объксняетъ Комитетъ министровъ то, что такъ построенныя моленныя закрывались административнымъ порядкомъ, или по опредѣленіямъ судебныхъ мѣстъ. (Нѣтъ сомнѣнія, что и православный храмъ былъ бы закрытъ и запечатанъ, если бы его устронли безъ соблюденія установленныхъ въ государствѣ законовъ относительно постройки такихъ храмовъ). Итакъ, у старообрядцевъ и до указа 17 апрѣля для совершенія богослуженія были не только домовыя моленныя, но и особка молитвенныя заданія. Если же нѣкоторым изъ этихъ зданій были закрыты, то они были закрыты не потому, что законъ вообще не разрѣшаль, —а потому, что законъ вообще не разрѣшаль старообрядцамь вижът такія зданія, — законъ разрѣшаль, теперь, указомъ 17 апрѣля, эти беззаконно и самовольно устроенныя, а потому и закрытым молитвенныя зденія, самовольно устроенныя, а потому и закрытым молитвенных и уравняль эти ихъ моленныя съ такими, какія были устроены огласно закону и никогда не были запечатываемы. Что же касается Рогожскихъ часовень, то онѣ досель занимали оригинальное положеніе въ ряду другихъ молитвенныхъ старообрядческихъ зданій, разрѣшенныхъ, молитвенныхъ старообрядческихъ зданій, разрѣшенныхъ,

или даже только тернимыхъ правительствомъ: во всъхъ другихъ моленныхъ, какъ и въ частныхъ даже домахъ, старообрядцы поповцы имъли право совершать и совершали на самомъ дълъ не только всъ прочія богослуженія, но и объдна, а въ Рогожскихъ часовняхъ объденъ имъ нельзя было совершать: алтари были запечатаны, хотя самыя часовни никогда не запечатывались и въ нихъ совершались всё прочія службы. Какъ это произошло? Результатомъ выполненія распоряженій императора Николая I относительно бёглыхъ поповъ было то, что къ 1853 г. на Рогожскомъ осталось только два такихъ попа. Одинъ изъ этихъ поповъ (Иванъ Матвънчъ Ястребовъ) умеръ въ томъ же году, а другой (Петръ Ефимовичъ Русановъ) въ слъдующемъ присоединился въ церкви. Кладбище осталось безъ поповъ и уставная служба прекратилась; раскольники приходили въ часовни, молились предъ алтарями, но про себя, безъ чтенія и пънія. Но 21 января 1856 года себя, безъ чтенія и пънія. Но 21 января 1856 года служба торжественно возобновилась, съ разръшенія министра внутреннихь дёль, но безъ воли Государя. Существовавшій въ то время секретный комитеть, по воль Государя, разсмотрыть это дьло и рышиль: «запечатать алтари, какъ вовсе излишніе безъ священниковь и недоступные для мірянь...» 20 іюня 1856 года на этомъ постановленіи Государь Александрь II собственноручно начерталь: «Исполнить, тымъ болье, что такъ какъ на Рогожскомъ кладбищь священниковъ ныть и не должны быть допускаемы, если не присоединятся къ православію или единовырію, то и алтари для службы не нужны». Эта высочайшая воля относительно Рогожского кладбиша и была выполнена: алтари были Рогожскаго кладбища и была выполнена: алтари были запечатаны, доступъ раскольническимъ попамъ на кладбище былъ возбраненъ. Между тъмъ австрійское священство, едва прозябавшее дотолъ, въ царствованіе Александра же ІІ широко распространилось по Россіи, и попы и архіереи свободно жили и служили не только повсемъстно, но и въ самой Москвъ, но на Рогожскомъ владбищъ они однако не смъли открыто появляться, — слишкомъ внушительна была царская резолюція, да и печати много говорили. Но вотъ совершилось страшное событіе 1 марта 1881 г. Для привода къ присягъ новому Государя рогожцы выхлопотали у Московскаго начальства разръшение привести на Рогожское своего попа. Разръшеніемъ, даннымъ на сей единственный случай, они воспользовались, чтобы совстив водворить здъсь своихъ поповъ. Такъ была нарушена ръшительная воля Императора Александра II, что раскольническіе попы не должны быть допускаемы на Рогожскомъ. Опять началась здёсь поповская служба, но алтари были подъ печатями и потому объдни не служились. Но это было не послъдовательно и вскоръ за однимъ нарушеніемъ царской воли послъдовало и другое: къ запечатанному алтарю главной моленной на солев пристроили новый алтарь и началось совершение литургии. Итакъ продолжалось не одинъ годъ; наконецъ, правительство, не стерпъвъ такого глумленія надъ волей Императора, хотя и умершаго, заставило рогожцевъ убрать съ солеи придъланный ими алтарь. Но оно не удалило однако съ кладбища поновъ, о которыхъ въ резолюціи Императора прямо было сказано, что они не должны быть допускаемы, почему и самые алтари безъ нихъ для службы не нужны. Такъ и сложился на Рогожскомъ тотъ оригинальный порядокъ, который превращенъ 16 апр. сего года: моленныя были открыты, но адтари въ нихъ запечатаны, и попы служили всъ службы, кромъ литургіи 2). Запечатаніе Рогожскихъ алтарей, совершенное по волѣ Александра II и имѣвшее историческую связь съ мѣропріятіями Николая I противъ бѣглыхъ поповъ и вообще противъ раскола, съ прекращениемъ дъйствія этихъ мъропріятій стало въ противоръчіе съ дъйствующимъ закономъ о свободъ

<sup>2)</sup> Подробная исторія запечатанія Рогожских алтарей изложена во ІІ т. Братскаго Слова за 1891 г. въ стать В. И. Субботина подъ заглавіємъ: "Изъ исторіи Рогожскаго пладбища", изданной отдільною внижною.

старообрядцевъ совершать общественное богослужение не только въ моленныхъ, но и въ частныхъ домахъ, по-тому что отношение правительства къ расколу за 50 почти лътъ послъ этого запечатания значительно измънилось не только практически, но законодательно: изданы были законы 1874 и 1883 годовъ, а въ 1894 году и относительно самихъ бъглыхъ поповъ вышелъ министерскій циркуляръ, снова разрѣшавшій ихъ суще-ствованіе, какъ оно было разрѣшено до строгихъ мѣръ противъ нихъ Николая І. Вездѣ все старообрядцамъ было позволено и разрѣшено: только алтари на Рогож-скомъ стояли запечатанными. Уваженіе къ памяти заскомъ стояли запечатанными. Уваженіе къ памяти запечатавшаго не позволяло правительству исполнить многократныя просьбы австрійцевъ о распечатаніи. Но противорьчіе Рогожскаго порядка дьйствовавшему закону было очевидно, но готовъ быль выйдти указъ 17 апрыя, дающій еще большую свободу и старообрядцамъ и всымъ вообще въ области выры, и печати съ Рогожскихъ алтарей должны были отпасть. Такъ какъ алтари были запечатаны по личному императорскому повельнію, то и для распечатанія ихъ потребовалось соотвытственное повельніе: Александръ ІІ повельль запечатать, Николай ІІ повельль распечатать. Это распечатаніе не имысть прямой связи съ указомъ 17 апрыля, да и совершилось оно раньше, хотя и на одинъ день. Оно могло быть совершено и гораздо раньше въ полномъ соотвытствіи съ законами о расколь, дыйствовавшими до этого указа. шими до этого указа.

шими до этого указа.

Отнынъ сооруженіе молитвенныхъ старообрядческихъ (и сектантскихъ) домовъ, точно также, какъ разръщеніе ремонта ихъ и закрытіе, должны происходить примънительно къ основаніямъ, которыя существуютъ, или будутъ поставлены для храмовъ инославныхъ исповъданій (5 положеніе комитета министровъ). Относительно же послъднихъ установлено въ видъ общаго правила, что для разръшенія ихъ постройки, возобновленія и ремонта необходимы: согласіе своего духовнаго на-

чальства, наличность необходимых денежных средствь, наблюдение технических требований строительнаго устава (13 п. указа). Гражданское начальство, руководясь и въ отношении къ старообрядцамъ этимъ правиломъ, не будеть теперь принимать во внимание никакихъ постороннихъ для старообрядцевъ соображеній о послъдствіяхъ разръщенія ихъ молитвенныхъ домовъ, тогда какъ доселъ у него господствовалъ «взглядъ, который имълъ въ виду исключительно охранение интересовъ православія и согласно коему открытіе каждой новой молельни признавалось опаснымъ, какъ способствующее укръпленію раскола и затрудняющее миссіонерскую проповъдь», по силъ каковаго взгляда ръдко разръшались новыя моленныя, что отчасти и заставляло старообряд-цевъ прибъгать къ незаконной, самовольной ихъ постройкъ. Значитъ, новизна вносимая указомъ относительно свободы существованія старообрядческихъ молен-ныхъ, состоитъ въ томъ, что эта свобода усиливается и разръшеніе на постройку, возобновленіе и ремонтъ ихъ будетъ даваться безпрепятственно, по соображенію только нуждъ самихъ просителей. Можно ожидать, что молельни, помъщавшіяся досель въ частныхъ домахъ, по крайней мъръ во многихъ мъстахъ, если не вездъ, замънятся нарочитыми молитвенными зданіями.

2. Положительную новость представляеть дарованное теперь старообрядцамъ разрѣшеніе устроять скиты и обители, тогда какъ ранѣе не только/ дозволялось устроять ихъ вновь, но даже и распечатаніе прежнихъ не допускалось (7 п. закона 1883 г.), хотя въ дѣйствительности скиты существовали и 49 изъ нихъ были извѣстны министерству внутреннихъ дѣлъ. На постройку скитовъ и обителей въ каждомъ отдѣльномъ случаѣ испрашивается разрѣшеніе этого министерства; отказъ можетъ послѣдовать только съ вѣдома и согласія комитета министровъ (6 положеніе комитета министровъ).

3. Досель по закону (49 Уст. пред. и прес. прест.) для погребенія умершихь раскольниковь отводились от-

дъльныя мъста при общихъ владбищахъ, хотя неръдко бывали у старообрядцевъ и совершенно отдъльныя отъ православныхъ владбища; отнынъ и по закону они могутъ имътъ такія владбища (13 положеніе комитета министровъ).

- 4. Отнынъ старообрядческія общества признаются правительствомъ подъ именемъ «общинъ» и эти общины получають права на владъніе движимыми и недвижимыми имуществами на имъющихъ быть особо установленными для сего основаніяхъ; такія же права получають и учреждаемыя старообрядцами богоугодныя заведенія на основаніи надлежаще утверждаемыхъ ихъ уставовъ (4 положеніе комитета министровъ), т. е. старообрядческія общины съ ихъ учрежденіями признаются за юридическія лица и уподобляются православнымъ приходамъ, церквамъ и монастырямъ съ ихъ учрежденіями. Это совершенно новое право, данное старообрядчеству (какъ и сектантству).
- 5. Точно также совершенную новость представляеть дарованное старообрядцамъ (и сектантамъ) право устроять начальныя школы для своихъ дѣтей (9 положеніе комитета министровъ). Доселѣ старообрядцы для первоначальнаго образованія своихъ дѣтей должны были пользоваться общими для всего населенія школами, имѣть спеціально свои школы имъ не разрѣшалось, хотя, несмотря на отсутствіе этого разрѣшенія, у нихъ было, и довольно много своихъ школъ, неразрѣшенныхъ или тайныхъ, которыми руководили, по отзыву комитета министровъ, полуграмотные фанатики уставщики, келейницы и чернички. Только въ видѣ опыта во Владимірской и Нижегородской губерніяхъ были разрѣшены правительствомъ двѣ собственно старообрядческія школы. Но опытъ этихъ разрѣшенныхъ, спеціально старообрядческихъ школъ, вышелъ неудачнымъ: познанія учащихся въ нихъ оказались ниже уровня познаній учениковъ школъ церковно-приходскихъ и земскихъ, вслѣдствіе неудачнаго подбора учителей. Однако правитель-

ство ръшило теперь дать всъмъ старообрядцамъ во всей Россіи право на устроеніе своихъ собственныхъ школь. Такія школы допускаются лишь въ мъстностяхъ, гдъ много старообрядцевъ; онъ должны содержаться на собственныя ихъ средства, а состоять - въ въдъніи министерства народнаго просвъщенія и преподавание въ нихъ должно вестись примънительно къ программамъ, утвержденнымъ министерствомъ; учителя для нихъ избираются учредителями этихъ школъ изъ лицъ, обладающихъ образовательнымъ цензомъ народныхъ учителей, и утверждаются подлежащимъ учебнымъ начальствомъ. Законъ Божій въ этихъ школахъ разръшается преподавать по въръ ихъ родителей, при чемъ отъ законоучителя, если такимъ будетъ особое отъ учителя лицо, требуется такой же образовательный цензъ, какъ и отъ учителя. Разумъется, прежнее право старообрядцевъ отдавать своихъ дътей въ общія учебныя заведенія остается во всей силь. И въ эти общія, заведенія, по желанію родителей учащихся старообрядцевъ. могуть быть допускаемы ихъ собственные законоучителя съ вознаграждениемъ за свой трудъ отъ лицъ пригласившихъ пхъ.

6. Досель (по 50 ст. Уст. о пред. и прес. прест.) раскольники не имъли права печатать употребляемыя у нихъ при богослужения книги; они могли пріобрьтать эти книги изъ особой типографіи, учрежденной въ Москвъ (т. е. въ типографіи единовърцевъ при Святотроицкой Введенской церкви у Салтыкова моста). Отнынъ это постановленіе отмъняется (10 положеніе комитета министровъ), и на печатаніе этихъ книгъ внутри Россіи, а также и на ввозъ ихъ изъ-за границы распространяются общія правила о печати з).

<sup>3)</sup> Въ журналѣ комятета министровъ по поводу отмъненнаго теперь запрета старообрядцамъ самимъ печатать ихъ богослужебныя книги и разръшенія пріобрѣтать ихъ въ особой типографія, учрежденной въ Москвѣ, сказано: "правиломъ этимъ въ сущности не устраняется распространеніе старообрядческихъ и сектантскихъ богослужебныхъ княгъ, а лишь монополизируется ихъ печатьніе..." Сказанное относительно печатонія старообрядческихъ богослужебныхъ княгъ, что оно доселѣ соста-

7. Уставщики, наставники и другія лица, исполняющія духовныя требы у старообрядцевь, по дъйствовавшему досель закону, не подвергались за сіе преслъдованію, но за ними не признавалось духовнаго сана и званія, они считались принадлежащими въ тънъ сословіямъ, изъ которыхъ происходили (10 п. закона 1883 года). По указу 17 апръля, эти старообрядческие требоисправители считаются духовными лицами и составляють старообрядческое духовенство; по избраніи ихъ старообрядческими общинами, они утверждаются въ своихъ должностяхъ подлежащею правительственною властію; имъ присвояется особое наименованіе «настояте-лей и наставниковъ», они исключаются изъ тъхъ сословій, къ какимъ принадлежали, и освобождаются отъ призыва въ дъйствительную военную службу и, если пострижены, могутъ именоваться монашескимъ именемъ (9 п. указа); они обязуются вести метрическія книги подъ наблюденіемъ правительственныхъ, или общественныхъ учрежденій для записей рожденій, браковъ и смертей старообрядцевъ (12 положение комитета министровъ), свидътельствуютъ духовныя завъщанія, на правахъ духовныхъ лицъ вообще (10 п. указа), могутъ быть заковоучителями старообрядческихъ дътей какъ въ спеціальностарообрядческихъ школахъ, такъ и въ общихъ, если того пожелаютъ родители учащихся (9 положение комитета министровъ и 14 п. указа). Таково положение въ государствъ старообрядческихъ (и сектантскихъ) требоисправителей, въ которое ставитъ ихъ указъ 17 апръля, положение, совершенно для нихъ новое. По правамъ, дарованнымъ имъ этимъ указомъ, они почти уравнены съ духовенствомъ православной церкви, тогда какъ еще наканунъ 17 апръля они были въ глазахъ правительства простыми мъщанами, или крестьянами, не имъв-

вляло монополію особой типографіи, втрно и понятно каждому; но какт понять, что печатаніе не только старообрядческих, но и сектантских богослужебных книго было монополіей этой типографіи, когда накаків сектантскія книги никогда въ ней не печатались?!

шими никакого отличія отъ прочихъ рядовыхъ старообрядцевъ. Правда и теперь въ паспортахъ, выдаваемыхъ этимъ настоятелямъ и наставникамъ, не должно употреблять православныхъ іерархическихъ наименованій, да воспрещается имъ надъвать священнослужительское облаченіе въ тъхъ случаяхъ, когда сіе будетъ возбранено закономъ (п. 9 и 10 указа). Лишь этими двумя ограниченіями, не снятыми государствомъ съ старообрядческихъ требоисправителей, и оставленныхъ за ними по прежнему, и различаются теперь они (какъ и сектантскіе требоисправители) отъ православнаго духовенства и отъ духовенства прочихъ христіанскихъ исповъданій, да еще нътъ имъ отъ государства жалованья 1).

<sup>1)</sup> Относительно запрещенія употреблять въ паспортахъ старообрядческихъ настоителей и наставнивовъ православныя ісрархическій наименованія въ указъ (п. 9) чувствуется ивкоторая, и довольно большая, неясность. Сказано: "допустить обозначение въ выдаваемыхъ имъ (настоятелямъ и наставнивамъ) паспортахъ въ графъ. указывающей родъ занятій, принадлежащаго виъ среди этого (т. с. старообрядчесваго) духовенства положенія, безъ употребленія однако православных і ісрархическах наименованій". Здёсь ясно, что духовные лица старообрядцевъ не должны называться въ паспортахъ православными ісрархическами наименованіями. Православныя же ісрархическія нависнованія таковы: епископь, архіспископь, митрополить, патріархь, священникь, ісрей, ісромоняхь, пресвитерь, протоісрей, протопресвитеръ, игуменъ, архимандритъ, діаконъ, протодівконъ, іеродіаконъ, архидіаконъ. Итакъ указь запрещаеть употреблять въ паспортахъ, и конечно въ другихъ документихъ, относительно старообрядческихъ духовныхъ лицъ эти православныя ісрархическія наименованія. Это запрещеніе указа ясно; но не ясно, какъ же, не употребляя этихъ наименованій, можно обозначить положеніе изв'ястнаго лица среди старообрядческого духовенства. Если въ графъ, означающей родъ занятій, будеть стоять: настоятель, или наставникь, то это слово обозначить, хотя и слишкомь обще и потому неопределенно, положение этого лица въ общинъ старообридцевъ, именно обозначить, что оно не есть простолюдань, но принадлежить въ ихъ духовенству; но оно не обозначить положенія этого лица среди самого старообрядческаго духовенства, что также допускается указомъ. Какъ въ самомъ дъдъ въ паспортв напр. Іоанна Картушина обозначить положеніе его среди старообрядческаго духовенства? Для окружнической секты австрійской поповщины онъ есть архіспископъ Московскій. Но «врхіспископъ" — одно изъ православныхъ ісрархическихъ наименованій, употребленіе конхъ въ паспортахъ для старообрядцевъ возбранено, -- и какъ же обозначить положение этого старообрядческого "наставника и настоятели" среди старообрядческаго духовенства? Равнымъ образомъ какъ обозначить положение среди своего духовенства какого-либо старообрядческаго діакона, не употребляя наименованія "діяконь?" Узаконенное теперь наименованіе "настоятель", по принятому его употребленію въ православной церкви, подходить только къ однимъ старообрядческимъ священнивамъ; для лицъ же епископской и діаконской степеней это наименованіе неудобно. 9 пункть указа есть буквальное повторевіе 7 положенія комитета менестровъ. Въ самомъ журналъ комитета при излежении его разсуждений о

8. Наконецъ, старообрядцы получили по указу 17 апръля (п. 11) новое для нихъ право вступать въ сившанные браки съ православными, безъ предварительнаго присоединенія ихъ къ православной Церкви, что непремънно требовалось отъ нихъ доселъ (по ст. 33 т. Х, ч. І Свода законовъ), и теперь они уравнены въ этомъ отношеній съ христіанами инославныхъ исповъданій. И относительно вступленія на общественную и государственную службу старообрядцы совершенно уравнены теперь съ православными. Хотя и ранъе въ законъ не существовало никакихъ ограниченій для старообрядцевъ относительно ихъ правъ на эту службу, но на практикъ, въ силу административныхъ распоряженій, нъкоторыя ограниченія были. Теперь всъ такія ограниченія должны быть устраненны и сняты (III отд. положеній, комитета министровъ) и старообрядцы должны быть полноправными членами общества и государства.

Мы пересказали съ нъкоторыми поясненіями всё права, утвержденныя за старообрядцами Высочайшимъ указомъ 17 апръля и опредъляющія новое ихъ положеніе въ Россійской имперіи. Повторимъ ихъ еще разъ вкратцъ.

Старообрядцы теперь съ большею безпрепятственностью, чъмъ прежде, могутъ устроять молитвеные дома, и не только молитвенные дома, но и скиты и обители, школы и богоугодныя заведенія; они могутъ вступать въ бракъ съ православными безъ обязательнаго присоединенія къ церкви и совершенно уравнены съ ними по занятію

правахъ наставнаковъ и настоятелей, сказано просто, что комитетъ нашелъ возможнымь, въ графъ паспорта, указывающей родъ занятій, обозначать званіе старообрядческихъ духовныхъ лиць, "безъ употребленія однако ісрархическихъ наименованіи". Такое заключеніе комитета не содержить въ себъ никакой неясности; но когда это заключеніе взлагали въ видъ отдъдьнаго положенія въ ряду другихъ положеній, представленныхъ Госуцарю для утвержденіи и теперь утвержденныхъ, то вибъсто слова "званіе" (т. е. настоятель, наставникъ) наимсали: "положеніе среди духовенства" и вышла неразръщимая задача для тъхъ, кто долженъ выдавать паспорта старообрядческимъ требоисправителямъ. По. при всей неясности этого выраженія, однако безспорно, что Высочайшій указъ ръшительно запрещаеть старообрядческому духовенству именоваться православными ісрархическими наименованіями.

общественныхъ и государственныхъ должностей. Старообрядческие требоисправители, подъ наименованиемъ «настоятелей и наставниковъ», признаны какъ особое сословие, какъ должностныя лица, утверждаемыя въ своемъ звании правительствомъ, съ освобождениемъ ихъ отъ воинской повинности и исключениемъ изъ тъхъ со-

оть воинской повинности и исключеніемъ изъ тёхъ сословій, къ которымъ принадлежали по рожденію; они
ведуть метрики и законоучительствуютъ. Общины старообрядческія признаны юридическими лицами съ правомъ
на владѣніе движимыми и недвижимыми имуществами.
Съ полученіемъ этихъ правъ, старообрядчество, доселѣ только терпимое въ государствѣ, пріобрѣло положеніе признаннаго имъ вѣроученія, подобно прочимъ
христіанскимъ исповѣданіямъ. Правда, и доселѣ принадлежность къ старообрядчеству не преслѣдовалась
государствомъ и старообрядцы имѣли свободу и возможность удовлетворять свои необходимыя религіозныя
потребности, для чего имъ разрѣшалось при посредствѣ
ихъ уставщиковъ и другихъ лицъ совершать и общественное богослуженіе какъ въ частныхъ домахъ, такъ
и въ нарочитыхъ моленныхъ, но, терпя и допуская
старообрядчество, какъ извѣстное вѣроученіе, государство не знало его, какъ общественно-религіозной организаціи, не считало за опредѣленныя общественныя
единицы ихъ общинъ и самые совершители старообрядческаго богослуженія для правительства и гражданскаго закона были обыкновенными, простыми лицами, ничѣмъ не отличающимися отъ прочихъ старообрядцевъ. Теперь же, съ изданіемъ указа 17 апрѣля,
государство, не входя по прежнему во внутреннюю
жизнь и строй старообряднества и не дарая ому отд оорядцевъ. Теперь же, съ изданиемъ указа 17 апръдя, государство, не входя по прежнему во внутреннюю жизнь и строй старообрядчества и не давая ему отъ себя какого-либо устройства, признало его именно какъ общественно-религіозную организацію, утвердивъ за давно уже въ дъйствительности существующими въ немъ общинами право на законное, юридическое существованіе и надъливъ какъ самыя эти общины и ихъ учрежденія, такъ и руководителей ихъ, настоятелей и наставниковъ, различными правами. Въ этомъ-то признании со стороны государства старообрядческихъ общинъ и ихъ руководителей и сообщении имъ характера юридической законности и состоитъ главное отличіе того новаго въ государствъ положенія, по сравненію съ прежнимъ, бывшимъ до указа 17 апръля, въ какое поставилъ старообрядчество этотъ указъ.

#### IV.

Отношеніе старообрядцевг иг правамг, дарованнымг имг указомг.

Такихъ широкихъ правъ, какія дарованы Высочайшимъ указомъ 17 апръля, старообрядцы еще никогда не имъли въ Россіи, и воистину указъ этотъ для нихъ есть великая царская милость. Но довольны ли они этою милостію?

Несомивно, что въ общемъ — очень довольны и торжествуютъ и славятъ милосердіе и благость Государя. Что же касается частностей, то ивкоторыя статьи указа вызвали въ нихъ удивленіе, ивкоторыя же разочарованіе; такова въ особенности статья о старообрядческомъ духовенствъ.

Указъ, хотя и знаетъ о дробленіи старообрядчества на толки или согласія (п. 5, 6 и 7), но говорить о старообрядчествъ вездъ такъ, какъ будто бы оно было единое и недълимое цълое и какъ будто все оно состояло изъ однихъ поповцевъ, безпоповцы повидимому мало принимались въ соображеніе. Званіе или наименованіе, приданное старообрядческимъ требоисправителямъ, «настоятели и наставники», правда, хорошо извъстно безпоповцамъ: такъ именно и называются у нихъ ихъ требоисправители; но, конечно, безпоповцы сильно удивлены, что въ указъ всъ старообрядческіе настоятели и наставники, а слъдовательно и ихъ, безпоповщинскіе, названы духовными лицами, духовен-

ствомъ (п. 9 и 10), удивлены потому, что даже сами они не считають своихъ настоятелей и наставниковъ за лицъ духовныхъ. Ибо догматика безпоновцевъ не допускаеть въ нынжшнее время лицъ духовныхъ, потому что, по этой догматикъ, антихристъ при патріархъ Никонъ истребилъ Христово священство и они, единственные съ тъхъ поръ истинные, сущіе христіане, по этой именно причинъ оказались безпоповцами, т. е. не имъющими священства и духовенства. У нихъ нътъ священника-пастыря, ихъ стадо ведетъ не пастырь, а передовая овца, такой же простолюдинъ мірянинъ, какъ и прочіе ихъ христіане. Хотя и существуеть у нихъ извъстный молитвенный чинъ на поставление этихъ настоятелей, но всъ разумные и знающіе основаніе своей въры безпоновцы всегда смотрятъ на этихъ настоятелей, да и сами настоятели смотрять на себя не какъ на лицъ священныхъ или духовныхъ, но именно какъ на мірянъ, которые только за крайнюю нужду совершають нъкоторыя тапиства, какія, по ихъ мижнію, и при существовани законнаго священства, за нужду дозволительно совершать мірянамъ. То самое, что совершаетъ у безполовцевъ ихъ настоятель, въ его отсутствіе, безъ всякаго смущенія можеть совершать и совершаетъ всякій другой безпоповецъ, и не только мужчина, но и женщина. Женщина у безпоповцевъ иногда не только настоятельствуеть за моленіемъ, но и крестить и принимаеть на исповъдь; но никто изъ нихъ не думаетъ, что эта женщина есть духовное лицо, священникъ или, по народному нашему, а также и по старокнижному выраженію, попъ, а всё смотрять, что она не больше, какъ и всякая напримъръ повивальная бабка, крестящая слабаго новорожденнаго младенца, по страху, какъ бы онъ, пока пригласятъ священника, не умеръ некрещеннымъ. Но тъхъ таинствъ, которыя безпоповцы не совершають и не имъють, напр. причащенія, ихъ настоятели потому именно и не совершають, что этихъ таинствъ мірянинъ не можетъ совершать ни

при какой нуждъ, и они, будучи именно мірянами, а не духовными лицами, совершать ихъ не дерзають. Нужда же безпоповщинская вся въ томъ и состоить, что у нихъ нътъ именно поповъ, т. е. настоящихъ духовныхъ лицъ, почему они и называются именно безпоповцами. И вотъ теперь эти не имъющіе духовенства безпоповцы въ указъ прочитали, что у старообрядцевъ, а слъдовательно и у нихъ, есть духовныя лица. Повторяемъ, разумные изъ нихъ сильно удивлены такимъ названіемъ; но малосвъдущіе въ этомъ выраженіи указа могутъ видъть подкръпленіе своему мнънію, будто ихъ безпоповскіе попы—настоящія духовныя лица и такими будто считаетъ ихъ даже само царское правительство.

Поповцы несомивнио не довольны твить, что для требоисправителей всего старообрядчества введено одно. именно безпоповщинское наименование настоятелей и наставниковъ: значитъ, для государства, для закона все равно, что ихъ поповщинское духовенство, что безпоповщинскіе такъ называемые отцы; ихъ епископовъ, архіепископа, поповъ и діаконовъ, облекающихся благольныя священническія ризы, это наименованіе сравняло съ безпоповщинскими настоятелями, т. е. съ простыми людьми, которые за службой въ моленной стоять въ тъхъ же кафтанахъ, въ какихъ сидятъ у себя дома и ходятъ на базаръ; и они, бъглопоповцы и австрійцы, «пріемлющіе священство», нисколько въ указъ не различаются отъ безпоповцевъ, вовсе не пріем-лющихъ и не имъющихъ никакого священства. Недовольство этимъ наименованіемъ характерно выразилъ извъстный австрійскій архіепископъ въ разговоръ съ однимъ православнымъ священникомъ Московской епархіи (именно съ о. Александромъ изъ Ильинскаго погоста): «пусть меня пишетъ правительство, какъ хочетъ и какъ знаетъ, а я знаю про себя, что я архіепископъ, а не какой то, не то безпоповскій, не то штундовый, наставникъ, и я такъ никогда себя не стану называть.

Австрійцы, имѣющіе даже трехчинную іерархію, сильно бы хотѣли ужъ если не признанія отъ правительства этой іерархіи, то по врайней мѣрѣ того, чтобы оно дозволило хоть въ паспортахъ означать степени этой іерархіи; но въ указѣ они встрѣтили огорчительное для нихъ запрещеніе употреблять въ паспортахъ всѣхъ старообрядческихъ настоятелей и наставниковъ православныя іерархическія наименованія.

Но еще больше, чъмъ запрещенемъ іерархическихъ наименованій, недовольны поповцы воспрещеніемъ ихъ духовнымъ лицамъ надъвать священнослужительское облаченіе въ тъхъ случаяхъ, когда сіе будетъ возбранено закономъ (п. 10 указа). Этого воспрещенія вообще они никакъ не ожидали встрътить въ указъ о свободъ въры, они ожидали наоборотъ полной свободы, чъмъ и объясняется то, что по мъстамъ, какъ только заслышали о новыхъ правахъ, дарованныхъ указомъ, тотчасъ же и стали нъкоторые старообрядческіе попы показываться и внъ моленныхъ—въ ризахъ, послышалось старообрядческое пъніе на улицахъ, а при моленныхъ зазвонили въ колокола. Но указъ не даетъ старообрядцамъ никакого права на эти дъйствія.

Ничего такъ не желанно для старообрядцевъ, а особенно австрійцевъ, какъ снятіе запрещенія съ этого, такъ называемаго въ законъ, оказательства раскола 1). Крестные ходы и публичныя процессіи съ пконами и пъніемъ, духовенство въ ризахъ не только внутри молитвенныхъ зданій, но и на улицахъ и площадяхъ, колокольный звонъ—мечта всъхъ этихъ старообрядцевъ,

<sup>1)</sup> Публичнымъ оказательствомъ раскола, воспрещеннымъ 11 статьею закона 1883 г., признаются: а) крестные ходы и публичныя процессіи въ церковныхъ облаченіяхъ, б) публичное ношеніе иконъ, за исключеніемъ предношенія иконы провождаемому на кладбище покойнику, в) употребленіе вить домовъ, часовень и молитвенныхъ зданій церковнаго облаченія, или монашескаго и священно-служительскаго одтяній и г) раскольническое птніе на улицахъ и площадяхъ (но на кладбищт птніе и молитвы разрішнются однако безъ употребленія церковнаго облаченія, по ст. 9). Употребленіе наружныхъ колоколовъ при моленныхъ запрещено 8 статьею того же закона, хоти это запрещеніе не повторяется въ 11 статьт, гдт опредъляется публичное оказательство раскола.

пока еще не осуществленная правительствомъ. Желать снятія запретовъ на эти предметы ихъ побуждаеть отчасти религіозное чувство, не имѣющее возможности черезъ нихъ проявиться вполнъ такъ, какъ оно проявляется у православныхъ и потому недовольное этими запретами, а главное—надежда, что тогда, когда снимутся эти запреты, поповщинскій, а въ частности австрійскій расколъ, уже ничѣмъ повидимости не отличаясь отъ православной церкви, будетъ еще болѣе привлекателенъ для простонародья. Вѣдь эти ограниченія, которымъ подчинены старообрядцы, очевиднѣйшія для простонародья знаменія отъ правительства, что оно не считаетъ расколь за истинную вѣру.

Намъ скажутъ, что такое состояние православнаго простонародья печально, если онъ какъ бы по повъсткъ отъ правительства знаетъ, что расколъ заблужденіе, п судить по наружности, тогда вавъ надо бы, чтобы онъ хорошо и обстоятельно зналь и свою православную въру и заблуждение раскола и сектанства. Мы согласны, что такъ бы должно быть; но кто же не знаетъ, что на самомъ дълъ простонародье, въ его массъ, еле знаеть свою въру, а къ знаменіямъ отъ православнаго, царскаго правительства его пріучало само же это правительство цълыми стольтіями, и потому простонародье не очень виновато, что привывло руководиться этими знаменіями. Въ деревняхъ между православными и раскольниками неръдко идуть споры о томъ, гдъ истинная въра, и иногда православный, мало начитанный и пожалуй загнанный раскольническимъ совопросникомъ, ставить его въ безотвътность такимъ заключительнымъ своимъ словомъ: если бы царь считалъ вашу въру за истинную, онъ бы признаваль вашихъ поповъ за настоящихъ, позволилъ бы имъ вездъ ходить въ рясахъ и въ ризахъ и звонить въ колокола. И раскольникъ, слыша этотъ резонъ, вздыхаетъ. Царь, въ понятіи народа, своими законами учить народъ истинъ: не мо-жеть онъ разръшить, чтобы и раскольническое бого-

служение такъ же открыто и торжественно, какъ и православное, совершалось ихъ наставниками, простолюцарь можеть только динами и незавонными попами; терпъть расколъ, но не покровительствовать ему и не равнять его съ православіемъ. Пока эти царскія и правительственным знаменія для малосильныхъ въ разумъ цълы, и «постановленія» върующихъ еще «опредъляющія недозволенное публичное оказательство раскола дъйствують и по нынь», какъ и прямо разъясняеть министръ впутреннихъ дёлъ въ своемъ циркуляръ градоначальникамъ и губернаторамъ, изданномъ съ тою целію, чтобы они везде следили за точнымъ и единообразнымъ выполненіемъ Высочайшаго указа отъ 17 апръля. Жаль, что это министерское разъяснение царскаго указа не сдълано повсюду извъстнымъ ни старообрядцамъ, ни мъстнымъ непосредственнымъ народнымъ властямъ, потому что старообрядцы и послъ изданія этого разъясненія по мъстамъ позволяють себъ нелозволенное оказательство раскола, a эти власти являются равнодушными зрителями нарушенія старообрядцами законовъ о нихъ. Государь Императоръ учредилъ особое совъщаніе для пересмотра и измъненія прежнихъ законовъ о положения въ России старообрядчества (а также сектанства, иновърія и инославія) сообразно съ указомъ 17 апръля. Это совъщание должно составить новые законы о положении неправославныхъ въ Россіи. Что скажуть эти будущіе новые законы, своро услышимъ; но пока они не изданны, даже еще и не составлены, должны дъйствовать неотивненные указомъ старые законы, возбраняющие старообрядцамъ публичное оказательство раскола, и старообрядцы, по долгу върноподданныхъ, должны исполнять эти царскіе о нихъ законы, а не нарушать ихъ.

Указъ требуетъ, чтобы старообрядческие настоятели и наставники въ своемъ звани утверждались правительственною властию (п. 9). Этимъ требованиемъ не довольны если не всъ, то весьма многие старообрядцы.

Во-первыхъ, сама эта правительственная власть глазахъ всёхъ раскольниковъ есть власть еретическая, и въ глазахъ огромнаго большинства ихъ и даже Антихристова, и вдругъ эта самая власть станетъ утверждать въ духовномъ званіи «настоятелей» и «наставниковъ» — чыихъ? — самыхъ истинныхъ христіанъ! Желательна ли для нихъ такая санкція? Не говоря уже о безпоповцахъ, и для поповцевъ она далеко не по сердцу. Во-вторыхъ, утверждение настоятелей и наставниковъ правительственною властію лишить старообрядцевъ той свободы, какою они теперь пользуются въ своихъ отношенияхъ къ своимъ духовнымъ руководителямъ. Теперь, въ случав недовольства настоятелемъ, или попомъ старообрядцы свободно удаляють его и на его мъсто ставять другого. Но не такъ-то легко будетъ освободиться отъ лица, утвержденнаго въ своемъ достоинствъ правительствомъ. Если оно его утвердило, то, разумъется, только оно же и можетъ лишить его присвоеннаго ему званія, -- значить, безъ въдома правительства старообрядцы не могутъ теперь увольнять неугодныхъ имъ настоятелей. А если иной настоятель, по обычаю всёхъ увольняемыхъ, будетъ недоволенъ общиной за это увольнение и потребуетъ отъ утвердившаго его правительства защиты себъ и суда по своему делу? Указъ такимъ образомъ ставитъ старообрядцевъ въ зависимость отъ правительства, налагая на нихъ неизвъстную имъ досель и наврядъ ли пріятную оцеку, и лишаеть ихъ той свободы, съ которой они сжились и едва ли сами хотять добровольно раз-статься. Въ-третьихъ, утвержденіе правительствомъ настоятелей и наставниковъ не удобно для нихъ самихъ и въ бытовомъ, практическомъ отношении. Послъ этого утвержденія они подлежать исвлюченію изъ сословія, къ какому ранте принадлежали. Большинство старо-обрядческихъ требоисправителей—крестьяне. Съ исклю-ченіемъ изъ общества, они потеряють свои права на пользованіе общественною землею. Допустимъ однако,

что старообрядческая религіозная община и по исключенію изъ общества крестьянъ избраннаго ею настоятеля, пожелаеть сохранить за нимъ прежній его земельный надъль, даже дать ему еще больше. Но такое сохраненіе надъла за исключеннымъ изъ крестьянскаго общества возможно лишь тогда, когда все это общество состоитъ изъ однихъ старообрядцевъ и при томъ одной той секты, для которой будетъ служить избранный въ настоятели. Когда же составъ общества будетъ разновърный, то очень возможно, что оставленію надъла за этимъ настоятелемъ воспротивятся или православные, или старообрядцы другихъ согласій, или другіе какіе сектанты, входящіе въ составъ этого общества, и тогда старообрядческій настоятель окажется вовсе безъ земли. А какъ жить безъ земли если не ему самому, то его А какъ жить безъ земли если не ему самому, то его дѣтямъ? А если и самъ этотъ настоятель будетъ уволенъ изъ своего званія, куда онъ дѣнется безъ земли, если то сельское общество, къ которому при исключеніи его изъ крестьянскаго званія отошелъ его надѣлъ, не захочетъ теперь принять его обратно въ свой составъ? Словомъ, въ этомъ требованіи указа, чтобы старообрядческіе настоятели и наставники утверждались правительствомъ, много сторонъ, непріятныхъ и не удобныхъ для старообрядцевъ, и несомнѣнно, что по крайней мѣрѣ, многіе изъ ихъ требоисправителей по доброй волѣ не станутъ искать себѣ утвержденія отъ правительства и останутся по прежнему своболными и правительства и останутся по прежнему свободными и независимыми отъ него, если это будетъ можно. Если же правительство обязательно потребуеть, чтобы они непремънно утверждались его властью, то, конечно, старообрядцы должны будуть волей-неволей покориться. У евреевъ есть «казенные» раввины въ отличіе отъ «духовных»: тъ ведуть метрики и существують для цълей правительства, а эти — дъйствительные раввины-наставники и удовлетворяють духовныя нужды народа. Не вышло бы чего подобнаго и у старообрядцевь, по крайней мъръ въ нъкоторыхъ сектахъ?

Что васается веденія метривъ, которое возложено на старообрядческихъ духовныхъ лицъ, то опять можно думать, что для многихъ старообрядцевъ покажется тяжелою эта обязанность. Въдь метрики для старообрядцевъ уже были заведены правительствомъ еще въ 1874 году, но пользовалось ими слишкомъ ничтожное число старообрядцевъ, а вся остальная масса ихъ отлично умъла обходиться безъ этихъ метрикъ. Въ десяти губерніяхъ и областяхъ за четыре года (1899—1903) у старообрядцевъ было заключено въ дъйствительности 29,431 браковъ, а въ метрики изъ этого числа запи-сано только 1,840; рожденій за это же время было 131,780, а записано въ метриви изъ этого числа только 1.340; умерло 91,634, а въ метрикахъ записано умершихъ 552. Слишвомъ велика развица въ числъ записей и самыхъ событій, подлежавшихъ записямъ, т. е. рожденій, браковъ, смертей. Да нужно обратить вниманіе и на то, что цыфры взяты за самые послёдніе годы, когда къ закону 1874 г. уже нъсколько попривыкли старообрядцы; какія же онъ были въ началь, какъ только вышель этоть законь? Причинъ такого поразительно малаго пользованія метринами со стороны старообрядцевъ комитетъ министровъ видитъ нъсколько, и первую въ томъ, что правами, дарованными распольникамъ, въ томъ числъ и записью въ метрики, могли пользоваться только природные рас-кольники, а совратившіеся въ расколъ не могли. Но мы знаемъ мъстности со сплошь природнымъ раскольвическимъ населеніемъ, и тамъ метрики и въ полиціи и въ волостныхъ правленіяхъ лежали почти безъ всякаго употребленія; и посему совершенное непользованіе ими, или слишкомъ незначительное пользование этой первой изъ указанныхъ комитетомъ причинъ нельзя объяснить. Вторая причина указана комитетомъ въ томъ, что, по понятіямъ раскольниковъ, «полиція не должна была въдать такимъ священнымъ дъломъ, какъ регистрація религіозныхъ обрядовъ и таинствъ». Можно со-

гласиться, что порученіе этой регистраціи и полиціи было непріятно раскольникамъ; можно выражать теперь, конечно, запоздалое сожальніе, почему она не была поручена церковнымъ причтамъ, между темъ какъ на нихъ же возложено ежегодное писанье посемейныхъ сиисковъ раскольниковъ въ двухъ экземплярахъ — трудъ утомительный и почти всегда совершенно безцъльный: посемейные списки населенія, и православныхъ и раскольниковъ, ведутся въ волостныхъ правленіяхъ. Порученіемъ вести раскольническія метрики православнымъ причтамъ была бы устранена и третья причина, какою комитеть объясняеть, почему старообрядцы радко пользовались метриками: отдаленность мъстъ записей въ метрики отъ мъстъ жительства раскольниковъ; потому что церквей, вообще говоря, больше, чъмъ правленій волостныхъ, а тъмъ больше полицейскихъ; у церквей же на общеприходскихъ кладбищахъ раскольники обыкновенно и хоронили своихъ покойниковъ, и, конечно, всякій разъ съ въдома священниковъ; да и приличнъй всего эти записи было бы делать священнику, а не старшинъ, не приставу. Но соглашаясь, что возложение обязанности вести раскольническія метрики на этихъ СВЪТСБИХЪ лицъ было сдълано не совсъмъ удачно, должно однакожъ замътить, что сами старообрядцы въ веденіи метрикъ этими лицами не должны были видъть какую-то профанацію святыни, такъ какъ въ метрикахъ по закону 1874 г. должны были записываться не крещенія, вънчанія, отпъванія, но рожденія, браки и смерти, т. е. не религіозные обряды и таинства, а событія естественной жизни, общей и у старообрядцевъ со всъми людьми, върующими и невърующими. Правительство тъми метриками не входило въ религіозную жизнь раскольниковъ, и полиція, записывая эти акты, не касалась ни сколько религіозныхъ распольническихъ обрядовъ и таинствъ. Въдь совершенно такого же характера метрики устанавливаеть для старообрядцевь и указъ 17 апръля; разница вся въ томъ, что веденіе ихъ возлагается теперь на старообрядческихъ духовныхъ лицъ. Дъйствительныя причины, почему законъ 1874 г. о метрикахъ не пользовался расположениемъ старообрядцевъ и далеко не вполнъ достигалъ своей цъли, лежали вовсе не въ томъ, въ чемъ усмотрълъ ихъ комитеть министровь, а во-первыхь въ самыхъ понятіяхъ распольниковъ о метрикахъ, какъ еретическомъ новшествъ дълъ суетномъ, гръховномъ и богопротивномъ: вспомнить надо австрійскихъ метрикоборовъ и нашихъ лужковцевъ, или недавно замуровавшихся съ матерью Виталіей въ Терновскихъ плавняхъ, которые говорили по поводу всероссійской переписи: «ваши метрики отчуждають нась оть Христа». Мы указали на крайности, но въ крайностяхъ лишь ръзко выразился духъ, общій всему расколу. Правда и то, что метрики, въ которыхъ вивсто прежняго наименованія «раскольникъ», будеть стоять узаконенное нынъ наименование «старообрядецъ», не такъ будутъ противы раскольнику; но въдь и въ австрійскихъ метрикахъ они должны были писаться не «раскольниками» а народнымъ же тамошнимъ ихъ именемъ «липованъ», и однакоже эти метрики тамъ вызвали среди липовинъ метрикоборство. Но положимъ, теперь фанатизмъ раскола ослабълъ, и есть надежда, что поповцами метрики будуть приняты, и ихъ попы, польщенные уравнениемъ ихъ въ этомъ отношеніи съ православными священниками, стануть вести ихъ. Но примутъ ли ихъ безпоповцы, въ огромномъ большинствъ своемъ бракоборы? Какъ бракоборный наставникъ, — ведосеевецъ, филиповецъ, странникъ, — станетъ записывать браки своихъ учениковъ, когда, по ихъ бракоборному ученію, браки въ нынъшнее горькоплачевное время хуже блуда и тайнаго убійства? Какъ такой наставникъ станетъ записывать, что у такихъ-то, имя рекъ, законныхъ мужа и жены, родилось такое-то, имя рекъ, чадо, когда по ихъ въръ у истинныхъ христіанъ въ нынъщнее время вовсе не должно быть дътей и чадородіе для нихъ такой гръхъ,

который отлучаетъ ихъ отъ ихъ секты, которую они считаютъ церковію Божією?! Въдь этотъ наставникъ и крестить такихъ не дозволяемыхъ върою дътей соглашается только подъ условіемъ, что ихъ родители, без-законные во всякомъ случать, т. е. и при записи брака въ метрики, или безъ этой записи (ибо законнаго брака вовсе теперь не можетъ быть—таковъ догматъ). дадуть крыпкій обыть перестать въ отношеніи другь къ другу быть мужемъ и женою, а только братомъ и се-строй, и разойдутся на «чистое житіе». Всякая запись брака и чадородія должны показаться для такого наставника оскорбленіемъ его въры и насившкой надъ нимъ лично, какъ учителемъ именно этой въры, кото-рая ръшительно возбраняетъ и бракъ и чадородіе. Только на одну запись, на запись смерти, пожалуй, согласился бы бракоборный наставникъ: это единственное безгръшное состояние, дозволительное для бракоборныхъ христіань, да и то общее предубъжденіе противь метрикъ навридъ ли допустить его до этой ръшимости. А секта странниковъ считаеть даже догматомъ, могила принадлежащаго къ ней христіанина была неизвъстна для внъшнихъ, т. е. для не принадлежащихъ въ севтъ, а особенно для властей. Вотъ эти понятія раскольниковъ о метрикахъ и самыхъ событіяхъ, въ нихъ записываемыхъ, и глубокое отвращение къ нимъ и служило главною причиною, что раскольники почти не пользовались данными для нихъ еще въ 1874 году метриками. Другою причиною было то, что они не видъли практической надобности въ метрическихъ записяхъ. Если же когда возникали дъла, связанныя съ отсутствіемъ этихъ записей у раскольниковъ, то обык-новенно свидътельскія повазанія и другія доказательства удостовъряли суду спорный вопросъ. Всъ эти условія остаются и теперь, и можно быть увъреннымъ, что метрики, обязанность вести которыя теперь возложена на старообрядческихъ наставниковъ, сильно за-труднятъ по крайней мъръ очень многихъ старообрядцевъ вообще и самихъ наставниковъ въ частности. Если же они и станутъ вести эти гражданскіе акты, то исполняя лишь велёнія власти, не за совёсть, а за страхъ. Но еслибъ и прежде власть требовала непремённой записи въ метрики, старообрядцы, быть можетъ, и тогда бы исполняли это ея требованіе. Но она не требовала, и старообрядцы прекрасно обходились безъ метрикъ и безъ хлопотъ по записи въ нихъ и безъ расходовъ на гербовыя марки и вообще на выправку метрическихъ выписей. Пожелаемъ однако, чтобы надежды правительства не были обмануты, и старообрядцы въ огромномъ своемъ большинствъ не оказались бы и теперь по прежнему невнимательными къ его заботамъ объ ихъ нормальномъ правовомъ положеніи.

Что касается дарованнаго старообрядцамъ права вступать въ браки съ православными безъ предварительнаго присоединенія къ церкви, которое уравняло ихъ въ этомъ отношени съ христіанами инославныхъ исповъданій, то старообрядцы, конечно, рады этому праву, собственно старообрядцы, пріемлющіе бракъ. для бракоборовъ же и такіе законы о бракахъ не интересны. Отмънененный нынъ законь быль тяжекъ для старообрядцевъ, требуя отъ нихъ для брава съ православными перемъны въры. Конечно, эта перемъна въры, именно ради брака, была обыкновенно не искрення, желаніе присоединиться къ Церкви вынуждалось лишь требованіемъ закона и безъ этого вынужденія его и вовсе не было бы; на присоединение въ Церкви, сопровождаемое принятіемъ ея великихъ таинствъ, присоединявшіеся ради брака старообрядцы смотрым просто какъ на неизовжную формальность, исполнение которой давало имъ право на вступление въ бракъ, но не обязывало ихъ къ дъйствительному пребыванію въ Церкви, хотя, чтобы добиться желаннаго брака, такіе люди и заявляли священнику, что они отъ души хотять присоединиться въ Церкви, выслушивали всв его наставленія и поученія, давали требуемую закономъ подписку

о неизмънномъ пребываніи въ православіи и священникъ, присоединивъ ихъ по чину, вънчалъ, иногда и самъ ясно видя всю неискренность такихъ присоедине-ній и всеже ничего не имъя возможности подълать, такъ какъ раскольники исподняли всъ законныя тре-бованія. Конечно, бывали случаи, что присоединившіеся ради брака оставались и на самомъ дълъ въ правосларади брака оставались и на самомъ дѣлѣ въ православіи, но, кажется, чаще случалось, что они не только сами возвращались въ расколъ, но и увлекали туда и своихъ супруговъ, православныхъ отъ природы. Теперь эта пытка священниковъ, волей-неволей участвовавшихъ въ этомъ лицемѣрномъ присоединеніи раскольниковъ къ Церкви, прекращается, и для самихъ раскольниковъ устраняется этотъ законъ, поставлявшій предлогъ къ измѣнѣ своей вѣрѣ и къ обману православной Церкви. Теперь имъ ради браковъ съ православными не нужно будетъ насиловать свою совѣсть; они могутъ вступать въ смѣшанные браки и оставаясь раскольниками, безъ перехода въ православіе, подобно христіанамъ инославныхъ исповѣданій. Такъ—по смыслу указа; но будетъ ли такъ на дѣлѣ? По житейскимъ и бытовымъ условіямъ смѣшаннымъ бракамъ между православными и старообрядцами нельзя не быть. Но раскольники, по своимъ воззрѣніямъ, не признаютъ законными браковъ православныхъ съ еретиками. За православныхъ они считаютъ, конечно, себя, а за еретиковъ—насъ, православныхъ. При уравненіи старообрядцевъ съ инославными въ отношеніи смѣшанныхъ браковъ, тавой ихъ взглядъ на эти браки и на православныхъ, съ инославными въ отношени смѣшанныхъ браковъ, тавой ихъ взглядъ на эти браки и на православныхъ, кажется, не былъ взягъ въ соображеніе. Но взглядъ этотъ твердъ въ расколѣ и по силѣ сего взгляда выйдетъ то, что, за немногими исключеніями, старообрядцы оставаясь раскольниками, ни за что не станутъ ни вступать въ браки съ православными, которыхъ считаютъ еретиками, ни вѣнчаться въ православной, а по ихъ понятію—еретической, церкви, отъ православнаго. а по ихъ понятію—еретического, священника; да и

настоятели и наставники не будутъ разръшать старообрядцамъ вступленія въ бракъ съ православными, безъ перехода православныхъ въ расколъ, чего они по своей энергіи въ нъкоторыхъ случаяхъ и могутъ достигать 6). Извъстно, что ради брака человъкъ способенъ мънять въру, по врайней мъръ наружно, что доказали сами старообрядцы при дъйствіи отмъненнаго нынъ закона, а теперь той же участи и опасности ради брака мънять въру будутъ подвергаться маломощные духомъ изъ православныхъ. И возможно, что по силъ уже не закона, а именно такихъ понятій раскольниковъ, создастся практика, что разновърные женихъ и невъста при самомъ вступлени въ бракъ окажутся опять, какъ и при отивненномъ законъ, единовърными: но только теперь будеть мънять въру православная половина и она станетъ переходить въ расколъ ради брака съ раскольническою половиною. Законъ же гражданскій, дающій свободу каждому совершеннольтнему избирать себъ какое угодно исповъдание и върование (1 п. указа), не будетъ препятствіемъ къ такому переходу православныхъ въ расволъ. Въ д. Харловъ (Бронницваго уъзда) православная дъвица, изъ числа обратившихся изъ раскола, была сосватана за раскольника; но вънчание состоялось не въ церкви, а въ моденной, причемъ раскольническій попъ (Савва Климовскій) сначала присоединиль ее къ расколу, а потомъ уже повънчалъ. Такіе случаи несомвънно будуть совершаться и въ другихъ мъстахъ, и въ этомъ печальная сторона уравненія старообрядцевъ съ христіанами другихъ исповъданій относительно смішанныхъ браковъ.

<sup>6)</sup> Тавому взгляду раскольниковь на браки ихъ съ православными поведимости, противоръчить практика, когда они вступали въ такіе браки, даже съ присоединеніемъ къ церкви. Но противоръчіе это только кажущееся: по бытовымъ условіямъ смъщанные браки были неизбъжны, а совъсть раскольническая успоковвалась тъмъ, что съ православными вступали въ бракъ формально или оффиціально отъ раскольники, но уже отрекпіеся оффиціально отъ раскола и по извъстному пріему присоединевшіеся къ привославной церкви; неискренность же и даже завъдомая личвость такихъ присоединеній оправдывалась или извинялась необходимостію, какую ставиль гражданскій законь, не дозволям смъшанныхъ браковъ православныхъ съ раскольниками, безъ обязательнаго присоединенія ихъ къ церкви, и извѣстнымъ приеципомъ, что цѣль оправдываеть средства.

٧.

## Перестали-лъ старообрядцы послъ указа быть раскольниками?

Къ о. Александру Глаголевскому, священнику Ильинскаго погоста въ Гуслицъ, 22 мая, пришли до десати
старообрядцевъ и выразили свое недовольство на то, что
онъ въ своей проповъди въ этотъ день, говоря о старообрядцахъ, назвалъ ихъ раскольниками, — трое изъ
нихъ были сами въ церкви и слышали проповъдь; они
находили это выраженіе незаконнымъ, такъ какъ Высочайшимъ указомъ отъ 17 апръля повелъвается въ замънъ
наименованія «раскольники» употреблять — «старообрядцы» (п. 7); обиженные прежнимъ, доуказнымъ наименованіемъ, эти старообрядцы даже грозили, что подадутъ
на священника въ судъ, какъ на дерзновеннаго нарушителя воли Его Императорскаго Величества. — Священникъ сдълалъ надлежащее разъясненіе и взволнованные
старообрядцы успокоились. — Недълей ранъе я самъ, бесъдуя съ народомъ въ дофъ Никольскаго единовърческаго монастыря въ Москвъ по поводу Высочайшаго
указа, услышалъ отъ одной женщины (отъ Ирины Васильевны), что наименованіе раскольники потому теперь
отивнено, что оно — невъжливое наименованіе.

Но есть ли въ самомъ дълъ это наименование невъжливость, а теперь, послъ 17 апръля, даже и преступление—ослушание Величества?

Прежде всего—что такое расколь и раскольники и почему такъ называются старообрядцы? Слово расколь или собственно—распри наряду съ другимъ словомъ «ереси» употребляетъ св. апостолъ Павелъ при перечислении тъхъ плотскихъ или гръховныхъ дълъ, троря которыя невозможно наслъдовать царствія Божія: у христіанъ, обязанныхъ жить не плотію, но духомъ, должны быть не распри или расколы, не ереси, но въра, т. е. единая въра, какъ единъ у нихъ Господь, Начальникъ

и Совершитель и единый Учитель этой въры (Гал. 5, 19—25; Ефес. 4, 5; Евр. 12, 2; Ме. 23, 8); и вакъ въ тълъ между его членами не должно быть распри или раздора, такъ и въ Церкви Христовой, которая есть тъло Его, не должно быть распри и раздъленій (1 Кор. 12, 25; 1, 10; Ефес. 1, 23; Римл. 16, 17). 7) И старообрядцы (равно какъ и прочіе сектанты) совершенно согласны съ нами, что отпадение отъ истинной въры п раздъление съ истинной церковию такие гръхи, которыхъ христіане должны всемърно удаляться, чтобы не погибнуть, и по ихъ понятію, не должно быть ни еретикомъ, ни раскольникомъ (сами себя они считаютъ самыми върными учениками Христовыми.) Но, не смотря на всю свою недолженствуемость, эти гръхи всегда были между христіанами, и церковная исторія, начиная со временъ апостольскихъ, говоритъ намъ объ ересяхъ и расколахъ.

Какая разница между этими видами отступленій отъ единства вёры и Церкви? По святому Василію Великому, «древніе еретиками назвали совершенно отторгтихся и въ самой вёрё отчуждившихся, а раскольниками раздёлившихся во мнёніяхъ о нёкоторыхъ предметахъ церковныхъ и о вопросахъ, донускающихъ уврачеванія» (Книга правиль, 1 каноническое правило названнаго святаго отца) или короче (какъ и читается это правило въ Кормчей гл. 21) «еретикъ, иже вёрою чуждь, а иже по нёкоему незнаемому вопрошенію, той есть раскольникъ». Въ отношеніи къ Православной Церкви, между еретиками и раскольниками нёть разности: и тё и дру-

<sup>7)</sup> Слово распри славянского перевода Гал. 5, 20 можеть быть понемаемо какъ расколь, какъ по связи ръчи, такъ и по нъкоторымъ сопоставленіямъ. Ибо словомъ распри переведено будотастай подлиннаго текста, которое, знача буквально стояніе вроянь или на двѣ стороны, можеть означать и вражду, и распри, и противленіе, и бунть, и партік, и разкіленіе, и расколь; въ латинскомь оно переведено черезь dissidia, совершенно уже бливкое по смыслу къ нашему расколь, и диссиденты — названіе рескольниковь въ западныхъ исповѣденіяхъ. Но слокомъ распри переводится не одно будотастат, но и субра, во ми, субрата (1 Кор. 1, 10 и 12, 25), т. е. то самое слово, которымъ у грековъ спеціально означается расколь, даже въ отличіе его отъ ереси. Значить слово распри—будотастат можно понимать какъ расколь—субра, dissidia.

гіе суть отпадшіе отъ нея и отлученные ею ея члены, считають Церковь погръшившею противъ истины и посему «не пріобщаются къ ней, не имъють съ ней никакого общенія и составляють самостоятельныя религіозныя общества, или толки, согласія, секты. Но въ отношеніи самой въры, содержимой еретиками и раскольниками, между ними, по приведенному разъясненію Василія Великаго, есть разница: еретики отпали, отторглись отъ истинной въры, въ чистой Христовой истинъ они примъщали человъческую ложь и заблужденіе, имъють въру извращенную, которую церковь, върная хранительница истины (1 Тим. 3, 15), не признаеть уже вполнъ своей върой, но чуждой себъ, и сами еретики по ихъ въръ не свои для церкви, а чужіе, — таковы напр. были Арій и его последователи аріане, не в ровавшіе въ единосущіе или равенство по божеству Сына Божія со Отцемъ и считавшіе Его тварію; тогда какъ раскольники сами той же въры, что и церковь, въ этомъ смыслъ св. отецъ о нихъ говоритъ: «яко (они) еще не чужды церкви»; причиной же ихъ раздъленія съ нею было нъчто такое, что въ сущности есть ихъ недоумъніе: они придади недоумънному для нихъ вопросу, или вопросамъ слишкомъ большое значеніе и, не видя у церкви своего пониманія, сочли ее за то неправой и отдълилися отъ нея, -- таковы были напр. Наватъ и его последователи наватіане, называвшіеся еще канарами, т. е. чистыми, отдълявшіеся отъ церкви главнымъ образомъ изъ-за того, что мыслили о покаяніи, нежели какъ сущіе въ церкви». Итакъ, расколомъ называется отдъленіе отъ православной церкви не изъ-за въры, какъ бываетъ въ ереси, а изъ-за предметовъ и вопросовъ церковныхъ, о которыхъ отделяющиеся или раскольники, имеють неодинаковое мижніе съ православными 8).

возываеть еще видь церковнаго раздъления: самоченныя сборяща (по Кормчей подцерковники). Самочинныя сборяща—это такія собранія, которыя составляются

Православная церковь отпадшихъ отъ нея въ ХУП въкъ изъ-за книжнаго исправленія людей, именующихся старообрядцами, считаеть и называеть распольниками. Самые звуки этого названія говорять, что старообрядчество состоить изъ такихъ христіанъ, которые нъкогда въ лицъ своихъ предковъ раскололись съ православною церковію и, живъ сперва въ ся материнскомъ домъ, какъ блудныя дъти, ушли потомъ на страну далече. Въ этомъ названіи церковь точно выражаеть свой взглядъ на нихъ или свое суждение о нихъ, отвъчаетъ на вопросъ, за кого она ихъ считаетъ: не за своихъ, т. е. не за върныхъ ей чадъ. не за православныхъ, за еретиковъ, т. е. не за вовсе чуждыхъ ей по въръ, но именно за раскольниковъ, т е. за такихъ отщепенцевъ или отпадшихъ отъ нея христіанъ, которые раздълились съ нею изъ- за «нъкоего незнаемаго вопрошенія». И дъйствительно люди, начавшіе расколь, были той же въры, что и православная церковь и не измыслили вакой-либо ереси, раздълились же они съ церковію изъ-за вопроса о исправленіи богослужебныхъ

пресвитерами, или епископами, осужденными за грёхъ и удаленными отъ священнослуженія, но не покаряющимися состоявшемуся о нихъ суду. Но такъ какъ у составляющихъ самочиныя сборища или у подцервовнивовъ нъть своихъ особыхъ мивній ни относительно вівры, ни относительно ванихълибо вопросовъ церковныхъ и не поваряются они собственно своему духовному начальству по дачнымъ чувствамъ гордости и надменности (Каре 10), то и нельзя ихъ въ строгомъ смыслъ считать отделяющимися оть самой церкви, какь отделяются еретики и раскольники, хотя въ некоторыхъ правилахъ такія лица и называются прямо раскольниками (Каре. 10, 11), какъ называются же раскольниками и такія лица, которыя отдёляются отъ высшихь себя ісрарховь по зазрѣнію вхъ во гръхахъ, раньше соборнаго суда надъ нима, счатав ихъ недостойными церковного общенія и посему прекращая возношенія вхъ имевъ въ молитвахъ (Двукр. 13, 14, 15); очевидно и тъ и другіе называются распольниками не въ томъ смыслъ, въ какомъ понимаеть слово располъ св. Василій Великій, и ихъ скорфе, сообразно его опредфленію, следуеть отнести въ подцерковникамъ, а собранія ихъ въ самоченнымъ, а не раскольническимъ сборищамъ. Да и вообще должно замътить, что слова ересь и расволъ не всегда употребляются въ томъ точномъ смысль, какой придаетъ имъ св. отецъ. Такъ один и тв же наватівне вли канары чистые имь навываются распольнивами, а один отцами и соборами—еретиками (Феоф. 12, II Всел. 7, VI Всел. 95, Даод. 7; о донатистахъ говорится то вакъ о еретикахъ, то какъ о раскольникахъ отщепенцахъ (Каре. 104). И греческое слово ересь, вошедшее безъ перевода во вст языки христіанских народовъ, понимается обывновенно, какъ вжеученіе и расколь, а еретикь, какь раскольникь, т. е. между понятіями ересь и расколь обычно не дълается точнаго различія и они нерэдко употребляются одно вивсто другого.

жнигъ и обрядовъ, бывшемъ при патріархѣ Никонѣ, которое церковь признала дѣломъ добрымъ, а они усмотрѣли въ немъ еретичество; спасая свое православіе отъ мнимой ереси и во имя отождетвляемыхъ ими съ православіемъ такъ называемыхъ старыхъ обрядовъ, они отдълились отъ церкви, составивъ отдъльное отъ нея, раскольническое общество, которое затъмъ и само раскололось на много враждебныхъ между собою партій.—
Здъсь должно сдълать одно замъчаніе, или одну оговорку. Въ продолжени своего раздъльнаго съ церковію существованія и при внутреннемъ распаденіи старообрядческій расколь, особенно въ толкахъ безпоповрообрядческій расколь, особенно въ толкахъ безпоповщинскихъ, дошелъ до потери чистаго и цълостнаго православія: ибо какъ можно назвать православнымъ ученіе, общее всему расколу, что православная вселенская церковь можетъ существовать безъ апостольскаго преемства въ лицъ епископовъ, или въ частности безпоповщинское ученіе, что она можетъ существовать и вовсе безъ Христомъ преданнаго ей священства и что спасеніе возможно безъ благодати таинства святаго Причащенія, въ въчность совершенія котораго безпоповцы върятъ? Эти и подобныя крайности въ понятіяхъ старообрядцевъ образовались вопреки тому ихъ принципу сохраненія православія, во имя котораго они отдълились отъ церкви, заподозръвъ ее самое въ еретичествъ, оботъ церкви, заподозръвъ ее самое въ еретичествъ, образовались изъ желанія оправдать и защитить свое наличное положеніе внъ церкви безъ епископства, или и вовсе безъ священства и, такъ сказать, невольно. Зная это, церковь все еще смотрить на нихъ тъми глазами, какими смотръла въ моментъ отдъленія ихъ отъ нея, когда у нихъ дъйствительно была одна и таже въра, что и у ней самой, и они рознились отъ ней только взглядомъ на богослужебныя книги и обряды, и считаетъ ихъ только раскольниками. Таковъ взглядъ на нихъ всей церкви, такъ и каждаго отдъльнаго ея члена. Въ самомъ дълъ, если я твердо върую и ясно сознаю, что принадлежу въ цервви воистину православной, то какъ же

иначе, какъ не раскольниками, я могу считать старообрядцевъ, которые отдъляются отъ этой православной церкви и считаютъ ее не православной, но еретической?

Названіе старообрядцевъ раскольниками есть названіе, согласно сть ученіемъ Св. Писанія, строго каноническое. И древняя церковь, передъ голосомъ которой благоговъемъ и мы, и старообрядцы, отпавшихъ отъ нея по причинамъ, подобнымъ тъмъ, изъ-за которыхъ отпали наши старообрядцы, называла раскольниками, какъ отпадшихъ по причинамъ другого характера называла еретиками. И конечно, никто изъ старообрядцевъ не посмъетъ признать эти ея названія невъжливыми или оскорбительными для самихъ отпадшихъ. Православная церковь считаетъ старообрядцевъ раскольниками и такъ и называетъ ихъ, и въ этомъ названіи ихъ нътъ ни обиды имъ, ни какой-то грубости или невъжливости, а только, какъ мы и раньше сказали, точное опредъленіе отношенія къ нимъ церкви, отвътъ на вопросъ, за кого она ихъ почитаетъ.

Старообрядцы однако протестують противъ нашего названія ихъ раскольниками. Но ихъ протесть не основателень. Мы не можемъ не считать ихъ раскольниками. Въдь и мы и они находимся въ дъйствительномъ религіозномъ раздъленіи одни съ другими и каждая сторона считаєть себя православною церковію; но православная церковь едина,— значитъ, вто нибудь изъ насъ двоихъ да есть же раскольникъ, а не обои мы одинаково православны. Претензія старообрядцевъ, что бы мы не считали ихъ за раскольниковъ, равносильна тому, что бы мы самихъ себя признали раскольниками, или даже и еретиками, какъ они и считаютъ насъ. 9) Но

<sup>9)</sup> Разъяснение неосновательности протеста старообрядцевъ протявъ названия ихъ раскольниками читай въ книгъ академика Голубинскаго "Къ нашей полемикъ съ старообрядцеми. Изд. 2. Москва, 1905" въ прям на 1 страницъ. Книга эта состоитъ изъ статей, печатавшихся ранъе, начиная съ 1892 г., въ Богосд. Въстникъ и чтенияхъ въ Обществъ Истории и Древностей и нъкоторыхъ новыхъ. Цъна ез 1 р. 70 к., съ перес. 2 р. По нашему мижнию, книга эта необходимое

церковь никогда не смотръла ни на саму себя, ни на отпадшихъ отъ нея глазами этихъ отпадшихъ; такъ и въ отношении и старообрядцевъ: себя она считаетъ православною, а ихъ раскольниками, а не наоборотъ.

Понятно, что при личныхъ объясненияхъ обращаться къ старообрядцу съ названіемъ раскольникъ весьма жестоко, подобно тому, какъ обращаться къ пьяницъ съ названіемъ пьяница, вивсто его собственнаго имени. Пьяница потому и называется пьяница, что онъ пьянствуеть, и пьянство великій грфхъ и никто не долженъ быть пьяницей, но все же, говоримъ, называть пьяницу въ лицо праницей, вивсто собственного его имени, неделикатно, невъжливо. И старообрядца называть раскольникомъ при личномъ обращения къ нему, невъжливо, и такое обращение не сулить ничего, кромъ раздраженія и гивва со стороны старообрядца. Но совстив иное дъло, когда ръчь идетъ о старообрядцахъ въ ихъ отсутствін, или даже и при нихъ, но когда говорятъ о нихъ въ третьемъ лицъ, или даже имъ самимъ излагають православный взглядь на характерь ихъ отношеній и церкви и церкви къ нимъ: тогда вполнъ умъстно, а иногда даже и необходимо употреблять названія: расколь, раскольники. Въдь и старообрядцы, когда высказывають свое понятие о нась, о нашей въръ и церкви, употребляють наименованія: ересь, еретики; они даже и при личномъ обращении съ православными употребляють почти при каждой бесёдё эти наименованія, что, какъ и они должны согласиться, действительно невъжливо и неделикатно. Мы считаемъ старообрядцевъ раскольниками, они насъ еретиками. умъстномъ употребленім этихъ наименованій, не можеть быть и вопроса объ ихъ обидности или невъжливости, но только о върности и справедливости примъненія къ намъ и къ старообрядцамъ выражаемыхъ ими понятін: т. е. действительно ли мы еретики, действительно

пособіе для миссіонеровъ и встях защитняковъ церкви отъ раскольническихъ на нее обвиненій.

ли старообрядцы раскольники? Или иначе сказать, на чьей сторонь, посль нашего взаимнаго раздъленія. осталась истинная православная Христова церковь? Въ ръшеніи этого вопроса весь смысль нашей полемики съ старообрядцами. Но мы въруемь, что церковь, принявъ исправленныя при патріархъ Никонъ книги и обряды, нисколько не погрышила въ въръ и осталась вполнъ православною, и посему старообрядцы, обвинивъ ее въ ереси и отдълившись отъ нея, оказались раскольниками. Это наше наименованіе ихъ, при нашей въръ въ полную православность нашей церкви, вполнъ справедливо и законно.

Но что же значить, что въ Высочайшемъ указъ дъй-ствительно старообрядцамъ присвоено именно это наи-менованіе взамънъ употреблявшагося доселъ наименова-нія раскольниковъ? Седьмой пунктъ указа, гдъ содер-жится повельніе объ этой замънъ наименованія, имъетъ прямую связь съ пунктомъ пятымъ; по пятому же пункту оказывается, что наименованіемъ «расколъ» до указа оказывается, что наименованіемъ «расколь» до указа назывались въ законъ (т. е. въ гражданскомъ) не только старообрядцы, но и вообще отступники отъ православія, т. е. и молокане, и духоборы, и штундисты. и даже хлысты и скопцы, —для гражданскаго закона все это были раскольники. Значитъ, въ то время, какъ и въ обычномъ словоупотребленіи, и въ литературъ, и въ церковныхъ документахъ слово раскольники примънялось только къ старообрядцамъ, а другіе отступники отъ православія обычно назывались сектантами, въ гражданскомъ законъ слово раскольникъ не имъло такой опредъленности и точности: раскольниками назывались не одни старообрядцы, но и всъ вообще отпадшіе отъ православія. Теперь же въ законъ установляется различіе между этими разнохарактерными въроученіями чрезъ раздъленіе ихъ на три группы: старообрядчество, сектантство и послъдователи изувърныхъ ученій, самая принадлежность къ коимъ наказуема въ уголовномъ порядкъ (п. 5), тогда какъ послъдователи первыхъ двухъ, уравненныя

нынъ въ дарованныхъ имъ правахъ (п. 6), подвергаются законной отвътственности только въ случаяхъ нарушенія ими законовъ изъ религіозныхъ побужденій (п. 6); при чемъ принадлежащимъ къ первой группъ вивсто прежняго ихъ и въ тоже время общаго для всёхъ вообще отпадшихъ отъ православія наименованія раскольники присвояется наименование старообрядцы (п. 7). Итакъ, что же? Отрицаетъ ли указъ, что старообрядцы суть распольники? Нътъ, онъ это утверждаетъ, потому что въ число въроученій, обнимаемыхъ въ законъ наименованіемъ расколь, онъ включаеть и старообрядскіе толки и согласія (п. 5, 6 и 7). Для чего же указъ последователямъ этихъ толковъ и согласій присвояетъ наименованіе именно старообрядцевь, взамънь прежняго ихъ наименованія раскольники? Для того, чтобы отличить въ законъ эту группу раскольниковъ отъ двухъ другихъ группъ, отъ сектантовъ и последователей изувърныхъ ученій, которыя такъ же досель не въ законъ своего собственнаго наименованія, а назывались общимъ для всёхъ отпавшихъ отъ православія наименованіемъ раскольники, какъ и старообрядцы. Теперь для большей точности для каждой изъ трехъ группъ, на которыя раздълены въ указъ отпадшіе отъ православія, введено свое особое наименованіе, т. е. три виъсто одного прежняго, а это прежнее, общее всъмъ отпадшимъ, наименование раскольники, упразднено.

Наименованіе старообрядцы, присвоенное нынѣ указомъ самой большей по числу послѣдователей группѣ, нельзя считать терминомъ или наименованіемъ, совершенно чуждымъ доселѣ русскому законодательству: впервые оно читается въ рескриптѣ Екатерины II отъ 13 августа 1785 г. на имя князя Потемкина по поводу поселенія старообрядцевъ въ Таврическую губернію, и съ тѣхъ поръ постоянно употреблялось въ цѣломъ рядѣ Высочайшихъ повелѣній и даже въ нѣкоторыхъ законодательныхъ актахъ послѣдняго времени. Такое названіе однихъ и тѣхъ же по вѣрѣ лицъ въ оффиціальныхъ и

даже законодательных актахъ то раскольниками, то старообрядцами не должно казаться удивительнымъ, потому что названія раскольникъ и старообрядецъ не заключаютъ въ себъ противоръчивыхъ понятій, но первое изъ нихъ есть названіе общее или родовое, а второе частное или видовое, (раскольниковъ, какъ и еретиковъ, много видовъ, а не одни наши старообрядцы), и одинъ актъ, называвшій извъстныхъ лицъ раскольниками, этимъ названіемъ говорилъ объ отношеніи ихъ къ православной церкви, другой же актъ, подразумъвая общенизвъстное, что эти лица въ отношеніи къ церкви именно раскольники, называлъ ихъ частнъйшимъ или видовымъ именемъ раскола,—старообрядцы, говорящимъ о характерныхъ особенностяхъ этого вида раскола.

Конечно, указъ могъ бы и теперь сохранить въ гражданскомъ законъ за старообрядцами старинное ихъ наименование раскольники, подъ которымъ долгое время, когда не было новыхъ отпаденій отъ церкви, только одни они въ немъ и разумълись, а потребная для закона точность и опредъленность могла бы быть достигнута чрезъ оставление этого наименования исплючительно за одними старообрядцами и чрезъ введеніе въ для прочихъ, отпадшихъ отъ церкъи уже впоследствіи, взамънъ этого, первоначально только старообрядческаго, но потомъ перенесеннаго и на нихъ, общаго наименованія раскольники, тъхъ самыхъ наименованій, какія и дъйствительно введены для нихъ указомъ; и тогда, какъ п теперь, для каждой изъ трехъ группъ, на которыя указомъ раздълены различныя въроученія, обнимаемыя нынъ словомъ расколъ, были бы въ законъ свои особыя наименованія, а именно: расколь (вмъсто узаконеннаго теперь старообрядчество), сектантство и послъ-дователи изувърныхъ ученій. Но на исключеніе изъ закона и на отмъну наименованія старообрядцевъ раскольниками имъли вліяніе прежнія и новыя ходатайства о сей отмънъ самихъ старообрядцевъ, почитающихъ это наименованіе для нихъ уничижительнымъ и оскор-

бительнымъ: въдь имъ приходилось въ оффиціальныхъ случаяхъ, и устно и письменно, не только отъ другихъ получать наименование раскольниковъ, но и самимъ себя такъ называть. Московскіе безпоповцы, прося, какъ и другіе, узаконить за ними наименованіе старообрядцы, довольно основательно указывали на то, что всв отпадиля отъ Грековосточной церкви общества въ законахъ Русскаго государства называются не такъ, какъ о нихъ понимасть эта церковь, а такъ, какъ они сами себя называють, наприм. католики называются именно католиками, лютеране лютеранами, и лишь один старообрядцы называются не своимъ собственнымъ именемъ, какимъ сами себя называють, а тъмъ именемъ, какимъ называеть ихъ церковь; и они просили уравневія ихъ съ прочими христіанами въ отношеніи наименованія ихъ въ гражданскомъ законъ ихъ собственнымъ именемъ. Эти ходатайства уважены и за ними узаконено жеданное ими наименованіе.

Кажется, что и вообще въ указъ проводился принципъ, на который указывало безпоновщинское прошеніе, какъ это можно видъть и по возбраненію именовать впредь дамаитовъ въ оффиціальныхъ актахъ язычниками и идолопоклонниками (п. 16). Но если такъ и если слово раскольники устранено изъ закона для того, что бы избавить старообрядцевъ отъ кажущагося имъ оскорбительнымъ чужого для нихъ наименованія, то равнымъ образомъ никакъ не должно было вводить въ законъ и слова сектавты, потому что никакіе сектанты такъ себя не называютъ и потому что иностранное слово сектантъ въ сущности равнозначуще русскому слову раскольникъ потому слову раскольникъ для какого-либо штундиста, какъ и названіе раскольникъ для какого-либо окружника, ибо ни тотъ, ни другой не

<sup>10)</sup> Secte, секта, расколь, ересь; Sectirer, сектанть, раскольникь, еретикь. Secte, секта, толкь, расколь, ересь; Sectaire, сектанть, раскольникь; Sectateur, последователь секты, приверженець, сектанть. (Выписка изъ Полныхъ Словарей немецко-русскаго и французско-русскаго Макарова).

считають свои религіозныя общества, въ которымъ принадлежать, сектою, или расколомъ, но самою настоящею Христовою церковію, а самихъ себя не сектантами, не раскольниками, но самыми истинными христіанами. Чрезъ введеніе въ законъ наименованія сектанты предполагаемый принципъ въ указѣ нарушенъ и сектантамъ, если и они разсуждаютъ такъ, какъ старообрядцы, нанесена обида, только что снятая со старообрядцевъ и дамаитовъ.

Старообрядцы ходатайствовали и исходатайствовали себъ это наименование вмъсто наименования раскольники, которое казалось имъ оскорбительнымъ. Но если бы они вдумались, какъ должно, въ это излюбленное ими наименованіе старообрядцы, они увидъли бы, что и оно унижаетъ пхъ, ибо называетъ ихъ не по въръ во Христа, а по богослужебному обряду, т. е. обличаеть ихъ въ пристрастій къ этому обряду и въ предпочтеніи его самой въръ. Церковь-предиеть въры христіанина, живое и благодатное общество върующихъ во Христа людей, его мать и кормилица, хранительница и наставница, есть создательница и установительница своихъ богослужебныхъ обрядовъ и потому властная въ нихъ, п она, по соборнъ сознанной потребности, можетъ улучшать и исправлять свои временные и мъстные обряды, и христіанинь съ верою и любовію должень эти исправленія принимать. Названіе старообрядцы говорить, что для именующихся этимъ названіемъ не столько дорога истинная въра, сколько эти такъ называемые старые обряды. Оно показываеть, что старообрядцы не различили, но смъшали и уравняли богооткровенную въру и ен въчныя истивы съ человъче. скими обычаями и обрядами и возвели ихъ въ догматы, потому что такое именно неразумное пристрастіе ихъ къ обрядамъ и неразличение ихъ отъ самой въры и ея догматовъ и были причиной порицанія ими церкви, исправившей эти такъ называемые старые обряды: это исправленіе было сочтено ими (ихъ предками) за изийну и нарушеніе въры, а принятіе церковію исправленных обрядовь за принятіе ею ересей, по страху передъ воторыми они и отдълились отъ нея, невольно совершивъ черезъ то страшный гръхъ раскола. Итакъ, это слово заключаеть въ себъ обличительный для старообрядцевъ смыслъ, хотя они и не чувствуютъ этого обличенія и даже хвалятся этимъ именемъ. Въ сущности слово старообрядцы звучитъ даже болъе осуждающимъ тономъ, нежели слово раскольники, ибо раскольниками старообрядцевъ считаютъ другіе, и они полагаютъ, что ошибочно, старообрядцами же они называють себя сами: отъ осуждающаго смысла этого названія имъ некуда уйти.

Но какъ бы ни понимать смыслъ слова старообрядецъ и какъ бы ни относиться къ повельню указа
отъ 17 апръля о замънъ прежняго и общаго со
всъми отпадшими отъ церкви наименованія старообрядцевъ раскольниками, во всякомъ случать это, досель
только народное и обычное, наименованіе теперь, послъ
17 апръля, принято въ законъ и должно стать оффиціальнымъ ихъ наименованіемъ, подъ которымъ они и
будутъ жить въ Русскомъ государствъ. Указъ, опредъливъ сравнительно новое положеніе старообрядцевъ,
равно какъ и сектантовъ въ государствъ, далъ имъ и эти
новыя для нашего гражданскаго закона наименованія.
Высочайшій указъ обнзателенъ для встать подданныхъ
Его Императорскаго Величества или для встать гражданъ Русскаго государства и отнынъ наименованіе
старообрядцы должно быть употребляемо во встать касающихся старообрядцевъ документахъ и оффиціальныхъ актахъ, гдъ раньше, до 17 апръля, не только
можно, но и должно было употреблять наименованіе
раскольники и даже наоборотъ нельзя было писать
слова старообрядецъ, какъ не признаннаго въ законъ.

раскольники и даже наобороть нельзя было писать слова старообрядець, какъ не признаннаго въ законъ. Но имъющій всю силу для государства, указъ имъеть силу и для церкви, поскольку она находится въ извъстныхъ отношеніяхъ къ государству. Посему во

всѣхъ актахъ, имѣющихъ церковно-государственное значеніе, каковы, напр., метрики, исповѣдныя росписи, должно отнынѣ употреблять вмѣсто слова раскольникъ слово старообрядецъ; точно также въ наименованіяхъ братствъ, миссіонеровъ и подобныхъ учрежденій и должностей, имѣющихъ общественный и признанный правительствомъ характеръ, гдѣ пишется слово противораскольническій, это слово должно быть замѣнено теперь словомъ противостарообрядческій 11). Конечно, мы высказываемъ наше личное мнѣніе; навѣрное, послѣдуетъ и распоряженіе церковной власти и по этому вопросу, какъ уже были отъ нея разъясненія или распоряженія по друдимъ вопросамъ, вызываемымъ указомъ, — разъясненія, особенно желанныя для священниковъ тѣхъ приходовъ, гдѣ есть старообрядческій расколь 12).

Но эта замѣна наименованія раскольникъ наименованіемъ старообрядецъ, произведенная указомъ 17 апрѣля и обязательная не только для государства, но отчасти и для церкви, не должна подавать повода старообрядцамъ къ перетолкованію ея въ смыслѣ воз-

<sup>11)</sup> Задолго до указа 17 апрвля, еще въ іюль 1904 г., Владыка-матрополить, по моей просъбь, благословиль инт не употреблять въ моемъ татуль пралагательнаго противораскольначескій, какъ возбуждающаго недовольство въ старообрядцахь, не замънавъ его однако и словомъ противостарообрядческій, хотя въ Москвъ есть и противосентантскій епархіальный миссіонеръ. Распредъленіе спеціальностей между миссіонерами можно совствува не обозначать въ ихъ татулахъ, онт могуть быть точно означены въ указахъ объ ихъ назначенія.

<sup>12)</sup> По разъяснительному опредвлению Св. Синода (Церк. Ввд. 1906 г. № 4), въ исповъдныя росписи, которыя ведутся лишь о людяхъ православнаго исповъданія, за воспослъдованіемъ разсматриваемого указа, не представляется основаній видючать старообрадцевъ и сектантовъ (т. е. ихъ больше не нужно писать въ этихъ росписяхъ).

Для совершенія брава ляць православнаго и принадлежащаго въ старообрядчеству, безь присоединенія послідняго въ церкви, что дозволяется 11 пунктомь указа, священникь раньше троекратнаго оглашенія должень востребовать отъ принадлежащаго въ старообрядчеству лица предбрачное о немъ свядітельство старообрядческаго наставника, или удостовіреніе полицій о вийбрачкомь его состояній и правоспособности въ вступленію въ бравь, а также подписку въ томь, что оно не будеть поности своего супруга за правословіе и что рожденныя въ семъ бравь дійти будуть крещены в воспитываемы въ православнаго исовіданія. Также должно поступать и относительно сийшанныхь бравовъ православныхь съ сектантами. Но разрішнють такіе брави епархівльныя начальства, а не сами священники, въ чемъ значительное неудобство опреділенія Св. Синода по этому вопросу (Церк. Въд. 1905 г. № 47).

величенія раскола надъ православіемъ. Дъйствительно, теперь отмънено прежнее ихъ наименование раскольники, но это, какъ мы видёли, сдёлано во-первыхъ для достиженія точности и опредъленности закона, которомъ доселъ этимъ именемъ назывались не только одии старообрядцы, но и всъ вообще приверженцы разнохарактерныхъ ученій, отпавшіе отъ православія, а во-вторыхъ для того, чтобы избавить старообрядцевъ отъ казавшагося имъ оскорбительнымъ наименованія раскольники, а вовсе не для того, чтобы показать, будто государство перестало считать старообрядцевъ дъйствительными раскольниками. Государство вигдъ не объявляло, что старообрядцы больше не раскольники; да оно и не можеть никогда сего сдълать по самому своему существу, ибо расколъ есть явление редигизное, и первое и единственно авторитетное суждение объ отношения въ нему церкви принадлежитъ церкви же. а не государству. Государство не можетъ старообрядцевъ изъ раскольниковъ, за каковыхъ признаетъ ихъ церковь, превратить въ не раскольниковъ, т. е. въ еретпковъ, или въ православныхъ. Указъ же 17 апръля, какъ мы видъли, ръшительно утверждаетъ, что старообрядцы -- одна изъ раскольническихъ группъ, не пытается дать какого-дибо новаго опредъленія взаимныхъ отношеній между ними п церковію; у него, повторимъ, и ЦЪЛИ подобной быть не могло, ибо онъ опредъляетъ новое отношение къ старообрядчеству не церкви, но государства. Если же, не смотря на всю нелъпость предположения, логика старообрядцевъ будетъ строить такое умозаключение: царь вельль писать насъ раскольниками, значить мы и не раскольники и онъ призналъ насъ православными; слабость этого умозаплюченія можеть быть попазана противопоставленіемъ ему другого умозаключенія: въ томъ же указъ (п. 16) царь не велълъ ламантовъ писать идолопоклонниками и язычниками, значить они и не идолоповлонники и не язычники. Но какъ изъ того, что ламаиты не будутъ больше писаться въ оффиціальныхъ актахъ идолоповлонниками и язычниками, не следуеть однако, что они и дъйствительно не идолопоклонники язычники; такъ точно и изъ того, что старообрядцы не будуть больше именоваться въ такихъ же конечно актахъ раскольниками, не выходить, что они и на самомъ дълъ не раскольники - Старообрядцы въ указъ названы собственнымъ именемъ своего раскола съ церковію. Названіе же отпадшихъ отъ церкви однимъ частнымъ или видовымъ именемъ ихъ ереси или раскола, безъ прибавленія общаго или родоваго имени, было употребительно и у св. отцовъ и въ соборныхъ правилахъ; изъ послъднихъ укажемъ для примъра на правила 8 и 19 перваго вселенскаго собора и на правила 77-80, 102, 103 и 105 собора Карвагенскаго, гдъ о чистыхъ, павликіанахъ и донатистахъ говорится безъ прибавленія къ этимъ ихъ именамъ словъ еретики, или раскольники. Но изъ того, что въ этихъ даже чисто церковныхъ актахъ поименованные септанты не названы ни еретивами, ни раскольниками, никто не выведеть заключенія, что они были православные; такъ точно и пзъ названія старообрядцевъ въ Высочайшемъ указъ и въ другихъ гражданскихъ и церковно-гражданскихъ актахъ этимъ частнымъ именемъ ихъ раскола невозможно дълать заключенія, что они не раскольники, а православные.

Понятно также само собою, что называя послѣдователей извѣстныхъ толковъ и согласій старообрядцами, указъ не хочетъ сказать, что по сему самому православные суть новообрядцы, какъ въ послѣднее время, но еще задолго до указа, стали съ особенною охотой называть православныхъ въ своихъ сочиненіяхъ старообрядческіе писатели. Подобно тому, какъ древнія правила соборовъ и св. отцовъ, употребляя относительно наватіанъ ихъ собственное названіе чистые или по-гречески—кавары (1 Всел. 8, Вас. Вел. 1, по Книгъ правилъ), не говорять черезъ то, что сами православные нечистые, такъ точно и Высочайшій указъ 17 апръля, называя одну изъ рас-

кольническихъ группъ старообрядцами, употребляетъ относительно ихъ наименованіе, какимъ они и сами себя называютъ и подъ какимъ извъстны въ народъ; въ этомъ наименованіи нътъ и нельзя искать никакого указанія на обряды православной церкви.

Интересно, что старообрядцы, которые даже предъ правительствомъ ходатайствовали, чтобы ихъ называли и въ законъ именно такъ, какъ сами они себя называютъ, въ отношени къ церкви и православнымъ не держатся этого принципа и поступаютъ вопреки заповъди Спасителя: вся, елика аще хощете, да творятъ вамъ человъцы, такъ и вы творите имъ (Мате. 7, 12), потому что они, особенно въ лицъ своихъ писателей, называютъ православную церковъ повообрядческою, а ея членовъ новообрядцами, т. е. такимъ именемъ, какимъ православная церковь и ея чада сами себя никогда не называютъ. Это имя совершенно не извъстно и чуждо православію.

Что можно разумъть подъ именемъ новообрядцы? Слово обрядъ какъ древніе, такъ и современные старообрядцы въ своей массъ понимали и понимаютъ, какъ слово въра, и посему наименование старообрядцы, по ихъ пониманію, означаетъ людей, содержащихъ старую и истинную въру или старовъровъ, сущихъ православныхъ христіанъ. Сообразно съ этимъ пониманіемъ въ устахъ старообрядцевъ и подъ перомъ старообрядческихъ писателей, отлично понимающихъ толпу, для которой они пишутъ, и знающихъ ея языхъ, слово новообрядцы означаеть людей, у которыхъ въра не старая, а новая, не истинная а ложная, или людей не православныхъ, а еретиковъ, не христіанъ, а никоніанъ. Это-то же самое понимание, какое выражено въ словахъ Соловецкой челобитной, что Никоновы ученицы проповъдують въру новую, незнаемую, ея же не дай Боже и помыслити, хотя разница между челобитчиками и вообще хранителями «старой» въры и этими будто-бы Никоновыми учениками состояла не не въразной въръ, а главнымъ

образомъ въ разномъ сложени трехъ перстовъ въ честь той же единой нераздъьной Троицы, въ которую объстороны одинаково въровали.

Но слово обрядъ имъетъ свой собственный смыслъ, отличный отъ слысла слова въра. Обрядъ есть внъшнее выражение религозныхъ мыслей и чувствъ; какъ показываетъ самое слово, онъ есть то, чъмъ обряжается, или украшается въра, какъ бы то же для въры, что одежда для дъла. Понятно само собою, сколь нуженъ обрядъ; но столь же понятно и то, что обрядъ не дороже и не важнъе самой въры, какъ тъло не дороже и не главнъе одежды. И какъ человъкъ старается улучшить свою одежду, такъ церковь всегда имъла стремление украсить свои обряды. Измънение обрядовъ — въ самой ихъ природъ, и исторія церкви свидътельствуетъ о законности этого исправленія.

о законности этого исправленія.

И несомнівно, что и между старообрядцами есть люди, знающіе этотъ собственный смыслъ слова обрядь, и сами старообрядческіе писатели, по крайней мірів нівноторые изъ нихъ, употребляющіе слово новообрядцы, понимають это слово не такъ, какъ понимаеть его толпа, а въ собственномъ его смыслів, и весьма жаль, что они, употребляя по разному понимаемое слово, допускають двусмысліе, вмісто того, чтобы разъяснять толпів истину. При правильномъ пониманіи слова обрядъ называніе старообрядцами православной церкви новообрядческою говорило бы лишь о сравнительной, по ихъ понятію, древности обрядовъ, употребляемыхъ старообрядщами и церковію, даже не касаясь прямо сравнительнаго достоинства этихъ обрядовъ, а самая віра и православіе церкви, имізющей новые обряды, этимъ названіемъ не зазирались бы. Не сомнівню, говоримъ, есть и такіе старообрядцы, съ такимъ понятіемъ; и такому понятію старообрядцевъ о церкви можно только радоваться, потому что они разумніве своихъ предковъ и многихъ современниковъ относятся къ церкви. Если бы и всё старообрядцы стали понимать слово обрядъ въ подлин-

номъ его смыслъ, тогда ихъ расколъ съ церковью былъ бы подсъченъ въ самомъ корнъ, ибо было бы осуждено основное положение ихъ предковъ, что церковь измънила самую въру Христову; тогда церковь стала бы для нихъ уже не Никоновой, но опять Христовой, не еретической, но православной, не иновърной, но единовърной, хотя и разнообрядной, т. е. тогда всъ старообрядцы стали бы на ту точку зрънія, на которой стоятъ теперь единовърцы, и несомнънно, присоединились бы къ ней или безусловно, или на правахъ единовърія.

Но хотя въ называни старообрядцами православной церкви новообрядческою вмъсто нововърной или ерети ческой и можно отчасти усматривать исправление старообрядческого понятія о ней и смягченіе ихъ отношеній къ ней, но все же по существу это названіе несправедливое. — Говоримъ не о спорности утвержденія, будто всъ такъ называемые старые обряды дъйствительно древнъе обря-довъ, введенныхъ въ Московской церкви въ патріаршество Никона, но по существу. Оно было бы разумно лишь въ томъ случат, если-бъ и Грекороссійская церковь, подобно старообрядческимъ сектамъ, отождествляла обрядъ съ върой и изъ-за него ушла бы изъ вселенской церкви, какъ ушли изъ нея старообрядцы. Но православная Русская церковь, какъ до Никсна, такъ и нынъ состоитъ въ единствъ въры со вселенскою церковію и считаеть себя преемницей церкви времень первыхъ нашихъ патріарховъ, когда у насъ въ Москвъ употреблялись нъсколько отличные обряды, чъмъ употребляются теперь, да и сама она въ своемъ единовъріи имфетъ эти самые обряды, свидфтельствуя самымъ дъломъ, что, по ея разуму, единству въры не препятствуютъ разные обряды. — Представимъ, что при учреждении единовърія или потомъ, по его учреждении, явились въ числъ православныхъ такіе ревнители общедерковныхъ обрядовъ, которые стали бы говорить, что дозволенные въ единовъріи обряды — раскольническіе, еретические, и церковь, дозволивъ ихъ, сама впала въ

ересь, и потому должно отъ нея отдълиться. Представимъ далъе, что эти люди не только такъ разсудили, но и поступили по своему разсужденію и дъйствительно по этой причинъ отдълились отъ церкви и образовали особую, новую раскольническую секту. Такъ какъ причиной ихъ отдъленія отъ церкви было бы ихъ мнъніе, что безъ исправленныхъ или такъ называемыхъ новыхъ обрядовъ не возможно быть православными и употребление всякихъ обрядовъ, или даже одно дозволение этихъ иныхъ обрядовъ есть впадение въ ересь, еретичество, то эту предполагаемую секту было бы вполнъ правильно назвать сектою новообрядцевъ или новообрядческою, потому что знаменемъ ея раздора съ церковію являлись бы новые обряды, точь-въ-точь, какъ у старообрядцевъ такимъ знаменемъ являются обряды старые. Только этой воображаемой сектъ можно бы съ полнымъ Только этой воображаемой севть можно бы съ полнымъ правомъ придать имя новообрядческой. Но какъ называть такимъ именемъ православную церковь, которая ничьмъ и нисколько не даетъ повода къ такому уподобленю ея этой воображаемой секть, или нашимъ старообрядцамъ? Въроятной причиной изобрътенія такого неподходящаго къ ней наименованія служило у изобрътшихъ его старообрядцевъ сужденіе по себъ: они, такъ сказать, измърили церковь на свой аршинъ. Но церкви чуждь разумъ и духъ раскольническаго, или еретическаго обрядовърія и имя, взятое отъ обрядовъ старыхъ, или новыхъ, ей вовсе не къ лицу. Она носитъ имя не человъка и не человъческаго обычая или обряда, но создавшаго ее и спасшаго ее Своею честною кровію Сына Божія и имя чистой, неповрежденной заблужденіями, своей въры въ Него: она есть церковь Христова, православная; ни старообрядческой, ни новообрядческой ее не должно и нельзя называть. не должно и нельзя называть.

Итакъ, повелъніе Государя въ указъ 17 апръля именовать старообрядцевъ не общимъ для всъхъ отпадшихъ отъ церкви именемъ раскольниксвъ, какъ они именовались прежде, но однимъ частнымъ и собственнымъ ихъ именемъ, старообрядцевъ, и, какъ слѣдствіе этого повелѣнія, такое именованіе ихъ въ законахъ государства, въ гражданскихъ и церковно-гражданскихъ докуменнахъ и актахъ не должны быть понимаемы и толкуемы старообрядцами въ томъ смыслѣ, что теперь государство и даже сама церковь считаютъ ихъ больше не раскольниками, но православными и что они могутъ по праву называть ее церковію новообрядческою, указъ не даетъ къ такому пониманію и толкованію никакого основанія. Государство и послѣ указа признаетъ православную церковь господствующей и православной, а старообрядцевъ отпадшими отъ нея, т. е. раскольниками.

И церковь, какъ и государство, нигдъ не возвъстила, что она перемънила свой взглядъ на старообрядцевъ. Указъ 17 апръля, косвенное значение котораго для церкви мы отмътили, не имъетъ для нея прямаго значения. Свои отношения къ отпадшимъ отъ нея церковь опредъляетъ не царскими указами, а своимъ собственнымъ судомъ, изрекаемымъ на соборахъ. О старообрядцахъ ею былъ изреченъ судъ на Великомъ Московскомъ соборъ 1667 года, когда они за свою непокорность и противление ръшению церкви по вопросу о исправлени книгъ и обрядовъ и за хулы на нее были подвергнуты ею отлучению и клятвъ. Съ тъхъ поръ они, именуемые старообрядцы, стали для церкви и ея членовъ раскольниками.

Измънить этотъ взглядъ церкви на старообрядцевъ и заставить православныхъ не считать ихъ больше за раскольниковъ не можетъ никакой указъ. Скажу больше, этого не можетъ сдълать даже церковъ. Сдълать это могутъ только сами старообрядцы. Какъ? Прекративъ свои хуленія на церковъ, какъ на зараженную будто бы Антихристовой скверною и ересьми многими, сознавшись и покаявшись въ гръхъ раскола и бросивъ свои толки и согласія, иначе сказать — присоединившись къ ней. Это — единственный путь къ тому, чтобы мы не считали старообрядцевъ за раскольниковъ, другого

нътъ. Церковь можетъ только облегчить для старообрядцевъ вступленіе на этотъ путь. Она и нынъ употребляетъ различныя мъры къ примиренію съ собою этихъ отторгшихся отъ нея чадъ (миссія, единовъріе, школы), и нарочито займется изысканіемъ мъръ къ этому примиренію на предстоящемъ церковномъ соборъ. Повторимъ слова Государя: да благословить же и умудритъ Господь старообрядцевъ съ полною искренностію идти и пойдти навстръчу желаніямъ и стремленіямъ православной церкви возсоединить ихъ съ собою! И когда это возсоединеніе совершится, только тогда старообрядцы перестанутъ быть раскольниками, а не раньше.

## ٧1.

## Нужна ли послъ указа миссія?

Въ числъ недоумъній, порожденных указомъ 17 апръля, намъ, миссіонерамъ, приходилось слышать и такое: конецъ пришелъ теперь вашему дълу, — старообрядцы и сектанты получили полную свободу въры и на ваши бесъды, лекціи и проповъди ходить больше не станутъ; съ къмъ же вы будете бесъдовать и для кого ораторствовать и процовъдывать?! Это недоумъніе объясняется недостаточно яснымъ представленіемъ о сущности миссіонерскаго дъла и о веденіи этого дъла до указа.

Единство въры и церкви есть норма, въ обязательность которой върують всъ, именующе имя Христово. И какъ нераздълимъ и единъ есть Самъ Христосъ, также нераздълимо и едино должно быть и христіанство, т. е. все върующее въ Него человъчество. Первымъ увърозавшимъ въ Него людямъ Христосъ далъ завътъ любви и единства. Но въ прямое нарушение этого завъта отъ созданной Имъ святой церкви по временамъ отпадали то одна, то другая часть ен членовъ, такъ что теперь рядомъ съ православной церковью, столномъ и утверждениемъ Христовой истины, существуютъ многія, раз-

дичающіяся между собою по степени удаленія отъ истины, еретическія и раскольническія секты, именующія себя также церквами. И въ Русскомъ народѣ нѣтъ религіознаго единства, потому что отъ православной церкви, къ которой нѣкогда онъ весь принадлежалъ и къ которой нынѣ принадлежить его огромное большинство, отдѣлились послѣдователи именуемаго старообрядчества и сектанства: ихъ разрозненныя и разбившіяся между собою стада бродять вокругъ двора православной церкви. Но православная церковь не можетъ забыть этихъ заблудшихъ овецъ; она болѣзнуетъ о нихъ и милосердствуетъ и, подражая своему создателю, Доброму Пастырю, исходитъ навстрѣчу къ нимъ, чтобы взыскать и спасти погибшихъ и возсоединить съ собою отпадшихъ отъ нея. Эта ея дѣятельность въ отношеніи къ заблудшимъ и есть миссіонерская дѣятельность, а лица, которымъ она поручаетъ такую дѣятельность, какъ нарочитое ихъ служеніе, суть миссіонеры.

Миссіонерское дѣло въ дѣйствительности совершаютъ не одни миссіонеры, но и всѣ тѣ, кто какимъ либо

Миссіонерское дёло въ дёйствительности совершаютъ не одни миссіонеры, но и всё тё, вто бакимъ либо способомъ, словомъ, или дёломъ, ослабляетъ въ отпадшихъ отъ церкви чувство отчужденія отъ нея, вражды и недовёрія къ ней и въ ихъ мысляхъ и чувствахъ подготовляетъ примиреніе и возсоединеніе съ нею. И есть въ церкви истинные миссіонеры по существу дёла не только изъ священиибовъ и вообще лицъ духовныхъ, но и изъ простыхъ, рядовыхъ вёрующихъ, которые однако никогда не носили титула миссіонеровъ, ибо сущность миссіонерскаго дёла не въ титулё, но въ дёятельномъ и живомъ служеніи церкви чрезъ примиреніе съ нею враждующихъ и возсоединеніе отпадшихъ; подобно тому, какъ не только тотъ въ церкви есть пастырь и учитель, кто такъ называется, но и тотъ, кто дёйствительно наставляетъ христіанъ въ вёрё Христовой, указываетъ имъ Его путь и ведетъ по нему и, не имѣя имени пастыря и учителя, бываетъ имъ на дѣлѣ. Но какъ есть нарочитые пастыри и учители,

также есть и нарочитые миссіонеры, на діло миссіи поставляемые отъ той же церковной власти, отъ которой поставляются и настыри и учители. Задача миссіонеровь состоить въ томъ, что бы помогать пастырямъ церкви скликать заблудшихъ овецъ во единый дворъ овчій, да будеть едино и стадо, какъ есть единъ истинный и первый его Пастырь-Христосъ, и защищать это стадо отъ нападающихъ на него волковъ.

Что же значать разговоры, что миссіонерской дѣя-тельности въ Россіи пришель конець съ указомъ 17 ап-рѣля? Развѣ этотъ указъ объ укрѣпленіи началь вѣротерпимости въ Русскомъ государствъ положилъ конецъ ненормальному состояню въ христіанствъ не только во всемъ свътъ, но и въ одной Россіи, на которую онъ простирается? Развъ съ изданіемъ этого указа не стало въ ней больше ни старообрядцевъ, ни сектантовъ и всъ они возсоединились съ церковію? Но мы не видимъ, чтобы это блаженное время уже наступило: указъ нисколько не сократиль ни числа толковъ и секть, ни числа принадлежащихъ къ нимъ, и по прежнему въ Россіи рядомъ съ церковію существуютъ отпадшія отъ нея общества. Если же положеніе дъла осталось прежнее и указъ не прекратилъ религозной раздробленности въ Русскомъ народъ, то, очевидно, по прежнему остается широкое поле для миссіонерской дънтельности православной церкви въ Русскомъ государствъ. Миссія стала бы ненужною лишь тогда, вогда исчезла бы коренная причина, по которой она и возникла, т. е. самое существование отпадшихъ отъ церкви толковъ и сектъ. Но эта причина и теперь, какъ и

до указа 17 апръля, на лицо.

На старообрядцевъ и прочихъ отпадшихъ отъ нея сектантовъ церковь смотритъ, какъ на погибающихъ и заблуждающихся, и желаетъ ихъ спасенія. И почему же ей теперь должно прекратить свою миссіонерскую дъятельность, направленную на ихъ вразумленіе и обраще-

ніе во спасенію? Развъ съ 17 апръля для православной первви почему-либо стало безразлично, или даже нежелательно, чтобы отпадшіе отъ нея примирились и возсоединились съ нею? Но находить это примиреніе и возсоединеніе безразличнымъ, или нежелательнымъ могуть не православная цервовь и не принадлежащіе къ ней православные христіане, всъмъ сердцемъ желающіе этого примиренія и возсоединенія, но только тъ, у кого потерялось различіе между истиною и заблужденіемъ, между православіемъ и отступленіемъ отъ него, для вого и цервовь, и старообрядчество, и севтанство—все равно, или даже послъднія лучше первой. Но, въ удивленію, разсматриваемое мнъніе, что теперь миссія должна прекратить свою дъятельность, высказывается не только безбожнивами, не только старообрядцами и севтантами, но и нъвоторыми православными людьми.

Но и при сознаніи долга наставлять заблудшихъ на путь истины и спасенія, миссія могла бы превратиться, если бы между членами православной церкви не находилось людей, проникнутыхъ ревностію о спасеніи заблудшихъ и желающихъ принять на себя миссіонерскія обязанности. Мы знаемъ, что этою ревностію горятъ многіе дъятели миссіи, особенно изъ числа обратившихся въ православіе. Сами переживъ бользни раскода, или септаннства и получивъ исцъленіе отъ нихъ въ познанномъ ими православіи, они желають обрътенное ими духовное сокровище передать и бывшимъ своимъ единовърцамъ, еще недугующимъ заблужденіемъ, и несутъ имъ свъть разума православной церкви. На дъло миссіи они смотрять, какъ на долгь передъ Господомъ, просвътившимъ ихъ, за что и сами они должны воздать Ему просвъщениемъ своихъ еще темныхъ собратій. По большей части это-люди съ одною начитанностію, хотя иногда очень обширною и богатою, но ихъ энергія и дюбовь возмъщають недостатки подученнаго ими образованія; нъкоторые изъ нихъ даже извъстны написанными ими весьма дъльными сочиненіями.

Не мало миссіонеровъ и изъ природныхъ православныхъ. Нервако это-люди съ высшимъ богословскимъ образованіемъ. Передъ ними открывалось много путей, но они предпочли миссіонерство всёмъ другимъ путямъ, не смотря на всю безправность этой должности: въдь миссіонеры-міряне, будь они хоть докторами богословія, не имъють правъ даже на пенсію, миссіонеры же священнаго сана лишь въ 1904 году получили это право на общемъ основанія — за 35-льтнюю службу, при чемъ епархіальные сравнены съ штатными протоіереями, увадные -- съ такими же священниками (Церк. Въд. 1904 г. № 4). И слава Богу, нътъ никабихъ основаній опасаться, что между православными людьми послѣ 17 апръля почему-то вдругъ ослабъетъ и исчезнетъ ревность о спасеніи заблудшихъ въ въръ. Никогда не оскудъють въ Русской церкви благородные идеалисты, которые понесуть на трудное служение миссіи свою въру и любовь, знанія и силы и всю жизнь.

Но если нътъ причинъ, дълающихъ миссію ни ненужной, ни невозможной, то, можеть быть съ изданіемъ указа появились причины иного характера, которымъ ея дъятельность должна если не вовсе прекратиться, то, по крайней мъръ, сильно затрудниться, -быть можеть, указъ воспрещаеть отнынъ миссію? Но такого воспрещенія вигдъ въ немъ нътъ, напротивъ въ самомъ его началъ высказано положение, которое можеть служить косвеннымъ признаніемъ и одобреніемъ миссіи. Положеніе это выражено въ словахъ Государя, что православная въра (въ незнающихъ ее, или въ невърующихъ) порождается, между прочимъ, поученіемъ. Что же иное и есть миссіонерская дъятельность, какъ не поучение въ разнообразныхъ его видахъ? Оно есть главное средство, которымъ пользуется миссія для привлеченія заблудшихъ въ православной въръ. Въ этомъ-то выраженіи указа мы и видимъ одобреніе миссін, хотя, какъ сказали, и косвенное, ибо указъ не

имъть нарочитой цъли говорить о церкви и ея отно-шенияхь къ отпадшимъ отъ нея. Изъ журнала комитета министровъ мы знаемъ, что и съ измъненіемъ гражданскаго законодательства въ отношения въ отпадшимъ отъ православія за православною церковію въ Россіи, какъ церковію господствующею, попрежнему неизмънно должно сохраняться и на будущее время ея преимущество — привлекать себъ послъдователей, а слъдовательно и свобода на проповъдь православія между неправославными, что и составляеть спеціальную задачу миссіи. И весьма понятно, что государство, вы-росшее подъ сънью православной церкви, состоящее въ большинствъ своихъ членовъ изъ православныхъ и само считающее себя православнымъ, не можетъ воспретить ей проповъдывать православіе среди своихъ подданныхъ, а наоборотъ должно всячески содъйствовать и покровительствовать этой проповъди. Запрещеніе этой проповъди свидътельствовало бы или о равнодушін государства къ истинъ, объ его безразличномъ отношеніи къ православію, по которому оно считаетъ эту проповъдь дъломъ вовсе не нужнымъ и безцъльнымъ, или же прямо о враждебномъ его отношения къ православію. И не дай, Боже, и помыслить, что въ Россіи когда-либо будеть сказано православной церкви со стороны государства: не смъй проповъдывать Христа не знающимъ Его и прекрати свою заботу объ обращени тъхъ, кого ты считаешь заблудшими!

Но предположимъ, что Русское государство запре-

но предположимъ, что Русское государство запретило бы православной церкви вести ея миссіонерское дъло. Какъ тогда поступить ей? Отвъть ясный и единственный: дълать свое дъло, не взирая на запрещеніе, потому что обращеніе заблудшихъ на путь истины есть заповъдь Божія. Когда власти Іерусалимскія приказывали апостоламъ «отнюдь ни провъщавати, ниже учити о имени Іисусовъ», апостолы въ отвъть на это запрещеніе сказали: «аще праведно есть предъ Богомъ васъ послушати паче, нежели Бога, судите» (Дъян. 4, 18—

19). Они, учившіе повиновенію властямъ, презрѣли это запрещеніе властей, потому что оно было въ противорѣчіи съ заповѣдію Божіею, и, несмотря на запрещеніе, все же проповѣдывали Христа. А если бы они послушались этой человѣческой заповѣди, то не могла бы распространиться проповѣдь о Христѣ и не устояла бы Его церковь. Примѣръ св. апостоловъ да вдохновляетъ и дѣятелей миссіи, и они никогда не должны бросать своего великаго, равноапостольнаго дѣла, хотя бы на нихъ вооружилась вся вселенная. Но будемъ молить Бога, чтобы Онъ сохранилъ наше государство въ вѣрности православной церкви и не допустилъ его когда-либо вооружиться противъ нея.

Но, говорять, теперь старообрядцы, какъ и другіе сектанты, не сгануть ходить на беседы, заявляя, что они получили отъ Государя свободу. Высказывающіе эту мысль, кажется, представляють себе, что до указа посъщение бесъдъ было принудительнымъ и старообрядцы п вообще тъ люди, съ которыми велись бесъды, обя-зывались закономъ непремънно ходить на нихъ. Такое представленіе дъла вовсе не върно. Законъ не устанавливаль никакой принудительности и обязательности въ этомъ дълъ и не оказывалъ на старообрядцевъ и сектантовъ никакого давленія. Миссіонеры въ приглашенія народа на бесъды дъйствовали на основании и по руководству «Правилъ объ устройствъ миссіи и о способъ дъйствій миссіонеровъ и пастырей церкви въ отношеніи въ раскольникамъ и сектантамь», изданныхъ Св. Сунодомъ въ 1888 году; но въ этихъ правилахъ и намека нътъ на возможность какой-либо принудительности старообрядцевъ и сектантовъ къ посъщеню бесъдъ. Порядокъ, соотвътствовавшій этимъ правиламъ. быль таковь: тъмъ, или инымъ способомъ населеніе извъстной мъстности оповъщалось о миссіонерской проповъди, лекціи или бесъдъ; нежелающіе изъ православныхъ и старообрядцевъ оставались дома, желающіе сходились въ назначенное мъсто и слушали миссіо-

нера; при бесъдахъ желающіе вступали въ собесъдованіе съ нимъ. Въ правтикъ однако случалось, что разномыслящіе не только оповъщались о миссіонерскихъ бесъдахъ мъстными властями, что, конечно, не противно закону, но и привлекались на нихъ этими властями иногда противъ своей воли. Но должно замътить, что къ подобному содъйствію властей прибъгали далеко не всегда и не всв миссіонеры; большинство же ихъ и по большей части двиствовало такъ, какъ и должно было дъйствовать, и посъщение миссіонерскихъ бесъдъ предоставлялось вполнъ свободъ желающихъ. И при такой свободъ посъщать бесъды, которую имъли старообрядцы и до указа, бесъды однако происходили, и ихъ посъщали старообрядцы. Почему же теперь. послъ указа, они перестанутъ посъщать ихъ? До указа свобода никому не препятствовала посъщать миссіонерсвія собранія; явно, что и послъ указа она не можетъ стать препятствующей причиной къ такому же посъщенію ихъ. Люди, толкующіе о свободъ, дарованной указомъ, вакъ о причинъ, по которой должно прекратиться посъщение старообрядцами этихъ собраний, очевидно, не знають, какую сравнительно съ прежнимъ временемъ свободу даровалъ старообрядцамъ указъ, какъ не знають и того, что относительно посъщения бесъдъ сторо-обрядцы и до указа имъли полную свободу. Указъ, еслибъ онъ и заговорилъ о свободъ въ этомъ отношеніи, не могь бы внести въ жизнь и въ законы ничего новаго, ибо эта свобода была и до него. И теперь, послъ указа, какъ и раньше, до указа, посъщение старообрядцами и другими слушателями миссіонерскихъ собраній происходить по доброй воль желающих, также оно будетъ происходить и впередъ.

Указъ 17 апръля не воспрещаетъ ни миссіонерамъ продолжать свою дъятельность, ни старообрядцамъ посъщать устрояемыя съ миссіонерскими цълями народныя собранія. Причина, побуждавшая старообрядцевъ посъщать эти собранія, остается и теперь: это глубокій

интересъ старообрядцевъ, какъ людей върующихъ, къ религіознымъ вопросамъ и сомниніе въ законности и спасительности своего положенія вив церкви по отдъленіи оть нея; постоянно тревожащее ихъ сердце и заставляющее ихъ искать успокоенія своей сиятенной душъ и совъсти, и изслъдовать и испытывать Писаніе. А такое испытаніе и происходить на миссіонерскихъ бесъдахъ. По этой причинъ старообрядцы разныхъ сектъ всегда вели и ведуть беседы не только съ представителями православной церкви, но и между собою, что бы выяснить, на какой сторонъ истина. Что есть истина, для нихъ не пустой вопросъ и они ищуть на него отвъта. Миссіонерскія бесъды и служать удовлетвореніемъ религіозной потребности какъ старообрядцевъ, такъ и всего участвующаго въ нихъ народа, разръшая этотъ вопросъ по разуму православной церкви. Мы знаемъ многочисленные случаи, когда руководители старообрядцевъ запрещали имъ посъщение миссіонерскихъ бесъдъ иногда подъ страхомъ отлученія отъ причастія, или отъ молитвы, и все же болье смълые изъ нихъ, не взирая на эту тяжкую угрозу, приходили на бесъды. Такъ велика у нихъ жажда слышанія ихъ. И еслибы бы указъ, сдълаемъ невъроятное предположение, даже запретилъ старообрядцамъ посъщение миссионерскихъ собраний, старообрядцы все же ходили бы на нихъ, не взирая на этотъ запретъ.

И такъ, указъ 17 апръля не сдълалъ миссіи ни ненужною, потому что и послъ указа остались въ Россіи отступившіе отъ православія, ни нежелательною и невозможною, потому что онъ не истребилъ у членовъ церкви сознанія долга обращать заблудшихъ и ревности объ этомъ обращеніи и не поставилъ церкви какихълибо прямыхъ преградъ къ выполненію этого долга, и посему нътъ накакихъ причинъ, чтобы миссія послъ указа прекратила свою дъятельность.

Но мы должны сказать, что миссія послъ указа не только можеть попрежнему продолжать свою дъятель-

ность, но и должна усилить ее. Раздаются голоса: теперь лжеучители, какъ тяжкіе волки, нещадно будуть расхищать стадо Христовыхъ овецъ, не отгоняемые отъ него и не угрожаемые государствомъ, которому теперь, при свободъ въры, нътъ дъла до охраны церкви отъ ихъ нападеній.— Опасенія эти въ значительной степени върны.

Самый указъ, собственно говоря, ни чъмъ не устра-няетъ пропаганды лжеученій между православными: въ въ немъ нътъ ея прямого запрещенія. Но совершенно не правильно было бы думать, будто, не содержа запрещенія, указъ тъмъ самымъ ее разръшаеть. Указъ разръшаетъ только то, что въ немъ нацисано; а въ немъ не написано, что иновърцы и инославные, старообрядцы и сектанты имъють право свободно пропаган-дировать между православными. Если за православною церковію, какъ церковію господствующею въ Россіи, должна быть сохраняема и на будущее время въ числъ ея преимуществъ свобода привлеченія къ себъ послъдователей или миссіонерство, то съ такимъ ея преимуществомъ была бы совершенно несовивстима такая же свобода и для отпадшихъ отъ нея обществъ,—право, ставшее изъ исключительнаго общимъ, перестаетъ быть преимуществомъ. Такая свобода пропаганды между православными была бы посягательствомъ на признанную государствомъ истинность и ненарушимость православной въры и церкви и стояла бы въ противоръчіи съ основными законами государства. И мы видимъ, что указъ 17 апръля и не даетъ неправославнымъ върова-віямъ свободы на такую пропаганду. Въ журналъ ко-митета министровъ прямо сказано, что съ пропагандистскою дъятельностію различныхъ толковъ и секть, если бы таковая проявилась, должно бороться ея пресъченіемь и преследованіемь. О таковой ответственности за совращение православныхъ напоминаетъ и министерское разъяснение указа, данное для руководства губернаторамъ и градоначальникамъ. Пропаганда есть нару-

шеніе не отмѣненнаго указомь закона, воспрещающаго совращеніе православныхь, а за нарушеніе законовь, и по 6 пункту этого указа, «виновные подвергаются установленной закономь отвѣтственности».

Но, хотя указъ и не содержить разрѣшенія пропаганды раскола, а журналь комитета министровь и министерское разьясненіе указа ясно говорять объ ея преступности, однако, строго разсуждая, такой запреть пропаганды есть лишь остатокъ вѣрности государства прежнему его взглялу на перковь и отпалиція отка нея прежнему его взгляду на церковь и отпадшія отъ нея общества, по которому только одна церковь, какъ хранящая безспорную истину, имъетъ право свободно проповъдывать свое въроученіе между не принадлежащими къ ней лицами, а секты, какъ держащіяся заблужденій, не имъють подобнаго права, и стоить въ противоръчіи не имъють подобнаго права, и стоить въ противоръчии съ новою точкою зрънія государства на церковь и секты, какъ на общественно-религіозныя организаціи, одинаково признаваемыя имъ за равно законныя въ государственномъ смыслъ: если и церковь и секты одинаково законныя организаціи, то ръшительно трудно понять, почему только одна изъ нихъ, именно церковь, имъеть право свободной пропаганды и почему другія организаціи, секты, не имъютъ того же права. Точно также сохраненіе за православіемъ преимущества проповъди или миссіонерства и запреты ихъ другимъ върованіямъ логически не согласны и съ тою свободой въры и слова, которыя признаны указомъ 17 апръля и еще болъе торжественно манифестомъ 17 октября.

Мы не знаемъ, насколько новый еще не составленный

манифестомъ 17 октября.

Мы не знаемъ, насколько новый еще не составленный и по крайней мъръ еще не обнародованный, законъ по не разръшеннымъ въ указъ въроисповъднымъ вопросамъ, который долженъ быть составленъ особымъ совъщаниемъ въ духъ этихъ двухъ актовъ, будетъ послъдователенъ; но, если онъ, какъ и старый, еще не отмъненный, и объявитъ по прежнему преступность старообрядческой и сектантской пропаганды, то несомнънно, что сами старообрядцы, равно какъ и сектанты, сумъ-

ють сдёлать не только логическій, но и практическій выводь изъ этихъ актовъ. Вёдь извёстно, какой большой наклонностью къ этой пропагандъ они отличаются, особенно въ нъкоторыхъ своихъ сектахъ, которыя и живуть исплючительно ею, такъ что онъ давно бы прекратили свое существование и исчезли, если бы не пріобрътали себъ послъдователей чрезъ пропаганду. Запретъ же въ законъ этой пропаганды никогда не предотвращаль ее въ дъйствительности. Но если при прежней строгой отвътствънности за пропаганду по закону, пропагандисты однако являлись и дъйствовали, то несомивино что то же будеть и теперь; но такъ какъ обстоятельства повернулись въ благопріятную для старообрядчества и сектантства сторону, то теперь эта про-паганда еще усилится и станеть открытой: свобода слова и совъсти, дарованная нынъ всъмъ гражданамъ Русскаго государства, всегда будеть противопоставляема, вакъ оправдывающее обстоятельство, обвинению въ пропагандъ, если бы оно и возникло.

Далье, на усиленіе пропаганды будеть вліять и объявленная указомъ свобода отпаденія отъ православія и снятіе запретовъ со старообрядчества, которые для малообразованныхъ, какъ мы говорили, служили знаменіями того, что царское правительство не считаетъ старообрядчество за истинную въру; теперь эти знаменія одно за другимъ убираются; эти педагогическія мъры найдены государствомъ не соотвътствующими цълямъ, для которыхъ они были изобрътены, и духу времени. Перемънилось отношеніе государства къ старообрядчеству и сектантству. Но не такъ скоро перемънится и народная психологія, и можетъ случиться, что отмъну запретовъ и свободу оставленія православія малообразованные поймуть, какъ признаніе со стороны государства равноцънности и церкви и отпадшихъ отънея сектъ. А этимъ, хотя и неправильнымъ, пониманіемъ воспользуются въ свою пользу пропагандисты лжеученій.

Усиленіе же пропаганды и, какъ ея послъдствіе, воз-можность расхищенія православнаго стада непремънно должны заставить пастырей этого стада усилить свою бдительность о немъ. Доселъ на помощь церкви по должны заставить пастырей этого стада усилить свою бдительность о немъ. Доселѣ на помощь церкви по охранѣ ея стада приходило государство и охранало ее всею силою своей власти, тщательно наблюдая, чтобы ереси, расколы и другія, предразсудками и невѣжествомъ порождаемыя, заблужденія не были распространяемы въ народѣ (ст. 298 и 725, п. 6 Общ. учр. губ.). Теперь вся эта внѣшняя сила, которая строгостью законовъ и дѣйствіями власти отгоняла волковъ отъ православнаго стада, отказывается отъ служенія церкви. Теперь, по словамъ Русскаго первосвятителя, «волею Божіею церковь наша стала свободна отъ поддержки мірской и предоставлена своимъ только внутреннимъ силамъ въ борьбѣ съ невѣрующими, иномыслящими и всякими враждебными силами» (Церк. Вѣд. 1905 г. № 46). Учитель старообрядчества. или сектантства, соблазняющій своимъ словомъ православныхъ и привлекающій ихъ на свою сторону отъ церкви, не можетъ быть больше удаленъ изъ общества по мірскому приговору, по суду. или административнымъ порядкомъ: онъ можетъ говорить все, что ему угодно. Ранѣе сосланные за пропаганду и совращенія и вообще за религіозныя преступленія, всъ или уже возвращены, или скоро возвратятся на мѣста, откуда они были сосланы, и не всѣ изъ нихъ, какъ Федоръ Ковалевъ изъ Тирасполя, вернутся изъ тюрьмы, изъ сылки примиренные съ православною церковію, но большиство, какъ пострадавшіе за свою вѣру, какъ ея исповѣдники, и со всѣмъ жаромъ начнутъ свою пропаганду, и слово ихъ будетъ имѣть вѣсъ и значеніе. Единственная преграда, какую можно теперь поставить противъ этой пропаганды лжеучителей, есть слово же и проповѣдь православія. Теперь вся надежда на мѣры духовныя, отъ которыхъ иногда уклонялись мы, православные пастыри, въ сторону мѣръ чисто внѣшнихъ и по существу дѣла совершенно чуждыхъ нашему духовно осуществу дѣла совершенно чуждыхъ нашему духовному служенію. Тотъ вещественный бичъ, который государство такъ долго предоставляло на службу церкви, для отогнанія отъ ея стада тяжкихъ волковъ, оно нынъ отнимаетъ и пастыри церкви уже не станутъ больше обращаться къ этому бичу. Они должны отнынъ отгонять волковъ только однимъ духовнымъ бичемъ, т. е. словомъ Божіимъ.

Несомивню, что теперь пастырство должно напрячь свои силы и предаться дёлу духовнаго просвёщенія сво-ихъ паствъ. Вёдь коренной причиной успёха толковъ и секть между православными, кромъ нравственной неудовлетворенности жизнію, не согласной Евангелію, которою живеть масса православныхъ, служить духовная ихъ темнота, незнаніе православной віры, которыя ділають иногда возможнымь, что убіжденная річь старообрядцевъ и сектантовъ является для нихъ дъйствительно благовъстіемъ, изъ котораго они и узнають впервые Христа и христіанство: знай они напередъ свое православіе, истинное и настоящее христіанство, какъ должно, они не внимали бы этимъ «инымъ благовъствованіямъ», которыя суть только «превращенія» того, перваго (Гал. 1, 6—7). Итакъ, воспитаніе православной паствы въ духъ истиннаго православія сдълаеть ее недоступной для вліянія на нее ни старообрядчества, ни сектантства. Пастыри должны принять всв мфры къ что бы ихъ овцы не только не поддавались нападающимъ на нихъ волкамъ и не дълались ихъ добычею, но и отражали и одолъвали бы ихъ. Такое превозможеніе овцами вольовь, невозможное въ міръ животномъ, въ духовномъ или разумномъ міръ возможно: овцы духовнаго стада могутъ противостоять водкамъ, онъ могуть даже и самихъ волковъ превращать въ обецъ, т. е. изъ неправославныхъ, еретиковъ и раскольниковъ, дѣ-лать ихъ православными. Необходимо только, что бы пастыри воспитывали ихъ на пажитяхъ духовныхъ столько сильными, чтобы они, сами зная истины православія и будучи вполнъ православными по духу всей

своей жизни, не предъщались джеученіями, и были способны и не знающихъ и заблуждающихся научать этимъ истинанъ и примъромъ своего непорочнаго и добродътельнаго житія привлекать ихъ къ православію. Достиженіе того состоянія, чтобы православные перестали быть добычею толковъ и сектъ, должно быть первою заботою пастырей. Кръпость и непоколебимость православныхъ въ своей въръ будетъ прочнымъ фундаментомъ для миссіонерской дъятельности церкви. Такіе пасомые будутъ дъятельными сотрудниками по обращенію заблудшихъ.

И опять поэтому воспитанію паствы, какъ и по отраженію отъ нея лжеучителей и по обращенію заблудшихъ, пастырству должна оказывать помощь миссія. А такъ какъ нужда во всёхъ видахъ этой помощи, по обстоятельствамъ времени, усиливается, то и сама миссія должна быть усилена.

Потребность такого усиленія миссіи по мъстамъ уже сознана; напр. въ Ставропольской епархіи, по ходатайству преосвященнаго Агафодора, Св. Синодъ учредилъ пять новыхъ миссіонерскихъ должностей (Церк. Въд. 1905 г. № 41); въ Москвъ Совътъ Братства св. митрополита Петра ходатайствуетъ передъ преосвященнымъ митрополитомъ Владиміромъ объ увеличеніи состава миссіон, въ Ригъ съъздъ духовенства ръшилъ усилить миссіонерское дъло. И тъмъ печальнъе совершенно неожиданное извъстіе, что въ Минскъ такой же съъздъ постановилъ упразднить должность миссіонера (Мисс. Обозр. 1905 г. № 13).

Миссія—испытанное и върное средство для воздъйствія на старообрядчество и сектантство въ цъляхъ примиренія ихъ съ церковію и для противодъйствія ихъ пропагандъ между православными. Не даромъ же Старообрядческій Въстникъ (1905 г. № 9), органъ самой воинственной въ старообрядчествъ окружнической Австрійской секты, настойчиво заявляетъ о необходимости уничтожить противостарообрядческую миссію. Онъ находитъ, что при существованіи ея невозможно примиреніе

старообрядцевъ съ церковію Итакъ, церковь считаетъ миссію средствомъ для примиренія съ собой старообряд-чества, для чего и учредила ее, Въстникъ—препятствіемъ, подлежащимъ немедленному устраненію, — взглядъ совершенно противоположный. Что бы дать ему надлежащую цвиу, необходимо знать какъ разумветь Ввстникъ примирение старообрядчества съ церковию. Узнать же это можно изъ тъхъ условій, какія онъ считаетъ необходимыми для этого примиренія. Къ церкви онъ предъявляетъ три условія. Одно изънихъ уже извъстно намъ, это-уничтожение миссіи, поставленное по счету вторымъ, первымъ стоитъ признаніе законности старо-обрядческой іерархіи и третьимъ— «обращеніе церкви къ древности какъ въ важнъйшихъ, такъ и въ менъе важныхъ предметахъ, съ отриновеніемъ тъхъ несогласныхъ церковнымъ преданіямъ новшествъ, которыя волею или неволею вошли въ нее». Со стороны же старообрядчества, или собственно Австрійской его секты, именуемой имъ церковію, Въстникъ ставить одно условіе для примиренія, это — устраненіе нъкоторыхъ недостатковъ, изъкоторыхъ главивйшій — лишеніе школьнаго просвъщенія и богословскихъ наукъ, и высказываетъ надежду, что съ устраненіемъ этого недостатка эта «старообрядческая церковь станеть не только хранительницей христіанскихъ истинъ, но и изъяснительницей ихъ, какъ свътильникъ, свътящій во всъ стороны. Извъстно, что старообрядцы разумъють подъ древностію и подъ новшествами. Требуя, чтобы церковь обратилась къ первой и отвергла вторыя и признала законность старообрядческой іерархін, Въстинъъ подъ примиреніемъ, очевидно, разумъетъ присоединение церкви въ Австрійской сектъ, иначе свазать, переходъ ея въ этотъ видъ старообрядческаго раскола, не допуская при семъ примирении свободы исправленнаго обряда, подобной свободъ стараго обряда, допускаемаго церковію въ ея единовъріи. Какимъ именно чиномъ покаявшаяся передъ Австрійской сектой православная церковь будеть принята ею въ общеніе, или, можеть быть, ихъ примиреніе состоится какъ нибудь и безъ чинопріема и старообрядческая «церковь» удовлетворится однимъ отреченіемъ со стороны господствующей церкви отъ троеперстія въ честь нераздёльной Троицы и подобныхъ новшествъ, составляющихъ сочиненную предками старообрядцевъ ересь никоніанства, это у Въстника не ясно.

Но примирение на предложенныхъ Въстникомъ условіяхъ, если бы оно и состоялось, было бы не примиреніемъ церкви со старообрядчествомъ во всей его совокупности, но лишь съ одной изъ его секть, именно съ Австрійской, (да и то, навърное, не со всей, а лишьсъ окружнической ея партіей, двятели которой издають Въстникъ, ибо между этой партіей и партіей противоокружниковъ неприипримая вражда, которую едва ли погасить и переходъ церкви на сторону одной изъ нихъ). Въстнику хорошо извъстно, что условіе примиренія, которое онъ считаетъ самымъ первымъ и важнъйшимъ, именно признаніе со стороны церкви Австрійской ісрархін законною, для примиренія ея съ безпочовщиной и бъглопоповщиной ровно никакого значенія не имъетъ, или, пожалуй, имъетъ, но вовсе неблагопріятное: послъ такого признанія они еще дальше отодвинулись бы отъ церкви, какъ допустившей, по ихъ мивнію, тяжкую погрышность, ибо извыстно отрицательное отношение этихъ древнъйшихъ въ старообрядчествъ сектъ къ новоявленной Австрійской съ ея іерархіей.

Церковь также свое примирение со старообрядцами понимаеть, какъ соединение съ ними, но чрезъ присоединение не ея къ нимъ, какъ Въстникъ, но ихъ къ ней. Зная, что причиной отдъления старообрядцевъ отъ нея было ихъ обвинение ея въ еретичествъ изъ-за принятия ею новоисправленныхъ книгъ и обрядовъ, она, какъ первъйшаго условия для примирения со стороны старообрядцевъ, требуетъ отречения отъ этого обвинения и признания неповрежденности православия ея и принятыхъ ею книгъ и обрядовъ, безъ принятия и соблюдения ими

этого условія церковь не мыслить своего примиренія съ ними. Познавшимъ истину, что церковь сохранила непорочнымъ православіе, отрекшимся отъ раскола съ нею и присоединяющимся къ ней, но приверженнымъ къ старопечатнымъ книгамъ и къ старымъ обрядамъ, она по материнской снисходительности даруетъ въ единовъріи разрѣшеніе употреблять старые обряды и старопечатныя книги. Она не дѣлаетъ различія между многими толками старообрядчества и всѣхъ нынѣшнихъ старообрядцевъ, какъ происшедшихъ отъ единаго корня давно исчезнувшаго первобытнаго старообрядчества, присоединяетъ къ себѣ одинаковымъ чиномъ, не придавая, разумѣется, этому чинопріему безусловнаго значенія, такъ какъ извѣстно изъ исторіи, что православная церковь, мѣняя иногда свой взглядъ на отпадшихъ отъ нея, сообразно съ нимъ мѣняла и чинопріемъ ихъ. Предстонщій церковный Всероссійскій соборъ, говоря отвлеченно и принципіально, вопросъ о принятіи въ православіе лицъ Австрійской іерархіи можетъ рѣшить и иначе, чѣмъ онъ рѣшается теперешней церковной практикой. (Полемика съ достаточными осн ваніями лишь оправлываетъ эту практику, но ея разсужденія не все равно, что рѣшеніе собора). Понимая примиреніе съ старообрядцами, какъ присоединеніе ихъ къ себѣ, и желая рядцами, какъ присоединеніе ихъ къ себъ, и желая этого присоединенія, церковь и учредила противостарообрядческую миссію для того, что бы она убъждала 
старообрядцевъ въ ошибочности ихъ понятій о православной церкви, какъ будто бы еретической, и показывала бы имъ невозможность спастись въ ихъ сектахъ, какъ поповщинскихъ, такъ и безпоповщинскихъ одинаково.

Если бы церковь имъла одинаковый съ Въстникомъ взглядъ на свое примирение со старообрядцами и понимала бы его, какъ свое присоединение къ Австрийской сектъ, то она давно бы и безъ его совътовъ уничтожила институтъ противостарообрядческихъ миссіонеровъ, она даже и не стала бы его никогда учреждать. Какъ

могла бы церковь послать въ старообрядцамъ своихъ миссіонеровъ, если бы она признавала правоту раскола и сама была бы готова обратиться въ одну изъ его сектъ? Кого бы тогда и съ къмъ стали они примирять? Единомысленныхъ не мирятъ. И читая Въстникъ, невольно удивляещься, зачъмъ онъ поставилъ уничтоженіе миссіи, какъ самостоятельное условіе желаемаго имъ примиренія: для перехода церкви въ окружническую секту вполнъ достаточно признанія ею законности Австрійскаго священства и отреченія отъ мнимыхъ новшествъ, — уничтоженіе миссіи было бы неизобжнымъ результатомъ выполненія этихъ двухъ условій и намъчать его, какъ особое самостоятельное условіе, не было никакой налобности.

Весьма любопытно, что Въстнивъ, предлагающій уничтоженіе противустарообрядческой миссіи, собственно говоря или принципіально не противъ миссіи. Это видно изъ сдъланнаго имъ приглашенія противостарообрядческимъ миссіонерамъ, оставивъ крайне вредную, по его мињнію, противостарообрядческую дъятельность, какъ мнѣнію, противостарообрядческую дѣятельность, какъ производящую не примиреніе, а вражду и потому подлежащую уничтоженію, направить свои силы противь общихь у старообрядчества и церкви враговъ, съ которыми никогда не можетъ быть мира, противъ безбожниковъ и раціоналистовъ, баптистовъ, молоканъ, лютеранъ и т. д. Явно, что Вѣстникъ признаетъ миссію противосектантскую и даже хочетъ усилить ее присоединеніемъ къ ней миссіонеровъ противостарообрядческихъ. Такимъ образомъ Вѣстникъ считаетъ прямо хорошимъ и полезнымъ не только сохраненіе, но и усиленіе церковію миссіи противъ тѣхъ сектъ которыя и по его взглялу. миссіи противъ тъхъ секть, которыя и по его взгляду, какъ и по взгляду церкви, не истинныя церкви. Жаль, что, перечисляя такія секты, онъ не упомянуль безпоповщины и бъглопоповщины, принадлежность которыхъ къ старообрядчеству безспорна, но которыя и Австрійская секта такъ же считаеть, какъ и православная церковь, не истинными церквами и сама посылаеть къ

нимъ своихъ собственныхъ миссіонеровъ, такъ называемыхъ начетчиковъ. Очевидно, что Въстникъ только въ интересахъ своего согласія, которое считаетъ за истинную церковь, требуетъ уничтоженія противостарообрядческой миссіи, или точнѣе—прекращенія ея дѣятельности противъ этой секты и направленія ея противъ другихъ. Всячески порицая миссіонеровъ и въ то же время совѣтуя направить ихъ противъ сектантовъ, находя противостароотрядческую ихъ дѣятельность вредною, а ихъ же противосектантскую дѣятельность полезною, забывая, что нерѣдко одни и тѣ же лица ведутъ дѣло миссіи того и другого рода и что по существу цѣлей и характеру дѣятельности оба рода миссіи одинаковы, Вѣстникъ впалъ въ самопротиворѣчіе и выдалъ свою затаенную мысль объ этой именно подлинной причинѣ, по которой онъ требуеть уничтоженія противостарообрядческой миссіи. Но у самой церкви и на Австрійское согласіе такой же взглядъ, какъ и на безпоповщину, бѣглопоповщину,

Но у самой церкви и на Австрійское согласіе такой же взглядь, какъ и на безпоповщину, бъглопоповщину, молоканство, баптизмъ и т. д., т. е. что и это согласіе, какъ и тъ, есть отпадшая отъ истинной церкви секта, въ которой не возможно спастись, ибо спасеніе только въ истинной церкви и къ ней съ проповъдію о спасеніи шлетъ церковь свою миссію. Нужная для сектантовъ, что признаетъ и Въстникъ, миссія, съ точки зрѣнія церкви, нужна и для всѣхъ толковъ старообрядчества, что онъ также долженъ признать. Послъ сдъланнаго Въстникомъ заявленія о необходимости уничтожить противостарообрядческую миссію трудно желать лучшаго свидътельства о полезности этой миссіи въ дълъ противодъйствія расколу вообще, и Австрійской его сектъ въ частности. Воинствующій на церковь и хотящій себя поставить на ея мъсто, ничего такъ не желаеть старообрядческій расколь во всѣхъ его сектахъ, и особенно въ Австрійской, какъ во первыхъ уничтоженія дъйствующей противъ него ея миссіи, значеніе которой по ослабленію его прекрасно сознано его руководителями. Въстникъ выразиль это желаніе и это со-

знаніе съ достаточной ясностію и откровенностію (Ср. въ томъ же № 9 статью: О значеніи вачетчиковъ). Понятно само собою, что не въ интересахъ церкви выполнять это желаніе.

Но власть церковная должна слёдить, но еще больше должны следить за собой сами миссіонеры, что бы въ ихъ поведении и дъятельности не было ничего такого, что не соотвътствуетъ идеъ ихъ миротворческиго и просвътительнаго служенія, или даже противоръчить этой идеъ. Тотъ же Старообрядческій Въстникъ, вообще не могущій спокойно говорить о миссіонерахъ, приводить нъкоторые факты, которые дълають нъсколько понятнымъ его озлобление противъ нихъ, таковы особенно (приведенные въ № 6 этого журнала) отиятіе однимъ миссіонеровъ у старообрядцевъ при помощи казаковъ скита-пріюта и сожженіе въ этомъ же скить вырытыхъ изъ могилъ тълъ старообрядческого епископа и священника... «Горе глаголющимъ лукавое доброе и доброе лукавое, полагающимъ тму свътъ и свътъ тму, пола-гающимъ горькое сладкое и сладкое горькое» (Исаія 5, 20). И никто изъ върующихъ во Евангеліе и разумъющихъ истинный духъ и характеръ православной миссіи не станеть оправдывать такіе нелъпые и ужасные факты. Хотя миссіонеры тоже люди, способные, какъ и всъ, къ ошибкамъ, но есть безспорныя положенія, какъ бы своего рода догматы, которыхъ никто изъ миссіонеровъ не долженъ преступать; и въчислъ такихъ положеній одно изъ первыхъ, что миссіонеры не могуть быть ни фанатиками, ни инквизиторами, такъ какъ образцомъ для нихъ должна быть безупречная и чистая дъятельность св. апостоловъ.

Можно и даже должно разсуждать о томъ, вакова должна быть миссія и всегда вообще, и послъ указа 17 апръля въ частности, необходимо устранять замъченные въ ея дъятельности недостатки и вводить лучшіе пріемы и способы этой дъятельности, можно, если

угодно, говорить о преобразованіи миссіи; но для всёхъ, вёрующихъ въ истину и непорочность святой православной цервви и желающимъ обращенія въ ней погибающихъ внё спасительнаго ея ковчега отпадшихъ отъ нея братій нашихъ старообрядцевъ и севтантовъ, ясно и несомнённо, что миссія, имёющая цёлію это обращеніе, необходима, и нётъ нивакихъ причинъ, что бы она послё указа 17 апрёля прекращала свое существованіе, а есть наоборотъ причины, по которымъ дёятельность ся должна быть усилена.

## YII.

Признанное указомъ за отпадшими отъ православія право на переходъ въ старообрядчество и другія върованія.

Всего неожиданные и прискорбные, что ныкоторые православные понимають Высочайшій указь въ смыслы униженія въ немъ православной церкви;—они говорять: всымь вырамь даны въ указы новыя права, одна только православная церковь обойдена въ немъ милостями, если не считать за милость то, что ея собственныя чада отныны могуть свободно и безнаказанно отпадать отъ нея. Насколько основательны такія рычи? «Церковь обойдена милостями». Но какія же именно

«Церковь обойдена милостями». Но какія же именно изъ милостей, полученныхъ отъ Царя 17 апръля неправославными религіозными обществами, могла получить отъ него и православная церковь наряду съ этими обществами? Мы знаемъ, какія новыя права или милости даровалъ Государь напр. старообрядцамъ въ этотъ день, и можемъ сказать ръшительно, что въ такихъ правахъ и милостяхъ Русская православная церковь нисколько не нуждалась. Въдь всъ, дарованныя въ этотъ день старообрядцамъ и прочимъ върованіямъ, права были неотъемлемою ея принадлежностію и постояннымъ достояніемъ

всегда, начиная со временъ равноапостольнаго князя Владоміра святого, и давать ей эти, уже имъвшіяся у нея, права, конечно, не было никакой надобности. Указъ и не имълъ ее вовсе въ виду; онъ давалъ лишь тъмъ, кто раньше не имълъ ихъ. Подъ права него подошли тъ исповъданія и въроученія, которыя въ той, или другой степени были стъснены государствомъ: устраненіе этихъ стъсненій и было дію указа, и онъ такъ и называется указомъ укръпленіи началь въротерпимости, начертанныхь въ основныхъ законахъ нашего государства. Если бы до 17 апръли и наша церковь терпъла какія либо стъснънія и мы-православные не имъли бы свободы въровать и молиться по вельніямь нашей совысти и воть тенерь, когда Государь издаль указь объ укръпленіи началь въротерпимости, въ немъ только съ насъ однихъ не были бы сняты стъсненія, а со всъхъ другихъ исповъданій и върованій были бы сняты, только въ случав было бы законно и справедливо жаловаться, что одна православная цервовь милостями. Но чана и обойдена въ указъ царскими вь дъйствительности она никакихъ стъсненій своей въры не видъла со стороны государства и посему не нуждалась въ устраненіи этихъ не существовавшихъ стъсненій. Искать и православную церковь въ числъ тъхъ религіозныхъ обществъ, на которыя должно простираться дъйствіе Высочайшаго указа, и скорбъть, не нашедши ее тамъ, значитъ думать, будто въ Русскомъ государствъ до 17 апръля 1905 года и православная перковь не пользовалась полной свободой.

Но православная церковь въ Россіи не только всегда пользовалась полной свободой въры и богослуженія, но и была въ ней церковію господствующею. Таковою же она остается и по изданіи указа. Комитеть министровь, который выработаль утвержденныя указомъ измѣненія въ отношеніяхъ государства къ неправославнымъ, выражаетъ «свое рѣшительное убъжденіе, что измѣненіями

этими отнюдь не должно быть поколеблено устанавливаемое основными законами государства положене, признающее первенствующею и господствующею въ Россійской имперіи въру христіанскую православную канолическую восточнаго исповъданія (ст. 40). Значеніе узъ, исторически скръпившихъ воедино судьбы государства Русскаго и православной церкви, отнюдь не должно быть умаляемо. Поэтому неизмънно подлежать сохраненію и на будущее время преимущества, главнымъ образомъ придающія православной церкви значеніе господствующей: принадлежность къ ней государя императора, свобода привлеченія послъдователей и полученіе денежныхъ средствъ для удовлетворенія нуждъ своихъ изъ общегосударственныхъ доходовъ». И указъ не лишаетъ православную церковь ни одного изъ ея существенныхъ правъ и преимуществъ. какія даны ей Русскимъ государствомъ, какъ церкви того народа, который создалъ его, и видъть въ указъ какое-либо униженіе церкви совершенно не основательно.

Свободная въ своей въръ и ея исповъданіи и

Свободная въ своей въръ и ея исповъданіи и проповъданіи и потому не нуждающаяся въ дарованія ей тъхъ правъ, какія даны въ указъ 17 апръля неправославнымъ върованіямъ, и господствующая въ Россіи православная церковь однако имъетъ много другохъ вопіющихъ нуждъ, объясняемыхъ отчасти и ея положеніемъ въ государствъ и его отношеніемъ въ ней. Съ упованіенъ ждемъ, когда состоится для удовлетворенія этихъ нуждъ объщанный Государемъ въ отвътъ на ходатайство Св. Синода церковный Всероссійскій соборъ.

ніемъ въ государствъ и его отношеніемъ въ ней. Съ упованіенъ ждемъ, когда состоится для удовлетворенія этихъ нуждъ объщанный Государемъ въ отвътъ на ходатайство Св. Синода церковный Всероссійскій соборъ. Первымъ пунктомъ указа отмъняется преслъдованіе за отпаденіе отъ православія, и отпадшимъ, если они достигли совершеннольтія, предоставляется право принадлежать въ тому въроученію, какое они для себя избрали и въ какое отпали отъ православія. По поводу именно этого пункта сътуютъ, что православная церковь пріобръда право безнаказаннаго отпаденія отъ нея ея членовъ. Но не ясно ли всякому, что въ этомъ

пункть, какь и во всемь вообще указь, и рычи ньть о православной церкви? Говорится здысь не о ней, а объ отпадшихъ отъ нея лицахъ. Понятія—церковь и отпадшій отъ церкви или отступникъ—совершенно разныя понятія, и нельзя ихъ смышивать, какъ смышивають эти сытующіе люди.

Сама церковь, разумъется, не желаетъ, чтобы ктонибудь отпадаль отъ нея, но она, какъ прекрасно выразился въ комитетъ министровъ митрополитъ Антоній, не можетъ желать насильственнаго въ ней удержанія отпадшихъ отъ нея и никого не держитъ при себъ противъ его води и убъжденія. Церковь следуеть заповеди Апостола: «еретива человъва по первомъ и второмъ наказаніи отрицайся» (Тит. 3, 10) и самого Христа: «аще же и церковь преслушаеть (брать твой), буди тебъ, яко язычникь и мытарь» (Мат. 18, 17). Послушная этому голосу, она перестаеть считать своими отпадшихъ отъ нея лицъ, но она болъзнуетъ о нихъ и старается возвратить ихъ къ себъ черезъ данныя ей отъ Господа средства. Върою человътъ присоединяется тъ церкви, върою держится въ ней, невъріемъ отпадаетъ, върою опять можеть присоединиться. Церковь и старается въ отпадшихъ возбудить въру. Таково прямое и ясное отношение церкви къ отпадшимъ отъ нея.

Какъ же до указа относилось къ отпадшимъ отъ церкви Русское государство? «Какъ рожденнымъ въ православной въръ, такъ и обратившимся къ ней изъ другихъ въръ запрещается отступать отъ нея и принять иную въру, хотя бы то и христіанскую» (36 ст. Уст. пред. и прес. прест.), т. е. государство прямымъ закономъ запрещало отсупленіе отъ православія, принудительно держало въ немъ всъхъ, вто какимълибо образомъ однажды вступилъ въ него, и не позволяло выхода изъ него въ другія въры. Хотя законодательство не устанавливало дъйствительно карательныхъ мъръ за отпаденіе отъ православія, но оно отказывалось признать самый фактъ перехода въ другое въро-

ваніе, если таковой совершился, не разрѣшало тому обществу, къ которому отпадшій душой присоединился, принять его въ свои члены, а духовенству этого общества совершать для него какія-либо требы; оно предписывало отдать отпадшаго на увѣщаніе духовному начальству, не разрѣшая вопроса, что будеть отпадшему, если увѣщаніе не подѣйствуеть, и до какого срока оно должно продолжаться; воспрещало ему жить въ собственномъ имѣніи, населенномъ православными, а самое имѣніе, впредь до возвращенія его въ православіе повелѣвало взять въ опеку; впрочемъ, совратившіеся въ расколь должны были увѣщаться безъ отвлеченія ихъ отъ мѣстъ ихъ жительства и отъ обыкновенныхъ ихъ трудовъ и занятій; для охраны малолѣтнихъ дѣтей совратившихся отъ послѣдованія примѣру родителей законъ повелѣвалъ министерству внутреннихъ дѣлъ принимать соотвѣтствующія мѣры (ст. 38, 39, 56, 57 Уст. пред. и прес. прест.). Вотъ тѣ статьи закона, которыми опредѣлялась участь отпадшихъ отъ православія лицъ.
Правда, въ дѣйствительности, какъ всѣмъ извѣстно,

Правда, въ дъйствительности, какъ всъмъ извъстно, были отпаденія отъ православія въ старообрядчество и другія секты и гражданскій законъ, запрещавшій эти отпаденія, почти постоянно и безнаказанно нарушался, а до суда доходило лишь ничтожное число случаевъ отпаденія. Многіе православные и не знали даже, что существоваль такой законъ, будучи вполнъ убъждены, что въра каждаго человъка есть дѣло его совъсти и что держать человъка въ православіи противъ его воли невозможно. Но если бы этотъ законъ строго исполнялся въ дъйствительности, то отступникъ отъ православія долженъ былъ бы оставаться вовсе безъ въры и иногда безъ гражданскихъ правъ. Примъръ: крестьянинъ Андрей Безруковъ родомъ православный, но онъ разувърился въ православіи и хочетъ вступить въ поповщинскій расколь; гравославный священникъ, послъ того, какъ Андрей заявилъ ему о своемъ невъріи въ православную церковь, разсуждая по совъсти, не ста-

нетъ, да и не можетъ, если бы и захотълъ, не желаю-щаго и невърующаго въ православіе Андрея ни благословлять, ни исповъдывать, ни причащать; раскольнпческій попъ, несмотря на всъ слезныя просьбы Андрея, не смъеть принять его въ свою секту, боясь закона, возбраняющаго переходъ православнаго въ расколъ и совершение раскольникомъ требъ для природнаго православнаго. Словомъ, этотъ Андрей, если бы законъ дъйствительно имъль силу и исполнялся на самомъ дълъ, быль бы самымь несчастнымь вь редигіозномь смысль человъкомъ, потому что государство запрещало ему въровать такъ, какъ велитъ ему его совъсть, и принудительно держало его въ православіи, требуя, что бы онъ не смълъ быть раскольникомъ. Конечно, смотря на запрещение закона, Андрей на самомъ дълъ переходиль въ расколь, но должень быль всячески скрывать свой переходъ и выдавать себя за православнаго, чтобы не подвергнуть судебному преслъдованію себя и присоединившаго его въ расколь попа. Вся жизнь этого Андреи и подобныхъ ему отпадшихъ отъ православія лицъ должна была наполниться скрытностію и лицемъріемъ. Если кто изъ нихъ вступалъ въ бракъ съ дъвицей-раскольницей и по раскольническому обряду, то долженъ былъ дълать это тайно и его бракъ не могь быть записань въ раскольническія метрики, какъ данныя для природныхъ раскольниковъ; а не записанный, онъ долженъ былъ считаться незаконнымъ, и дъти отъ этого брака должны были считаться незаконными дътьми дъвицы, ихъ матери; если же кто хотъль, чтобы его бравь быль законнымъ, тотъ или уговариваль невъсту-раскольницу лицемърно принять православіе, или же выбираль невъсту православную п вънчался въ церкви, скрывая отъ священника о своемъ отпадени въ расколъ, или же, если послъднему это было извъстно, для брака возвращаясь въ православіе, чтобы снова затымь уйдти въ расколь. Даже умирая, такіе отпадшіе въ расколь, но числившіеся оффи-

ціально православными, нередко прибетали къ лицемерію и обману: приглашали священника и принимали отъ него напутствіе, а затъмъ приходилъ раскольническій требоисправитель и по своему совершаль очищение отъ мнимаго овверненія, причиненнаго умирающему «христіанину» мнимымъ еретикомъ, и вторично по своему напутствовалъ. Также двойственно бывало и отпъваніе такого человъка: сперва на дому отпъвали его старообрядцы, а потомъ несли его въ церковь, гдъ снова его отпъвали и затъмъ погребали по православному, потому что онъ былъ, — т. е. не былъ, а писался, —православнымъ. Итавъ, не говоря уже о нравственныхъ страданіяхъ, въ которыя ставиль законъ отпадшихъ отъ православія лицъ, не позволяя имъ открыто и законно присоединиться къ избранной ими въръ, нужно признать, что лица эти являлись лишенными существенныхъ гражданскихъ правъ; если они поступали добросовъстно и не лице-мърнли, то рожденія, браки и смерти такихъ лицъ и ихъ дътей и всего потомства оставались большею частію незаписанными въ метрики; они не имъли законной семьи и лишены были твердыхъ имущественныхъ правъ. На практикъ послъдствія нарушенія закона. воспрещавшаго отпадение отъ православія, не были, или не всегда были такъ суровы и тягостны, но это было, повторимъ, но той причинъ, что законъ по большей части, по врайней мъръ въ отношени къ отпадшимъ въ старообрядчество, не приизнялся къдълу, а нарушенія его не преслъдовались самими офиціальными лицаии и даже правительственными учрежденіями. Такая практика ясно побазывала, что законъ отжилъ свой въкъ.

Быть можеть, нёкогда, при слабомъ религіозномъ развитіи общества, этоть законъ и быль полезень для цервви, но нынё, когда всёми сознана свобода личности съ ея безспорными правами, когда у всёхъ другія понятія, чёмъ въ то время, порожденіемъ кото раго быль этоть законъ, онъ оказывался не полез-

нымъ, но вреднымъ и безцъльнымъ. Этотъ законъ стояль въ противоръчіи съ общимъ принципомъ въро-терпимости, пронивающимъ основныя законоположенія Русскаго государства, и отмъна его отвъчала всегдашнему сердечному стремленію Государя обезпечить каж-дому изъ его подданныхъ свободу върованія и молитвъ по вельніямъ его совъсти. — Ограда изъ такихъ законовъ, построенная государствомъ вокругъ церкви и не выпускавшая изъ нея тъхъ, кто однажды какънибудь вступилъ въ нее, хотя бы они и не въровали поправославному, фактически рухнула задолго до указа 17 апръля: несмотря на эту ограду, уходы изъ православной церкви и отпаденія отъ православія бывали, а стъсненія отпадшихъ въ религіозныхъ и даже гража стъсненя отпадшихъ въ религозныхъ и даже гражданскихъ правахъ вносили въ ихъ сердца страшное озлобленіе противъ православія и православной церкви, которой они приписывали эти стъсненія. Понытки поддержать эту ограду не могли имъть успъха, потому что сознаніе православнаго общества, особенно выразительно сказавшееся въ печати и судебныхъ приговорахъ, давно уже признавало ее негодной и безцъльной, и указъ 17 апръля окончательно убралъ ее.

Права, представленныя природнымъ послъдователямъ старообрящества и процияхъ върованій указъ

Права, представленныя природнымъ послѣдователямъ старообрядчества и прочихъ вѣрованій, указъ распространилъ и на лицъ, отпадшихъ въ эти вѣрованія изъ православія и бывшихъ доселѣ совершенно безправными въ религіозномъ, а иногда и въ гражданскомъ отношеніи. Не церковь, отъ которой они отпали, пріобрѣла какое-то право отпаденія отъ нея,—какъ будто можно назвать правомъ то, что не подлежитъ ника-кой зависимости отъ государства и есть такое же нравственное явленіе, какъ и прочіе грѣхи противъ вѣры; но именно эти отпадшія лица получили право формально присоединяться къ тѣмъ вѣрованіямъ, какія они избрали по своей совѣсти.

Впрочемъ, можно пожалуй сказать, что и церковь по сему указу пріобрёла себё нёкоторое право. Дёло въ томъ, что

возбуждение слъдствия по дъламъ о совращени изъ православия или отступления отъ въры христинской должно было начинаться не иначе, какъ по требованию духовнаго начальства (ст. 37 Уст. пред. ипрес. прест. и ст. 1006 Уст. угол. суд.). Върно слово митрополита Антонія: эта, возлагаемая закономъ, обязанность была всегда нравственно тяжела для духовенства, потому что она противоръчитъ духу мира и любви, положеннымъ въ основу православной церкви, которая всегда бользнуеть отпадшихъ и для обращенія ихъ принимаеть свои дучисто церковныя мъры. Можно предстаховныя и вить себъ всю тяготу, всю мучительность состоянія духа священника, который, по силъ сего государственнаго закона, долженъ былъ начинать судебное преслъдование за отпадение отъ церкви и въ то же время, по духу церкви, заботиться объ обращении отпадтаго... Теперь, когда указъ объявилъ, что отпаденіе отъ православія уже не есть больше уголовное преступленіе, церковь и ея служители пріобръли себъ свободу отъ этого тягостнаго обязательства, возложеннаго на нихъ государствомъ. Итакъ, не какое-либо драгоцънправо потеряла чрезъ этотъ указъ церковь, а только освободилась отъ тягостной для нея повинности, Церковь есть область въры и совъсти, чисто нравственныхъ и сердечныхъ и потому свободныхъ отно-шеній; насиліе и принужденіе не ея мъры, онъ чужды самой природъ ея. И указъ 17 апръля возвратиль цер-ковь въ ея собственную область свободнаго проповъданія слова истины и поставиль ее въ искреннія отношенія къ заблудшимъ и отпадшимъ отъ нея. Отмънъ прежняго закона съ точки зрънія въры и церкви должно

только радоваться и благодарить Царя за эту отмъну. Недовольные отмъной закона, принудительно державшаго въ православіи измънившихъ ему, пусть отвътять себъ на вопросъ: была ли и могла ли быть какая-либо дъйствительная польза отъ этого закона? Не церковь въдь, а гражданскій законъ насильственно дер-

жаль выправославіи лиць хотя и крещенныхь вы православной цервви, но не върующихъ поправославному, напр. отпадшихъ въ старообрядчество, въ штунду, въ невърје. Развъ эти люди дъйствительно были православными? И какой толкъ и смыслъ писать ихъ въ документахъ православными, когда они на самомъ дълъ не таковы по своей теперешней въръ? Въдь церкви нужна и дорога не мертвая бумага, на которой несогласно съ дъйствительностію и, значитъ, ложно написано, что такой-то православенъ; ей нужна и дсживая душа, дёйствительно вёрующая православно, - не списовъ числящихся православными, а дъйствительное собрание живыхъ людей, одинаково върующихъ, виъстъ молящихся и живущихъ одною жизнію во Христъ. Если же человъкъ, къ несчастію, нересталь върить, отпаль отъ православія, къ чему эта неволя: хочешь—не хочешь, а будь православнымъ, не смъй идти, куда желаешь? Пусть онъ, отпадшій, идеть отъ насъ, если пересталь быть единомысленъ съ нами, -- въдь вся церковь въ единомысліи, по возглашенію діакона на литургін: «возлюбимъ другъ друга, да единомысліемъ исповъмы» (Отца и Сына и Святаго Духа, Троицу единосущную й нераздельную). Пусть недовольные дарованной теперь невърующимъ свободой оставлять православіе отвътять себъ еще и на другой вопросъ: сами они согласились ли бы коголибо насильно держать въ православіи, вопреки его собственной въръ? Они, конечно, отвътятъ, что не согласились бы, что таковое удержание и невозможно психологически. Отвътъ правильный и единственный. Но тогда за что же собственно быть недовольнымъ указомъ и въ чемъ же тогда видно въ немъ унижение православія? Пусть въра наша будеть совершенно свободвой, чтобы никто не посмъль сказать православному: «ты— подневольный членъ своей церкви; еслибъ ты и захотъль, ты не можешь выйдти изъ нея, потому что гражданскій законъ запрещаеть и преследуеть отпаде-

ніе отъ церкви». И что такъ стоять за этотъ за-конъ? Развъ сами мы досель были православными потому лишь, что насъ держалъ въ православіи этотъ законъ? Но огромное большинство насъ, повторимъ опить, даже совершенно не знало объ его существованіи. Принадлежали же мы и принадлежимъ къ церкви по воспитанію, по преданію, по убъжденію, что въ ней истинная, неповрежденная человъческими заблужденіями, непорочная и святая Христова въра. И всякій, истинно върующій въ церковь, ея членъ и сынъ счелъ бы величайшимъ для себя оскорбленіемъ одно предположеніе, что онъ содержить православіе только по страху отвътственности передъ гражданскимъ закономъ, а не по искренней, сердечной въръ и твердому убъжденію въ его истинности и спасительности. Точно также для того, кто по искреннему убъжденію отъ иновърія, или инославія, или раскола перешель въ православіе, было бы жестокимъ оскорбленіемъ одно предположеніе, что онъ оставилъ свою прежнюю въру ради тъхъ преимуществъ, какія въ Русскомъ государствъ давало до указа православіе. Чуткіе къ чести люди, даже вполнъ убъдившись въ истинности православія, могли медлить присоединеніемъ къ нему по опасенію, что про нихъ могуть и стануть говорить, будто они только изъ-за выгодъ житейскихъ приняли православіе. А что возможны были переходы въ православіе, объясняемые соблазномъ этихъ выгодъ, на это едва ли потребны доказательства. Мало ли бывало лже-христіанъ изъ евреевъ, лже-православныхъ изъ старообрядцевъ, только на бумагѣ оставивщихъ прежнюю въру и принявшихъ христіанство и православіе чисто внъшнимъ образомъ ради житейскихъ интересовъ? Ясно, что не новый порядокъ, устанавливаемый указомъ 17 апръля и дълающій православіе свободнымъ и безкорыстнымъ состояніемъ только тъхъ, кто дъйствительно всъмъ сердцемъ желаетъ къ нему принадлежать, долженъ считаться унизительнымъ для правослань, кать долженъ считаться унизительнымъ для правосланть, долженъ считаться унизительнымъ для правосланть, долженъ считаться унизительнымъ для правосланть, долженъ считаться унизительнымъ для правосланть для правосланть для правосланть для правосланно на правосланно на правосланно правосланно на правосланно н потому лишь, что насъ держалъ въ православіи этотъ законъ? Но огромное большинство насъ, пославной церкви, а скоръе порядокъ прежній, дававшій за православіе гражданскія преимущества и насильственно державшій въ немъ отпадшихъ отъ него. Свободная, а не принужденная въра цънна у Бога и у людей. И такою втрою сильна церковь и только имтющіе такую въру люди настоящіе ея члены. Люди же, постороннею волею обязанные числиться православными, ничего общаго не имъють съ истино-православными, свободными въ своей въръ чадами Бога и церкви, и поистинъ въ экономіи церкви суть не живыя, но мертвыя души. Теперь съ устранениемъ насильственного удержания ихъ въ церкви, такіе невольники или рабы православія, православные только по имени, отпадуть отъ церкви и видимымъ образомъ, какъ отпали они отъ нея еще раньше своею душею, и въ церкви останутся только тъ, кто не по бумагъ, не по одной метрикъ, не лицемърно, и на самомъ дълъ, по въръ и воистину православны. Теперь произойдеть нъкоторымь образомь свободное отдъление овецъ отъ козлищъ и пшеницы отъ плевелъ, и православная церковь увидить въ своихъ спискахъ только тъхъ, кто дъйствительно православенъ, напрасно считается таковымъ, и по мъстамъ православныхъ уменьшится. Но это будетъ не отпаденіе отъ православія, а только исключеніе изъ его списковъ тъхъ, кто уже ранъе отпалъ отъ него. И слава Государю за то, что онъ далъ этимъ людямъ свободу идти туда, куда они хотять, раскръпостиль ихъ совъсть. Съ уходомъ этихъ, сердцемъ и совъстію чуждыхъ ей людей, церковь ничего въдъйствительности не потеряеть, а наобороть много пріобратеть пбо сила ея, повторяемъ, не въ числъ приписанныхъ проходамъ именъ и фамилій, а въ кръпкой и искренней въръ ея дъйствительныхъ, живыхъ членовъ.

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

|      | C                                                         | np. |
|------|-----------------------------------------------------------|-----|
| I.   | Поздравленіе старообрядцевъ съ Высочайшею милостію        | 3   |
| II.  | Смыслъ указа                                              | 7   |
| III. | Опредъляемое указомъ положение старообрядцевъ въ государ- |     |
|      | ствъ                                                      | 11  |
| IV.  | Отношение старообрядцевъ къ правамъ, дарованнымъ имъ      |     |
|      | указомъ                                                   | 25  |
| V.   | Перестали-ль старообрядцы послъ указа быть распольниками? | 40  |
| VI.  | Нужна ли послъ указа миссія?                              | 61  |
| VII. | Признанное указомъ за отпадшими отъ православія право на  |     |
|      | переходъ въ старообрядчество и другія върованія           | 82  |