

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



WID-LC BX 100 .P27

16-10 81-

## HARVARD COLLEGE LIBRARY

Boughtwiththeincome of

## THE KELLER FUND

Bequeathed in Memory of JASPER NEWTON KELLER BETTY SCOTT HENSHAW KELLER MARIAN MANDELL KELLER RALPH HENSHAW KELLER CARLTILDEN KELLER





E

I oppolepmense Zanuenu.

монастыр

2 strurenie amstrakt Dannher paenau nukam ur Napoenie

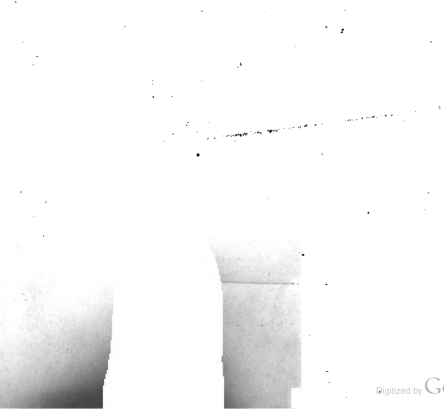
E

populepmene Zannenu !!,
opa enast.

ЮНАСТЫР**т** 

2 sommenee amstmake Dannier paenautnukam

un Napoenie



# ОПРОВЕРЖЕНІЕ

## BAILECKE O PYCCKOM'S PACKORS,

НАПИСАННОЕ ВЪ СПАСОПРЕОБРАЖЕНСКОМЪ ГУСЛИЦКОМЪ МОНАСТЫРЪ

нгуменомъ Парееніемъ

MOCKBA.

By Theorpaoin Crmrha.

1864.

WID-LC BX 601 .P27

**Дозволено духовною ценсурою.** С.-Петербургъ Декабря 12 **дня 1863 года.** 

Keller Id.



## ОПРОВЕРЖЕНІЕ ЗАПИСКИ О РУССКОМЪ РАСКОЛЪ.

Хорошій знакомый мой, бывшій старообрядецъ, въ настоящее же время ревнитель православія. прислалъ мнь книжицу для прочтенія, подъ загла- ч віемъ: «Записка о русскомъ расколь», напечатанную и изданную въ Лондонъ. — Заглавіе книги очень заинтересовало меня, какъ бывшаго раскольника; но витстт съ тънъ заставило и призадуматься: почему записка эта напечатана не въ Россіи, а за границей? значитъ въ ней есть что нибудь противное правиламъ и уложеніямъ Церкви православной и нашимъ духовнымъ отношеніямъ къ мицмымъ старообрядцамъ. Прочитавъ записку эту со вниманіемъ я убъдился, что предположение мое справедливо: неизвъстный авторъ написалъ ее съ единственпою цьлію защитить расколь и оправдать его, эту злокачественную язву, которая, расширяясь болье и болье, угрожаетъ заразить собой върныхъ чадъ Церкви православной, последователей истиннаго древняго благочестія, въ особенности изъ простаго народа. Только жаль, что взявшись трактовать о столь важномъ предметь, какъ расколъ, неизвъстный авторъ не потрудился изучить его спеціально. а только ознакомился съ нимъ въ историческомъ, матеріальномъ отношеніи; на самую же сущность раскола въ религіознымъ и нравственномъ отношеніяхъ обратиль самое поверхностное вниманіе;

нежду твиъ въ последнемъ то и заключается самое важное. Судя по этому следуетъ невольно предположить, что составитель записки о расколь взялся за это дъло какъ любитель, или, лучше сказать, въ следствіе просьбы раскольниковъ, — и не принадлежитъ къ Церкви православной; или долженъ быть индеферентистъ въ высшей степени. же ревностный служитель Римской заклятаго врага Православія. Это заключеніе дьдаю я потому, что ни одинъ истинный сынъ святой Грекороссійской Церкви не рѣшится написать и напечатать подобной нельпицы; принисать же сочиненіе это раскольнику— невозможно, потому что и по настоящее время всв последователи кривотолковъ, какъ старики такъ и молодое поколеніе, стоять на крайней ступени невъжества и безграиотности и гнушаются образованіемъ, разумъется по внушенію своихъ лжепастырей, которые всячески стараются поддержать невъжество, боясь, что бы съ образованіемъ чада ихъ не познали всьхъ заблужденій въ въръ отцовъ своихъ. - Если бы авторъ потрудился изучить расколъ со стороны религіозной, тогда онъ многаго не написалъ бы въ своей Запискъ, потому что не могъ бы въ подтвержденіе своихъ доводовъ привести свидътельствъ ни изъ Евангелія, ни изъ Апостола, ни изъ писаній Святыхъ Отецъ церкви, ни изъ правиль Вселенскихъ соборовъ; а то онъ не упомянулъ даже объ нихъ во всей запискъ своей, а только ограничился одними историческими фактами и голословными подвержденіями, думая затемнить истину одпимъ красноглагоданіемъ. — Но никто и ничто не въ состояніи затмить славу и поколебать величіе, или наложить мальйшее пятно на чистоту Матери пашей святой Соборной, Апостольской, Восточной Православной церкви, Греческаго благочестія; потому что женихъ ея и Глава есть Самъ Спаситель нашъ Господь Іисусъ Христосъ; она всегда какъ солице сіяла, сіяетъ теперь и будетъ сіять въчно до втораго пришествія Самаго Господа пашего Іисуса Христа, Который сказалъ: созижду Церкось Мою и врата адова не одольють сй.

Какъ истинный сынъ Церкви православной, и, по милости Божіей, служитель ея, я священнымъ долгомъ поставляю, сколько силъ моихъ достанетъ, опровергнуть инънія и ложные доводы неизвъстнаго автора «Записки о расколь,» и доказать безсиліе оружія, подьятаго въ его защиту.

Въ историческомъ отношения Записка эта составлена довольно правильно, и потому я буду говорить здесь только о техъ статьяхъ ея, въ которыхъ авторъ выводитъ совершенно ложныя заключенія, доказывающія незнаніе его встхъ правиль и постановленій Православной Церкви, чтобы явственно указать ему и всъмъ, читавшимъ его сочинение, на ть заблужденія раскольниковъ, которыя ускользнули отъ его взгляда, какъ на главныя причины, по коимъ Церковь Православная не можетъ считать раскольниковъ чадами своими и последователями ея ученія. — Не нахожу также пужнымъ упоминать здъсь о разныхъ сектахъ русскаго раскола, какъ то: о Бевпоповщинской, Федоспевской, Филипповой, Самокрещенской, Ньтовщинской, Хлыстовщинской, Малаканской и проч., о которыхъ авторъ Записки

сказалъ все двльно и справедливо, а обращу все внимание на секту попосщинскую, или, правильные сказать, было-попосщинскую, къ которой и самъ я имыть несчастие принадлежать, а потому и изучиль всы правила ея.

Неизвъстный авторъ. "Записки о расколъ говорить: " Въ дерковномъ отношении поповщинскій прасколь, едва ли даже можетъ правильно назваться прасколомъ: послъдователи его, имън то же исповъданіе въры, какъ и православные, безусловно признаютъ всъ каноны и уставы Восточной Каволической Церкви, и совершаютъ тъ самые обряды, которые до 1654 года совершала вся Россія, и которые потомъ съ 1800 года предоставлено отмерыто совершать единовърческимъ священникамъ; въ подкръпленіе чего сами Православные Митромолиты и Епископы, когда они служатъ въ церкъвихъ единовърческихъ, совершаютъ эти обряды."

Г. авторъ «записки» страшно ошибается, сравнывая единовърцевъ съ послъдователями поповщинской секты. Единовърцы содержутъ всъ догнаты въры православной и исполняютъ свято и ненарушимо всъ правила, каноны и постановленія Восточной Церкви, повинуясь внолить Герархамъ Россійскимъ, принимая отъ нихъ священнослужителей, и отличаются только нъкоторыми обрядами и тъмъ, что совершаютъ молитвословія по книгамъ, напечатаннымъ при патріархъ Госнфъ,—что со стороны господствующей Православной Церкви уступлено имъ по ихъ просьбъ изъ материнскаго снисхожденія. Но надобно упомянуть здъсь и о томъ, что истинно Православная Восточная Каеолическая Христова

Церковь никогда за обряды перковныя не спорила и не раздълялась, потому что и самые обряды установлялись въ ней по временамъ, а не вдругъ, и усовершенствовались уже въ седьномъ и въ осьмомъ въкахъ. Доказательствомъ чему можетъ служить то, что западная церковь почти съ самаго начала христіанства нивла обряды съ Восточной церковью совершенно разные, но была согласна въ догнатахъ въры и исполняла всв правила и постановленія Апостоловъ и вселенскихъ соборовъ, и потому была въ совершенномъ единеніи и согласія съ последнею: но когда она стала изменять догматы и къ правиламъ Апостольскимъ и соборнымъ прибавлять свои уиствованія, а некоторые изъ правилъ совершенно уничтожила, тогда только последовало разъединеніе, и Восточная Православная Церковь окончательно отделниесь отъ западной. Что же касается до того, что Православные Митрополиты и Епископы, по желанію и просьбамъ единовърцевъ служатъ въ храмахъ ихъ, то они, нисколько не стасняя совасть свою, совершають богослуженіе хотя по стариннымъ обрядамъ ихъ, но по чиновнику православной господствующей церкви, чемъ не стъсняются и самые старообрядцы; и дълая это наши Епископы подражають вполив св. Апостолу Павлу, который сказаль: «Свободень бо сый отв «встась, встые себе поработих», да множайшія пріобрящу: «быхъ Іудеям», яко Іудей, да Іудеи пріобрящу, подзакон-«нымг, яко подзаконень, да подзаконныя пріобрящу; без-«ваконным» яко беззаконень, не сый безваконникь Богу, чно законникъ Христу, да пріобрящу беззаконныя; быхъ «немощным», яко немощень, да немощныя пріобрящу:

всимь быхь вся, да всяко никія спасу.» (къ Кориноянамъ «гл. 9, ст. 19.) И далье продолжаеть: яко же и азъ «всимь угождаю, не искій своея польвы, но многихь, да «спасутся.» (Тамъ же, гл. 10. стихъ 33.). — Великій соборъ въ 1667 году предаль раскольниковъ анаоемъ не за обряды, а за непокорство церкви Христовой и іерархической власти, по словамъ Самаго Господа, Который сказаль: «аще же и цер-«ковь преслушаеть, буди тебь якоже прычикъ и мытарь.» (Отъ Матоеа, глава 18. стихъ 17.).

Далье защитникъ раскола, составитель записки о немъ, продолжаетъ: "поповщина требуетъ безус"ловнаго исполненія всъхъ до единаго правилъ Апос"тольскихъ, соборныхъ: седми вселенскихъ и девяти
"помъстныхъ соборовъ, и святыхъ Отецъ. Сіи пра"вила признаются въчнодъйствующими, и съ течені"емъ времени неподлежащими ни мальйшимъ измъ"неніямъ, потому, что они писаны Духомъ Святымъ."

Вышенриведенныя строки служать яснымъ доказательствомъ, что Г. Авторъ записки совершенно не знаетъ всей сущности заблужденія последователей поповщины, и ограничился одними голословными показаніями раскольниковъ, не потрудившись изследовать: точно ли они на деле исполняють то, въ чемъ уверяють словами. И потому я постараюсь неоспоримыми фактами доказать здесь грубую ложь поповщинцевъ и обнаружить ошибку, если только это была ошибка автора "записки", а ненеблагонамеренность.

Одна только истинно Православная, Соборная н Апостольская Восточная Христова Церковь, а вмъстъ съ нею и Грекороссійская, безусловно испол-

няютъ всв правила Апостольскія и седми вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ и святыхъ отецъ, признавая ихъ воистинну написанными по внушенію Святаго Духа, и ни мальйше не нарушають ихъ. Последователи же поповщины и вообще все раскольники, не только не исполняютъ словесъ самаго Господа Іисуса Христа, переданныхъ намъ во Св. Евангеліи, но совершенно нарушили и, даже, отвергли всв правила Апостольскія, соборныя и святыхъ отецъ, какъ ничего незначущія. Безъ всякой вины, отторгнувшись отъ Православной Грекороссійской Церкви, 200 льть тому назадь, отщепенцы наши въ непродолжительномъ времени раздълились на нъсколько толковъ, или сектъ, одинъ другаго нельпре, и, возненавидрвь другь друга, стали лжемудрствовать и придумывать себъ не только особыя правила но и самые догматы. Изъ этихъ сектъ поповщинская, иди правильные сказать, биллопоповщинская, какъ будто, съ перваго взгляду на нее, отшатнулась отъ Православной Церкви на самое не далекое разстояніе; на самомъ же дълъ они ее совершенно оставили, переставъ повиноваться власти Іерархической, и остались безъ Епископа, следовательно безъ церкви, потому что безъ Епископа церковь ни одного дня существовать не можетъ. Этимъ поступкомъ своимъ поповщинцы, какъ и прочіе раскольники, какъ бы посмъялись словамъ Самаго Господа Інсуса Христа, сказавшаго: «на семь камени созижду Церковь Мою и врата адова не одолнють ей.» И въ другомъ мъсть: «небо и земля мимо идуть, слова же Мои не мимо идуть.» Но у раскольниковъ слова Спасителя проходять мино ущей; потому что, по мпвийо и убъжденію поповщищевъ, Церковь Христова могла не существовать на землъ въ продолжени 200 лътъ, а потопъ опять возродилась съ пріобрътеніемъ ими черезъ деньги бъглаго и запрещеннаго грека митрополита Амвросія. Не чистая ли это ересь, а уже не расколъ? Самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ, уставивъ въ Церкви Своей Священную Іерархію въ лицъ своихъ учениковъ и Апостоловъ, ниспославъ имъ благодать Святаго Духа, препоручивъ ключи отъ Царствія Небеснаго, завъщалъ преподавать благодать свою достойнымъ чрезъ рукоположение. Спаситель свазалъ ныть: «Аминь, глаголю вамь: елика аще свяжете на вемли, будуть связана на небеси: и елика аще раврышите на земли, будуть разрышена на небестью.» ( Мато. гл. 18, стихъ 18 );-и еще: «якоже посла мя Отець, и авт посылаю вы. И сіе рекь, дуну, и глагола имъ: пріимите Духъ Свять. Имже отпустите гръхи, отпустятся имъ: и имже держите, держатся.» (Іоан. гл. 20. стихи: 21, 22 и 23.) Въ томъ же, Іерархическая власть будетъ существовать земль до самаго втораго пришествія Господпя, Самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ свидательствуетъ СЛОВАМИ: се азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія выка. Аминь. " ( Мате. гл. 28. ст. 20. ) О повиновения же Іерархической власти, какъ бы самому Господу, Спаситель нашъ говоритъ: Слушали васъ, и отметаяйся вась, мене отменаяйся же мене, отметается пославшаго ( Луки гл. 10. ст. 16 ). По этому поповщина и всъ раскольники не суть овцы стада Христова, а заблудившіе козлища, и не могутъ именоваться христіанами, потому что преслушали, или правильнъе сказать, совершенно отвергли слова самаго Інсуса Христа, отшатнувшись отъ Церкви Христовой и отъ ея Епископовъ, преемниковъ Апостольскихъ. Согласно со св. Евангеліемъ и святые Апостолы проновъдывали и писали, что Церковь Христова основана на непоколебимомъ камени, что глава ея ссть Самъ Христосъ, и повельвали всемъ верующимъ повиноваться пастырямъ ея и наставникамъ своимъ въръ православной. Отказавшись повиноваться Герархической власти поповщинцы и всв раскольники, уже болье 200 льть, отвергли все учение Апостольское и ихъ правила и самочинничаютъ но настоящее время. - Следующее правило Апостоловъ обличаетъ ясно въ отступничествъ всъхъ раскольниковъ: "Кождо въ данномъ ему чину да пребы-"ваетъ, и не преступайте зановъдей, не суть бо пнаша, но Божія, якоже рече Господь: «глушаяй вась, мене слушаеть, слушаяй мене, слушаеть пославшаю мя, и вась отметанися, мене отметается, мене отметаяй, отметает пославшаго мя.» (Правило 1. глава 4. листъ 30). Въ томъ что раскольники не могутъ и, даже не смъютъ называть себя чадами Православной церкви, свидътельствуютъ: правило 31 святыхъ Апостолъ:,, Безъ вины от-,,торгнувся Епископа, и ину поставитъ церковь, ,и съ пріемшими да извержется. Правило 39: "Безъ воли Епископа своего, презвитери или , діакони, да не творятъ ничтоже, тому бо суть , поручени людіе Господии. "Толкованіе: "Нъсть , достойно пресвитеру, или діакону, безъ пове-, льнія Епископа своего, ин людей связывати, еже

э, есть отлучати, или умножити, или умалити епите, мію, сиръчь запрещеніе, или ино что таковое
, творити, аще не будетъ дано имъ отъ Епископа
, о томъ писаніе, сиръчь пріимати въ покаяніе, и
, вязати и разръшати, свъне (кромъ) того пе
, могутъ ни что же творити, яко Епископу суть
, поручени Господни людіе; и той хощетъ воздати
, слово о душахъ ихъ<sup>сс</sup>.

Последователи же поповщины, какъ величаетъ ихъ г. составитель "Записки о расколи:" безусловные исполнители всьхо до единаго правиль Апостольских, совершенно нарушили, или лучше сказать отвергли вышеприведенныя 31 и 39 правила, тъмъ, что, отторгнувшись отъ Церкви, въ продолжения 200 льть, принимали бытлыхь, отъ своихъ Епископовъ, поповъ, которые устрояли имъ-церкви, крестили, исповъдывали, священнодъйствовали, словомъ, совершали всъ таинства, (кромъ хиротоніи, разумъется), не имъя на то дозвольнія, или писменнаго разръшенія, ни отъ своего, ни отъ инаго Епископа, следовательно, по правилу 31, изверженные со всеми тъми, которые приняли ихъ. Последній поступокъ поповщинцевъ: принятіе ими въ 1846 году бъглаго отъ своего Патріарха, запрещеннаго, подсудимаго за гнусныя поступки, митрополита Амвросія, который надвлаль имъ лжеепископовъ и лжепоповъ въ Бълой Криницъ, въ Австріи, ставитъ ихъ на высшую точку беззаконія. И посль этаго еще находятся люди, которые ръщаются оправдывать и защищать отступниковъ и беззаконниковъ!

Въ доказательство беззаконности дъйствій и дживости мнѣній послѣдователей поповщины о своемъ,

какъ называютъ они, древлеправославномъ благочестін, приведу здівсь еще нівсколько фактовъ: Апостоль Павель предаеть анавемь тыхь, которые будутъ слушать и исполнять слова и приказанія другихъ, а отвергать правила Апостольскія, говоря: чно и аще мы, или Ангелз съ небесе благовъстить вамь «наче еже благовистихомъ вамъ, анавема да будетъ.» (Къ Галлатамъ: 1. ст. 8.). Наши же раскольники въ противность этихъ словъ Апостола продолжають не только слушать своихъ ковъ, но еще сами выдумываютъ разныя нельпицы. противныя всему Божественному Писанію. — Въ книгъ Кормчей въ предисловіи къ правиламъ Апостольскимъ и соборнымъ Святыхъ Отецъ написано: "Правила святыхъ славныхъ и всехвальныхъ Апо-"столъ, и святыхъ вселенскихъ великихъ седии со-"боровъ и помъстныхъ девяти, Церковь Божія не "меньше Евангелія почитаеть, якоже пишеть Мат-"еей Правильникъ въ своей книзъ, на листу второмъ. "Поповщинцы же, обрадовавшись запрещенному митрополиту Амвросію, убъжавшему къ нимъ отъ Патріарха ради золота и привольной жизни въ роскошъ, совершенно опровергли слъдующія правила, дозволивъ ему одному рукоположить Епископа: 1., "Аще кій Епископъ, мірскихъ кня-"зей, или людей, помощію, пріиметъ церковь, да "извержется и отлучится." Толкованіе: "Аще кій "Епископъ мірскими властеми избранъ бывъ, и тъхъ "силою пріиметъ церковь Божію, рекше Епископъ "будетъ въ ней, таковый яко веліе прегръшеніе "согръшилъ, да будетъ изверженъ, и да отлучится; подобаеть бо хотящему поставитися Епископомъ, "отъ всъхъ Епископовъ сущахъ во области постав-"лену быти. Аще ли ибсть нощно купно всемъ со-"братися, по не безъ всякого извъта, отъ трею "Епископъ да поставленъ будетъ, сложившенся "писаніемъ грамотъ купно и всемъ непришедшимъ "Епископомъ." (Прав. св. Апост. глава 1. прав. 30). Правило это трижды отвергли какъ запрещенный интрополить Анвросій, такъ и поповщинцы: во 1-хъ, интрополить запрещенный, подсудниый, бъжавшій отъ своего патріарха, ради золота осивлялся принять безъ въдома высшей мъстной Герархической власти, церковь, устроенную и безъ благодати Святаго Духа освящениую бытымъ, слыдовательно, отверженнымъ попомъ: 2-хъ, поповщинцы и Амвросій, зная, что домогательство Епископа черезъ деньги и обманъ, и принятіе такихъ денегъ противны правизамъ церковнымъ, давали золото, лгали, обманывали и поднимались на разныя беззаконныя хитрости для достиженія своей, ни къ чепу доброму певедущей, цвли; Амвросій же браль эти деньги и двлалъ все, чего хотвли раскольники, даже дозволиль себя перепоназать быглону священнонноку; и 3-хъ по желанію и избранію простолюдиновъ ръшился на неслыханную дерзость: совершенно одинъ посвятиль имъ джеепископа (нынъ же джемитрополита) Кирилла, проживающаго въ Австріи, въ селенія Бълая Криница. Такъ вотъ г. авторъ "записки" каковы ваши безусловные исполнители всъхъ правиль Апостольскихъ!

Отцы помъстнаго собора, бывшаго въ Гангръ, отлучившимся отъ церкви грозятъ въчнымъ проклятиемъ. Вотъ что сказано въ 5 и 6 правилахъ этого

собора: 5. "Аще кто учить домъ Божій, рекще дерковь, преобидьти и нерадьти о ней, ни собипратися въ ней во время модитвы на пъніе, да будетъ проклять." 6. "Аще кто кромъ соборныя деркви о себъ собирается, и не радя о церкви, дерковная хощетъ творити, не сущу съ нимъ презвитеру, по води Епископди, да будетъ проклятъ."
Слъдовательно, поповщинцы и прочіе раскольники, въ продолженіи двухъ сотъ дътъ всячески худящіе святую церковь и научающіе прочихъ злословить ее и бътать отъ нея; сами же собираясь въ моденныя свои съ бътлыми попами безъ води епископской, или вовсе безъ поповъ, совершаютъ богослуженія, находятся подъ соборною клятвою Святыхъ Отецъ.

Отцы Кареагенскаго собора говорять следующее: "Иже отъ своего Епископа отлученъ бывъ, "и оттуду отступивъ, жертвенникъ водрузитъ, или "жертву принесетъ, муку пріиметъ." (Прав. 10.). Толкованіе: "Епископъ аще своего презвитера нъ-"коея ради вины отлучитъ: онъ же не пріндетъ къ "собору тоя области Епископу, въ ней же Епи-"скопъ его есть, ни возвъстить о своемъ отвержедніи, да испытавши Епископи, неподобну бывшую "вину на немъ исправятъ: но гордынею и буестію "своею вознесся, о таковъмъ убо нерадя, но яко "раскольникъ отторгнувся отъ соборныя церкве, и лособну церковь поставивъ, и святыя дары Богови принесъ, таковый яко соборныя церкве въръ и "строенію ручаяйся, безъ муки не будетъ, но да не "будеть проклять." По этому правилу всь бытые попы, какъ отлучившіеся отъ своего Епископа, в

нотому отверженные, если дерзнутъ самовольно устроить иную церковь, что они дълали у раскольниковъ, осуждались на мученіе въчное. Такъ вотъ какимъ пастырямъ поручали поповщинцы сопровождать души свои въ парство небесное? Бъглые попы, которыхъ души за дерзновеніе поставить жертвенникъ, приговорены къ мукъ, въ продолженіи 200 лътъ напутствовали своихъ послъдователей въ будущую въчную жизнь, и разръшая ихъ могли ль избавлять души ихъ отъ муки въчной? Разръшите этотъ вопросъ г. защитникъ раскола.

Можно бы привести здъсь еще много правилъ Апостольскихъ и соборныхъ, которыя ясно укажутъ и обнаружатъ заблужденія раскольническія и совершенное отторженіе отъ правилъ этихъ и непослушаніе имъ раскольниковъ всъхъ сектъ, а также и поповщинской, на защиту которой возсталъ неизвъстный авторъ въ Лондонъ; но это займетъ много мъста и времени, а потому желающимъ удостовъриться въ истинъ совътую прочесть книгу Кормчую и другія книги каноническія.

Въ оправдание бъгдыхъ поповъ нигдъ не отыщется ни одного правила; напротивъ правилами Апостольскими и соборными, всъ священники, самовольно оставляющие церковь и Епископовъ своихъ, а съ ними вмъстъ и послъдователи ихъ, извергаются и предаются анаеемъ, ибо церковь, по слову Самаго Господа, препоручено Имъ пасти Епископамъ; а безъ Епископа и церковь существовать не можетъ.— Если же послъдователи поповщины въ настоящее время съ увъренностію думаютъ, что у нихъ существуютъ теперь настоящіе епископы, попы и ді-

аконы, монастыри и церкви; то это думанье ихъ, или мижніе, ничто иное какъ пустая мечта; потому что всъ теперешніе епископы, попы и діаконы—самозванцы не имжющіе ни одной капли благодати Святаго Духа, какъ произшедшіе отъ гнилаго корня, отъ бъглаго, подсудимаго и запрещеннаго митрополита Грека Амвросія, въ послъдствіи грамотою патріарха Константинопольскаго съ соборомъ Митрополитовъ, Архіепископовъ и Епископовъ совершенно изверженнаго и преданнаго анавемъ со всъми тъми, которыхъ онъ имълъ дерзость посвятить, противу правилъ Апостольскихъ и соборныхъ, и со всъми рукоположенными послъдними лично отъ Амвросія рукоположенными.

Защитникъ раскола продолжаетъ: "но въ послъдмія 138 лътъ отмънила нъкоторыя изъ нихъ" (т.е:
правилъ Апостольскихъ и соборныхъ), "и продолжаетъ отмънять распоряженіями Святъйшаго Сумнода, частію по Высочайшимъ соизволеніямъ, а
"частію по Сунодальнымъ, не входящимъ на усмолтръніе власти Императорской."

Церковь православная восточная и грекороссійская, ни въ чемъ ни на волосъ не отступившая отъ первой, содержала и содержитъ согласно слову Божію всъ правила Апостольскія, соборныя и святыхъ отецъ безъ мальйшаго измъненія или отступленія; строго и безъ опущенія исполняетъ всъ догматы и имъетъ обряды одинаковые. Въ нихъ полная іерархическая власть, получившая начало отъ Самаго Основателя истинной церкви Христа Спасителя, чрезъ дуновеніе Его св. Апостоламъ преподанная и отъ нихъ чрезъ хиротонію перешедшая

къ пріемникамъ ихъ, которая (хиротонія) продолжается до днесь и будетъ продолжаться до втораго пришествія Господня. Этотъ-то источникъ благодати Луха Святаго православная церковь изливаетъ весь міръ чрезъ седмь даровъ Святаго Духа, есть: чрезъ седмь таинствъ церковныхъ. Но хотя Всероссійскій Святвишій Правительствующій Сунодъ иногда и смягчаетъ съ разръшенія Государя Императора и по Суподальнымъ журналамъ нъкоторыя правила соборныя, то такія только, которыя до догматовъ въры нисколько не касаются, а относятся до дель судныхъ или частныхъ лицъ. Какъ, напримъръ, Святъйшій Сунодъ, не отвергая правиль предписывающихъ эпитиміи за проступки, умаляетъ эти эпитиміи по свойственнымъ святой церкви милосердію и человъколюбію; или: противъ правилъ прибавилъ нъсколько лътъ для желающихъ вступить въ законный бракъ: но сделаль это, соображаясь съ нашимъ климатомъ, въ которомъ какъ мужеской такъ и женскій поль физически развивается гораздо поздиве нежели на востокв, гдв писались правила соборныя. Впрочемъ іерархи наши, составляющіе Святьйшій Сунодъ, по милосердію и снисхожденію къ слабостямъ человъческимъ, дозволяя себъ нъсколько измёнять правила, нисколько не стёсняютъ этимъ своей совъсти; ибо Самъ Господь Інсусъ Христосъ пастырямъ церкви своей препоручиль ключи отъ царсава небеснаго и далъ имъ власть вязать и ръшать. Да и святъйшіе патріархи вселенскіе, съ которыми Св. Сунодъ имфетъ почти постоянныя сношенія, никогда не дълали ему заивчаній объ измъненіи или уничтоженіи имъ правилъ Апостольскихъ и соборныхъ, а продолжаютъ пребывать съ нимъ въ полномъ общепіи и согласіи. Совътую г. автору пресловутой "записки о расколи" со вниманіемъ прочитать статью англичанина Джона Ниля: "Достоинство Восточной церкви, признанное членомъ англиканскаго въроисповъдзнія." (\*) Въ ней онъ увидитъ безпристрастное сужденіе иновърца о матери нашей церкви православной.

Г. авторъ "записки" продолжаетъ: послъдова-"тели поповщины совершаютъ богослужение по обря-"дамъ, утвержденнымъ первыми пятью патріархами "всероссійскими, и держатся книгъ того перевода, "который существовалъ при сихъ патріархахъ. "Православные совершаютъ службу по книгамъ "исправленнымъ шестымъ патріархомъ Никономъ."

Церковная исторія наша не повъствуеть, чтобы при первыхъ патріархахъ всероссійскихъ были предпринимаемы новые переводы богослужебныхъ книгъ; но сказываетъ, что при нихъ только перепечатывались прежнія книги со всъми ошибками, которыя вкрались въ нихъ отъ несвъдущихъ переводчиковъ и полуграмотныхъ переписчиковъ. И въ настоящее время трудно отыскать переписчика, который бы переписалъ какую либо рукопись во всемъ

<sup>(\*)</sup> A Ilistory of the Holy Eastern Ehurch. By the Rever. Iohn mason Neale, M. A. Warden of lackville Collegi, East Grinsted. London, 1850. Partr. — Прибавленія въ жур. твор. св. Отц. въ руск. перев. за 1850 годъ. стран. 551.

согласно съ подлинникомъ; чего же можно было ожидать отъ нихъ за 300, 400 или 500 лътъ тому назадъ?

Въ доказательство неисправности старопечатныхъ книгъ приведу здъсь нъсколько фактовъ: 1. Въ потребникъ, напечатанномъ при патріархъ Филаретъ въ лето 7132, не положено на крещение младенцевъ читать Апостола и Евангелія, что во всъхъ греческихъ потребникахъ древнихъ и повыхъ положено. — 2. Въ служебникъ, напечатанномъ при томъ же патріархъ въ льто 7137, слова литургіи върныхъ: «даде своимъ ученикомъ и проч. напеча-«таны: дасть своимъ ученикомъ и апостоломъ рекъ: «пріимите и ядите се есть тьло мое, еже за вы «ломимое во оставление гръховъ.» Также напечатано и о крови; это явная грубая ошибка можетъ привести на мысль, что Господь не подалъ апостоламъ хльбъ и вино, преложивъ оные въ пречистыя тело и кровь Свою, а еще дасть после. Какъ же можно было не исправить эту ошибку? Но все таки ошибка эта вкралась въ печать и при патріархъ Іосифъ. — 3. Въ томъ же служебникъ пропусамыя важныя слова: «преложиет шены вовсе Духомъ Твоимъ Святымъ,» безъ которыхъ не могуть пресуществиться хльбъ въ тьло, а вино въ кровь Христовы. Важный пропускъ этотъ, явно произсшедшій отъ переписчиковъ, не могъ быть оставленъ безъ вниманія. 4. Въ Филаретовскомъ требникъ, при пострижении монаховъ, не положено возлагать на нихъ ни камилавки, ни клобука, ни надъвать подрясника, что противоръчитъ греческимъ древнъйшимъ требникамъ. Кромъ выше приведенныхъ примъровъ въ старопечатныхъ книгахъ находится множество ошибокъ и пропусковъ; даже многія молитвы ненапечатаны вовсе. Хотя въ десятое льто патріаршества Іосифа многое въ книгахъ исправлено и дополнено; но все таки осталось еще много ошибокъ, и пропущено много молитвъ, стиховъ и припъваній. — Желающій узнать-истину ли, я говорю здъсь о книгахъ, пусть пересмотритъ всъ богослужебныя книги, напечатанныя при первыхъ пяти патріархахъ, и то найдетъ въ нихъ множество несходствъ и разногласій между собою: въ одной книгъ напечатано о чемъ нибудь такъ, въ другой объ этомъ же иначе.

Всъ книги, печатанные при первыхъ пяти патріархахъ Московскихъ, не были свидътельствованы ни патріархами вселенскими, ни соборами, а потому и содержать они въ себъ такъ много пропусковъ и ошибокъ. По нимъ совершаютъ богослужение раскольники всъхъ сектъ, поповщина же предпочитаетъ книги, напечатанныя при патріархъ Іосифъ, которыя также во многомъ несогласны съ греческими подлинниками и съ древнеписменными книгами. Хотя всв пастыри церкви Россійской, видя ошибки и пропуски въ книгахъ, много скорбыли объ этомъ и желали исправить книги, по не находили людей способныхъ на это; потому въ концъ же книгъ, при нихъ печатанныхъ, выражали собользнование свое о неисправностяхъ оныхъ и просили, чтобы послъ нихъ заботились о книгахъ и исправляли въ нихъ ошибки и погръшности.

Единственно для книжнаго исправленія вызванъ быль ръ 1506 году инокъ св. горы Авонской Мак-

симъ Грекъ; но злонамъренные люди, изъ зависти ли, или изъ другихъ видовъ, воспрепятствовали ему въ богоугодномъ дълъ его.

Раскольники всёхъ сектъ хотя читаютъ всё одни и тъже старопечатныя книги; но ненависть последователямъ другаго развита въ нихъ до высшей степени: они все ближе къ церкви православной, нежели одни сектанты къ другимъ. Следовательно, не книги и ихъ исправление виною расколовъ, а непонятное упорство, или, лучше сказать, чистое безумие и невежество.

Окончательно вст книги богослужебныя и церковныя исправлены были при, блаженной памяти, патріархъ Никонъ, но не имъ самимъ, а людьми учеными, избранными на этотъ многотрудный подвигъ соборомъ; они занялись деломъ своимъ добросовъстно и строка въ строку сличали все священное писаніе и богослужебныя книги съ древними и новыми, въ то время, греческими подлинниками. По окончаніи труды ихъ были свидътельствованы пастырями Россійской церкви, а потомъ вь 1667 году великимъ Соборомъ и Восточными патріархами. Патріархъ же Никонъ самъ лично не участвоваль въ исправленіи книгъ, а следиль только за успъхами исправителей, и наблюдаль, чтобы при этомъ исправленіи, какъ нибудь невольно, не вкралась бы хотя мальйшая тынь какой либо ереси. Если бы раскольники наши отъ чистаго сердца опирались только на несходство книгъ, и-причиной отпадеція своего отъ церкви православной считали. исправление ихъ; то чего же бы лучше было, какъ

избрать десять или пятнадцать юношей обучить ихъ русскому и славянскому языкамъ, а потомъ греческому, и послать на востокъ, въ Константинополь, или на св. гору Афонскую, гдъ сохраняются древнъйшіе харатейные списки и книги творепій Св. Отецъ и правилъ Апостольскихъ и Соборныхъ, и древнъйшіе греческіе, сербскіе, сирскіе и грузинскіе богослужебники, и тамъ сравнить съ ними свои старопечатныя книги, и потомъ сказать честно и добросовъстно на чьей сторонъ правда: на нашей или на старообрядческой?

Защитникъ поповщины продолжаетъ: "Послъдо"ватели поповщины отправляютъ службу строго по
"уставамъ, содержимымъ церковію. — Но такъ какъ
"уставная служба продолжительна; то православная
"церковь дозволила пъкоторыя сокращенія въ ней:
"скорые напъвы и тому подобное."

Этими словами г. авторъ явно обнаруживаетъ совершенное незнаніе свое устава церковнаго и богослуженій православной церкви. Во всъхъ грекороссійскихъ церквахъ, какъ господствующихъ, такъ и единовърческихъ, служба Божія совершается по уставу, общему всъмъ церквамъ и монастырямъ; ибо иначе она совершаема быть не можетъ. Въ городахъ и большихъ селеніяхъ, гдъ служба Божія совершается ежедневно, священнослужители допускаютъ причетникамъ скорый напъвъ, употребляемый и въ греческихъ городскихъ церквахъ, а также и въ Молдавіи и въ Грузіи, и дозволяютъ прочитывать то, что по уставу следовало бы пропъть; то это дълаютъ они сообразуясь съ нуждами прихожанъ, которые, для пріобрътенія способовъ къ

жизни, обязаны службою, торговлею, ремеслами или другаго рода занятіями и работами, однимъ словомъ, которые дорожатъ временемъ, между тъмъ какъ службы Божіей упустить не хотятъ. Если же священнослужители по какому либо случаю ръшатся самовольно сократить божественную службу противъ устава церковнаго; то за это подвергаются отъ духовнаго начальства строгому взысканію и лишаются даже сана своего и мъста. Если бы г. авторъ «записки» потрудился сравпить старопечатный уставъ съ исправленнымъ, то нашелъ бы что последній много полнъе перваго, потому что въ старомъ противъ греческаго оказались значительные пропуски.

Что же касается до продолжительности службы божественной, то не угодно ли г. автору побывать въ нашихъ православныхъ общежительныхъ обителяхъ, тамъ бы онъ вполнъ удостовърился, что защищаемые имъ раскольники нагло наклеветали на насъ православныхъ. Не говорю уже о св. горъ Авонской, гдъ всенощныя бдънія на двунадесятые праздники продолжаются по 12 и даже по 14 часовъ.

Обратимся къ "запискю: " "По православнымъ преданіямъ святыя иконы должны быть писаны по ятакъ называемымъ подлинникамъ; изображаемые на янихъ угодники должны быть представлены чертами ястрогими, въ положеніи спокойномъ и безъ малѣйвшаго на лицахъ выраженія земныхъ страстей, поумысловъ и характера, который имѣли въ жизни
усвоей изобразуемыя лица. Такія только иконы поучитаютъ старообрядцы, а православные почитаютъ
унконы и италіянской школы."

Хотя седьмымъ, Никейскимъ вторымъ, Вселенскимъ Соборомъ утверждено почитать иконы святыя, какъ изображенія священныя, и употреблять ихъ для благоговъйнаго воспоминанія дълъ Божінхъ и святыхъ Его; потому что въ семъ случав иконы суть книги, написанныя, виъсто буквъ, лицами и вещами, (Григорія Велик. письм. кн. 9 письмо 9, къ Серен. Еписк.): но какимъ образомъ изображать на нихъ святые лики соборомъ не указано. Православная Россійская Церковь, принявъ въру, правила и усцерковный отъ восточныхъ патріарховъ, вивств приняла и искуство иконописанія, котораго правиламъ и по настоящее время строго слъдуетъ. Если же въ православныхъ церквахъ иногда встръчаются образа и даже картины, изображающіе священныя событія изъ ветхаго и новаго завътовъ; то они почти всв поступили и поступають въ храмы наши какъ приношенія жертвователей, и служа украшеніемъ, напоминающимъ, все-таки, событія упоминаемыя въ Священномъ Писаніи, нисколько не противоръчатъ правиламъ седми вселенскихъ и девяти помъсныхъ соборовъ. Раскольники же украшаютъ моленныя свои иконами, иногда совершенно несходными съ подлинниками; потому что иконописцы ихъ, круглые невъжды въ писаніи, но исполненные кичливостію и самолюбіемъ, желая перещеголять другъ друга, придумываютъ многое отъ себя и всегда измъняютъ перстосложенія угодниковъ. Чтобы удостовъриться въ этомъ, стоитъ только посътить нъсколько моленныхъ домовъ раскольничьихъ и тогда увидите, что иконы у нихъ, изображающія однихъ и тъхъ же угодниковъ, между собою не имъютъ

никакого сходства. Раскольники безпоповцы въ выборъ иконъ гораздо осмотрительнъе поповщинцевъ, потому что первые и по настоящее время строго придерживаются стараго штиля и не жальютъ денегъ на пріобрътеніе подлинныхъ древнихъ иконъ. Впрочемъ предлогъ раскольниковъ о почитаніи иконъ непремънно древнихъ не можетъ заслуживать уваженія, потому что до догматовъ въры нисколько не относится.

Расколофилъ продолжаетъ: "Такъ какъ старо"обрядцамъ и при дозволенныхъ попахъ воспрещено
"было имъть антиминсы, слъдовательно совершать и
"литургію; то они для освященія запасныхъ даровъ
"совершали тайно; иногда разными недозволенными
"способами пріобрътали и, даже, похищали старин"ные антиминсы. А наконецъ стали получать святые
"дары, антиминсы, муро, поповъ и даже архіереевъ
"изъ Бълой Криницы (что въ Австріи)."

Хотя раскольникамъ и дозволены были гражданскою властію бътлые попы, покинувшіе своихъ епископовъ, не совершивъ никакого преступленія; то это сдълано было по милосердію и отеческому снисхожденію къ несчастнымъ отщепенцамъ блаженной памяти Императоромъ Алексапдромъ Павловичемъ, въ тъхъ видахъ, что раскольники, видя милость Еге, мало по малу покинутъ свое заблужденіе; при чемъ предполагалось, можетъ быть, что и самые попы будутъ способствовать къ этому обращенію. Въ этомъ распоряженіи видно только одно милосердіе Монарха, потому что это дозволеніе и непреслъдованіе бъглыхъ поповъ противно не только законамъ церковнымъ и правиламъ апостольскимъ и соборнымъ, и постано-

вленіямъ святыхъ отецъ, но и законамъ государственнымъ, которые преследуютъ и подвергаютъ наказанію простаго бродягу и техъ, кто укрываетъ его. Какъ же непреследовать человека присяжнаго? Потому что священники предъ посвящениемъ принимаютъ присягу служить честно и върно святой церкви и быть въ повиновеніи своему епископу. Сверхъ того многіе изъ бъглыхъ поповъ оказывались святотатцами, похищая изъ церквей своихъ освященные антиминсы и святое муро. По законамъ же церковнымъ и встмъ правиламъ, какъ я уже выше доказаль, бъглые отъ своихъ епископовъ јереи и діаконы, лишались чрезъ бъгство свое всякаго права совершать божественную службу и таинства; следовательно, всв ихъ священнодвйствія были беззаконны и ничтожны, потому что совершались безъ благодати Святаго Духа. Точно также совершенно ничтожны дары, антиминсы и муро, присыдаемые изъ Бълой Криницы; попы же и архіереи Бъло-Криницкаго происхожденія суть ничто иное, какъ самозванцы, простолюдины, какъ произсшедшіе отъ гнилаго корня бъглаго, подсудимаго, запрещеннаго митрополита грека Амвросія, изверженнаго патріархомъ и соборомъ со всеми, кого дерзнулъ онъ рукоположить беззаконно.

Защитникъ раскола пишетъ: "Послъдователи по-"повщины, строго преданные старинъ и русской "народности, исполняютъ всъ постановленія право-"славной церкви, относящіяся до частпаго быта."

По русской пословиць «ржаная каша сама себя хвалить» послъдователи поповщины, должно быть,

насказали Богъ знаетъ что о своемъ частпомъ жить в - быть в? Автору «записки», что онъ утвердительно отзывается о нихъ съ похвалою о частномъ или домашнемъ быть ихъ. Этотъ отзывъ его ясно свидътельствуетъ о совершенномъ въденіи г. автора частной жизни раскольпиковъ. Мнъ, какъ бывшему раскольнику поповщинской секты, очень хорошо извъстна домашняя жизнь бывшихъ ноихъ собратій по въръ какъ въ Молдавіи, такъ и въ Россіи, и потому я утвердительно скажу, что поповщинцы въ пьянствъ, щегольствъ и развратъ превзошли всъхъ раскольниковъ прочихъ сектъ. Богатые купцы, обитатели Москвы, Петербурга и другихъ торговыхъ значительныхъ городовъ Россіи, изъ последователей поповщины въ особенности, думая только, какъ жиды, объ увеличеніи капиталовъ своихъ дозволенными и недозволенными средствами, ведутъ жизнь развратную въ высшей степени, прикрываясь іезунтскимъ лицемфріемъ, а на дфтей своихъ смотрятъ сквозь пальцы, не взыскивая съ нихъ за дурное и развратное поведеніе; одно лишь посъщеніе православной церкви сыновьями или дочерми можетъ воздвигнуть гнъвъ родительскій. Что же касается до простаго народа изъ раскольниковъ, то Гуслицкая Обитель наша окружена ими со всъхъ сторонъ, и потому я, живя въ ней 5 летъ, скажу совершенно безпристрастно, что нигдъ въ Россіи не найдете вы людей безправственные, безсовыстные, развратные, и буйственные здышних раскольниковь, въ особенности поповщинского согласія. Въ подтвержденіе справедливости моихъ словъ приведу здёсь тотъ фактъ, что въ Москвъ, Коломнъ и даже Рязани

подъ словомъ "гуслякъ" разумъется человъкъ развратный, воръ и пьяница.

Расколофилъ продолжаетъ: "Единовърцы отли"чаются отъ послъдователей поповщины въ томъ
"только, что сіи послъдніе не желаютъ подчинить
"себя и поповъ своихъ благословенію духовной
"власти православныхъ Архіереевъ, на что согласи"лись единовърцы. Въ основаніе этого сопротивленія
"послъдователи поповщины приводятъ слъдующее: по
"правиламъ апостольскимъ, вселенскимъ и помъст"ныхъ соборовъ и святыхъ отецъ весь клиръ
"церковный долженъ имъть не только единеніе въры,
"но и единство обряда; посему они считаютъ про"тивнымъ своей совъсти подчиняться епископамъ,
"совершающимъ обряды другія, нежели какіе они
"и попы ихъ совершаютъ."

Это самое упорство подчинить себя и поповъ своихъ власти православныхъ іерарховъ и сдълало старообрядцевъ раскольниками. Этимъ - то ствомъ они и нарушаютъ весь чинъ и порядокъ церковный и отвергають на дъл вст правила соборныя и апостольскія, и за это подпали подъ соборную клятву. Единовърцы же, возвратившись въ лоно матери своей Церкви Христовой, свергли съ себя соборную клятву, и теперь имъютъ законныхъ священниковъ и святое муро, и вст таинства у нихъ совершаются съ благословенія епископа. Доводъ же, приведенный раскольниками относительно единства обрядовъ, не заслуживаетъ ръшительно никакого вниманія, а есть только увертка свойственная кривотолкамъ; потому что ни въ одномъ правиль апостольском и соборном в ничего

сказано ни объ обрядахъ, пи объ уставахъ церковныхъ. Потому что Святые Апостолы, принявъ изустно отъ Самаго Господа Інсуса Христа, основателя Церкви Своей на земль, всь ученія, передали намъ ихъ писменно чрезъ Св. Евангеліе, посланія и дъянія свои и чрезъ правила, гдъ преподали одни догматы въры, не упомянувъ ни слова объ обрядахъ. Послъ же ихъ Святые Отцы соборовъ вселенскихъ и помъстныхъ утвердили догматы въры православной и старались защищать Церковь отъ ересей и расколовъ; о обрядахъ же и уставахъ, какъ о предметахъ вившнихъ, служащихъ лишь для великольпія въ Богослуженіи, ничего не упомянули; и по этому во встхъ странахъ, гдт исповъдовалась въра православная, всъ догматы ея исполнялись строго, обряды же были разные, но Церковь все таки оставалась Елиною, Соборною и Апостольскою. Когда же церковь западная стала измёнять и прібавлять новые догматы въры, что она и по нынъ дълать не перестаетъ, — какъ напримъръ выдумка последняго папы Пія IX о безсемянномъ зачатіи Божіей Матери, — тогда лишь последовало совершенное раздъление Церкви на Восточную-Православную и на западную римско-католическую, которая въ послъдствіи отъ разныхъ нововведеній папскихъ, чрезъ реформацію раздробилась на нъсколько исповъданій. Въ Церкви же православной всъ богослужебныя книги: октоихъ, тріодь, минеи написаны въ 8 въкъ Святымъ Іоанномъ Дамаскинымъ и другими Отцами ему современными и были приняты Церковію; уставъ же церковный составился позже. О томъ же какіе обряды и уставы были въ Православной Восточной Церкви въ продолжении 700 льтъ отъ основания Церкви Господомъ, не находится ни одного писменнаго свидътельства.

Съ осьмаго въка Святая Церковь Восточная, а вивств съ нею и Православная Грекороссійская хранятъ и исполняютъ безъ измъненія и опущенія установленные обряды и уставы по настоящее время; единовърцы же различаются отъ православныхъ изивненіемъ лишь одного обряда, а именно хожденіемъ по солицу, въ св. олгарѣ же священиодъйствуютъ во всемъ согласно съ нами. Но все таки повторяю, что это одинъ обрядъ, не касающійся до догматовъ въры. — Если бы г. авторъ "записки" изучилъ расколъ основательно и вникнуль во всв тонкости последователей поповщины, то онъ бы ясно увидель, что все ихъ лживыя доводы и причины неповиновенія Іерархической власти истекаютъ изъ одного источника — самочинія: до сихъ поръ всв бъглые попы и лжеепископы Австрійскаго происхожденія состоять въ повиновеніи и зависимости у богачей простолюдиновъ, которые помыкаютъ ими какъ своими прикащиками, что льститъ ихъ глупому самолюбію; съ переходомъ же въ единовъріе или въ Церковь господствующую они лишатся этаго права, и должны будутъ уважать и повиноваться власти Іерархической и благословенным вепископом законным в уже священникамъ своимъ. Вотъ главная причина ихъ отщепенства и упорства, а не обряды, на которые они ссылаются!

Расколофилъ продолжаетъ: "Такъ говорятъ объ "этомъ послъдователи поповщины: за содержаніе жингъ и обрядовъ, бывшихъ до Никона, Московжейй Соборъ 1667 года наложилъ на предковъ нашихъ анаоему съ такимъ прибавленіемъ, что скоръе весь чинъ и порядокъ природы измънится,
учъмъ проклятіе это снимется; но Высочайше утвержденными правилами Митрополита Платона 1800
угода единовърцамъ разръшено совершать обряды
по книгамъ первыхъ пяти патріарховъ, лишь бы
утолько подчинились они великороссійскимъ православнымъ епархіальнымъ архіереямъ. Сіи архіреен и сами служа въ церквахъ единовърческихъ
усовершаютъ обряды, проклятыя соборомъ 1667
угода. Чинъ и порядокъ природы не измънились,
уа проклятіе снято. Что же это значитъ? Спрашиуваютъ послъдователи поповщины."

Этотъ хитросплетенный, дживый и искривленный доводъ раскольниковъ опровергается самымъ дъломъ. Соборъ 1667 года ни на какіе обряды анаеемы не налагаль и печатанныя при первыхъ пяти патріархахъ книги, и тъхъ, кои по книгамъ этимъ совершали богослужение и священнодъйствовали,не проклиналь, а только уничтожиль клятву, положенную на Стоглавомъ Соборъ, какъ противную узаконеніямъ Восточной Церкви. А также ръшительно ни слова не упомянуль о тъхъ Іерархахъ, которые въ последствіи пожелали бы благословить и разръшить совершать службу Божію по книгамъ, при первыхъ пяти патріархахъ, напечатаннымъ тъмъ, кои этого пожелаютъ. Соборъ же предалъ анаоемъ противниковъ и возмутителей церковнаго спокойствія, и непокоряющихся Святой Восточной Церкви, а также и тъхъ, которые разными злосло-

віями и клеветами дерзають поносить святую православную церковь, -что дълали и не перестаютъ дылать расколоучители въ своихъ писменныхъ книгахъ. Но клятва эта наложена съ условіемъ, что будетъ снята съ техъ отщепенцевъ, которые, вразумивнись и раскаявшись въ своихъ заблужденіяхъ. возвратятся въ лоно святой церкви Христовой. Кто же будетъ упорствовать и умретъ съ этимъ упорствомъ, тотъ и по смерти не будетъ прощенъ и пребудетъ отлученнымъ до страшнаго суда Христова: «желизо, каменіе и древеса да разрушатся и «да растлятся, а той кто умерь вин Церкви православной да не разрушится? Слова эти на соборв сказаны объ умершихъ въ расколъ, а не о живыхъ; потому что живой -- сего дня раскольникъ, на другой же день отбросить свое заблуждение, раскается и присоединится къ церкви православной, и тогда соборная клятва съ него спадетъ сама собою.

Поэтому въ 1800 году соборъ Россійскихъ іерарховъ, подъ предсъдательствомъ митрополита Платона, по неотступной просьбъ раскольниковъ присоединить ихъ къ церкви православной, оставивъ у нихъ тъ книги и обряды, которые были при пяти о первыхъ патріархахъ, снизошелъ на моленіе ихъ, по примъру апостола Павла, обръзавтаго Тимоевя по обряду Моисееву немощныхъ ради, хотя обръзаніе уже было упразднено совершенно въ церкви Христовой соборомъ святыхъ апостоловъ. Сверхъ того яснымъ доказательствомъ, что въра и догматы ея составляютъ все основаніе церкви, а не обряды, служатъ намъ прітажавшіе въ Россію при первыхъ пяти патріархахъ нашихъ,

патріархи восточные. Въ то время ивкоторые обрады нашей церкви грекороссійской имали разницу съ обрядами церкви восточной; но патріархи объ нихъ нисколько не спорили, а вибсть совершали богослуженія и литургисали. Двое изъ патріарховъ россійскихъ Іовъ и Филаретъ приняли, даже, постященіе отъ восточныхъ патріарховъ; патріархъ же Іосифъ ималь къ нимъ величайшее почтеніе и оказываль полное и нелицемврное уваженіе; о чемъ свидътельствуетъ, жишта о вырть, напечатанная при этомъ патріархъ.

Расколофилъ продолжаетъ: "Значитъ это то, го-"ворятъ они: что или соборъ 1667 года сдълалъ "постановление неправильное, ибо оно отмънено "чрезъ 133 года, или архіерен православные, слу-"жащіе въ единовърческихъ церквахъ по нашимъ "обрядамъ, подлежатъ анавемъ, наложенной собо-"ромъ 1667 года."

Ни то, на другое не сдълано неправильно, а все совершено и совершается законно: ибо, какъ я уже выше сказалъ, анавема соборомъ 1667 года положена не за обряды, а за непокорность церкви, и за смущение или нарушение ея спокойствия. За обряды святая церковь никогда никого не проклинала, а предавала анавемъ за нарушение или за искажение догиатовъ и за внесение въ нее ересей и расколовъ. Въ исправленныя и сличенныя послъ исправления съ древнъйшими харатейными греческими подлицииками книги не внесено ничего новаго, но только пополнены пропуски и поправлены ощибки, вкравшияся въ нихъ отъ безграмотныхъ переписчиковъ и не искусныхъ переводчиковъ; но люди вло-

намъренные, воспользовавшись истинно богоугоднымъ дъломъ исправленія книгъ, изъ корыстныхъ видовъ и изъ мщенія патріарху Никону, каравшену людей недостойныхъ и возмутителей спокойствія, стали распускать въ народъ нельпые слухи и злословить церковь Божію. Поэтому-то уже 12 льтъ спустя после выхода въ светъ исправленныхъ книгъ. соборомъ и наложена была клятва на возмутителей, которые въ преступныхъ замыслахъ своихъ опирались на исправленныя книги. Какъ законна была наложенная соборомъ клятва эта, такъ законно и снятіе ея съ тъхъ, кои, проклявъ свое заблуждение, присоединятся къ православной церкви и подчинятся ея пастырямъ. Непогръшительно также допущено единовърцамъ совершать преждебывшіе въ употребленіи обряды, о которыхъ они просили соборъ привычки ради, потому что догматы въры они сохраняютъ безъ измъненія и упущенія. Что же касается до служенія православныхъ архипастырей въ церквахъ единовърческихъ, то это служение нисколько не стесняетъ совъсти ни святителей, ни единовърцевъ; точно также какъ не стъсиялись и ме погръщали ватріархи восточные Іеремія и Ософанъ, служившіе въ Москвъ соборнъ по обрядамъ, которые содержала тогда церковь грекороссійская, и посвятила даже патріарховъ Россійскихъ.

Защитникъ поповщины продолжаетъ: "Павелъ , апостолъ сказалъ: подобиетъ убо быти Епискому , непорочну, единыя жены мужу. Жена-же епискому , церковь, которую пасетъ онъ и съ которою вънчает- , ся при посвящении, такъ что при этомъ обрядъ , воспъваются и тъ самыя пъсни, которыя поютъ

Digitized by Google

,,при таинствъ брака. Какъ же у епископа стало двъ жены: церковь великороссійская и церковь рединовърческая? Епископъ, сего дня совершающій божественную службу по обрядамъ Никона патріарха, а завтра по обрядамъ, проклятымъ соборомъ 1667 года, не есть ли мужъ двоедушенъ, каковому по правиламъ апостольскимъ, соборнымъ и святыхъ отецъ не подобаетъ быти епископу. Можно ли спастись подъ духовною властію двоедушнаго епископа, мужа двухъ женъ?"

Нельпый, лживый и совершенно неумъстный доводъ этотъ ясно доказываетъ недобросовъстность и желаніе раскольниковъ затемнить истину, толкуя косо и криво слова апостола Павла къ Тимовею: «подобаеть убо епископу быти непорочну, единой «жены мужу, трезвену, цьломудру, благоговьйну, «честну, страинолюбиву, учительну, не піяниць, не «бійць, не сварливу, не мшелоимиу; но кротку, «(не завистливу,) не сребролюбцу.» (Посл. къ Тимофею. гл. 3. ст. 2 и 3.). Слова эти следуетъ понимать не иносказательно, а буквально, какъ понимали ихъ и истолковали святые отцы церкви православной: ни діакономъ, ни священникомъ, ни епископомъ не можетъ быть тотъ, кто имваъ двухъ или трехъ женъ; но имвющій одну первую жену можетъ быть посвященъ въ діяконы и священники; а также вдовый послъ единственнаго брака священникъ, принявъ пострижение въ монашество, можетъ удостоиться епископской хиротоніи. Постановленіе это св. апостола, строго соблюдаемое и нынъ въ церкви восточной и грекороссійской, нисколько не относится къ придуманному кривотолками браку

епископа съ церковію. Да при таниствъ хиротоніи или священства, а не обрядъ, какъ выразились еретики - поповщинцы, вънчаются съ церковію не одни епископы, но и священники и діаконы, и всъ служатъ въ разныхъ церквахъ, или храмахъ; слъдовательно, каждая церковь, или храмъ, есть, по мнтнію раскольниковъ, жена служащимъ въ ней? Церковь же православная, какъ собраніе или общество правовърующихъ, есть едина; не взирая на то, что носитъ названія: Восточная, Грекороссійская, Молдавская, Сербская, Грузинская и проч: потому что Греки, Сиріяне, хотя и угнетаемые Турками, Русскіе, Молдоване, Сербы и Грузины строго содержатъ православную въру, догнаты ея и правила апостольскія и соборныя. Такъ точно и единовърцы, что и самое слово доказываетъ, исповъдуя единую съ православными въру, содержатъ строго одинаковые догматы и вполнъ подчиняясь правиламъ апостольскимъ и соборнымъ и духовной православныхъ епископовъ, власти разноствуя только нъкоторыми обрядами, суть чада единой православной церкви, и составляютъ съ нами единое стадо Христово. Поэтому и архипастыри православные, по желанію и просьбамъ единовърцевъ, совершаютъ иногда богослужение въ церквахъ, или храмахъ ихъ по чиновнику господствующей церкви.

Расколофилъ выражается: «по обрядамъ Никона патріарха; по какіе же, спрошу, эти обряды Никона патріарха? Всъмъ читавшимъ исторію грекороссійской церкви извъстно, что при патріархъ Никонъ началось давно желанное его предшественниками и всъми благомыслившими людьми исправн

леніе книгъ, и не имъ самимъ, а учеными, приготовленными для сей цъли, людьми, основательно изучившими языкъ греческій, котораго Никовъ не зналь вовсе. А также новыхъ обрядовъ патріархъ Никонъ ни какихъ не выдумывалъ и ни какихъ повыхъ правилъ въ церкви православной не установиль, доказательствомъ чему служить самый соборъ, на которомъ свидътельствовались исправленныя книги и установились обряды дерковные, совершенно согласно съ восточною церковію, окончательно. Тому же, что восточная перковь и грекороссійская совершенно согласна между собой относительно богослужебныхъ книгъ и обрядовъ; всякій желающій можеть быть и самовидцемъ и судією: стоитъ только побывать на Востокъ или на св. горв Афонской. Я семь льтъ прожиль на Афонъ между Греками и Болгарами, которые о патріархъ Никонъ никогда не слыхали, и книжнаго исправленія не знають отъ времень седьмаго вселенскаго собора; между тъмъ служба Божія совершается тамъ совершенно одинаково съ церковію великороссійскою, а книги слово въ слово сходны съ нашими исправленными.

Приведу еще доказательство тому, что раскольники совершенно лживо и безсовъстно клевещуть на патріарха Никона: за 20 лътъ и болъе до Никона въ Кіевъ, Львовъ и Стрятинъ напечатаны: требникъ Петра Могилы въ 1646 г., бесъды апостольскія въ 1623 г., апостолъ въ 1639 г., часословъ въ 1642 г., и многія другія книги, и всъ они оказались согласными съ исправленными при Никонъ книгами.

Такъ вотъ какими джесплетеніями и безсовъстными изворотами расколоучители смущаютъ простецовъ, своихъ нослъдователей, и увлекаютъ ихъ въ расколъ своими мерзостными выдумками, гдъ вмъсто спасенія, ожидаетъ ихъ гибель въчная. Раскольникамъ, какъ совершеннымъ невъждамъ, не знающимъ и непонимающимъ ни священнаго инсанія, ни исторіи церковной, простительно слушать кривотолковъ своихъ и безусловно върить словамъ ихъ; но г. автору «записки», мужу ученому и, какъ кажется, начитанному, гръщно и стыдно поддаваться голословнымъ доводамъ расколоучителей, и не опровергнуть въ своей «записки» о расколо» всъ явныя хитросплетенія ихъ.

Защитникъ поповщины пишетъ: "Могъ ди одинъ "митрополитъ Платонъ сложить соборную клятву, "паложенную тремя патріархами и цълымъ сонмомъ "Святителей? Не могъ. И самый Святьйшій Су- "нодъ не могъ, ибо хотя онъ и соборъ, но мень- "шій, въ которомъ не засъдаетъ ни одного патрі- "арха, и даже если бы чинъ патріаршескій въ ве- "ликороссійской церкви сохранился, то и натрі- "архъ Московскій съ соборомъ русскихъ еписко- "повъ не могъ бы снять клятвы 1667 года, нало- "женной соборомъ, въ которомъ кромъ патріарха "Московскаго засъдали еще два старшихъ его пат- "ріарха и въ томъ числъ судія вселенскій Куръ "Паисій Папа и патріархъ Александрійскій."

Митрополитъ Платонъ и Святъйшій Сунодъ ни когда и не думали съ непокоряющихся святой церк-ки раскольниковъ снимать соборную клятву, подъкоторой они и до нынъ остаются, о чемъ слъдовало

бы имъ подумать ради спасенія душъ своихъ. Что же касается до снятія клятвы, есчи бы была таковая наложена на почитателей книгъ, напечатанныхъ при первыхъ пяти патріархахъ Россійскихъ и блюстителей старинныхъ обрядовъ; то не только Святъйшій Сунодъ, но и одинъ епископъ могъ бы снять эту клятву, потому что обряды и книги, въ которыхъ догматы въры неискажены, нисколько не относятся до самаго существеннаго въ въръ Христіанской, а именно до догматовъ и правилъ апостольскихъ и соборныхъ. Потому что епископу саминъ Господонъ Інсусомъ Христомъ дана власть вязать и ръшить, и препоручена паства Христова. Доказательствомъ силы власти епископской служитъ ироисшествіе, случившееся въ Вильна 1635 года при Петръ Могилъ митрополитъ Кіевскомъ, подробно описанное въ Требникъ его на страницахъ 823 и 824-хъ (печати 1646 года.). — А именно: нъкто, назвавшись сыномъ царя Бориса Оедоровича Годунова, забольть въ Вильнь и, чувствуя приближеніе смерти, призваль і еромонаха Митрофана и открылъ ему, что онъ родомъ грекъ, монахъ и даже діаконъ; но отъ иночества и сана діаконскаго отступиль своевольно, за что и предань отъ всехь четырехъ восточныхъ патріарховъ анаеемѣ и отлученъ отъ церкви. Вскоръ послъ исповъди умеръ несчастный и тело его, по обычаю Литовскому отнесено было въ каменный склепъ и тамъ положено поверхъ земли. По прошествіи довольнаго времени Кіевскій митрополить Претръ Могила посътилъ городъ Вильно; здъ явился къ нему іеромонахъ Митрофанъ, духовникъ умершаго самозванца,

и объявилъ преосвященному о кончинъ несчастнаго, умоляя слезно снять, если возможно, клятву патріарховъ съ духовнаго сына его, чистосердечно раскаявшагося въ гръхахъ и заблужденіяхъ своихъ. Митрополитъ Петръ, тронутый моленіемъ старца и сободъзнуя о умершемъ самозванцъ, отслуживъ объдно и прочитавъ молитву о умершемъ, отдалъ арпипастырскій жезаъ свой іеромонаху Митрофану и приказаль ому идти въ склепъ, гдв лежало тъло, преданнаго аваеемъ грека, и тамъ помозиться и прочесть разръшительную молитву. Когда Митрофанъ вошелъ въ склепъ, то поразился ужасомъ, потому что тъло несчастнаго было нетлънно, превратившись какъ бы въ камень, и черио, какъ уголь. И тутъ совершилось чудо великое! По прочтеніи разрышительной молитвы отцемъ духовнымъ окаменълый трупъ грека разрушился. — Дивное происшествіе это случилось въ недвлю женъ муроносицъ болве двухъ-сотъ летъ тому назедъ, и о немъ до сихъ поръ сохранилось въ Вильнъ преданіе не только между православными, но и между католиками.

Такъ вотъ неопровержимый фактъ, ясно доказывающій, что не только Святьйшій Сунодъ, какъ соборъ, котораго и вселенскіе четыре патріарха называють о Христь братомъ своимъ, но и каждый епископъ можетъ разрышить клятву, наложенную предшественниками ихъ. Выдь только одни папы римскіе увыряють послыдователей своихъ, что и Самъ Господь нашъ не можетъ разрышить клятву, наложенную папой! — Слыдовательно, Святыйшимъ Сунодомъ правильно и законно разрышено и допущено совершать богослуженія въ единовырческихъ

храмахъ по стариннымъ книгамъ и исполнять старинные обряды, на которые, повторяю, никогда никакой клятвы изложено не было.

Расколофиль отъ лица, будто бы, поповщинцевъ продолжаетъ: "говорятъ намъ: не подобаетъ вамъ "мірскимъ людянъ и мужикамъ о такомъ духовномъ "дълъ разсуждать. Да въдь у насъ пастырей закон- "ныхъ нътъ. Потому нътъ, что хотя мы и просимъ "ихъ, но намъ ихъ не даютъ. Кому же за масъ "говорить? А великороссійскихъ пастырей слушать "не можемъ: они не наши пастыри, и въ этомъ "дълъ становятся судьями своего дъла."

Этимъ доводомъ своимъ раскольники явно сознались, что они уже не раскольники, или отщепенцы, отторгшіеся ради книгъ и обрядовъ отъ святой церкви, но злыйше еретики, какъ Аріяне, осивливающіеся почитать Господа нашего Інсуса Христа немогущественнымъ въ словъ своемъ, сказавшаго: небо и земля мимо идуть, словеса же Мол не мимо идутт. Вы сами сознаетесь, что у васъ, поповщинцевъ, двъсти лътъ не было епископовъ, а пробавлялись вы одними бъглыми отъ своихъ епископовъ попами, чрезъ бъгство свое утратившими благодать Святаго Духа. Выше сего доказаль я, что у поповщинцевь церкви Христовой нътъ и по настоящее время; потому что нътъ у нихъ законной іерархіи, и что архіереи и попы ихъ суть не болье какъ законопреступники, самозванцы, происшедшіе отъ гнилаго корня: бъглаго, запрешеннаго митрополита - грека подсудимаго и Анвросія, изверженнаго патріархомъ и соборомъ епископовъ со всеми, кого дерзнулъ онъ рукопо-

ложить беззаконно. Теперь спрошу встхъ раскольниковъ, какъ поповцевъ, такъ и безпоповцевъ и прочихъ сектантовъ: куда девалась истинная церковь Христова, со святыми седиью таинствами и съ полнымъ священноначаліемъ? Кто истребилъ ее? Гдв нашелся такой человъкъ: царь ли какой, или мучитель, или папа, или патріархъ какой, столь могущественный, что могъ побъдить основателя святой церкви Самаго Господа Інсуса Христа, сказавшаго: на камени созижду Церковь Мою, и врата адова не одольють ей? По вашему же кривотолкованію и еретическому разумьнію на земль истинной Церкви Христовой не существуетъ. Скажите же: въ какую ересь уклонилась восточная церковь и кто начальникъ этой ереси? Въ которомъ году по Рождествъ Христовомъ измънилась церковь, основанная Господомъ, и кто судилъ измънившуюся Церковь? На какомъ соборъ и подъ чьимъ предсъдательствомъ? Ни церковная, ни гражданская исторія нигдь не упоминаеть объ этомъ столь важномъ происшествін. Гдъ же вы доискались, что церкви истинной, православной на земль нътъ уже болъе нигдъ, кромъ васъ, хотя вы и не имъете въ продолжении 200 лътъ таинства хиротоніи и поручаете спасеніе душъ вашихъ отверженнымъ бъглымъ попамъ, самаго унизительнаго, развратнаго поведенія? Скажу вамъ воистину, что церковь Христова какою была при святыхъ апостолахъ, точно такою же пребываетъ и до днесь на Востокъ и у насъ въ благословенной Россіи. Вотъ что пишетъ блаженной памяти Мелетій, патріаръ александрійскій и восточной церкви: "Болье како

"нечюдитеся, яко восточному, царству премъньшуся; "благочастія же правость, Богу соизволяющу, пре-"бысть непреклонна. Толико еще яснъйша, яко и "кромъ царства царствуетъ; Спасовой благодати "въ немощехъ нашихъ совершающися. И царствудетъ Христова Церковь, посредъ мучителей нечес-"тивыхъ, яко же кринъ посредв тернія цввтущи. "Не мудростію человъческою стяжавши кръпость, "не богатствомъ, ни насиліемъ распространяема, "но самою рукою Божіею." (Книга Кириллова, напечатанная въ третье лето патріаршества Іосифа патріарха, въ 7152 лето; листъ 463 на обороте). О восточной же церкви написано въ книгъ о правой въръ слъдующее: "сего ради святая восточная "во грецъхъ обрътенная Церковь, правымъ цар-"скимъ путемъ, аще и вельми тъснымъ, но обаче, "отъ Іисуса Христа Бога и Спаса нашего, и ис-"тинныхъ Его наследниковъ утлаченнымъ, ни на "право, ни на лъво съ пути не совращаяся, къ "горнему Герусалиму сыны своя препровождаетъ въ "поданномъ отъ Господа Бога крестномъ терпвнін; "ни въ чесомъ установленія Спасителя своего и бла-"женныхъ Его ученикъ, и святыхъ отецъ преданія, и седии вселенскихъ соборовъ, Духомъ Святымъ "собранныхъ, уставовъ не нарушаетъ, ни отивня-"етъ, и въ малъйшей части не отступаетъ, ни при-"бавляя, ни отнимая что, но яко солнце единакою "лучею правды всегда, аще и въ неволъ пребывая, "свътится правою върою." И ниже: "да заградятся "всякая уста, глаголющихъ неправду, гордынею и "униженіемъ, на смиренныхъ Грековъ." (Книга о правой въръ, напечатанная въ седмое лъто патріаршества Іосифа, 7156 года. Глава 2. Листъ 27 на оборотв.) Въ той же книгъ о въръ, въ 25 гл. на 232 листъ, сказано: "Патріарховъ слушаемъ: "Александрійскаго, Антіохійскаго, Іерусалимскаго "и великой Россіи, яко единовърныхъ Константи-, нопольскому Архіереовъ почитаемъ и пріимаемъ, "къ нимъ бо належатъ оны Христовы словеса: слу-, шаяй васъ, Мене слушаетъ, и отметаяйся васъ, Мене отметается: отметаяй же Мене, отметает-, ся пославтаю Гя. (Луки, зачало 51.) И истинно , есть: кто слушаетъ патріарховъ и отъ нихъ освя-, щаемыхъ и посылаемыхъ, Христа слушаетъ, а кто , отметается ихъ, Самаго Христа Бога отметается , той. 16

исторія православной церкви, такъ Какъ книги богослужебныя и правила апостольскія и соборныя и творенія святыхъ отецъ, которыя по сіе время употребляются на Востокъ безъ всякихъ исправленій или переводовъ, ясно доказываютъ, что въ церкви восточной православной, не смотря на то, что она подпала подъ иго невърныхъ, никакихъ переворотовъ не было. А потому и четыре патріарха вселенские и множество митрополитовъ, архіепископовъ, епископовъ, священнојереевъ и діаконовъ православные простолюдины содержатъ ту же въру и постановленія церкви и тъ же догматы, которые существують отъ временъ апостольскихъ, безъ мальйшаго измъненія. Совершенно въ томъ же благочестій и древней въръ, пребываютъ архипастыри, и священники, и діаконы, и всъ истинно православные, у насъ въ Россіи неисключая и единовърцевъ; потому что всъ мы повинуемся

духовной власти преданной Санимъ Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ и его святыми апостолами. Даказательствомъ же сепу служить то, что вселенскіе патріархи, прівзжавшіе къ намъ въ восточные Россію, свидътельствовали исправленныя въ царствованіе блаженной памяти великаго государя, царя Алексія Михайловича, стараніемъ патріарха Никона, но не трудами его, богослужебныя книги, и, найдя ихъ совершенно согласными съ греческими подлинниками, одобрили ихъ и благословили совершать по нимъ службу Божію; на встяхъ же ттяхъ, которые отторгнутся отъ святой грекороссійской деркви и перестанутъ повиноваться архипастырямъ ея-наложили соборную клятву. Но старопечатныя книги, въ которыхъ хотя и были ошибки и пропуски, и обряды, несогласные съ древними, соблюдаемыми на Востокъ, анасемъ не предавали. Слъдовательно, вст архипастыри господствующей Россійской церкви и по настоящее время во всемъ согласны и единоиысленны съ восточными патріархами и инфють съ ними постоянныя сношенія.

Поэтому, раскольники моследователи моповщинской секты, не признавая православныхъ архипастырей, выказывають себя явными отступниками отъ святой церкви Христовой и ослушниками противъ словъ Самаго Господа, потому что самовольно безъ всякой причины отметнулись отъ іерархической власти, которая, чрезъ таинство хиротоніи, перешла отъ святыхъ апостоловъ, получившихъ благодать Святаго Духа отъ Самаго Господа Іисуса Христа. Соборныя же правила всъхъ непокоряющихся пастырямъ церкви, предаютъ анаеемъ;—а

апостоль Павель завъщаваеть: « посинуйтеся на-«ставникомь вашимь и покоряйтеся имь, тіи бо « бдять о душахь вашихь. »

Но раскольники и слова Спасителя, и постановленіе соборовъ и завъщаніе апостола Павла считаютъ ни вочто, и еще дерзаютъ оправдываться въ беззаконіи своемъ тъмъ, что будто бы они просили себъ епископа, но имъ не даютъ его. - Когда же и у кого просили они себъ архипастыря? Можетъ быть, они разуньють хлопоты и труды предковъ своихъ, которые золотомъ и разными объщаніями предыщали Моддавского интрополита Антонія, чтобъ онъ посвятилъ имъ епископа. Но чемъ же кончились хлопоты и труды ихъ? Антоній въ первый разъ прогналь раскольниковь, искавшихь архіерейства, а во второй разъ приказалъ раскольничьяго кандидата бъглаго попа Василья Казанскаго, постригшагося въ моцащество подъ именемъ Варлаама, остричь и обрить, и сосладъ въ рудники на работу, откуда раскольники за большія деньги его освободили. Были и еще исканія со стороны раскольниковъ, но всь они услъха не имъли. Наконецъ въ 1846 году двумъ искателямъ инокамъ Алипію и Павлу, чрезъ посредство жида Кастюшки, удалось сманить подсудимаго и запрещеннаго митрополита грека Анвросія къ себъ въ Бълую-Криницу, ( раскольничье селеніе въ Австріи), который беззаконно, будучи запрещенъ, и потому, лишенъ благодати Святаго Духа, за золото, дерзнулъ проклясть какую то неслыханную ересь, перемазался отъ бъглаго іеромонаха простымъ деревяннымъ масломъ, и надълалъ раскольникамъ лжеепископовъ и лжесвященниковъ, которыхъ иножество расплодилось теперь и у насъ въ Россіи (\*).

Расколофилъ продолжалъ: "Такъ говорятъ по-"слъдователи поповщины: въ этомъ и заключается "причина того неуспъшнаго воспріятія единовърія, на "которое Государь Императоръ изволилъ обратить "особое вниманіе."

Какъ я уже объяснилъ выше единовърцамъ дозволено и благословлено совершать божественную службу по книгамъ, напечатаннымъ при первыхъ пяти патріархахъ Россійскихъ и соблюдать обряды при нихъ бывшіе; и что сдъдано это единственно по великому материнскому списхожденію къ просьбамъ старообрядцевъ, желавшихъ возвратиться въ церкви православной. Это матери своей OHOL материнское распоряжение Святвишаго Сунода извлекто многія тысячи душъ изъ заблужденія и нанесло тяжкій ударъ раскольникамъ, особенно поповщинской сектв, которую г. составитель записки о рисколи, не зная секту эту основательно, вздумаль сравнивать съ единовърцами. Поэтому они и утверждаютъ, что воспріятіе единовърія идетъ неуспъшно; между тымъ какъ на самомъ дыл видится противное; потому что всв благомыслящіе люди изъ сектъ поповщинской и безпоповщинской обратились и обращаются въ единовъріе Главныя же причины, что признать архипастырей раскольники упорствуютъ

<sup>(\*)</sup> Желающіе узнать подробите исторію о біломь митрополить Амвросіт, могуть обратиться къ книгь моей о промысл'я Божіемъ, изданной въ Москв'я въ 1857 году.

православной грекороссійской церкви суть следующія: 1. всь родившіеся и воспитанные въ раскодь привыкли жить по своей воль совершенно свободно. въ особенности изъ богатаго класса, и не повиноваться никакой духовной власти, или сколько нибудь уважать и почитать своихъ лжепастырей и бъглыхъ поповъ, которыми распоряжаются они какъ своими прикащиками, если еще не хуже. Доказательствомъ чему служатъ секретныя собранія поповщинцевъ въ Москвъ, на которыхъ исключительно присутствуютъ одни лишь богатые сектанты и лжепастыри ихъ, народившіеся отъ гнилаго корня, изверженнаго за беззаконныя действія и поступки митрополита Амвросія. Такъ возможно ди этимъ богачамъ самолюбцамъ, которыхъ всв недостаточные поповщинцы почитають какь отцевь и благодетелей своихь и преклоняются передъ ними, оставить суетную власть и лишиться почти идольского почтенія отъ собратій и, даже, отъ джеучителей и лжеепископовъ своихъ, не говоря уже о бъглыхъ попахъ, которые трепещутъ предъ богачами раскольниками, какъ преступники передъ судьями своими. Съ переходомъ же въ церковь православную, хотя бы по единовърію, они должны будутъ дишиться авторитета своего и стать обыкновенными смертными: это самая главная причина, почему богачи-раскольники не хотять признать и подчиниться власти православных законных і іерарховъ. Лжеепископы же ихъ и бъглые попы всячески поддерживать въ нихъ ненависть къ стараются истинной церкви Христовой и научають гнушаться просвъщениемъ, чтобы самимъ не лишиться матеріальныхъ выгодъ, которыя льются изобильно въ карманы

ихъ изъ жельзныхъ сундуковъ кичливыхъ невъждъсамолюбцевъ. Вторая причина, удаляющая раскольниковъ отъ дверей истинной церкви Христовойродственныя и семейныя отношенія; потому что всякій желающій бросить заблужденіе опасается ръшительнаго разрыва родственныхъ и семейныхъ связей и неминуемо потерять не только любовь и расположение родителей, родственниковъ и близкихъ знакомыхъ, но и матеріяльныя средства, которыя всегда находятся въ рукахъ стариковъ и старухъ въ семействахъ раскольниковъ. Кромъ того, и по торговымъ или промышленнымъ отношеніямъ своимъ, отрекшемуся отъ раскола угрожаетъ потеря довърія у бывшихъ единомышленниковъ своихъ и презрительный отказъ во всякой помощи или снисхождения со стороны кичдивыхъ богачей раскольниковъ, которые пикогда не отказываютъ въ помощи своимъ единовърцамъ, за что послъдніе дълаются чуть не рабами своихъ благодътелей. А третья и самая главная причина -- есть какая то начемъ необъяснимая вера къ старикамъ и, въ особенности, къ старухамъ, которые у раскольниковъ стоятъ на высщей ступени безсмысленнаго фанатизма, поддерживаемаго въ нихъ, съ истинно језуитскими хитростію и рвеніемъ, крявотолками и лжепопами ихъ, которые, разжигая фанатизив этоть въ старикахъ и старухахъ, всеми сидами стараются затуплять уиственныя способности у молодого покольнія и уничтожать въ немъ всякую охоту не только въ просвъщению, но и къ простой грамотности; и потому между раскольниками, даже н богачами, трудно и почти невозможно найти умнаго, догичнаго или начитаннаго целовака, съ которымъ

можно бы было поговорить о въръ и ендогиятахъ. Этимъ то тупоуміемъ и невъжествомъ раскольниковъ и пользуются какъ нельзя безсовъстиве кривотолки ихъ или старыя дъвки начетчицы, и дълзютъ съ ниии, что хотятъ, удерживая во иракъ заблужденія, и отнюдь не допуская хотя взглянуть на свътъ истинный.

Эти самыя причины главнъйшинъ образомъ препятствуютъ раскольникамъ присоединиться къ единовърію или къ господствующей у насъ церкви; въ особенности же безграмотность и невъжество. Я, какъ бывшій раскольникъ, знаю по опыту, что ежели кто либо изъ отщененцевъ станетъ прилежно изучать грамоту и углубится въ чтеніе хотя и старопечатвыхъ книгъ, то вскоръ начнетъ разсуждать о въръ и непремънно со временемъ обратится самъ собой къ истинной церкви Христовой, не смотря ни на какія преграды. И еще я, почти съ увъренностію, могу сказать, что ни у одного раскольника, маломальски благоразумнаго, натъ въ сердца полнаго убъжденія въ правотъ въры и понятій ихъ, потому что, ни въ Евангелін, ни въ Апостоль, ни въ правилахъ седии вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборовъ, невозножно отыскать даже одного намека въ оправдание ваблужденія раскольниковъ. Задачу же непонятнаго упорства отщепенцевъ невозможно разръшить умомъ человъческимъ, а надо приписать его врагу рода человъческого діаволу, которому Господь допустиль опутать сътями сердца раскольниковъ за хулы и клеветы, которыя дерзають они изрыгать на церковь Божію и на Святаго Духа, управляющаго ею и . освящающаго всв ся таинства.

Составитель «записки» говорить: "къ сожальнію пастырями православной церкви всь эти доводы праскольниковъ до сихъ поръ не испровергнуты "съ такою силою, чтобы ть сознали свое заблужденіе, и правоту церкви православной."

Удивляться надо слованъ этимъ г. автора «записки, э по видимому мужа ученаго! Неужели онъ не читалъ Евангелія, или не обратилъ вниманія на слова, сказанныя Господомъ Інсусомъ Христомъ: никто же можеть прити ко Мню, аще не Отець Мой привлечеть его. Следовательно, всехъ доказательствъ человъческихъ не достаточно, чтобы смягчить сердца закосивлыхъ раскольниковъ: одинъ Господь можетъ пріуготовить ихъ къ воспріятію истины. Что же касается до сочиненій, которыя написаны съ единственною целію опровергнуть ложныя мивнія и доводы раскольниковъ и доказать заблужденія ихъ; то ихъ почти съ самаго начала раскола вышло въ свътъ великое множество. Да и по настоящее время не перестаютъ появляться книги и статьи, наполненныя фактами и доказательствами правоты православной церкви, самыми ясными и неопровержимыми, что не можетъ быть неизвъстно г. автору; а потому онъ совершенно не-. справедливо укоряетъ пастырей церкви правосдавной. Вся же препона въ дъдъ успъха о присоединенін къ церкви раскольниковъ, зависить единственно отъ самихъ отщепенцевъ и кривотолковъ ихъ, въ ченъ бы убъдился г. авторъ, если бы поближе познакомился съ раскольниками въ домашнемъ быту ихъ: онъ увидълъ бы, что отщепенцы ръшительно ничего не читаютъ. Ученнъйшіе же изъ

нихъ по нъскольку разъ перечитываютъ не св. Евангеліе, не писанія апостоловъ или святыхъ отецъ церкви, а лжесплетенія ослователей и зашитниковъ раскола; какъ напримяръ «Соловщикую челобитную» и «Поморские отвъты» Андрея Денисова. которые окончательно помрачають умъ ихъ. Отъ сочиненій же святителя Димитрія Ростовскаго преосвященныхъ: Филарета Митрополита Московскаго, Игнатія Воронежскаго, Григорія Митр. С. Петербургскаго и Макарія Харьковскаго и прочихъ писателей противъ раскола, ясно доказавшихъ и обнаружившихъ всъ заблужденія раскола, послъдователи поповщины и прочіе раскольники отвращаются съ какимъ то страхомъ и трепетомъ, почитая творенія эти, по внушенію учителей своихъ, написанными съ цълію разрушить истинное благочестіе и поколебать правую въру, сохраняемыя только въ ихъ согласіи. По этому кривотолкованію каждый отецъ и каждая мать раскольничьяго семейства готовы простить дътянъ своимъ всякаго рода безпутство, развратъ и отвратительное ньянство; за чтеніе же духовныхъ книгъ новой печати, или за хожденіе въ православную церковь хоть однажды изъ любопытства, строго наказываютъ и угрожаютъ даже лишеніемъ наследства и проклятіемъ. Нъсколько разъ бывъ свидътелемъ бесъдъ православныхъ съ раскольниками, и самъ принимая участіе въ беседахъ этихъ, я могу уверить г. автора, что загрубълость и упорство раскольниковъ превышають саный дикій фанатизмъ жидовъ и турокъ. — Когда докажутъ раскольнику заблужденіе ихъ святымъ Евригеліемъ или почитаемыми

стариниыми книгами и иконами; тогда начинаетъ онъ выходить изъ себя и дълается совершенно бъщенымъ, и закричитъ, затыкая себъ уши: "не "повърю, не повърю, никому не повърю! Хотя бы \_Санъ Богъ или Ангелъ Его сошли съ небеси, и "стали бы утверждать, что церковь великороссій-"сная есть истинная, и имъ не повърю; даже если "бы воскресили тысячи умершихъ, и тогда не по-"върю!" Такъ не явно ля, что самъ сатана управляетъ и мыслями и сердцами раскольниковъ, противъ котораго напрасны всв усилія человъческія, если Господь не умилосердится надъ несчастными отщепенцами. Московскіе раскольники, которые кажутся болве прочихъ собратій своихъ разумными и образованными, посъщая патріаршую ризницу, гдъ хранится множество древностей, книгъ и рукописей, которыя могли бы убъдить ихъ въ непоколебиности грекороссійской церкви и въ древпости ся благочестія, глазвють только и не выносять оттуда решительно никакихъ благочестивыхъ впочативній. Въ нашей гусинцкой ибстности, маселенной почти одними раскольниками бъглоноповщинской лушковской секты, непризнающей Австрійскаго-Бълокриницкаго лжесвященства, носльдователями этого лжесвященства и безпоповнами, устроился Спасопреображенскій — гуслицкій монастырь, которымъ я управляю, многіе изъ расскольниковъ стали было постщать его, и, восхищаясь въ немъ продолжительнымъ служениемъ, стройнымъ протяжнымъ пъніемъ и весьма древними иконами, возвратясь доной, начали чаще беседовать о върз православной и, даже, поговаривать о прич

соединении къ церкви. Замътивъ это джепопы ихъ. которыхъ къ песчастію развелось здёсь значительное количество, и прочіе - кривотолки-наставники, а также старики и дъвки-начетчицы, живущія въ келліяхъ, подобно монахинямъ, стали употреблять всь ирры, чтобы отклонить болье разумныхъ какъ отъ посвщенія монастыря, такъ и отъ разговоровъ о въръ и обрядахъ. "Али вы думаете", говорятъ они толкующимъ о святой церкви: "что когда покините "наше древнее благочестіе, то васъ станутъ нико-"нія не пирогани коринть? Нътъ, милые, все тотъ же хавоъ будете всть, а пожалуй и его тогда "взять негдъ будетъ, когда всъ мы, истинные древ-,, ніе христіане, отступимся отъ васъ. А лучше ос-, тавайтесь въ своемъ прежнемъ благочестім, въ "которонъ родились иы, намъ много-толковать не ,,о чемъ: что мы знаемъ,то знаемъ, а чего не зна-"емъ, того намъ и знать не надо. "-Значитъ всъ эти лжепопы и кривотолки, наполняя карманы свои трудовыми деньгами несчастныхъ простецовъ, нисколько не думаютъ о спасеніи, и о жизни будущей.

Расколофилъ продолжаетъ: "Достойно заивчанія, "что расколъ поповщинскій, совершенно единомыс"ленный съ нами въ въръ, и отличающійся отъ еди"новърцевъ единственно тъмъ, что не признаетъ
"надъ собой главенства архіереевъ, во всъ вре"мена подвергался несравненно большимъ стъсне"ніямъ, нежели вредные секты, на примъръ: мала"каны, хлысты, скопцы и тому подобные."

Если г. авторъ «записки» считаетъ себя сыномъ православной грекороссійской церкви; то какимъ же образомъ могъ онъ утвердительно сказать, что

поповщинцы совершенно единомысленны съ нами въ въръ? Разобравъ строго ихъ лженудрствованія, всякой увидить, что они, хотя и читають Сумволь въры, но не въруютъ на самомъ дълъ; потому что въровать въ Бога значитъ имъть живую увъренность о Его бытін, свойствахъ и действіяхъ, и всъмъ сердцемъ принимать откровенное слово Его о спасеніи рода человическаго. Слово же Божіе сохраняется во святомъ Евангеліи и въ посланіяхъ святыхъ апостоловъ, написанныхъ по внушенію Духа Святаго. Поповщинцы же своими беззаконными дъйствіями и джемудрствованіями ясно доказывають, что они не принимають слова Божія, потому что совершенно отвергаютъ повельнія Санаго Господа Інсуса Христа, переданныя намъ святыми евангелистами и апостолами, относящіяся до церкви Христовой, основанной Имъ для въчнаго существованія на земль; а также и до правителей этой церкви-епископовъ. Такъ можно ли отъявленныхъ беззаконниковъ, которые безъ всякой причины отторгаются отъ единой, святой, соборной и апостольской церкви и отъ ея епископовъ, и всячески хулятъ и поносятъ ее, можно ли, говорю, почитать этихъ отщепенцевъ единомысленными (и еще совершенно!) съ нами въ въръ? Святые Кипріанъ и Іоаннъ Златоустъ говорятъ, что и мученическая кровь не ножетъ смыть или загладить гръха того, кто раздираетъ церковь Божію; а бъглопоповщинцы только и делають, что поносять в злословять святую церковь православную, и всячески стараются лестью и деньгами отрывать отъ нея незлобивыхъ ея чадъ изъ простаго народа.

Эта, можно сказать, еретическая секта, сколь-вредна въ отношении религіозномъ, столь же опасна она и съ точки зрвнія политической. Въ 1812 году поляки и русскіе раскольники, поповщинцы и безпоповцы въ Москвъ встрътили Наполеона съ хлъбомъ и солью; на Преображенскомъ пладбищь угощали его раскошнымъ объдомъ, а на Рогожскомъ, съ его разръшенія освятили часовню на Церковь (\*). Не говорю уже о нравственныхъ качествахъ посльдователей поповщинской секты; живя пять льтъ въ Гуслидахъ, населенныхъ большею частію поповщинцами, я насмотръдся на образъ жизни ихъ: отсюда во всъ концы Россіи партіями отправляются начетчики для совершенія церковныхъ службъ у единомышленниковъ своихъ, и очень часто выдаютъ себя за поповъ, рукоположенныхъ Бъло-криницкими лжеархіереями; отсюда отправляются всюду поддъланныя подъ древній стиль иконы, и продаются за настоящія древнія греческаго письма, за огромныя деньги. Между преступниками разнаго рода большею частію встръчаются последователи поповщинской секты; и въ Москвъ и во всей округъ ея подъ словомъ пуслякъ всъ понимають летоврка безъ чести и совъсти, отъявленнаго вора и мошенника. Въ Россіи всь раскольничьи секты подвергаются одинакому преследованію отъ правительства; и потому надо сожальть, что поповщина еще слабо пресладуется, тамъ болве, что съ распространені-

<sup>(\*)</sup> Которую, однакожъ, въ последствіи, страха ради на-

емъ, такъ называемаго австрійскаго лжесвященства, фанатизмъ и ненависть къ православію стали возрастать въ ней болье и болье, отъ чего не избытло и самое правительство, хотя поповщинцы и стараются прикрыть эту ненависть чисто іезунтскими хитростію и лицемъріемъ. И еще потому болье надо стараться объ обращеніи поповщинцевъ, что изънихъ тъ, какъ я самъ замытилъ, которые искренно оставляютъ свое заблужденіе и присоединяются къгосподствующей церкви или къ единовърію, обновляются какъ будто другою жизнію, и дълаются ревностными сынами церкви, и людьми полезными государству и обществу.

Авторъ "записки" продолжаетъ: "образованіе и "развитіе поповщины, сего чисто русскаго раскола, , совпадаетъ съ эпохою появленія и водворенія у "насъ Европейскихъ нововведеній въ государствец-, номъ устройствъ и народномъ быть. Нововведенія , эти начались при царъ Алексів Михайловичь, и "ръшительно приняты при царъ Петръ Великомъ. "Русскій расколь тоже начался при царь Алексів ,, Михайдовичъ, а развидся и укръпидся при Петръ ,,Великонъ. По мъръ уклоненія правительства отъ , русской народности усиливался и расколъ. Раскольэники называють себя старообрядцами въ церков-, номъ отношени, и въ гражданскомъ смыслъ ста-"рообрядцы. Словомъ, поповщинскій расколъ есть ,,оппозиція старины противъ нововведеній правитель-,,ства, которое по неотразимой силь историческаго , хода событій, должно было уклониться отъ заста-,,рълыхъ обычаевъ, чтобы вывести Россію изъ Ки,, ствуетъ во имя въры, — явленіе вполнъ соотвътству,, ющее духу русскаго народа и не первое въ русской
,, исторіи. Оппозиція, составившаяся противъ неува,, жавшаго старины, любителя пововведеній Іоанна
,, третьяго, воэстала на папскаго Легата, прівхавшаго
,, въ Москву съ супругою Іоанна третьяго, и на Нов,, городскихъ еретиковъ, которые паходились въ са,, момъ семействъ государя. Народная оппозиція,
,, составившаяся противъ ненаціональности правленія
,, Лжединтрія, ногубила его во имя въры. Мининъ и
,, Пожарскій, ставшіе въ главъ народа, ополчившагося
,, противъ ненаціональности правительства, провоз,, гласили, что дъйствуютъ за домъ Пресвятыя Бо,, городицы. "

Не столько появление и водворение у насъ при царъ Алексіъ Михайловичъ Европейскихъ нововведеній въ государственномъ устройствь и народномъ быть, были причиной образованія и развитія поповщинской секты, сколько крайнее невъжество, злоба и личная ненависть къ Патріарху Никону, бывшихъ справщиковъ книгъ: протопоповъ Іоанна Неронова, Аввакума, Даніила, Логгина и сотоварищей ихъ, которыхъ Патріархъ Никонъ съ безчестіемъ отстраниль отъ должности справщиковъ, когда открылось, что они дерзали заносить новыя ложныя интнія, чисто раскольническія, въ печатанныя подъ надзоромъ ихъ книги еще при Патріарх в Іосифъ, какихъ никогда не бывало бъ преждепечатанныхъ книгахъ и древнихъ рукописныхъ славянскихъ, не говоря уже о греческихъ, подлинникахъ. Съмена раскола брошенныя злобой, ненавистію и невъжествомъ у насъ въ Россіи, возростали поповщину

въ нъсколькихъ мъстахъ разомъ. Прежде всего поповщина показалась не въ Москвъ, гдъ водворялись нововведенія, а въ Нижегородской области, гдв насадителями ея были іеромонахъ Авраамій, монахъ Ефремъ Потемкинъ и старецъ-нижегородецъ Сергій; потомъ появилась она на Дону, на Кубани и около ръкъ этихъ, будучи занесена туда старцами Іовонъ и Досиевемъ; потомъ уже въ Стародубъ, Черниговской губерніи, на островъ Въткъ, въ 80 верстахъ отъ стародубья; и въ последствін на реке Иргизе въ Саратовской губерніи и наконецъ уже въ Москвъ, гдъ достигла цвътущаго состоянія, по богачей-купцовъ московскихъ, въ невъжествъ неотстававшихъ отъ сельскихъ жителей, которые придъпились къ поповщинъ изъ пустаго и безсмысленпаго самолюбія и чванства; потому что былые попы, скрываясь отъ правительства, жили въ повиновеніи у купцовъ и исполняли всь ихъ прикоти и желанія, что продолжается и по настоящее время состороны австрійскихъ - бълокриницкихъ епископовъ и лжеполовъ ихъ.

Конечно, нововведенія Европейскія въ царствованіе Петра Великаго много способствовали къ развитію раскола и въ особенности поповщины, но, благодаря Господа, не имѣли рѣшительно никакого вліянія на дѣла церковныя, и истинное православіе, совершенно одинаковое съ восточною церковію, сіяло тогда въ церкви грекороссійской, какъ сіяетъ въ ней и въ настоящее время. Не смотря на нововведенія, въ особенности на Высочайшее повельніе брить бороды, всѣ истинные сыны православной церкви, оставаясь ревностными послѣдователями и защитниками ея,

явили свое послушаніе воль Государевой; хотя поповщинцы, пользуясь этимъ обстоятельствомъ, брадобритіемъ, всячески старались завлечь недовольныхъ въ свое согласіе. Г. авторъ «записки» утверждаетъ, что у поповщинцевъ строго сохраняются обычаи и образъ жизни предковъ ихъ еще до временъ до Петровскихъ, называя ихъ старообрядцами не только въ отношени церковномъ, но и въ граждаскомъ смысль, то есть, онъ удостовъряетъ, что поповщинды нашего времени ведутъ домашнюю жизнь точно такъ, какъ жили предки ихъ до Великаго. Это мизніе его доказываетъ совершенное незнаніе его семейной и общественной жизни раскольниковъ поповщинской секты; потому что всъ они, въ особенности Московскіе, Петербургскіе, Казанскіе и прочіе богатые поповщинцы, не отказываютъ себъ и семействамъ своимъ въ удовольствіяхъ всякаго рода, и нисколько не стъсняются совъстію, надъясь на беззаконныхъ поповъ своихъ, которые оказываютъ къ нимъ самое полное снисхожденіе, какого не оказаль бы даже и самъ папа римскій, славящійся своей снисходительностію ради значительной депты Св. Петру.

Напрасно г. авторъ «ваписки» называетъ расколъ оппозицією противъ нововведеній въ гражданскомъ быту, (нововведеній въ церковномъ отношеній не было), во имя въры, и старается доказать это исторіей Россіи, приводя въ примъръ Іоанна III, Ажедмитрія и ополченіе, собранное Мининымъ, предводительствуемое же Княземъ Пожарскимъ. Эти происшествія и событія въ отечествъ нашемъ и многія другія, гдъ также благочестивые Государи

наши и народъ Русскій во имя вфры съ восторгомъ шли на враговъ и побъждали ихъ, дълаютъ честь православнымъ и доказываютъ непоколебимость нашу въ въръ и преданность къ истинной церкви Христовой, а также нелидемфрную любовь въ истиннымъ мазанникамъ Божіниъ благочестивъйшимъ дарямъ нашимъ. Расколъ же, породившійся во ния прайнято невъжества и анархіи, а не въры, какъ увъряетъ г. авторъ «записки», наноситъ неизгладимое пятно на честь имени русского и вызываетъ насившку и удивление въ иностранцахъ, которые изъ любопытства знакомятся съ этой церковной и гражданской язвой нашего отечества. Наконецъ безсмысленные отщейенцы наши заслужили незавидную славу за границей и во враждебной намъ Польшь; лотому что враги Россіи ръшаются гласно утверждать, что въ случав войны съ Россіей, они найдутъ не малую помощь со стороны раскольниковъ Рус-СКИХЪ.

Защитникъ поповщины продолжаетъ: "Нельзя не замътить, что образованіе поповщинскаго раскола обыло съ одной стороны слъдствіемъ интригъ Двора царя Алексія Михайловича. Этотъ царь взошелъ на престолъ пятнадцати лътъ, и, отличаясь благо-душіемъ и благоразуміемъ, не имълъ кръпкой воли, и съ самаго начала царствованія подпалъ подъ вліяніе любимцевъ. Образовались партіи: одна была за старый порядокъ вещей, а другая за нововведенія, начавшія входить въ Россію. Среди этвхъ партій явился человъкъ необыкновенный, поповскій сынъ, мордвинъ родомъ: онъ отличался быстрымъ умомъ, непреклонною силою воли и всъми качествами чело-

"въка государственнаго. — То былъ Никонъ, которому "Государь оказывалъ такую довъренность, что сдълалъ "его патріархомъ и даровалъ титло великаго госу"даря; поставилъ его выше всъхъ людей того вре"мени, и тъмъ возбудилъ въ царедворцахъ зависть 
"и недоброжелательство къ своему любинцу. Никонъ 
"стоялъ за новый порядокъ вещей, и, неограничивась 
"нововведеніями въ гражданскомъ устройствъ госу"дарства, принялъ намъреніе исправить церковные 
"обряды и переводъ богослужебныхъ книгъ. Подъ 
"вліяніемъ своей непреклонной воли, онъ принялся ва 
"это дъло, не помышляя о послъдствіяхъ; исправляя 
"книги, онъ исправилъ ихъ далеко не до такой степени, 
"что бы они могли считаться непогръщимыми противу"подлинниковъ."

Г. автору «ваписки», человъку образованному и ученому, рашившемуся писать о раскола, сладовало бы изучить его поосновательные и повнимательные прочесть то, что по настоящее время написано противъ этой язвы нашими православными писателями, а не полагаться на одни голословные толки и сочиненія расколоучителей, наполненные худеніями, ложью и клеветами на православную церковь и на пастырей ея, въ особенности же на блаженной пемяти патріарха Никона, эпергическимъ дъйствіямъ и истинному благочестію котораго мы обязаны твив, что грекороссійская церковь и въ настоящее вреия въ въръ, догматахъ ея и въ обрядахъ церковныхъ, а также и въ буквъ богослужебныхъ книгъ, всемъ согласна съ единою истинною, соборною и апостольскою восточною церковію Христовой. Основываясь на дживыхъ показаніяхъ раскольниковъ

авторъ «ваписки» утвердительно называетъ Никона Мордвиномъ и сыномъ поповскимъ, между тъмъ какъ всв описанія жизни его и факты историческіе доказываютъ, что Никонъ родился въ Маів 1605 года близь Нижняго Новгорода въ деревив Вельеминовъ отъ родителей простолюдиновъ и наръченъ при св. крещеніи Никитой. Вскоръ по рожденіи лишился онъ матери, а отецъ его вступилъ во второй бракъ; когда же мачиха стала нападать и жестоко обращаться съ ребенкомъ Никитой, посторонняя женщина взяла его къ себв на воспитание. Такъ какимъ же образомъ могъ Никонъ быть поповскимъ сыномъ, если отецъ его по смерти первой жены женился на второй? по правиламъ апостольскимъ, лицамъ пріявщимъ священство, второй бракъ возбраняется, и двоеженецъ не можетъ быть ни діакономъ, ни священникомъ, ни епископомъ. Съ юныхъ льтъ имъя страстное желаніе къ изученію грамоты и любя жизнь благочестивую, Никита удалился въ монастырь преподобнаго Макарія Желтоводскаго, въ 70 верстахъ отъ Нижняго-Новгорода, гдъ основательно выучился чтенію и письму и изучиль уставъ церковный. Впоследствін отець Никиты хотя и взяль его изъ обители и даже женилъ его, но онъ, нелюбя мірскихъ дваъ и занятій, по смерти отца, отыскавъ причетническое мъсто, поступилъ на оное въ качествъ чтеца, а потомъ при той же церкви удостоился быть священникомъ. Въ этомъ санъ отецъ Никита переведенъ былъ въ Москву. Проживши десять летъ въ супружестве, будучи не въ состояніи преодольть въ себь наклонности къжизни монашеской, онъ согласился съ женою своею раздучиться, и опредвливъ ее, по желанію ея, въ Московскій Алексвевскій женскій монастырь, самъ удалился на бълое море въ Анзерскій скитъ, неподалеку отъ Соловецкой обители, гдв и быль постриженъ въ монашество подъ именемъ Никона. Отсюда перешель онь въ Кожеезерскую пустынь, предълахъ Архангельскихъ, на границъ теперешней Олонецкой губерній, гдв въ 1643 году выбранъ былъ братіею въ игумена. Черезъ три года, въ 1646 г. случилось игумену Никону быть въ Москвъ и по дъланъ обители бесъдовать съ благочестивымъ царемъ Алексіемъ Михайловичемъ, который, замътивъ въ Никонъ природный умъ, высокое благочестие и увлекательное красноръчие, оставилъ его въ Москвъ, гдъ вскоръ и быль посвященъ игуменъ Кожеезерскій Никонъ въ санъ архимандрита и сдъланъ настоятелемъ Московскаго Новоспасскаго монастыря. Съ этаго времени открылось поприще великимъ дарованіямъ его: дѣлами высокаго иноческаго благочестія и христіанской добродьтели Никонъ съ каждымъ свиданіемъ съ государемъ пріобръталь болье и болье расположение его и въ 1649 году хиротонисанъ былъ въ миторополиты въ Новгородъ. - Въ это время находился въ Москвъ Герусалимскій патріархъ Пансій, который замътивъ разныя нововведенія, появившіяся въ церкви Русской, въ особенности же новое, чевиданное имъ нигдъ на востокъ, двуперстное сложение руки для крестнаго знаменія, тогда же говориль митрополиту Никону, а безъ сомнънія и патріарху Іосифу и самому царю Алексію Михайловичу, что всь эти заизченныя имъ нововведенія, суть отступленія отъ чиновъ и обычаевъ церкви восточной. Царь и патріархъ, пораженные словами первосвятителя, въ томъ же 1649 году послади на востокъ Троицкой Сергіевой давры келаря Арсенія Суханова, приказавъ ему обращать тамъ особенное вниманіе на чинъ церковный и на обряды тамошніе, и подробно отписать объ этомъ къ нимъ. Въ 1651 году прівхаль въ Россію Гаврінлъ, митрополить Назаретскій, который подобно патріарху Пансію, обличаль и порицаль московскія нововведенія; черезъ годъ же посль Гаврінда третій первосвятитель патріархъ Константинопольскій Аванасій, (\*) прівхавъ въ Москву, также возсталь противъ нововведеній въ церкви Русской. Въ томъ же году, какъ будто бы въ подтверждение обличений трехъ святителей восточныхъ, отцы горы Авонской писали къ царю Алексію Михайловичу, что къ нинъ на Аоонъ въ 1652 году прибыль Сербскій іеромонахъ Дамаскинъ и привезъ съ собой книги, напечатанныя въ Москвъ, въ которыхъ содержалось учение о неслыханномъ дотоль двуперстномъ крестномъ знаменін, и что они, отцы Авонскіе, по благословенію патріарха Константинопольскаго Парвенія, по этому случаю составили соборъ, на которомъ опровергли ученіе о двуперстіи, сожгли привезенныя Дамаскинымъ книги, и предали анавемъ тъхъ, кто крестится двумя перстами, а не тремя по древнему преданію.

<sup>(\*)</sup> На обратномъ пути отшедшій ко Господу Полтавской губ. въг. Лубнахъ, гдв и препочиваеть нетлівню. Какъ опочиль Святій сидя въ креслахъ, вь такомъ положеніи пребываеть и понынів.

Съ этимъ событіемъ на Аоонъ согласны и сами раскольники, доказательствомъ чему служитъ ночитаемая и уважаемая ими рукописная повъсть: "Преніе соборнаго старца Арсенія съ Греки. Здівсь говорится, что ісромонахъ Дамаскинъ имълъ у себя печатныя книги Московскія: книгу Кирилы ісруса-"тимскаго и псаттирь со возстрчованіем» и иного-"сложный свитокъ и другія по нихъ", которыя и были сожжены. Обличенія святителей и посланіе старцевъ **Чеонских** ситрио резпоконти и тревожити престаръдаго патріарха Іосифа; быть можеть, сокрушаясь о довъріи, какое имъль онь къ справщикамъ книгъ, дерзнувшинъ испортить богослужебныя печатныя кинги, онъ и скончатся въ горькихъ томленіяхъ 15 апрыя 1652 года. Вотъ что повыствуеть Тобольскій интрополить Игнатій о патріархь Ісенфь: "Егда постъднюю ону книгу, исалтырь глаголю "учебную издаща, съ приложеніемъ онымъ армен-"СКИЖЪ, ВСКОРЪ УМРЕ: ПОВЪСТВУОТЬЖОСЯ, ЯКО ОТЪ "грызенія внутренняго скончася." (Акт. Арх. Эксп. Т. IV. стр. 80-82. Посл. III. гл. 14. л. 62 на обороть). Въ 1653 году 26 іюдя, возвратившійся изъ путешествія своего по востоку келарь Арсеній Сухановъ представилъ государю и новому патріарху Никону записку свою, названную имъ Проскициприріемь. Изъ записки этей видно, что Арсеній съ какимъ то предубъжденіемъ смотръль на чины и обряды восточные, разнствовавшие съ нашими, на уставы же восточной церкви, какъ издагадись они въ греческихъ богослужебныхъ книгахъ, онъ не обратилъ доджнаго вниманія; но всетаки посовъстился умодчать, что вст вообще православные греки крес-5\*

тятся тремя, а не двумя перстами, употребляютъ трегубую, а не сугубую аллилуія и крестные ходы совершаютъ противъ солнца, а не посолонь.

Напрасно г. авторъ "записки о расколь" обвиняетъ Никона говоря, что подъ вліяніемъ только непреклонной воли своей и не помышляя о последствіяхъ, онъ принялся за исправленіе книгъ. -Исторія доказываетъ ясно, что патріархъ Никонъ очень хорошо понималъ всю важность двла исправленія, и думаль о последствіяхь этого богоугоднаго предпріятія; потому что долго не ръшался на исправленіе богослужебныхъ книгъ, и дозволялъ печатать ихъ ночти не отступая отъ книгъ, напечатанныхъ при патріархъ Іосифъ; какъ напримъръ, изданныя въ 1652 году Апостолъ, тріодь цвътная, канонникъ, и въ 1653 г. Евангеліе, минея общая, псалтирь и другія книги и досель пользуются уваженіемъ раскольниковъ. Еще въ оправданіе Никона исторія повъствуеть, что въ 1648 году бояринъ Өеодоръ Ртищевъ, видя неисправность книгъ, напечатанныхъ съ славянскихъ списковъ, безъ сличенія съ греческими подлинниками, основалъ близь самой Москвы пустынь, въ которой поселилъ вызванныхъ имъ изъ Кіева и другихъ южныхъ монастырей ученыхъ монаховъ, и поручилъ имъ заняться переводами и изданіми разныхъ книгъ, необходимыхъ для Церкви; между этими Ртищевскими пустыниками отличался болве другихъ своею ученостію іеромонахъ Епифаній Славеницкій, который, часто бесвдуя съ Никономъ, смедо говорилъ ему о неисправности книгъ. — Но патріархъ Никонъ все таки не ръщался приступить къ исправленію

книгъ, хотя скорбълъ душею и сознавалъ необходимость этаго богоуднаго дъла; потому что не преследоваль боярина Ртищева и его пустынниковъ. Наконецъ освидътельствование самимъ патр. Никономъ своего патріаршаго книгохранидища убъдило его рышиться окончательно приступить къ исправленію. Разбирая разные акты, онъ встрытиль граммату о учреждении патріаршаго престола въ Россіи, написанную въ 1589 году, и другую греческую же книгу, присланную отъ собора вселенскихъ патріарховъ, собравшихся въ 1593 году въ Константинополь по тому же случаю Русскаго патріаршества. Читая книгу эту, конечно въ переводь, Никонъ въ особенности глубоко быль поражень следующими словами: "праведно есть и намъ всякую церковныхъ ,,огражденій новину потребляти, видящимъ новины "всегда виновны бывати церковнаго смятенія и раз-"дученія, но уставомъ последовати святыхъ отецъ , и яже наученная невредима, безъ приложенія же "коего либо и отъятія, пріемлющимъ..., и яко да , во всемъ великая Россія православная со вселен-"скими патріархи согласна будетъ." Сознавая, что въ Россіи допущены накоторыя по мастамъ отступленія отъ православной восточной церкви, а также вкрались и нововведенія въ книги богослужебныя и обряды церковные, патріархъ Никонъ всего сличилъ Сумволъ въры въ Россіи напечатанный съ двумя греческими текстами его: 1., написаннымъ на соборномъ актъ 1593 года и 2., вышитымъ на архіерейскомъ саккосъ, привезенномъ въ Москву еще митрополитомъ Фотіемъ. Оба списка эти въ членъ о св. Духъ не согласовались съ символями славянскими, въ которыхъ нрибавлено было слово «истиниато», котораго не находилось въ греческихъ подлинникахъ. Устрашенный этимъ явнымъ нововведениемъ патріаркъ Никонъ тотчасъ же сличилъ печатный служебникъ славянскій съ подлиннымъ греческимъ и нашелъ, что въ нашемъ: дово прибавлено, овоже отъято и превращенно.

Тогда уже онъ все открылъ царю Алексію Михайдовичу и просидъ его пригласить іерарховъ грекороссійской церкви и пастырей ея на соборъ для предложенія имъ на благоразсужденіе о столь важномъ обстоятельствъ. Соборъ этотъ составился въ Москве въ палатахъ царскихъ въ 1654 году, и на немъ, подъ предсъдательствомъ самаго Государя и патріарха, присутствовали пять митрополитовъ, четыре архіепископа, одинъ епископъ, одиннадцать аржимандритовъ и игуменовъ, тринадцать протоівреевъ и сигилитъ царскій. Когда же при открытіи собора патріархъ Никонъ въ рычи своей доказаль нъсколькими примърами какія важныя ощибки, пропуски и нововведенія вкрались въ наши печатанныя при его предшественникахъ богослужебныя книги и въ обряды церковные; то всъ бывшіе на соборъ томъ единогласно отвъчали: "достойно и праведно "исправити противу старыхъ харатейныхъ и грече-"скихъ кингъ", и "добро по уставу св. отецъ быти." Когда же написано было дъяніе сего собора и предложено было для нодписи присутствовавшимъ, то епископъ коломенскій Павель, архимандриты: Тронцко-Сергіева монастыря Адріанъ и Лужецкаго номастыря Мисандъ, игуменъ Переяславского Вовисоглабскаго монастыря Антоній, и протопоны:

Благовъщенского собора Стефанъ и Вознесенской церкви Іоакимъ подъ двяніемъ не подписались изъ личной вражды и ненависти къ Никону. Но не смотря на это царь и натріархъ Никонъ, разославъ по встит книгохранилищамъ русскихъ для ровысканія въ нихъ древивншихъ книгъ и рукописей славянскихъ и греческихъ, въ томъ же 1654 году отправили къ вселенскому патріарху Пансію въ Константинополь свои грамоты, въ которыхъ предложили Пансію до 26 вопросовъ относительно чиновъ церковныхъ и ошибокъ, вкравшихся въ наши богослужебныя книги. На эти грамоты патріархъ Пансій въ 1655 году присладъ въ отвътъ цълое дъяніе собора, созваннаго имъ по сему случаю и состоявшаго, подъ его председательствомъ, изъ 24 митрополитовъ, 1 архіепископа, 3 епископовъ и прочаго знативишаго Константинопольского Духовенства (\*).

Такъ можно ли послъ этого утверждать, что блаженной памяти патріаръ Никонъ принялъ намъреніе исправить церковные обряды и переводъ богослужебныхъ книгъ подъ вліяніемъ только своей непреклонной воли, не помышляя о послъдствіяхъ? И какіе же могли быть послъдствія? Если бы не крайнее невъжество, злоба, ненависть и зависть не руководили современниками Никона, какъ придворными, такъ и духовными; то еще и въ тогдашнее время всъ единодушно воздали бы патріарху Никону

<sup>(\*)</sup> Сиот. Скрижаль. ч. 1, стр. 639 — 760. и предисл. къ Служебнику, печат. 1655 года и къ Увъту духови.

честь, хвалу и благодарность сердечную, какія воздаемъ ему мы върные сыны православной, святой, соборной и апостольской восточной церкви!

Авторъ "записки" продолжаетъ: "нынъ употреб"двемыя православною церковію пъсни столь же пе"реведены неясно, какъ и пъснопънія, употребляемыя
"раскольниками, а народомъ плохо понимаемыя, какъ
"тъ, такъ и другія. Особенной надобности въ исправ"леніи не было: Никонъ только хотълъ пощеголять
"знаніемъ грамматики и греческаго языка, а это
"щегольство породило въ Россіи опасную, до нымъ
"снъдающую ее язву, представляемую расколомъ."

Всему свъту извъстно, что греческіе лъснотворцы: святые Дамаскинъ и Косьма и другіе слагали церковныя пъсни: тропари, каноны и кондаки стихами, слогомъ самымъ возвышеннымъ, который не безъ особеннаго труда понимали сами Греки. Поэтому и наши древніе славянскіе переводчики церковныхъ пъсней, стараясь придерживаться къ самой буквъ подлинника и опасаясь повредить догматическій смыслъ переводимаго, передали намъ пъсни святыхъ Дамаскина, Косьмы и прочихъ слагателей слогомъ непонятнымъ съ перваго раза; но для того, кто сталь бы вникать болье и болье въ смыслъ пъсней этихъ, онъ покажутся вполнъ понятными. Книги, изданныя при Никонъ, содержащія церковныя пъсни, почти ничъмъ не отличаются отъ прежде переведенныхъ, что доказываеть Ирмологій, переведенный вновь съ греческаго Епифаніемъ Славеницкимъ. Во крюковыхъ же нотахъ у раскольниковъ можно встрътить несогласія въ словахъ одной и той же пъсни; потому что каждый изъ раскольничьихъ знатоковъ и учителей изнія по крюкамъ измъняль слова по своему для большей, должно быть, гармоніи, отъ чего терялся и догматическій смыслъ текста.

Весьма недобросовъстно г. авторъ « записки » клевещетъ на патріарха Никона, говоря, что въ исправлении книгъ, онъ хотвлъ только пощеголять знаніемъ грамматики и греческаго языка. Не говоря: уже, что выражение его «пощеголять» совершенно неумъстно и даже дерзко, въ отношении высокаго духовнаго сана іерарха православной Россіи, но оно и несправедливо въ высшей степени, потому что Никонъ едва ли зналъ грамматику, что доказываютъ собственноручныя письма его, наполненныя ошибками; греческаго же языка онъ не зналъ вовсе; да и негдъ было ему выучиться грамматики и языку греческому. Исторія прямо указываеть, что онъ изучилъ чтеніе и письмо уже въ юношескихъ льтахъ въ пустынномъ монастыръ Желтоводскомъ. --Здёсь, повторю опять, невёжество, ненависть, здоба и мщеніе быми причиной появленія раскола, который г. авторъ ръшился совершенио справедливо назвать язвой, снъдающей Россію, а не книжное исправленіе, потребность котораго чувствовали всв предшественники Никона и всв истинно благомыслящіе люди; темъ болье, что Никону было известно, что предшественникъ его патріархъ Филаретъ Никитичь точно также приказаль отобрать отвсюду и сжечь церковный Уставъ напечатанный въ 1610 году, и отъ этого распоряженія его никакого смятенія наи смущенія ни въ духовенствь, ни въ народв не было.

Расколофилъ продолжаетъ: ,, противъ Никона были вст царедворцы: непротивъ его пововведеній, ,,къ которымъ были совершенно равнодушны, а "противъ него самаго, противъ царской къ нему "довъренности. Не зная какъ погубить врага сво-,,его, бояре воспользовались несчастною страстію "его щеголять нововведеніями, и распустили въ ,,народв молву, что Никонъ вводить въ Россін но-"вую въру и губитъ старую! Молва быстро рас-,,пространилась но Россіи, и народъ возненавидыль "Никона, будучи возбуждаемъ своими попами, ко-"торые то же ненавидели своего патріарха за его ,, строгость къ испорченному, въ нравственномъ ,,отношеніи, духовенству того времени. , тъмъ царедворцы успъли поколебать довъренность ,,государя къ патріарху; дошло дело до того, что ,,въ Москвъ были собраны два патріарха восточные ,,съ сонмомъ святителей судить Никона. Народъ ,,ожидаль, что соборъ, осудивъ патріарха, осудить , и его нововведенія, но къ изумленію узпаль, что ,,продажные греки, низложивъ Никона, утвердили ,,всв его постановленія, о которыхъ, впрочемъ, н ,,судить не могли, ибо не понимали по русски. Изу-"мился народъ; и тъмъ сильнъе было его изуиле-., ніе, что всв царедворцы, имвишіе цвлію одну ,,только погибель Никона, равнодушно и беззаботно ,,признали всв исправленія Никона соборомъ ут-, вержденныя. Грозная анавема провозглашена была , на встхъ придерживающихся ттхъ обрядовъ, ко-,,торые за двънадцать льтъ предъ тъмъ содержала ,вся Россія отъ царя и патріарха, и до последняго , нищаго. Народъ заговорилъ, и стали доходить до

,,царя челобитныя, въ которыхъ старообрядцы, из-,,лагая отступленія Никона отъ старыхъ обрядовъ, ,,просили для себя дозволенія свободно отправлять ,,богослуженіе по старымъ книгамъ. Челобитныя ,,грозно отвергались; старообрядцы строго преслв-,,довались; терпъніе ихъ истощилось— и вспыхнулъ ,,Соловецкій бунтъ. 6

Изъ приведенныхъ сейчасъ словъ «записки» видно, что авторъ ея совершенно справедливо опредваяеть, что на патріарха Никона возстали царедворцы не за нововведенія, а изъ зависти: имъ хотълось лишить его царской довъренности и любви. Что же онъ называетъ нововведеніями? Неужели онъ, какъ человъкъ ученый и много читавшій о расколь соглашается съ ложнымъ мнинемъ раскольниковъ, что Никонъ, исправляя книги, вводилъ въ нихъ новое учение о въръ и ея догматахъ? Кажется, всв исторические факты ясно доказывають, что Никонъ взялся за дело исправленія книгъ собственно для уничтоженія нововведеній въ богослужебныхъ кимгахъ, вкравшихся въ нихъ отъ невъжества справщиковъ ихъ, въ особенности при патріарх в Іосифь, а г. авторъ, которому не могутъ быть незнакомы эти факты, ставить себя въ уровень съ кривотолками, искажающими истину, и старается защитить и оправдать раскольниковъ, и обвинить патріарха Никона. — Нельзя не видеть особеннаго промысла Божія въ событіи, которое совершилось при осужденіи п. Никона! Въ февраль 1666 года, по повельнію царя Алексія Михайловича, созванъ былъ въ Москве соборъ ісрарховъ русскихъ: "на новоявльшіяся раскольники и мятежники святыя православно-каоолическія церкве ( .-На соборъ этомъ въ крестовой патріаршей палать присутствовали: нитрополиты - Новгородскій Питиримъ, Казанскій Лаврентій, Ростовскій Іона, Сарскій и Подонскій Павель, Сербскій Павель; архіепископы: Вологодскій Симонъ, Смоленскій Филаретъ, Рязанскій Иларіонъ, Тверскій Іасафъ и Псковскій Арсеній. Патріарха же Никона на соборъ этомъ не было: онъ, лишившись милости государя и, замътивъ совершенное его охлаждение, по проискамъ и клеветамъ царедворцовъ и духовенства происшедшее еще въ 1658 году, оставилъ свой патріаршій престоль въ Москвъ и уединился въ построенномъ имъ Воскресенскомъ Новојерусалинскомъ монастыръ. - Соборъ сей прододжался довольное вреия и имълъ одинадцать засъданій, и занимался исключительно (кромъ двухъ первыхъ засъданій) расколомъ и расколоучителями (\*). — На осми засъданіопровергии святители Русской церкви рескольниковъ; осудили упор**нинтирога** ныя ныхъ расколоучителей: протопопа Аввакума, попа Никиту - Пустосвята, Өеодора; разръдіакона церкви православной шити и присобчинити къ раскаявшихся проповедниковъ packola: Ефрема Потемкина, јеромонаха Cepris. шаго Смоленскаго протопопа Сераціона, Григорія (въ протопопъ міръ монаха Нероновъ, бывшій справщикъ книгъ при п. Іоси-

<sup>(\*)</sup> Дъянія сего собора напечатяны въ дополненіи къ актамъ-Истор. Томъ V № 102, егр. 439-467.

фф), Златоустинского монастыря игумена Өеоктиста, Соловецкаго старца Герасима Фирсова, Спасскаго Муромскаго монастыря архимандрита Антонія, іеромонаха Авраамія и Бизюковскаго монастыря игумена Сергія Салтыкова, попу же Лазарю дано было нъсколько мъсяцевъ на размышление. Въ посльднее же одинадцатое засъданіе, бывшее уже 2 іюля 1666 года святители изложили и утвердили своими подписями наставление къ духовенству противъ раскола, которое и положили разослать по всей Россіи. - Кромъ всего вышеозначеннаго отцы сего собора разсмотръли и одобрили написанную Симеономъ Полодкимъ противъ раскольниковъ книгу: «Жезль правленія, утвержденія, наказанія, казнеиія,» въ которой обличены и опровергнуты двъ важнъйшія челобитныя расколоучителей — попа Никиты пустосвята и попа Лазаря, и издали опредъленіе относительно исправленныхъ книгъ, въ которомъмежду прочимъ сказали: "Мы, великороссійскаго эгосударства вси архіереи, митрополити, архіеписэкопи, и отъ прочихъ духовныхъ чиновъ нарочитіи эмужіе, архимандрити и игумени и протопопи, соэ, шедшеся въ патріаршей крестовой палать, испывыувахому подробну, чрезь многое время, новоисправ-, ленныя и новопреводныя печатныя книги и старыя , харатейныя славянороссійскія рукописныя, и ничто-,,же стропотно или развращено, или въръ нашей эправославный противно въ новоисправленыхъ ново-,,преведенныхъ печатныхъ книгахъ обрътохомъ, но , все согласно со старыми славянороссійскими хаэратейными книгами: въ нихъ же видъхомъ и свяэ,тый сумволь безъ прилога (истиннаю), яко и въ

, новопечатныхъ исправлено и напечатася; и аллилуіа "написано въ рядъ трижды, «аллилуіа, аллилуіа, "алмициа,» таже «Слава Тебь Боже,» и о знамезній честнаго креста (сиръчь о сложеній тріехъ , первыхъ перстовъ десныя руки), и о Інсусовъ , модитвъ, и о чинъ святыя дитургіи, и прочая все ,,согласно въ старыхъ славянороссійскихъ харатей-,,ныхъ книгахъ обрътохомъ, якоже и во исправленэмыхъ печатныхъ книгахъ. Зане Никонъ, бывшій ,,патріархъ, повель книги исправляти и преводити дие собою, но повельніемъ благочестивый шаго го-,,сударя нашего царя и великаго князя Алексія "Михайловича, всеа великія и малыя и бълыя Россіи ,,самодержца, благословеніемъ же и совътомъ и , произволеніемъ святвишихъ вселенскихъ патріарджавъ, и согласіемъ архіереевъ всего россійскаго ,, государства и всего освященнаго собора, съ "греческихъ и древнихъ славянороссійскихъ хара-, тейныхъ книгъ соборнъ изречеся исправляти я, укоторыя древнія славянороссійскія харатейныя э книги и сами мы нынъ испытахомъ и разсмотрихомъ здодробну, при благочестивъйшемъ, тишайшемъ, уветикоми сосудари нашеми нари и ветикоми кнази "Алексів Михайловичь, всеа великія и малыя и "бълыя Россіи самодержцъ, и при всъиъ его царс-,,комъ пресвътломъ сигилить, въ царскихъ его увысочайщихъ полатахъ, предложихомъ и чтохомъ ,,и свидътельствовахомъ; изъ нихъ же нъкія и всъмъ ,,священникомъ царствующаго града Москвы соборнъ ,,показахомъ въ патріаршей крестовой полать, въ энихъ же написано и святый сумволъ безъ прилога ,,(истиннаго), аллилуіа въ ряду трижды, таже "слава

"Тебъ Боже" и прочая вся, якоже и во исправлен-"ныхъ печатныхъ книгахъ" (\*).

И такъ замвчу г. автору «записки о расколь», что опредъление это о новопечатныхъ книгахъ постановили одни і ерархи и пастыри русской церкви безъ участія вселенскихъ патріарховъ; кромъ того исторія указываеть, что всь отцы последняго собора были, болве или менве, враги и недоброжелатели патріарха Никона. Въ 1667 году прівхавшіе въ Москву вселенскіе патріархи: Александрійскій Паисій и Антіохійскій Макарій, съ уполномочіємъ отъ патріарховъ Константинопольскаго и Герусалимскаго, витесть съ соборомъ святителей русскихъ и греческихъ судили и осудили патріарха Никона за многія вины его, о которыхъ говорить здёсь неумёстно, и лишили его сана; но отнюдь не за то, что будто бы онъ испортилъ богослужебныя книги, повредилъ въру и измънилъ старые обряды; потому что патріархи вселенскіе вполнъ одобрили представленное имъ опредъление Московскаго собора 1666 года и сказали: жинги новопроводныя и исправленныя печатныя суть правы и согласны съ нашими греческими книгами."

Страннымъ кажется мнъніе г. автора "записки," выраженное имъ, должно быть, въ угожденіе раскольникамъ, что патріархи вселенскіе и прочіе греки, какъ продажные и непошимающіе языка русскаго, не могли судить о правильности исправленныхъ и вновь переведенныхъ книгъ. — Неужели ему неизвъстно, что, въ продолженіи нъсколькихъ въковъ, состоя

<sup>(\*)</sup> Доп. къ Акт. Исг. Ө. 459. 484-585.

въ постоянномъ и непрерывномъ сообщени съ церковію русскою, вст восточные патріархи имвли у себя и по настоящее время имъютъ свъдущихъ переводчиковъ, основательно знающихъ языки славянскій и русскій? Что же касается до грубаго и оскорбительнаго выраженія «продажные греки»; то оно не только неумъстно и несправедливо, но въ высшей степени дерзко, относительно высокаго сана представителей и архипастырей церкви восточной. Кто же могъ подкупить патріарховъ, и кому это нужно было? Болве всего самимъ же раскольникамъ, которые по криводушію своему, можетъ быть, и старались склонить кого либо изъ приближенныхъ къ патріархамъ черезъ золото на свою сторону; твиъ болве предположение это кажется в роятнымъ, что раскольники въ продолженіи двухъ сотъ лътъ старались на Востокъ у патріарховъ и другихъ архипастырей греческой, болгарской и молдаванской церкви за огромныя деньги пріобръсти себъ епископа; но отвсюду со стыдомъ были изгоняемы!

Защитникъ раскола продолжаетъ "Послъ девяти"лътнихъ усилій желали кое какъ подавить это
"возмущеніе (соловецкое); но въ это время какъ
"усмиряли раскольниковъ на отдаленномъ островъ
"Бълаго моря, расколъ распространялся внутри
"Россіи и укоренялся въ самой Москвъ. Бъглецы
"соловецкіе сдълались основателями скитовъ Кер"женскихъ и Чернораменскихъ и въ Поморьъ; рас"колъ усиливался, требованія послъдователей его
"упорно отвергались, и чрезъ шесть лъть по усмиреніи
"бунта соловецкаго, начались бунты стрелецкіе, во
"время которыхъ раскольники съ бунтомъ проникли

"въ грановитую палату предъ лица малолътныхъ "царей и царевны правительницы. Правительство "было въ необходимости выказать слабость свою "предъ этой пьяной и буйной толпой, потому что "народъ и войско сочувствовало ей."

Нельпые, ложные слухи, которые старались распространить вездъ Аввакумъ и прочіе справщики книгъ, удаленные патріархомъ Никономъ, что будто бы исправленныя и вновь переведенныя по его повъленію книги вст испорчены, достигли и до отдаденнаго Соловецкаго монастыря; и потому братія обители въ 1656 году, когда при указъ государевомъ присланы были туда первыя новоисправленныя книги, ржшительно не хотъли принять ихъ, но сложили ихъ въ сундукъ и, запечатавъ его, поставили въ оружейную палату; службу же Божію продолжали совершать по старымъ книгамъ. Впоследствін это упорство иноковъ соловецкихъ уничтожилось бы само собою и искра раскола угасла бы окончательно, если бы по распоряженію правительства, не сослали тогда болье 150 человрко самых закоррнелых отщененцевъ въ Соловецкій монастырь. Къ несчастію сюда же стали стекаться, уже сами собой, нъкоторые ученики и единомышленники Аввакума и Лазаря и прибъжало изъ Астрахани множество казаковъ изъ уничтоженной шайки Разина. Они то и раздули искру раскола въ Соловкахъ, возбуждая всъхъ къ сопротивленію противъ церковной и гражданской власти именемъ въры, между тъмъ на самомъ дъдъ эта буйная и пьяная сволочь искала только случая перебратію обители, завладіть древними и бить всю богатыми сокровищами ея и убъжать съ острова

куда нибудь. Изъ иноковъ Соловецкихъ нашлось очень немного, которые пристали къ незваннымъ гостямъ; прочія же братія не имъла никакой возможности сопротивляться крамольникамъ. Изъ исторіи соловецкаго бунта ясно видно, что его можно бы было прекратить совершенно въ самомъ началъ его, если бы со стороны гражданской власти приняты были мъры болъе ръшительныя, а добрый и человъколюбивый благочестивый государь Алексій Михайловичъ не связывалъ рукъ военачальниковъ своихъ. приказывая имъ строго щадить братію и неразрушать даже ствиъ обители. Г. авторъ «записки» обвиняетъ правительство, что оно отвергало всв челобитныя и прочія требованія раскольниковъ, и что будто бы отъ этого вспыхнуль бунть стрелецкій. Соображаясь съ постановленіями и правилами истинноправославной и непоколебимо-древней церкви Христовой, правительство никакимъ образомъ не могло уважить недъпыхъ и дживыхъ требованій раскольникривотолкованій, въ справедливости ковъ и ихъ которыхъ они не могли представить ни одного свидътельства изъ всего священнаго писанія. Бунтъ же стрълецкій произошель единственно изъ за интригъ тогдашнихъ царедворцевъ и изъ за честокнязей Хаванскаго, главнаго любивыхъ видовъ начальника стръльцовъ, Голицына, Милославскаго и другихъ, искавшихъ въ расколе поддержку своимъ кознямъ и крамодамъ. Народъ же истинно православный никогда не имълъ сочувствія къ раскольникамъ и стръльцамъ-крамольникамъ, о чемъ ясно говоритъ исторія и доказываетъ самый смыслъ, потому что кто бы защитилъ церковь и

престолъ царскій, если бы весь народъ сочувствоваль буйной и пьяной толпъ раскольниковъ и стръльцовъ?

Далъе авторъ «записки» болъе или менъе справедливо опредъляя мъру вліянія нововведеній государственномъ и народномъ бытъ Россіи усиленіе раскола, продолжаеть: "Петръ Великій ,,видълъ въ противникахъ его нововведеній враговъ , отечества, и потому употреблялъ противъ расколь-, никовъ жестокія мъры. Но эти мъры не уничтоэжили раскола, а только усилили фанатизмъ расколь-,,никовъ; они стали сожигать себя, морить голодомъ, , огромныя толпы ихъ бъжали съ Булавинымъ, Бурки-, нымъ и Некрасовымъ въ Турцію и переселились , въ Польшу. Большинство русскихъ, не охотно , принимавшее Петровскія нововведенія, питало нь-, которое сочувствие къ раскольникамъ, какъ остав-"шимся въ Россіи, такъ и тъмъ, которые покидали ,,родную землю и гробы отцовъ, чтобы сохранить , родную старину и въру предковъ. При Петръ , началась, по его вельнію, полемика духовенства съ "раскольниками. Но эта полемика вмъсто пользы при-,,несла вредъ. Когда раскольники прочитали разныя ,,обличенія на двухперстное сложеніе, которое Дмитэрій Ростовскій и другіе православные пастыри назы-,,вали въ печатныхъкнигахъ арменскимъ кукишемъ и ,,чертовымъ преданіемъ, и другими подобными имеэнами; то конечно не могли получать довъренности ,,къ убъжденіямъ такого рода. Когда за неимъніемъ элподлинныхъ доказательствъ о древности трехперст-, наго сложенія и другихъ Никоновыхъ нововведеній, эрьшились прибъгнуть къ неизвинительной хитрости:

6\*

,,къ составленію подложнаго дъянія небывалаго ,,собора на Мартина Армянина, тогда раскольники ,,потеряли всякое довъріе къ пастырямъ. 66

Всъ нововведенія Петра Великаго, ненравившіяся не однимъ раскольникамъ, но и большой части православнымъ, не имъли ръшительно никакого вліянія на дъла церковныя; даже и самое уничтожение патріаршества и учрежденіе святъйшаго правительствующаго Сунода: святая соборная и апостольская церковь, не смотря на то, что сотни сектъ раскольничьихъ нещадно терзали ее и осыпали разными клеветами и ругательствами, оставалась невредимою; потому что она есть твло Христово и глава ея есть Самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ, который сказалъ: созижду церковь мою и врата адова не одольють ей! Видя, что ненавистники нововведеній и вообще всъ бояре и сановники, не желавшіе разстаться съ стариной и невъжествомъ, избирали последователей раскола орудіемъ для выполненія плановъ своихъ, Петръ Великій, свъжо помня бунты стрълецкіе, не могъ оставаться равнодушнымъ зрителемъ и, кромъ того, какъ сынъ церкви православной, не могъ переносить браней и клеветъ раскольничьихъ на церковь Божію. И потому всячески старался преслъдовать раскольниковъ; но всетаки мъры его для истребленія раскола скоръе можно назвать милостивыми, нежели жестокими. Причиной же тому, что раскольники стали морить себя голодомъ, сожигаться и придумывать другіе роды самоубійства, были не гоненія на нихъ Петра Великаго, а кривые толки лжеучителей ихъ, проповъдуемые ими изъ корыстныхъ видовъ, чтобъ завладъть имъні-

емъ последователей своихъ. Аввакумъ и прочіе расколоучители еще въ 1669 году, толками своими объ антихристъ, котораго Аввакумъ, будто бы, уже самъ видълъ, погубили множество невъждъ-фанатиковъ, которые запащивались до смерти или сожигали себя, чтобы живымъ не попасть въ руки мнимаго антихриста. Въ царствованіе же Петра Великаго расколоучители дошли до того, что стали увърять отщепенцевъ и простой народъ, что самъ государь есть тотъ самый антихристъ, о которомъ проповъдываль Аввакумъ; вследствіе чего толпы раскольниковъ и бросились въ Турцію, Польшу, Австрію и Молдавію, куда стали прибъгать къ нимъ и православные, въ особенности же кръпостные, недовольные господами своими, и тамъ поневолъ дълались раскольниками. Эти переселенія раскольниковъ продолжались и въ царствованія Екатерины первой, Анны Іоанновны, Елизаветы Петровны, Екатерины второй и даже Александра Павловича, не смотря на снисходительность последняго къ раскольникамъ; слъдовательно, не въра заставляла ихъ, какъ выражается красноръчивый авторъ «записки,» покидать родную землю и гробы отцевъ, чтобы сохранить родную старину и въру предковъ.

Г. составитель «записки» совершенно неправильно приписываетъ Петру Великому начало полемики съ раскольниками: соборъ русскихъ святителей въ 1666 году одобрилъ и напечаталъ книгу: «Жезлъ правленія, утвержденія, наказанія, казненія,» составленную Симеономъ Полоцкимъ собственно противъ раскольниковъ, въ которой опровергается двъглавныя челобитныя расколоучителей: половъ Никиты

пустосвята и Лазаря, поданныя царю Алексію Михайловичу. При Петръ же Великомъ едва ли что было издаваемо въ обличение раскольниковъ, потому что, посль. "Жезла правленія" книга пувыть духовпый вышла при патріарх в Іоаким в, а книги: "Камень въры, прозыска, Димитрія Ростовскаго и пращица" вышли въ свътъ послъ Петра Великаго. Не знать этаго неизвинительно тому, кто берется трактовать о расколь, и потому каждый благомыслящій читатель «записки о расколь» вправъ укорить автора ея въ недобросовъстности или совершенномъ невъденіи предмета, о которомъ онъ ръшился писать и, даже, печатать. Кромъ того г. авторъ осуждаетъ святителя Диитрія Ростовскаго идругихъ православныхъ пастырей, что они слишкомъ ръзко выражались въ своихъ сочиненіяхъ о двуперстномъ сложеніи, а о томъ, какъ раскольники ругали трехперстное сложеніе, называя антихристовой печатью, сатанинскимъ съдъніемъ, тремя жабами и другими злохуленіями, о которыхъ и говорить страшно, не упоминаетъ вовсе. И еще онъ не постыдился выдумать сущую ложь и клевету, будто православные пастыри не имъли и не могли привести ни одного свидътельства въ защиту трехперстнаго сложенія, и что будто бы трехперстіе есть одна изъ выдумокъ или нововведеніе патріарха Никона, и потому будто бы пастыри наши вынуждены были прибъгнуть ко лжи, отчего раскольники потеряли къ нимъ всякое довъріе. Въ древности и совершенной правильности трехперстнаго сложенія имфется множество самыхъ сильныхъ и неопровержимыхъ доказательствъ, которыя могли укрыться отъ пастырей православной церкви,

писавшихъ противъ двуперстія, точно также не могутъ они укрыться и отъ тъхъ, кто искренно и чистосердечно пожелаетъ убъдиться въ истинъ. Что бы доказать невъдение автора объ одномъ изъ важнъйшихъ пунктовъ, на который упираются кривотолки: на сложение перстовъ, приведу здъсь нъсколько фактовъ, которыми опровергаются мижнія почитателей двуперстія. Всв четыре патріарха восточные и пасомые ими сыны православной церкви на всемъ Востокъ, а также православные христіане въ Греціи и по всему архипелагу, на святой горъ Авонской, въ Болгаріи, въ Сербіи, въ Босніи, въ Черногоріи, въ Албаніи, въ Буковинь, въ Молдавіи и Валахіи, въ Иверіи, въ Грузіи, у насъ въ Малороссіи и Литвъ и во многихъ иныхъ странахъ. употребляли сначала и употребляють по настоящее время трехперстное сложение для знамения святаго креста, что приняли они преданіемъ отъ временъ апостольскихъ. О патріархахъ же нашихъ Іосифъ и Никонъ всъ вышеозначенные народы, можно навърное сказать, никогда не слыхали, и на двуперстное сложение смотрять съ удивлениемъ, какъ на нововведеніе. Это фактъ видимый, или, такъ сказать, живой, въ чемъ всякій желающій и во всякое время можетъ удостовъриться. Теперь упомяну о нъсколькихъ фактахъ письменныхъ: 1-е въ 1596 году въ Вильнъ православнымъ протојереемъ Лаврентіемъ Визаніемъ издана для дътскаго руководства славянская азбука, въ концъ которой помъщено краткое «изложеніе о православной выры» роднаго брата его Стефана Зизанія, который, какъ извъстно, быль ревностивний защитникъ православія отъ Латинянъ

и страдальцемъ за оное; въ этомъ изложении протворить на себъ крестное знаменіе повъдуется тремя перстами. Въ Москвъ же въ 1627 году изданъ большой катихизисъ Лаврентія Зизанія, и въ немъ на оборотъ пятаго листа напечатано: "вопросъ: како "на себъ достоитъ намъ честный крестъ подагати, "и знаменатися имъ? Отвътъ: сице знаменаемся имъ: "сложивше убо три персты десныя руки, и возлагаемъ "на чело; таже на животъ, и на десное и на лѣвое "рамо, глаголюще молитву Інсусову: Господи, Інсусе "Христе, Сыне Божій, помилуй мя грвшнаго." Почти вследь за этимъ ответомъ въ томъ же катихизисъ говорится и о двуперстіи, что доказываетъ ясно недобросовъстность справщиковъ, которые сами собой помъстили въ порученный имъ для исправленія катихизисъ, это ложное ученіе о двуперстіи, которое самому Зизанію не принадлежить, какъ противоръчущее вышеприведенному отвъту его. 2. — Въ книгь Кирилловой, (гл. 26.) въ стать , о латынскихъ ересъхъ, "защитникъ православія греческій философъ Константинъ Панагіотъ укоряетъ датынянина Азимата, говоря: "паки вопрошу тя, о седми-"десятихъ и двою ересъхъ вашихъ, отвъщай ми: "како вы пречистую Богородицу, не Богородицу "именуете, но святая Марія, ону святу творите, "яко едину отъ святыхъ женъ; мыже христіяне "Богородицу проповъдаемъ, небу и земли царицу, и "госпожю всемъ, понеже Бога родила есть. И по-"что не согбаеши три персты и крестишися десною "рукою, егда полагаеши на челъ твоемъ, и не одъва-"ешися оружіемъ креста господня. Но твориши "крестъ обоими персты, и носледи палцомъ внешнею

"страною, и воображение креста твоего зритъ вонъ: "въмъсто ежебы имъ одъятися, якоже мы христіяне, "а ты совлачишися животворящаго креста." Какъ же раскольники, почитающіе и уважающіе книгу Кириллову до сихъ поръ не могутъ догадаться, что укоризна древняго греческаго философа, поборника православія, за двоеперстіе относится и къ нимъ! 3.—Въ большомъ катихизисъ или православномъ исповъданіи Петра Могилы, митрополита Кіевскаго, разсмотренномъ и одобренномъ соборами Кіевскимъ и Ясскимъ въ 1643 году, а также и всеми восточными патріархами, о перстосложении сказано: "Долж-"но изображать крестъ правою рукою. Полагая на "чело три большіе перста, говори: во имя Отца; "потомъ, низпустивъ руку въ томъ же видъ на перси, "говори: и Сына; отсель, перенося руку на правое плечо, и провождая до лъваго, говори: и Святаго "Ауха. Сдълавъ на себъ сіе святое знаменіе креста, "заключи словомъ: аминь. Или, когда изображаешъ "крестъ, можешъ говорить: Господи Іисусе Христе, "Сыне Божій, помилуй меня гръшнаго. Аминь." (Правос. исповъд. въ русс. перев. изданіе 14-е; Москва 1848 г.). Въ маломъ катихизисъ того же святителя, печатанномъ въ Кіевъ 1645 г. и въ Львовъ 1646 г. сказано: "пытанье: якимъ способомъ ,,знакъ креста святаго на себъ класти маемъ? ,,Отповъдь: Рукою правою, три пальци зложивши, э, знакъ креста святаго зачинай на чель, а хладучи, э, мовъ: въ имя Отца; потомъ тый же пальцъ на , перси, мовячи: и Сына; потомъ на правое раме ,,кладучи, мовъ: и Духа; потомъ на лъвое раме а, кладучи, мовъ: Святаго; албо ведлугъ Златоустаго

"святого, кладучи на себъ крестное знаменіе, мовъ: "Господи Іисусе Христе Сыне Божій, помилуй мя "гръшнаго, кончали тымъ словомъ, аминь." Книга эта старопечатная еще до патріарха Никона, ясно опровергаетъ мнъніе раскольниковъ, что будто бы Никонъ выдумалъ трехперстное сложение, и обличаетъ совершенную недобросовъстность и самочиніе переводчиковъ мадаго катихизиса Петра Могилы съ малороссійскаго на славянскій языкъ въ 1649 году въ Москвъ. Самочинники эти измънили вышеприведенныя слова катихизиса такъ: "Вопросъ: коимъ обпразомъ знаменіе святаго креста имамы на себъ , полагати? Отвътъ: совокупити три персты правыя эруки, сиръчь великато и малато, и третнато, , что подль жалаго, въ нихъ же исповедуемъ таин-,,ство божественныхъ тріехъ упостасей, Отца и Сына ди Святаго Духа, единого Бога въ тріехъ лицевъз; эдва же перста протличути, вышній и средній, и ,,симъ показуетъ тайну самого Господа нашего , Іисуса Христа, яко совершенъ Богъ и совершенъ , человъкъ бысть нашего ради спасенія, и тако "сложивше персты, полагаемъ первое руку на чело"... и проч. Точно также безсовъстно самочинникипереводчики и справщики наши въ 1648 году поступили съ «Книгой о вг. ртв» изданной въ 1619 году въ Кіевъ Захаріемъ Копыстенскимъ, они тоже повредили въ ней статью о крестъ и внесли свое мнъніе о двуперстіи. Н послъ этого г. авторъ «записки о расколь» старается оправдать и защитить кривотолковъ и вибств съ ними ръшается клеветать на патріарха Никона, рвенію котораго обязаны мы твиъ, что въ настоящее время находимся по всему

въ полномъ согласіи съ истинно-древнею соборною и апостольскою церковію восточною!

Кроит вышепреведенных иною четырех фактов есть еще множество доказательств правильности трехперстнаго сложенія для знаменія себя честным крестом, о которых подробно описано въ книг о древности трехперстнаго сложенія Оптиной пустыни старца і еросхимонаха Іоанна, изданной въ 1853 году.

Какіе же доводы и свидътельства приводятъ раскольники въ подтверждение правильности своего инънія о двуперстіи? Главнъйшимъ и важнъйшимъ доказательствомъ о правильности двуперстія у раскольниковъ служитъ слово митрополита Даніила. одного изъ судей Максима грека, подъ названіемъ "яко пріяхомъ преданія писанная и неписаная и знаменуемъ лице свое крестообразно, " въ которомъ излагается ученіе о двуперстім въ первый разъ; и въ подтверждение приводятся: а) свидътельство монаха Петра Дамаскина, жившаго около 1157 года; но свидътельство это: "два перста убо и едина рука являютъ распятаго Господа нашего Іисуса Христа, во двою естеству, а во единомъ "составъ познаваема," неопредъленно, и можетъ служить доказательствомъ обоюднымъ, потому что Петръ Дамаскинъ не объяснилъ о какихъ двухъ пальцахъ говоритъ онъ о тъхъ ли, которые мы, православные, пригибаемъ къ рукъ въ ознаменованіе двухъ естествъ во Христъ, Божескаго и человъческаго; или о тъхъ которые почитатели двуперстія протягиваютъ. И б ) наставленіе блаженнаго Өеодорита о сложеніи перстовъ для крестнаго знаменія, благопріятствующее раскольникамъ, и потому болье

прочихъ доводовъ ими уважаемое. Въ доказательство подложности этаго наставленія Өеодорита приведу зльсь слова ученаго изследователя раскола Преосвященнъйшаго Макарія: "Откуда взялось это на-"ставленіе Феодоритово? Безъ всякаго сомивнія, "блаж. Өеодориту, жившему въ V въкъ, оно не ,,принадлежитъ: потому что, по всъмъ изысканіямъ, ,,оно не находится ни въ печатныхъ изданіяхъ, ни ,,во встхъ греческихъ рукописяхъ сочиненій блаж. ,, Оеодорита, ни на востокъ, ни на западъ, и никто "никогда въ Греціи не упоминаль объ этомъ на ,,ставленіи, не приводиль его (\*). Должно быть ,,слово Өеодоритово о перстосложении составлено , къмъ либо у насъ въ тотъ періодъ, когда у насъ , такъ любили выдавать подложныя сочиненія подъ "именами св. отцевъ и древнихъ учителей, т. е. "къ концу XV или въ началъ XVI въка (\*\*). И

<sup>(\*) «</sup>Оно неупоминается пи въ одномъ изъ доссав извъстныхъ каталоговъ греческихъ рукописей. Достойны при этомъ завъзнанія слова греческихъ патріарховъ Паисія александрійска- го и Макарія Антіохійскаго (въ 1667 г.): а Өеодоритъ о томъ (о врестномъ знаменіи) ничтоже писа; зане велико истязаніе о томъ было во святой горѣ Афонской, въ лѣто 1156 (1648), подобнь якоже и въ царствующемъ великомъ градѣ Москвѣ бысть връпкое истязаніе отъ преосвященныхъ великороссійскихъ митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ, во святомъ Духѣ собравшихся въ лѣто 1114 (1666), и не обрѣтеся въ Өеодоритовѣ книзѣ таковое писаніе: но солгано на него, Феодорита, отъ нѣкихъ суемудрыхъ и сокровенныхъ еретиковъ » (Допол. къ акт. Ист. V. 502—503).

<sup>(\*\*)</sup> Очевидець Курбскій такъ жаловался на составителей подложныхъ сочиненій: «противлюся лжесловесникомъ, преобразующимся въ истовые учители, и пишуть повъсть со-

,,,дъйствительно, въ первый разъ оно встръчается ,, къ концу XV въка въ сборникъ, написанномъ для ,,соловецкаго монастыря, по распоряжению тамошняго ,,игумена Досифея; только здъсь оно не имъетъ того ,,смысла, въ какомъ является въ сборникъ митро-,полита Даніила, а вполнъ благопріятствуетъ персто-,сложенію православному (\*). Слъдовательно, это ,,подложное Феодоритово слово въ началъ XVI ,,въка еще къмъ-то повреждено, и въ поврежден-,,номъ-то видъ уже сдълалось извъстнымъ митро-,,политу Даніилу. Въ другихъ спискахъ оно пред-,ставляется еще болъе различнымъ не только по

<sup>«</sup>противъ Евангельскихъ словесъ, и имена своя скрывше, да «необличены будутъ и подписують ихъ на святыхъ имена, да «удобно ихъ писаніе пріемлется простыми и ненаучеными» .... и т. д. (Рукоп. библіот. Погод.  $\mathcal{N}$  208).

<sup>(1)</sup> Оно читается «Спре благословите и креститися рукою: • три персты равны имъти вкупе по обрану троичьку. Богъ «Отецъ, Богъ Сынъ, Богъ Духъ Святый, не тріе суть Бозѣ, •по единъ Богъ въ Троици, имены раздъляется, а божество •едино; Отецъ не рожденъ, а Сынъ рожденъ, а Духъ святый ни рожденъ, ни созданъ, но исходя; тріе во единомъ Боже-• ствъ, едина сила, едина честь, едино покланяние отъ всев •твари, отъ Ангелъ, отъ человъкъ. Тако тъмъ тремъ перстамъ • указъ! А два перста имъти наклонена, а не разпростерта, • а тыть указъ тако: то образуеть двь естествы Божество и • человъчество, Богъ по Божеству, а человъкъ по человъчению, •а въ обоемъ совершенъ. Высшій же простъ образуеть Божесство, а нижній человічество: понеже същедь отъ вышнихъ и спасъ нижняя. То съвбение просто утолкуетъ: преклони бо • небееа и сниде нашего ради спасенія. Тако святыми Отци • указано, и узаконено Ему же слава Отцу и Сыну и Святому • Духу пынв и присно и в: в: аминь. (Рук. Сборн. Соловец. •библ. ЛЕ 858). •

,,выраженіямъ, но и по смыслу, съ нъкоторыми "прибавленіями или сокращеніями: (\*) новое до-,,казательство подложности. Еслибы слово принад-, лежало Өеодориту и было переведено съ гречес-, каго; то въ разныхъ переводахъ оно могло бы "имъть разность въ выраженіяхъ, но всегда сохра-"нило бы единство смысла и содержанія. Въ нъ-"которыхъ спискахъ къ концу этого слова при-,,писаны, между прочимъ, слъдующія греческія , слова: να έιναι άφορισμενος, т. е. будь тотъ отлученъ. "Но такъ не говорили и не писали въ V въкъ, ,,когда жилъ и писалъ блаж. Өеодоритъ, а начали ,,выражаться уже на языкъ новогреческомъ, об-"разовавшемся посль паденія царяграда подъ власть "Турокъ (1453 г.). Вообще должно заметить, что ,,до самаго XVI въка не встръчается ни одного "письменнаго свидътельства, прямаго и яснаго, о , тонъ, чтобы въ Греціи или въ Россіи или гдв "либо на востокъ крестились двумя перстами; наэпротивъ есть ясныя свидетельства, что въ право-,,славной церкви употреблялось троеперстное крест-,,ное знаменіе. Упомянувъ о греческомъ философъ Константинъ Панагіоть, о которомъ говорилъ я выше сего, преосвященный Макарій продолжаетъ: "Еще "прежде папа Иннокентій III (1198 г.), замъчая,

<sup>(\*)</sup> Такіе списки изъ сборниковъ Соловецкой библ. представлены у преосвящ. Игнатія въ ист. солов. обит. стр. 82—84, 88—93. Одинъ, очень общирный, списокь находится въ рук. сборн. С. Петерб. Дух. Академической библіотекъ № 129, гл. 87. Смотр. такъ же Стоглавъ гл. 31; Большой катих. л. 5—6; Кириллова книга л. 180 на оборотъ.

"что нъкоторые изъ латинянъ дъйствительно начинали "отступать отъ православнаго, прежде общепринята-"го, обычая, въ начертаніи крестнаго знаменія преподаль наставленіе: "знаменіе креста должно "изображать тремя перстами, такъ чтобы оно съ "верху шло къ низу и отъ правой руки къ лъвой." "Иподіаконъ Оессалоникійскій Дамаскинъ Студитъ, жившій до взятія Константинополя Турками, въ "словъ въ недълю крестопоклонную, обличая нъ-"которыхъ православныхъ за небрежное начертаніе "крестнаго знаменія, училь: како должень есть творити кійждо благочестивый христіанинъ крестъ "свой. Первъе убо да совокупитъ три своя персты, "за святую Троицу: великій перстъ, и другія два дсущая близь его: таже первъе убо да положетъ "въ началъ своемъ, второе на чревъ своемъ, третіе "на правъмъ рамъ, и четвертое на лъвомъ рамъ; дегда творитъ тако, тогда знаменуетъ истинный "крестъ."

Какъ не менъе важное доказательство правильности двуперстнаго сложенія раскольники приводять изъ «Стоглава» сказаніе о Мелетів, патріархъ антіохійскомъ, который будто бы благословиль народъ двумя перстами и произвель чудо "Бывшу со"бору о въръ единосущества, "читаемъ въ Стоглавъ" и аріанамъ инако глаголющимъ, Мелетій же Боже, ственнаго правила показа явленіе. Людемже просащимъ скорое ученіе отъ Бога показати: онже показа три персты во Отецъ и Сынъ и Святый Духъ, и не бысть знаменія. Посемже Мелетій, два совожкупль, а три пригну, благослови люди, и взыде

"на него огнь, яко молнія; достохвальный онъ "испусти гласъ: тріе убо разумвемъ, о единомже "бесъдуемъ, и тако посрами еретики." Сказаніе это совершенно искажено составителемъ «Стоглава», потому что не согласуется ни съ однимъ греческимъ подлинникомъ и съ блаженнымъ Өеодоритомъ, который о событім этомъ повъствуеть такъ: "Наконецъ "третьимъ (на соборъ послъ Георгія Лаодикійскаго "и Акакія Кесарійскаго) возсталь великій Мелетій и выразилъ прямой смыслъ догнатическаго ученія "о Богъ: руководясь истиною, какъ отвъсомъ. ,,онъ избъжалъ и преувеличипія, и недостатка. "Народъ долго сопровождалъ его ръчь одобритель-, ными восклицаніями и просиль его повторить "вкратцъ свое ученіе. Тогда Мелетій, показавъ три перста, и потомъ два изъ нихъ пригнувъ ,, (совокупивъ ) и оставивт одинт, произнесъ сив-"дующее достохвальное изръченіе: разумъемъ три, "а бестдуемъ какъ бы о единомъ." (\*) Хотя раскольники въ полтверждение своихъ ложныхъ и выдуманныхъ мнъній постоянно ссылаются на «Стоглавь;» но эти ссылки ихъ не могутъ заслуживать никакого уваженія потому, во первыхъ, что книга «Стоглавт» не была утверждена Отцами, присутствовавшими на соборъ, и не разсылалась для руководства по церквамъ ни отъ имени царя, ни отъ собора, ни отъ митрополита Макарія, предсъдатель-

<sup>(\*)</sup> Өеодорит. Церк. Ист. книга II, гл. 31 стр. 192, Спб. 1852—1853.

ствовавшаго на соборъ, (\*) сытдовательно не есть книга каноническая. Вотъ что пишетъ преосвященный Филаретъ въ своей исторіи Русской церкви о « Стоглавъ-не болъе какъ записки "частнаго лица о соборъ 1551 года, а не канони-"ческій актъ. а) Въ Волоколамской запискъ о "соборѣ 1553 г. (рукопись № 404) сказано, что двъ 25 день октября 1553 г. царь говорилъ съ "Митр. Макаріемъ и епископами "о прежнемъ со-"борномъ уложеній, о многоразличных в дъльх и ,чиньх церковныхъ, и по книгъ соборной чли, "которыя дъла исправилися, и которыя еще не "исправилися." И царь говориль: когда бы Богъ эпомогъ, чтобы впередъ и прочія дъла исправи-"мися." По этимъ словамъ видно, что аа) въ "октябръ 1553 г. существовали записки о соборъ ,,1551 г. «о многоразличных дпльх и чиньхь;» эно бб) дела, описанныя въ этихъ запискахъ, по , отзыву собора 1553 г. не вст исправилися. вв ) "Поелику же нынфший Стоглавъ о многоразличдыхъ делехь и чинехъ заключаетъ въ себе ответы

<sup>(\*)</sup> На соборѣ 1551 года въ Москвѣ присутствовали подъ предсѣдательствомъ митрополита Макарія, пастыря мудраго и просвѣщеннаго, два архіепискона: Новгородскій Оеодосій и Ростовскій Никандръ, семь епископовъ: Суздальскій Трифонъ, Смоленскій Гурій, Ряванской Кассіанъ, Тверскій Акакій, Коломенскій Оеодосій, Сарскій Савва и Пермскій Кипріанъ, съ архимандритами, игуменами и прочимъ духовенствомъ. Слѣд. это былъ соборъ архипастырей не всей церкви Русской, а только одной ея митрополіи, Московской; митрополія же Кіевская, изъ 8 епархій состоявшая, въ соборѣ участія не принимала.

, на всв вопросы царя: то остается заключить, что лии многія главы Стоглава придуманы писцомъ "Стоглава послъ собора 1553 г., или же, хотя въ "Стоглавъ записаны разсужденія собора, но въ ,,такомъ видъ, что многія оставались подъ сомнь-, ніемъ, требовали пересмотра и не получили силы "соборнаго опредъленія; въ томъ и другомъ случав "Стоглавъ, очевидно, не каноническая книга, а "сборникъ мивній частныхъ. б.) Сличая главы Сто-"глава съ тъми митрополитами и царскими граматаэми, которыя по содержанію сходны съ главами, "находимъ, что ни царь, ни Митрополитъ не повтоэряли буквально разсужденій Стоглава. в) По формъ ,,своей Стоглавъ аа) очевидное подражание земскому "Судебинку, раздъленному на 100 главъ, притомъ подражание не умное, такъ какъ главы Стоглава "раздълены только числами, а не по содержанію.— ,,бб) Большая часть опредъленій Стоглави ни въ ,,точномъ, ни въ схожемъ видъ не была разослана , ни царемъ, ни митрополитомъ къ епископамъ; "равно не былъ разосланъ Стоглавъ и въ цъломъ ,,его составъ. А въ это время, разсужденія собора, ,,въ случав утвержденія ихъ общимъ голосомъ, , разсылались царемъ или митрополитомъ къ духо-"венству, какъ уже сказано выше. г) По содержа-, нію Стоглавъ для самаго бъглаго взгляда заклю-"чаетъ въ себъ много такого, что не относилось ,,къ опредъленіямъ собора 1551 г. и что обличаетъ двъ немъ сочинение частнаго лица. Напримъръ: 1 "глава предисловие къ Стоглаву; 2-я глава введение , нь Уложение съ началомь царской рычи и удивление "собора; въ 4-ой гловь новая ричь цари; въ 5-ой

"главъ царские вопросы; 6-я глава, съ которой , начинаются отвъты на царскіе вопросы, начинается ,,опять вступленіемъ и притомъ страннымъ: «Нтькогда ,,вниде въ слухы боговънчаннаго царя.... Онъ же "вскорт повель исписати... И вда на соборъ." "Если Стоглавъ о происходившемъ въ 1551 г. "говоритъ: «никогда вниде:» то тутъ говоритъ не , дъйствующее лице собора 1551 г., тъмъ болье. ,что и соборъ выставляется дёломъ прошлаго време-, ни. Въ главъ 98 совъщание митрополита Макарія ,,съ царемъ, бывшее въ 1550 г. следовательно не эпринадлежавшее къ собору 1551 г. Въ главъ 101 , другое такое же дъло - совъщаніе митрополита съ "царемъ о церковныхъ вотчинахъ, бывшее 21 мая ,,1551 г. Наконецъ, о предметь иныхъ главъ вовсе , и помину нътъ въ царскихъ вопросахъ, тогда "какъ соборъ отвъчаетъ на вопросы царя." (\*)

Еще не малымъ доказательствомъ подложности стоглава служитъ то обстоятельство, что предсъдатель стоглаваго собора митрополитъ Макарій въ чети-минеи своей, писанной до 1554 г., ясно училъ о трегубой аллилуія и о троеперстіи для крестнаго знаменія, слъдовательно могъ ли онъ одобрить и утвердить своимъ подписомъ помъщенныя въ стоглавъ статьи о сугубой аллилуія и о двуперстномъ сложеніи, противоръчащія собственному убъжденію его и ученію?

Digitized by Google

<sup>(\*)</sup> Исторія Русской церкви. Періодъ третій 836. стр. 194 и 195, Москва, 1847 г.

Почитатели двуперстнаго сложенія въ доказательство справедливости своего мнфнія о перстосложеніи ссылаются еще на св. иконы древняго письма; но и эти свидетельства ихъ опровергаются самими иконами древивищаго греческаго письма и иконами. знаменитымъ иконописцемъ Андреемъ Рублевымъ, скончавшимся въ 1430 году въ Андроніевомъ монастыръ, который, по свидътельству преподобнаго Іосифа Волоколамскаго, до того привязанъ былъ къ искуству своему, что въ праздники дюбимымъ занятіемъ его было разсматривать древнія иконы и переноситься отъ видимаго къ невидимому. (\*) Въ словаръ Русскихъ святыхъ (рукописномъ) преподобные Андрей и Даніилъ, современный Андрею также иконописецъ не менъе знаменитый, поставлены между святыми. По пажятникамъ ясно видно, что двуперстіе появилось только во времена царя Іоанна Васильевича Грознаго, и было обычаемъ не многихъ; по этому, при совершенномъ неимъніи доказательствъ въ своей правильности, никакимъ образомъ не могло быть утверждено Соборомъ 1551 года. Кромъ Доказательствъ древними иконами о древности трехперстнаго сложенія, укажу здъсь факть, который можетъ убъдить каждаго, что двуперстіе есть нововведеніе: въ ризницъ Троицкой Сергіевой Лавры

<sup>(\*)</sup> См. Духовное завъщаніе пр. Іосифа глава 10. Преп. Андрей Рублевъ съ грекомъ Өсофаномъ писалъ иконы въ придворной церкви Благовъщенія, а съ инокомъ Давіиломъ въ Владимірскомъ храмъ, въ Андронієвомъ монастыръ м въ Сергієвой Лавръ.

находятся, между прочими, два покрова на раку преподобнаго Сергія: 1) покрова шитый золотомъ и шелками, приношеніе Великаго Князя Василія Іоанновича въ 1524 году, на которомъ преподобный Сергій изображенъ молящимся; персты правой руки его сложены такъ точно, какъ слагаютъ и въ настоящее время всё православные какъ на востокъ, такъ и у насъ въ Россіи. 2) Покровъ шитый шелками при царъ Іоаннъ Васильевичъ Грозномъ, по усердію супруги его царицы Маріи въ 1581 году; на немъ преподобный Сергій изображенъ также молящимся, но уже двуперстно. Не есть ли это ясное опроверженіе мнънія о древности двуперстія?

Раскольники и вообще всъ почитатели двуперстія, исказивъ сказаніе блаженнаго Өеодорита и, пользуясь старостію и недосмотрительностію патріарха Іосифа, напечатавъ даже въ книгахъ ложное ученіе свое о двуперстіи, не оставили безъ поврежденія и древнихъ св. иконъ греческаго и русскаго письма. видя, что перстосложение на нихъ явно обличаетъ лживость ихъ мненія, они начали переписывать перстосложение по своему на древнихъ иконахъ весьма искусно; но и эта хитрость ихъ не имъла успъха: несходность красокъ русскихъ съ греческими обнаруживала дерзость ихъ на иконахъ греческихъ; на иконахъ же русскаго письма раскольниковъ обнаруживался, когда приступали къ чисткъ иконъ: новая краска стиралась, и подлинное изображение обозначалось ясно. Чтобы помочь горю своему раскольники прилъжно занялись искуствомъ иконописанія, и достигли до такого совершенства въ подделке новыхъ иконъ своего письма подъ

древнъйшій штиль, или пошибъ, и такъ искусно научились придавать древній видъ самымъ дскамъ, что и знатоки самые и антикваріи, очень часто вдаются въ обманъ и принимаютъ новое за древнее. Поддълкою иконъ подъ древнія въ особенности славятся наши Гуслицкіе раскольники; здъсь въ нъсколькихъ деревняхъ занимаются иконописаніемъ, какъ промысломъ самымъ выгоднымъ, и развозятъ свои произведенія по всей Россіи, заъзжая въ отдаленную Сибирь и даже за границу — въ Молдавію.

Авторъ «записки» продолжаетъ: "Другой вредъ отъ полемики произшедшій, состоялъ въ томъ, что писанные раскольниками по повельнію правитель"ства отвъты, утвердили въ нихъ спокойное логи"ческое убъжденіе въ правотъ ихъ върованія, тогда
"какъ прежде они имъли одно лишь фанатическое
"убъжденіе: отвъты Александра діакона сдълались
"сводомъ убъжденій поповщины, отвъты поморскіе
"сводомъ убъжденій безпоповщины. Но ни тъ, ни
"другіе основательно не опровергнуты; и расколь"ники придали имъ авторитетъ равносильный авто"ритету твореній святыхъ отецъ."

Этими словами г. авторъ « записки » не только выражаетъ полное сочуствіе свое къ раскольникамъ, но обнаруживаетъ ясно свою недобросовъстность, ръшаясь клеветой и ложью оправдывать и защищать кривотолковъ, потому что ему какъ мужу ученому, взявшему на себя обязанность публично трактовать и, слъдовательно, безпристрастно, не могли быть не извъстны труды и писанія преосвященнаго Питирима, Епископа Нижегородскаго и Алатырскаго, который въ 1719 году 1-го октября въ селъ

. Пафнутовъ всенародно обличилъ діакона Александра и старца Варсанофія, главныхъ предводителей діаконовщины, съ товарищами ихъ, и довелъ ихъ до того, что въ 1720 году старецъ Варсонофій и діаконъ Александръ подали преосвященному Питириму прошеніе о присоединеніи ихъ къ православной церкви, чистосердечно раскаяваясь въ своихъ заблужденіяхъ. Вследствіе этого прошенія Варсонофій и Александръ были приняты церковію чрезъ исповъдь и причащеніе Святыхъ Таинъ; по государеву же указу вмѣстѣ Питиримомъ прибыли въ С-Петербургъ, гдъ діаконъ Александръ, снова возвратился въ расколъ и началъ возмущать народъ противъ церкви и даже противъ самаго Государя Петра Алексвевича, и потому, быль судимъ какъ клятвопреступникъ и оскорбитель законной власти, и казненъ смертію.

Между прочимъ приведу здысь еще одно доказательство, что г. авторъ, взявшись трактовать въ « запискъ своей о расколъ », познакомился съ нимъ не вполнъ, какъ бы слъдовало, а весьма поверхностно: онъ приписываетъ отвъты на 130 вопросовъ Питирима діакону Александру, между тъмъ, какъ доказано фактически, что отвъты эти написаны не имъ и не сообщниками его, а поморскимъ безпоповцемъ, настоятелемъ Выгоръцкаго скита Андреемъ Денисовымъ. Вотъ что сказано въ «описании илькоторыхъ сочинений, написанныхъ русскими раскольниками въ пользу раскола: (\*)» Въ рукопис-

<sup>(\*)</sup> Изданіе Д. Е. Кожанчикова въ С. П. Б. 1861 г. часть П., стр. 138 и 139.

лномъ жизнеописаніи Андрея Денисова, въ 17 "главъ, сказано, что однажды Андрей, пріъхавъ въ "Москву, познакомился съ однимъ добрымъ чело-"въкомъ изъ согласія поповщины (когда самъ при-"надлежалъ къ самой суровой безпоновщинъ), и съ "нимъ вмъстъ отъискивалъ старыя вещи, могущія подкрыпить вхъ мнимо-старое благочестіе. Въ это крайняя нижегородскимъ "время нужда приш**л**а діаконовцамъ отвъчать на вопросы Питирима, яко "бы злодыхающаго на всъхъ христіанъ, какъ они дсебя за всъхъ называли; и они просили убъдительно пріятеля Андреева имъ пособить.—A такъ "какъ онъ зналъ ихъ неграмотность и невъдъніе превыспренней богословіи: то умиленно просиль "Денисова вступиться за ихъ бъдствующее согласіе, побъщая ему все нужное къ написанію отвътовъ. "Сперва отрицался Денисовъ, чтобы не возбудить "въ своихъ подозрънія противъ себя, за содъйствіе чуждому толку; однако въ последствій скло-"нился на милость изъ опасенія, что и ему въ другомъ случав не помогутъ: "ибо и "скоту, не только разумному существу, подобаетъ доказывать милость", - прибавлено въ жизнеописаніи. "Итакъ онъ ръшился взять на себя лице нижегородскихъ діаконовцевъ, хотя и чуждался самъ ихъ "общества, и написалъ желаемые ими отвъты, ко-"торые послужили ему впоследствіи основаніемъ "собственных его "Поморских ответовъ". Но "мнимый ревнитель истины не забыль и себя, поутому что, сказано въ его ужитіи": увеликое за ,,сіе получиль благодареніе себь, отъ всего ихъ ,,согласія, и нъсколько на скудость пустынную и

"пънязей награжденія". — А какъ діаконъ Александръ и единомышленники его старцы Іосифъ, Варсонофій, Наванаилъ и Германъ, послъ поданія писанныхъ будто бы ими отвътовъ пр. Питириму, не отвъчали словесно, на предложенный имъ первый вопросъ, отвътъ на который написанъ былъ въ поданной ими рукописи; то это и заставляетъ безошибочно предположить, что и 240 вопросовъ, предложенныхъ ими Питириму составлены не діакономъ Александромъ съ сотрудниками своими, а къмъ либо другимъ. Г. авторъ «описанія сочиненій русскихъ раскольников» весьма основательно доказываеть. что діаконовскіе вопросы, написаны темъ же Андреемъ Денисовымъ, который сочинялъ діаконовцамъ и отвъты на вопросы Питирима. Привожу здъсь это доказательство: "Языкъ въ этихъ вопросахъ пра-"вильный. Мысль развивается довольно стройно, элучше, чемъ во всехъ старообрядческихъ учитель-,,ныхъ сочиненіяхъ. Сочинитель быль человъкъ ума , негрубаго, больше даже утонченнаго, нечуждаго , невъдомыхъ простымъ русскимъ людямъ свъдъній , историческихъ, догматическихъ, каноническихъ и эдругихъ, какъ показываютъ наприм. вопросы о ,,подлинности соборнаго дъянія на Мартина мниха, ,,о подлинности требника Өеогностова, о подлин-, ности свидътельствъ въ пользу троеперстія Михаила "кіевскаго, Өеопемпта митрополита, Софронія , цареградскаго, - какъ показываетъ наприм. во-"просъ 219:" аще кій Архіерей или іерей имать ,,кую противность, подлежащую ереси и о той протиэвности имать запрещение отъ святаго писанія; онъ , же тое положенное запрещение презирая, и въ , ничто же полагая, но паче ратуя: и таковый пархіерей или іерей, егда имать совершити святую литургію, имать ли отъ призыванія его Духъ "Святый снити, хльбъ же и вино въ тьло Христово ,м въ пречистую Eго кровь претворити? Или, лкакъ показываетъ особенно замъчательный по , своей тонкости вопросъ 225-й: "У еретиковъ , новатіань и донатіань, въ приложеніи святыя "Евхаристіи, сущее ли пречистое тъло и кровь "Христова или ни? Исходитъ ли, призыванія ради дихъ, Духъ Святый? Понеже у нихъ о Бозъ нъсть , погръшенія. И аще сущее пречистое тъло и кровь "Христова, —то достоитъ ли у нихъ христіаномъ ,,причащатися или ни? ---, Все содержание этихъ ,,вопросовъ, пріемъ изложенія, новые предметы въ ,,нихъ введенные, распорядокъ многихъ вопросовъ, , даже частныя выраженія во многихъ мъстахъ, ,,слишкомъ сходны съ духомъ, направленіемъ, поэрядкомъ изложенія и частными выраженіями по-"морских ответнова. Наприм: вопросъ 163: "нынъ ,,въ церквахъ поють партесное паніе, съ презвль-, ными возгласы и усугубленіемъ ръчей: многажды ,,бо едину ръчь поютъ; поюще же гласы оконче-,,ваютъ, а иніи одебелеваютъ, съ воплемъ и дви-, женіемъ всеа плоти, и помованіемъ рукъ; и мно-, гія напівы отъ себе издають въ ново, а не изъ , древнихъ Греческихъ и Россійскихъ отъ восточдныя церкве роспъвовъ, ч т. д., - вопросъ этотъ ослово въ слово сходенъ съ изложениемъ помор-"ских» ответновь объ этомъ же предметь (\*). Это

<sup>(\*)</sup> Смогр. «Поморскіе отв». 50, ст. 2°.

,,приводитъ насъ къ несомнънному почти предпо-,,ложенію, что писала эти вопросы, та же, спосо-,,бнъйшая изъ раскольническихъ рукъ, рука, кото-,,рая, по свидътельству рукописнаго жизнеописанія ,,Андрея Денисова, писала и отвыты діаконовы и ,,поморскіе отвыты, рука Андрея Денисова. " (Часть ІІ. стр. 160 и 161),

На отвъты діакона Александра преосвященный Питиримъ Нижегородскій въ книгѣ своей подъ заглавіемъ «пращица» представиль доказательства, которыми совершенно опровергъ дожныя мижнія и нововведенія основателей и последователей діаконовской секты, и потому удивительнымъ кажется, что г. авторъ «записки» ръшается утверждать, что отвъты эти не были основательно опровергнуты, и точно тоже говорить о «отвытахь поморских». Эти гнусные и дживые отвъты, составленные Андреемъ Денисовымъ и братомъ его Семеномъ, наполненные клеветой, ругательствами и хулами на св. церковь и чисто іезуитскими безсовъстными увертками и изворотами могутъ служить доказательствомъ тому, до какой степени хитры и двуличневы были расколоучители Петровского времени братья Денисовы. Во всей своей гнусной книжиць они не привели ни одной ссылки ни изъ священнаго писанія, ни изъ правилъ апостольскихъ и соборныхъ, ни изъ твореній св. отецъ церкви православной, а ссылались на одни только голословныя сказанія и историческія преданія, стараясь запутать свои отвьты однимъ красноръчіемъ и ни къ чему не ведущимъ витійствомъ. Въ настоящее время болъе начитанные и благоразумные безпоповцы стали гнушаться

«поморскими отвътами», а только лишь простые и неграмотные восхищаются ими, впрочемъ ничего не понимая, когда читаютъ имъ эту гнусную книгу ихъ наставники или старыя девки-начетчицы. И на эти «поморские отвъты» есть сильное обличеніе, о существованіи котораго стыдно и непростительно не знать тому, кто взялся писать о расколь: и потому я помогу г. автору «записки», выписавъ здъсь полное заглавіе книги преосвященнаго Өеофилакта архіепископа Тверскаго и Кашинскаго, написанной имъ въ 1723 году, напечатанной же въ 1745-мъ: "Обличеніе неправды раскольническія, ,,показанныя во ответахъ выгоцкихъ пустосвятовъ, , на вопросы честнаго јеромонаха Неофита, ко "сувъщанію и призыванію ихъ къ святьй церкви, .,отъ святвишаго Правительствующаго Сунода, къ , нимъ посланнаго" (въ 1722 году). Въ обличени этомъ преосв. Өеофилактъ преимущественно обратиль внимание свое на пятидесятый отвъть Денисовыхъ, какъ самый важный, потому что здёсь въ тридцати осьми статьяхъ изчислены ими всв мнимыя нововведенія и ереси русской церкви, ради которыхъ роскольники отъ нея удалились. Что же касается до прочихъ отвътовъ, то преосвященный въ последней главе своего сочиненія заметиль, что они "сами себе показуютъ быти неправыми: иныя ,,бо ложными доводами утверждаются, иныя суетнымъ , многословіемъ и приборными рачми покрываютъ ,,силу вопросовъ; иныя мимо вопросовъ колобро-, дятъ, иныя многократными древлероссійскія церкве , и чудотворцевъ похвалами съ продерзыми восклизцаніями ухищряются ...

Вотъ вамъ г. авторъ два сильныя опроверженія отвътовъ діаконовскихъ и поморскихъ; кромѣ же ихъ укажу еще 1) на «увъщаніе къ невъждамъ», т. е, раскольникамъ, преосвященнаго Өеофана Прокоповича; 2) на «обличеніе на раскольниковъ» ростовскаго митрополита Арсенія Мацѣевича, (\*) и 3) на «обличеніе раскольникамъ», составленное однимъ изъ обращенныхъ діаконовцевъ Василіемъ Флоровымъ, написанное имъ въ 1737 году;—кромѣ того неизвъстнымъ авторомъ по повельнію св. Сунода, въ 1745 году составлено дополнительное обличеніе неправыхъ и лжесловесныхъ выгоръцкихъ отвътовъ. (\*\*)

Далъе расколофилъ продолжаетъ: "Раскольники, ,,преслъдуемые въ первой половинъ 18-го столътія, ,,платившіе двойные подати, носившіе особое пла-,,тье, откупавшіе отъ правительства свою бороду, ,,неимъвшіе права жить въ городахъ, лишенные ,,всъхъ почти гражданскихъ правъ — усиливались ,,болье и болье, и, не находя въ отечествъ спо-, койствія, бъжали толпами за границу, унося съ ,,собою большіе капиталы. Что бы понять, какъ ,,сильны были эти побъги, достаточно сказать, что ,,изъ Нижегородскихъ келейныхъ раскольниковъ въ ,,46 льтъ (1716—1762 г.), бъжала седьмая часть ,,населенія; пытались вооруженной силой возвра-,,щать ихъ въ отечество изъ ослабъвшей Польши ,,1733 года, но эта мъра не имъла ожидаемаго

<sup>(\*)</sup> Къ сожальнію ненапечатанное.

<sup>(\*\*)</sup> Калайд. и Стросв. опис. рукоп. Толстова, отд. IV, № 60.

,,успъха; на роззоренныхъ мъстахъ сотенъ расколь-,,никовъ, пригнанныхъ въ Россію, являлись поселе-,,нія новыхъ тысячь сектаторовъ, дишь только ,,войска наши выходили изъ предъловъ королевства ,,Польскаго<sup>66</sup>.

Напрасно г. авторъ «записки» ставитъ въ вину правительству нашему, что оно жестоко поступало съ явными отступниками отъ господствующей св. церкви; если бы онъ поглубже вникнулъ въ священное писаніе и въ церковную исторію: то навърное не ръшился бы выразить мнънія своего въ защиту раскольниковъ, которые какъ въ отступничества своего, такъ и въ настоящее время злословить и всячески не перестаютъ господствующую церковь и самое правительство Русскія, и увлекать къ себъ върныхъ сыновъ церкви и отечества. Вотъ что пишитъ св. Апостоль Павель объ отступникахъ въры истинной: «отверглся кто закона Моисеова, безъ милосердія при-«двоих или тріех» свидътелех умирает. Колико мни-«те горшія сподобится муки, иже Сына Божія поп-«равый, и кровь завътную скверну возмнивъ, еюже освя-«тися, и Духа благодати укоривый.» ( Къ Евреямъ. гл. 10. ст. 27 и 28 ). Что же наши раскольники, какъ не отступники, безо всякой вины, или причины, отъ святой православной церкви Христовой, дерзающіе всячески поносить ея пастырей, истинныхъ преемниковъ апостольскихъ, и отвергать святыя таинства ея? Чего же заслуживаютъ они, если будемъ судить по словамъ апостольскимъ, паписаннымъ по внушенію Духа Святаго? — А вы, г. защитникъ раскола осмъливаетесь укорять Правительство за преслъдованіе этихъ еретиковъ и возмутителей спокойствія Церкви и Государства!

Въ докозательство законности и справедливости Правительства нашего въ преслъдовании закоренълыхъ невъждъ отщепенцевъ, терзающихъ церковь и государства, приведу здъсь нъсколько неопровержимыхъ фактовъ изъ церковной исторіи Евсевія Памфила: ( въ главъ 64. )

1. Указъ Императора Константина Великаго, Святаго и Равноапостольнаго, противъ еретиковъ:

"Побъдитель Константинъ, Великій Августъ — еретикамъ:

"Узнайте теперь изъ моего закона: поваціане, "валентиніане, маркіониты, павліане, такъ назы-"ваемые Катафригійцы, и вст, посредствомъ своего "ученія, умножатели ересей; узнайте, — сколько лжи "заключаетъ въ себв ваша суетность, сколько гу-"бительнаго яда содержитъ въ себъ ваше ученіе, "отъ котораго здоровые подвергаются бользни, а "живые-въчной смерти! О вы, враги истины, вои-"тели жизни, совътники погибели! у васъ все про-"тивно истинъ, все созвучно съ постыдными поро-"ками, все наполнено нелъпостями и вымыслами, лизъ которыхъ вы сплетаете обманъ, которыми прастивваете невърныхъ, и заграждаете свътъ въ-"рующимъ, подъ личиною набожности, всегда со-"вершая непотребное, вы заражаете всъхъ, покры-"ваете смертопосными язвами неукоризненныя и ,,чистыя совъсти, и похищаете, если можно сказать ,,самый день у очей человъческихъ. Но зачъмъ ,,говорить обо всемъ порознь, когда для надлежа,,щаго описанія злыхъ вашихъ дъйствій мало у ,меня и времени, и досуга? Ваши нельпости такъ ,многосложны и безмърны, такъ отвратительны и ,наполнены всякаго рода жестокости, что для изо-,браженія ихъ не достанетъ и цълаго дня. При ,томъ отъ подобныхъ предметовъ надобно загра-,ждать слухъ и отвращать зръніе, чтобы подробное ,раскрытіе ихъ не запятнало истинной и чистой ,доблести нашей въры. Что жъ? терпъть ли долье ,такое зло? Но чрезъ долговременное снисхожде-,ніе этотъ гибельный недугъ заразитъ и здоровыхъ; ,и такъ, почему не исторгнуть столь великаго зла ,въ самомъ, такъ сказать, корпъ, какъ можно ско-,ръе и при общихъ усиліяхъ".

2. Объ отнятіи мъстъ, въ которыхъ собирались еретики. (Глава 65.)

"Если же гибельное ваше нечестіе долве терши-"мо быть не можетъ; то мы повельваемъ зако-"номъ, чтобы впредь никто изъ васъ не смълъ , дълать собраній. По этому и всв ваши домы, въ , которыхъ вы устрояете свои засъданія, приказано ,,разрушить: ибо наша заботливость касательно "сего предмета требуетъ того, чтобы не только во "общественныхъ, но и въ частныхъ домахъ, даже ,,въ какихъ нибудь уединенныхъ итстахъ не было , скопищъ вашего суевърнаго безумія. Гораздо , лучше сдълають тъ, которые обратятся къ правой и чистой въръ, вступятъ въ канолическую цер-, ковь, пріобщатся ея святости, и чрезъ то въ ,,состояніи будутъ достигнуть истины. И такъ, въ ,,благополучное наше время да уничтожится это добольщение развращеннаго вашего ума, разумъю "нечестивое и гибельное разномысліе еретиковъ и ,,раскольниковъ; ибо благоденствіе, которымъ мы ,,по милости Божей наслаждаемся, требуетъ, чтобы , живущіе благими надеждами обращались отъ вся-,,каго безпорядочнаго заблужденія на стезю пра-,,вую, отъ тымы къ свъту, отъ суетности къ истинъ, ,,отъ смерти ко спасенію. А такъ какъ для сего , нужно сильное средство; то мы, какъ сказано , повельли всь убъжища вашего суевърія, то есть, ,,молитвенные домы всъхъ еретиковъ, если только ,,можно назвать ихъ модитвенными, отобрать безъ ,,сопротивленія, и немедленно передать коноличес-,,кой церкви; прочія же мъста отписать въ госу-, дарственную казну, чтобы на последующее время ,,не оставалось вамъ никакой возможности соби-,,раться. И такъ, съ настоящаго дня беззаконныя ,,ваши общины да не дерзаютъ дълать собранія ни , въ какомъ мъстъ, ни въ общественномъ, ни въ "частномъ. — Быть по сему."

"О томъ, какимъ образомъ многіе еретики обра-"тились ко вселенской церкви, когда найдены были "у нихъ нечестивыя книги." (Глава 66.).

"Такимъ образомъ, по силъ царскаго указа, "темныя ущелья иновърцевъ были разрушаемы, и "звъри, то есть, начальники ихъ нечестія, обраща- "лись въ бъгство. А изъ числа тъхъ, которые "были обольщены ими, одни страшась царской угро- "зы до времени притворствовали и съ подложными "чувствованіями вползали въ церковь: ибо когда "указомъ повелъно было отыскивать книги ерети- "ковъ, тогда схватывали всъхъ занимавшихся этимъ "запрещеннымъ художествомъ; а потому они были

"готовы на все, лишь бы въ притворствъ найти "себъ спасеніе. Другіе напротивъ, будто и съ "искреннимъ расположениемъ, переходили къ на-"деждь на лучшее. Последнихъ предстоятели цер-, квей тщательно различали, и тахъ, которые пы-, тались проникнуть въ церковь подъ маскою прит-"ворства, прикрывшись овчими одеждами, далеко ,,отгонями, а другихъ, дфлавшихъ это съ чистымъ , наивреніемъ, долго испытывали, и достаточно , увърившись, присоединяли къ числу христіанъ, эдонускаемых въ священнымъ собраніямъ. Такъ эпоступади съ безчестными иноверцами. Тахъ же. ужоторые сами не вносили ни какого нечестія въ ученіе вфры, а только усиліемъ другихъ раскольэниковъ отгоргиуты были отъ общества върую-,,щихъ, немедленио принимали въ церковь. Послед-,,ніе, какъ бы возвращаясь съ чужой стороны въ "отечество цвамии толпами, признавали церковь ,,своею матерью, и чамъ долве были въ разлукъ ъсъ нею, темъ веселее и радостиве вступали въ элее; такимъ образомъ члены общаго тъла, при-, ходя въ соединение, сочетовались въ стройное удьлое, и собранная въ самой себъ вседенская , церковь Божія сіяла одна на земль; ни еретичесэкихъ, ни раскольническихъ обществъ нигдъ болье , не оставалось. Причиною же сего единственнаго , и великаго подвига быль единственный изъ всехъ, ,,возлюбленный Богомъ Царь." (Исторія Евсевія Памонла. Том. 2).

Приведу еще нъсколько свидътельствъ изъ Баронія, которыя ясно указываютъ, что еретиковъ и раскольниковъ преслъдовать необходимо, дабы лож-

ныя и выдуманныя ученія и мивнія ихъ не заражали истинныхъ христівить и не возмущали ихъ противъ церкви и правительства 1: "по соизволенію самато "Константина на вся игемоны и начальники, дабы "ни единъ еретикъ и раскольникъ власти въ госу"дарствъ не имълъ; и дабы прежде неже власть "пріимутъ, имъли свидътельство, писанное отъ "Епископа, яко съ вичъ въ соединенів въры пре"бываютъ; вще же что безтаконно творити на"чнутъ, дабы проклинаемы были. (Бароній. Лът. Госп. 314.

- 2.) "Сей образецъ еретики приводять, дабы ихъ
  "никто никакоже за въру наказываль. Но ино дъло
  "есть съ невърными, иже никогда же крещенія
  "святаго и въру пріяща; сихъ бо никакоже къ въръ
  "принуждати подобаєть, а иное съ еретиками, иже
  "святыя отступають, и народъ върный смущають, и
  "міръ церкви святыя разгоряють, и души заблуж"деньми своими убивають: таковымъ не нопускати
  "злыя воли ихъ—свято и Богу пріятно есть дъло."
  (Бар. льт. Госп. 324.)
- 3.) "И еще заковъ Константинъ издаде на ерети,ковъ и раскольниковъ, дабы нигдъ ни на едино
  ,мъсто, ради своен мольбы собиралися; и периви ихъ
  ,равзоряти и мъста оная правосланнымъ раздавать
  ,повелъ, нарицая ихъ врагами жизни и мучительма
  ,душъ человъческихъ. " (Бар. Лът. Госп. 326.).
- 4.) "И святый Григорій Богословъ Навіанзивъ "во всю жизнь воеваше противу еретиковъ, и пи-"саше къ Нектарію, тогда епископу Константино-"польскову, чтобы и царя Осодосія Велякаго на

Digitized by Google

- ,,сіе понуждаль: еже бы еретикомъ иножитися и ,,разширятися съ ядомъ и поврежденіями своими не ,,попускаль. Увъщанъ симъ посланіемъ Нектарій ,,показа царю, и просиль, дабы еретиковъ отъ ,,душъ человъческихъ аки волковъ отъ овецъ ,,отгонилъ. И паки издаде Оеодосій новое повель, ніе на еретиковъ, дабы вездъ въ Константинополь ,,исканы и безъ всякаго пощаденія изгоняемы, и ,,отъ добрыхъ и сообщенія ихъ отлучены были. (Бар. Лът. Госп. 384.)
- 5.) "И святый Іоаннъ Златоусть не щадиль ,,еретиковъ и раскольниковъ; но егда на Констан-,,тинопольское епископство посвященъ бысть, скоро ,,въ началъ своего пастырства, о въръ канолической ,,премышля, на еретиковъ жестокое повельніе ,,кесарское исходатайствова, жесточайшее иныхъ ,,прежде бывшихъ, ибо и покрывающихъ ихъ и въ ,,домъхъ своихъ попущающихъ имъ собиратися, ,,или книги ихъ, яже сожигати вельно, и утаева-,ющихъ смерти предаваще оный законъ; а наниаче ,,Евноміанъ и Монтанистовъ тако казнити вельно. (Сбарон. Лът. Господ. 398.)
- 6.) "И святый Кириллъ Александрійскій не ща-"дилъ еретиковъ п раскольниковъ: по вступленіи "на патріаршій престолъ всъхъ еретиковъ и рас-"кольниковъ церкви обратилъ въ православные." (Исторія Сократа. Книг. 7. гл. 7.).

Кромъ сихъ свидътельствъ исторія церковная и гражданская приводятъ иножество фактовъ, которыми ясно доказывается что еретики и раскольники не были терпины во всъхъ государствахъ; почему же г. авторъ «записки о русском» расколь» старается

доказать, что наши русскіе отщепенцы-фанатики напрасно терпять притьсненія и гоненія, и не ставить ни во что, что эти отступники отъ святой церкви, пребывая въ крайнемъ невъжествъ сами, все-таки всъ мъры употребляютъ завлекать истинныхъ сыновъ церкви православной въ свои согласія?

Мивніе г. автора «записки,» что безчисленное иножество раскольниковъ, по причинъ жестокаго преследованія отъ правительства, бежало изъ Россіи за границу съ огромными капиталами, несправедливо и ошибочно въ высшей степени. Когда я не былъ еще озаренъ свътомъ истинной церкви православной. а пребываль во мракв роскола; я, сивло говоря, обошель всв почти раскольническія селенія въ Польшь, въ Австріи, въ Молдавіи и въ Турціи, и могу утвердительно сказать, что тамъ нътъ ни одной слободы, гдъ бы было болъе 80 или 100 дворовъ, и что всв обитатели этихъ слободъ живутъ весьма недостаточно и бъдно, исключая десяти или пятнадцати семействъ, живущихъ въ Молдавін (въ Яссахъ и Буташанахъ), которыя занимаются торговлею, капиталы которыхъ никакъ не превышаютъ 5 или 10 чысячь руб, сер. Прочіе же заграничные раскольники, живущіе въ деревняхъ, исключительно занинаются земледъліемъ и, частію, скотоводствомъ. Такъ куда же двлись тв огромные капиталы, о которыхъ такъ утвердительно говоритъ г. авторъ «записки.» что они увезены за границу? Ясскіе же и Буташанскіе торговцы, которыхъ никакимъ образомъ нельзя назвать богачами, разжились за

гранивой, что инв достовърно невъстно, нотопу ито изъ числа икъ у неня есть даже родственниям.

Напрасно г. авторъ врепроводилъ Нажегородоних расколеньковъ, которых будто бы въ 46 летъ бажада седьмая часть всего населенія губернів зе границу; напротивъ-они почти всв остамсь въ Россін, и, къ несчастію, заразили своимъ бытствомъ почти все нивовье Волеи, Донъ, Поморскую сторону Бълаго моря и самую отдаленную Сибирь. Нижегородскимъ выходцамъ, вожно сказать, Россія обязана развитіемъ раскола, и лучие бы было, если бы они, по слованъ г. автора «записки» направили стовы свои тогда во границу-убытку бы государству отъ нихъ не было, а церковь оставалась бы покойною. Ва границу же бъгали большею частію поизщичьи крестьяне, дворовые люди и прочіе бродяги изъ православныхъ, вовсе не за въру, а отъ режругскихъ наборовъ, или отъ заслуженнаго за преступленія наказанія, й, находя вріють у раскольниковъ, сами впадали въ заблужденіе; но, дождавшись милостиваго нанифеста, за границей эти люди не оставались, а толпами возвращались на родину и присоединялись къ православной церкви.

Расколофилъ продолжаетъ такъ: "Со времени "Петра III начинаются отивненія ственительныхъ "постановленій. Въ концъ 1762 года последовалъ "указъ инператрицы Екатерины II, призывавщій "бытлыхъ раскольниковъ въ отечество; но на этотъ "указъ нельзя однако смотрыть какъ на міру госу- "дарственную собственно расколомъ вызванную; "онъ последоваль въ то время, когда началась "коломизація иностранцевъ въ Россіи. Въ указъ

, 14 Декабря 1702 года раскольники призывались "вивств съ иноземцами; замвчательно, что твиъ и , другинъ саныя дучнія зенли были отведены въ ,,однихъ и тъхъ же мъстностяхъ въ Саратовскомъ "заволжьн, а потомъ въ повороссійскомъ крав. ,,Число выселившихся раскольниковъ было значи-"тельно, ибо, вызыван ихъ въ отечество, правитель-,,ство кроив всепрощенія, разрашенія носить бороды , и ходить не въ указномъ платья, предоставило , ниъ избрать родъ жизни по имъ желанію. Вскоръ ,,затэмъ носледоваля указы, имению пелью даже примое устокоение умовъ раскольниковъ посред-,,ствомъ дарованія имъ гражданскихъ правъ, кото-, рыхъ они быля дотоль лишены. Сюда относится указы 1769 г. о дарованіи имъ права судобнаго "свидътельства; 1782 г. объ унический двойнате "оклада; 1785 г. о возволенів виъ быть избираемы-, ми въ общественныя должности. Самымъ важнымъ "последствиемъ сихъ распоряжений правительства "было водворение раскольниковъ въ городахъ, не "исключая и столичныхъ, тогда какъ прежде они "не имвли на это права. Быстро развились капиталы ,,въ рукахъ раскольниковъ; что следуетъ отнести "къ отличающей ихъ домовитости и бърежливости, , а въ особенности къ той внутренной связи, кото-, рая скрыпляеть ихъ; достовырно, что въ 19 сто-,, льтій значительная часть русскихъ капиталовъ "оказалась у раскольниковъ."

Доброта и натеринское снисхождение выператрицы Екатерины II къ раскольникамъ, дозволившей имъ возвращаться въ Россію и селитьен въ плодороднъйшихъ и лучшихъ мъстахъ, а въ послъдствін варованныя ею отщененцамъ всехъ сектъ права наровит съ православными, въ скоромъ времени иринесли плоды самые горькіе. Пугачевскій бунтъ, надълавшій множество хлопотъ государству, порожденъ былъ раскольниками: огромныя толпы отщепенцевъ фанатиковъ, вышедшихъ изъ за границы и поселившихся въ приволжскомъ краж, пристали къ Пугачеву и съ полнымъ восторгомъ пошли противъ своей благодательницы. Въ отношении же церковномъ данная раскольникамъ свобода нанесла вредъ неисправиный: лишь только почувствовали они, что гнетъ, давившій ихъ, значительно облегчелся, а въ последствии сделался и вовсе нечувствительнымъ, начали они открыто и безъ боязни преследованія ная наказанія проповъдывать свое аживое ученіе. каждый толкъ по своему, и увлекать въ расколъ цълыми сотпями незлобивы л овецъ церкви православной. Въ особенности направляли они напоенныя душегубительнымъ ядомъ стрвлы свои на богатыхъ стариковъ и старухъ, обольщая ихъ миниымъ своимъ благочестіемъ и вымышленными разсказами о страданіяхъ и небывалыхъ чудесахъ поборниковъ выдуманнаго древняго благочестія: Аввакума, Никиты, Өедора, Александра и прочихъ расколоучителей. Несчастныя жертвы еретиковъ, отличавшіяся крайнимъ невъжсствомъ и совершеннымъ незнаніемъ священнаго писанія, но радывшія о спасенія души своей, легко предавались красноглаголивымъ обольстителямъ и съ радостію отдавали въ ихъ руки капиталы свои. Этому наглому језунтскому грабежу иного поспособствовала моровая язва, свирипствовавшая въ Москвъ въ 1771 году: въ это песчастное время раскольники, процовъдуя пришествіе антихриста и конецъ міра, такъ искусно съумъли овладъть умами и сердцами московскихъ богачей купцовъ, что послъ язвы въ сундукахъ своихъ обръди уже не сотни тысячь рублей, а цълые милліоны; православныя же церкви московскія лишились тысячей прихожанъ своихъ, похищенныхъ не смертію тълесною отъ чумы, но смертію душевною отъ язвы раскола. Такъ вотъ то быстрое развитіе капиталовъ въ рукахъ раскольниковъ, о которомъ говоритъ г. авторъ «записки».

Въ то же несчастное время основались въ Москвъ два знаменитые разсадника раскола. Преображенское и Рогожское кладбища, первое секты безпоповщинской Оедостевской, второе же бъглопоповщинской. Основатели этихъ притоновъ дъйствовали съ одинаковымъ успъхомъ, прикрываясь мнимою благотворительностію, чемъ навели тупанъ на глаза властей не только Московскихъ, но и Петербургскихъ; въ особенности затемнить истину и увеличить число последователей Оедосъевщины съумель московскій купецъ и фабрикантъ Илья Алексвевъ Ковылинъ (\*). Во время чумы и даже послъ оной въ Хапиловскомъ прудъ, находившимся подлъ фабрики Ковылина, перекрещиваль онъ и его клевреты цвлые сотни православныхъ ежедневно, не опасаясь някакого преследованія со стороны гражданской власти. Одинъ только представитель власти преосвященный Амвросій, архісписконъ Московскій рышился вступиться

<sup>(\*)</sup> Смот, изданную въ Москвъ въ 1862 г. брошюру подъ назв: «Изъ исторія Преображенскаго кладбища».

за незлобивыхъ чадъ церкви православной, нагло и открыто совращаемыхъ въ расколъ сектантами разнаго рода; но ему, по словамъ извёстнаго писателя о расколь, протојерея Андрея Іоаннова: "поднесема была отъ рукъ Оедосвевцевъ смертная чаша." Раскольники, чтобы извести архипастыря, страшно вредившаго ихъ гнуснымъ замысламъ, виномъ и деньгами возбудили буйную чернь московскую, произвели мятежъ, оклеветали архіопископа и первый камень, поразившій его, быль брошенъ рукою Өедосъевца Ивана Динтріева. До моровой язвы въ Москвъ считалось не болье десяти семействъ еедосъевскаго толка, весьма небогатыхъ, и не было ни одной моленной, кромъ дома Ковылина; по милованіи же чуны въ самое короткое вреня последовителей оедосвовщины въ одной Москвв считалось до десяти тысячь человекъ; а въ селе Чиркизове воздвиглись огромных каменных и деревянный здавін, состоявшія въ въденін Ковылина, где проживали призриваемые Преображенскимъ кладбищемъ нагло ограбленные имъ мущины и женщины, большею частію молодыя, я гдв грубый разврать господствожаль въ высшей степени. - Кромъ этого раскольничьяго гивэда расплодилось множество молениыхъ домовъ, какъ въ самонъ городв, такъ и въ окрестныхъ деревняхъ, жителей которыхъ, прежде православныхъ, осдосвевцы успъли склонить въ свое согласіе. Общественная же касса заключала въ себъ до милліона рублей, кром'я золотыкъ и серебряныхъ украшеній на иконахъ и нъсколькихъ домовъ въ Москвы, и земель и льсныхъ дачъ въ ея окреснос-TAX'b.

Почти на такихъ же основанияхъ устроилось не менъе знаиенитое, по богатству своему и послъдователей своихъ, Рогожское кладбище за заставой того же имени, основанное раскольниками бъгломоновщинскаго толка, въ тоже несчастное время чумы и голода. Какъ и осдосъевцы, поповщинцы воспользовались всеобщимъ несчастиемъ, и также какъ они, успъли правлечь къ себъ множество православныхъ и завладътъ именіями, домами и значительными капиталами своихъ жертвъ.

Въ 1831 году московские раскольники объихъ вышеупомянутыхъ сектъ непримънули воспользоваться свиръпствовавшею тогда холерою: они и въ это несчастное время пустили въ ходъ лесть, обманъ и језунтскія пронырства всякаго рода, и успъли совратить въ расколъ множество православныхъ изъ богатыхъ купцовъ московскихъ и значительно увеличить каниталы свои; такъ что въ 1838 году, когда правительствомъ назначена была внезапная ревизія Преображенскаго кладбища, о которой впрочемъ, свъдали раскольники, изъ кладбищенской кладовой отвезенъ былъ въ домъ оедосъевца богатаго купца Г-ва сундукъ съ каниталомъ въ двънаднать милліоновъ рублей и всъми драгоцънностями кладбища.

Кромъ вышеприведенныхъ гнусныхъ и постыдныхъ дъйствій раскольниковъ въ отношеніи православной церкви и чадъ ея, совращенныхъ ими съ пути праваго, они оказали себя измънниками престоду и отечеству и неблагодарными правительству, даровавшему имъ свободу и права гражданства. Въ

достопанятномъ для Россін 1812 году, когда Французы, враги отечества, вторглись въ Москву, оедосвевцы, отыскавъ человъка знавшаго по француски, уговорили его представить Наполеону прошение ихъ: ,что общество древнихъ христіанъ, угнетаемое "правительствомъ русскимъ, но имъющее во всей "Россін своихъ единовърцевъ, преимущественно въ ,,простомъ народъ, признаетъ императора Наполеона "своимъ государемъ и проситъ его величество ,,оградить ихъ монастырь отъ всехъ военныхъ на-"силій." Посланный съ глубокою тарелкою, наполненною червонцами, и въ сопровождении огромнаго быка, котораго вели два раскольника, отправился къ начальнику Кремля и быль принятъ имъ очень дасково. Просьба раскольниковъ, переданная Наполеону, принята была имъ благосклонно, и 2-го септября явился на кладбище отрядъ французскихъ жандармовъ для занятія тамъ карауловъ, а чрезъ нъсколько дней посътиль оедосъевцевъ и самъ Наполеонъ въ сопровождении короля Неаполитанскаго и со свитою генерадовъ своихъ. Сюда же присланы были въ последствіи станки и доски для дъланія русскихъ фальшивыхъ ассигнацій; станки эти, по удаленіи французовъ изъ Москвы, остались въ наслъдство кладбищу, и раскольники не примънули воспользоваться ими: отправивъ ихъ въ гуслицы, они занялись противузаконной фабрикаціей и наводнили Россію фальшивыми деньгами. Въ гуслицахъ даже и по настоящее время появляются кредитные билеты поддължиные весьма искусно. - Во все время пребыванія французовъ раскольники, подъ ихъ покровительствомъ, безпрепятственно проникали въ

столичные церкви и монастыри и похищали изъ нихъ драгоцвиныя для православныхъ московскія древности; такимъ образомъ похитили они изъ Сретенскаго и другихъ монастырей не малое число древнихъ иконъ, и не примънули забраться въ самый Кремль, въ которомъ также успъли захватить нъкоторыя драгоцвиности. — Такъ вотъ какіе горькіе плоды принесли милосердіе и снисхожденіе правительства къ раскольникамъ! Исторія неопровержимо доказываетъ, что отщепенцы всъхъ сектъ и толковъ всегда радовались бъдствіямъ отечества и пользовались ими къ немалому вреду церкви и даже самаго государства.

Расколофиль продолжаеть: "За дарованіемь рас-, кольникамъ правъ гражданскихъ, последовало даро-,,ваніе имъ права свободнаво отправленія ихъ об-"рядовъ. Виновникомъ сего дъйствія, долженствовавумяго Аспоконтя лит осьоянась иста васскихя подданныхъ быль князь Потемкинъ Таврическій: ,по его ходатайству въ 1782 году дозволено было, ,,въ Новороссійскомъ крав, раскольникамъ свободное ,,богослуженіе, и разръшено имъ имъть "ноповъ. Это было началомъ единовърія, правила "котораго были утверждены въ 1800 году. - Успъхи ,,единовърія не были значительны, и, замъчательно, ,что до 1800 года присоединение къ единовърію, ,, еще неорганизованному, были несравнение сильные, , чвиъ послъ; такъ въ сапонъ гитадъ и разсадникъ ,,поповщины въ Нижегородской губерніи въ началь , царствованія императора Павла 1000 человъкъ приступило къ единовърію, въ Черниговской гу-,,бернія тоже; но посль 1000 единовъріе такихъ

"успъховъ не имвло. Такое слабое развите должно "отнести къ следующему: 1) раскольники ожидали, ,,что кромъ священниковъ, имъ дадутъ аркіереевъ ,,единовърческихъ, но ошиблись въ евоихъ ожи-"даніяхъ. — Что инъ была подана къ тому надежда , доказывается тыпь, что дыло единовырщевы до 1800 ,,года шло успъшнъе, нежели по утверждении правилъ "нитрополита Платона; 2) интрополить Платонъ ,,не согласился простить бывшихъ у распольниковъ ,,битыхъ поновъ и дозволить ниъ отправлять бого-,,служеніе; 3) единовъріе признано было, такъ "сказать, всреходною церковію, посредствомъ сбли-, женія раскольниковъ съ великороссійскою церко-,,вію, и потому, при дозволеніи поступать въ едино-,,въріе, строго воспрещалось переходить въ оное ,,твиъ, которые будучи раскольниками, пишутся ,православными въ инигахъ, ведущихся священия-,, ками, а также и темъ, которые по бумагамъ ,,значатся православными; такихъ теперь около ,,91-й всей нассы раскольниковъ. Поэтому расколь-, ники церковь единовърческую считаютъ неправиль-,, но образованною, то есть, неинвющую архіересвъ, ,,непрочною, ибо правительство смотратъ на мее, дакакъ на мъру переходную; они называють се "довушкою."

Раскольники болъе честные и благоразунные задолго еще до введенія единовърія стали сознавать всю неправильность мивній своихъ, отвосительно того, что церковь можетъ существовать съ одними бъглыми попами и даже вовсе безъ священства. Вотъ что писаль одниъ изъ раскольниковъ діаконовенаго согласія еще въ 1746 году: "кто пасъ

, воздвигнетъ, долу лежащихъ, или утъщитъ во тьмъ ,, нечали съдящихъ? Нъсть воздвизающаго, нъсть ,,утвшающаго, ивсть руководящаго, ивсть въ насъ ,,о общей пользв пекущагося.... Гдв зайде отъ дочей нашихъ красота матери нашея? Гдъ витаеши "родшая насъ? Гдв пребываеши питавшая пы?... "Многоскорбный пародъ, присная печаль, изъ начала эпредворителей добрыхъ мало имяху, но точію "виновныхъ печали и претыканія. Возницаху про-, повъдающім Троицы трисущное и многобожів, ,,возницаху самосожигатели, возпицаху учащін само-"убійству гладомъ, востаху крестохульницы, поэ, являхуся священствующій безъ священства. Такозвыми печальми, таковыми смущеньми, многобъд-,,ственный народъ бяше смущаемъ, въ равенствъ ученія о истинь недоумъващеся, и на многія части , раздирашеся, междоусобная брани воздвизашеся.... ,,Священникомъ присутствующимъ простцы крещаху; ,, и непріемлющимъ священства, браку не сущу ,блудъ вопарися, и отъ того дътогубление учинися. ,,О скорби! О бъдствія!... И сіе все, якоже видимъ, ,,уже и до нашихъ временъ достиже. Къ сему же , еще скорбивишее ны срвтаетъ; присутствующее ,,бо священство насъ оставляетъ, или паче рещи, , перадъніе паше священства и таинъ насъ устра-"няетъ. Неразумъща цънити народъ нашъ седиь , тапиствъ и святительство паче торговъ и земле-"дъльства." (\*) Другой же раскольникъ въ 1755 году такъ описываетъ свое священиство: "въ коли-

<sup>(\*)</sup> Іоаннов, ист. изв. о раск. стр. 280-283.

жое уже безобразіе и нельпотьство настоящее "јерейство прінде. Онын іерен (\*) быша ревнители "благочестія мірскаго; оніи утвшающеся въ дусв. ,,сін же въ брюхъ; онін упованіе свое имуще на "Бога, сін же на злато и откупники свои; онім ,,прилежаще бесъдамъ духовнымъ, сіи же бесъдамъ "мірскимъ; оніи въру непреложну имутъ. И что о , сихъ реку? Оніи іереи истинніи бяху, сін же "истинныхъ і фреевъ токмо имена содержутъ, а , достоинствъ правильныхъ далече отстоятъ; оніи , аки пчельныя матки быша, сін же шершни жалы , свои на готово имуще, да кого-либо противныхъ "себъ уязвятъ, уранятъ, изгонятъ. О іереиства сего чужденменнаго и своевольнаго! Всуе хвалится ,,отцами, всуе во устахъ имя обноситъ.... Не вамъ ,же воистину, что хощеть быти и въ насъ, яко ,,всякое раченіе преста, а плотскій покой верхъ "воспріемлетъ...., а исправляющихъ о томъ нъсть: "мниміи бо духовніи вийсто законовъ церковныхъ "сами сребролюбію и тэлеснымъ прибыткамъ раби ,,быша, желающе въ семъ въць покоя и славы, и , суще враги креста Христова сотворишася (\*\*).

Еще болье стали разувъряться раскольники въ правильности ученія своихъ кривотолковъ учителей, когда въ 1766 году появилось въ свътъ изданное Святъйшимъ Сунодомъ отъ лица православно-каео-лической церкви. «Увищание къ раскольникам»,

<sup>(&#</sup>x27;) Первоначальные.

<sup>(\*\*)</sup> Алексвев, истор, о бытств. священства (смот, къ концу сочиненія).

написанное архимандритомъ Платономъ, законоучителемъ Наследника престола, (впоследствім интрополить Московскій). Противъ прежнихъ сочиненій, написанныхъ противъ раскола большею частію строгимъ, обличительнымъ тономъ, которыя по своей обширности и ученымъ изысканіямъ были мало доступны для большинства раскольниковъ, увъщание Платоново отличалось самою сердечною, материнскою скорбію о заблудшихъ чадахъ, и исполнено самыми трогательными убъжденіями къ нимъ. Сочинение это необширное, но проникнутое духомъ кротости, нашло доступъ къ сердцамъ многихъ, которые искренно желали познать истину. Черезъ 13 льтъ посль появленія въ народь "увьщанія" преосв. Платона, на Славянскую и Херсонскую архіерейскую канедру прибыль въ 1779 году преосвящ. Никифоръ Феотокій, родомъ грекъ, отличавшійся ученостію и духовною жизнію. Прибывъ на масто своего служенія преосвященный Никифоръ почель первымъ долгомъ обътхать ввтренную ему епархію, и ни мало немедля предприняль далекое путешествіе, во время котораго въ первый разъ познакомился съ русскими раскольниками, вышедшими изъ за границы, и тутъ же на самомъ мъстъ, въ одномъ изъ болве многолюдныхъ раскольничьихъ селеній, успълъ убъдить кривотолковъ, что они напрасно и совершенно неосновательно отторгнулись отъ церкви православной, и объщаль имъ посвятить законныхъ священниковъ даже изъ среды ихъ, которые будутъ совершать службу Божію не въ часовняхъ, а въ освященных храмах по старопечатным книгамъ и придерживаться старинныхъ обрядовъ, требуя

одного, чтобы они вполнъ подчипились высшей перархической власти. Раскольники всего селенія съ восторгомъ приняли предложеніе преосвященнаго и убъдительнъйше просили его не оставлять ихъ своею милостію (\*). Вотъ начало единовърія въ Россіи, введенное Никифоромъ Осотокіемъ, а не княземъ Потемкинымъ, какъ увъряетъ г. составитель «записки о расколи».

Воротившись изъ путешествія своего по епархіи преосвященный написаль "окружное посланіе" ко всвиъ мнимымъ старообрядцамъ его паствы, въ которомъ съ пастырскою ревностію, кротостію и любовію увъщеваль раскольниковъ обратиться въ нъдра Матери ихъ церкви православной. Посланіе это въ сапомъ непрододжительномъ времени принесло плоды свои: въ Елизаветградскомъ ужадъ, при посредствъ тамошняго протојерея Динтрія Сиододовича, совершенно обратились къ православной церкви поповщинцы въ слободъ Знаменской и безпоповцы въ слободъ Злынкъ; раскольники же, поседенные въ Бахмутскомъ увздъ, чрезъ протојерея тамошняго Петра Расевскаго, подали преосвященному соловецкую челобитную, на которую онъ въ скоромъ времени отвътилъ, опровергнувъ ее совершенно съ духомъ кротости и пастырскаго убъжденія.

При введеніи единовърія на югь Россіи самымъ дъятельнымъ сотрудникомъ преосв. Никифору былъ



<sup>(\*)</sup> О происшествіи этомъ разсказываль мий очевилець, престарылы инокъ Корсунскаго монастыря, во время парваго странствованія моего по Россіи.

Графъ Руиянцевъ-Задунайскій, бывшій тогда наивстникомъ Малороссіи. По его убъжденію настоятель раскольничьяго Успенскаго монастыря, близь слободы Злынки, монахъ Никодинъ, пользовавшійся огромнымъ авторитетомъ у раскольниковъ, обратился изъ раскола и былъ однимъ изъ дъятельнъйшихъ участникоръ при введеніи единовърія въ слободахъ стародубскихъ (\*1.

Когда же преосв. Никифоръ былъ перемъщенъ архіспископомъ Астраканской спархій въ 1786 году, то и тамъ первымъ долгомъ почелъ заняться приволжскими раскольниками. Его убъжденіями обращенъ былъ извъствый предводитель раскола иргизскій строитель Сергій; тронутый до глубины ауши окружнымъ посланіемъ Никифора, которо<del>с</del> разослано было преосвященнымъ тотчасъ по прибыхін въ Астрахавь. Сергій, съ согласія настоятелей и уставщиковъ иргизскихъ монастырей и богатвишаго Вольскаго купца Злобина, покровителя иргизскихъ раскольниковъ, составиль 15 вопросовъ и препроводиль ихъ къ архипастырю при прошеніи отъ лица всехъ иргизскихъ старцевъ, въ которомъ они клятвенно объщали присоединиться къ православной церкви, если получатъ удовлетворительные отвъты на вопросы Сергія. Получивъ вопросы въ 1790 году преосв. Никифоръ въ скоромъ времени препроводилъ отвъты свои на Иргизъ, въ которыхъ совершенно разъясицав недоумения раскольниковъ. Ответы эти-

<sup>(\*)</sup> О. вачиль единовърія въ Стародубью смотр. въ внигю монаха Виталія о церкви и о распольникахъ, гл. 1/4, л. 122—146.

въ копіяхъ Сергій разослаль по всёмъ иргизскимъ монастырямъ и къ своимъ единоверцамъ въ Москве и С. Петербургъ, где они много способствовали къ принятію единоверія тамошними раскольниками.

Теперь обращусь къ причинамъ, приведеннымъ г. авторомъ «записки,» которыя по мизнію его были, главнымъ образомъ, препятствіемъ къ успъшному водворенію и распространенію единовърія между раскольниками, и скажу, что причины эти едва ли могутъ назваться справедливыми и заслуживающими уваженія.

Во первыхъ, онъ говоритъ, что раскольники ожидали, и будто бы по объщанію имъ данному, что имъ рукоположатъ епископовъ особыхъ, которые бы священнодъйствовали и посвящали исключительно по старопечатнымъ книгамъ и ихъ любимымъ обрядамъ, и нисколько бы не зависъли отъ церкви господствующей. Но этаго, по самому здравому смыслу, Святвишій Сунодъ не допустиль, да и допустить не могъ, потому что тогда оказались бы въ Россіи, виъсто единой святой, соборной, апостольской, канолической, восточной церкви Христовой, двъ деркви: православная госполотвующая и православная же единовърческая, или старообрядская. Хотя монахъ Никодимъ, о которомъ я упоминалъ выше, въ числь 12-ти пунктовъ своего условія, представленнаго въ Святьйшій Сунодъ, при утвержденіи котораго онъ изъявилъ готовность къ присоединенію, упомянуль, въ пупкть 2-мъ, чтобы присланъ быдъ жъ инмъ въ слободской Успенскій монастырь изъ Св. Сунода Хоре-епископъ, который бы освящалъ миъ церкви и поставлялъ пастырей по древнему

чиноположенію, но въ этомъ въ тоже время получилъ отказъ; но, однакоже, этотъ отказъ не попрепятствовалъ ни ему, ни прочимъ раскольникамъ присоединиться къ единовърію.

Во вторыхъ, г. авторъ «записки», выставляетъ причиной несогласіе блаженной памяти митрополита Платона простить бывшихъ у раскольниковъ бъг--огоо атклаварто жим атиковком и жабопоп жжык служение. Отказавъ въ прощении бъглымъ попамъ митрополить Платонъ поступиль какъ истинный ревнитель православія и строгій исполнитель и хранитель законовъ церковныхъ; потому что бъжавшіе отъ своихъ епископовъ священники покидали самовольно паству свою вследствіе совершенныхъ ими преступленій или предосудительной жизни, за что подвергались церковному сужденію и даже совершенному изверженію изъ сана священническаго. Кромъ совершенныхъ преступленій въ приходахъ своихъ, бъглые попы прибавили къ нимъ еще два въ высшей степени беззаконныхъ поступка: самовольно покинули ввъренную имъ паству и, при поступленіи къ раскольникамъ, отреклись отъ Матери своей церки православной, не говоря уже о томъ, что у покровителей своихъ отличались безпутной жизнію, грубымъ развратомъ и крайнимъ пьянствомъ, наносившими саминъ раскольникамъ позоръ и безчестіе. На какомъ же основаніи Св. Сунодъ и митрополитъ Платонъ могли дать полную амнистію подобнымъ беззаконникамъ и дозволить имъ отправ**лять** богослуженіе?

Въ третьихъ, г. авторъ «записки» говоритъ, что будто бы единовъріе признано переходною церковію.

Не опиблись ли вы, г. авторъ? Можетъ быть вы хотъли сказать переходною мирою, и, поторонившись, написали церковію? Церковь у насъ и у единовърцевъ единая, святая, соборная и апостольская, потому что мы и единовърцы содержимъ одну и туже православную въру, строго хранимъ и исполняемъ правила апостольскія и седми вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборовъ, признаемъ и почитаемъ одни и тъже творенія Св. Отцевъ церкви православной и совершенно подчиняемся одной и той же власти перковной: святыйшимъ патріархамъ и преосвященнымъ митрополитомъ, архіепископамъ и епископамъ. Если же разиствуемъ между собою ивкоторыми обрядами; то эта разница церкви раздвлить не можетъ, потому что наружные обряды не искажаютъ и неизмъняютъ самой сущности въры - догматовъ ея; и объ обрядахъ въ правилахъ соборныхъ и апостольскихъ не упоминается.

Материнское списхожденіе православных архипастырей къ несчастнымъ отщепенцамъ, разрышившее единовъріе, возвративъ тысячи заблудшихъ въ
нъдра истинной церкви Христовой, нанесло, виъстъ
съ тъмъ, тяжкій ударъ раскольникамъ всъхъ сектъ
и согласій; потому что перешедшіе въ единовъріе
совершенно отшатнулись отъ своихъ бывшихъ собратій. Богатые раскольники поповщинской секты,
изъ видовъ честолюбія, потому что бъглые поны
были ихъ покорныйшими слугами и исполняли всъ
желанія и прихоти своихъ богатыхъ покровителей,
а кривотолки-наставники заблудшихъ, единственно
изъ видовъ корысти, возстали противъ единовърія
и стали изобрътать всъ возможныя средства, чтобы

отклопить последователей своих в отв соединения съ православной церковію.

Г. авторъ «записки» говорить, что строго воспрещено было переходить въ единоверіе темъ. которые, будучи раскольниками, пишутся православными въ книгахъ, ведущихся священниками, а также и тыть, которые по бумагань, значатся православными. Съ техъ поръ, какъ единоверіе введено было у насъ въ Россіи ни чада господствующей церкви не гнушались посъщать единовърческія храмы, ни единовърцы не принебрегали храмами нашими; слъдовательно, въ строгомъ даже смыслъ, перехода тутъ никакого и быть не могло. Что же касается до тахъ, которые по метрическимъ церковнымъ книгамъ и по прочимъ бумагамъ числились православными, а на деле придерживались раскола; то те лица не только не могли открыто предпочитать единовъріе, но подвергались суду церковному и гражданскому, какъ отступники отъ православія, потому что они не могли быть записаны въ метрическія книги господствующей церкви, иначе, какъ по совершенномъ обращении изъ раскола.

По моему же мижню, основанному на опыть, успыхи единовырія послы 1800 года сдылались незначительными, потому, что вы одно и тоже время, когда совершенно введено было единовыріе, правительство свытское допустило, безнаказанно, раскольникамы держать у себя и принимать вновь, подсудимыхы поповы, быжавшихы оты своихы епископовы. Разумыется раскольникамы пріятные было имыть у себя такихы пастырей, которые совершенно подчинялись ихы волы, хотя они были и без-

законные, нежели благословенныхъ священниковъ, воль которыхъ они сами должны бы были подчиниться. Самая же главная причина неуспъха единовърія въ настоящее время заключается въ появленіи у насъ въ Россіи беззаконнаго Австрійскаго лжесвященства. Лжеепископы и лжепопы, происшедшіе отъ подсудимаго, запрещеннаго, бъглаго митрополита грека Амвросія, не только препятствуютъ заблудившимся обръсти Мать свою церковь православную, но всъми мърами, черезъ льстивыя объщанія и деньги своихъ богатыхъ послъдователей, совращаютъ православныхъ въ свое гнусное согласіе.

Г. авторъ «записки» прододжаетъ: "Въ царство,,ваніе императора Александра перваго раскольники
,,прододжали пользоваться гражданскими правами,
,,дарованными Екатериной второй. Свобода бого,,служенія также оставалась ненарушимою; за,,прещались и преслідовались только дійствія фа,,натизма и изувітрства. Раскольники поповщинской
,,секты иміли своихъ поповъ, на которыхъ граж,,данскимъ начальствамъ, указомъ 1803 года, велітно
,,было смотріть сквозь пальцы, а въ 1822 году имъ
,,дозволено явно иміть священниковъ."

Это самое милосердіе императора Александра благословеннаго къ раскольникамъ, которые въ 1812 году заплатили измъной и самой черной неблагодарностію за всъ отеческія снисхожденія и свободу, дарованныя имъ правительствомъ при Екатеринъ второй и Павлъ первомъ, было главной причиной неуспъха едоновърія и распространенія раскола посредствомъ разведънія фабрикъ раскольниками, въ особенности, въ Московской и Влади-

мірской губерніяхъ, которыя вет сдълались разсадниками раскола; потому что хозяева и основатели ихъ богатыйшіе московскіе отщепенцы, принимали на фабрики свои несчастныхъ мыщанъ московскихъ, совершенно раззоренныхъ нашествіемъ французовъ и прочей братіи изъ ныщевъ и поляковъ, не иначе, какъ съ условіемъ перейти въ ихъ согласіе и сдылаться поносителями и ругателями господствующей церкви и самаго правительства.

Г. авторъ прододжаетъ: "Съ 1827 года начались "отивны постановленій, сделанных при Екатерине "второй и Александръ первомъ. Было постановлено: ,,оставшихся у раскольниковъ поповъ не преслъ-, довать, не новыхъ не дозволять; молитвенныя ,,заведенія вновь не строить и ветхихъ не чинить, да въ случав какихъ либо поправокъ, уничтожать. "Многіе сотни модитвенныхъ заведеній были уни-, чтожены, десятки тысячь иконъ, сего древняго , достоянія прадвдовъ, было отобрано. Огромную "библіотеку можно составить изъ богослужебныхъ , п другихъ книгъ, взятыхъ въ часовняхъ и домахъ "раскольниковъ и не всегда вредныхъ по своему "содержанію. Такія изъятія книгъ, иконъ и другихъ "богослужебныхъ принадлежностей изъ употребледнія раскольниковъ дёлались и дёлаются безъ над-, лежащаго основанія и разсматриваются духовными , консисторіями, или небрежно, или безъ всякаго , знанія двла, что производитъ сильное и, нельзя ,,не сознаться, справедливое негодование расколь-,,никовъ. У нихъ отбираются такъ называемыя вещи ,,запрещенныя; духовныя консисторіи, опредвляя ,,степень вреда каждой изъ нихъ, обращаютъ обыкно-

"венно вниманіе на три обстоятельства: 1) употребдляются ин тв книги и образа въ православныхъ , церквахъ? Если не употребляются, ихъ не воз-,,вращають, хотя эти сапыя книги дозволены едино-,,върцамъ; и наши архіерен, служа въ единоверчес-,,кихъ церквахъ, служатъ по этимъ самымъ книгамъ. ,2) Нать им на иконахъ стариннаго перстосложенія, "которое находится на всъхъ иконахъ единовър-"ческихъ и всвхъ древиихъ особенно чтимыхъ , иконахъ церкви православной. 3) Нътъ ли орфо-"графическихъ ошибокъ противъ той грамматики, , по которой преподается въ семинаріяхъ. - Такимъ "образомъ весьма часто отбираются и гибнутъ въ ,,консисторскихъ подвалахъ древнія рукописи, стаэринныя иконы и другія драгоценныя для науки ,,остатки нашей старины; ибо въ глазахъ духовенства ,,все, что писано не по никоновски, или несогласно ,,съ орфографіей, которой учать въ семинаріяхъ, ,,составляетъ величайшую ересь. Съ другой стороны, "при разсмотрвніи двйствительно вредныхъ книгъ "консисторіями, онп, по причинъ того же невни-"манія или невъжества, возвращають ихъ владъль-, цамъ, и своимъ безсознательнымъ приговоромъ ,,вовлекаютъ гражданскія начальства въ неправильзныя действія, такъ что иногда некоторыя изъ ,,вредныхъ по содержанію книгъ, и другіе подлежащіе ,,запрещенію предметы назначаются въ публичную эпродажу для пополненія казенныхъ издержекъ при ,,производствъ следствій. Вообще при отобраніи и ,,разсмотръніи раскольническихъ книгъ и вещей "обращается вниманіе не на содержаніе, а только ,, на одну форму. Такимъ образомъ, не принося

,,никакой существенной пользы, такого рода пре-,,слѣдованія только раздражають раскольниковь, ,,которые сиотрять на эти дъйствія какъ на хищеніе ,,сильнаго, и кромѣ того иногда распространяють ,,въ народѣ дѣйствительно вредныя сочиненія."

Блаженной памяти Императоръ Николай Павловичъ, державный сынъ и ревностный защитникъ церкви православной, видя, что милосердіе и снисхождение предшественниковъ его къ раскольникамъ, принесли одинъ только вредъ церкви и государству; нотому что расколь, вследствіе дарованныхъ свободы и правъ отщепенцамъ, нисколько не умаияется, а напротивъ быстро распространяется, заражая собою чадъ церкви православной, а раскольники не перестаютъ словесно и письменно всячески поносить господствующую церковь и самаго государя. весьма справедливо отмънилъ постановленія, изданныя Екатериной II и Александромъ I.- Послъ 1812 года раскольники въ Москвъ не ограничились двумя огромными кладбищами Преображенскимъ и Рогожскимъ, но стали вездъ устраивать моленныя, которыхъ въ объихъ столицахъ появилось великое множество, обладая же огромными денежными средствами они, обольщая православныхъ священниковъ въ бъдныхъ сельскихъ приходахъ, сманивали ихъ къ себъ. Большая часть бъглецовъ священниковъ, за особенное вознагражденіе, ръшались на святотатство: похищали въ покидаемыхъ ими церквахъ освященные антиминсы, сосуды и древнія иконы. Размножение молитвенных заведений раскольниковъ въ городахъ и селеніяхъ и даже цілыхъ монастырей раскольничьихъ, на соблазнъ православнымъ, и ихъ

беззаконныя дъйствія относительно пріобрътенія себъ поповъ и древнихъ иконъ изъ церквей православныхъ, не могли не возбудить справедливаго гивва правительства. Кромв того раскольники, не видя преследованія за расхищеніе ими монастырей и храмовъ московскихъ во время французскаго нашествія, безбоязненно стали украшать моленныя свои беззаконно и воровски пріобрътенными древними иконами, симь древнимь достояниемь прадыдовь раскольниковъ, какъ выражается г. защитникъ раскола, которыя скоро узнаны были православными. Эти то самыя иконы и были главной причиной преследованія отщепенцевъ правительствомъ: все моленныя и чаже дома раскольников подверглись строгому осмотру; и гдв находили пропавшія древности, то ихъ отбирали отъ похитителей, которыхъ подвергали отвътственности, а моленныя заведенія вовсе уничтожали, осеквестрствовавъ въ нихъ всъ иконы, книги и прочія принадлежности. Теперь спрошу: справедливо ли г. авторъ «записки» ставитъ въ укоръ правительству его распоряжение объ отобраніи у раскольниковъ древней святыни, такъ нагло похищенпой ими во время бъдствія отечества? Ла и сами раскольники не вправв раздражаться и отобраніе у нихъ украденнаго ими у православныхъ, называть правомъ хищенія сильнаго.

Появленіе въ огромных в разм врах в у раскольниковъ вста сектъ и согласій, разных в сочиненій расколоучителей писменных в печатных в, наполненных в ложными мудрованіями, грубыми ругательствами и гнусными клеветами на православную церковь и самаго государя, и выдуманныя жизнеописанія мнимых в рас-

кольничьихъ мучениковъ и угодниковъ, заставило наше правительство обратить внимание и на этотъ соблазнъ, губящій души незлобивыхъ, и потому оно весьма законно и справедливо распорядилось отбирать у отщепенцевъ подобнаго рода сочиненія; книги же богослужебныя и другія, напечатанныя при первыхъ пяти патріархахъ россійскихъ, возвращать владыльцамъ ихъ, кромъ книгъ, осеквестрствованныхъ въ моденныхъ заведеніяхъ, которыя, дъйствительно, продавались съ акціоннаго торга и, почти всегда, опять попадали въ руки раскольниковъ. Въ консисторскихъ же кладовыхъ, какъ объясняетъ г. авторъ «записки,» древнія рукописи, иконы и прочія драгоцівныя остатки нашей старины не залеживались и не гибли, доказательствомъ чему могутъ служить: патріаршая библіотека въ Москвъ, гдв тщательно сохраняются древнія рукописи и разныя раскольничьи сочиненія, которыя могутъ тамъ разсматривать и читать всв любопытные, и библютеки нашихъ духовныхъ академій, семинарій и соборныя, въ губернскихъ городахъ, гдъ также найдете тысячи этихъ рукописей и сочиненій. Древнія же иконы были возвращаемы въ православные монастыри и храмы, откуда были похищены раскольниками, или препровождались, и препровождаются, во вновь строющіяся единовърчоскія.

Страннымъ и, можно сказать, недобросовъстнымъ кажется отзывъ г. составителя «записки» о нашихъ консисторіяхъ, которыя онъ упрекаетъ въ неосновательности, небрежности и даже невъжествъ. Всъмъ и каждому изъ православныхъ очень хорошо извъстно, что членами нашихъ консисторій епархіальными

начальниками избираются лица, получившія высшее богословское воспитаніе въ духовных в академіяхъ, гдъ и о наукахъ свътскихъ получаютъ они весьма основательныя свъдънія, не говоря уже о совершенномъ изученіи ими языковъ древнихъ еврейскаго, греческаго и датинскаго, но и нъкоторыхъ новъйшихъ, что ясно доказываютъ множество весьма замъчательныхъ сочиненій и переводовъ православныхъ священниковъ, о которыхъ съ уваженіемъ отзываются и западные ученые. Да и на поприщъ изысканія древностей и разбора и толкованія древнихъ рукописей на первомъ планъ являются лица православнаго русскаго духовенотва, о чемъ автору «записки,» мужу ученому, не можетъ быть неизвъстно, а потому и непростительно ему такъ неделикатно и совершенно голословно отзываться о людяхъ, заслуживающихъ полнаго уваженія, и приписывать имъ незнаніе дела при разборв древнихъ иконъ, книгъ и рукописей.

Далье читаемъ въ «запискъ»: "Въ послъднія 15 "льтъ стъснительныя ивры противъ раскольниковъ "стали усиливаться: сначала было воспрещено давать "имъ награды, потомъ во время ревизіи 1850 года "женъ ихъ вельно записывать въ отдъльныхъ отъ "пихъ семействахъ, а дътей незаконнорождепными. "Съ 1853 года эти стъснепія увеличились: часовни "раскольниковъ, построенныя и снабженныя драго-"цънными иконами на ихъ счетъ, и, слъдовательно, "составлявшія ихъ частную собственность, пра-"вительство стало отбирать и отдавать ихъ едино-"върцамъ. Не только поповъ, ио и важныхъ по "своему вліянію мірянъ, безъ суда и слъдствія,

"посылать въ ссылку; потомъ раскольникамъ прещено было записываться въ купцы, чъмъ срав-"нили ихъ съ мъщанами; подвергли ихъ рекрутской рочереди и возможности тълеснаго наказанія. Такому "ограниченію правъ подпали значительные капиталы, "лица торговыхъ домовъ, начавшихъ свои обороты "съ самаго изданія городоваго положенія, люди "фабричныя и торговыя, дъятельность которыхъ "кормила и кормитъ сотни тысячь поддапныхъ періи. Наконецъ стали смотръть на раскольниковъ, "какъ заговорщиковъ и нарушителей спокойствія "государствениаго: цълыя селенія, въ полномъ ихъ "составъ, подчинены невыполнимому надзору полиціи; "систематическое соглядатайство за ихъ поступками повергло въ уныніе и отчаяніе огромное число "русскихъ людей, виновныхъ только въ томъ, что "они признаютъ противу совъсти подчиниться гда-"венству ецархіальных архіереевъ, ибо вст прочіе "обряды, соблюдаемыя ими, дозволены въ церквахъ "единовърческихъ."

За какія же духовныя или гражданскія добродьтеди следовало правительству давать раскольникамъ награды? Не за сооруженіе ли двухъ раскольникамъ кладбищь въ Москвъ, изъ которыхъ одно, Преображенское, сдълалось притономъ разврата и разсадникомъ безпоповщины, а другое, Рогожское, мъстомъ тайныхъ сборищъ поповщинцевъ и ихъ лжеепископовъ, откуда разсылаются беззаконныя грамоты и джепопы по всей Россіи? Распоряженіе правительства во время ревизіи 1850 года было совершенно законное и справедливое. Если дъти православныхъ родителей, которыя вслъдствіе семей-

ныхъ отношеній, неравенства состояній или общественнаго положенія не вступають въ законный бракъ, благословляемый церковію, почитаются незаконнорожденными, хотя и живутъ и воспитываются при родителяхъ, и по закону гражданскому лишаются. правъ на получение наслъдства прямымъ путемъ; то на какомъ же основаніи правительство должно сдідать снисхождение или изъятие закона въ пользу раскольниковъ безпоповцевъ, которые вовсе не признаютъ брака, а сходятся безъ всякаго обряда или благословенія, а потомъ, въ случав ссоры или по возродившемуся между другъ другомъ нерасположенію, также легко расходятся. Такъ возможно ли считать, эти сходки законными? У Татаръ браки совершаются муллами ихъ, у калмыковъ жрецами, и записываются въ нарочно установленныя книги, хранящіяся при мечетяхъ и хурудахъ, а у безпоповцевъ нътъ ни священниковъ, ни книгъ метрическихъ.

Говоря, что съ 1853 года увеличились стѣсненія раскольниковъ, г. авторъ «записки» возводитъ клевету на правительство, будто бы оно стало отбирать часовни отъ раскольниковъ со всѣми украшеніями и отдавать ихъ единовѣрцамъ, между тѣмъ какъ дѣло это происходило слѣдующимъ образомъ: въ 1853 году богатѣйшіе Петербургскіе и Московскіе раскольники изъ послѣдователей поповщины и безпоповщины изъявили желаніе присоединиться къ православной церкви и просили посвятить часовни ихъ на церкви единовѣрческія, о томъ же ходатайствовали обратившіеся къ единовѣрію въ Нижнемъ Новгородѣ, Казанъ, Саратовъ и другихъ городахъ.

На это прошеніе вскорѣ последовало разрешеніе и въ Петербургъ освящены были двъ часовин, въ Москвъ-двъ на Преображенскомъ и одна на Рогожскомъ кладбищахъ; въ Нижнемъ же, Казанъ, Саратовъ и другихъ многихъ городахъ отданы даже православныя церкви единовърцамъ, въ которыя они и перенесли всь свои иконы изъ бывшихъ часовенъ своихъ. Присоединившіеся къ единовѣрію. сами и предки ихъ болве или менве были соорудителями и украсителями общественныхъ молитвенныхъ заведеній своихъ, и потому имъли полное право удержать за собою какъ самыя зданія часовенъ, такъ и иконы, въ нихъ находившіяся; следовательно въ этомъ случав правительство распорядилось правильно и законно. Что же касается до уничтоженія нъкоторыхъ часовенъ и отобранія иконъ, въ нихъ находившихся; то эта мфра приводилась въ исполненіе только въ такихъ случаяхъ, когда въ раскольничьихъ моленныхъ находили древнія иконы, похищенныя изъ православныхъ монастырей и церквей; или же опечатывались и уничтожались тв часовии, которыя, вопреки закона, устроивались вновь или поправлялись снаружи.

Такъ же несправедливо обвиняетъ г. авторъ «записки» правительство наше, что будто бы оно, безъ суда и слъдствія, отправляло въ ссылку невинныхъ поповъ раскольничьихъ и самихъ мірянъ раскольниковъ; мнаніе это и клевета опровергаются тамъ, что и по сіе время спокойно живутъ новсемастно и бъглые попы и раскольники, ссылка же подвергались лжепопы, которые стали появляться у насъ съ 1847 года, незаконно посвященные бъглымъ

Digitized by Google

и запрещеннымъ митрополитомъ Амвросіемъ въ Бълей-Криницъ, что въ Австріи, а изъ мірянъ ссылались лишь тъ, которые уличались въ грубомъ фанатизмъ, въ ругательствахъ и клеветахъ на господствующую церковь и правительство и неукротимые и ревностные распространители раскола, увлекавшіе лестью и деньгами чадъ православной церкви въ свои согласія.

Запрещение раскольникамъ записываться въ купеческія гильдін, есть міра въ высшей степени законная и благоразумная въ видахъ уничтоженія раскола: потому что, по городовому положенію, всь лица, состоящія въ купечествъ, избираютъ изъ среды своей градскихъ головъ, гласныхъ, бургомистровъ, васъдателей и проч., которые, по службъ своей или но богатству, имъютъ большее или меньшее вліяніе на всехъ горожанъ податнаго состоянія; следовательно купцы-раскольники, по свойственному имъ фанатизму, ненависти къ господствующей церкви и къ чадамъ ея, и загрубълому невъжеству и упорству, получивъ въ руки свои нъкотораго рода власть надъ обществомъ православныхъ, всеми мерами будутъ стараться объ увеличеніи числа последователей своей секты, вынуждая къ присоединенію въ расколъ бъдныхъ горожанъ либо притъсненіями, либо деньгами. Что же касается до фабрикантовъ раскольниковъ, которыхъ г. авторъ величаетъ кормильцами сотим тысячь подданных Имперіи, то они-то преимущественно и распространяютъ расколъ въ нашемъ отечествъ; потому что, заманивая въ свои завеленія людей бъдныхъ легкостію работы, хорощимъ содержаніемъ и щедрымъ вознагражденіемъ денежнымъ,

съ чисто-іезуитскою хитростію доводятъ привыкшихъ къ фабричной жизни до того, что они покидаютъ мать свою православную церковь и присоединяются къ толкамъ и согласіямъ своихъ мнимыхъ благодътелей. — Эти-то беззаконныя дъйствія закоренълыхъ фанатиковъ, въ особенности послъдователей душегубительной безпоповщины, и вынудили правительство обратить болье строгое вниманіе на раскольниковъ; постоянному же полицейскому надзору подверглись скопцы, хлысты и малакане, какъ болье вредныя для церкви и государства.

Г. авторъ «записки,» признавая расколъ бользненнымъ явленіемъ въ нашемъ отечествъ и сильнымъ, будто бы, орудіемъ противъ Россіи государствамъ заграничнымъ, въ защиту раскольниковъ бъгло-поповщинской секты и послъдователей Австрійскаго лжесвященства, говоритъ: "Раскольники поповщинскіе признаютъ, какъ и православные, что та только церковь истинная, въ которой сохраняется три чина духовной іерархіи: епископскій, іерейскій и діаконскій. Поповъ и діаконовъ они имъли всегда объглыхъ отъ православной церкви, но архіереи къ пнивъ не бъгали".

Справедливо признаютъ поповщинцы, что истинная Христова церковь должна имъть епископовъ, іереевъ и діаконовъ; но тутъ слъдуетъ прибавить, чтобы епископы эти имъли на себъ благодать Святаго Духа, то есть правильную хиротонію, или рукоположеніе, непрерывно переходящую отъ Самаго Господа нашего Іисуса Христа, Который передалъ святымъ апостоламъ Своимъ благодать Духа Святаго и власть вязать и ръшить, заповъдавъ имъ передавать эту 10\*\*

благодать и власть преемникамъ ихъ чрезъ рукоположеніе, и вивств съ темъ сказаль: кто слушаеть вась, тоть Меня слушаеть; кто же отметается вась, тоть отметается Меня и пославшаго Меня Отца. Следовательно, вместе съ священствомъ Господь нашъ передаль намь и завътъ Свой слушать верховныхъ пастырей св. церкви, Имъ основанной, и повиноваться имъ. – Почему же поповщинцы, зная это очень хорошо, безъ всякой причины отступили отъ православной Христовой церкви, перестали признавать власть архипастырей ея, которая прееметвенно перешла на нихъ и переходитъ по настоящее время, отъ самихъ Апостоловъ, и въ продолженіи болье 200 льть жили и живуть внь спасительной церкви Христовой, довольствуясь одинии чуждыми бъгдыми попами, которые по правидамъ апостольскимъ и соборнымъ, чрезъ отлучение свое отъ своего епископа, не имъли и не имъютъ права совершать священнодъйствія и таинства церковныя, какъ запрещенные отъ епископа? Святый Симеонъ Оессалоницкій прямо говорить: "Слыши, ни единъ же священнодъйствовати можетъ іерей въ дусъ, "или ино что дъйствовати, аще не хиротонію имать: дсія же отъ епископа есть, убо архіерейство чрезъ того дъйствуетъ. Паки јерей тайноводствъ не "дъйствуетъ безъ жертвенника, сей же чрезъ муро "освящается; муро же чрезъ епископа самаго со-"вершается; тъмже кромъ епископа, ниже жертва, "ниже іерей, ниже жертвенникъ, весьма убо вся сія "чрезъ епископа суть. Паки: никтоже крещаетъ, аще "не хиротонію имать, сія же отъ епископа; паки не "можетъ крестить безъ мура, сіе же епископства

"есть; тамъ вся божественныя тайны и во всахъ "священныхъ епископство дайствующее есть, и безъ "того ниже жертвенникъ будетъ, ниже хиротонія, "ниже муро святое, ниже крещеніе, ниже убо христіа-"не: чрезъ тое убо истинное христіанство и Христовы "чрезъ тое вса тайны." (глава 77). Но раскольники до того закоренали или очерствали въ своемъ заблужденіи и упорства, что читая и зная правила соборныя и апостольскія и св. отцевъ церкви, на все это остаются слапы и глухи, и впадаютъ въ новыя горшія заблужденія, на погибель душъ своихъ.

Раскодофиль продолжаеть: "Здъсь писать, какъ **"**расколринки сеод искали во прочожени всего "времени епископовъ и какъ они имъли трехъ без-"законныхъ, все это писано уже въ исторіяхъ о "раскольникахъ. — На московскія деньги въ австрійскихъ предвлахъ устроенъ монастырь Бъло-кри-**\_ницкій**; на московскія деньги куплена благосклон-"ность правительства австрійскаго; на московскія "деньги водворился въ Бълой-криницъ митрополитъ "Амвросій, бывшій прежде въ Боснъ, а потомъ не "имъвшій епархіи. Ходитъ молва между раскольни-"ками, что папа, въ отмщеніе за возсоединеніе луніатовъ, благословилъ католическое—австрійское "нравительство устроить близь русской границы "раскольническую митрополію. Въ представленномъ "блаженной намяти Императору Николаю Павловичу дотчеть одного изълицъ министерства внутреннихъ давль, бывшаго въ Австріи и Турціи для развады-"ванія о джеспархін, сказано: первая искра была "брошена галицкимъ уніатскимъ митрополитомъ, "моторый, объвзжая свою епархію, завхаль въ

"Бълую-кринину и, узнавъ что у нихъ нътъ даже и "ноповъ, присовътовалъ раскольникамъ обратиться "къ австрійскому правительству съ просьбою объ "епископъ, увъряя, что имъ не будетъ отказано".

"Амвросій водворился въ Белой-кринице ,,концъ 1846 года; и въ началъ 1847 года не толь-,,ко въ городахъ, но и въ лъсной глуши заволжской , и отдаленной Сибири огромное число раскольни-, ковъ узнало, что царь Австрійскій покровительстарой въръ; что онъ далъ охранную , грамоту представлявшенуся ему Амвросію, и что , митрополить торжественно водворился въ Бълойдириницъ. Толпа раскольниковъ устремилась въ ,,это святое мъсто, и вокругъ Бълой-криницы яви-, лись населенными бъгленами русскими деревни. "Амвросій поставиль нъсколько епископовъ для , австрійскихъ и турецкихъ раскольниковъ, поста-"вивъ ихъ и для Россіи. Лжеархіепископъ Влади-, мірскій и всея Россіи Антоній, лжеепископъ си-"бирскій Софроній, лжеепископъ Новозыбковскій "Кононъ и другіе поставили множество поповъ, ,,число которыхъ съ каждымъ годомъ увеличивается. "Вслъдствіе сего раскольники весьма сочувствуютъ , австрійскому правительству, и съ радостію они ,,слушали разнесшуюся между ними въсть, будто ,,бы 6 января 1855 года ерцгерцогъ австрійскій ,, шель на крестномъ ходу за митрополитомъ Бъло-,, криницкимъ Кирилломъ; и, когда сей послъдній ,,погружалъ крестъ, австрійская артилерія, предпа-,,значенная противъ русскихъ, палила изъ пушекъ. ,,Сочувствуя Австріи раскольники недоброжелательно "смотрятъ на правительство отечественное..... Пре-

, даность Бълокриницкому лженитрополиту и вслад-, ствіе того сочувствіе нокровительствующему Бъ-"дой-ириниць австрійскому правительству, съ ка-"ждымъ годомъ усиливается между нашими раскольэниками: Бълая-криница вся ихъ надежда, Бълая-, приница составляетъ ихъ гордость, въ которой дони обманулись на родной земль; изъ Бълой-кри-,, ницы чаютъ они спасенія. Лжеепископовъ, которыхъ ,подоврѣваютъ теперь въ Россіи до четырехъ, а "можетъ быть и болье, и множество лжепоповъ лаподдерживають сочувствіе 5 мидліоновъ подоводинкъ раскольниковъ къ иноземному правительдетву.-Что если въ случав разрыва съ Австріей, "внереди австрійскихъ войскъ пойдетъ Кирилдъ, "облаченный въ древнія святительскія одежды? Осъ-"неніемъ своего осмиконечнаго креста, онъ причиднитъ Россіи во сто кратъ болве вреда, чемъ "натуцера и пушки австрійскіе, ибо за него могутъ "стать 5 милліоновъ людей, и какихъ людей! техъ, у которыхъ въ рукахъ находится значительная "часть нашихъ капиталовъ."

Въ приведенной мною выпискъ изъ пресловутой и красно написанной «запискъ о расколь» встръчаются выводы, основанные на небывалыхъ началахъ! Г. авторъ «записки», съ явной цълью оправдать и защитить расколъ, дозволилъ себъ все, касающееся до этой язвы, представить въ чрезвычайно громадныхъ размърахъ. Говоря, напримъръ, о Бълой криницъ, онъ заставляетъ читателя вообразить это мъсто какимъ то общирнымъ селеніемъ, гдъ десятки тысячь раскольниковъ нашли себъ пріютъ и удобное, всъмъ обезпеченное, помъщеніе. Между

тъмъ какъ на самомъ дълъ Бълая-криница есть ни что иное какъ бъдная деревня во сто дворовъ, обитатели которой, кроив усадьбенной, не вивють клочка даже пахатной земли, и всь терпять не жадую нужду; единственный промысель былокриницкихъ раскольниковъ, которымъ они и прокариливаются съ семействами, есть землекопство: съ началомъ весны все мужское населеніе, вооружившись жельзными заступами, отправляется по Буковинъ, по Молдавін и по Австріи рыть пруды или канавы. О торговав же или о фабрикахъ здёсь и слуху нётъ. Самый же монастырь бълокриницкій, въ основанім и сооруженіи котораго самъ я принималь дъятельное участіе, построенъ на земль перваго поселенца Вълой-криницы раскольника, провывавшагося коровы ножки, и въ настоящее время состоить изъ одной деревянной часовни, обращенной въ церковь бъглымъ попомъ изъ Россін, и двухъ каменныхъ корпусовъ, гдъ обитаютъ ажемитрополитъ Кирилъ, по благословенію исконнаго врага истинной церкви православной - римскаго папы, и до 15 человъкъ монаховъ. Гдв же тутъ пріютиться огромнымъ толпамъ раскольниковъ, которыхъ г. авторъ выселилъ изъ Россін и населиль ими цвлыя деревни около селтаго миста. Около Бълой-криницы существовали при мит и теперь существують только двъ раскольничьи деревни: Климоуцы-около 60 домовъ, наподовину безпоповцевъ, и Соколинцы-до 20 домовъ; да уже послъ меня семей тридцать изъ Бълой-криницы, тесноты ради, заарендовали у одного частнаго помъщика небольшое пространство земли и поселились на ней, образовавъ такимъ образомъ четвертое раскольничье гнъздо въ Буковинъ. Если кому угодно узнать о Бълой-криницъ и о началъ, такъ называемаго, австрійскаго лжесвященства и о бъгломъ
митрополитъ Амвросіъ, прошу обратиться къ моей
«книть о промысль Божіем», изданной въ 1857
году, въ ней подробно описано съ каки из торжествомъ водворился въ Бълой-криницъ наемный пастырь раскольничьихъ душъ, и какъ вскоръ посланъ
былъ за обманъ австрійскимъ правительствомъ въ
заточеніе на какой-то островъ средиземнаго моря.

Сочувствіемъ къ раскольникамъ г. авторъ лондонской «записки» до того увлекся, что число ихъ въ Россіи довель до неимовърной цифры пяти миллюновь душъ! которые, какъ увъряетъ онъ, питаютъ самое теплое сочувствіе къ Австріи. Во время странствованія моего по Россін и Сибири, я заглянулъ почти во всъ углы, населенные раскольниками раздичныхъ сектъ, и теперь почти безошибочно приведу настоящее число отщепенцевъ: 1.) Въ Москвъ и во всей ея губерній число раскольниковъ разныхъ толковъ не превышаетъ 50 тысячь мужескаго и женскаго пола, большая часть которыхъ обитаетъ въ гуслицкой мъстности и принадлежитъ къ сектъ бъгдопоповщинской; изъ этаго числа не мадая часть, особенно въ самой Москвъ, присоединилась къ церкви прямо или чрезъ единовъріе; тоже порядочное количество отвергло совершенно австрійское лжесвященство, и осталось съ прежними бъглыми попами, подъ верховнымъ правленіемъ бъглаго попа Павла въ Туль, и часть отдълилась въ секту Лужковскую, которая отвергаеть тоже надвланныхъ Амвросіемъ лжеепископовъ и лжепо-

повъ. Савдовательно, не много остается на долю ажемитрополита Кирилла и его ставленниковъ въ Московской губерніи. По числу отступниковъ отъ господствующей церкви занимаютъ второе ивсто губернін Черниговская и Могилевская, гдв находятся знаменитыя гивзда раскола-Стародубскія слободы съ монастырями; здъсь всъхъ раскольниковъ считалось до 50 тысячь обоего пола; но въ послъднее время и это гивздо распалось: въ Стародубьъ. какъ и въ Москвъ, большая часть теперь единовърцы, прочіе - лужковцы и небольшая часть, приавстрійское неосвященное священство. Третье ивсто надо отвести Пермской губернім, гдв. на заводахъ въ особенности, можно насчитать раскольниковъ разныхъ сектъ, тоже до 50 тысячъ; но и здёсь последовало распаденіе, какъ, и въ Московской губерніи, и не много найдется чадъ Кирилловыхъ. Въ четвертыхъ: въ Нижегородской губернін, съ знаменитыми Керженскими скитами, ц въ Костромской губерніи, последователей поповщины едвали можно насчитать до 25 тысячь душъ обоего пола, да и изъ этого числа очень многіе присоединились къ единовърію, или остались съ бъглыми попами и немногіе пасутся австрійскими джепасты рями. Пятое мъсто можно отвести губерніямъ Казанской, Симбирской, Самарской, Саратовской, Астраханской и земль войка Донскаго, гдь, во всткъ мъстакъ, найдется до 40 тысячь поповцевъ; но и эти раздълились на три части. - Въ губернім Олонецкой живутъ большею частію безпоповцы, а въ отдаленной Сибири едва ли можно насчитать до 30 тысячь раскольниковъ разныхъ согласій и толковъ. Вообще же раскольниковъ всёхъ существующихъ сектъ у насъ въ Россіи и по всёмъ мёстамъ за границей не наберется и двухъ милліоновъ; такъ гдё же тё пять милліоновъ последователей австрійской поповщины, которыхъ г. авторъ выдвинулъ на встречу Кириллё изъ одной только Россіи? Теперь правительству нашему и всёмъ православнымъ предстоитъ рёшить, для какой цёли г. авторъ «записки» вознесъ цифру последователей австрійской лжепоповщины до 5 милліоновъ?

Въ доказательство неосновательности мизнія г. автора «записки,» что будто бы русскіе раскольники питаютъ огромное сочувствіе и преданность къ бълокриницкому джемитрополиту, приведу прошеніе нъкоторыхъ значительныхъ принадлежащихъ къ Рогожскому кладбищу, поданное ими 28 февраля 1863 года въ соборъ своихъ лжеепископовъ въ Москвъ. Боясь неблагопріятныхъ послядствій для всего общества последователей австрійскаго лжесвященства отъ пребыванія Москвъ главы австрійскихъ раскольниковъ Кирилла, пожаловавшаго сюда, вфроятно, подъ предлогомъ дълъ своей выдуманной церкви и для сбора русскихъ рублей, чада Кирилловы писали: "Вынужденными "себя находимъ, отъ лица всъхъ мирныхъ гражданъ, "обратить вниманіе ваше, боголюбивые епископы и "честные священники, на нижеследующее. Для "какой цъли его высокопреосвященство изволилъ , прибыть въ Россію въ такое время, когда почти , всв западныя губернін, примыкающія къ границамъ "Австріи находятся въ смятенін, когда Россія, "Австрія, Пруссія взволнованы возстаніемъ Поля-

,,ковъ, когда правительства означенныхъ государствъ "строго сафдять за каждымъ движеніемъ передовыхъ "личностей. Развъ для того его преосвященство "изволилъ прибыть въ настоящее время въ Россію, , чтобы подтвердить о насъ прежнее политическое "инъніе правительства, или подтвердить извъстныя "слова г. Л., высказанныя въ изданной имъ бро-,,шюръ относительно митрополита Кирилла, какъ ,,главнаго предводителя всеобщаго возстанія старо-"обрядцевъ? Нътъ, это уже слишкомъ! Въ такомъ ,,случав мы не можемъ оставаться хладнокровными ,, зрителями, когда хотятъ невольно показать насъ ди наше россійское духовенство ослушниками воли "Госудеря и подвергнуть величайшимъ бъдствіямъ, ,,за которыя мы уже, какъ виновники, не будемъ ,,имъть возможности жаловаться Государю Импера-,,тору на справедливое распоряжение правительства. "Ибо намъ и россійскому духовенству дарована ,,свобода съ условіемъ, чтобы съ старообрядцами, "живущими за границей, отнюдь не имъть сношенія. "Неужели это неизвъстно его высокопреосвящен-,,ству? А всего болье, неужели неизвъстно тъмъ, , кто за нимъ посыдалъ и кто ъздилъ? Или, на-"конецъ, его высокопреосвященство не нашелъ ,,другаго времени прівхать для совъщанія по дъланъ ,, деркви? Это сомнительно. Конечно, мы вполнъ ,,увърены, что святой жизни старецъ увлеченъ ,, людьми, потерявшими совъсть и страхъ Божій. , , А потому и просимъ васъ, боголюбивые епископы: ,,1) Упросить его высокопреосвященство, господина ,, митрополита, изъ любви къ святой церкви и хри-, стіанскому народу и изъ спасенія своей личности,

звывхать изъ здешней столицы и даже изъ Россіи "обратно въ митрополію. 2) Въ доказательство и ,,оправдание предъ Государемъ Императоромъ, оть котораго безъ сомивнія не скроется необычный ,,прівадъ господина митрополита, что мы не участво-, вади и не участвуемъ въ преступленіи людей без-, разсудныхъ и не уважающихъ Государя Россіи" (въ подлинникъ поименовано нъсколько лицъ), ,просимъ освященный соборъ не принимать отъ "господина митрополита никакого по дъламъ церкви , распоряженія, не только письменнаго, но даже и , словеснаго. 3) Если его высокопреосвященство ,,почему либо не приметъ въ уважение, вследствие ,,нашей просьбы, вашего предложенія и вопреки "соборныхъ правилъ сдълаетъ безъ въдома собора" "какое либо распоряжение, и равно если епископъ "Софроній, священникъ Григорій, или кто-либо изъ ,,поименованныхъ свътскихъ шести лицъ будетъ ,,содъйствовать господину интрополиту и не по-, спъшитъ упросить его тотчасъ же удалиться: то , просимъ немедленно выдать намъ копію съ сего , прошенія за подписью всего собора, съ присово-"купленіемъ формальнаго господину митрополиту , предложенія. Долгъ повельваетъ испытывать всь ,,средства, прежде чъмъ взяться за оружіе. При , чемъ не лишнимъ считаемъ присовокупить, что , уже въ настоящее время россійскому собору нътъ , никакой надобности находиться подъ вліяніемъ ,,чужеземного архипастыря, темъ более, чтобъ "ослушаніемъ въ сообщеній съ предвлами австрій-,,скими не оскорбить Августвишаго Монарха и не ,,навлечь себъ величайшаго бъдствія. И такъ, задявляя предъ соборомъ россійскихъ епископовъ "пощій нашъ протесть, имбемъ честь присовокупить, ,,что по поводу встричи, сдиланной въ Петербурги. , а равно по извъстному пребыванію митроподита ,,въ домахъ..... уже повсюду носятся не только , непріятные, но и весьма опасные слухи; и, чего "Боже сохрани, если правительство дъйствительно эпридаетъ сему дълу тотъ политическій характеръ, "который живо бросается въ глаза каждому, тогда ,, невольно придется въ оправдание свое объяснить "подробно, кто посылаль въ Австрію и для какой ,,цвли, кто встрвчалъ митрополита; а это подробное детвія для поименованныхъ лицъ, поступившихъ "такъ безразсудно. Но дай Богъ, чтобъ они скорве ,,одумались и пришли въ раскаяніе; иначе не спасутъ дихъ ни деньги, ни даже самое присоединение къ "господствующей церкви" (\*).

Вследствіе прошенія этого, соборъ раскольничьихъ лжеепископовъ тотчасъ же даль знать о немъ лжемитрополиту Кириллу; но какъ онъ не вдругъ подымался въ путь и, не смотря на просьбу, медлилъ въ Москве; то лжеепископы 10 марта препроводили къ нему грамоту, въ которой, между прочимъ, безъ церемоніи упрашивали его следующими словами: ,,препровождая къ вамъ копію съ поступившаго въ ,,соборъ прошенія московскихъ гражданъ, напоми-,,наемъ вамъ озаботиться о немедленномъ по со-,,держанію онаго зависящемъ отъ васъ исполненіи,

<sup>(&#</sup>x27;) Смотр. Русскій Вѣстникъ за 1863 годъ. Томъ 45, № 5. мѣс. Май, статья: Современное движеніе въ расколь, стр. 391—393.

..т. е. не отягощая болье вашимъ здысь безпотреб-, нымъ и даже опаснымъ существованіемъ для мірдныхъ христіанъ сей столицы, сей часъ же съ "Сергіемъ и Филаретомъ отправиться обратно въ "Бълую-криницу, съ тъиъ, что за противузаконныя. э, никакъ не терпимыя церковію ваши дъянія вы. ,,по силь нашего объяснения и по оному дополнения, ,,съ наложеніемъ запрещенія отъ священнодъйствія ,подлежите суду большаго освященнаго собора. "Наконецъ решительно вамъ подтверждаемъ, что "со времени здъшняго нашего вамъ отзыва 21 ,, февраля, никакія ваши распоряженія, ни письмен-, ныя, ни словесныя, въ непринадлежащей вамъ "области, вопреки церковныхъ правилъ учиненныя, , нами приняты отнюдь не будутъ. А если вы и "послъ сего окончательнаго извъщенія, не явясь "лично на соборъ епископскій для "раскаянія въ вашихъ незаконныхъ поступкахъ, по "обыкновенной вамъ буести, будете присыдать какія "либо папскія булы, то оныя возвращены будутъ ,, не распечатанныя. "Подписали: Ануфрій, Антоній, Пафнутій и Варлаанъ (\*).

Изъ этихъ двухъ фактовъ можно извлечь весьма справедливое заключеніе, что Бълокриницкій старець святой жизни Кириллъ, бывшій дьякъ раскольничьей часовни Кипріанъ Тимофъевъ, въ благодарность папъ, который благословилъ противозаконно основанную Бълокриницкую лжемитрополію, весьма, должно быть, тъсно соединился съ своимъ римскимъ благодътелемъ и сдълался другомъ и покорнъйщимъ

<sup>(\*)</sup> Русси. въсти. Т. 45, № 5. за 1863 г. н. май стр. 893 – 394.

слугою латинскихъ пропагандистовъ. Можетъ быть, пользуясь совытами и наставлениями ревностныхъ служителей римскаго престола, сопровождаемыхъ, разумъется, лестными объщаніями, невъжда землекопъ бълокриницкій кичливый Кириллъ вздумалъ принять на себя обязанность дъйствовать въ пользу католицизма и склонить на свою сторону московскихъ раскольниковъ поповщинской секты и твиъ вооружить ихъ противъ правительства. Должно быть слова г. автора « записки » впереди австрійских в войскъ поидеть Кирилль, облаченный въ древнія святительскія одежды и проч. сильно подъйствовали на слабенькій умишко бълокриницкаго лженитрополита, если онъ могъ вообразить себъ найти сочувствіе въ Россіи, хотя между раскольниками, своинъ крамольнымъ замысламъ. Воображаю, какую тяжкую душевную муку вытерпыль былокриницкій святой жизни, будучи лишенъ священнодъйствовать и съ позоромъ изгнанъ изъ Москвы и изъ Россіи теми, которыхъ самъ онъ возвель въ санъ лжеархіереевъ; воображаю гнъвъ его, злобу и досаду на словесныхъ овецъ своихъ въ Россіи, которыя совершенно разрушили всв планы и предположенія друзей его и совытниковъклевретовъ римскаго папы, отъ котораго Кириллъ, можетъ быть, за услуги свои чаялъ получить зеленую мантію и благословеніе на учрежденіе лжепатріаршаго престола въ Бълой-криницъ. Отступникъ отъ православной церкви, бывшій князь Гагаринъ, въ настоящее же время іезунтъ и ксендзъ, а можетъ быть уже и кардиналь, где то въ своихъ сочиненіяхъ противъ покинутой имъ истинной церкви Христовой,

уномянуль, что русскіе раскольники могуть найти себъ совершенное успокосніе лишь въ нъдрахъ Римскаго католичества; такъ можетъ быть Кириллъ и воспользуется этимъ совътомъ ісзуита Гагарина!

Г. авторъ до того увлекся расположениемъ къ расколу, что въ «записко» своей рышился лгать и клеветать на все православное духовенство. Загрубълымъ и упорнымъ раскольникамъ, погрязшимъ въ крайнемъ невъжествъ, еще простительно поносить и ругать нашихъ пастырей, которыхъ они считаютъ злъйшими врагами своими; но человъку образованному и, можеть быть, не разъ видъвшему богослуженіе въ православныхъ храмахъ, подобные отзывы, какіе онъ выражаетъ, въ высшей степени предосудительны и недостойны честнаго человъка. Огромное число Англичанъ, Нъмцевъ и даже католиковъ французовъ съ полнымъ уваженіемъ относятся о священнослужении и чинъ православной грекороссійской церкви и о пастыряхъ ея, чего они вполнъ заслуживають, какъ по высокому благочестію своему, такъ и по учености. Грекороссійская православная церковь достойно гордится своими і ерархами и множествомъ архимандритовъ, протојереевъ и священниковъ, и потому я считаю унизительнымъ для нихъ и даже святотатствомъ дълать здъсь сравнение съ лжеепископами и лжепопами австрійскаго происхожденія, не говоря уже о бъглыхъ попахъ, которые жизнію своею и поступками надагади и надагаютъ самыя черныя неизгладимыя пятна на духовное званіе.

Если г. автору не удавалось видъть и, сколько нибудь, бесъдовать съ лжеархіереями и лжепопами раскольничьими, то я нъсколько познакомлю его съ

Digitized by Google

ними: Бълокриницкій лжемитрополить Кирилль. иравильные же крестьянины селенія Былая-криница Кипріанъ Тимофбевъ, выучившись грамотв, прилежно занялся Уставомъ церковнымъ, который и изучилъ болъе или менъе достаточно, за что и сдъланъ былъ дьякомъ и уставщикомъ въ Бълокриницкой часовиъ. Человъкъ хитрый и пронырливый Кипріанъ скоро добился извъстности, и въ мое время, пользовался почетомъ не только у австрійскихъ, но и у молдавскихъ и русскихъ раскольниковъ, и забралъ даже нъкоторую власть надъ ними; всь дъла какъ церковныя такъ и свътскія у поновцевъ австрійскихъ ръшались не иначе, какъ подъ предсъдательствомъ дьика и уставщика Бълокриницкаго; и нотому водвореніе въ Бълой-криниць бъглаго митрополита Амвросія нанесло самолюбію Кипріана ударъ тяжкій. Послф беззаконнаго собора раскольниковъ въ бфлокриницкомъ монастыръ, на которомъ подсудимый, запрещенный и бъгдый митрополить Амвросій отрекся отъ небывалой ереси и дозводилъ бъглому јерожонаху перемазать себя простымъ деревяннымъ масломъ, замънявшимъ муро у раскольниковъ, уставщикъ Кипріанъ сталь во всеуслышаніе проповъдывать о незаконности своего архипастыря. Слова уставщика и непріязненность его не могли укрыться отъ хитраго грека, и потому онъ, изъ опасенія потерять теплое мъстечко и червонцевъ, обильно лившихся въ его карманъ, придумалъ следующее средство къ примиренію, которое и удалось ему. Послъ водворенія своего въ Бълой-криницъ Амвросій, незаконно-посвящая раскольникамъ діаконовъ, поповъ и даже архимандритовъ, долго не соглашался поставить имъ епископа, не

смотря ни на убъдительнъйшія просьбы, лестныя объщанія и даже угрозы раскольниковъ; но наконецъ изъявилъ свое согласіе удовлетворить просителей съ тъмъ однакоже, чтобы въ числъ кандидатовъ въ епископы представлены были и нъкоторыя достойныя лица изъ мірскаго званія. Митрополитъ, получивъ списокъ кандидатовъ, самъ приготовилъ жеребьи и ири всъхъ монахахъ и бъльцахъ своего монастыря возложилъ ихъ въ церкви на престолъ, и приказалъ повъстить всъмъ жителямъ Бълой-криницы, чтобы они собрались въ церковь, гдъ будетъ совершаться нарименіе епископа по избранію Божію.

Въ самое непродолжительное время пебольшая бълокриницкая церковь наполнилась народомъ, жаждавшимъ видъть небывалое у нихъ нарвиение архіерея; однакоже Кипріанъ туда не пожаловаль, и, можеть быть, придумываль проместь противъ Амвросія и вновь наръченнаго джеепископа. Когда церковь и монастырь наводнились раскольниками, Амвросій приказаль отворить царскія двери и предсталь народу, стоя у престола во всемъ архіерейскомъ облаченіи своемъ. Совершивъ краткое съ колтнопреклонениемъ моление, разумъется на греческомъ языкъ, потому что не зналъ ни по славянски, ни по русски, Амвросій, возставъ, торжественно взяль съ престола, замъченный имъ заранъе жребій и вышель съ нимъ къ народу. Настала тишина... сердца настоятеля Геронтія, сдъланнаго архимандритомъ, духовника митрополичьяго бъглаго іеромонаха Іеронима, ловцовъ Алимпія и Павла п прочихъ иноковъ бълокриницкихъ, мечтавшихъ объ архіерействь, трепетали... И вдругъ развернувъ билетикъ, громко произнесъ имя врага своего Кипріана Тимофъева. Лица монашествующихъ

вытянулись и побледнали, міряне же торжествовали; и цалая толпа изъ нихъ бросилась за Кипріаномъ, и черезъ насколько минутъ онъ стоялъ уже предъ архипастыремъ своимъ, котораго за часъ предъ симъ поносилъ страшнымъ образомъ. Хитрый грекъ, наслаждаясь изумленіемъ своего врага, черезъ жида переводчика, поздравилъ Кипріана епископомъ. Тотъ же, повалившись въ ноги Амвросію, сталъ слезно умолять его о прощепіи. Такъ комедія эта и кончилась къ полному удовольствію Амвросія, Кипріана и мірянъ бълокриницкихъ, къ сердечному же со-крушенію монашествующей братіи.

Немелленно Кипріанъ, вдовый уже, былъ постриженъ въ монашество подъ именемъ Кирилла, а потомъ по степенямъ бъглый митрополитъ возвелъ его въ санъ епископа. О правилахъ соборныхъ и апостольскихъ, гдъ указано хиротонисать епископа нъсколькимъ и по меньшей мъръ двумъ епископамъ, тутъ и помину не было, а были приглашены на это веліе торжество члены австрійскаго правительства, дворяне, католическіе ксендзы, лютеране и протестанты, которыхъ обильно и роскошно угостили потомъ. Незаконная, ложная хиротонія эта была совершена въ 1847 году 6 января въ день Богоявленія. Все это пересказалъ мнъ очевидецъ мой старый знакомецъ, который кажется и теперь пребываетъ въ заблужденіи раскола.

Теперешній лжеархієпископъ Антоній Владимірскій и всея Россіи, какъ его величають раскольники, правильные же Андрей Иларіоновъ Шутовъ, московскій цыховой, родился въ православіи, быль женать два раза и, какъ говорять, первую ли вторую ди жену отправиль на тоть свыть по своей надоб-

ности; потомъ отступился отъ православной въры и быль перекрещень въ Хапиловскомъ прудъ въ еедосвевскую-безпоповщинскую секту. Поступивъ на Преображенское кладбище Шутовъ, мужикъ хитрый и пронырливый, скоро втерся въ довъренность къ попечителямъ кладбища и былъ назначенъ и экономомъ онаго; казначеемъ связавшись обычаю оедосвевцевъ съ одною изъ приживалокъ, онъ жилъ съ нею блудно, и потомъ, соскучась должно быть, Андрей въ одно прекрасное утро захвативъ нечаянно изъ кладбищенскаго сущука порядочную сумму денегъ, скрылся изъ Москвы и очутился въ стародубскихъ слободахъ. Пріютившись въ безпоповщинскомъ монастырв въ слободв Злынкв Шутовъ и здъсь не положилъ охулки на руку: воспользовавшись оплошностію старцевъ, онъ похитилъ казну монастырскую и бъжалъ за границу въ святое мъсто - Бълую-криницу, гдъ, снова былъ крещенъ въ поповщинскую секту. Запасшись крадеными деньгами, Андрей Иларіоновичъ предался честолюбію и, отсчитавъ порядочное количество червонцевъ бълокриницкому митрополиту, 3a благочестіе и ревность къ въръ вскоръ по степенямъ беззаконно рукоположенъ былъ въ санъ епископа. Должно быть тутъ же и быль лжеепископъ Антоній Шутовъ отправленъ въ Россію, потому что онъ давно уже разъвзжаеть по Москвв въ щегольской каретв.

Товарищъ Шутова джеепископъ Софроній, правильные же крестьянинъ Стефанъ Трифоновъ содержаль въ Москвы постоялый дворъ; но въ особенности онъ занимался поставкой бытлыхъ поповъ нуждающимся. Однажды, путешествуя по югу Россіи съ товаромъ своимъ, бытлымъ попомъ, Стефанъ

замътилъ у него кису наполненную деньгами; будущій архіерей не могъ воздержаться отъ великаго искушенія: -- въ ближайшей корчив онъ напоиль попа до безчуствія, взвалиль его въ тельгу и, подъбхавъ къ Днепру, вытащиль у попа кису, а самаго его стащиль въ ръку. Но къ великому огорченію Стефана Трофимыча волны Дивпра че приняли бъглаго попа въ свои объятія. Объ этомъ печальномъ событіи Трофимовъ какъ то провъдалъ и, боясь преслъдованія бъжаль въ Бълую-криницу и здесь постригся подъ именемъ Софронія. Бълокриницкій владыко, всятдствіе достаточнаго приношенія, замътивъ въ старцъ Софроніи великое благочестіе и твердость въ въръ, вскоръ сдълалъ его јермонахомъ, потомъ архимандритомъ, а спустя не много и епископомъ. Теперь бывшій торговець бъгдыми попами живеть въ Москви и разъбзжаетъ по Россіи, и, обманывая богачей-суевъровъ, наполняетъ свою кису русскими рублями, сильно истощившуюся по милости благодътеля Бълокриницкаго лжемитрополита.

О прочихъ джеепископахъ, которыхъ у насъ въ Россіи къ несчастію разведось не мадо, мнѣ не удалось еще получить подробныхъ и достовърныхъ свъденій, и потому здѣсь объ нихъ умалчиваю. Что же касается до джепоповъ раскольничьихъ, то эти хищные волки, которыхъ расплодилось въ Россіи великое множество, почти всѣ набрапы изъ пропившихся мѣщанъ и мужиковъ-лежебоковъ, потому что изъ порядочныхъ и мало-мальски зажиточныхъ раскольниковъ никто не принимаетъ беззаконнаго священства, хотя джеепископы употребляютъ всѣ способы и усилія заманить кого либо изъ хорошихъ гражданъ или фабрикантовъ въ свою курію.

Г. расколофиль въ своей «запискъ» увлекся своимъ расположениемъ къ расколу до того, что ръшился православныхъ Архипастырей называть хищными волками и разбойниками, говоря, что будто бы они не дверьми входять въ церковь Христову, а проползаютъ щелями, приводя въ свидътельство «Кишу Кириллову». Эта клевета и гнуснъйшая ложь можетъ быть свойственна однимъ лишь невъждамъ, закореньлымъ раскольникамъ; но человъку ученому, который рышился писать о расколь, непростительно искажать факты, ясно свидътельствующіе о правотъ господствующей въ Россіи церкви и о законности ея архипастырей. «Книга Кириллова» обличаетъ и осуждаетъ тъхъ епископовъ, которые за деньги и земныя суетныя почести безсовъстно продали православную Христову церковь и чадъ ея въ Малороссіи, Литвъ и Польшъ папъ римскому и присоединились къ уніи, а именно митрополита Кіевскаго Михаила Рогозу и прочихъ подвластныхъ ему архіереевъ и священниковъ. Этому осужденію «Кииги Кирилловой» и названію разбойниковъ и хищныхъ волковъ всецъло подвергаются разсадитель ложной и въ высшей степени беззаконной раскольничьей іерархіи бъглый, изверженный митрополить Грекъ-Амвросій и его преемники-чистые самозванцы Кириллъ, Антоній, Софроній, Пафнутій и прочіе беззаконные архіерем раскольники и лжепопы ихъ, которые по встмъ правиламъ апостольскимъ и соборнымъ остаются простолюдинами, потому что не имъютъ и малейшей искры благодати Святаго Духа, которой не могъ передать имъ запрещенный и подсудимый Амвросій. И потому сколько не употребилъ г. авторъ «записки» ложныхъ доводовъ и красноръчія на оправданіе и защиту раскольниковъ поповщинской секты, всетаки они остаются такими же отцепенцами, какъ и собратія ихъ прочихъ сектъ и толковъ, потому что они не уступаютъ имъ въ ненависти къ истинной церкви Христовой и ея пастырямъ и чадамъ; они также, какъ и прочіе раскольники, называютъ благочестивъйшаго Государя нашего еретикомъ и антихристомъ; всъ законы и установленія государственные признаютъ выдумкою антихриста, и вообще отличаются фанатизмомъ самымъ неистовымъ, и не почитаютъ за гръхъ ограбить православный храмъ, или сманить священника, а обмануть православнаго или уговоритъ его перейти въ ихъ беззаконное согласіе считаютъ за святое дъло и за величайшую доброльтель.—

Оканчивая посильный разборъ мой «записки о русскомъ расколь», приношу теплое моленіе Господу моему Інсусу Христу и Его Пречистой Матери, что Они вразумили меня простеца-неученаго но сердцемъ и душею постигшаго всю правоту и истину святой соборной апостольской древле-православной грекороссійской церкви возстать на защиту ея. Если доказательства и доводы мои невполнъ удовлетворительны и недостаточны, то прошу простить меня простеца; но не оставлять безъ вниманія столь важнаго сочиненія, какъ пресловутая «записка о расколь», и болье подробно опровергнуть всъ лживые доводы и клеветы, въ ней заключающієся.

конецъ.

## ОБЛИЧЕНІЕ ОТВЪТОВЪ,

## ДАННЫХЪ

## PACKOABHNKAMN

ВЪ ЗАЩИТУ СВФЕГО НОВАГО, ТАКЪ НАЗЫВАЕМАГО,

АВСТРІЙСКАГО СВЯЩЕНСТВА.

Сочинения.

Игумена Пареенія.

Въ типографіи Семена. 1864. Дозволено Духовною ценсурою. Москва, Ноября 28 дня 1863 года.

# предисловів.

Въ 1860 году Месковочнин купцени правеслевния и единоварцами даны были инсьменные попросы, разделенные на 7-мь отделеній, московскимъ расавстрійскаго кольникамъ поповшинского Вопросы заимствовались изъ правилъ Апостольскихъ и Святыхъ Отецъ на седьми Вселенскихъ и девяти помъстныхъ Соборахъ положенныхъ. Раскольники болье года молчали и не давали ответовъ; наконецъ, по настоятельному требованію, явился отвътъ, составленный, какъ сказывають, въ посадъ Клинцахъ, Чернигов. губери. Иларіономъ Егоровымъ, бильцемъ монастыря Полосы и московскимъ Семеномъ Семеновымъ. Отвъты были разсмотръны московскими учеными раскольниками и одобрены самини лжеепископами Антоніемъ и Пафнутіемъ.

Вотъ и посмотри ученый міръ на нашихъ расколоучителей, каковы они ученостію и благоразумісиъ, и на чемъ расколъ осмованъ и утвержденъ, и каковы его основатели, и кто его поддерживаетъ, и каковы у раскольниковъ путеводители и учители и наставники. Здъсь они сами себя обличили, и свою неосновательность ноказали целому міру, ибо эти отвёты написаны были съ самымъ внимательнымъ разсмотреніемъ. Я буду помещать самые вопросы православныхъ, соборныя и отеческія правила, на которыя они ссылались, и заключеніе или поясненіе автора, далее отвёты данные раскольниками, а наконецъ буду делать возраженія на сіи отвёты, съ указаміемъ на самые ожиты, на которые расколочители упирались и на которые лживо лгали.

# ОТДВЛЕНІЕ ПЕРВОЕ.

28-е правило Святыхъ Апостолъ. "Иже епископъ или попъ, или діаконъ, изверженъ праведнв о согръменіи явленнъ, дерзнетъ прикоснутися прежде врученныя ему службы, сей отнюдь отовчемъ будотъ отъ церкви." Поясненіе. По 28 правилу, ин самый опископъ, или священникъ, или діаконъ не пожетъ приступить къ служению безъ разрашения прежде врученныя ему службы." 32-е правило Святыхъ Апостоль: "Не пріятень оть него, иже оть другаге отлученъ бывъ, и тому и еще живу сущу." Толкованіе. "Аще который пресвитеръ или діаконъ отлученъ бывъ отъ своего епископа, и живу сущу, и еще отдучившему его епископу, аще пріндеть къ другому, явсть достоинъ пріять быти отъ него. 45-е правило перваго Вседенскаго собора: "Своими епископы отлучении, инвии да небудутъ пріяты" я 4-е правило помъстнаго собора въ Антіохін: "аще соборонъ изверженъ епископъ, или пресвитеръ, или діакопъ, и самъ ся мия, и не покорся начнетъ служити, да нениать паки обращенія въ свой чинъ. " 16- правило тогоже собора. "Иже кромъ совершеннаго собора, иже санаго Митрополита на праздный церкве престолъ наскочивъ, аще и самъ есть празденъ, отъ

епископів да будетъ изверженъ. 15-е правило Сардійскаго собора. "Иже отъ своего епископа отлучена суща свъдый, общенія сподобляя, нъсть безъ вины. 10-е правило собора Кареагенскаго. "Иже отъ своего епископа отлученъ былъ и оттуда отстунивъ жертвенникъ водрузитъ, или жертву иринесетъ, муку прівистъ. А въ толивваніи сказано: да будетъ проклятъ. Тогоже собора правило 11-е: "Пресвитеръ аще будетъ епископомъ своимъ отлученъ, области тоя Матрополиту, а епископомъ иринедати не возбранится; аще же къ тъмъ не принадати, но расколъ творя, и гордяся Святыню Богови иринесетъ, рекше нами начнетъ служити: да будетъ премлянъ."

Повененіе автора: "Митроволить Анвросій, лишенвый своей канедры, бывъ запрещенъ отъ своего Натріарка, и безъ сомизнія, собора еписконовъ, которые ври натріархи присутствують, числомь 12, изъ ноихъ есть интроводиты и архіеписковы, могъ да семовластно взойти на престолъ, и служить какую либо службу безъ разръщения на то тогоже собора епископовъ, не нарушая выше приводенныхъ правилъ Святыхъ Отецъ, положенныхъ на соборахъ? Своимъ датріархомъ запрещенъ, инынъ не можеть быть дріять и разрещень. По проискамъ вашихъ иноковъ в Константина Огненовича, или прявие сказать Кострыки Жидовина, выхлонотанное дозволение изъ ватріаршей канцелярін на отслуженіе одной только паникиды по своей духовной якобы дочери, даволо ди митроподиту Анвросію право, совершать другое накое анбо богослужение, не нарушая тахъ же роборных вравиль? По 16-му правилу безт собора

и митрополита, не можетъ състи на престолъ, и за сіе долженъ быть изверженъ; по 15-му всв тъ, которые приняли таковаго, не безъ вины; по 10-му всъ проклаты."

На первое отделение заключение: По симъ изложеннымъ правиламъ, митрополитъ Амвросій, лишенный своего престола, и запрещенный за свои
беззаконным действія отъ своего патріарха, не могъ
быть ни къмъ разръшенъ, кромъ запретившаго ему
служеніе, кольми паче не могъ быть принятъ другимъ
въ общеніе. Поелику же Амвросій не покорился
собору и запрещенію патріарха, и не только самовластно отступилъ отъ него, и началъ отправлять
служеніе, но и восхитилъ самъ собою престоль;
то за таковыя действія онъ подлежитъ изверженію,
и решительному проклятію, по соборнымъ правиламъ
Святыхъ Отецъ.

По происканъ старообрядческихъ иноковъ и Константина жидовина, обманомъ и ложью выхлопотанное Амвросію дозволеніе изъ патріаршей канцеляріи на отслуженіе одной только Литургіи и панихиды, по своей якобы духовной дочери и въ указанной отъ патріарха церкви, не давало и не могло дать ему право совершать прочія таинства и богослуженія, потому что позволялось служить одинъ только разъ въ извъстный день и въ извъстной церкви, а не постоянно и какую угодно службу, и никакой паствы ему не давать.

Какой же дали отвътъ расколоучители на этотъ вопросъ? Вотъ онъ слъдующій:

"Отвъты на вашу выписку изъ Коричей книги. Почтениъйшій трудолюбецъ, ты тщательно всю

Кормчую прочель, а на Митронолита Амвросія, обратившагося отъ ереси въ православіе, во осужденіе таковаго его поступка, ни одного правила не нашель; вфроятно ихъ нътъ, а всъ выписанныя тобою правила касаются до внутрь круга православныхъ. А потому напрасно ты такъ всуе трудился, тебъ върно нужно было не обращение Амвросиево опровергнуть, а показать себя на видъ, что ты всю Кормчую прочиталь. Какой ты славолюбець, скажи пожацуй! Какая же тебъ въ этомъ польза, что теперь и мы про тебя знаемъ, что ты всю Кормчую прочиталь, и кое что смышляешь о правилахь? А естьли ты этимъ нашимъ рѣшеніемъ не доволенъ, то на каждое выписанняюе тобою правило напишемъ отвътъ, извольте слушать, и слушайте со вниманіемъ сей науки:"

#### Обличеніе:

Вотъ какимъ тономъ начинаетъ отвъты машего времени ученый міръ раскольническій насмъшками и невъжествомъ; съ перваго же слова начинаютъ лгать и сами себъ противоръчить, — говорятъ: что Митрополитъ Амвросій обратился отъ ереси къ православію. Желательно бы знать, что раскольническіе учители разумъютъ подъ именемъ ереси, и что подъ именемъ православія? Митрополитъ Амвросій отъ какой именно ереси обратился и въ какихъ противныхъ догматахъ пребывалъ, противъ Божественнаго Евангелія, или противъ Святыхъ Апостоловъ, или противъ святыхъ седьми Вселенскихъ соборовъ и девяти помъстныхъ, или противъ Св. Отецъ, и кто той ереси, въ которой находялся Митрополитъ Амвросій, былъ ересеначальникомъ и

основателенъ, и кто эту ересь судилъ, и на какихъ соборахъ Вселенскихъ или помъстныхъ, или какими Святыми Отцами, и въ чемъ эта ересь состоитъ и заключается? Воистинну скажу, что еще и до сего времени ни одинъ раскольническій учитель этого не указаль и не написаль; а въ какой Амвросій быль ереси, вы бы должны показать. Не разумвете ли вы всю восточную церковь въ ереси и всехъ четырехъ святъйшихъ Вселенскихъ восточныхъ патріарховъ? Но православіе четырехъ ныхъ патріарховъ и благочестіе встхъ восточныхъ христіанъ защищають и оправдывають первые пять россійскіе патріархи, уважаемые самыми раскольниками. Два Московскіе патріарха Іовъ и Филаретъ приняли посвящение отъ восточныхъ патріарховъ, а пятый патріархъ Іосифъ въ книгахъ Кирилловой и о въръ совершенно оправдалъ ихъ благочестіе и всъмъ заградилъ лживыя уста глаголющимъ на смиренныхъ Грековъ. Не явно-ли расколоучители солгали, что якобы Амвросій обратился отъ ереси? Ересью называется то, когда кто погръщаетъ въ догматахъ противъ Божественнаго Евангелія, или Апостоловъ, или противъ Символа въры, но и тогда она только признается ересью, когда будетъ осуждена соборомъ архипастырей. А что вселенскіе патріархи и всъ восточные христіане находятся въ той самой въръ, которая была предана Христомъ Спасителемъ, и проповъдана Святыми Апостолами, и которая была утверждена на седьми вседенскихъ и девяти помъстныхъ соборахъ, это ясиве солица доказываютъ и подтверждаютъ догматы, которые они и до нынъ безъ малъйшаго поврежденія содержать, и книги,

которыя они читають, саныя древнія и правильныя, и ни одинъ пастырь церкви православной не укорилъ патріарховъ въ какой либо ереси и до сего времени, Отъ какой же ереси обратился Амвросій? Ежели расколочители разумьють подъ словомъ ересь восточной церкви обычай слагать для крестнаго знаменія три первые персты, то въ этомъ противнаго Евангелію и соборамъ ничего нътъ. Слагаются три персты во имя Святыя Троицы, Которой и раскольники въруютъ. Притомъ перстосложение не догматъ церкви, и предано церкви не Евангеліемъ, не Апостолами, не вселенскими и помъстными соборами, не писаніемъ святыхъ отцевъ, а содержится православною восточною церковію по преданію. И тутъ ни какой ереси нътъ: нбо слагаются три первые персты во имя Святыя единосущныя и нераздъльныя Троицы, Которой единосущіе и равенство возвъстиль Самъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ во Святомъ Евангеліи, и пропов'ядали Святые Апостолы и утвердили всв седмь вселенскіе и девять помастные соборы, и всъ Святые Отцы, а многіе изъ великихъ Святителей за единосущіе Святыя Троицы страдали даже до смерти. Наконецъ, перстосложение, принятое въ восточной церкви есть не новое, по содержимое отъ древнихъ Святыхъ Отецъ, а по преданію отъ саныхъ Святыхъ Апостолъ. Теперь еще повторю вопросъ отъ какой ереси обратился Амвросій? Раскольники продолжають доть ереси въ православіе." Что они разуньють подъ словомъ православіе, в въ какое православіе обратился Амвросій? Православною по священному писанію называется та церковь, которая право-славить Господа, то есть,

согласно Божію Слову, и божественному Евангелію. в ученію Святыхъ Апостоль, и по правилань содьни вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборовъ, и согласно ученію всехъ Святыхъ отцевъ А именно, та церковь истинная и православная, которая въруетъ въ божественное Евангеліе сполна, а не части. Та церковь православная, которая посавдуетъ всему ученію Апостоль и двиствуеть по ихъ правиламъ, которая утверждена на седьии вседенскихъ н девяти помъстныхъ соборахъ. Церковь и въра православная та, въ которой находятся три чина освяшенныхъ: епископы, јереи и діаконы, или подлиниве сказать девять чиновъ, на подобіе небесной Іерархін, по Святому Діонисію Ареопагиту, то есть: патріархи, митрополиты, архіепископы, епископы и прочая, отъ временъ апостольскихъ, или лучше сказать, отъ Самаго Господа Інсуса Христа, непрерывно. Церковь православная та, которая имбетъ седмь источниковъ благодатныхъ даровъ Духа Святаго, чрезъ которые источаетъ благодать Святаго Духа на весь міръ. то есть седмь таинъ церковныхъ: 1) Крещеніе, 2) Муропомазаніе; 3) Священство, сирычь хиротонію; 4) Божественное причащение; 5) Исповъдание, или покаяніе: 6) Бракъ: 7) Елеосвященіе. Но ежели въ которой церкви натъ хотя одной тайны, а кольми паче ежели пе имъется третьей тайны хиротоніи, безъ которой ни одной тайны быть не можетъ, - то яснъе солнца, что тамъ ничего нътъ православнаго, тамъ церковь еретическая, ненивющая ни одной капли благодати Святаго Духа. Вотъ истинные знаки, по которымъ можно познавать истинную православную церковь и отдичать ее отъ всвять церквей еретическихъ и раскольническихъ. Вотъ какъ Большой Катихизисъ учитъ, почему познавать истиную православную Христову церковь, и почему познавать еретиковъ и раскольниковъ.

Вопросъ: "Почему познавати еретики."

"Отвътъ: дълъ ради сихъ, аще не имъютъ истиннаго пристанища, рекше святыя апостольскія церкве. Аще не призываеми входятъ въ чинъ учительства, и учатъ не тако. Аще ино нъкое новое ученіе предлагаютъ, его же отцы наши не предаша намъ. "Ниже: "Таковіи бо Господеви нашему Іисусу Христу не работаютъ, но своему чреву, иже благими словесы и благословеніемъ прельщаютъ сердца незлобивыхъ. Аще противятся ученію церкви Христовы, яже есть утвержденіе и столпъ правды и истины, плодъ же житія ихъ и нрава: отпаденіе отъ въры и отлученіе отъ соборныя и апостольскія церкви: преніе между ими: имена ихъ отъ ихъ учителей новыхъ: по всему писанію сему познати еретики. " (Большой Катихизисъ лист. 21).

"Вопросъ: Что есть церковь Божія?"

"Отвътъ: церковь Божія есть собраніе всъхъ върныхъ Божіихъ, иже непоколебимую держатъ православную въру, и въ любви пребываютъ, и облобызаютъ ученіе Евангельское непоколебимое, и иже суть достойны пріимати Святыя и Божественныя совершенныя Тайны и иже суть подъ единою главою Господемъ нашимъ Іисусъ Христомъ, а подъ управленіемъ совершенныхъ святыхъ, отъ него поставленныхъ, и прочая (Больш. Кат. гл. 25, л. 120).

"Вопросъ: Что есть церковь соборная?"

"Отвыть: церковь соборная есть, понеже отъ вськъ святыхъ седьми вселенскихъ соборовъ, преданные догматы въ. пей соблюдаеми суть; свящемнословесными же пъсными и пъніи славима есть, и святыми и Божественными иконами укращаема есть, основана же бъ и утверждена св. мученикъ мощами. Въ ней же совершается и тайна Святыя и Божественныя службы, въ ней же вси върніи пріемлемъ пречистаго твла и честныя крове Христа Бога нашего, и тъмъ причастницы бываемъ дарствія небеснаго. Сице бо отъ святыхъ апостолъ предано есть намъ, и святыхъ и Богоносныхъ отецъ и того ради нарицается святая, соборная и апостольская церковь; се есть церковь соборная, яже всему Евангелію, и всему ученію вселенскихъ соборовъ въруетъ, а не части: се есть церковь соборная, яже не въруетъ въру унышленную, ниже держить тайны отъ единаго коего человъка уставленныя, но се въруетъ, и на се уповаетъ еже Господь Богъ предаде, и весь міръ соборнв похвали и пріятъ." (Больной Кат. Лист. 121.)

Теперь опять спросимъ: въ какое же православіе обратился Амвросій? Ежели расколоучители разумьють обращеніе его въ свою бъглопоновщинскую секту, то она совершенно не православная, потому что во всемъ противна Божію слову, святому божественному Евангелію. Въ истинной святой Христовой церкви необходимо должно быть священство,—и, по обътованію Христову, оно пребудетъ въ ней до самой кончины міра. Самъ Христосъ поставилъ своей церкви пастырей и учителей въ лиць святыхъ апостоловъ, сказавъ: «пасите осцы

мол, пасите агнуы мол» и даровать инъ ключи отъ царства небеснаго, сказавъ: «аминь глаголю самь: елика аще свяжете на земли, будуть связана на небеси: и елика аще разрышите на эемли, будуть разръмена на небесъхо; (Матоея 18, 18.) И паки по воскресенін своемъ: «имже отпустите гръхи, отпустянся имь: и имже держите, держатся. (10авнъ 20; 23.) И объщался пребывать съ ними до скончанія віжа, сказавъ предъ своимъ вознеселіемъ: асе азъ съ вами есмь во вся дни, до скончанія епла» (Мате. 28. 20.). Пастыри, преемники впостоловъ во единой, святой, соборной, апостельской Христовой церкви постоянно пребывали и пребываютъ, -- но въ раскольнической брглопоновщинской секть 200 льть не было истиннаго священства и до днесь не вижется. Въ ней евангельскія и апостольскія завовъданія отвергнуты, и правила святыхъ отень, на седьми вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборахъ утвержденныя, нарушены; ибо ни Бваягеліе не постановило, чтобы быть церкви безъ епископа, со одними попами, и то чужими бъглыми, и апостолы святые такой церкви не проповъдали, и святые отцы такой церкви на соборахъ не утвердияв. но даже еще строго запретили священникамъ отлучаться отъ своихъ епископовъ, и всяхъ отлучившихся -- священниковъ отъ свойхъ епископовъ, а енископовъ и митрополитовъ отъ своего патріарка анаеенъ предали. Потому бъглопоповщинская церковь не соборная, и не апостольская и не Христова, а нововыдуманная простыми мужиками, и потому она н не православная. Какимъ же образомъ: расколоучители дерзають говорить: что Анвросій отъ ереси

обратился въ православіе? Не ясно ли видно, что онъ не отъ ереси обратился въ православіе, но изъ православія совратился въ расколъ? Восточная Христова церковь греческаго благочестія соблюдаетъ все ученіе апостольское и святыхъ отецъ, всевърно хранитъ правила вселенскихъ и помѣстныхъ соборовъ, и въруетъ всему ученію евангельскому, въ ней отъ начала было и досель пребываетъ священноначаліе—четыре патріарха, митрополиты, архіепископы, епископы и прочее духовенство. А большой катихизисъ прямо пеказываетъ, что по симъ признакамъ подобаетъ познавати истинную православную Христову церковь, и которая перковь все сіе сохраняетъ, та церковь православная.

"Вопросъ: въ коихъ вещехъ состоится и содержится церкви соборныя единомысліе?"

"Отвътъ: въ сихъ особно пяти вещехъ: 1) въ согласіи православныя въры. 2) въ любви нелицеиърнъй; 3) во ученіи правомъ и 4) въ достоинствъ употребленія святыхъ Таинъ, и 5) въ чести и почитаніи святителей и пресвитеровъ; сія суть пять первъйшія вещи, прочія же по сихъ мощно исчитати (гл. 25. Лист. 121.)

Вотъ признаки истинной православной церкви, которые все въ точности соблюдаются во единой греко-восточной церкви, и поэтому она именуется единая святая, соборная, апостольская Христова церковь. Но между сонмищь раскольническихъ этихъ признаковъ совершенно не существуетъ; и потому явственно Амвросій совратился изъ православія въ расколъ, и проклявъ и отрекшись своихъ святителей восточныхъ вселенскихъ патріарховъ присо-

единился къ сектъ престыхъ мужиковъ, не имъвщихъ у себя 200 латъ никакого священноначалія и святительского сана, и быль принять въ общество ихъ бъжавщимъ отъ своего епископа попомъ, по всемъ правиламъ изверженнымъ, іеромонахомъ Іеронимомъ, который дважды проклиналъ святую православную Христову церковь и дважды переназывылся раскольническимъ муромъ. Здъсь объясню какъ это случилось. Въ первый разъ у перемазываль его раскольниковъ быглый нопъ Алексый, котораго въ 1847 году въ провздъ изъ Аоонской горы въ Сибирь я лично видель въ Яссакъ. Этотъ новъ Алексъй урожденецъ Калужской губернін, Козельскаго ухзда, такъ я мелькомъ слышалъ, но изъ какого села, это инв неизвъстно. Въ бытность свою при мъсть онъ занимался ремесломъ постыднымъ, кражею коней, и держалъ притонъ. Какимъ то образомъ это было узнано и онъ нопалъ нодъ следствіе и судъ. Раскольники узнавши его. убъдили уклониться въ расколъ и увезли его въ Стародубскія слободы, въ лужковскій посадъ, или слободу Лужки, гдъ его и присоединили къ расколу, и тамъ проживалъ онъ несколько летъ, потомъ раскольники нашли въ номъ то нечистаго, якобы его посвящаль какой-то Епископь изъ малороссіянъ, гдъ якобы обливаютъ въ крещеніи, и поэтому обраковали его; но онъ нашелъ другое пристанище. слободу Добрянку, этой слободы жители приняли его. Между тыпь какимь то образонь начальство узцало, что онъ здъсь укрывается и начало его преследовать. Поэтому онъ удалился за границу, куда въ ту пору прибъжалъ јеромонахъ Геронимъ.

Вотъ этогъ бытый понъ Алексий и переводиль Јеронина изъ православія въ расколъ. Когла Павель и Ализій привезли изъ Константичоволя быглаго и запрещеннаго митрополита Амвросія; въ бълую. Криналу, гдъ тогда проживалъ Іеронимъ, то в забоялись препоручить Іерониму переводить Амвросія въ расколь, -- потому что попъ Алексви отъ многихъ раскольпиковъ былъ зазоренъ, а бълокриничкіе думали всьхъ раскольниковъ подклонить подъ интрополята Амвросія. По этому Амвросія возили въ Въну, Ісронима подъ видомъ купца, отправили въ Москву съ бълокриницкимъ настоятелемъ, монаховъ Геронтіемъ, въ последствіи архимандритомъ, гда въ то время между раскольниками скрывамся какой то бытым ісромонахъ Масрій, который тогда и переводиль его въ другой разъ изъ раскола въ расколъ, и еще разъ перенавалъ его муромъ. Теперь, кто же сталь Іеронямь? спачала прокляль православную церковь и своего епископа, и перемазался неосвященнымъ муромъ, а потомъ проклять свой расколь бргтоновшинскій и оргаво попа Алексвя! этотъ то быглый іерононахъ Іеромимъ и перемазывалъ бъглаго митрополита Амвросія. Вотъ что дълаютъ наши раскольники простые мужики. Вотъ какое начало и основание нововыдуманиому Австрійскому раскольническому священотву! Вотъ кому Амвросій подклониль главу свою, и двив себя перемазать неосвященнымъ ичроиъ , наи лучше сказать, деревяннымъ масломъ. Кто же топерь сталь Амеросій? Оть патріархи Вселенского быль вапрещень за побъгь отъ патріарха, по правијамъ святыхъ апостолъ и соборнынъ подлежалъ

изверженію. Какъ же учители раскольническіе не устыдились сказать; что Амвросій обратился отъ ереси въ православіе? Далъе продолжають расколоучители слъдующее: "что всъ выписанныя правила касаются до внутрь круга православныхъ, а потому напрасно ты такъ всуе трудился."

Тенерь посмотрите: наконецъ сами правду отпрыли, что они не суть православные, когда совершенно отказались отъ всъхъ правилъ апостольекихъ и святыхъ отецъ седьми вселенскихъ и девяти
помъстныхъ соборовъ. Ежели вравила соборныя
насаются только до православныхъ, то кто же вы
теперь стали? Стало быть вы уже теперь сами себя
признали, что вы не православные, уже теперь вы
сами себя должны назвать или раскольниками, или
еретиками. Для чего же вы безпрестанио повторяете, что Амвросій обратился отъ ереси въ православіе, и тутъ же сами отказываетесь отъ православія? Поэтому ясно сами высказали, хотя и
не тъми словами, что Амвросій совратился изъ
православія въ расколъ.

Расколоучители продолжають оправдываться и отвычають на 28 правило святыхъ авостоль: "митронолить Амвросій ни отъ кого и никогда извержень не быль, а потому всуе ты трудился это правило выписывать. " На 32-е иравило святыхъ авостоль и на 5-е перваго собора: "митрополить Амвросій ни отъ единаго не отлучень, и въ другую спархію къ другому епископу не преходиль, а потому и эти правила до него не касиются. " На 4-е иравило Антіохійскаго собора: "сіе правило единъ разунь инветь съ 28-нь святыхъ япостоль. Эри

на сіе первый отвътъ. Ча 16-е правило того же собора: "митрополитъ Амвросій не на праздний престолъ наскочилъ, но отъ ереси въ православіе обратился, а потону и во своемъ чину, въ который поставленъ былъ, остался по силъ 8-го правила перваго собора, и 49, 70 и 99 Кареагенскаго собора. "

#### Обличеніе:

Хотя бы Амвросія и никто не запрещаль и не изверень, но самый его поступокъ извергъ и обнажиль всего священства, по всемъ правиламъ апостольскимъ и соборнымъ. Но во 1-хъ онъ дъйствительно запрещенъ былъ патріархомъ и соборопъ еписконовъ за первыя беззаконныя свои дъля, во вторыхъ: онъ не дождавшись рефенія, изъ подъ суда бъжалъ, въ третьихъ: онъ безъ вины отступиль отъ православной восточной церкви и отъ своего патріарха, ни отъ какаго собора не осужденнаго ни въ какой ереси; а потомъ вринулся въ пропасть раскола, въ которомъ 200 леть не было ин церкви, ни епископовъ. Этотъ его ноступокъ уже противенъ всему божественному писанію, самому божественному Евангелію и святыхъ апостолъ преданію, и всёхъ святыхъ отецъ ученію и правиланъ. За этотъ поступокъ правила святыхъ аностолъ и седьии вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборовъ не только извергаютъ Амвросія изъ сана, но и въчной предають анавемь. Потомь расколоучителя повторяють, что Анвросій обратился отъ ереси въ православіе. Но уже доказано было прежде, что Амвросій совратился въ расколъ отъ нравославной церкви. Наконецъ расколоучители

начали защищаться правилами, хотя прежде отъ нихъ и отказались; именно приводятъ 8-е правило первого вселенского собора, и Королгенского 49, 70 и 99. Вотъ 8-е правило перваго вселенскаго собора: "О именовавшихъ нъкогда самихъ себя чистыми, но присоединяющихся къ канолической апостольской церкви, благоугодно святому и великому собору, да по возложеніи на нихъ рукъ, пребываютъ они въ клиръ. Прежде же всего надлежитъ имъ письменно исповъдати, яко придъпятся и мослъдовати будутъ опредъленіямъ канолической и апостольской церкви, то есть будутъ въ общеніи церковномъ и съ двоеженцами, и съ падшими во время гоменія, для которыхъ и время мокаянія уставлено, и срокъ прощенія назначенъ и прочая" Но 8-е правило совершенно не касается до раскольниковъ, потому что написано 318 пастырями свитой восточной христовой церкви, и для пастырей же церкви православной. Оно научаетъ, какимъ образомъ принимать еретиковъ Новотіанъ; ибо соборная церковь, и соборъ епископовъ съ интрополитомъ, или съ патріархомъ могутъ принять отъ Новатіанъ и епископа и оставить его во своемъ санъ, или признать его хиротонію, или снова возвести по степенямъ въ первый санъ. Но зачънъ же вы расколоучителя ссылаетесь на это соборное правило, которое совершенно васъ не касается? Вы 200 лътъ неимъвшіе не только патріарха, но даже и епископа, не составляли истинной православной Христовой церкви, ибо православная церковь безъ епископа существовать на земль не можеть. Правило повельваеть приниметь по возложении рукъ, то есть, еписконамъ, а у васъ были одни попы и то бъглые и чуждые, и всъми правилами изверженные, и анавемъ преданные. Какъ же теперь на основани сего правила, могъ одинъ попъ и то бъглый принять митрополита? тогда можно было бы ссылаться на сіе правило, когда бы имъ давалось право священникамъ принимать священниковъ же, епископовъ и такъ далъе, — но правило повелъваетъ принимать только епископамъ. Равнымъ образомъ напрасно ссылаетесь вы и на правила 49, 70 и 99 кареагенскаго собора, они совершенно для васъ чужды, хотя и стараетесь привлечь ихъ на свою сторону кривыми толками.

Правиломъ 49 показуется, сколько епископовъ довлжетъ на руконоложение епископа, что очевидно къ вамъ не относится. Правило сеидесятое дозволяетъ посылать молебники къ Донатіанамъ, да приложатся къ православной церкви, но образа пріятія ихъ не опредвляеть, конечно потому, что сіе уже прежде было узаконено, и именно 8-мъ правиломъ перваго вселенскаго собора, которое какъ выше показано, вопість противу вась, а не защищаетъ васъ. Правило 99 позволяетъ епископовъ Донатіанскихъ, обращающихся къ православной церкви, принимать въ своемъ чину. Но какъ принимать? Такъ, какъ заповъдуется выше приведеннымъ осьмымъ правиломъ. А у васъ не было епископа. Обичномъ добыли вы его, совративъ отъ православной церкви въ свое неправославное общество, и сами вы не покоряетесь церкви, къ тому же обязали и добытаго обмановъ митрополита. По всёмъ этимъ обстоятельствамъ не можете защищаться какъ симъ, такъ и другими, на которыя указуете, правилами. Епископъ вашъ не епископъ, и вы какъ прежде были, такъ и теперь пребываете безпастушными овцами, — какъ прежде не составляли: такъ и теперь не составляете церкви Божіей.

Расколоучители продолжаютъ отвъчать на 15-е правило: "Амвросій самъ не быль отлучень, и отлученныхъ не принималь, а потому сіе правило не касается Амвросія." На 11-е правило: "Амвросій своего жертвенника не водружаль, но оть еретическаго къ готовому православному обратился; а потому ты и это правило всуе выписываль трудяся."

Обличеніе:

Отъ каного же еретическаго жертвенника Амвросій обратился? То только извъстно, что онъ бъжаль изъ подъ суда, отъ патріярха Константинопольскаго. Но когда же патріархъ Константинонольскій отъ благочестія отпаль и отъ православной въры, и въ какую именно впалъ ересь; и которые натріархи или епископы судили патріарха за ересь, и въ которыхъ годахъ? Не явно ли, что вы все это говорите голословно, и чистую сшиваете ложъ на святую Христову восточную церковь, равно и на патріарха Константинопольскаго, отъ котораго отступиль и бъжаль Амвросій? Теперь спросимъ мы васъ: скажите не обинуяся всю истипу: къ какому готовому православному жертвеннику пристуниль Анвросій, и кто этоть жертвенникь водружаль, кто его освящаль, или кто этоть жертвенникъ благословилъ водрузить? Патріархъ ли который, или митрополить, или архієпископъ, или епиекопъ, вы скажите не обинуяся. Воистинну скажу

ванъ, что вы сего не покажете, потому что у васъ 200 льтъ не только не было патріарха, но даже ии единаго епископа, а безъ епископа жертвенникъ водрузиться не можетъ; это доказываютъ правида святыхъ соборовъ и святыхъ отецъ. Вотъ превиде соборное что говорить: "жертвенняцы, иже въ селяхь, или въ нивахъ, или въ виноградъхъ; въ нихъ же не лежатъ мощи святыхъ мученивъ, но токмо людскій бываетъ мятежъ: и елицы же жертвонняцы отъ привиденія, и отъ суетнаго откровенія, составлени бывше, вси да расконаются." (Кареаген. Соб. пр. 84). Толкованіе: "елико же молитвенных домовъ, рекше церквей, безъ воли и безъ молитвы епископли, создано быть, въ нихъ же ни нощи святыхъ мученикъ положени быша, таковім церкви не священи суть. Сего ради ибо яже на поляхъ, и въ нивахъ, или въ виноградъхъ созидаемыя неркви, безъ води и безъ модитвы Епископди, и безъ положенія Святыхъ мощей, аще есть мощно, да расконаются, и прочая. (Кареагенского собора 84 правило.) Снова спращиваю: къ какому же готовому жертвеннику присоединился Амвросій? Не явно ли, что у васъ никакаго не было; ибо всъ Святые отцы вопіють, что безь епискода не можеть быть ни Церкви, ни жертвенника, ни священства, ни мура, ниже христіанства.

Вотъ что пишетъ Симеонъ Оессалонитскій. "Слыши ни единъ же священнодъйствовати іерей можетъ въ дусъ, или нно что дъйствовати, аще не хиротонію имать сія же отъ архіерея есть убо архіерейство чрезъ того дъйствуетъ паки іерей тайноводствъ не дъйствуетъ безъ жертвенника, сей же трезъ муро освящается, муро же чрезъ архіерея симаго совершается, тъмже кромъ архіерея ниже жертвенникъ весьма, ниже жертва, убо вся сія трезъ архіерея суть паки: никтоже крещаетъ, аще не хиротонію имать; сія же отъ архіерея, и паки не можетъ крестить безъ мура сіе же архіерейства есть. Чъмже вся божественныя тайны, и во всъхъ священныхъ архіерейство дъйствующее есть, и безъ того ниже жертвенникъ будетъ, ниже хиротонія, ниже муро святое ниже крещеніе, ниже убо христіанство, и Христовы чрезъ тое вся тайны". (Глава 75. Рукопись):

Теперь разсудите безпристрастно; тамъ гдъ 200 лътъ не имълось епископа, какой могъ существовать жертвенникъ? Не яснъе ли самаго солнца, что Амвросій, бъжавшій отъ православной церкви, попаль въ ересь, и что какъ пришель къ нустому мъсту, такъ равно и не могъ водрузить своего жертвенника внъ православной соборной церкви. Но во мнъніи раскольниковъ все свято и законно; только было бы такъ, какъ имъ хочется: имъ писаніе божественное и правила Святыхъ Отецъ не нужны. О дерзости! О безумія! А сами все еще кричатъ въ свое обличеніе: "аще кто убавитъ, или прибавитъ, да будетъ проклятъ".

Расколоучители продолжають отвъчать: на персое правило. "Сіе правило лежить на отлученнаго, а для чего же вы его нагибаете на невиннаго, и п притомъ отъ ереси въ православіе обращеннаго. Скажите намъ: возбраняють ли вамъ правила кому либо отъ ереси обратиться къ православію? Естьли и митрополить Амвросій обратился въ православіе, то чему онъ за сіе подлежитъ? естьли одинъ епископъ своимъ судомъ осудить не можетъ, то по вамей голословной клеветь, изложенной въ заключеніи, какое же право имълъ одинъ патріархъ запретить Амеросія, и когда именно запретиль, и за кажую вину, и на какомъ основаніи и на сколько времени? На все сіе просимъ показать намъ достовърные акты, а естьли сего не сдълаете, то не лежитъ ли на васъ следующій судъ: кормчая листъ 228: Аще который мірскій человькъ на епископа сплететъ какую ажу, да будетъ проклятъ". Листъ 319: "Клеветникъ же аще не показа вины, отъ области, въ ней же живетъ, да ижденется и заточится". Листъ 372: "во всяку прю и клеветы, и шепты, достоитъ князю и судіи не послушати безъ свидвтель многъ, но глаголати съ соперникомъ и клеветникомъ и шепотникомъ, аще не поставите послуховъ, якоже законъ Божій велить, пріяти туже казнь чайте, юже и на друга глаголете: Божій законъ тако велитъ, да иже сего не хранитъ да будетъ проклятъ. "А потому и просимъ васъ извинить насъ, что иы вашей голословной клеветь на митрополита Амвросія не въримъ".

### Обличеніе:

Вотъ отвътъ нашихъ ученыхъ расколоучителей, представленный въ защищение Амвросія. Снова повторяють, что онъ обратился отъ ереси въ православіе, потомъ обвиняють патріарха за то, что запретилъ Амвросія священнодъйствовать, желаютъ знать, за что именно, и могъ ли одинъ патріархъ запретить митрополита Амвросія? утверждають, яко бы запретилъ его незаконно, а потомъ просятъ

подлинныхъ доказательствъ. Потомъ начали приводить законы, что простолюдины не должны говорить ничего въ осуждение епископа. Но это ваначание ихъ совершенно здёсь не умъстно и ни къ чему не пристало; это сказано про епискола православнаго. надъ которомъ есть начальство - митриполять и патріархъ и соборъ епископовъ, и простолюдину тому, который его паствы. Но вашъ джемитроподитъ совствъ другов дело; онъ быль отъ своего патріарха и отъ собора митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ съ каоедры святительской сверженъ, и священнодъйствія запрещенъ, и недождавшись окончательнаго рашенія бажаль, и свою матерь-святую соборную восточную церковь проклядъ и вринулся въ расколъ; про этого лжепастыря и губителя душъ человъческихъ должно и говорить и писать и объявлять всему міру, что онъ не есть истинный пастырь, но волкъ и губитель, тать и разбойникъ, последнюю надежду спасенія отнявшій у заблудшихъ раскольниковъ.

А что Амвросій быль запрещень и за что именно, вто ноказаль преосвященный Платонь Аванацковичь, Епископь Будинскій, сопредвльный Босніи. Онь доказаль фактами вину и причину, за что запрещень быль Амвросій. Первое за то, что грабиль христіань своей паствы безь пощады, а второе за то, что одно христіанское семейство своимь притвененіемь принудиль отрещись христіанской віры и сділаться магометанами. За таковое его беззаконное діло отрішили его оть епархін и вызвали въ Константинополь на судь; и патріархь съ соборомь архипастырей, митрополитовь, архіенисконовь и еписконовь, при-

сутствующихъ при патріархъ, въ Святьйшемъ Сунодь. Амвросія запретили законно и праведно по правидамъ Святыхъ Апостодъ и Св. Отецъ, положенныхъ на сельми вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборахъ, и отдали подъ судъ. Но Амвросій, не дождавшись ръшенія дела, видя свою беду, бежаль къ раскольникамъ. Ежели бы онъ дождался решенія. можетъ быть и совершенно извергли бы его изъ сана святительскаго; но онъ недождавшись сего изверженія, самъ себя извергъ и обнажиль всего святительского сана своимъ побѣгомъ изъ полъ суда, ибо за этотъ одинъ поступокъ всв правида его извергають. А что онъ быль запрещень, то этому свидътель весь Константинополь, и даже самые эти два монаха раскольническів Павелъ и Алипій. Это они подтвердили темъ фактонъ, что съ понощію жида и равными джами и обманами выхдопотали изъ канцелярін патріаршей Анвросію разръшеніе, которое должно храниться и до сего времени въ Бълойкриниць, какъ законный актъ. Ежели бы не былъ запрещенъ Амвросій, то не нужно бы имъ было и хлопотать о разръшеніи и тратить большія кучи червонцевъ. Но вы хотите это запутать, и истину закрыть дожью. Скажу вамъ не ужели вы такъ безпечны сами о себъ и о своемъ свасеніи, не ужели вы не думаете отвъчать предъ праведнымъ Судіею за то, что такъ ревностно сшиваете ложь, и хотите этинь обманонъ пріобрасть большихъ посладоватедей? О! возлюбленная моя собратія! одумайтесь и вразунитесь. Здёсь прилично поместить следующее слово Святьйшаго Мелетія, патріарха Александрійского, изъ посланія къ Гедеону, епископу Львовскому, объотступникахъотъ восточной православной Христовой церкви, которымъ уподобился Амвросій. "Иже оставиша свой санъ и чинъ, и отступиша восточныя церкве, въ ней же окрещени быша, въ ней же воспитани, въ ней же научени, въ ней рукоположени, оле разумія и клятвы! не оле дерзости, ею же на свою матерь матерніи недостойніи чада дерзнуша! тін аще пребудуть во отступленіи, да будутъ не токмо низложени священнического, или святительского чина, но и отлучени и не прощени, и вив церкве Христовы, и сами они и последующи имъ. Кириллова, нослание 6. листъ 483 печат. при патріархъ Іосифъ. Лът. 7151 вотъ это писаніе буквально падаетъ на Амвросія, потому что онъ родомъ Грекъ и отступилъ отъ восточныя церкви Константинопольскія; въ ней же крещенъ бысть, въ ней же воспитанъ, въ ней же паученъ, въ ней же рукоположенъ былъ. Онъ, аще пребудетъ не только низложенъ святительского чина, но и отлученъ и не прощенъ, и внъ церкви Христовы и самъ онъ, и всв последующие ему, но и клятвамъ и проклятію подлежитъ.

## ОТДЪЛЕНІЕ 2-е.

14-е правило Святыхъ Апостолъ: "Отъ престола на престолъ не преходи, аще не тамо сущимъ лучшій и учительнъйшій мнимъ будеши, но и тако многихъ епископовъ разсужденіемъ и умоленіемъ." 35-е правило Святыхъ Апостолъ: "Не поставляти

отъ чужаго предвла, ни въ предвла аще же безъ воли того изста епископа се сотворить, съ поставленнымъ отъ него, и самъ не поставленъ." 11-е правило помъстнаго Собора Антіохійскаго: "Епископъ или пресвитеръ, или діаконъ, самъ о себъ къ царю приходя, безъ повельнія сущаго во области Митрополита, съ причажениемъ и сана да отпадетъ. 4 9-е правило Собора Халкидонскаго: "Причетниды между собою распрю имуще, аще оставльше своего епископа, къ мірскимъ судіямъ приступитъ, по правидамъ вину до пріимутъ. Причетинцы же, аще инвють что на епископа. Да ожидаютъ Собора. 20-е правило того же Собора: "Причетникъ инаго града въ друзвиъ не причтется, епископъ же чуждаго причетника пріниъ, и самъ и его же пріятъ, да ниата отлученіе. 4 13-е правило 1 и 2-го Собора въ церкви Святыхъ Апостолъ: "Аще который пресвитеръ, или діаконъ, якоже се мия, сведый своего епископа согренима, прежде суда и увъденія всёхъ епископовъ Собора отступить отъ общенія его, и не поминаеть имене его въ служба, да извержется, и всея священническія чести да будетъ лишенъ. 16-е правило того же Собора: "Ни по которому же образу да не взыдетъ кто на епископію, ея же епископъ живъ есть.

Заключеніе: "По симъ церковнымъ правиламъ Митрополитъ Амвросій не могъ отъ престола на престолъ перейти, безъ соизволенія и умоленія иногихъ еписконовъ, равно и быть поставленъ въчужомъ предълъ и епархіи, безъ воли мъста того епискова. Дерзнувый таковая и самъ не поставленъ: кольми паче съ жалобою не могъ приходити къ царю

на патріарха; за таковой его поступокъ онъ самъ себя лишилъ сана, купно и съ причащеніемъ Святыхъ Таинъ на всю жизнь. Если онъ находилъ себя правымъ отъ запрещенія, то долженъ бы былъ дожидаться суда Собора, но самовольно въ другомъ городъ, или слободъ не могъ ночитаться Митрополитомъ, страшась отлученія. Къ тому же, если онъ находилъ своего патріарха уклонившимся въ ересь и прежде суда и увъденія всъхъ Вселенскихъ патріарховъ и епископовъ отступилъ отъ него и не сталъ поминать въ службъ имени его, то посему самъ себя лишилъ сана, въ которомъ находился и остался простымъ инокомъ."

Расколоучители на это отдъленіе отвъчали: На 14-е правило Святыхъ Апостолъ: "Митрополитъ Анвросій не на престолъ перешель, но обратился отъ ереси въ православіе. На 35-е правило Святыхъ Апостоль: "Въ случав крайний нужды, въ чужихъ епархіяхъ и одному епископу епископовъ поставлять достойно и праведно, о чемъ зри новопечатную жнигу: Панятникъ древней христіанской церкви, Томъ 1. гл. 5. стр. 52. С... Петербургской нечати, 1829 года." На 11-е правило помъстнаго Антіохійскаго Собора отвъта нътъ. На 9-е правило Собора Халкидонскаго: "Митрополитъ Амвросій съ причтомъ никогда ни жакого спора не имъгъ, и мірскимъ властемъ ни на кого не жаловался; а потому всуе вы на него сів правило приводите. " На 20-в правило того же Собора: "Митронолить Амвросій наъ града во градъ не переходилъ; но перешелъ отъ ереси въ православіе, что соборныя правила не только не возбраняють, но и повельвають. О чень эри въ прочитанной тобою Коричей. 1) собора правила 8-е 2) собора правило 7-е, 6 собора правило 95-е, Лаодикійскаго собора 7, Кареагенскаго собора 47, 69 и 99. Василія Великаго 1, 5 и 47, такожде; глава 61 и глава 70-я." На 13-е правило 1 и 2 собора, въ церкви Св. Апостолъ: "Митрополитъ. Амвросій отлучился не за гръхъ, но за ересь, что ость законно и правильно, о чемъ зри тогоже собора правило 15; Никона черныя горы слово 46, Іосифа Волоколамского слово 12-е. На 16-е правило 1 и 2 собора отвъты: "Митрополитъ Амвросій, какъ вамъ не безъ извъстно, не отъ престола на престолъ, но отъ ереси въ православіе ушель, но для переходу отъ ереси въ православіе, избранія и умоленія епископскаго не требуется; вы и сами всю кормчую на сивозь произи, а сего правила отнюдь не нашли, а потому и вынуждены были, и иномъ насиловати на свой разумъ; но сіе писаніемъ воспрещается извольте слушать: подобаше убо, якоже предрахъ, отцемъ последующимъ; ино что разумети, паче установленныхъ ими, ниже собирати реченія изъ писаній о иномъ и иромъ глаголемая насиловати тъхъ ко иному разуму, да волю нашу поставятъ, якоже творить датынымикъ Николай, смотрите и вы латывыщику Николаю не уподобитесь."

### Обличеніе:

Все однимъ и тъмъ же тономъ продолжаютъ отвъчать, расколоучители и безпрестаннымъ повтореніемъ, что на Амвросіт не лежитъ ни одного соборнаго правила, и что Амвросій обратился отъ ереси въ православіе. Вотъ таковы раскольники! и вто еще самые расколоучители, высшій ученый

кругъ, -- а съ невъжею-то что будешъ говорить? ты что ему ни говори, что ни приводи изъ писаній, а онъ твердитъ одно, да и только: отъ ереся въ православіе, а больше нячего не понимаетъ, и на всв правила Апостольскія и Соборныя одинъ ответь: что эти правила Амвросія не касаются, ибо онъ перешель отъ ереси въ православіе, а отъ какой ереси именно, объ этомъ ни слова, и въ какое православіе и сами не пошимають. Здісь, въ этомъ отвътъ расколоучители говорятъ, что Амвросій бъжалъ отъ патріарха не ради гръха, но за ересь. Снова спрашиваю: въ какой же патріархъ находился ереси и когда впалъ въ ересь, и кто ересь эту судиль, и на какомъ соборъ? Ежели бы онъ и двиствительно впаль въ ересь, то должень бы быть судимъ православными тремя патріаржами, и сонмошъ святителей соборнъ, а одинъ митрополитъ, томужъ запрещенный, судить патріарха не могъ. Натъ! Амвросій бажаль отъ патріарха не за ересь, но ради двухъ причинъ: первое, чтобы избъжать правосудія и наказанія Соборовъ, а второе: польстился на раскольнические червонцы, а что касается до въры, то, онъ безъ сомнънія, совершенно не понималь, въ чемъ заключается вера раскольниковъ, да едва ли въ живни когда и слышалъ, что въ Россіи есть расколъ.

## ОТДЪЛЕНІЕ 3-е.

29-е правило Святыхъ Апостолъ: "Иже епископъ, или попъ, или діаконъ инвијемъ пріялъ будетъ санъ, да извержется самъ и святивый его." 17-е правило

перваго Вселенскаго Собора: "Иже лихву, мзду пріемлетъ, по сему правилу, чуждъ есть церкве, и изверженъ будетъ отъ сана. 4 2-е правило 4-го Вселенского Собора: "Купуяй и продаяй поставленія, даже и до церковнаго ключаря, своихъ степеней да отпадутъ: ходатайствующій же, причетницы убо сана да отпадуть: мірстій же человъцы и черноризцы, да будутъ прокляти. 22-е правило шестаго Вселенскаго Собора: "Епископъ, пресвитеръ и діаконъ и всякъ причетникъ поставленъ бывъ на мадъ, да извержется и съ поставльшимъ его. 4 57-е правило сельмаго Вселенскаго Собора: "Хвалящінся яко дарованія ради златнаго вотчтени быша въ церковь, запрещеніе да пріимуть; поставленныхъ же по мадъ отсъцати отъ общенія. 49-е правило Василія Великаго: "Поставляющій на мадъ, сице умудряють дъло, понеже не пріемлють мады прежде, ни купно съ поставленіемъ, но послъ же вземлютъ, мзда же и взятіе есть, иже коли бо взяти что се же сребролюбія дъло сребролюбіе же идолослуженіе есть. "

## Заключение на 3-е отдъление:

По симъ правиламъ митрополитъ Амвросій, рукоположившій вмъсто себя, при своей жизни, на свое
мъсто Кипріана Тимовъева въ епископа, подлежитъ
изверженію самъ и съ поставленнымъ Кирилломъ.
Къ тому же еще, онъ по контракту нанялся у
старообрядцевъ служить и поставлять епископовъ и
священниковъ; а таковыя его поступки священныя правила сопричисляютъ къ идолослуженію, и
всъхъ тъхъ, которыхъ онъ поставилъ, извергать
повельваютъ, и съ поставлышимъ ихъ, равно и тъхъ,

Digitized by Google

которые будутъ учавствовать, или ходатайствовать, сего священнаго сана да отпадутъ, мірстін же и черноризцы да будутъ прокляти.

Расколоучители на сіе отвъчали на 29-е правило Святыхъ Апостолъ: "Если цареградскій и прочіе патріархи ставятъ за деньги, что есть симонія, а тому какъ греческая церковь подлежитъ имутъ симоніаства. А митрополить Амвросій за деньги ни кого не поставиль, то этоть же рокь на вась, а не на Амвросія". На 17-е правило перваго Вселенскаго Собора: "Митрополитъ Амвросій въ процентъ денегъ не отдавалъ, и лихвы ни съ кого не бралъ. А потому мы и имъемъ право вамъ сказать: горе вамъ глаголющимъ на праведнаго беззаконіе. 4 На 2-е правило 4 Вселенскаго Собора: "Вы на Амвросія ложною клеветою наводите проклятіе, на главу вашу лжа обратится. Оружіе ваше въ сердце ваше, о чемъ благоволите видъть въ кормчей, на листу 662. " На 22-е правило 6-го Вселенскаго собора: и на 5 Вселенскаго 7 собора. "Амвросій поставленъ вашимъ патріархомъ и въ вашей церкви, и естыи на мадъ, то извергайте прежде вашего патріарха, тогда уже и Амвросія; однако Амвросій естьли и на мадъ поставленъ вашимъ патріархомъ; то за обращеніе его въ православіе не подлежить изверженію, а остается въ своемъ чину; ибо Тарасій отъ иконоборцевъ на мадъ хиротонисанныхъ принималъ въ своихъ чинахъ. О чемъ зри Баронія, лето Господне 787-е чис. 12." На 89-е правило Василія Великаго: "Митрополитъ Амвросій не на мадъ хиротонисанъ, но достоинъ быль сего сана, а потому соборнь избранъ и поетавленъ въ митрополита босанскаго. О'чемъ изволите видъть въ ставленной его грамотъ. За симъ образумьтесь дживіи, и противу совъсти не лгите. Въ вышеписанныхъ правилахъ о поставляющихъ на свое мъсто не упоминается ни слова, а потому и совътуемъ вамъ всуе не трудиться. Трудно вамъ противу рожна пратися. Вспомните, яже Богъ строитъ, человъкъ разрушить не можетъ. А что вы клевещете на контрактъ, въ томъ вамъ однюдь върить нельзя, о чемъ благоволите видъть въ правилахъ Святыхъ Апостолъ 75-е; 2 собора 6-е, 4 собора 21-е; Кареаг. 129-е.

Обличеніе:

Здесь говорится не о патріарх в Константинопольскомъ, а только объ одномъ Амвросів. Первое двло Амвросія беззаконное то, что онъ за деньги купиль разръшение въ канцелярии патріаршей, хотя и незаконное. Второе за мзду со условіемъ платы 500 червонцевъ въ годъ продалъ православіе и нанялся у раскольниковъ, по законному контракту, съ котораго копія 1846 г. привезена на рогожское кладбище; каковую копію всв раскольническіе представители читали; но когда уже начали контрактъ критиковать, тогда уже его прибради; но въ бъдой Криниць должно быть и до нынь хранится, какъ законный документъ, а наипаче его долженъ хранить митрополитъ Амвросій, хотя и находится въ заточеніи, потому что по нему получаетъ себъ жалованье. И вамъ несовъстно лгать, что якобы эта клевета? Но вотъ я васъ обличу: въ Гуслицахъ, въ одномъ знатномъ семействъ, близкомъ ко всъмъ вашимъ лжеепископамъ, хранится копія съ подлин-3\*

наго контракта, который я читаль, и воть здъсь помъщу подлинникомъ этотъ контрактъ! Условіе сдъланное бълокриницкаго липованскаго монастыря Алимпія Милорадова, и Павла Васильева съ Амвросіемъ митрополитомъ.

Во имя Отца и Сына, и Святаго Духа Аминь.

Мы нижеподписавшіеся — бывшій греческой религін, Босницкой митрополить Амвросій, нынь по увольненію на свободномъ жительствъ находяшійся въ царъградъ, и депутаты бълокриницкаго монастыря, состоящаго въ буковинъ, Алимпій Милорадовъ, и Павелъ Васильевъ учинили сіе условіе въ томъ, что я митрополить Амвросій, не желая далве провождать жизнь свою праздно, и не по нуждъ, ни по какой страсти, но по чистой своей совъсти согласился съ вышереченными депутатами, согласно данному имъ высочайшему указу, и во исполнение глаголь іса Христа, изреченныхъ въ притчъ о духовномъ производствъ: куплю дъйте, дондеже пріиду, и паки, не вжигаютъ свътильника, и поставляютъ его подъ спудомъ, заблагоизволилъ поступить въ старовърческую религію, въ сущемъ званіи митрополита надъ всвии духовными лицами, и мірскими людьми, состоящими во оной редигіи верховнымъ пастыремъ. И притомъ обязуюсь, по прибытіи въ бълокриницкій монастырь, учиня церковное присоединеніе, согласно правиламъ Святыхъ Отецъ, неотлагательно поставить тамъ въ намъстника себъ другаго архіерея, такъ какъ дозволено имъ Высочайшимъ указомъ. Мы же монастырскіе депутаты, Милорадовъ и Васильевъ, обязуемся по данному намъ отъ монастыря довърію, по прибытіи Его Высокопреосвященства, Господина Митронолита Амвросія въ бълокриницкій монастырь, содержать его на всемъ
монастырскомъ иждивеніи, во всякомъ спокойствіи
и удовлетвореніи, и затъмъ еще обязуемся ежегодно
платить ему по пяти сотъ червонцевъ въ годъ, во
всю жизнь его, съ тъмъ что Его Высокопресвященство долженъ у насъ все законно исполнять по
правиламъ святыхъ отецъ, — согласно монастырскаго
устава безъ нарушенія. Константинополь. 16 Апръля, 1846 г.

Сіе условіе учинили въ двухъ экземплярахъ, дабы хранить содержаніе онаго съ объихъ сторонъ свято и ненарушино, въ върность чего своеручно и подписуемся.

На подлинномъ подписано тако:

Митрополитъ Амвросій руку приложилъ.

Депутаты, Алимпій Милорадовъ инокъ руку при-

Павелъ Васильевъ инокъ руку приложилъ.

А немъцкой переводъ точный съ сего условія для Императора переведенный на особомъ листу, оставленъ въ Краизамтъ при дълъ. Это есть дополненіе къ условію за простую бумагу приложена,

30. М.П. Вънъ.

Сіе условіе я списалъ подлинникомъ съ тетрадки, писанной раскольниками церковными буквами. Съ начала они этимъ контрактомъ хвалились, но теперъ хранятъ какъ великую тайну, я еще объщался въ 1856 году отыскать сіе условіе, но едва отыскалъ въ 1862 году.

Теперь изъ этаго контракта видно, что когда Павель и Алимпій сманивали Амвросія, дело просовершенная торговля. Завсь о MCXOMMAO какъ Евангелін и о правилахъ соборныхъ и помину нътъ, также и о въръ и о догиатахъ; тутъ одна была пъль: одни старались какъ бы сманить Амвросія, а онъ старался какъ бы ускользнуть изъ подъ суда патріарха и по больше взять червонцевъ. Въ условіи не помянуто, но извъстно, что Амвросій взялъ въ бълую Криницу съ собой и сына своего съ женой его и дътьми, еще и сыну выговорилъ, чтобы платили 100 червонцевъ въ годъ, и на это согласились. Вотъ на чемъ основано раскольническое Австрійское священство, эта какая то странная театральная игра; тутъ ни слова о томъ, пріятно ли сіе Богу, или нътъ, согласно ли со Словомъ Божіммъ и съ правилами Апостольскими и соборными; этого имъ какъ бы не нужно знать, -- а только одно имъютъ въ виду было бы по нашему, какъ мы хотимъ.

Вотъ какимъ образомъ у раскольниковъ основываются церкви и возникаютъ новыя секты. Вздумали два вътреные, мнъ лично извъстные, монаха, да и основали свою церковь, еще въ сообщники пригласили запрещеннаго митрополита, да жидовина, и начали основывать новую въру, и торговаться на деньги, сладили съ жидовиномъ факторомъ и условіе заключили. Вотъ вамъ и въра новая и церковь съ новымъ чиномъ. А раскольники простой народъ, какъ слъпыя овцы, безусловно всему этому покорились и признали справедливымъ. На что имъ писаніе и правила? Это только касается до внутрь круга православныхъ; а мы въ нуждъ, намъ все

свято, что ни сдълаемъ; ибо мы не подъ закономъ церковнымъ, но подъ благодатію, и вотъ этимъ то своеволіемъ и самовластіемъ всю церковь разрушили и всв правила Апостольскія и Соборныя нарушили. Но то удивительно, сами все кричатъ: аще кто убавитъ или прибавитъ, анаема да будетъ; а сами не прибавили и не убавили, но все до основанія разрушили, а думаютъ, что у нихъ все свято.

## ОТДЪЛЕНІЕ 4-е.

1-е правило Святыхъ Апостоловъ: "Два или три епискона, поставляютъ епископа." Толкованіе: "Три убо епископа безъ всякаго изврта должни суть поставляти епископа и да не будетъ изверженъ. " 76-е правило Святыхъ Апостолъ: "Епископъ умираяй, епископа въ себе мъсто не можетъ поставити. " 4-е правило перваго Вселенского Собора: "Епископъ, отъ всъхъ епископовъ сущихъ во области поставляется, аще ли же ни, обаче отъ трехъ, прочинъ же писаніемъ сложившимся." 13 е правило Кареагенскаго Собора: "Старвишему повельвшу, и тріе епископа поставляють епископа. 49-е правило того же Собора: "Не менье трехъ епископовъ на поставление епископа довльютъ." 23-е правило Антіохійскаго Собора: "Епископъ хотя умрети да не поставитъ иного епископа въ себе ивсто, тому бо умершу, соборъ имъющихъ власть, достойнаго да поставятъ. "

На 4-е отдъление заключение:

По симъ правидамъ, митрополитъ Амвросій не могъ безъ извъта поставить въ мъсто себя, при своей еще жизни, другаго епископа, и при томъ одинъ; это дъло принадлежитъ собору, имъющему власть поставлять достойнаго.

На 4-е отдъление отвъты раскольниковъ:

Преподобный Никопъ черныя горы, въ словъ второмъ пишетъ: яко есть иже заповъдю заповъдь отражая добръ не во свое время пріемлемо, на злое происходитъ, не отъ естества своего, но не отъ разсужденія пріемлющихъ; такъ что и вы правила временъ свободныхъ нагибаете во опроверженіе на нужной случай, но всуе трудитесь, и кромъ постыдной страсти ничего себъ не обрящете, итакъ отвътствуемъ на первое.

Въ случав нужды одинъ епископъ епископа или епископовъ поставлять можетъ. О чемъ зрите въ минеи четьей, іюня 22 день въ житіи Евсевія Самосатскаго; прологъ и минея четья сентября 12 дня, житіе Автономово, Маргаритъ въ житіи Златоустаго 158 листъ, книга Кириллова, Мелетіево посланіе 6; книга о въръ глава 23.

Тако же и на новое ивсто въ случав нужды, поставляли. О чемъ зри въ минеи четьей декабря 15 дня въ житіи Стефана сурожскаго, и святцы съ житіями 28 октября, и тоже писано въ четьей минеи. Сім правила въ свободное время не дозволяють, а въ нужное время отнюдь не противоръчатъ, выискана самымъ доказательствомъ.

#### Обличеніе:

Вотъ расколоучители Апостольскія и Соборныя Святыхъ Отецъ правила чёмъ думаютъ испроверг-

нуть! Больше нечего было и сказать имъ, но ж сказаннымъ на Святыхъ солгали и ихъ оклеветали. Во первыхъ ободгали Никона черногорскаго, якобы учившаго, что и Евангельское учение могло ослабъть, что и самое основание церкви могло бы поколебаться, и даже разрушиться, какъ дунаютъ это расколоучители, -- и что въ такую нужду попуститъ Господь прінти церкви своей, что можно всь правила и постановленія Апостольскія и Соборныя самовольно разрушать, и самое Божіе слово, какъ не могущественное испровергать. О дерзости и невъжества и безумія! видно позабыли слово Христа Спасителя, что церковь Христова такъ кръпко основана, что и врата адовы никогда ея не одольють, и что съ настырями церкви Самъ Христосъ объщался быть до скончанія въка. Св. Апостоды назвали главою церкви Самаго Христа, а потому церковь есть собственное тело Христово. Такъ ножетъ ли къ Христовой церкви что либо прикоснуться вредное, которое бы могло поколебать ея основаніе? Самъ Господь сказадъ, что Его слова суть въчно непоколебиныя: небо и земля мимо идеть, словеса же моя не мимо идуть. А что правила Апостольскія и Соборныя Святыхъ Отецъ въ церкви Христовой всегда должны уважаться на равит съ Евангеліемъ, о семъ ясно показано въ коричей, въ предисловіи: правила Святыхъ славныхъ и всехвальныхъ Апостолъ, и Святыхъ вселенскихъ великихъ седьми Соборовъ, и помъстныхъ девяти, церковь Вожія не меньше Евангелія почитаетъ, лист. 60 на оборотъ. Святый же Апостолъ Павелъ вотъ что пишетъ о апостольскомъ своемъ ученім и о правилахъ; чуждуся, яко

тако скоро предагаетеся отъ звавшаго вы благодатію Христовою. Но и аще мы, или Ангель съ небеси благовъстить вамь паче, еже благовъстижомь вамь, анавема да будеть; яко же предрекохомь, и нынь паки глаголю: Аще кто вамь благовъстить паче еже пріясте, анавема да будеть. Галатомъ зач. 199.

Вотъ какъ Святый Апостолъ Павелъ подтвердилъ ненарушимость Евангельскаго и Апостольскаго ученія и правиль; опъ предаль вічной анавемь всъхъ разрушающихъ Апостольское учение и правила, а кольми паче испровергающихъ Евангельскія слова. Но наши расколоучители эти страшныя Апостольскія угрозы ни во что считають; для нихъ нарушать правила, оболгать Святаго отца ни чего не стоитъ, какъ и оболгали сего Отца, Никона черной горы. Сей преподобный Отецъ въ своемъ "изложенін" разсуждаетъ, что христіанамъ подобаетъ даже до кончины въка хранити правида помъстныхъ же и вселенскихъ соборовъ, и яко аще кто нъкая отъ Божественныхъ правилъ истощавати, и возбраняти начнетъ, повиненъ есть по таковому правилу и запрещеніе пріниати. Вотъ подлинныя слова Никона: "аще что инако ивкако кромв сихъ всвхъ мудрствуетъ кто, или глаголя, или толкуя, или паче истиннъе рещи развращая по прелести своего ума, -яко мню смотрительнъ творя; не малу бъду ради всъхъ сихъ на ея привлечетъ." Ниже: "глаголетъ бо Божественный Апостолъ о сихъ, аще кто вамъ благовъствуетъ, паче еже пріяли есте, анавема да будетъ. Зрити ли, яко не токио Апостоломъ, но и тону самому Ангелу съ небесе возбраняетъ къ вящшему много опасству и утверженію. - И ниже:

симъ сице засвидетельствованнымъ, намъ радующимся о нихъ, якоже обрящетъ кто корысть многу, любезнр сожественная правила вр небсрхр обремлемр и совершенно тъхъ завъщание и непоколебимо утверждаемъ, и изложенныхъ отъ святыхъ духовныхъ трубъ всехвальныхъ апостоловъ, и иже отъ Святыхъ вселенскихъ соборовъ, и помъстныхъ собравшихся о изложеніи таковыхъ запов'яданіи и изложеніи и инъхъ Святыхъ Отепъ нашихъ. Отъ единаго бо вси и тогожде Духа озарени бывше, повельша яже на пользу: и ихъ же убо сіи Святіи проклятію предаша, и мы проклинаемъ: и ихъ же отлученію, и мы отдучаемъ: и ихъ же запрещенію предаціа, и мы такожде предаемъ и прочая (Кормчая гл. 71. л. 638 и далве). Вотъ и зри безпристрастный читатель, какаго ревностнаго хранителя правиль Апостольскихъ и Соборныхъ оклеветали наши раскольники. Никонъ повелъваетъ всевърно хранить правила. толковать ихъ такъ, какъ они протолкованы, и ни по какой нужде криво не толковать ихъ, -- а раскольники утверждають, будто онъ одобряеть иное правило отминять по какой то инимой нуждь. Какой же теперь ихъ отвътъ на предложенный вопросъ? Выходитъ тотъ, что по Никону Черногорцу, два или три епископа непремѣнно да поставляютъ епископа. Хотъли ниспровергнуть сіе правило, а на самонъ двав только болве скрвпили его. Потонъ начали приводить ложные приивры, чтобы защитить ложь свою. Вотъ первый примъръ: оболгали Евсевія Саносатскаго, что яко бы Святый сей отецъ руко. подагаль одинь епископовь, и темь нарушиль правила Апостольскія и Соборныя, но солгали на

Святаго отца, ибо исторія о Святомъ Евсевів, вотъ что говорить:

Въ такое лютое время Евсевій Святый, утанвъ санъ свой святительскій, — въ воинская-же облекшись, обхождаше Сирію, Финикію и Палестину, утверждая христіаны во святой въръ, и идъже аще обрътоша церковь безъ служителей, поставляще іереи и діаконы, и прочія клирики, а индъ и епископы постави отъ тъхъ, ихъ же обрътъ отметающихъ аріевы догматы, мудрствующихъ же православная.

(Изъ житія Святаго, четьи иннеи 22 іюня:)

Здъсь очень ясно говоритъ исторія, что іереи, и прочіе клирики поставляще, то есть хиротонисаше, а епискоковъ не рукополагалъ, и только гдв находилъ готовыхъ крыющихся, отметающихся аріевы ереси, праздными безъ паствы, тъхъ поставляль на престолы въ тъ мъста, которыя не имъли епископа. А Блаженный Осодорить въ своей исторіи о Евсевів Самосатскомъ пишетъ сльдующее: этотъ Евсевій узнавъ, что многія церкви лишены пастырей, облекся во одежду воина, возложилъ на главу Тіару, и въ этомъ видв прошель Сирію, Финикію и Палестину, рукополагая пресвитеровъ и діаконовъ и пополняя духовенство другими церковными чинами; а когда встрвчалъ единомысленныхъ съ собою епископовъ, то дълалъ ихъ предстоятелями тёхъ церквей, которыя имёли нужду въ предстоятель. (Исторія Өеодорита, книга 4, глава 14, стр. 256, издан. 1852 г.).

Вотъ что говорятъ историки о Святомъ Евсевів; но расколоучители клевещутъ на него предъ всвиъ

міромъ. Я еще приведу здівсь во свидітеля историка западнаго Баронія. Онъ о Евсевів Самосатскомъ говорить слідующее: той Евсевій видя многія церкви вдовствующія безъ пастырей,—утаися во одеждахъ воинскихъ, и прохождаше Сирію, Финикію и Палестину, поставляще іереевъ и діаконовъ, и иныя слуги бы полезныя вірнымъ совершая. Сіе же въ толикой нуждів не возбранно біз въ чуждихъ епархіяхъ. Духу Святому подвизающу Его сердце къ таковой службъ. Бароній літо Господне: 370, лист. 322, част. 1, и этотъ историкъ о епископахъ даже и не упомянулъ, но сділаль оговорку о томъ, что не должно бы Евсевію въ чужихъ епархіяхъ іереевъ и діаконовъ хиротонисать.

Какъ же сибютъ расколоучители клеветать на Святаго Евсевія Самосатскаго?

Еще расколоучители говорять о Святомъ Автономь, что яко бы онъ одинъ рукоположилъ епископа
Корнилія. Но въ житіи его бказано, что одинъ
поставилъ, то есть, опредълилъ, но не сказано, что
одинъ рукополагалъ или хиротонисалъ; опредълить
онъ могъ и одинъ, но рукоположить одинъ не могъ,
потому что это возбранено правилами, нарушить
которыя Святитель Божій ни какъ не могъ, какъ
върный преемникъ и ученикъ Апостольскій. Если
въ житіи и не сказано прямо, что рукопологалъ не
одинъ, то потому, что всёмъ извъстное дъло, что
хиротонія святителей не однимъ производится. И
такое выраженіе и до нынъ употребляется: что такой
то патріархъ, или митрополитъ хиротонисалъ такаго
то епископа,—но хиротонія епископовъ производится

за всегда соборомъ святителей. Итакъ и Святаго Автонома расколоучители оболгали клеветою.

Потомъ расколоучители напали и на вселенскаго учителя и Святителя Іоанна Златоустаго, что яко бы этотъ Святитель одинъ хиротонисалъ епископовъ. Можно ли этому повърить, чтобы вселенскій патріархъ, имъвшій при себъ много Святителей, да еще въ самое спокойное время, когда была православная церковь господствующею, сталъ хиротонисать одинъ, и такимъ образомъ нарушать Апостольское правило такожде и собора перваго? Это явная ложь. Вотъ какую статью приводятъ расколоучители въ доказательство, что Святый Іоаннъ Златоустый одинъ рукополагалъ святителей. Это происшествіе было въ Кокосахъ.

Видъвши же вси людіе тін, еже сотвори Іоаннъ преславное то чудо, въроваша вси въ Господа нашего Іисуса Христа, и крестишася множество людей безчисленное. Святый Іоаннъ постави имъ седьмь епископовъ, и множество пресвитеровъ и діаконовъ, яко же довлъти лучемъ тъмъ на службу церковную.

Хотя Святый и обратиль многихъ ко Христовой въръ, и поставиль имъ седьмь епископовъ и множество среевъ и діаконовъ, но для чего же ему одному посвящать, когда въ Кокосахъ уже находился еще прежде Іоанна, свой епископъ Адельфій, у котораго Святый Іоаннъ Златоустый имълъ пребываніе? Безъ всякаго сомнънія, перваго епископа Святый Іоаннъ посвятиль вмъстъ съ Адельфіемъ; а втораго и слъдующихъ въ соучастіи новорукоположенныхъ. Не сказано такъ—скажете вы, — но такъ думать и говорить гораздо основательнъе, чъмъ какъ вы думаете и говорите. Святый Іоаннъ Златоустъ всегда

стоялъ за правду, — какъ же самъ могъ поступать не по правдъ? И какъ враги его, желавшіе низверженія его, и для сей цъли изыскивавшіе разныя причины, не обратили вниманія на то обстоятельство, что онъ нарушилъ Соборныя правила, — если бы, какъ вы полагаете, онъ точно нарушилъ ихъ? О! Святителю Отче Іоанне Златоусте! много ты въжизни своей претерпълъ скорбей и клеветы ложной, но и по смерти твоей не оставляютъ тебя въ покоъ наши расколоучители, но возносятъ на тебя ложныя клеветы.

Потомъ напали расколоучители ложною клеветой на Мелетія, патріарха Александрійскаго, что яко бы онъ повельваетъ хиротонисать епископа одному епископу, вопреки правилу Апостольскому, тогда какъ Мелетій пишетъ совсьмъ противное. Вотъ его слова: повельваемъ собравшимся прочее епископамъ православнымъ многимъ, аще мощно, аще ли же ни, не менье тріемъ, по законоположенію Отецъ 4-му иже въ Никеи, 318 и по 9-му иже въ Антіохіи и по 13-му и 52-му иже въ Каррагенъ. И жребіемъ бывшимъ митрополитъ прежде да будетъ рукоположенъ, иже отъ пребывшихъ во благочестіи епископовъ. О семъ зри въ книгъ называемой Кирилловой, Мелетіево 6 посланіе, листъ 485 на оборотъ, печати 7. 152 года, при патріархъ Іосифъ.

Расколоучители также напали лживою клеветою на Өеофана, патріарха Іерусалимскаго, что яко бы онъ, бывши въ Россіи, въ Кіевъ посвятилъ и хиротонисалъ одинъ митрополита и епископовъ, въ доказательство чего приводятъ сіе свидътельство изъ книги о правой въръ, гдъ написано слъдующее: "въ то самое время,

недовъдомыми своими судьбами, прислати въ русскую землю благоволи (Богъ) патріарха Іерусалимскаго, превеликаго о Бозъ Господина Отца Ософана, иже въ лъто 1620 въ Кіевъ пріиде, и отъ короля его милости пребыванія покойнаго волю пріятъ, прошеніемъ благочестивыхъ, обоего сана духовнаго и мірскаго, мужей святыню вознеслъ, митрополита и епископы рукоположи. (Книга о правой въръ гл. 23, лист. 214 на оборотъ.)

Вотъ какъ расколоучители обманываютъ простой народъ. О! Заблудшіе, очувствуйтесь, и воспряните! Подумайте, неужели патріархъ прівхаль въ Россію одинъ! Патріархи путешествуютъ со свитой, въ которой бывають и епископы. Воть на сіе ясное доказательство. Прежде Өеофана прівзжаль въ Россію Іеремія, патріархъ Константинопольскій, и ему сопутствовали: Іеровей, митрополитъ Мономвасійскій, и Арсеній Архіепископъ Еласонскій, и иніи мнози отъ честныхъ обителей архимандриты и Итумени (зри кормчую, л. 10 на оборотъ). – Да еще, неужели вы не видали, что въ той же главъ сказано было прежде, что въ Польшв въ это самое время оставались два православныхъ епископа: Гедеонъ Болобанъ, епископъ Львовскій и Михаилъ Копистенскій, епископъ Премысльскій. Безпременно оба они встръчали патріарха на границъ и сопровождали до Кіева, и совътовавшись соборнъ рукополагали митрополита и епископовъ. Если не сказано объ этомъ въ книгъ о Въръ, но такъ непремънпо дъло происходило. Требовалось Соборное разсуждение о избраніи митрополита и епископовъ: Патріархъ не могъ знать, кто ревнитель православія, и въ этомъ

случав долженъ былъ основаться на постороннемъ показаніи, а достовърнъйшими и были Гедеонъ и Михаилъ. Было соборное посвященіе—какъ требуется правилани, —и умолчено объ этомъ по укоренившемуся обычаю упоминать только о первостоятеляхъ. Написано, что патріархъ Іеремія рукоположилъ перваго Московскаго патріарха Іова, но при его посвященіи присутствовали: 5 митрополитовъ, 6 архіепископовъ и епископовъ русскихъ однихъ. Подобно сказано, что и Өеофанъ патріархъ Іерусалимскій посвящалъ Филарета Никитича, патріарха Московскаго, тогда какъ со всей Россіи были собраны на это торжество митрополиты, архіепископы и епископы, и присутствовали при этомъ поставленіи.

Вотъ на какихъ лживыхъ основаніяхъ утверждается весь нашъ расколъ. Но то особенно удивленія достойно, что имъ позволяетъ совъсть такъ лгать на святыхъ, да еще предъ цвлымъ міромъ. Это свойственно только такимъ людямъ, которые уже не имъютъ никакого попеченія о спасенія, людямъ ожесточеннымъ и отчаяннымъ. И такимя то дожными доказательствами хотым расколоучители испровергнуть всв правила Апостольскія и Святыхъ Отецъ на седьми Вселенскихъ и девяти помъстныхъ Соборахъ положенныя. То удивительно, что все еще кричатъ и прельщають простой народъ: аще кто прибавить, или убавитъ, анаоема да будетъ; а сами расколоучители не только прибавили или убавили, но всв правила Апостольскія и соборныя совершенно нарушили и испровергли, и не только правила Апостольскія и соборныя, но и самое слово Божіе испровергли, н все для нихъ это ничего.

Digitized by Google

## ОТДЪЛЕНІЕ 5-е.

30-е правило Святыхъ Апостолъ: "Аще кій епископъ мірскихъ князь людей помощію пріиметъ церковь, да извержется и отлучится." 13-е правило Лаодикійскаго Собора: "Не избранъ епископъ, иже мірскими человѣки избранъ будетъ." 2-е правило Сардійскаго Собора: "Аще кто отъ града во градъ прешедъ, и молвы творитъ, отъ народа пріимая себъ поборника, да глаголютъ: желаемъ и молимся, да будеши намъ епископъ; той ни на самой кончипъ не причастенъ." 3-е правило 7-го Вселенскаго собора: "Всякое избраніе и поставленіе бывающее отъ мірскихъ властителей не твердо есть."

На 5-е отдъленіе, — заключеніе:

По силь сихъ правилъ митрополитъ Амвросій, мірскихъ людей избраніемъ и помощію иновърскихъ властей пріявшій церковь и епископію, не есть енископъ, къ тому же самовольно пришедъ въ чуждую область-въ бълокриницкую слободу молву сотворилъ и огласивъ въ ереси своего патріарха и всъхъ прочихъ патріарховъ и епископовъ, отрекся святой, соборной и апостольской восточной церкви, за что умоляемъ былъ отъ жителей бълокриницкихъ, чтобы былъ у нихъ митрополитомъ. За каковый учиненный имъ поступокъ вышепомменованныя правила лишаютъ его на всегда священства, и при самой его кончинъ лишаютъ даже причащенія святыхъ таинъ.

Замъчательное дъло, какъ происходило отречение Амвросія. Онъ это сдълаль по убъжденію бълокриницкихъ иноковъ Алимпія и Павла, которые не знали по гречески, а митрополитъ Амвросій ни одного слова по русски. Такъ мимикою между собою поръшили, что вся греческая, восточная, канолическая, апостольская, соборная Христова церковь находится въ отступленіи и ереси. Къ сильнъйшему же убъжденію Амвросія въ неправославіи греческой церкви ему предложено было отъ нихъ каждогодное награжденіе по 500 червонцевъ. Такимъ образомъ Амвросій и продаль самъ себя, и святую православную церковь Христову прокляль, и самъ себя обнажиль всего священнодъйствія.

На 5-е отдъленіе отвътъ расколоучителей:

На 30-е правило святыхъ апостолъ: "митрополитъ Амвросій избранъ и поставленъ на босанскую митрополію епископами, а не мірскимя людьми о чемъ благоволите видать въ его ставленой грамотъ, за подписаніемъ патріаршей руки, съ приложеніемъ нечати; а потому всуе вы сіи правила на Амвросія наводите. " На 2-е правило Сардійскаго собора: "Сіе правило лежить на пришедшаго изъ малаго града въ большой, и митрополитъ Амвросій не изъ града во градъ, но изъ ереси въ православіе перешель, чего никакія правила не возбраняють, а наипаче повельвають: перваго собора правило 8, и втораго правило 7, и шестаго собора правило 95; Лаодикійскаго правило 7; Кареагенскаго правила 47, 69, 70 и 99; Василія великаго правила 1-е и 47-е.

Отвыть на заключеніе:

Digitized by Google

И сами вы пищете, что митрополить Амвросій за ереси прокляль своего патріарха, и обратился въ православіе, для чего же вы наводите правила. которыя лежать на восхищающихъ лучшіе престолы помощію народа, онъ не престолъ похитиль, но принялъ истинное православіе, а потому по силь вышеписанныхъ правилъ, и въ своемъ чину остался. Тоже. "За контрактъ извините, мы бы вашему голословію повърили, да правила не дозволяють, 2 собора правило 6-е, и 4 собора 21, Кареагенскаго собора правило 129; по симъ правиламъ на епископа должны быть свидетели и правоверные и безпорочные, а иновърнымъ отнюдь не върить; ибо они только и стараются сшивать на правовърныхъ елископовъ дожныя клеветы, и томъ мутить церковь Христову.

#### Обличеніе:

1-е) Хотя митрополить Амвросій первоначально и избрань быль патріархомъ и сонмомъ святителей; но тойже соборъ святителей за беззаконныя дѣла и отръшиль его отъ епархіи и запретиль священнодъйствовать, но онъ не дождавшись ръшенія суда, съ помощію жидовъ и раскольническихъ монаховъ, за изду продавши истинное древнее греческое православіе, бѣжалъ въ другое государство, и избраніемъ иновърнаго и чуждаго православію народа раскольниковъ и помощію денегъ и иновърнаго правительства обманомъ получилъ престолъ, или лучше сказать, самъ новый основалъ, и сдѣлался главою народа, который находится 200 лѣтъ внъ правосланой церкви, безъ епископовъ, съ одними попами,

и то чуждыми, бъглыми,—и Амвросій нанялем на эту службу совершенно самовластно, ни какой ни патріархъ, ни соборъ на это дъло не посылалъ его и не утверждалъ, а самъ своевольно наскачилъ.

Но какъ расколоучителямъ совъсть позволяетъ такъ живо лгать, что яко бы не было контракта или условія? Посмотрите, я его буквально выписалъ слово въ слово. Вотъ такова у раскольниковъ совъсть, да и всъ ереси и расколы основаны на лжахъ и обманахъ.

И еще продолжають лгать, что Амвросій прокляль патріарха за ересь, и приняль истинное православіе. Постыдитесь сшивать такую явную ложь. Вотъ васъ обличитъ самъ вашъ митрополитъ Амвросій, что онъ никакой ереси не нашелъ за патріархомъ, ниже за всею восточною дерковію, но что онъ проклиналъ, того и самъ не понималъ, а проклиналь самъ себя и васъ заблудшихъ. Ибо Амвросій въ своемъ ответь на патріаршій запросъ, даль оффиціальный и законный акть, что за патріархомъ никакой ереси не было, и что вся восточная церковь находится въ самомъ древнемъ благочестін, а бъжаль отъ церкви только для личности своей, что онъ былъ обиженъ, и нечемъ ему было содержаться. Вотъ Амвросій изъ за чего продаль православную въру и бъжалъ отъ православной церкви и поступиль въ другую липованскую религію, какъ онъ самъ выражается, оставивъ истинную, въ которой онъ находился прежде. Это ясно показываетъ, все это дълалъ вопреки совъсти только для мады и избъжанія наказанія. А когда патріархъ и вся восточная церковь пребываеть въ древнемъ

своемъ благочестін, то она законно и правильно ому запретила сначала священнодъйствовать, а потомъ извергла и совершенно обнажила его священства, и всёхъ тёхъ, которыхъ онъ рукополагалъ. Вотъ посланіе патріарха Анонма слово въ слово, которое переведено самими раскольниками въ бълой Криницъ, въ которомъ переводъ принималъ участіе жидовинъ Костюшка. Запросъ патріарха къ интрополиту Амвросію данный чрезъ министерство во одинъ часъ съ русскими пунктами: Анеимъ. Божіею милостію архіепископъ Константинопольскій, новаго Рима и вселенскій патріархъ. Преосвященный митрополить прежде басанскій, по Духу Святому возлюбленный брате и сослужителю нашея мърности, Господине Амвросіе, благодать буди твоему преосвященству и миръ отъ Бога. Не разсудное и безсловесное твое бъгство, и противное твое священнымъ законамъ отъ церкви отлученіе, въ которое вдался, и отъ которой быль благодетельствованъ и почтенъ, отяготило есть столько твое ирегръшение, сколько представляетъ тя повинна духовному гръху самая твоя дерзость, съ которою занимаешся архіерейскимъ действомъ, и совершаеши хиротонін лиць суннительных въ благочестін и христіанскихъ обычаяхъ. Церковь извъстившись съ начала въ тыя страны о твоемъ прибъжищи, (то есть узнала, гдв ты скрываешся, и благорасположена будучи къ твоему преосвященству, и имъя на то и другія благословныя ниже следующія вины, писала дважды тогда преосвященному митрополиту Карловецкому, возлюбленному нашему о Христв брату Господину Іосифу, изложивъ къ нему твое отсюда

удаленіе и бъгство, и дала позволеніе его преосвященству воспятить тебъ всякое священнодъйствіе, какъ то преграшительно по правиламъ, и убъдить тебя возвратиться сюда къ церкви. Но ни каковаго не видъли отъ твоея страны обращенія и послушанія на написанная нами, и побуждающая тя, но паче священнодъйствуещи не прощено, и воздагаещи руки, рукополагая не знаемыя и не испытанныя лица, злоупотребляя архіерейское званіе, и попирая священныя правила безъ обличенія своей совъсти, которыя двла возмутили насъ не мало. Ибо священное 15 Апостольское правило говорить: если кто пресвитеръ, или діаконъ, или отъ всякаго рода клирическаго, оставивъ свое мъсто, и въ другое пойдетъ, и со всъмъ удалився останется въ другомъ, безъ совъта своего епископа, тому поведъваемъ больше не литургисать; и аще призывающу его епископу прінти, не послуша, пребывая въ безчиніи, какъ мірскій да причитается. Также 35-е правило повельваетъ: епископу не дерзать вив своего предъла совершать хиротоніи въ не подчиненныхъ ему градъхъ и мъстахъ: если обличится сотворивый та безъ извъстія держащихъ грады тыя и иъста, да извержется, и той и иже рукоположилъ. Но и отъ святыхъ соборовъ, якоже убо четвертый Вселенскій соборъ въ 13 правиль говорить: страннымъ клирикамъ и чтецемъ въ другомъ градъ безъ свидътельствованныхъ грамотъ своего епископа нигдъ не литургисать. И другія многія правила святыхъ Апостоловъ и соборовъ, какъ то не незнаеши и самъ, подчиняютъ и тебя и дерзостныя действія твоихъ рукоположеній прегръшенію и тяжчайшему

запрещенію. При всемъ этомъ, церковь, человіколюбствуя и подавая тебъ умиленіе покаянія и исправденія, пишетъ реченному собрату митрополиту Кардовецкому, чтобы онъ по изъяснении представленныхъ словъ и священныхъ правилъ убъдилъ тебя прінти и возвратиться сюда къ церкви, преставь такихъ о благочестін погрышныхъ злоупотребленіяхъ и удаленіяхъ. Сіе все делается промыслительно и не предосужденно, и настоящее нарочно посылается къ преосвященству твоему управительное церков ное посланіе, которымъ предвъщаемъ и завъщаемъ тебъ разсудить все опаснъе, и разумъвъ отъ вышереченныхъ священныхъ правилъ дойдеши въ себя, и послушавъ позывающему тя церковному гласу востанешъ и возвратишися сюда къ ней, которая, видя твое о дервновенныхъ покаяніе, не только удостонтъ тебя прощенія и оставленія, но и промышленіе будетъ имъти о тебъ обыкновенною своею любовію и расположеніемъ, которыя искуствомъ и прежде позналъ еси; въ противномъ же случав, есть ли окажешся не послушливъ и противенъ, и пребывая въ противномъ священнымъ законамъ и правиламъ жительствъ, знай върно, что издано будетъ изверженіе твоего архіерейства, согласно божественнымъ и священнымъ законамъ и правидамъ, которыя дерзнуль ты попрати, и не точію самъ подчиненъ будеши строгому и праведному церковному наказанію, но повлечеши тоже запрещеніе и на встать, которыхъ дерзостно рукоположилъ, какъ то осужденныхъ, не знаемыхъ и не священныхъ, согласно сиыслу и ръшенію священныхъ правиль. Разсудивъ убо себъ полезнъйшее сотвори то, какъ пищемъ

тебъ, увъщавая тя, чтобы была и благодать Божія съ твоииъ преосвященствоиъ. 1847 года августа 8-го дня. Патріархъ Константинопольскій о Христъ братъ твой.

Вотъ это то посланіе патріарха Констатинопольскаго лишило совершенно Амвросія епископскаго сана, и обнажило всей благодати Святаго Духа, равно всехъ техъ, которыхъ онъ рукоположилъ. Прежле Анвросій быль запрещень священнодійствовать, а теперь совершенно лишенъ священства; съ какою же теперь совъстію священнодъйствують ть, которыхь онь посвятиль, и которые произощи отъ этого запрещеннаго корня? Но то еще важно, что Амвросій во отвъть на это патріархово посланіе, отнюдь не обличиль патріарха, также и восточную церковь въ какой либо ереси, или въ новыхъ какихъ либо догматахъ; но призналъ патріаха и всю восточную церковь въ совершеннодревнемъ благочестін; ибо онъ очень хорошо зналъ, что восточная церковь находится въ томъ самомъ -благочести, въ которомъ находились всъ святые древніе отцы, а только обвиняль патріарховь въ томъ, что неправедно обидъли его; но за это онъ не долженъ бы отступать отъ православной церкви н изивнять благочестію, ибо многіе и святые отцы страдали отъ царей и патріарховъ, какъ то: Аеанасій Александрійскій отъ Константина великаго, и святый Іоаннъ Златоустый отъ Аркадія и отъ Өеофила патріаржа, однако отъ православной въры и отъ церкви не отступали, а страдали даже до смерти, а долженъ бы великолушно териъть и искать оправданія предъ патріархами. А то частное лице

его обидъло, а онъ уже отступилъ и отъ самой маматери своей, его породивней, святой восточной
церкви, и бъжалъ въ другое государство къ заблудшимъ и отлученнымъ раскольникамъ, и предъ бъглымъ и запрещеннымъ попомъ преклонилъ главу
свою и отрекся отъ святой восточной церкви и отъ
православной въры, въ которой родился и крестился и хиротонисался, и проклялъ своего патріарха.

А что Амвросій не признадъ за патріархомъ Константинопольскимъ и за всею восточною церковію ни какой ереси, въ доказательство сего я приведу его отвътъ патріарху слово въ слово, который списанъ мною съ раскольнической рукописи.

отвътъ на письмо патріарха цареградскаго: отъ 8 августа 1847 года.

Могу отвъчать слъдующее: Первое въ 1841 году, сентября 12 дня, послъ пятильтней моей паствы смънили меня съ законной моей босанской епархіи, безъ всякой объявленной мнъ причины, какъ то и самъ ныньшній патріархъ знаетъ, который тогда быль мой агентъ. Даже отправившись я изъ Босніи и прівхавши въ Браилъ, писалъ моему пріятелю въ парь-градъ, допросить у патріарха причины, за что меня смънили; пріятель же мой, по совъту нъкоторыхъ особъ, осмълился дойти и до русскаго посланника, господина министра Титова, и просить для меня ходатайства. Господинъ Титовъ, видя сдъланную мнъ несправедливость, послалъ къ тогдашнему патріарху Анеиму второму (умершему 1842 года 12 іюня), у котораго спросилъ, согръщилъ

ли я что противъ въры православной; онъ отвъчалъ: нътъ. А согръшилъ ли противъ церкви, или власти своего патріарха? и на то отвъчаль, нъть. А для чего смънили, быль дальше вопрошень? па который (вопросъ) патріархъ отвѣчалъ: по клеветв турецкихъ начальниковъ босанскихъ. Потому и надвялся я, что прибывшу мнв въ Константинополь, опредвлить меня къ церкви патріархъ въ другую епархію. Однако не только въ животъ своемъ Аноимъ патріархъ забылъ, и не захотыть меня помидовать, но даже и другіе два последующій на престоль патріархи, Германъ и Мелетій чрезъ цылыхъ пять головъ не показали ко мнф никакаго знака человъколюбія и братолюбія, но оставили меня только на малой пенсіи при патріархіи еще дааве въ ожиданіи вакансіи. Второе, что ни самъ нынъшній патріархъ Аноимъ третій, бывшій, какъ выше сказано, мив ивкогда агентомъ; зная все мое несчастіе и страданіе, а притомъ даже и самую невинность въ случившемся инт неправедномъ последствін, вступивъ на престоль патріаршества, не обратиль очей своихъ на меня, определить меня покрайный мыры вы меньшую ныкую епархію, которыя уже тогда были вдовствующія, какъ то, Маронія и Гонохора. Но поставиль во оныя епархін своихъ любимцевъ, молодыхъ и во все не искусныхъ діаконовъ, а не меня, или подобныхъ страдальцевъ, которыхъ въ царъ-градъ есть довольно, и какъ не имъя ни какой силы или средства, терпятъ и страждуть до сихъ поръ. Третіе, однако мнв по благости Божіей явилась луча изъ царства австрійскаго, которая посредствомъ всевысочайшаго указа, пода-

ла позволеніе почти осиротъвшему народу искать и выправить себъ архіерея изъ за границы. Я приняль такое извъстіе за единственный Промысль Божій и отважился прибыть въ буковину, не бродяжества ради, но во первыхъ для моего спасенія и спокойствія, а во вторыхъ не принебрегъ такое доброе дело, для упасенія лишенных в пастыря овець, которыхъ я не укралъ, и не отъ кого не отнялъ; но последуя примерамъ апостольскимъ, пришелъ защитить ихъ, и быть имъ во отца и мастыря и утвшителя, не мъшався во овцы чуждыя, имущія своихъ другихъ пастырей, какъ то и правила апостольскія и соборы не позволяють, которыя правила я не отвергаю, но съ подтверждениемъ признаю. Однако оныя наводимыя на меня правида, какъ то, апостольскія 15 и 35, и 4 Вселенскаго собора 13, отнюдь на меня не восходять, и меня осудить оныя никакъ не могутъ. Не праведно бо возженному свътильнику подъ спудомъ стояти, и я единожды сію религію приняль, и уже вспять возвратиться отнюдь не желаю, потому что я, какъ выше сказано, не влезъ въ чужое стадо, ни въ чужую епархію, но словомъ сказать, Божіимъ благоволеніемъ и по царской милости, и правамъ, даннымъ старовърческому народу въ буковинъ, названіе и прозьбу того же народа, чрезъ ихъ депутатовъ, пришелъ я; по ревности евангельской, ко овцамъ, не имущимъ своего пастыря, не на уничижение, но на увеличение славы Божія, гдв останки силь старыхъ моихъ летъ подожить, и самую жизнь скончать желаю благодаря Бога. Его екцеленцін покорный слуга, митрополитъ Амвросій.

Въна. Генваря 26 дня 1848 года.

Теперь разберемъ этотъ отвътъ: вотъ здъсь Амвросій все высказаль, чемь только могь оправдать себя, и обвинить патріарха и святую восточную православную церковь, но вины и причины отнюдь не нашель, чемь бы могь обвинить или зазреть патріарха въ какой либо ереси и противныхъ православію догиатъхъ; кромъ какъ обиды своей личности. Но когда тебъ Амвросіе, извъстно, что патріархъ находится въ истинно-древней и православной въръ, за чъмъ же ты отступилъ отъ въры, которую онъ исповъдуетъ, въ другую религію, какъ самъ ты выразился? Не ужели ты, Амвросій, до сего времени не зналъ, въ чемъ состоитъ истинная въра, — и по невъденію пребываль въ ереси? Но ежели ты быль въ ереси, то долженъ бы показать, въ какой ереси, а вотъ ты самъ себъ быль судія и обличитель, и въ восточной церкви никакой ереси не показаль. Для чего же ты отрекся отъ истинной православной въры, и отъ святой, соборной и апостольской Христовой церкви, — и поступиль какъ ты самъ выразился, ко овцамъ заблудшимъ, не имущимъ своего пастыря? Они не имъли пастыря, стало быть не имъли и церкви. Въ какое же ты общество поступилъ? Не явно ди, что ты поступилъ-или въ еретическое, или въ раскольническое общество, — и самъ захотълъ быть главою этого общества, и основателемъ церкви, которая еще до сего времени не существовала? Если по твоему же сознанію, патріархъ Константинопольскій содержаль истинно-древнюю православную въру: то ты предъ бъглымъ попомъ проклинавшій своего па-

тріарха, во первыхъ, -- санъ себя обнажиль всего священнодыйствія, а во вторыхъ, ты теперь сталъ отступникъ и еретикъ и разрушитель всъхъ законовъ церковныхъ и правилъ соборныхъ и противникъ самому слову Божію, святому Божественному Евангелію. Какъ же теперь последователи твои не стыдятся публично говорить и писать, что ты обратился отъ ереси въ православіе, и что прокляль патріарха своего за ересь? Кому върить — учителю, или ученикамъ? Вотъ и смотри ученый міръ на раскольническую правду! на каждомъ шагу они себъ противоръчатъ, - и что сами созидаютъ одною рукою, -- то другою разрушають. Такъ и всегда бываетъ у отступниковъ. Нетъ у нихъ согласія. Что одни признаютъ истиннымъ, -- то другіе отвергаютъ какъ ложное.

## ОТДЪЛЕНІЕ 6-е:

39-е правило святыхъ апостолъ: "безъ воли епископа своего, пресвитеры или діаконы, да не творятъ ни чесо же, тому бо суть поручени людіе Господни. 6-е правило Антіохійскаго собора: "Отлученнаго причетника отъ своего епископа, инъ епископъ не можетъ разръшить. Аще же соборъ пріиметъ таковаго, или осудитъ, да есть твердъ судъ: "17-е правило шестаго вселенскаго собора: "пріемляй чуждаго причетника, и поставляй съ поставленнымъ здъ и самъ да извержется."

Изъ потребника Іосифа патріарха, лист. 666, яко Іереевъ и протодіаконовъ гръхи, яже изверженіе томленія наводятъ епископовъ суду подлежать, да не дерзнетъ духовникъ (сиръчь священникъ) разръшити ихъ, якоже не возможно ему хиротонисати, сице на степень священства испадшаго паки возвращати; еже бо во гръсъхъ изверженія сущему священнодъйствовати, простити и попустити есть, а наипаче подобающаго возводити на священство.

Тоже утверждаетъ и блаженный Симеонъ Оессалонитскій въ своихъ отвътахъ на вопросы: 10, 11, 12 и 13. Тамъ всъхъ не имъющихъ отъ епископа благословенія отвергаетъ, а самозванцы, подобно какъ именуемые попы Австрійскіе чистые самозванцы, принявшіе начало свое отъ запрещеннаго и изверженнаго митрополита Амвросія, причисляются горше самихъ бъсовъ.

#### Заключеніе:

По силь изложенных правиль могь ли Священноинокъ Іеронимъ, безъ воли своего епископа принять чуждаго причетника, отлученнаго отъ своего епископа или отъ патріарха, и, исповъдавъ его глухою исповъдію чрезъ переводчика, помазать его будто бы Святымъ Муромъ, котораго тогда взять было негдъ, и довершить будто бы еретическую хиротонію, и вручить ему жезлъ, и книгу службы, и разръшить его отъ запрещенія патріархова, и допустить ко Священнодъйствію.

Отвътъ расколоучителей на 6-е отдъленіе:

На 39-е правило Святыхъ Апостолъ: "И наши пресвитеры и діаконы безъ воли своихъ епископовъ православныхъ ничего не дълаютъ; какую же силу

имъетъ это правило на митрополита Амвросія? Онъ не діакомъ и не попъ. На 6-е правило Антіохійскаго Собора: "Это правда, что связавшій и разръшаетъ, а инъ не можетъ, есть ли связавшій пребываеть въ православіи, и еще живъ; но митрополитъ Амвросій отъ инаго сяязаннаго никого не разръшаль: а потому сіе правило вы еще всуе трудились писать. " На 17-е правило 6 Вселенскаго Собора: "Амвросій чуждаго причетника не принималь, и не поставляль, нешто вамъ во сив нагръзилось, будто бы онъ чужаго причетника поставилъ?" На 666 листъ потребника Іосифа патріарха: "Сіе въ потребникъ написано не о принятіи отъ ереси, но о изверженіи изъ сана, по зоконной винъ подлежащаго изверженію. Но митрополитъ Амвросій никогда и ни къмъ запрещенъ не быль, на сіе вы, кромъ голословной клеветы, никакихъ фактовъ не имвете. "

На вопросы и отвъты Симеона Оессалонитскаго. 10, 11, 12 и 13: Въ вопросъ и отвътъ 23 той же Симеонъ повелъваетъ принимать отвергшихся пресвитерамъ. Но вы върно сего не чита 1, то прочтите, а если лукаво умолчали, то знайте, что лукавнующіи потребятся.

Какъ Симеонъ Фессалонитскій пишетъ, что діаконъ имъетъ благодать діаконскую, а попъ поповскую, — такъ точно и мы на всегда признавали и признаемъ; объ этомъ не точію вамъ, но кажется и всему свъту извъстно, а потому и просимъ васъ, скажите откровенно по совъсти, для чего вы это изъ книги Симеоновой выписали? отъ нечего дълать? или показать себя хотите, что вы книгу Симеонову не точію видъли, но и читали? Къ сему же вами выписанныя правила лежатъ о чуждыхъ причетникахъ, но о православныхъ, изъ епархіи въ другую епархію переходящихъ. А отъ ереси приходящихъ принимать священникамъ, такъ какъ и епископамъ, всв правила дозволяютъ.

1-е) Въ потребникъ, въ чинъ пріятія отъ ереси сказано: пріемлетъ епископъ или пресвитеръ; 2-е) въ Коричей, на листу 666, тоже сіе дъйствіе прямо пресвитеру вручается, о епископъ не сказано ни слова. 3-е) Святый Савва освященный, основываясь на таковой всеобдержанности церковнаго закона, хотя быль и не епископь, но приняль отъ ереси обратившагося патріарха въ своемъ чину. Четія Минея 5 декабря и Баронія льто Господне 513 и 525. Отъ ереси обратившагося не надлежитъ крещать, ни вновь хиротонисать, а точію присоединить къ православію; а что между епископомъ и пресвитеромъ нътъ никакого различія, кромъ хиротоніи, о семъ благоволите видъть Кормчію листь 283 на обороть, -- а потомъ, толковой Апостоль листъ 913; бесьды Апостольскія стран: 2451, —книга Златоуста о Священствъ Львовской печати 1614 г. стр. 247-я, и еще въ потребникъ въ разръшительной молитвъ въ священническомъ погребеніи; еще зрите въ Баронін, лето Господне 711, 712 и 713, какъ одинъ іерей Михаилъ принялъ отъ ереси въ православіе множество епископовъ и разрѣшалъ ихъ на Священнольйствіе.

А къ тому и за принятіе митроподита Амвросія однимъ попомъ болѣе всуе не смущайтесь, и на истину ложныхъ клеветъ не смивайте; ибо криво

натинутыя оружія ваша внидутъ въ сердца ваша и кривыя луки ваша сокрушатся.

Обличеніе:

- 1-е, хотя ваши теперешніе джепопы и джедіаконы (потому что всё самозванцы и не имінощіе священнаго сана) и не творять безь своего джеепископа; но бытлый іеромонахь Іеронимь имыть ди оть своего епископа благословеніе принимать запрещеннаго митрополита и разрышать его? Также имыть ди митрополить позволеніе своего патріарха перейти въ вашу секту и хиротонисать вась? Воистину сказать, ни тоть ни другой не имыть разрышенія и благословенія.
- 2-е, какъ бъгдый іеромонахъ Іеронимъ могъ разръшить запрещеннаго митрополита, когда патріархъ, запретивый его, еще живъ былъ, и когда самъ же Амвросій ни какой ереси не показалъ за патріархомъ?
- 3-е, Амвросій самовольно къ вамъ пришедый не есть ли для васъ чуждый пастырь? А если чуждый, то какъ же поставляль онъ чуждыхъ пресвитеровъ? Если скажете, не самовольно пришелъ, но умоленъ, или лучше купленъ вами; то противу него не вопість ли правило: всяко избраніе и поставленіе бывающее отъ мірскихъ властителей не твердо есть?
- 4-е, что Амвросій быль запрещень, это показывають законные факты. Во первыхь, Платонь Аванацковичь, епископь будинскій, ясно написаль о запрещенім Амвросієвомь, и показаль за что именно быль запрещень. Во вторыхь, показали это иноки Павель и Алипій, когда разными лжами и

обманами выхлопотали Амвросію разръшеніе на единократное только служеніе, посль котораго онъ долженъ былъ снова состоять подъ запрещеніемъ и служить еще не могъ. Наконецъ, своимъ посланіемъ патріархъ Анеимъ извергъ бъжавшаго отъ суда Амвросія вовсе изъ духовнаго сана.

5-е, Осмъяди во отвътъ за то, что показади отъ книги блаженнаго Симеона. Но блаженный Симеонъ, объяснитель таинъ церковныхъ и ревностный защитникъ православной церкви, и иногоуважаемый отецъ вотъ что говоритъ: діаконъ убо служитъ, іерей же священнодъйствуетъ, архіерей же хиротонисуетъ и дарованія Божія подаетъ, и ръшити и вязати гръхи властію обильствуетъ. Глава 32.

Смотрите, святый Симеонъ ясно говоритъ, что всь дарованія имветь только епископь, какь же простой іеромонахъ Іеронимъ, не имъвшій ни отъ какого епископа благословенія, могъ принять запрещеннаго и, еще страшнъе, извержениаго митрополита, и дать ему разръшение на священнодъйствие! Хотя обращающихся отъ ереси можетъ присоединить къ церкви іерей, также какъ и епископъ, но только простолюдиновъ, и притомъ только съ благословенія епископа своего. Освященныхъ же лицъ, какъ то іереевъ и діаконовъ, обращающихся отъ ереси принимать препоручено только епископамъ, и это потому, что тутъ, по присоединеніи нужно дать власть и благословеніе на священнодвиствіе; или по степенямъ возвести въ санъ, въ которомъ. пребываль. А епископа только могуть присоединять патріархъ, или митрополить съ соборомъ епископовъ.

Вы клевещете, что якобы іерей Михаилъ принялъ отъ ереси иножество епископовъ, и разръшилъ ихъ на священнодъйствіе. Это чистая ложъ, и какъ вамъ позволяетъ совъсть такъ нагло лгать? Вотъ что пишетъ Бароній объ этомъ случав:

Той абіе Анастасій царь, православенъ показася, и къ папъ исповъдание въры канолическия чрезъ Эксарха сходастика посла. Отъ сего ведія радость православнымъ воста, а еретикомъ покры срамота лице ихъ, не медля папа посла въ Константинополь Михаила ісрея на пріятіе и разрышеніе кающихся, иже страха ради кесарскаго въры святыя отступиша, и удобь къ ней возвращахуся. Лист. 819, часть 2, льто Господне, 713. Здысь не сказано, что хотя бы единаго епископа Михаилъ принялъ. или разръшилъ на священнодъйствіе. Притомъ Михаилъ іерей дъйствовалъ не своею властію, но властію папы, и тв, которыхъ онъ принимадъ и присоединяль, были всв православные какъ по рожденію, также и по сердцу своему, но страха ради царскаго присоединились было къ единовольникомъ. Тутъ принятія никакаго не было нужно, а одно покаяніе. Да это и писаль то историкь западной церкви, чтобы возвеличить своего папу; но православной церкви восточные писатели объ этомъ происшестви не упоминаютъ. Теперь скажите, попъ Іеронимъ отъ какаго папы, или патріарха, или епископа принядъ власть разрёшить совершенно чуждаго, и отъ своего патріарха запрещеннаго и изверженнаго митрополита. Этотъ самовольно учиненный поступокъ совершенно беззаконенъ и проти-

венъ всемъ апостольскимъ и соборнымъ правидамъ. Ла еще по что ни бъглый іеромонахъ Іеронимъ. принимавшій, ни самъ митрополить Амвросій, присоединявшійся проклинавшій ереси, не показали: отъ какой ереси одинъ принималъ, а другой отрицался и Амвросій митрополить во своемъ отвътъ къ патріарху, совершенно ни одной ереси не показаль за патріархомь, но призналь его совершенно православнымъ, каковъ онъ дъйствительно и быль, и сосладся на ту только причину, по которой бъжаль отъ православной церкви и отъ своего патріарха, что быль обижень патріархомь. А когда патріархъ находился въ истинной православно върв, то судите-митрополить Амвросій, поступившій, какъ самъ онъ выразился, въ другую религію, самъ не признался ли, что онъ отступиль отъ православной въры, и вступилъ въ общество не православныхъ еретиковъ или раскольниковъ? Таковы дъйствительно и есть наши глаголемые старообрядцы, и въ этомъ каждый легко убъдиться можетъ, если посмотритъ, на какихъ началахъ они устроили у себя священство. Ссылаются на нравила, но правила вопіють противу ихъ; указывають на примъры, а примъры ихъ противъ нихъ. Нътъ у нихъ ничего твердаго и основательнаго, а все одна выдумка, ложь и обманъ: какъ захотъли, такъ и сдълали, не обращая вниманія на то, что такою выдумкою они погубляютъ милліоны душъ христіанскихъ. Задумали же и привели въ исполнение такое беззаконное дъло мит лично извъстные люди-два молодые монаха Павелъ и Алипій. Но Павелъ не перенесъ срамоты, скоро окончилъ жизнь свою, Алипій же

былъ нустой вътеръ и въ раскольническомъ міръ, и ни какой въры въ сердцъ у него не было, съ нъмцами онъ былъ нъмецъ, и со всъми вся.

#### ОТДЪЛЕНІЕ 7-е:

- 1-е. Христосъ Спаситель основалъ на землъ свою церковь на въчныя времена, или до времени.
- 2-е. Естьли на время или до времени, то могла ли быть на нъсколько времени совершенно безъвъсти, и нътъ ли объ этомъ написаннаго въ Евангеліи, или въ посланіяхъ апостольскихъ, или не писали ли пророчески великіе отцы церкви?
- 3-е. Естьли на въчныя времена основалъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ; то по какому случаю у васъ-старообрядцевъ 200 дътъ не было Епископа, и могли ли вы составлять церковь Христову Вселенскую непоколебимую?
- 4-е. Не были ли они таковыми, и теперь не состоятъ ли по указанію Кирилловой книги на листъ 22 въ таковомъ званіи?
- 5-е. Прошу именемъ Господа нашего Інсуса Христа, Сына Божія, на все сіе дать намъ безпристрастное отвътствіе, основанное на доказательствахъ ясныхъ Священнаго Писанія, для уясненія жаждущимъ истины.

# ОТВЪТЫ РАСКОЛОУЧИТЕЛЕЙ:

На 1-й. Христосъ свою церковь основаль пре-

На 2-й. Не на время, но въчно, и безъ въсти никогда не была и не будетъ. Удобъе, солнцу угаснути, нежели церкви быть безъ въсти. Но какъ ветхозавътная церковь предана была до своего вреиени существовать въчно; и какъ Ветхозавътной церкви Богомъ опредъленная въчность, не однократнымъ оной церкви временнымъ паденіемъ, нарушилась; такъ точно и новоблагодатной церкви ввчность временнымъ не бытіемъ, ибо это послана была отъ Бога временная казнь за гръхи человъческія, а не совершенное разрушеніе церкви; благоволите видьть въ словъ 7 въ книгъ Госифа волокодамскаго; въ такомъ случав церкви можно быть на время и безъ Епископа; о чемъ зрите въ беседахъ апостольскихъ ко Евреямъ, бесъда 34. Іосифа волоколамскаго слово 12, въ православномъ собесвдникъ, 1857 года, стр. 522 и 523, и Баронія льто Господне, 480, и въ книге о Вере листъ 213. Сказано сице: Церковь наша святая, Митрополита и Еписконовъ православныхъ, ихъ же самъ Інсусъ Христосъ окомъ тъла нарече, оставльше, бяше слвпа, яко тъло безъ очію, вознесеніемъ же тоя святыни прозреда, и благодатію Христовою видитъ."

Генваря дня, 1862 года.

## Возраженіе:

По подобію всёхъ еретиковъ, наши расколоучители все кое чёмъ защищались, то лжами, то клеветами, то увертками. Но еще то удивительно, въодномъ и томъ же мёстё сами себё противоречатъ. Сначала сказали, что Христосъ церковь свою основалъ пребывать вёчно, и безъ вёсти никогда не

была и не будетъ: удобиве солицу угаснуть, нежели церкви быть безъ въсти, а нотомъ тутъ же опять и ажесловять, что на времена церковь можетъ и не быть на земль. И еще страшнье лгутъ, что первовь Христова новоблагодатная можетъ быть и существовать и безъ Епископа, и даже утвердительно признаются, что какъ у нихъ 200 лътъ не было Епископовъ, то и церкви истинной православной на землъ не было. Это мудрование прямо еретическое и еретиковъ самыхъ завишихъ; ибо это мудрованіе прямо испровергаеть, какъ ученіе всехъ святыхъ отцевъ и всв святые соборы Вселенскіе и поивстные, и отвергаетъ все апостольское ученіе, а всего болье испровергаетъ Божественное Евангеліе, самое слово Божіе, о которонъ Самъ Господь Інсусъ Христосъ сказаль: небо и земля мимо идетъ: словеса же иоя не мино идутъ. У раскольниковъ все инио ущло. Христосъ Спаситель создаль свою святую церковь на твердомъ камени такъ, что и врата адова ее никогда не одолвютъ, но расколоучители сіе Божіе опредъленіе хотятъ разрушить и не поколебиный канень, на которомъ основана церковь, поколебать. Да еще облыгаютъ святыхъ отцевъ нъкоторыхъ, что яко бы и они учили, что церковь на 200 лётъ съ лида земли пропадеть, и можеть она существовать безъ Еписконовъ. Все это чистая ложь. Еще въ подтверждение сего мудрованія, сравнивають новоблагодатную Христову церковь съ Ветхозавътною. Но Ветхозавътная церковь была основана на время, а потому она и называется временною, и еже ли была бы основана она на въки, то для чего бы посылать проро-

ковъ и приготовлять народъ къ принятію Мессін Христа Спасителя, и за чемъ приходить Христу на землю, и проливать кровь свою, и основывать витсто Ветхозавътной церкви, другую новую церковь? Что ветхозавътное Аароново священство и церковь основаны были на время, то показалъ ясно Самъ Богъ, первое, тъмъ, что избралъ на священство одинъ родъ Аароновъ; но какъ всв люди смертны, то и Аароново кольно можетъ все смертію окончаться, стало быть тогда и священству Ааронову конецъ. А когда нътъ священства, то и жертва должна прекратиться. Это такъ и совершилось. Теперь у Евреевъ прекратилось священство Аароново, и жертва вотъ 1800 дътъ не приносится. Второе, что ветхозавътная церковь основана была на время, видно изъ того, что Богъ повельдъ создать только одинъ храмъ, и самъ назначилъ мъсто для этого храма. Ежели въ случав этотъ храмъ разрушится, или самый городъ запустветъ, то и жертвоприношеніе въ немъ запустветь и этому нынв мы самовидцы. Ветхозавътный храмъ отъ времени пришествія Мессін Господа нашего Інсуса Христа не существуетъ и теперь разрушенъ до основанія; съ его разгореніемъ у Евреевъ все кончилось и жертвоприношение и священство, и вотъ уже 1800 льть какъ всего этого лишенъ народъ Еврейскій. Хотя Евреи и нынъ митютъ храмы, но это только просто синагоги, или молитвенные дома; въ нихъ нътъ ни священства, ни жертвоприношенія, потому что имъ запрещено было Богомъ на другомъ мъстъ, кромъ Іерусалимскаго храма это исполнять. Какъ же расколоучители сравниваютъ ветхозавътную церковь съ новоблагодатною? то была сънь, а это самая истина, та была только приготовленіе, а эта настоящая благодать.

О ветхозавътной церкви Монсей сказаль, что ежели родъ еврейскій будеть хранить все заповъданное Богомъ, то и Богъ будетъ съ нимъ, --а ежели нарушитъ заповъди Божін, Богъ оставитъ его. и наведеть всв клятвы на него, и возметь всю благодать свою отъ него, и разсветъ его по лицу всея земли. Также Самъ Богъ и Соломону говорилъ: услышахъ гласъ молитвы твоея, и моленія твоего, имже молился еси предо мною: сотворихъ ти по всей молитвъ твоей: и освятихъ храмъ сей, его же создалъ еси, еже положити имя мое тамо во въки: и будуть очи мои ту, и сердце мое во вся дни. И ты аще пойдеши предо мною, якоже ходи Давидъ отецъ твой въ преподобія сердца и въ правотъ, и еже творити по всъмъ, яже заповъдахъ ему, и повеленія моя, заповъди моя сохраниши: и возставлю престолъ царствія твоего во Израили во въки, якоже глаголахъ Давиду отцу твоему, глаголя: не оскудветъ ти мужъ властелинъ во Израили. Аще же отвращающеся отвратитеся вы и чада ваша отъ меня, и не сохраните заповъдей моихъ, и повельній моихъ, яже даде Монсей предъ вами, и пойдете, и поработаете богомъ инымъ и поклонитеся имъ: и изрину Израили изъ земли, юже дахъ имъ, и храмъ сей, его же освятихъ имени моему, отвергну отъ лица моего: и будетъ Израиль въ погубленіе и во глаголаніе встить людемъ. И домъ сей будеть высокій, всякь преходяй сквозв его ужаснется, и возсвищеть, и речеть: чесо ради сотвори Господь земли сей и храму сему? и рекутъ: понеже оставища Господа Бога своего.... сего ради наведе на на Господь вло сіе. З царствъ гл. 9, ст. 3—9 и поэтому когда Евреи нарушали законъ и оставляли Бога, то и Богъ ихъ оставляль, разрушаль этотъ храмъ, и предавалъ ихъ плъну, а когда распяли Сына Божія, и Господь Іисусъ Христосъ основалъ свою новоблагодатную въчную церковь, то и на всегда разрушилъ этотъ древній храмъ и на въки прекратилъ древне законное жертвоприношеніе, а евреевъ разсъялъ по лицу всея земли уже безъ возврата.

Но Христова новоблагодатная церковь со всёмъ на другихъ условіяхъ Господомъ основана. Здёсь Господь Інсусъ Христосъ ни какихъ ограниченій и условій не едёлаль, а прямо и утвердительно сказаль: на семт камени созижду церковь мою, и сраша адова не одольють ей. Когда адовы врата церковь не одольють и не разрушать, то могуть ли разрушить люди? И одного мъста для церкви не назначиль Господь, но по всей вселенной, во всёхъ языцёхъ повелёль созидать храмы и приносить безкровную жертву, когда сказаль: шедше убо научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца, и Сына, и Святаю Духа, а потомъ еще въ подтвержденіе, сказаль: и се Азъ съ вами есмъ во вся дни, до скончанія выка, Аминь, Мате. 28, стих. 19 и 20.

Какъ раскольники осмъливаются сравнивать ветхозавътную церковь съ новоблагодатною? тамъ была сънь временная, а здъсь истина въчная, здъсь во всемъ міръ, и на всякомъ мъстъ повельно Богомъ созидать храмы и приносить жертву, и изъ всякаго поколенія и роду хиротонисать достойныхъ во священство; Самъ Христосъ основаль её кръпко: и непоколебино безъ всякихъ условій: на семь камени созижду церковь мою, и врата адова не одолими ей, и самъ же приставиль къ ней пастырей въ лицъ своихъ Апостоловъ, съ которыми объщался пребывать до скончанія въка съ подтвердительнымъ словомъ: Анипь, и симъ пастырямъ препоручилъ и ключи отъ царствія небеснаго, когда сказаль: Аминь бо глаголю вимь: елика аще свяжете на земли, будуть связана на небеси: и елика аще разришите на земли, будуть разръщена на небестать. Мато. 18. 18., и паки по воскресеніи: дуну, н глагола имъ: прините Лухъ Свять: имже отпустите гръхи, отпустятся имь: и имже держите держатся. Іоан. 20. 23., а потомъ , когда объщался послать Апостоламъ Духа Святаго, сказалъ: и Азъ унолю Отца, и инаго Утъшителя дасть вамь, да будеть сь вами вт выкт; и еще Господь сказаль своимъ ученикамъ: куплю дойте, дондеже прицу. Все это Божіе опредъленіе и узаконеніе расколоучители безпрестанно разрушають и испровергають, въ тоже время называя себя истинными христіанами, но по своему мудрованію они сущім еретики и разрушители всего божественнаго опредъленія; ибо ясно говорятъ и пишутъ утвердительно, -- что церковь, хотя и основана пребывать въчно, но можетъ быть на время и уничтожена, и не быть, по примвру ветхозавътной, равно не стыдятся противодъйствовать Св. Духу, утверждая, что церковь на время можетъ быть и безъ Епископа стало быть и безъ священства. О! безумные и дживые учители! ежели бы это по

вашему лжемудрованію случилось, то, стало быть, Божіе Слово и опредъленіе не состоялось, стало быть, Господь сказаль не истиппо. Гдв же наша въра и спасеніе? Но хотя бы по вашему лжемудрованію это и случилось, что врата адова на время церковь Христову одольли; и ея на земли не стало, и Господь оставиль свою церковь безъ пастырей, и они уничтожились, -- то кто же опять въ другой разъ возстановить церковь можетъ, и кто же возставитъ священство? Для этого необходимо во второй разъ сходить съ небесъ Христу, но о семъ нигдъ нътъ писаннаго. А хотя и придетъ Онъ во второй разъ, но уже со славою судить всъхъ. Господь во второй разъ не сходиль, откуда же у васъ опять появились новое священство, новые епископы и новая церковь? И вамъ самимъ извъстно и всему міру, что у васъ 200 лътъ не было Епископовъ, слъдовательно и церкви; и ваше теперешнее священствоновое, и ваша церковь, если только можно назвать церковію ваше общество, - есть новая церковь. Откуду же появилось всё это новое?

Но я не остановлюсь здъсь, и не покончу слова, и въ подтверждение истинности учения о въчности и непоколебимости церкви новоблагодатной и священства и жертвоприношения приведу тымы свидътелей—Апостоловъ и Пророковъ и Святыхъ Отецъ.

Что повоблагодатная Христова церковь, основана Христомъ Спасителемъ на въчное время, сіе усматривается изъ того, что на Себъ Самомъ— на твердомъ и не поколебимомъ камени Христосъ основалъ свою церковь. О Христъ основномъ Камнъ новоблагодатной церкви такъ предсказалъ

Святый Пророкъ Исаія, каковое предсказаніе воспоминаетъ и Святый Апостолъ Петръ въ первомъ
своемъ посланіи: се азъ полагаю во основаніе Сіону
камень многоцівнент, избрант, краеуголент, честент,
во основаніе ему, и втруки въ онь не постыдится.
Исаім 28. 16. Соборное Петрово 1-е гл. 2, ст. 6.
Равно и Святый Апостолъ Павелъ показалъ этотъ
камень, на которомъ основана Святая церковь:
основанія бо инаго ни кто же можеть положити,
паче лежащаго, еже есть Іисусъ Христосъ. 1
Корино. 3, 11. Тотъ же Святый Апостолъ Павелъ
глаголетъ: наздани бывше на основаніи Апостолъ и
пророкт, сущу краегольну Самому Іисусу Христу:
о немъ же всяко созданіе составляемо растетъ въ
церковь Святую о Господт. Ефес. 2, 20.

Когда на такомъ твердомъ камени основана церковь Святая, каковъ Самъ Інсусъ Христосъ, то какъ же она можетъ хотя и на малое время разрушиться или поколебаться? Какъ Христосъ непоколебинъ, — такъ и церковь Его. Расколоучители и этотъ непоколебимый камень хотятъ поколебать, но всуе труждаются, хотя бы себъ на помощь призвали весь міръ невърный, и самаго сатану со встми бъсовскими полчищами. Никогда врата адова не одолжютъ церковь; потому что она есть Тъло Христово. Чтобы хотя на время разрушить церковь, для сего нужно обладать силою большею, нежели какою обладаетъ Христосъ-ея Глава; а поелику Христосъ выше всвхъ, то и церковь сильнъе всвхъ своихъ враговъ; никакая рана не прикоснется церкви. Вотъ 1862 года противъ нея враги воюютъ, всв силы врага истощились, но церковь осталась

невредима. Удивительно, что расколоучители обътование о непоколебимости церкви признають за самое подлинное обътование Самаго Господа, и однакожь оному не върять и утверждають, что 200 льть церкви на земль не было, и епископы не существовали; а бъдные простые люди всему этому лжемудрованию, или, лучше сказать, еретическому учению върять, а Евангелие Божественное и Святыхъ Апостоль учение оставляють безъ внимания.

Вотъ и пророковъ призову во свидътельство, купно и Св. Отцевъ. Св. Пророкъ и царь Давидъ сице воспъваетъ Духомъ Святымъ: "Велій Господь и хваленъ зъло во градъ Бога нашего, въ горъ Святьй Его благокореннымъ радованіемъ всея земли. Псал. 47. ст. 1. Святый Аванасій Великій сіе сице объясняетъ: не къ тому, глаголетъ, во Іудеи токмо велій Господь, но и въ горъ Святьй; гору же здъ глаголетъ церковь, высоты ради догматъ, еже о Бозъ." А Святый Кириллъ сіе мъсто тако объясняетъ: велій убо Господь, иже языческіе разрушиль бъсы и свое царство на земли поставилъ, и преизочтенна вся сотвориль, - и хвалимъ есть не у всъхъ, но во градъ Бога нашего, иже бо вив того суть, не въдятъ его богословити невъдуще суще божественнаго учительства. Сего ради и Божественное именованіе бездушнымъ возложиша, и безъ словеснымъ животнымъ. О сей церкви сущей и прежде глаголалъ: рвчная устремленія веселять градь Божій, о ней же глаголаше: (вселюся въ нихъ и похожду, и буду имъ Богъ, и тіи будутъ мнъ людіе). Аще же и земныя церкве есть нъкая большія, ея же хитрецъ и творедъ Богъ есть, и въ той есть и хвалимъ, и

по достоинству богословимъ, на коей же части земли созданъ есть градъ? въ горъ, глаголетъ, святъй его благокоренной, и благословенной, и въ радованіи всея земли. Кая же убо гора сія есть, Павелъ показаль, глаголя: приступихомь глаголеть въ Сіону горъ, и граду живаго Бога, Герусалиму небесному. Небо показуя гору достойную Бога и градъ по немъ же глаголетъ, вышній же Герусалимъ свободь есть, яже есть мати наша, понеже убо и сущихъ на земли человъкъ своего царства недостойныхъ непщеваль. Сіе бо предваршій псаломь знаменоваше глаголя: царь всея земли, Богъ достойный и на земля составися градъ ему, по всей земли благочестивое жительство держа, въ горъ же сей составися Божію слову или мъсту Христову, или на камени создана есть Его перковь. Самъ бо есть камень, яко же убо гора и основаніе церкви. Основанія бо, глагодетъ, никто же можетъ положити, кромъ лежащаго, еже есть Христосъ Інсусъ. Псалтирь семи-толковой переводу Максима Грека. Благокореннымъ радованіемъ всея земли, стих. З. Святый Асанасій великій сіе объясняетъ сице: Простеръ радованіе по всей земль; потому что по всей земль разрушиль и радованіе о Богоявленія Его, и благодать. Горы Сіонскія, ребра съверова. Герусалимъ на югъ, а языческіе нороды на севъръ, поелику же Іуден гордились темъ, что они одни населяютъ гору Сіонъ; то слово сіе показываетъ, что Сіонъ язычники, принявшіе Евангельское слово. Ибо основаніемъ Сіону служить стверная его сторона, и сію то сторону означаетъ псалмопъвенъ словами: ребра стверова, и витсто того, чтобы сказать: стверная страна, сказаль: ребра свверова. Ребрами свверовыми быль прежде и Павель, отъ котораго возгорыми быль прежде и Павель, отъ котораго возгорыми сіонскими, имыя въ себы глаголющаго Христа, Который пришель отъ Сіона и отвратиль нечестіе отъ Іакова. Градь царя великаго, сіи ребра вовыровы, или язычниковь, можно назвать градомь. Въ нихъ познается Богъ, защитникъ ихъ, спасающій ихъ искушеній. Богъ въ тяжестыхъ его знаемъ есть, егда заступаеть и. Подъ сими тяжестями можно разумыть великихъ и именитыхъ обитателей града Божія, имъющихъ въ немъ первенство.

И Блаженный Өеодоритъ сіе объясняетъ сице: благокореннымъ радованіемъ всея земли. Сей же градъ, говоритъ Пророкъ, прочно, прекрасно и незыблемо создалъ Богъ на веселіе всей земли; потому что, какъ сказалъ Божественный Апостолъ, наздалъ его на основаніи Апостолъ и Пророкъ, сущу краеугольну Самому Іисусу Христу. И Самъ Господъ изрекъ блаженному Петру: и на семъ камени созижду церковь мою, и врата адова не одольютъ ей. Посему благокоренный значитъ: незыблемо основанный, такъ что пребудетъ и неподвижнымъ и непоколебимымъ. (Творенія Свят. Отецъ 1857 г., т. 27, стр. 267.).

Блаженный Феодорить объясняеть слова: Богъ въ тяжеству Его знаемъ есть, егда заступаеть и. Онъ говорить: на всей земль и на морь церковь одпа; почему и въ молитвъ говоримъ о святой и единой, вселенской и Апостольской церкви отъ предъловъ и до предъловъ вселенной. Но и раз-

двляется она также по городанъ, селеніянъ и весянъ, которыя пророческое слово наименовало тяжестями. Какъ всякій городъ ниветъ внутрь себя много отдальныхъ домовъ, однакеже именуется однинъ городомъ; такъ и церкви тъмочисленны и даже безчисленны, и им островахъ и на твердой земла: но вса вмаста соединяемыя согласіемъ истинныхъ дегматовъ, составляютъ одну церковь, и въ нихъ то, сказалъ пророжъ, является Богъ всяческихъ подающимъ помощь свою. Богъ въ тажестъхъ Его знаемь есть, егда заступаетъ и. (Творенія Св. Отецъ 1856 г. том. 27 листъ 268).

Гдъ вы глаголющіе хулу на Святаго Духа, что яко бы церковь Христова на время могла изчезнуть съ лица земли, и на томъ лишъ основанім, что у васъ 200 лътъ не было церкви, да и теперь ненивется; потому что между сонмищь еретическихъ и раскольническихъ истинной церкви Христовой нътъ? Истинно Христова церковь не можетъ быть ни къмъ одолъна, и не можетъ изчезнуть съ лица земли, потому что она основана на камени кръпкомъ и есть Тъло Христово, и глава Ея Христосъ. Вотъ Святый Пророкъ Давидъ Духомъ Святымъ о ея кръпости предсказалъ и отвътилъ за меня, купно съ Св. Отцами, и паче грома заградилъ уста ваши глаголющія злая и хульная на церковъ Христову.

Вотъ и еще Пророкъ Давидъ глеголетъ: якоже слышахомъ, таме и видъхомъ во градъ Господа силъ, во градъ Бога нашего: Богъ основа и въвъкъ. Псаломъ 47. ст. 9.

. Св. Асанасій Великій объясняеть сіс тако: Яко же слышахомъ, тако и видъкомъ. Какое обътоваль

ты наиъ спасеніе, Владыка; то увидѣли ны на самомъ дѣлѣ. Во градѣ Господа силъ, во градѣ Бога нашего. Показываетъ, гдѣ увидѣли исполнившееся обѣтованіе. Гдѣ же, какъ не въ церкви, которая есть градъ Божій? Богъ основа и въ вѣкъ. Сіе подобно сказанному Господомъ: на семъ камени созижду церковь мою. (Твор. Св. Отецъ 1854 г. том. 22, стр. 181).

И блаженный Осодорить объясняеть сіс такъ: "Богъ основа и въ въкъ. Ибо Его это слово: на семъ камени созижду церковь, и врата адова не одольють ей. Такъ изобразивъ въ ст. 5—8 обращеніе враговъ, пророческое слово предскавываетъ потомъ, въ какихъ словахъ улучившіе спасеніе будутъ нъснословить Благодътеля. Пріяхомъ Боже милость твою посредь людей твоихъ. Ожидаенъ, говоритъ Пророкъ, сей помощи твоей, Владыка, зная не лживость обътованій Твоихъ. Ибо Самъ Ты сказалъ съ вами есмь во вся дни до скончантя въка."

И паки Духъ Святый усты Давидовыми возвъщаетъ сице о новоблагодатномъ священствъ. (Псал. 109. стих. З и 4.) Изъ чрева прежде денницы родихъ тя. Клятся Господь и не раскаятся: ты іерей во въкъ, по чину Мелхиседекову.

Святые Отцы объясняють сіе тако:

Аполлинаріево: Въчный священникъ живый въчнъ, постоянное ісрейство, аки клятвою утвержденно, образъ же Мелхиседековъ есть его же не изъявляется сперть, въ знамя несущія сперти, нынъ же царь изъявленіе ісрей показуется. Еже не пощно во Израили быти, и закономъ ученно бъ.

Также Дидиново. "Якоже намъ спасъ клятву узаконяетъ быти, еже, ей, ей, и еже, ни, ни, сице паче же множа Богъ истинствуя. Клятися глаголется не отрицательнъ, или утвердительнъ клятву творя. Клятся убо Господь и не раскается за не нераскаянная дарованія: іерейство же не по чину Ааронову, но по чину Мелхиседекову въ въкъ. Тамъ же Златоустово:

Что есть по чину Мелхиседекову, ради таинствъ глаголетъ. И за еже свободно быти отъ закона священства, и за безконечное, якоже Павелъ глаголетъ, и за безначальное, еже бо онъ имяше въ стънъхъ, сіе бо воистиннъ о Іисусъ. (Семитолковой псалтирь, переводу Максима грека, листъ 878).

И паки Св. Аванасій объясняетъ сице:

Клятся Господь, и не раскается. Клятва Божія есть слово Божіе, удостовъряющее слушающихъ и каждому внушающее въру, что непремънно исполнится обътованное и изглаголанное Богомъ. Ибо, не какъ человъкъ, кленется, Богъ, но слово Его служитъ намъ вмъсто клятвы, удостовъряя въ истиннъ, что оно такъ же будетъ непреложно, какъ и обътованіе данное съ клятвою. Ты іерей во въкъ по чину Мелхиседекову; потому что Мелхиседекъ не елеемъ, какъ Ааронъ, помазанъ на священство, и не кровавыя приносилъ жертвы и былъ первосвященникомъ язычниковъ, а Авраама благословилъ хлъбомъ и виномъ. (Творенія Св. Отецъ том. 22, стр. 395, 1854 года).

И блаженный Феодорить объясняеть сіе тако: Клятся Господь, не раскаятся. Ты і ерей во въкъ, по чину Мелхиседекову. Вполнъ истолковаль сіе Божественный Апостоль въ посланіи къ Евреямъ, и доказаль нескончаемость сего первосвященства

темъ, что священство Левитское не съ клятвою пріяло обътованіе, а сіе подтверждено клятвою; и по сему присовокуплено: и не раскается; потому что Богъ всяческихъ неоднократно домостроительствоваль многое, и попускаль, что подвергалось сіе изивненіямъ. Такъ священство Іудейское учредиль, и отмъниль; такъ царство Іулейское воставиль, и разрушиль; такъ попускаль быть царствань: Ассирійскому, Вавилонскому и Македонскому, и повельваль разрушаться. Благоволивъ же, чтобы священство сіе было въчное, какъ сказано, поклялся, что не раскается. А сказано сіе человически; потому что Божество незнаетъ страданія, раскаяніе же есть страданіе. Мелхиседекъ, іерей не Іудеевъ, но язычниковъ; такъ и Владыка Христосъ не за Іудеевъ только, но за всъхъ человъковъ принесъ себя въ жертву Богу. Начинаетъ же священство въ ту ночь, въ которую претерпълъ страданіе, -- когда пріенъ хавбъ, и благословивъ преломи, и рече: примите ядите от него, сіе есть тило Мое; а такъ же и чашу растворивъ, даде ученикамъ своимъ глаголя: піцте от нея вси, сія бо есть кровь Моя новаго Завъта, яже за многія изливасма во оставление гръховъ. Находинъ же, что Медхиседенъ іерей и царь, потому что быль образомь истиннаго іерея и царя, и приносить Богу не безсловесныя жертвы, но хатобъ и вино, ибо сіе принесъ и Аврааму, духовно провидя въ чреслахъ патріарха первообразъ собственнаго своего первосвященства, посему, если отъ Давида Христосъ по плоти, Давидъ же отъ Іуды, а Христосъ пріяль первосвященство по чину Мелхиседекову; то и священство Левитское

простало; благословение же высшаго священства перешло на колъно Іудино. (Творенія Св. Отецъ том. 28, стр. 259, 1856 года).

Приведу здесь во свидетельство вселенского учителя св. Іозина Златоустаго, великаго Святителя. Вотъ онъ что говорить о вычности и о непоколебилости Христовой церкви въ бесвув во время отхожденія въ заточенів: "Многи суть волны и яростно обуреваніе; по неболися, да не поглотимся водами; на невыбленовь бо стоинь камени. Дальнится и свирепсинуетъ море, но не можетъ разрушити канени. Да возносятся волны, но корабля Інсусова пожрети не могуть. Да чего и бояться? повъждь инв., смерти ли? во мнъ жити Христосъ, и еже упрети пріобратение есть. Есть ли не можеши разторгнути брака; то кольин уже паче не силенъ еси разрушити Божія церкве. Но ополчаещилися противу церкве: однако не можеши ни какаго вреда наности тому, противу кого ополчаещися, а томъ паче содълаваещи меня знаменитайшимъ. Свою же только силу ратованісив противу меня потубляещи, жестоко ти есть противу рожновъ прати. Санъ же не врепираеши ты рожновъ, а только свои моги обагряеши кровію. Не сокрушають канена сін кипящін волим, но сами точію претворяются въ пъну. Ни что, ничто же есть, человъче сильное Церкве. расторгии паче брань, да впрочемъ не расторгнеши своен силы: не воздвизай брани противу неба. Егда ратуеши противу человъка: тогда или диши его, или самъ отъ него побъжденъ будеши. Егда же ополчаешися противу церкве, отнюдь одо-

дати не возможени. Бегъ бо есть всахъ кранчайшій, раздражаемъ зи Господа, еда крыпчайши его есны. Богъ водрузилъ, кто можетъ поколебати, незнаеми ин Его силь? Онъ призираетъ на землю. и творить ю трястися; повельваеть, сотрясаемая утверждаются. Если понолеблюжійся градъ онъ уставиль: не кольии ли наче церковь уставити можеть? Церновь есть кръпчайша самаго неба. Небо и земля мино идутъ, словеса же моя не мино идутъ. Кін ечть словеса сін? ты еси Петръ, и на семъ камеви созвжду церковь мою, и врата адова не одольють ей. Естьи не въруещи сему слову, то новърь лымъ санымъ. Колики тиранны покущалися инспровергнуть церковь, коликія они употребляли къ тому споврады, коликія пещи, острые неукротиныхъ звърей зубы; изощренныя исчи, но не одольли. Гдъ же враждовавніе? преданы суть молчанію и забвенію. Гав же церковь? блистаеть обътаве солица. Всв нокушенія ихъ угасди, состояніе церкве безконечно. Если убо налочислены, тогда были и непоседилися; то срдя вся земля исполнена благочестіемъ, како можеши побъдити? небо и вемля мимо идетъ, словеса же моя не мимо идутъ.

Да и весьма справедливо: церковь бо есть вождельные Богу и благопріятиве небя. Онъ не воспріяль тыла небесе, а воспріяль влоть церкве, ради церкве небо создано, а не церковь ради неба. (Зри слова и бесьды 1787. лист. 236). И паки святый Іоаннъ Златоустый глаголоть о церкве: паки но многомъ времени возвратилися мы къ матери нашей, ко всевождельной для всъхъ, и ке вселюбезной церкви, къ матери нашей и всъхъ церквей; матерь бо она есть не поколику древитишая временемъ, но поколику и апостольскими оспована руками. Сего ради многажды и ниспровергаема она бывши, ради имени Христова, паки воздвигнута Христовою силою. Не апостольскія бо точію основали ея руки, но и гласъ Господа апостоловъ укрвпиль ея, новымъ укрвпленія образомъ не древеса бо и каменіе совокупиль, создавь тако ограду, ниже глубокій ровъ извив ископавъ окрестъ ея, ни водрузивъ иногочисленные коліе, ниже сокрушивъ высокіе столпы, утвердилъ ея тако, но изрекаъ токио два слова и сіи воздовавли ей вивсто стъны, виъсто столпа, виъсто рва, и всякаго укръпленія. Какія же суть слова сін имъющія въ себв толикую силу? на семь канени созижду церковь лою, и врата адова не одольють ей. Сів есть ствна, сіе ограда, сіе укръпленіе, сіе пристанище и прибъжище. Ты же познавай неразрушимость и непоколебимость станы и отсюду. Христосъ не реклъ, яко не одолжить ея навъты. токмо человъческія, но яко ниже самыя пагубныя орудія адскія.

Врата, глаголеть, адова не одольють ей. Не рекль: не ополчатся противу ея, но не одольють ея; ополчатся бо, но не низложать ея. Что же есть врата адова? реченное можеть быть есть не ясно; познаемъ первое, что суть врата градскія, и тогда уразумъемъ, что знаменують врата адовы. Врата градскія суть входъ во градъ; слъдственно и врата адова суть бъдствія во адъ низводящія. Еже убо глаголеть сіе есть; хотя бы толикія бъдствія

и напасти ополчалися, устремилися, что низводили бы насъ во адъ даже, но церковь пребываетъ непоколебима. Госноль могъ бы не допустити, но да испытуемъ злостраданія самою вещію, чесо же ради попустиль онъ? поелику много вящше есть избавденія отъ искушеній, есть ди по попущеніи нападенія ихъ, не попускаетъ онъ претерпъвать никакихъ бъдствій ради устремленія оныхъ, да содълаетъ церковь паче испытанною. Скорбь бо терпъніе содваываетъ, терпъніе же искуство, и да явитъ съ вящшимъ избыточествомъ силу свою, и исторгаетъ ея изъ самыхъ врать смерти, сего ради и попустилъ волнованію быти, но не попустилъ кораблецу ея поглотитися волнами, такъ мы и кормчаго восхваляемъ, ни егда плаваяй при благоразстворенномъ воздухв, ни егда созадя кормы дышущу вътру, сохраняетъ безбъдственно корабль свой; но егда кнпящу морю, свиръпствующимъ волнамъ и ярящейся буръ, стремленіе вътровъ своимъ искусствомъ отражая, исторгаетъ корабль изъ средины бури. Тако и Христосъ сотворилъ. Онъ, аки бы кораблю на моръ, церкви на землъ попустилъ носитися, не укротиль волнь, не исторгль ея изъ волнъ, не усмирилъ моря, но корабль спасъ безбъдственно, и воставшимъ всюду народамъ, аки бы волнамъ свирънымъ устремившимся злымъ духомъ, аки бы яростнымъ вътрамъ, и отвеюду свиръпствующей буръ, сотворилъ велію тишину церкви. Дивно убо есть, яко не токмо не ниспровергла кораблеца буря, но яко кораблецъ укротилъ и бурю. Непрестанныя бо гоненія не только не погрузили церкве, но прекратилися отъ церкве, какъ же и

какинъ образонъ, и откуду? Отъ омого гласа: врата адова не одольють ей. Колико нокущелися Еллины потребити сіе слово, содвлати сіе опредвленіе тщетнымъ; однако неуспили ни мало, Божіе бо опредвление было. И яко же столиъ изъ аданантовъ сооруженный, и жельзомъ попромногу укръпленный враги отвсюду ударяюще, ни самаго состава не повреждають, ин укръпленія не разрушають, но отходять инкакаго вреда не нанесши, ниже какаго зла причинивше, а токмо истощивше свою силу: тако и противу изреченія сего, аки бы противу высокаго столба, посредв земли безонасно увръпленнаго, Еллины отвсюду ополчающеся, содълзи его кръпкимъ, свою же истощивше силу тако погибли. Какіе бо въ семъ случав не предпривималися злоухищренія средства; воинства уготовнлися, оружіе обращаемо было, дари вооружалися, якій видъ мученія изобратался, не оставился ин нь образь казни: огнь, жельзо, зубы звырей, тремнины, потопленія, пропасти, коліє, кресты, пещи, и всякія муки, накія когда нибудь ин были эрвиы, неизглагоданныя угроженія, неизреченныя почестей объщація, дабы посредствомъ последняхъ упятчити и обольстити, не оставляемъ былъ ни какій видъ лести и насильствія; ибо и отцы предавали чадъ, и чада отповъ не познавали; натери позабывали свои бользни, во время родовъ понесенныя, и законы естества превращалися; однако основанія церкве ниже тако поколебалися, брань хотя возжигаема была ближними ея; но даже и къ ствнамъ ея не прикоснулася, ради изреченія онаго: яко врата адова не одольють ей,

не на то взирай - яко было слова, во на то, якф. слово было Божіе. Богъ утверлиль и небеса словомъ и землю на водажъ основатъ словонъ, сотворивъ сему твердому в тяжкому естеству держатися на ономъ жидномъ и удоботечномъ, и море воздвизаемое презвльною бурею, и колеблемо тодикими волнами, оградилъ повсюду, носредствомъ слова своего, немощьюю песна ствиою, почто убо удивляения, если утвердивый небеса словомъ, основавый землю, и оградивый море, симъ же словомъ утвердилъ церковь, честнейшую неба и земли, и моря. Поелику же зданіе сіе есть толь непоколебимо, стана толь не разрушима; воззримъ, какъ апостолы полагали основаніе, коль глубоко копали, да зданіе не зыблемо будеть. Они не копали ни какія глубаны, не имван въ толикомъ трудь нужды. чего ради; за не обръзи древнее вервоначальное основаніе, положенное Проронами. Яко же какій нибудь человъкъ, предпріемляй здати домъ великольпный, егда обрящеть основание древнее, крыпкое и непоколебиное, не разрушаетъ сего основанія, не движить каменій съ ивста, но оставить пребывати неподвижно, возлагаеть на него здание новое; тако и Апостоли инфюще создати сіе веліе зданіе церковь, всюду на земли воздвизаемую, не копали глубины, но обрътши древнее основаніе, положенное Пророками, не разрушали оваго, ниже преивняли зданія и ученіе, а оставльше сіе пребывати неизменно, возложили тако свое ученіе, новую сію въру церкве. Но да познаеши, яко они не поколебали основанія древняго, но верху его созидали; послушей самаго Архитектона Павла, повъдающаго

намъ о тщательнети зданія; поелику онъ есть Архитектонъ премудрый, яко премудръ, глаголетъ, Архитектонъ основание положихъ. Воззримъ же како положиль онь самое основание; верху глаголеть, другаго основанія древняго Пророковъ. Откуду же сіе явствуетъ? Тъмже убо къ тому нъсте странни и пришельцы, по сожителе святымъ, и присніи Богу, наздани бывше на основании Апостолъ и Пророкъ. Видъши ли основаніе, и основаніе единое Пророковъ, а другое Апостоловъ верху онаго положенное. И сіе есть воистину дивно, ако Апостоли пришли не вскоръ послъ Пророковъ, но протекло многое между тыпь время. Чего же ради? поедику творять сіе и искуснъйшіе домоздатели, они егда положатъ основаніе; не абіе возлагають на него зданіе, да составъ основанія сущи мягокъ, и еще не отвердый, не возможетъ держати тяжести ствнъ, сего ради оставивши долго время камнямъ совокупитися твердо между собою, егда узрять ихъ совершенно, аки бы во единъ камень соединившихся, тогда и тяжесть стыть на нихъ воздагаютъ. и Христосъ сотвори, оставивъ основанію Пророковъ укрыпитися въ душахъ человъческихъ, и ученію содълатися тверду, егда узрълъ зданіе сущее непоколебимо, священные догматы незыблемы и не подвижемы, такъ что могутъ воспріяти сіе любомудріе повое: тогда посладъ апостоловъ назидающихъ стъны церкве на основаніи Пророковъ. (Слова и бесъды слово 5, лист. 3.9).

Примъчаніе:

Вотъ здъсь привелъ я свидътелей Пророковъ, и Апостоловъ, и Самаго Господа нашего Інсуса Хри-

ста, и многихъ святыхъ отцевъ, а болъе всего приснославного защитника православной Христовой церкви вседенского учителя, элотословесного и златоструннаго Іоапна Златоустаго, и показалъ, что святая Христова православная церковь не подлежитъ никакому измъненію временъ, потому что она напаяема кровію Христовою, и листвія ея никогда не повянутъ, и что она, невъста Христова, кръпче небеси и земли утверждена, и что всв благодвянія сдеданы на земле Господомъ Богомъ ради церкви, и потому въчное она имъетъ пребываніе, ибо утверждена она словомъ Божіммъ: на семъ камени созижду церковь мою, и врата адова не одольють ей. Затсь всв противляющіеся церкви еретики и раскольники, заградиеше уста свои, стоятъ молча, ибо противъ таковыхъ доказательствъ никто и инчего не можетъ сказать. Но о! закоснение великаго и невъжества! сами знаютъ приведенныя свидътельства, и однакожъ осмъливаются разверзать исполненныя злаго яда уста свои, что церковь можетъ на время и не существовать на земль, по примъру ветхозовътной. Но св. Іоапнъ Златоустый ясно всемъ возвещаетъ, что свягая Христова церковь есть Кивотъ не погибающій, но въчно пребывающій, что она есть корабль не потопающій, что она есть камень никогда не разрушающійся, что есть гора неподвижимая, доколь будеть стоять міръ сей, а потомъ переселится въ въчно торжествующую церковь. И паки, только въ церкви проповъдуется животъ въчный, и только пребывающіе въ истинной церкви Христовой насатдують въчный животъ; а которые пребываютъ вит ея, тт вст ввержени будутъ въ геенну огненную на въчное мученіе. О! ужасное опредъленіе! но наши раскольники, именующіе себя старообрядцами, нимало о томъ не безпокоятся: во адъ такъ во адъ, а въ церковъ православную не пойдемъ. О! какая душа православная не прольетъ источники слезные о ихътяжкой иногобользненной участи! въдь они были наши собратія, въдь они также въруютъ во Христа, и молятся Богу, и соблюдаютъ посты, творятъ инлостыни, много и другихъ дълъ, и будутъ осуждены за то, что находятся внъ спасительнаго ковчега, святой соборной, восточной православной, апостольской Христовой церкви, и не повицуются ея пастырямъ.

Расколоучители клевещуть на святыхъ отенъ, Іосифа Волоколамскаго и Іоанна Златоустаго, что якобы они учатъ, что можно церкви быть бевъ Епископа. Это чистая ложъ! ни единъ святый отецъ сего не говоритъ и не можетъ сего сказать, потому что это противно самому Божественному Евангелію. Безъ епископа церковь существовать не можетъ. А что Святые Отцы пишутъ, что иногда случается быть церкви безъ Епискова; то ето говорять о частной церкви, а не о Вселенской, ибо мало ли этаго бываетъ, что остается иногда еперхія безъ Епископа, и даже на долгое время, или по случаю сперти Епископа, или по другой причинъ. Случалось, что въ нъкоторыхъ епаркіяхъ малороссійскихъ и бълорусскихъ на время прекращались православные Епископы, но они были въ другихъ епархіяхъ; было премножество епискововъ въ великороссіи, на востокв и даже было въ это время пять патріарховъ, и расколоучители всуе труждаются и приводять себь въ защиту книгу о Въръ. Тамъ прямо отказано въ спасеніи тъмъ, кои не слушають и не повинуются восточнымъ Патріархамъ, и отънихъ посылаемымъ Епископамъ. О! Боже мой, какъ расколоучителямъ позволяетъ совъсть такъ живо лгать на Святыхъ Отцевъ, и испровергать Божественное Евангеліе, и Апостоловъ, и Святыхъ отецъ ученіе, и всъ правила святыхъ седьми вселенскихъ, и девяти помъстныхъ соборовъ.

Окончаніе: Расколоучители заключають: почтеннайшій вопроситель, я на твои криво сказанныя, насильственно нагнутые глупые вопросы, хотя и съ прискорбіемъ отвачая глупой наглости, но смотралъ великодушно, а потому и ты на какой хотя и на простыя отваты не оскорбись, не гнавайся, но пріими мои отваты какъ отъ друга благосклонно, и разсуди, какъ законный и нелицемарный судія безпристрастно; а свое объщаніе, о исканіи истины исполни, а не останься въ твоей пристрастной тьма заблужденія и притомъ напрасно и криводушно по твоей худой совъсти.

## Обличеніе:

Вотъ раскольническое заключение, чъмъ они окончили свои отвъты! Вотъ теперь посмотри весь міръ на раскольническую совъсть. Я здъсь представилъ всъмъ на видъ, что ни одного отвъта не дали законнаго и справедливаго, основаннаго на Божественномъ Писаніи, согласно съ Божественнымъ Евангеліемъ и со Съятыми Апостодами, и съ

ученіемъ и правилами Святыхъ Отецъ. Всъ ихъ отвъты основаны на одномъ пустословіи. Хотя и касались Св. Отецъ, но свидътельства ихъ перетолковали по своему раскольническому понятію, - а болве всего лживо и нагло оболгали Святыхъ Отецъ и клеветали и показали свое заблужление и невъжество и безсовъстность цълому міру, и еще дерзаютъ жвалиться своими отвътами. Благосклонный читатель да будетъ безпристрастнымъ судіею — на чьей сторонъ истина, и кто говоритъ законно, и кто беззаконно. А мив какъ Господь Богь помогъ, такое и далъ обличение на ихъ отвъты. Прошу чадъ православной Христовой церкви-пастырей и пасомыхъ, изволяющихъ прочести сію книжицу, помянуть въ своихъ молитвахъ священно - игумена Пароенія, ея составителя. Кто найдетъ въ ней недостатокъ, прошу простить меня гръшнаго, а не достаточно дополнить еще болье сильными доказательствами изъ Священнаго Писанія. Аминь.

## Прибавленіе:

Еще расколоучители клевещуть въ шестомъ отдъленіи, въ пятомъ отвътъ, на Святаго Савву Освященнаго, что якобы Онъ былъ и не Епископъ, но принялъ отъ ереси патріарха Іоанна. Это чистая клевета и ложь на Святаго Отца, какъ показано въ книгъ о Промыслъ Божіемъ, 1856 года. Стало быть расколоучители той книги не читали, что онять подняли этотъ вонросъ, который тамъ ръшенъ,— и явынужденъ еще разъ сдълать объясненіе. Расколоучители двухъ Святыхъ Отцовъ оболгаваютъ клеветою, Св. Савву Освященнаго, и Максима исповъдника, якобы первый приняль отъ севировой ереси Іоанпа патріарха, а послъдній пагріарха Пирра, и епископа Өеодосія отъ ереси единовольниковъ. Здъсь я предложу самыя эти произшествія, которыя грубыя наши невъжды представляють себъ въ защиту. Дъло происходило следующимъ образомъ: Блаженный Савва скорбяще зъло о неповинномъ изгнаніи патріарха Иліи, и рыдаше по Обрътеже новаго патріарха Іоанна. Еретическая мудрствующаго, -- вопіяше нань: да не имать общенія съ Севиромъ, Халкидонскій же Соборъ да защищаетъ и зань да станетъ даже докрове: аще же ни, то отъ вевхъ отцевъ пустынныхъ, яко еретикъ, проклянется. Іоаннъ же постыдъвся, вкупъ же и убоявся толикихъ и толико многихъ отецъ Богодухновенныхъ, со Святымъ Саввою пришедшихъ, отвержеся Севира и всей ереси, православіе же, на Халкидонскомъ Соборъ утвержденное, пріятъ, и утъшишася Отцы Святін, (минеи четін, 5 декабр. 60 лист. печати Кіевской, 1695 года).

Зрите, здъсь нътъ ничего подобнаго тому, что говорять раскольники. Св. Савва никакого пріема не отъ какой ереси патріарху Ісанну не дълалъ,— но только съ своими отцами умоляль патрі рха отстать Севирова мудрованія и принять Халкидонскій, Вселенскій 4 Соборъ, и патріархъ Ісаннъ то убъянся, то постыдился, то убоялся толикаго множества пустынныхъ отецъ,—отвергся Севира и ереси его, православіе же, на Халкидонскомъ Соборъ утвержденное, пріятъ, и утимингася Отцы. Здъсь не видно, чтобы Святый Савва дълаль Патріаржу

макое либо чинопріятіе отъ ереси; но Патріархъ, прежде бывшій православнымъ, потомъ совратившійся въ ересь Севирову, призналъ свою ошибку и эмблужденіе, оставилъ свое мудрованіе въ защиту Севира и последовалъ Халкидонскому Собору. Отцы этимъ успокоились, и разошлись по своимъ монастырямъ.

Ахъ, Боже ной! Какъ раскольники обманываютъ простой народъ, что якобы они всё дълають по Святому писанію! у поповщинцевъ первая защита Св. Савва, но между тъмъ тутъ никакой имъ нътъ ващиты. Исторія сама обличаетъ клевету ихъ на Св. Савву. Теперь спросимъ, какая же совъсть у раскольниковъ, что такъ лживо лутъ и обманываютъ простыхъ людей? явно, что они противоборствуютъ Духу Святому, и не стращатся стращнаго изреченія Госмодня, что противоборствующимъ Духу Святому предлежитъ тяжкое наказаніе, которое не простится ни въ семъ въкъ, ни въ будущемъ.

Но то удивительно, что расколоучители считаютъ себя истинными христіанами, и еще православными, но посмотрите въ выше писанныхъ ихъ отвътахъ, отнюдь нигдъ не коснулись они Божественнаго Евангелія, или Аностоловъ, и ни одного основанія не неложили на Божіемъ словъ, а дали отвъты то вожными клеветами на Святыхъ Отцевъ, то разными увертиами. Таково свойство всъхъ еретиковъ и раскольниковъ. Прочтите всъхъ расколоучителей возвраженія претивъ православныхъ, каковы ма примъръ померскіе етвъты, они всъ только лежью.

наполнены, но Евангелія и Апостольскаго ученія и правиль Святыхъ Отецъ нигдв не коснулись. Евангеліе и Апостолы всёхъ еретиковъ и раскольниковъ яко огнемъ попаляютъ; вёруй и утверждайся на Евангеліи и на Апостолахъ, и на ученіи Святыхъ Отецъ, и никуда не заблудешъ, и ни въ какую ересь и ни въ какой расколъ ни уклонишся.

конецъ.





