

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

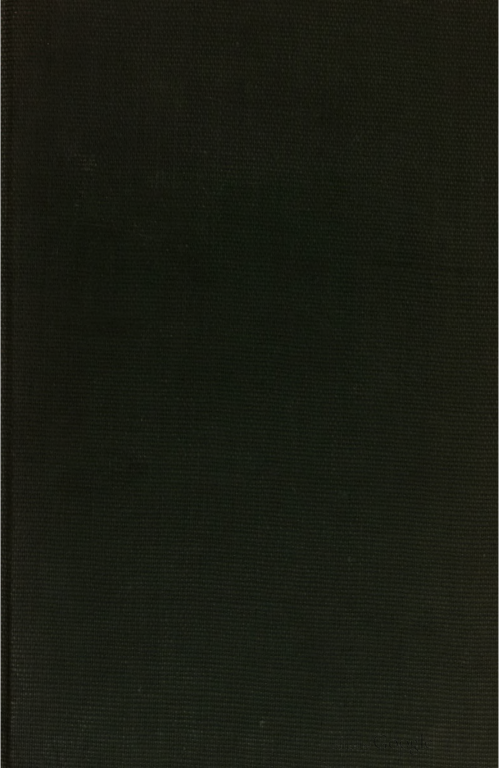
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

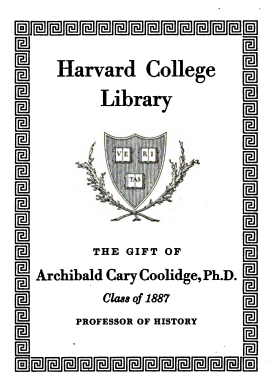
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

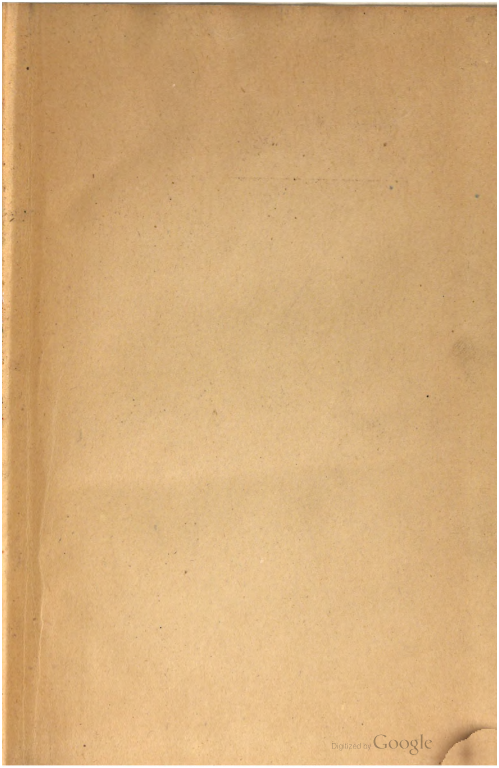
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

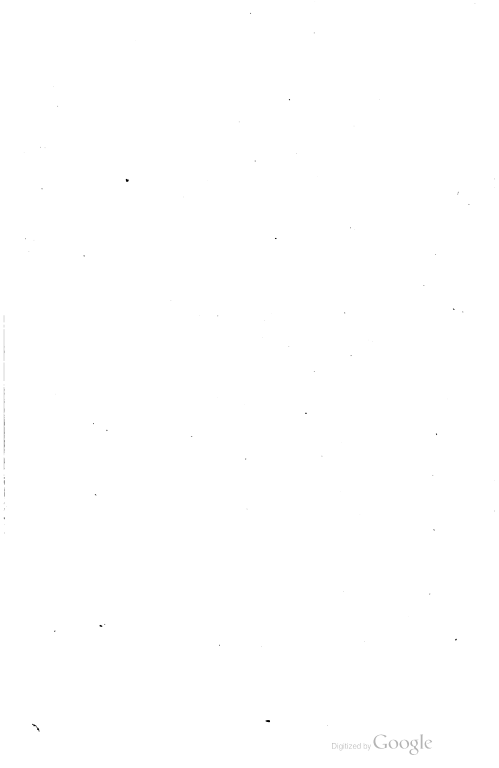


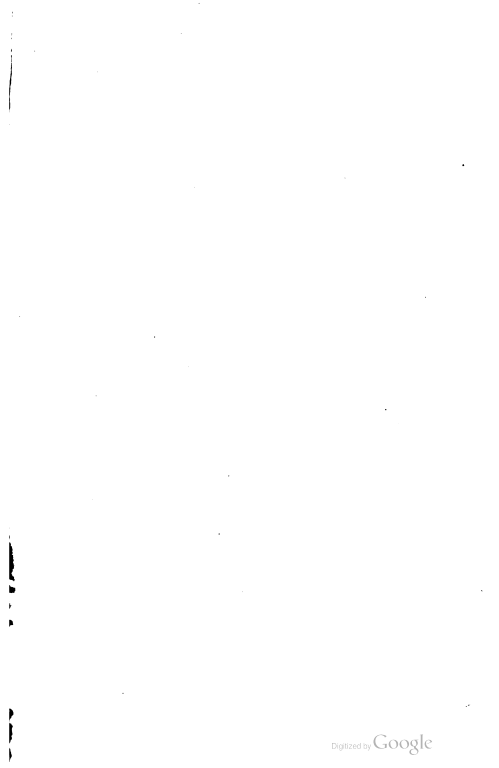
Slav 3035, 35

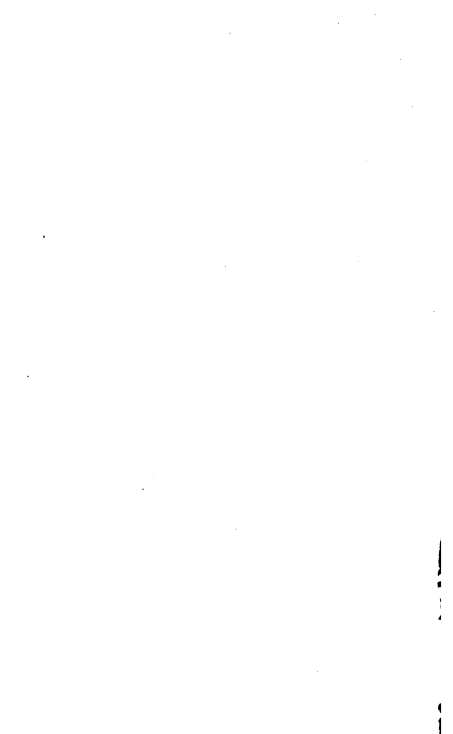




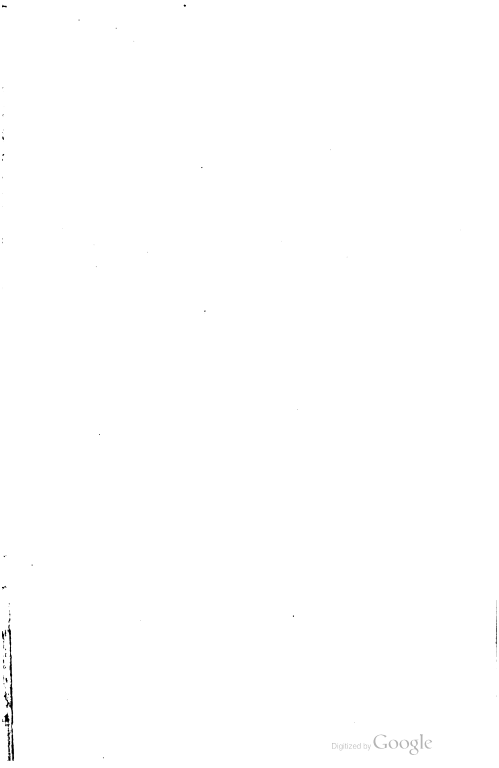


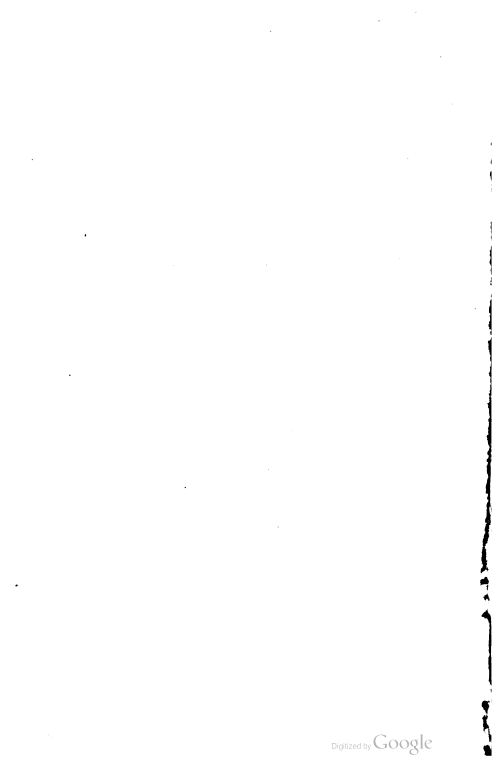


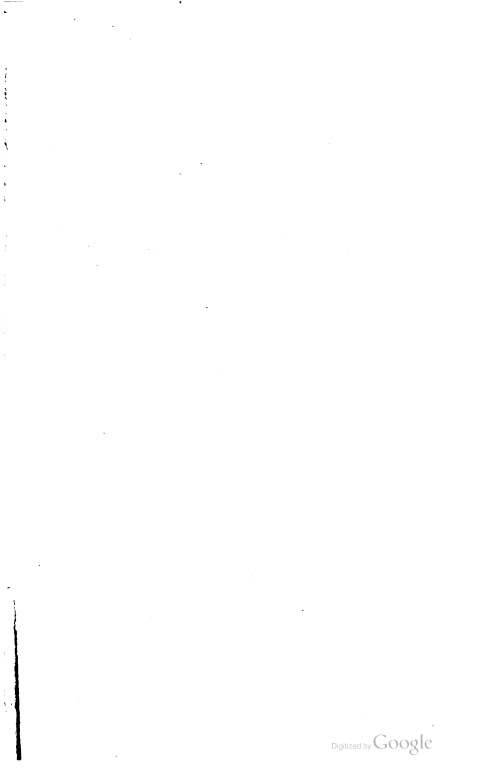




Digitized by Google

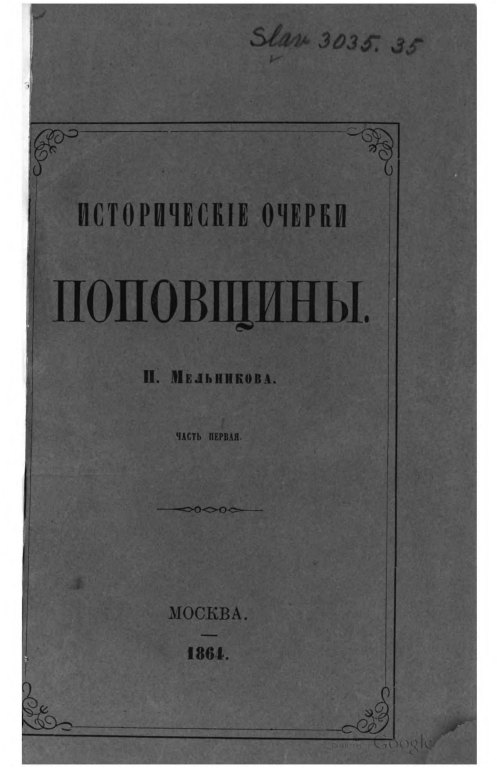


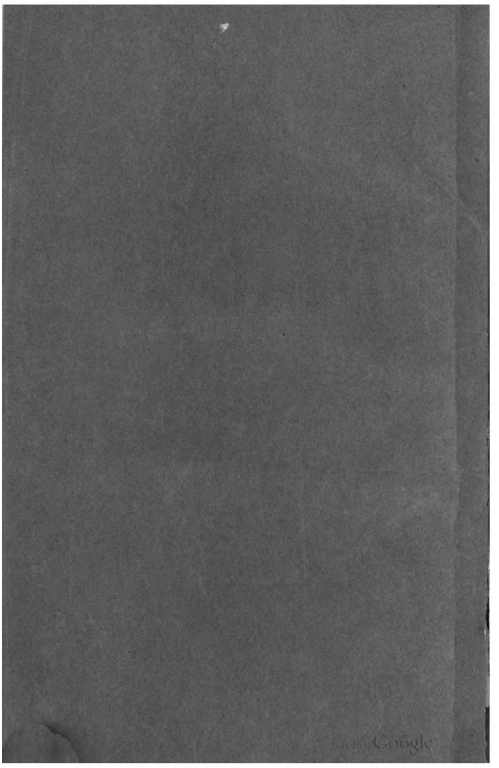






.

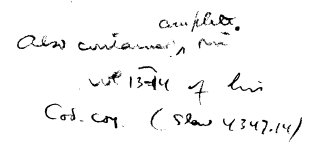




## исторические очерки ПОПОВЩИПЫ.

\$





•

### исторические очерки

# ПОПОВЩИНЫ.

### П. ИЕЛЬНИКОВА.

ЧАСТЬ НЕРВАЯ

### МОСКВА.

Въ Университетской Типографіи (Катковъ и К<sup>о</sup>.)

1864.

5lar 3035.35

HARVARD CULTOR LUDAALY CITTUF ARCHUALD CARY COULDGE DULY 1 1922

0

Дозволено цензурой. Москва. Апреля 7-го 1864 года.

### Глава І.

### Начало раскола старообрядства.

Въ старые годы грамотныхъ людей на Руси было очень мало, а полуграмотные перепищики церковныхъ книгъ, по невѣжеству, вносили въ нихъ самыя грубыя ошибки. Къ тексту, исполненному такого рода ошибками, предки наши постепенно привыкали. Черезъ два-три поколѣнія ошибка перепищика дѣлалась уже святынею для набожныхъ людей, строгихъ ревнителей обряда и буквы. Такая порча книгъ началась издавна: такъ называемые «худые номоканунцы» были у насъ еще въ XII вѣкѣ.

То же самое и относительно обрядовъ. Отъ недостатка книжнаго наученья не только міряне, но и духовные путались во множествѣ сложныхъ обрядовъ. Это особенно замѣчалось въ Новгородѣ и Псковѣ. Оттуда и пошли по сѣверной Руси обряды, не согласные съ древними греческими, не извѣстные въ южной, кіевской Руси, но получившіе значеніе неприкосновенной святыни въ глазахъ ревнителей старины сѣвернаго края. Таковы: сугубая аллилуія, двуперстное сложеніе, ходы посолонь Ч. І. и пр. На съверъ, то-есть во всей Великой Россіи, всъ эти обряды стали сильно распространяться и утверждаться съ 1410 года, или со времени раздъленія русской митрополіи на двъ половины, московскую и литовскую, окончательно же они утвердились во времена первыхъ московскихъ патріарховъ <sup>4</sup>. Ослабленіе связей съ Константинопо-

И. Д. Бъляевъ такъ опредъляетъ происхождение двуперстнаго сложенія, обряда, которому старообрядцы наши придаютъ особенно важное, догматическое значеніе: «Двуперстіе распространилось въ XIV вѣкѣ въ Галицкой Руси по случаю распространения тамъ Армянъ-монофизитовъ. Отсюда, въ XV въкъ, оно перенесено въ Новгородъ, и было усвоено многими, какъ оппозиція ереси Схаріи, или, такъ-называвшихся, «жидовствующихъ». Затъмъ Өеодоритъ, ученикъ Св. Зосимы Соловецкаго, написалъ извъстное Слово Осодоритово; вошедшее въ Стоглавъ. (См. День 1863, Ж. 9 и 10.) Двойная аллилуія, другой важный, по мнънію старообрядцевъ, обрядъ пошелъ, какъ извъстно, изъ Пскова, тоже въ XV столъти. Во время архіепископа новгородскаго Геннадія (1485 — 1504), и двоили и троили аллилуію, какъ видно изъ следующей отписки къ нему Дмитрія Стараго (Дмитрія Толмача) изъ Рима: «Господину преосвященному архіепископу Новагорода и Пскова владыцѣ Геннадію, слуга вашъ, святятельства твоего Дмитрій Старой челомъ бьетъ. Велълъ еси, господине, отписати къ собъ о трегубной аль иль уіа, высмотривъ въ книгахъ. Ино, господине, того и здъсь въ книгахъ не описано какъ говорити трегубно ли, сугубно ли. Но мні ся помнить, что и у насъ споръ бывалъ межъ великихъ людей и они обоя одново осудили аль иль уіа, и въ четвертое слава тебъ, Боже, является тріипостасное божество и единосущнаго, а сугубное аль. иль у а являетъ въ двѣ естествѣ едино божество. Іно,

ломъ и потомъ полная, автокеоальная независимость московской церини, обусловливали невизшательство восточныхъ патріарховъ въ великорусскія церковныя дёла, между тёмъ яктовская половина Руси до конца XVII столътія зависяда вполнъ и непосредственно отъ цареградской патріархіи и всегда находилась въ болѣе тѣсныхъ связяхъ съ восточными православными церквами чёмъ московская. Этимъ объясняется замѣчательное и въ наше время явленіе: въ южно-русскихъ областяхъ не было и нътъ испорченныхъ обрядовъ и не образовалось раскола: до сихъ поръ въ Малороссіи и западномъ краѣ расколъ чуждъ коренныхъ жителей и содержится одними выходцами изъ Великой Россія.

Еще при Иванѣ Грозномъ искаженіе обряда и буквы въ Московскомъ государствѣ было уже такъ велико и такъ повсемѣстно, что обратило на себя вниманіе самого царя. Вѣрнѣйшимъ средствомъ отвратить дальнѣйшую порчу книгъ малограмотными перепищиками признано было книгопечатаніе. Стали печатать книги въ Москвѣ, но по тѣмъ невѣрнымъ спискамъ, которые были во всеобщемъ употребленіи. Самое же исправленіе книгъ отлагалось отъ времени до времени. Смутное время, въ на-

какъ глаголетъ человъкъ тою мыслію тако добро. Ал ил yia толкуется: ал — пріиде, ил — явися, yia — Богъ пойте и хвалите живаго Бога. — Инако толкуется: ал ил yia — хвалите Богу или хвалите Господа, или Сущаго хвалите, якоже и Давидъ вопіяше, глаголя: Богъ явъ пріидетъ, Богъ нашъ не премолчитъ.» чалѣ XVII вѣка, и послѣдствія его надолго задержали дѣло рѣшительнаго исправленія книгъ. Такъ и шло дѣло до половины XVII вѣка.

Въ это время бархатную мантію съ золотыми источниками надёлъ Никонъ Мордвинъ, родомъ изъ села Вельдеманова<sup>4</sup>, человъкъ общирнаго ума и непреклонной воли, «собинный другъ» царя Алексъя Михайловича. Онъ принялъ ръшительное намъреніе, во что бы то ни стало, исправить книги и исправленными одновременно и повсемъстно замънить порченныя, какъ печатныя, такъ и рукописныя. Въ 1654 году Никонъ издалъ Служебникъ. Въ немъ отмѣнялись нѣкоторые обряды, къ которымъ привыкли и попы, и міряне въ продолженіе не одного столътія. Ужасомъ поражены были люди набожные, строгіе ревнители старины и обряда; для ненабожныхъ было все равно. Недовольство патріархомъ обнаружилось тотчасъ же. И гдъ же? Рядомъ съ патріархіей, въ кремлевскихъ теремахъ, на половинъ набожной и благочестивой царицы Маріи Ильиничны.

Воспитанная въ старыхъ обрядахъ, свято чтимыхъ Милославскими и всёми ихъ родственниками и свойственниками, набожная, но неразвитая, благочестивая, но не наученная книжной мудрости, царица съ негодованіемъ встрётила Никоновы «новшества». Всё окружавшіе ее, самые близкіе къ ней люди, недоброхотно смотрёли на дёло Никона. Ста-

<sup>&#</sup>x27; Нижегородской губерніи, Княгининскаго утзда, на горт Тяпкиной.

рикъ Соковнинъ, ея ближайшій совътникъ, 385дывавшій ся частнымъ хозяйствомъ; сыновья его, бывшіе при царицыномъ дворѣ; его дочери --- Морозова и княгиня Урусова, самыя любимыя царицею боярыни, сверстницы ея по воспитанію <sup>1</sup>; вся родня ея, то-есть Милославскіе, Хованскіе, были истые ревнители обряда и старины. Съ ненавистью смотрѣли они на Никона и хулили его дѣло въ царицыномъ теремѣ. Самъ духовникъ Марьи Ильиничны, благовъщенскій протопопъ Стефанъ Вонифатьевъ, прежде пріятель Никона, теперь явно ему воспротивился и много недобраго внушалъ своей духовной дочери о «новосоставленныхъ, Никономъ измышленныхъ», обрядахъ. Главные соборяне кремлевскихъ соборовъ были однихъ мыслей съ царскимъ духовникомъ. Такимъ образомъ, при самомъ началѣ церковнаго раздора, во главѣ противниковъ Никона стали царица московская съ ближними къ ней людьми и самое высшее бълое духовенство московскаго кремля.

Царь и бояре, кажется, принимали въ этомъ дѣлѣ мало участія. Со времени изданія Служебника, Алексѣй Михайловичъ безъ малаго два года почти безъ выѣзда находился въ Литвѣ, побѣдоносно воюя съ польскимъ королемъ.

Изъ кремлевскихъ теремовъ полился расколъ по московскимъ улицамъ, а изъ Москвы, изо всѣхъ

' Изъ нихъ Алексви Прокофьевичъ вывсть съ Циклеромъ казненъ Петромъ I, Морозова и кн. Урусова умерли въ Боровскъ въ тюрьмъ, гдъ содержались за расколъ. заставъ ея, разлился во всѣ стороны по городамъ, по селамъ и деревнямъ. По городамъ во главъ раскола стало также высшее бълое духовенство. Въ числѣ первыхъ расколоучителей видимъ протопоповъ и поповъ: Никиту --- въ Суздалъ, Аввакума --въ Юрьевцъ, Лазаря – въ Романовъ, Даніила – въ Костромъ, Логгина — въ Муромъ, Никифора въ Симбирскъ, Андрея — въ Коломнъ, Серапіона въ Смоленскъ, Варлаама — въ Псковъ и проч. По селамъ пріобыкшіе къ старому обряду попы сначала преспокойно положили новоисправленныя книги на клиросахъ, и не заглядывая въ нихъ, пѣли службу по-старому. На первыхъ порахъ сельскій народъ и не замътилъ перемъны. Но въ монастыряхъ, гдъ иночествующая братія была относительно развитѣе и разумнѣе приходскаго духовенства, новый обрядъ былъ принятъ. Въ монастыряхъ слупо-новому, въ приходахъ по-старому. Нажили родъ, видя такую рознь, соблазнялся. И пошли толки. Между тёмъ монахи, патріаршіе десятильники и заказчики доносили святбишему, что сельскіе попы «ему ослушны: по новымъ книгамъ его исправленія службы Божіей въ приходныхъ церквахъ не поютъ.» По такимъ доносамъ начинались съ поповъ, уличенныхъ въ службѣ по розыски: Іосифовскимъ книгамъ брали денежныя пени, сажали ихъ по монастырямъ подъ началъ, упорнъйшихъ держали въ монастырскихъ поварняхъ на цъпяхъ. Иногда ослушниковъ воли патріаршей смиряли и батогами. Наказанія ожесточали, и попы дѣлались упорнѣе, думая что страдаютъ за правду,

за старую отеческую вѣру. Стали нѣкоторыхъ, болѣе вліятельныхъ, посылать въ ссылки. Народъ смотрѣлъ на нихъ какъ на мучениковъ за «старую вѣру», укрѣплялся въ стояніи за старину и слушать не хотѣлъ никакихъ увѣщаній о покореніи волѣ святѣйшаго Никона. А между тѣмъ изъ Москвы, изъ палатъ и хоромовъ политическихъ враговъ патріарха, бывшаго тогда почти полновластнымъ правителемъ государства, неслись по сельщинѣ и деревеньщинѣ недобрыя вѣсти: «Никонъ старую вѣру рушитъ!...» И задумались православные. Задумались и въ Москвѣ, и на Волгѣ, и на Сѣверѣ, и въ Сибири.

И встарь, какъ и теперь, русскій народъ каждое событіе, выходящее изъ ряда обыкновенныхъ и близко касающееся его домашняго быта, его собственныхъ дѣлъ, объясняетъ по-своему. Объясненія бывали и бываютъ иногда до крайности нелѣпы, но они всегда замѣчательны, какъ выраженіе народныхъ симпатій и антипатій даннаго времени. Такъ было и при исправленіи церковнаго обряда Никономъ.

Откуда эти «новшества»? Кто возбудилъ Никона рушить старую вѣру? Чье велѣніе творитъ онъ? Такіе вопросы, двѣсти лѣтъ тому назадъ, задавали себѣ на Руси ревнители старины. Первымъ виновникомъ оказался, разумѣется, діаволъ, всегда искій кого поглотити, исконный пакостникъ роду христіанскому. А за нимъ — папа римскій, которому на этотъ разъ, разумѣется, и въ голову не приходило ничего подобнаго. Въ то время и Ве-

ликоруссы и Южноруссы были страшно озлоблены противъ Поляковъ и римскаго костела. Въ Московскомъ государствѣ у всѣхъ еще на свѣжей памяти были недавнія событія смутнаго времени и фанатическое звърство римскихъ католиковъ въ самыхъ ствнахъ кремля. Люди Московскаго государства были современниками польскихъ неправдъ и неистовствъ при варварскомъ, насильственномъ, кровавомъ обращении Южноруссовъ и Бълоруссовъ въ унію. Малороссія только-что поддалась «подъ высокую руку» православнаго царя, избъгая польскокатолическаго ига. Царь въ Литвѣ побѣдоносно мстияъ обиды и многія неправды польскаго короля и пановъ рады. Уже Вильно и Гродно были наши, сама Варшава трепетала въ ожиданіи очереди сдълаться московскимъ пригородомъ. Москвитяне находились въ напряженномъ состоянии. Всякое зло приписывалось ненавистнымъ Полякамъ и кознямъ римскаго двора и језуитовъ. Эта ненависть поддерживалась и усиливалась разными сочиненіями, писанными въ литовской Руси, съцълію охранить православіе отъ католицизма. По тогдашнимъ московскимъ понятіямъ, заѣе, душепагубнѣе латинства во всемъ міръ другой ереси не было. И пустили враги Никона по народу слухъ нелъпый, но за то быстро распространившійся отъ Днѣпра до Байкада и повсюду принятый за истину, не требующую доказательствъ. «Поляки да римскій костелъ, чрезъ врага Божія Никона, хотятъ замутить русскою землею.» И пошли по народу одни толки за другими. И пошла по людямъ мірская модва, что

по морю морская волна. И было много смятенія ук людяхъ.

«Православный государь за многія неправды полсскаго короля и пановъ рады и всей рѣчи посподитой, съ помощію Божіею, и своимъ государевымъ счастіемъ отмщеніе чинитъ и храбрствомъ своимъ, доброхотствомъ же и многою службою и кровавыми ранами и по́томъ христолюбиваго воинства, православныя церкви отъ прелестнаго папежскаго насилія боронитъ; — а на Москвѣ сидитъ Мордвинъ и всѣмъ царствомъ мутитъ, держа руку государевымъ злодѣямъ и послѣдуя богоотметному римскому костелу.» Такъ говорили въ Московскомъ государствѣ.

«Яко новый Іуда и святыхъ православныя въры догматовъ отметникъ, Исидоръ митрополитъ 3**1**0мудренный, на злочинномъ флоренскомъ соборъ датинскую ересь прія и римскому папежу любезно прилъпися; яко бъсовскій сынъ и страдникъ Игнатій Грекъ, во дни растригины на патріаршемъ престоль бывый и Божіимъ попущеніемъ, врага же человѣческаго діавола дъйствомъ, жезлъ святителя Петра въ скверной руцѣ своей державый, пагубноному костелу и зловърнымъ езувитамъ, тако же и папежу римскому себъ предаде; — тако и сей многомятежный Никонъ, смутитель Россійскія земля, латинскую. Богомъ ненавидимую ересь прія, въ римскому костелу прилъпися, повелънія зломудраго папежа творяй, проклятаго папы Формоза и сына погибельнаго Петра Гугниваго преданія соблюдаяй, крайнюю лесть богомерзкаго латинскаго ученія... въ людяхъ Московскаго государства проповъсть, хотяй всъхъ православныхъ христіанъ широкими путьми пространнаго житія въ кромѣшную бездну адову ко отцу своему діаволу привести.» Такъ говорили на Москвѣ, такъ говорили по городамъ, по селамъ, по деревнямъ.

«Никонъ, толковали, пріемшій латинскій (четвероконечный) крыжъ, ругаяся истинному и животворящему кресту Господню, трисоставному, осмиконечному, нашилъ его, святынъ и Богу Всевышнему ругаяся, на своихъ башмакахъ, да скверныма своима ногама ежечасно попираетъ святое знаменіе, его же бъси трепещутъ и еже вселенную утверди.

«Никонъ, говорили, отметнувъ святый жезлъ Петра чудотворца, повелѣ его своимъ страдникамъ въ нуждную яму вкинути, а на своемъ скверномъ жезлѣ зміи антихристови нѣмецкою хитростію устрои, и егда свою литургію богоотметную служитъ, благочестивые и христоподражательній людіе во очію зрятъ, яко не святый омофоръ, но нѣкій мерзкій и престрашный, чермный змій на плещахъ его виситъ, ползая и трегощуще.»

Таковы были народные толки о Никонъ. 4 И раз-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Все это буквально взято изъ раскольнической рукописи Пореченія на новолаленнаю Арія, Несторія же и Діоскора, рекше Никона патріарха. Рукопись въ восьмушку, 152 страницы, безъ конца, новаго письма, нынъшняго столътія; но она, по всему видно, списокъ съ сочименія современнаго Никону. Рукопись, какъ видно изъ надписи, принадлежала Тарасу<sup>\*</sup> Колосову, старообрядцу Балахонскаго уъзда, Нижегородской губерніи.

дался по городамъ и селамъ, по лъсамъ и пустынямъ, тотъ самый ясакъ <sup>4</sup>, который лътъ сорокъ до того «воздвигъ отъ сна уснувшихъ», по выраженію Минина<sup>2</sup>. Ясакъ тотъ былъ: «погибаетъ въра православная!» Еще живы были старики, что въ юности порадбли дблу земскому, ходили съ Кузьмой Захарьевичемъ, да съ княземъ Дмитріемъ Михайловичемъ очищать Москву «отъ польскихъ людей и отъ русскихъ воровъ». «На то ли мы боронили святоотеческую, православную церковь, говорили они теперь, — чтобы съ Никономъ отступникомъ зловѣрію послѣдовать и впадше въ смрадную яму еретичества, душами и телесами погибнуть?» Противление патріарху до того дошло, что не только по многимъ церквамъ царствующаго града Москвы, но и въ самомъ Успенскомъ соборъ, священники и причтъ не переставали служить по-старому, по-Іосифовски. При самомъ служеніи патріарха въ этомъ храмѣ, священникъ Иванъ Нероновъ не допускалъ чтецовъ троить аллилуію и много разъ спориваль о томъ съ самимъ Никономъ, къявному соблазну богомольцевъ. Нероновъ былъ въ милости при дворъ, и Никонъвъ то время еще не ръшился строго поступить съ нимъ <sup>3</sup>. «И мнози, говоритъ одинъ изъ извъстнъйшихъ раскольническихъ писателей, яко отъ священныхъ, тако и отъ мірскихъ, о того (Никона) новинахъ смущахуся, и ве-

<sup>1</sup> Кликъ.

<sup>\*</sup> Ельнинскій хронограф5. См. Отеч. Записки 1842, № 7.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup> Семена Денисова Россійскій Виноградь Повьсть о Никонь патріарсь.

ливія молвы и мятежи въ Россійской земли совершаху<sup>4</sup>.»

А между тъмъ чума ходила по Россіи и были повсемѣстные неурожаи. Страшная была гибель народа. Мы, современники холеры, не можемъ вполнъ представить всъхъ ужасовъ, которыми сопровождалось моровое повѣтріе 1654 года. Города опустѣли; посадскіе люди и крестьяне, которые не умерли, разбрелись врознь. Хоронить было некому; трупы гнили въ домахъ: иныя деревни вымерли поголовно. <sup>2</sup> Поля остались не засъянными, кустарниками поросли. Оттого голодъ пошелъ, и на все непомърная дороговизна. Народъ молился, женщины по ночамъ таинственно опахивали селенія, мущины по объту строили «обыденныя» церкви, обрътались чудотворныя иконы и, какъ гласятъ благочестивыя преданія, избавляли цёлые города отъ мора. Народъ страдалъ и всю бѣду сваливалъ на того же Никона. «То — Божіе наказаніе, говорилъ онъ, за то, что многіе христіане, послёдуя за Божіимъ врагомъ, отринули святоотеческіе зав'яты и преданія.» Стояли необычайные морозы, были страшныя бури, градомъ выбивало поля, а на небесахъ то-и-дъло видимы были знаменія: столпы кровавые ходили, солнце меркло, явилась огромная звъзда съ метлой... «Зрите, православные, зрите знаменія гнѣва Господня, излія бо Вышній фіалъ ярости своея, гръхъ ради нашихъ. А за то всеблагій Творецъ родъ хри-

<sup>&#</sup>x27; Тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Акты Нижегородскаго Печерскаго монастыря.

стіанскій наказуетъ, что многіе пошли по слъдамъ врага Божія и Пречистыя Богородицы — волка Никона!»

И малая доля подобныхъ толковъ, проникая въ крестовую патріаршую палату, могла бы смутить всякаго, носившаго жемчужныхъ херувимовъ на головѣ и бархатную мантію на плечахъ, но не таковъ былъ Никонъ. Онъ, ужь по природъ своей, никакъ не могъ своротить съ разъ избраннаго пути, никакъ не могъ сдёлать какой-либо уступки, словомъ, ни одного шага назадъ. Препятствія лишь усиливали его энергію, и онъ писавшійся «Божіею милостію великимь государемь и патріархомъ», всёмъ объемомъ души върилъ въ свое божественное право не только учить но и повелъвать. За отсутствіемъ царя, онъ правилъ государствомъ, и передънимъ, вельдемановскимъ Мордвиномъ, крестьянскимъ сыномъ, волей-неволей преклонялись гордые, заносчивые, родословные люди Московскаго государства. Боярская дума думала такъ какъ хотълось Никону. Во всъхъ приказахъ творилась воля его; для непокорныхъ же тюремъ и застѣнковъ было не занимать стать. Врачъ душевный караль телеса и караль тяжко. Непокорные попы томились въ ссылкахъ или въ монастырскихъ поварняхъ и погребахъ съ цѣпями на шеѣ. Дрожали и вельможи. Сама царица не считала себя вполнъ безопасною. Здоровье ея сильно растраивалось.

Никонъ счелъ нужнымъ строго, властію всей церкви, утвердить исправленный обрядъ. По правиламъ это возможно было лишь посредствомъ помѣстнаго собора. Собору же быть безъ воли и личнаго присутствія государя, по тѣмъ же правиламъ и по всѣмъ бывшимъ примѣрамъ какъ въ русской такъ и въ византійской церкви, нельзя. А государь все въ Литвѣ. И невольно медлилъ Никонъ, досадуя, давая волю гнѣву, и въ то же время, постясь, молясь и нося тяжелыя вериги, умерщвлялъ плоть свою. Въ это время онъ начиналъ уже дѣятельную переписку съ восточными патріархами. Объ уступкахъ, о снисхожденіи, объ умиреніи народа патріархъ и не помышлялъ: онъ презиралъ народъ и его желанія не меньше чѣмъ въ послѣдствіи Петръ.

Какъ скоро Алексъй Михайловичъ воротился въ Москву, Никонъ созвалъ соборъ русскихъ архіереевъ (1656), еще разъ утвердившій новоисправленный обрядъ, приравнявшій двуперстіе къ ересямъ несторіевой и армянской и проклявшій крестящихся двумя перстами. 1 Тогда же, для повсемъстнаго прекращенія службы по - старому, Никонъ приказалъ по всёмъ приходамъ, и городскимъ, и сельскимъ, отобрать старыя книги. Поступая такимъ образомъ, онъ, конечно, имълъ въ виду примъръ патріарха Филарета, не только повсюду отобравшаго, но даже и сжегшаго Уставъ, напечатанный въ Москвѣ въ 1610 году. Но что удалось, царскому отцу, то не прошло благополучно при сынъ вельдемановскаго Мордвина. Двуперстники на соборную анавему отвъчали анавемой, а разосланнымъ для отобранія старыхъ, свято чтимыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Скрижаль I — л. 11, на обор.

внягъ «по многимъ городамъ и селамъ не отдавали, и служить по нимъ не переставали.» Посланные мъстами прибъгали къ насиліямъ; бывали драки и даже увѣчья изъ-за книгъ, а изъ нѣкоторыхъ церквей мірскіе люди тайкомъ брали старыя книги, и какъ драгоцѣнность, уносили съ собой въ лѣса, въ пустыни, въ тундры отдаленнаго съвера. До крайности крутая мъра отобранія старинныхъ книгъ на всемъ пространствъ Московскаго государства потрясла всѣхъ, а особенно людей простыхъ. «Какъ же, говорили они, - въдь по этимъ книгамъ столько лѣтъ божественную службу правили, вѣдь по этимъ книгамъ святыя тайны совершали и насъ освящали, а теперь эти книги не въ книги? По этимъ книгамъ святые отцы Богу угодили, а теперь онъ негодны стали! Кто же правъе, кто же святье: святые отцы и преподобные, или Никонъ?» Вразумлять такъ говорившихъ, что таинство и души человъческія освящаются не внъшнимъ обрядомъ, и не старыми или новыми книгами, а върою и благодатію, что исправленіе обряда необходимо — было совершенно невозможно. Простые сердцемъ и не книжные люди этого не понимали, да и понять не могли. Что же вышло? Всъ люди набожные, всъ люди преданные церкви уклонились отъ Никона и образовали расколъ. Сюда принадлежало преимущественно простонародье, особенно женщины. Напротивъ люди болъе или менъе равнодушные приняли все введенное Никономъ. Сюда принадлежало большинство людей высшихъ классовъ тогдашняго общества. Не дегко было и имъ

переучиваться креститься: по привычкѣ, усвоенной съ младенчества, правая рука все складывала для крестнаго знаменія два перста, но понемногу эти люди пріобрѣли навыкъ креститься по-новому.

Никонъ въ своихъ дъйствіяхъ опирался на авторитетъ восточныхъ православныхъ патріарховъ и надъялся на нихъ какъ на каменную стъну. Но люди Московскаго государства Грековъ ставили ни во что. Въ XVII столътіи патріархи, митрополиты, архимандриты, монахи и купчины греческіе то и дёло къ намъ ёздили: привозилп они четки іерусалимскіе, иконы, камешки отъ святыхъ мъстъ Палестины, и въ замѣнъ того получали червчатые бархаты веницейскіе, дорогіе аксамиты и алтабасы, сибирскихъ соболей, кафимскій жемчугъ и золотые ефимки. Чтобы получить побольше милостыни отъ набожнаго царя и благочестивыхъ его подданныхъ, Греки возбуждали ихъ къ большей щедрости преувеличенными неръдко разказами о паденіи православія на Востокъ. «Отъ тъсноты и гоненія Агарянскаго, говорили они, померче православія свътъ на Востокъ; только во единой Москвъ, семъ третіемъ Римъ, истинная въра сіяетъ яко свътило.» Такія ръчи приходились русскимъ людямъ по сердцу; онѣ льстили народному самолюбію. Иные Греки говорили: «къ вамъ въ Москву надо вздить учиться благочестію.» Это еще болве радовало Русскихъ и прибавляло хорошіе лишкикъ милостынъ, подаваемой «раззореннымъ Грекамъ». Но уважать Грековъ не уважали. Слова. «суть же Греци льстивы (то-есть обманщики) до сего дня»,

со временъ преподобнаго Нестора не выходили изъ сознанія русскихъ людей. Бывавшіе въ Москвѣ греческіе патріархи и митрополиты (1649—1654) <sup>1</sup> видя рознь московскихъ обрядовъ съ греческими, не одобряли ее и совътовали Никону поскоръе приступить къ рѣшительному исправленію. Авонскіе старцы тоже говорили, что московскій обрядъ не хорошъ и жгли книги московской печати. Русскій народъ не слушалъ ни патріарховъ, ни авонскихъ монаховъ, за то послушалъ старца Арсенія Суханова, своего Русскаго, посланнаго царемъ и Никономъ на Востокъ досматривать тамошніе обряды. Сухановъ все, что видблъ, описалъ въ своемъ Проскинитаріи, и списки съ этого сочиненія быстро разошлись въ народъ. Въ немъ русскій паломникъ описалъ всъ несходства обряда греческаго съ нашимъ, но еще болѣе описывалъ небреженіе Грековъ къ обряду. А для русскихъ людей это больше всего значило. Равнодушіе Грековъ къ памятникамъ святыни, сообщенія ихъ съ иновърцами, несоблюдение постовъ въ томъ строгомъ видъ, въ какомъ установились они въ послёднее время у насъ на свверъ, странная для московскаго глаза одежда духовныхъ лицъ и самихъ монаховъ, ношеніе мірянами европейскаго платья — все это до глубины души возмущало Суханова, и онъ съ наивностію стариннаго паломника записалъ свои впе-

Пансій, патріархъ іерусалимскій, въ 1649 г.; Гаврінлъ, митрополитъ Назаретскій, въ 1652; Аеанасій, патріархъ Константинопольскій, въ 1653; Макарій, патріархъ Антіохійскій, и Михаилъ, патріархъ Сербскій, въ 1654 г. Ч. І.

чатятьнія. Особенно поразило нашихъ предковъ, когда они прочитали у Суханова о Гречанкахъ. На Москвѣ женщины были особенно набожны и приходили въ церковь не иначе какъ подъ фатой и становились особо отъ мущинъ. Гречанки же, по словамъ Суханова, «ходятъ по-франкски (то-есть по французской модъ), рубашекъ не застегаютъ, груди всѣ голы, вся шея до сисекъ нага и держатъ шею и сиськи чисто гораздо, якобы для прелести. И тако ходятъ не токмо жены, но и дъвицы. И женятся Греки у Франковъ и Франки у Грековъ.» <sup>4</sup> Это на московскіе глаза было самою страшною ересью и самымъ сильнымъ развратомъ. Никогда не пользовавшіеся добрымъ мнѣніемъ нашихъ предковъ, Греки, съ появленіемъ Сухановскаго Проскинитарія, упали еще ниже. Въ то же время узнали на Руси, что многіе Греки признали главенство папы римскаго, что изъ самихъ константинопольскихъ патріарховъ иные склонялись къ латинству, что въ Константинополъ нъкоторые Греки уклонились и въ кальвинство. Еще двадцати лътъ не минуло, какъ тамошній патріархъ Кириллъ Лукарисъ, явный протестантъ, былъ утопленъ Турками. И не только въ западной Руси, въ самой Москвъ явились было кальвинисты, послёдователи Лукариса. Хотя дъло объ этомъ ведено было въ большомъ секретъ, однакоже слухъ о патріархъ-кальвинистъ ходилъ по Москвѣ.

'Арсеній Сухановъ Проскинитарій. Описаніе острова Хіо.

<sup>2</sup> Дѣло о послѣдствіяхъ уклоненія Лукариса въ кальвинство до сихъ поръ, кажется, запечатано, хотя и миновали уже два вѣка послѣ его производства.

«У Грековъ вѣра пестра, говорили двуперстиики: по взятіи турскимъ салтаномъ Царьграда православіе у нихъ погибло, и они теперь, подъ личиною православія, содержать ереси: латинскую, кальвинскую и армянскую.» «А Никонъ къ намъ хочетъ вводить сію пеструю втру!» говорили друrie. И когда указывали имъ на восточныхъ патріарховъ, съдящихъ на апостольскихъ престолахъ, что и они содержатъ тъ самые обряды, которые Никонъ теперь велълъ на Москвъ исполнять, что эти патріархи вполнѣ одобрили новыя книги — слушать ничего не хотъли двуперстники, начитавшіеся Проскинитарія, и отвъчали увъщатедямъ: «знаемъ мы тъхъ патріарховъ, знаемъ мы какъ они съ богомерзкими Турками съ одного блюда мясо ѣдятъ.» А тутъ Аввакумъ-протопопъ изъ заточенія разсылаетъ грамотки; двуперстники переписываютъ ихъ въ сотняхъ экземпляровъ. И говоритъ Аввакумъ въ слухъ всей Россіи: «мудры б-ны дѣти Греки; да съ варваромъ турскимъ съ одного блюда патріархи кушають рафленыя курки, а Русачки миленькіе не такъ: въ огонь полѣзутъ, а благовѣрія не предадутъ.»<sup>4</sup>

Задавали себѣ русскіе люди, ревнители старины и стараго обряда, вопросъ: православны ли Греки? и всегда почти рѣшали такой вопросъ отрицательно. Вѣдь сами же Греки сказывали, что имъ надо ѣздить въ Москву учиться православію, а теперь хотятъ насъ учить.

<sup>1</sup> Аввакумъ: Второе посланіе къ Симеону.

9\*

«Сказываютъ, толковали на Руси и въ домахъ, и на базарахъ, и на другихъ многолюдныхъ собраніяхъ, — сказываютъ, что и крещены-то Греки не въ три погруженія, а обливаны, какъ обливаютъ въ римскомъ костелѣ. А крещеніе такое нѣсть крещеніе, но паче оскверненіе. И въ черкасскихъ городѣхъ (Малороссіи) тоже обливаютъ, и въ Кіевѣ водится та же ересь, и у Бѣлорусцевъ, а все отъ того, что тамошніе люди всегда были подъ греческимъ цареградскимъ патріархомъ, а не подъ нашими, православными. Оттого святѣйшій Филаретъ, патріархъ московскій, и велѣлъ крестить Бѣлорусцевъ совершенно <sup>4</sup>.»

<sup>1</sup> Ложный слухъ о поливательномъ крещении у Грековъ введенъ былъ позднъе въ самый Проскинитарій Арсенія Суханова безпоповцами, что много послужило къ распространенію между русскими старообрядцами убъжденія, будто Греки не имѣютъ правильнаго, въ три погруженія, крещенія. Старообрядецъ, авторъ написаннаго въ 1861 году сочиненія: Сказаніе о первоначальномь учрежденіи нынъ существующей вь нашей древнеправославной церкви священной іерархіи и увъреніе во дъйствительности оной сомнъвающимся, такъ говоритъ объ этомъ предметѣ: «Есть выпущенная тетрадь, въ видъ отрывка Арсеніева въ путешествіи описанія, въ которой доказывается, что якобы Арсеній видѣлъ обливательное крещеніе у Грековъ, по это совершенная ложь; ибо оная тетрадь, какъ мы безсомнительно дознались, сочинена поморскими безпоповцами съ такою целію, чтобы поддержать свою, на песке основанную, секту. Что въ подлинной книгъ Арсеніева путешествія, которую мы сами отъ перваго даже до послѣдняго листа съ великимъ прилежаніемъ изслѣдовали. отнюдь не обрѣтается; нѣтъ сего и во всѣхъ списанныхъ

«Вездѣ нарушена вѣра православная, только въ Московскомъ государствѣ до дней нашихъ стояла она твердо и сіяла яко солнце. А теперь и у насъ врагъ Божій Никонъ хочетъ ее извести...»—«Что̀ же это значитъ? Къ чему все это идетъ?» спрашивали грамотѣевъ скорбные, упавшіе духомъ люди. Грамотѣи раскрывали свято почитаемую народомъ и опороченную Никономъ Книгу Въры, собирали вокругъ себя кружки, и возгласивъ: «внемлите православные!» такъ читали и толковали:

«По тысящи лётъ отъ воплощенія Божія Слова бысть развязанъ сатана, и Римъ отпаде со всёми западными церквами отъ восточныя церкви. Въ 595 лёто по тысящи жители въ Малой Руссіи къ римскому костелу приступили и на всей воли римскаго папы, заручную грамоту дали ему. Се второе оторваніе христіанъ отъ восточныя церкве. Егда же исполнится 1666 лётъ, да нёчто бы отъ прежде бывшихъ винъ зла нёкаковаго не пострадати и намъ.»

Роковой годъ приближался. Число 666 есть число апокалипсическаго звъря... Не народился ли въ лицъ Никона антихристъ? Такой вопросъ возникъ у двуперстниковъ и былъ ръшенъ положительно.

съ оной у многихъ частныхъ лицъ находящихся книгахъ. Сверхъ того, тетрадь, доказывая время и мѣсто Арсеніева самовидѣнія, сама открываетъ подлогъ, ибо по описанію самимъ Арсеніемъ путешествія его съ означеніемъ времени и мѣста, когда и гдѣ находился, онъ въ то время тамъ вовсе не былъ.» Подлинникъ Проскикитарія находится въ библіотекѣ Троицко-Сергіевой лавры.

Возненавидѣли Никона всѣ отъ мала до велика и не было ему другаго имени, какъ врагъ Божій, да антихристъ. А онъ строилъ себѣ свой Воскресенскій монастырь, по подобію великой іерусалимской церкви, спорилъ съ боярами, поссорился и съ царемъ. Самовольно оставивъ престолъ святителя Петра, застлъ онъ въ своемъ Новомъ Іерусалимт и ни шагу въ Москву. Между тъмъ расколъ церковный съ каждымъ днемъ развивался болбе и болбе. Государь то и дело изо встхъ конновъ царства получалъ челобитныя на Никона, съ просьбою возстановить нарушенный имъ обрядъ. Двуперстники твердо были увърены, что долго созываемый соборъ для суда надъ Никономъ отвергнетъ его «новшества»... Соборъ какъ нарочно собрался въ роковомъ 1666 году, Никонъ былъ осужденъ, но всъ распоряженія его по исправленію обряда одобрены и утверждены, а ревнители старины преданы анавемъ....

«Погибло православіе!» завопилъ народъ ревностно преданный старинѣ. И былъ стонъ и плачъ по селамъ и деревнямъ, въ лѣсахъ и пустыняхъ.

Стали ждать съ часу на часъ трубы архангела. «Міръ кончается, антихристъ явился, близокъ часъ страшнаго суда Христова!» говорили повсюду.

При такомъ настроени умовъ совершился въ русской церкви расколь старообрядства.

## Глава II.

## Первая мысль исканія архіерейства.

На сторонъ противниковъ Никона, ревнителей упраздненнаго въ господствующей церкви обряда, оказались не исключительно одни бълые священники; были и монахи, были даже архіереи. Тапо сказаніямъ раскольниковъ, были: Макаковы. рій новгородскій († 1663), Маркеллъ вологодскій († 1656), Александръ вятскій († 1679) — три іерарха съверной части Великой Россіи, гдъ первоначально появились, дольше употреблялись и сильнъе чъмъ гдъ-нибудь укръпились обряды, отвергнутые Никономъ и проклятые соборомъ 1667 года. Изъ названныхъ архіереевъ дожилъ до этого собора одинъ только Александръ. Онъ былъ призванъ къ соборному суду, раскаялся въ своемъ заблуждении, былъ принятъ въ общеніе съ церковью, но черезъ семь лътъ опять пошелъ по старинъ, самовольно оставилъ вятскую каеедру и удалился въ пустыню, подлѣ Сольвычегодска. Не видно однакоже изъ письменныхъ памятниковъ того времени, какъ церковныхъ такъ и раскольничьихъ, не сохранилось и въ преданіяхъ, чтобы архіереи новгородскій, вологодскій и вятскій при самомъ началѣ раскола поставили для старообрядцевъ изначала желаемаго ими архіерея.

Болѣе явно, болѣе гласно воспротивился Никону епископъ Павелъ коломенскій. Онъ былъ землякъ Никону и у нихъ были старые между собою счеты. Подъ соборнымъ постановленіемъ 1654 года (при изданіи Служебника), Павелъ написалъ слѣдующій протестъ: «аще кто отъ обычныхъ преданій святыя каеолическія церкви отыметъ или приложитъ, или инако развратитъ, анаеема да будетъ.» Никонъ увлекся: осудилъ личнаго врага своего, безъ собора, и сослалъ его въ монастырь Палеостровскій, что на берегу Онежскаго озера.

Имбли старообрядцы поповъ довольно, но не было у нихъ архіерея. Отдѣлясь отъ господствующей церкви не изъ-за догматовъ, не изъ-за формъ церковной администраціи, а лишь изъ-за обряда, они признавали, согласно православному ученію, что въ истинной церкви, которая, по слову Спасителя, будетъ стоять до скончанія міра, необходимо нужны три чина іерархіи: епископскій, іерейскій и діаконскій, съ преемственнымъ отъ самихъ апостоловъ рукоположеніемъ. Необходимость имѣть архіерея была для нихъ крайне чувствительна. Потому приходившіе къ Павлу въ палеостровское заточеніе, для собестдованія и ради благословенія, старообрядцы-двуперстники просили его о посвященіи имъ архіерея. Видно, Палеостровскій монастырь вовсе не быль такою кръпкою тюрьмой, какою представляють его нёкоторые раскольническіе писатели, разказывая о темничномъ заточеніи страдальца Павла. Къ нему имѣли свободный доступъ. Онъ поучалъ приходящихъ, приказывалъ имъ свято хранить преданія и крѣпко держаться Іосифовскихъ книгъ и старыхъ обрядовъ, поддерживалъ въ нихъ ревность къ старинѣ, ненависть къ Никону и его «новшествамъ», но вопреки нѣкоторымъ позднѣйшимъ сказаніямъ, рѣшительно отказывался отъ посвященія не только архіерея, но даже и священника.

— Какъ же сохранимся въ благочестіи, владыко святый? говорили Павлу, слезно рыдая, ревнители стараго обряда. — Какъ же мы сохранимся въ въръ отцовъ и дъдовъ нашихъ, понеже ни единъ архіерей подобенъ тебъ остался? Всъ они (архіереи) волею и неволею Никоновы книги и новые чины иріяли. Посвяти намъ епископа правовърнаго.

— Нѣтъ, отвѣчалъ Павелъ, — не могу сего сотворити, понеже хотя безвинно осужденъ есмь, самому же ся отмстить не повелѣно. Уже праведный судія Христосъ, Богъ нашъ, будетъ насъ съ Никономъ судить.

— Но какъ же намъ быть безъ епископа, владыко святый?

— Поищите отъ епископовъ, отвѣчалъ палеостровскій заточенникъ: — хоть они и подписалися Никоновы преданія хранить, но еще благодать Божія, по нуждѣ, за преступленіе, отъ нихъ до времени, не отступила.

Много и неустанно молили Павла старообрядцы, но онъ оставался непреклоннымъ. Безъ сомнѣнія, самъ Павелъ не воображалъ какъ далеко зайдетъ расколъ перковный въ послѣдствіи. Слѣдуя его совѣту, двуперстники искали кого-либо изъ великороссійскихъ архіереевъ, который бы пошелъ къ нимъ, или бы согласился посвятить для нихъ особаго епископа, но «сего сдѣлать, лютаго ради гоненія, не могоша.» ' Такъ и умеръ Павелъ, не поддавшисъ на многія и частыя прошенія приходившихъ къ нему старообрядцевъ.

<sup>1</sup> Іона Курносый, рукопись XVIII ст. въ 8-ку.-Отсюда взять буквально разговоръ старообрядцевъ съ Павломъ коломенскимъ. Въ дальнъйшемъ разказъ разговоры заимствованы мною также буквально изъ сочинения Іоны. Іона Курносый, раскольническій писатель поповщинскаго толка, жилъ во второй половинъ XVIII ст. въ Комаровскомъ скиту (верстахъ въ 25 отъ города Семенова, подлъ деревни Елфимовой), основанномъ раскольникомъ Комаромъ, пришедшимъ сюда, на Керженецъ, изъ Тверской губерніи. Въ этомъ скиту была мужская обитель, въ которой въ половинѣ прошлаго вѣка былъ настоятелемъ старецъ Ефремъ; въ его-то обители и жилъ Іона, одинъ изъ самыхъ умныхъ и начитанныхъ старообрядцевъ того времени. Въ Комаровѣ крѣпко держались правила, чтобы приходящихъ отъ великороссійской церкви поповъ и мірянъ принимать еторымь чиномь т. е. посредствомъ муропомазанія. Хотя ,,діаконовщина", требовавшая отъ приходящихъ только "исправы" и "проклятія ересемъ" (пріемъ третьимв чиномв), возникла здъсь же на Керженцъ отъ Александрадіакона, казненнаго въ марть 1720 года въ Нижнемъ, однако последователей этого толка мало осталось здесь: послѣдователи его почти всѣ ушли въ Стародубье; на Керженцѣ же оставались немногіе въ Оленевскомъ скиту, гдъ и держались даже до 1853 года. Іона Курносый быль ревностный приверженецъ ученія , перемазыванія" и на

Въ 1667 году московскій соборъ предалъ непокорныхъ господствующей церкви двуперстниковъ анаеемъ; они на анаеему отвъчали анаеемой. Дъло зашло уже слишкомъ далеко, такъ далеко; какъ не думали и не предвидъли первые поборники стараго

московскомъ соборѣ поповщины, бывшемъ въ 1779 году и окончательно утвердившемъ это правило, крѣпко стоялъ за него (Анд. Іоан. Журавлева Ист. изе. о раскольникаль, стр. 321 и след.). Онъ написаль для этого собора Исторію о бълствующемь священствь и другія сочиненія. Его Исторію о бълствующеми священствь не лолжно смѣшивать съ сочиненіемъ Ивана Алексвева подъ темъ же названіемъ. Исторія о бълствующемо священствь Іоны Курносаго напечатана Г. В. Есиповымъ въ приложеніяхъ ко второму тому Раскольничьихь двль XVIII стольтія, гдё однако не означено почему-то имя автора. Рукописная исторія Іоны Курносаго та самая, что напечатана г. Есиповымъ, 20 іюня 1799 года была представцена казанскимъ архіепископомъ Амвросіемъ (см. дъло московскаго губернскаго архива старыхъ дълъ 1799 г. № 181171, на 29 листахъ). У г. Есипова не достаетъ конца исторіи Іоны Курносаго. Особенно важно для исторіи архіерейства у старообрядцевъ Письмо соборнаю старца, перевышало во еремя собранія или соборованія о нужнъйшихь случаяхь засъдателя. Оно, повидимому, писано было къ заводскимъ старообрядцамъ, т. е. къ ушедшимъ еъ Керженца и поселившимся на Уралъ, на заводахъ Демидова (Нижнетагильскомъ и др.), гдъ нъкоторое время жилъ Іона и едва ли не тамъ и писалъ "Послание соборнаю етарца". На это послание мы преимущественно ссылаемся въ этомъ сочинении. Въ предисловии къ посланию говорится между прочимъ: "купно согласовалъ онъ, написатель (Іона), и своему игумену, отцу Ефрему, и прочныть старшимъ отцемъ, помудренте его, написателя". Іона Курносый считается у керженскихъ старообрядцевъ

обряда, толковавшіе о Никоновыхъ «новшествахъ» въ боярскихъ хоромахъ и въ теремахъ царицы Маріи Ильиничны. Примиреніе сдѣлалось невозможнымъ. Отлученные отъ церкви хорошо понимали, что имъ уже нѣтъ возврата въ ея нѣдра. Но такъ

праведнымъ, у его гробницы (въ Комаровскомъ скиту) растеть большая ель, называемая Іониною елью, стволъ ея весь изгрызенъ. Набожные старообрядцы приходятъ на гробницу для поклоненія, поють "канонъ за единоумершаго, " и молятся. Особенно много ходить сюда больныхъ зубами. Приписывая "Іониной ели" силу чудотворенія, они грызуть ее и, какъ увѣряютъ, исцѣляются. Послѣ Ефрема, Іона былъ настоятелемъ обители, которая съ того времени и получила название "Іониной". Въ этой обители до тридцатыхъ годовъ нынешняго столетія сохранялись сочиненія Іоны (см. іеросхимонаха Іоанна Дужь мудрованія нъкоторых раскольнических толков. Москва 1841 стр. 42). Въ 1832 году умеръ послъдній настоятель Іониной обители Павелъ. Оно былъ тайный православный оставаясь ради житейскихъ выгодъ игуменомъ раскольнической обители. По духовному завъщанію всъ строенія и движимое имущество обители, офиціяльно значившіяся частною его собственностью, завъщаль онъ въ церковь села Пафнутова и тамошнему священнику, своему тайному духовнику. Куда при этомъ дъвались рукописи. неизвъстно. Оставшиеся монахи и бъльцы, въ числъ 8 человъкъ, послъ смерти Павла, разошлись по сторонамъ. Старая большая деревянная часовня съ колокольнею, построенная еще Іоною, и ветхія деревянныя келіи, съ службами, оставлены были безъ всякаго призору и разваливались постепенно; въ 1850 году въ нихъ уже опасно было ходить; ихъ сломали. Было въ началъ сороковыхъ годовъ намъреніе устроить въ нихъ женскую единовърческую общину, но по недостатку денежныхъ средствъ, это не состоялось.

какъ они не отвергали ни догматовъ, ни правилъ православія, ни уставовъ церковныхъ, дъйствовавшихъ до Никона, а только нъкоторые обряды внъшняго богопочтенія совершали по-старинъ, поloсифовски, то естественно должны были озаботиться о полнотъ священнаго чина въ своей церкви, которую считали единою истинною и православною. Въ священникахъ на первый разъ недостатка у нихъ не было: бълаго духовенства уклонившагося въ расколъ, при самомъ началъ его, было довольно; но гдъ же взять епископа, который бы рукополагалъ имъ новыхъ священниковъ, освящалъ муро и антиминсы, судилъ духовныя дъла и правоправилъ клиромъ и церковью?

Въ первое время послѣ анаеемы, провозглашенной въ московскомъ кремлѣ на непокорныхъ двуперстниковъ, заботы ихъ объ отысканіи архіерея не были очень сильны. Тогда, какъ сказано уже, распространилось въ народѣ всеобщее, глубокое убѣжденіе въ близкой кончинѣ міра. Повсюду слышались толки, что наступили послѣднія времена, что скоро померкнетъ солнце, звѣзды спадутъ съ неба и сгоритъ земля, а на ней и всѣ дѣла человѣческія. Были твердо и несомнѣнно убѣждены, что царство антихриста началось съ 1666 года, согласно прореченію автора Книзи Въры.

По Апокалипсису же власть антихриста должна продлиться ни болёе, ни менёе, какъ два съ половиною года. Стало-быть, въ 1669 году кончина міра неминуемо должна послёдовать. И вотъ, по Поволжью, гдё особенно силенъ былъ расколъ, а также въ лѣсахъ и пустыняхъ отдаленнаго сѣвера, собираются люди толпами, постятся, молятся, приносять другь другу покаянія въ грѣхахъ, пріобщаются старинными дарами, и простившись съ земнымъ міромъ, ожидаютъ въ страхѣ и трепетѣ трубы архангела. Одни надъваютъ черныя рясы монашества, другіе отказываются отъ пищи и добровольно умирають голодною смертію, «запощеваются». Изстари было и до сихъ поръ повсемъстно сохранилось въ русскомъ народъ суевърное убъжденіе, будто кончина міра послѣдуетъ не иначе, какъ ночью, въ самую полночь, или съ субботы на воскресенье передъ масленицей, - въ это воскресенье въ старину въ Москвѣ, въ Успенскомъ соборъ, совершался даже особый обрядъ страшнаго суда, — или въ ночь на Троицынъ день. Эти ночи въ 1669 году старообрядцы нижегородскіе, а въроятно и другихъ мъстъ, безъ сна проводили въ лъсахъ и оврагахъ. Надъвъ чистыя рубахи и саваны, ложились они възаранъе приготовленные долбленые гробы и, лежа въ нихъ, пѣли заунывнымъ, протяжнымъ, за душу хватающихъ напѣвомъ:

> Древянъ гробъ сосновый, Ради мене строенъ. Въ немъ буду лежати, Трубна гласа ждати. Ангели вострубятъ, Изъ гробовъ возбудятъ. Я, хотя и грѣшенъ, Пойду къ Богу на судъ. Къ судъѣ двѣ дороги, Широкія, долги;

- 31 -

Одна-то дорога — Во царство небесно, Другая дорога — Во тьму кромѣшну. '

Другіе по чину церковному сами себя отпъваля, ежеминутно ожидая, что вотъ-вотъ земля потрясется, камни распадутся, солнце и луна померкнуть, звъзды какъ дождь посыплются на землю, и протекуть ръки огненныя, и пожруть тъ ръки всю тварь земнородную. Не только излишнимъ, но даже богоборнымъ дѣломъ считали заботы о земномъ. Еще съ осени 1668 года забросили поля, не пахали, не засъвали, а въ 1669 обросили и дома. Голодная скотина, брошенная на произволъ судьбы, бродила безъ пастуховъ и жалобнымъ мычаніемъ вторила заунывному пѣнію лежавшихъ въ гробахъ хозяевъ. Ясачная Мордва и бортники, а витьстъ съ ними и русскіе люди, не подвергшіеся вліянію нравственной эпидеміи, забирали безпризорный скоть и расхищали дочиста покинутыя деревни. <sup>2</sup>

Миновали страшныя ночи, миновалъ и весь роковой годъ, а міръ стоитъ попрежнему.

Что же это? Какъ же не исполнилось святое, не мимо-идущее слово Апокалипсиса? Два съ половиной года прошли, а кончины міра не бывало. Не знаемъ, много ли было благоразумныхъ, отрезви-

<sup>4</sup> Это — пѣсня такъ-называвшихся въ XVIII столѣтіи «гробополагателей», которую они «пѣли во гробѣхъ». Вѣроятно, она перешла къ нимъ изъ описываемой эпохи.

\* Акты Печерскаго монастыря.

вшихся при этомъ, но мысль о близкой кончинъ міра долго и послѣ того не покидала старообрядцевъ. Вспомнили, что Книга Впры начинаетъ свое пророчественное лътосчисление съ года Рождества Христова, а въдь сатана, говорили они, былъ связанъ въ день спасительнаго воскресенія Іисуса Христа. Разчитали, поэтому, что антихристъ придетъ въ 1699 году, конецъ же міра наступитъ не ранъе половины 1702 года, ибо тридцать три года было земной жизни Спасителя. Тогда будетъ кончина міра, тогда непремѣнно будетъ антихристъ чувственный, антихристь во плоти пришедшій. И завладтетъ онъ царствомъ и надтнетъ на главу свою вънецъ и на мъстъ святъ учинитъ мерзость запуствнія, Даніиломъ пророкомъ прореченную, и муками и великими прещеніями истребить онъ поклоненіе Господу Іисусу Христу. Это въроваваніе подготовило Григорія Талицкаго и иныхъ, огласившихъ Петра I антихристомъ и тѣмъ навлекшихъ на раскольниковъ страшныя гоненія со стороны правительства. Начались толки о пришествіи въ 1666 году антихриста не во плоти, не «чувственнаго», а пока еще «духовнаго». Начались выкладки и разчисленія апокалипсическихъ двухъ съ половиною лътъ и даніиловыхъ седьминъ. День страшнаго суда отсрочили, но не надолго; съ часу на часъ ждали антихриста во плоти. Глава раскола, Аввакумъ, прежде сильною и искреннею ръчью поддерживалъ въ старообрядцахъ твердую увъренность въ дъйствительность совершившагося уже, въ 1666 году, пришествія «чувственнаго» антихриста. Онъ

даже прямо, какъ будто очевидецъ, писалъ прежде приверженцамъ: «Я, братія моя, видълъ своимъ антихриста, собаку бѣшеную; право, видѣлъ. Плоть у него вся смрадъ и зѣло дурна, огнемъ пышетъ изо рта, а изъ ноздрей и изъ ушей пламя смрадное исходитъ, по немъ царь нашъ послѣдуетъ, и власти, и множество народа <sup>4</sup>». Теперь онъ, пустозерскій заточенникъ, заговорилъ иное: «А о послёднемъ днъ и о антихристе не блазнитеся: еще онъ, послъдній чортъ, не бывалъ. Нынъшніе бояре комнатные, ближніе друзья его, еще возятся, яко бъси, путь ему подстилаютъ и имя Христово выгоняють. А какъ вычистятъ вездъ, такъ еще Илія и Енохъ, обличители, прежде придутъ, а потомъ антихристъ въ свое время<sup>2</sup>.» Слова «изящнаго страдальца» за старую въру, «протосингела россійскія церкви», какъ называли раскольники Аввакума Петровича, какъ и самъ онъ называлъ себя, были въ ту пору высшимъ авторитетомъ для отлучившихся отъ общенія съ церковью. Смутное время деннонощнаго ожиданія архангельской трубы прекратилось, но за то день за день ждали Илію и Еноха, а за ними и настоящаго антихриста.

Но годы шли за годами, а труба архангельская все не гремѣла и жизнь міра все попрежнему шла своею обычною чередой. Въ семействахъ старообрядцевъ младенцы возмужали, люди взрослые поста-

Ч. І.

<sup>&#</sup>x27; Аввахумъ: Посланіе о видъніи антихриста (рукопись).

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup> Онъ же: Посланіе излщкаго страдальца, преоселщеннаго Авванума, протосингела россійскія церкви, еже посла изв темници своел, живши на брезъ окіяна (рукопись).

рѣли, пожилые сошли въ могилы дряхлыми стариками, не дождавшись свѣтопреставленія. А поповъ съ каждымъ годомъ становилось у нихъ меньше да меньше, къ иеходу же XVII вѣка и совсѣмъ вымерли попы, что оставили господствующую церковь при самомъ появленіи никоновскаго Служебника, тѣ, которые ни разу не обошли налоя противъ солнца, ни разу не перекрестились тремя перстами. Смерть брала свое.

v

При такомъ «оскудъни священства», однъ раскольническія общины ръшились остаться вовсе безъ поповъ. «Самъ Христосъ, говорили они, будетъ для насъ невидимымъ святителемъ, какъ непреложно есть Онъ невидимый глава церкви православной». «Сами себя освящайте, сами себъ священники бывайте» — эти слова Златоустовскаго Маргарита сдълались теперь для нихъ основнымъ пунктомъ догматствованія. И не отвергая священства по принципу, они отвергли его по факту. «Благодать Божія взята на небо, сказали они, нътъ болъе ни священства, ни освященія и не будетъ его до кончины міра, она же не закоснитъ». Такъ образовался расколъ безполовщины, вскоръ распавшийся на многіе толки. Безпоповщина ръшительно отвергла бракъ и снисходительно отнеслась къ блудной жизни и самому разврату. Идеаломъ ея было общество монаховъ, самый суровый аскетизмъ и все-подавляющая мертвая обрядность. Послъдователи этого толка явились первоначально въ Заонежскомъ краћ, въ Поморьћ, въ лђсахъ Сћвера и сибири, вдали отъ городовъ и большихъ селеній, среди пустынной, унылой, мертвенной природы. Эта суровая, мрачная природа имѣла не малую долю вліянія на ту суровость міросозерцанія, которую истые безпоповщинскіе раскольники всецѣло удержали даже до дней нашихъ.

Не то было въ городахъ и большихъ селеніяхъ, и вообще въ мѣстахъ, гдѣ населеніе жило тѣснѣе, гдѣ было больше жизни, гдѣ изстари тѣснѣе были завязаны узы общественныя и семейныя. Тамъ образовалась такъ называемая поповщина. Послъдователи ея не чуждались міра и связей семейныхъ, считали ихъ необходимыми, и необходимымъ считали правильное церковное благословение брачнаго сожитія, т.-е. таинство брака. Они твердо держали въ своей памяти, что бракъ, какъ и другія таинства, пріемлемыя православіемъ, должны, по слову Спасителя, существовать до скончанія міра. Поэтому считали необходимымъ священство, считали еще болѣе необходимымъ имѣть поповъ, какъ совершителей таинствъ. Но не имъя архіерея, преемственно отъ апостоловъ получившаго власть святительскую, который бы имълъ право и власть рукополагать новыхъ поповъ, старообрядцы толка поповщины стали привлекать къ себъ священниковъ отъ господствующей церкви «стараго», т.-е. до-Никоновскаго рукоположенія и «стараго», крещенія. Чрезъ немного лътъ вымерло поколъніе поповъ, посвященныхъ ранъе 1654 года, по старымъ книгамъ. Тогда поповщина «нужды ради» стала принимать къ себъ поповъ «новаго» рукоположенія, но крещенія «стараго». Прошли еще годы и вымерло

почти все поколѣніе людей, родившихся прежде 1654 года и крещенныхъ по Іосифовскимъ книгамъ. Это почти совпало съ тъмъ временемъ, когда южнорусскія церкви подчинены были духовной власти московскаго патріарха и вслёдъ за тёмъ много священниковъ, а особенно архіереевъ, родомъ изъ Малороссіи, явилось по городамъ великорусскимъ. Это были люди ученые, получившие въ Киевъ и другихъ мъстахътакое образованіе, о какомъ и не снилосьтогдашнимъ людямъ Московскаго государства. Но раскольники давно уже заподозрили Малороссію въ нъкоторомъ отступленіи отъ православія, въ уклоненіи къ римскому костелу, чему особенно подавало поводъ «обливательное крещеніе», нерѣдко бывавшее въ малороссійскихъ церквахъ, да и въ Великой Россіи въ крайнихъ случаяхъ, т.-е въ случаѣ болѣзни младенца допускавшееся «Требникомъ» перваго московскаго патріарха Іова. Обливательное крещеніе, по понятіямъ раскольниковъ, есть еретическое, а крещеніе еретическое, сказано въ старыхъ книгахъ, «нъсть крещеніе, но паче оскверненіе». Потому, рѣшившись принимать бѣглыхъ поповъ отъ церквей православныхъ, послъдователи старообрядческой поповщины поставили непремѣннымъ условіемъ принимать поповъ лишь великороссійскихъ, а отнюдь не малороссійскихъ и притомъ такихъ, которые бы получили рукоположение отъ архиереевъ-Великоруссовъ, крещенныхъ въ три погруженія 1.

Затёмъ возникъ вопросъ какъ принимать поповъ <sup>•</sup> Іона Курносый. великороссійскихъ: перекрещивать ли ихъ, какъ еретиковъ, или муропомазывать, какъ схизматиковъ, или же ограничиться одною «исправою» (покаяніе) съ проклятіемъ ересей. Объ этомъ было много толковъ, споровъ и словопреній. Для рѣшенія этихъ вопросовъ собирались на Керженцѣ особые соборы. Первоначально поповъ, переходившихъ въ расколъ, перекрещивали, потомъ принимали ихъ только съ «исправой», затѣмъ стали принимать «вторымъ чиномъ», т.-е. посредствомъ муропомазанія. Такъ ведется и до сего времени, особенно съ 1779 года, когда на соборѣ, бывшемъ въ Москвѣ, окончательно было рѣшено «перемазаніе».

Но архіереевъ все не было въ поповщинъ, хотя послъдователи этого согласія и употребляли много трудовъ, много стараній, чтобы «снискать чинъ епископскій». Мысль, что старообрядство не есть истинная церковь, ибо не имъетъ трехъ чиновъ духовной іерархіи, тяготила совъсть отдълившихся отъ православія. Неграмотные, или мало сидъвшіе надъ свято-чтимыми книгами, люди молодые, которымъ было все равно, относились къ этому предмету равнодушно, но пожилые грамотъи рано или поздно дочитывались въ старыхъ книгахъ, что безъ епископа церковь не церковь, а «самочинное сборище». Они приходили въ ужасъ отъ такихъ словъ, сказанныхъ святыми отцами, и говорили набожнымъ людямъ: «у насъ нътъ епископа, стало-быть церковь наша не истинна, стало-быть нътъ въ ней спасенія; тщетны наши труды, тщетны наши страданія, напрасны лишенія и самопожертвованія»!...

Въ утѣшеніе ли себѣ, въ подкрѣпленіе ли колеблющихся, старообрядцы, еще въ послѣднихъ годахъ XVII вѣка, распустили слухъ, что хотя они и не имѣютъ въ Россіи епископа, но есть на землѣ мѣста сокровенныя, Богомъ спасаемые грады и обители, гдѣ твердо и нерушимо соблюдается «древлее благочестіе» и епископы правовѣрные сіяютъ какъ солнце. Иначе и быть не можетъ, говорили они, вѣдь должна же церковь Христова съ богопреданнымъ священствомъ и епископами стоять до скончанія міра. «Удобнѣйше есть солнцу отъ теченія своего престати, неже церкви Божіей безъ вѣсти быти»<sup>4</sup>. Какая же вѣсть о ней? Гдѣ она, эта святая церковь по древлему благочестію? Въ какой странѣ, въ какомъ царствѣ?

v

«Далеко, далеко, тамъ, на Востокъ», говорили поборники старообрядства, но гдъ именно на Востокъ, точно сказать не умъли.

И вотъ, Богъ знаетъ когда, Богъ знаетъ откуда, распространился слухъ, что не всѣ восточные патріархи отъ притѣсненія турецкаго ослабѣли въ правовѣріи и исказили вѣру Христову латинскою и кальвинскою ересями, что патріархъ антіохійскій съ подвѣдомственными ему церквами, непреложно и нерушимо хранитъ святоотеческія правила, преданія и обряды во всемъ, и твердо содержитъ «древлее благочестіе». Почему именно старообрядцы отнесли это къ антіохійскому, а не къ другому патріарху, трудно теперь сказать. Развѣ

<sup>1</sup> Иріизскій Сборникь (рукопись), л. 147 на оборотв.

копись), л. 147 на об

отъ того, что Арсеній Сухановъ, не бывъ въ Антіохіи, ничего не говориль о ней. Антіохійскій патріархъ, Макарій, два раза былъ въ Москвѣ и даже протэжалъ Волгой, жилъ нѣкоторое время въ Желтоводскомъ Макарьевъ монастыръ, вокругъ котораго расколъ былъ въ полномъ разгарѣ. Отлучившіеся отъ церкви своими глазами могли видъть и видѣли, что «патріархъ Божія града Антіохіи» не соблюдаетъ ихъ обрядовъ. Но они говорили: «такъ, Макарій дёйствительно отступиль оть православія, это върно; но Господь не допустилъ его до «Божія града» да не внесетъ въ него разврата и еретическаго ученія: на пути онъ злою смертію издше, и благочестие сіяетъ въ Антіохіи по прежнему.» Слухъ объ антіохійскомъ патріархѣ былъ принятъ за неоспоримую истину не только поповщиной, но и безпоповцами. Онъ держится даже до сихъ поръ. Въ XVIII столътіи, по всей въроятности во второй уже половинъ его, распространилось по раскольническимъ обществамъ рукописное путешествіе безпоповщинскаго инока Марка изъ монастыря Топозерскаго. 4 Ходилъ этотъ старецъ въ Сибирь, добрался до Китая, перешелъ степь Гоби и дошелъ до Японіи, до «Опоньскаго царства», что стоитъ на океанѣ морѣ, называемомъ «Бъловодие», на семидесяти островахъ. Искавъ съ долгимъ терпѣніемъ древляго благочестія на востокѣ, Марко нашелъ его будто бы въ Японіи. Тамъ видёлъ

<sup>1</sup> Топозерскій безпоповщинскій скитъ въ Архангельской губерніи, Кемскаго утада, на берегу Топозера, основанный въ концт XVII ст. и существовавшій до 1854 г онъ 179 церквей «асирскаго языка». Тамошніе христіане, говоритъ Марко, имѣютъ своего, православнаго, патріарха, антіохійскаго поставленія, и четырехъ митрополитовъ. А русскихъ церквей въ Японіи сорокъ, и Русскіе имѣютъ митрополита и епископовъ, которыхъ посвятилъ тотъ патріархъ «асирскаго языка». Отъ гоненія римскихъ еретиковъ много народа (греческаго?) уклонилось въ тѣ самые восточные предѣлы, а Россіяне, во время измѣненія благочестія, уклонились сюда изъ Соловецкія обители и изъ прочихъ мѣстъ: много народу отправлялось кораблями Ледовитымъ моремъ и сухопутнымъ путемъ. Богъ наполняетъ сіе мѣсто <sup>4</sup>. Что въ китайскихъ владѣніяхъ (въ принад-

<sup>1</sup> Путешественникь сиръчь маршруть въ Опоньское царство писань дъйствительнымы самовидцемы, инокомы Маркомь Топозерской обители, быешимь въ Опоньскомъ царствь. Его самый путешественникь (рукопись). Вотъ эта замѣчательная рукопись; «Маршрутъ сирѣчь путешественникъ. Отъ Москвы на Казань, отъ Казани до Екатеринбурга и на Тюмень, на Каменогорскъ, на Выбернумъ деревню, на Избенскъ, вверхъ по ръкъ Катуни на Красноярскъ, на деревню Устьюбу, во оной спросить страннопріимца Петра Кириллова. Около ихъ пещеръ множество тайныхъ, и мало подалъ отъ нихъ снъговыя горы распространяются на триста версть и снъгъ никогда на оныхъ горахъ не таетъ. За оными горами деревня Умьменска (по другому списку Устьменска) и въ ней часовня; инокъ схимникъ Іосифъ. Отъ нихъ есть проходъ Китайскимъ государствомъ, 44 дни ходу, чрезъ Губань (Гоби?) потомъ въ Опоньское государство. Тамъ жители имѣютъ пребываніе въ предѣлахъ окіяна-моря называемое Бъловодіе. Тамъ жители на островахъ семидесялежащей тенерь Россіи Амурской области) издавна селились бъглые изъ Сибири раскольники, это не подлежитъ никакому сомнънію: объ этомъ про-

ти, нѣкоторые изъ нихъ-и на 500 верстъ разстояніемъ, а малыхъ острововъ изчислить невозможно. О тамошнемъ же пребывании онаго народу извѣщено христоподражателямъ древляго благочестія святыя соборныя и апостольскія церкви. Со истиною завѣряю, понеже я самъ тамъ былъ, со двъмя иноками, гръшный и недостойный старецъ Марко. Въ восточныхъ странахъ съ великимъ нашимъ любопытствомъ и стараніемъ искали древляго благочестія православнаго священства, которое весьма нужно ко спасенію, съ помощію Божіею и обрѣли асирскаго языка 179 церквей, имъютъ патріарха православнаго, антіохійскаго поставленія, и четыре митрополита. А россійскихъ до сорока церквей, тоже имѣютъ митрополита и епископовъ, асирскаго, поставленія. Отъ гоненія римскихъ еретиковъ много народу уклонилось въ тѣ самыя восточныя страны, а Россіяне во время измѣненія благочестія уклонились изъ Соловецкія обители и изъ прочихъ мѣстъ. Много народу отправлялось кораблями Ледовитымъ моремъ и сухопутнымъ путемъ. Богъ наполняетъ сіе мѣсто. А кто имѣетъ сомнѣніе, то поставляю Бога во свидътеля нашего: имать приноситися безкровная жертва до втораго пришествія Христова. Въ томъ мѣстѣ приходящихъ изъ Россіи пріимаютъ первымъ чиномъ; крестятъ совершенно въ три погруженія, желающихъ тамо пре. быть до скончанія жизни. Бывшіе со мною два инока согласились вѣчно остаться: приняли святое крещеніе. И глаголютъ они: «вы всъ осквернились въ великихъ и разныхъ ересяхъ антихристовыхъ, писано бо есть: изыдите изъ среды сихъ нечестивыхъ человъкъ и не прикасайтеся имъ, змія, гонящагося за женою; невозможно ему постигнути скрывшейся жены въ разсълины земныя.» Въ тамошнихъ мъстахъ татьбы и воровства и прочихъ производилось нѣсколько дѣлъ. Но о старообрядцахъ въ невѣдомой Японіи говоритъ, сколько намъ извѣстно, одинъ лишь Марко Топозерскій, да еще въ

тивныхъ закону не бываетъ. Свътскаго суда не имъютъ; управляютъ народы и всъхъ людей духовныя власти. Тамо древа равны съ высочайшими древами. Во время зимы морозы бываютъ необычные съ разсъдинами земными. И громы съ землетрясеніемъ не малымъ бываютъ. И всякіе земные плоды бываютъ: родится виноградъ и сорочинское пшено. И въ Шеедскомъ путешественникъ сказано, что у нихъ злата и серебра нъсть числа, драгоцъннаго каменія и бисера драгаго весьма много. А оные Опонцы въ землю свою никого не пущаютъ и войны ни съ къмъ не имъютъ: отдаленная ихъ страна. Въ Китаъ есть градъ удивительный, яко подобнаго ему во всей подсолнечной не обрътается. Перва у нихъ столица—Кабанъ.»

Шведскій путешественникь, о которомъ упоминаетъ старецъ Марко Топозерскій, есть подобное же раскольническое сочиненіе о старообрядцахъ, живущихъ въ Финляндіи, Норвегіи и Швеціи. Въ немъ говорится о богатствѣ металлами тѣхъ странъ и затѣмъ присовокупляется, что «на восточныхъ отоцѣхъ, идѣ же отъ древнѣйшихъ временъ блюдется истинная вѣра, злата и серебра и драгоцѣннаго каменія еще множае».

Въ архивѣ департамента общихъ дѣлъ министерства внутреннихъ дѣлъ есть дѣло объ японскихъ и китайскихъ раскольникахъ, производившееся въ 1807 году (по архивной описи № 1). Въ 1807 году пріѣхалъ въ Петербургъ поселянинъ Томской губерніи Бобылевъ и донесъ министерству, что на морѣ Океанѣ, въ Бѣловодьѣ, живутъ старообрядцы, русскіе подданные, ушедшіе туда во время церковныхъ раздоровъ, бывшихъ при царѣ Алексіѣ Михайловичѣ, во время осады Соловецкаго монастыря царскими войсками. Тамъ, говорилъ Бобылевъ, они имѣютъ своихъ епископоеъ, священниковъ и церкви, въ кото1807 году поселянинъ Бобылевъ подавалъ объ нихъ правительству особую записку. Не отрицаемъ и не утверждаемъ, во всякомъ случаѣ, любопытнаго извѣстія о Русскихъ въ Японіи. Не мудрено, что сибирскіе раскольники и пробрались на Курильскіе острова, а оттуда въ Японію, но патріархъ японскій, и митрополиты, и 179 православныхъ

рыхъ служатъ по старымъ книгамъ; при крещени младенцевъ и при бракъ ходятъ посолонь, молятся двуперстнымъ крестомъ, книгъ напечатанныхъ при Никонѣ патріархѣ и послѣ него не принимаютъ, за государя и за войско молятся. Когда дошелъ до нихъ слухъ, что государь Александръ Павловичъ позволилъ старообрядцамъ строить церкви по старому закону, то они изъявили желание служить его величеству върно, нести всъ тягости и повинности и испрашиваютъ за оставление отечества прощенія. Живуть они, по увъренію Бобылева, въ трехъ мъстахъ; къ нимъ такать надо по дорогт изъ Бухтарминской волости чрезъ китайскую границу: въ одномъ мъстъ ихъ слишкомъ тысяча душъ, въ другомъ до семи сотъ, а въ «Бъловодьъ» болъе полумилліона. Дани никакому государству не платятъ. Бобылевъ вызывался отправиться къ нимь и исполнить все что будеть ему приказано, для того чтобы те старообрядцы возвратились въ подданство русскаго императора. Правительство приняло предложеніе Бобылева. Ему дали 150 руб. и приказали явиться къ сибирскому генералъ-губернатору, отъ котораго онъ получить дальнѣйшія приказанія. Но Бобылевъ къ генералъгубернатору не явился и пропаль безъ въсти. Его розыскивали, но нигдъ не нашли. Въ декабръ 1839 года къ семеновскому исправнику Граве представленъ былъ бродяга, взятый въ Поломскихъ лесахъ, где жили и, вероятно, досель живуть въ землянкахъ раскольнические пустынножители, близь керженскихъ скитовъ. На вопросъ, кто

Digitized by Google

церквей, по всей вѣроятности, — плодъ изобрѣтательной способности старца Марка. Тѣмъ не менѣе извѣстіе его убѣдило русскихъ старообрядцевъ въ томъ, что у нихъ есть своя іерархія, хотя они и оторваны отъ нея дальностію разстоянія и другими обстоятельствами. Это успокоивало ихъ

онъ такой? бродяга сказался подданнымъ. Японскаго государства и старообрядцемъ. Онъ увѣрялъ, что въ Японіи живеть много русскихъ людей старообрядцевъ, что тамъ много церквей старообрядческихъ, есть и архіереи старообрядческие и даже патріархъ. Разумъется, все это было принято за сказку. Бродягу, какъ непомнящаго родства (онъ такъ и сказался), сослали на поселение въ Сибирь. Въ сороковыхъ годахъ нынъшняго столътія многіе изъ жителей Бухтарминскаго края бъжали въ китайскіе предѣлы для поселенія въ загадочномъ «Бѣловодьѣ». Скитаясь тамъ долгое время по степямъ и истощивъ съъстные припасы, витесть съ прочимъ достояніемъ, которое они взяли съ собою, искатели Опоньскаго царства въ самомъ жалкомъ состояни возвратились въ мъста своего жительства, не найдя того Эльдорадо, о изобиліи котораго и богатствъ ходили между ними обольстительные слухи. Въ послъдствіи, по случаю отлучки за границу двухъ инородцевъ Бобровыхъ, находившихся тамъ въ бѣгахъ болѣе трехъ лѣтъ, въ іюнѣ 1861 года изъ деревень Бухтарминской волости, Алтайскаго горнаго округа, начались снова отлучки крестьянъ за китайскую границу для отысканія загадочнаго «Бъловодья». Бъжавшіе всь были раскольники безпоповщинскаго толка. Вследствіе возврата на родину никоторыхъ изъ ходившихъ и не нашедшихъ «Биловодья» и Опоньскаго царства съ «патріархомъ асирскаго языка», въ 1862 году движение за китайскую границу и самые толки о загадочной странь между бухтарминскими раскольниками нъсколько уменьшились.

совъсть. У насъ есть епископы, стало-быть церковь наша истинна, говорили они. Толки о «патріархѣ асирскаго языка», живущемъ въ Японіи. сильнъй и сильнъй распространялись въ послъдствіи, и наконецъ распространились по всему русскому старообрядству, точно также какъ въ средніе въка распространилось и въ продолженіе нъсколькихъ столътій признавалось за неоспоримую истину — существованіе гдѣ-то на востокѣ пресвитера Іоанна. И дъйствительно вся обстановка средневъковаго пресвитера Іоанна вполнъ сходна съ обстановкой раскольничьяго «асирскаго патріарха, что въ Опоньскомъ царствѣ.» И тотъ и другой первосвященники, и тому и другому подсудны всѣ мірскія дѣла. Тамъ свѣтскаго суда не имѣютъ, говоритъ Марко, управляютъ народы и всъхъ 🔹 людей духовныя власти, и преступленій тамъ нѣтъ. Совершенно то же что и въ царствѣ Іоанна Пресвитера. Далъе вся обстановка таинственной земли Опоньской: эти земныя разстдины, эти необычайные морозы, при которыхъ однако растутъ и виноградъ и рисъ, эти землетрясенія и безпрестанные громы и молніи — все это такъ сходно, если не совсъмъ похоже на средневъковыя европейскія сказанія о таинственныхъ земляхъ отдаленнаго востока. Старообрядцы твердо были увърены въ дъйствительности патріарха и епископовъ въ «Бъловодьѣ», и нерѣдко бывали случаи, что люди недобросовъстные, въ XVIII и въ началъ XIX столътій, пользовались увтеренностью раскольниковъ въ дъйствительности японской јерархіи: самозванцыпопы сказывались священниками, ходившими за посвященіемъ въ Опоньское царство, показывали какія-то ставленныя грамоты отъ небывалыхъ архіереевъ и собирали деньги за исправленіе требъ.

Увеличенію и разнообразію раскольническихъ толковъ о «сокровенныхъ епископахъ древляго благочестія» не мало помогала и народная фантазія. Пошли по народу толки о невидимыхъ городахъ и монастыряхъ, колокольный звонъ которыхъ бываетъ будто бы слышенъ въ тихія лѣтнія ночи. Пошли толки о Млевскихъ монастыряхъ<sup>4</sup>, о невидимомъ градѣ Большомъ Китежѣ, о старцахъ горъ Архангельскихъ или Кирилловыхъ и Жигулевския́ъ и т. п. <sup>2</sup>

<sup>2</sup> Большой Китежь — невидимый городъ на берегу озера Свѣтлояра, въ нижегородскомъ Заволжьѣ (Макарьевскаго уѣзда Нижегородской губерніи, подлѣ села Владимірскаго, имѣнія князя Сибирскаго). Другой Китежъ, Малый, на Кирилловыхъ (по другимъ на Архангельскихъ) горахъ, въ селѣ Городцѣ (Балахонскаго уѣзда, Нижегородской губерніи, на Волгѣ). Жигули или Жигулевскія горы на Волгѣ же, въ Симбирской и Самарской губерніяхъ. Городъ Китежъ не упоминается въ лѣтописяхъ, но имя его встрѣчается въ народныхъ былинахъ о древнихъ богатыряхъ. (См. Пљеми Кирѣевскаго т. I выпускъ 4 прим. стр. (СХVІІІ—СХХХІІ.) Кажется, въ Китежѣ было свое братство богатырей, подобное кіевскому братству при дворѣ Володи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Млевскіе монастыри въ Вышневолоцкомъ утздт, Тверской губерніи. Это древніе земляные окопы на р. Мстт, близь села Млева. Разказываютъ, что тутъ были монастыри, но когда-то опустились въ землю, что до сихъ поръ въ нихъ живутъ монахи и монахини, къ которымъ можно пройдти, но съ чрезвычайными затрудненіями. Говорятъ, что по большимъ праздникамъ слышенъ бываетъ звонъ невидимыхъ млевскихъ монастырей.

Ко всёмъ этимъ и подобнымъ имъ мѣстамъ народная фантазія, подъ вліяніемъ раскола, пріурочивала и «архіереевъ древляго благочестія».

Но сказочное антіохійское старообрядческое архіерейство и разказы о Японіи, Китежѣ, Млевскихъ монастыряхъ и т. п., не могли вполнѣ удовлетворить старообрядцевъ, искавшихъ нефантастическаго архіерейства. Они съ каждымъ годомъ сильнѣй и сильнѣй чувствовали необходимость епископовъ въ своей средѣ. Вслѣдствіе того еще въ послѣднихъ го-

міра Красна Солнышка. Вообще Китежъ въ народныхъ преданіяхъ представляется стольнымъ городомъ суздальской, великороссійской земли, какъ Кіевъ стольнымъ городомъ кіевской, южнорусской. Въ Китежскомь Льтописць (рукопись, особенно распространенная между поволжскими раскольниками), говорится, что когда подступилъ къ Большому Китежу Батый — «градъ сдълался невидимымъ и будетъ онъ стоять невидимымъ до скончанія въка». Тамъ есть и церкви, и монастыри, и множество народа; лѣтними вечерами на Свътлояромъ озеръ слышится звонъ китежскихъ колоколовъ. Въ Китежском Льтописць описываются эти церкви, монастыри, городскія стѣны, ихъ длина и пр. Въ большомъ ходу у раскольниковъ, даже и у православныхъ: Послание къ отцу отъ сына изъ онаго сокровеннаго монастыря, дабы о немь сокрушенія не имъли и въ мертвы не вмъняли, скрывшаюся изъ міра. Въ лъто 7209 (1702) іюня въ 20 день. Приводимъ это посланіе, заимствуя его изъ рукописнаго сборника второй половины XVIII ст. Оно даетъ понятіе о томъ воззрѣніи, какое имѣлъ и имѣетъ нашъ народъ на невидимые монастыри: «Г. І Х. С. Б. п. н. а. (то-есть Господи Ісусе Христе Сыне Божій помилуй насъ, аминь). Родителямъ моимъ, батюшкѣ моему, имярекъ, и матушкѣ моей, имярекъ, по поклону до лица земли отъ мене, сына вашего, имярекъ.

дахъ XVII столѣтія возникло у нихъ сильное стремленіе какимъ бы то ни было способомъ добыть себѣ архіерея. Но какъ и откуда взять его? За мѣстомъ его водворенія, за безопасностію отъ неминуемыхъ преслѣдованій со стороны правительства дѣло не стало бы. Много было укромныхъ мѣстъ и дома, а еще болѣе за границей. Но къ велико-

Здрави будите. Пишу вамъ азъ, родители мои, о семъ, что вы хощете меня понимать и псалтырь говорить друга моего совѣтнаго (жену) заставливаете. И вы о семъ престаньте: азъ еще живъ; егда пріидетъ смерть, тогда я вамъ вѣломость пришлю, нынѣ же сего не творите. Азъ живу въ земномъ царствіи, съ отцы святыми, въ мъстъ покойнѣ. По истинѣ, родители мои, царство земное. И покой, и тишина, и веселіе, и радость духовная, а не тълесная. Сіи бо святіи отцы, съ ними же азъ живу; процвѣтоша, яко крини сельные, и яко финики, и яко кипарисы, и яко каменіе драгое и многоцѣнный бисеръ, и яко древа не старъющіяся, и яко звъзды небесныя. И отъ устъ ихъ непрестанная молитва къ Отцу небесному, яко енміамъ благоуханный, и яко кадило избранное, и яко муро добровольное. И едва нощь пріидеть, тогда отъ усть ихъ молитва видима, яко столпы пламенные со искрами огненными, и яко отъ мъсяца и звъздъ велій не токмо мъсту оному свътъ, но и всей странъ оной свътъ, яко моднія. Въ то время книги чести или писати можно, безъ свъщнаго сіянія. Иже возлюбиша Бога всъмъ сердцемъ и всею душею и всъмъ помышленіемъ своимъ, тъмъ и Богъ ихъ возлюби и приклони ухо свое съ высоты святыя своея, и-возлюби ихъ, яко мати любимаго си чада, и что просятъ въ молитвѣ своей отъ Бога, все подастъ. Иже возлюбиша безмолвіе и вся добродѣтели исправиша встыть сердцемъ, и Богъ ихъ возлюби, и хранитъ ихъ, яко зъницу ока, и покры ихъ невидимо дланію своею,

россійскимъ архіереямъ и подступить было нельзя съ предложениемъ перейдти въ расколъ, къ малороссійскимъ еще болёе, да къ тому же они всѣ поголовно заподозрѣны были въ обливанствѣ. Есть преданіе, будто бы нижегородскій митрополить Исаія (1699 — 1707), человъкъ престарълый и набожный, приверженъ былъ къ старымъ обрядамъ и потворствовалъ раскольникамъ 1, что раскольники питали надежду на его согласіе перейдти къ нимъ. Но это преданіе требуетъ подтвержденія, тъмъ болъе что оно, кажется, не отличается древностію, а сложилось въ позднъйшее время <sup>2</sup>. Былъ

иже достойнъ и праведнъ Тому припадающихъ, по словеси Господню, могутъ горы преставити съ мъста на другое мѣсто. Но того убо не похотѣша отцы наши, но паче желаютъ житія на небестьхъ, ниже богатство временное, но паче возлюбиша богатство на небестахъ, егда пріидетъ Господь судити живымъ и мертвымъ и воздастъ имъ за труды ихъ царство небесное, и покой, и радость и веселіе. Вы же, родители, чего ради возлюбили сей свътъ прелестный и временный, и богатство тлънное? Но паче поищите себъ богатства на небесъхъ, яже и тля не тлитъ, ни моліе поядаютъ, ни татіе крадутъ. И еще другу моему любимому (женѣ), поклонъ отъ меня отдайте. Аминь.» На озерѣ Нестіарѣ (Макарьевскаго уѣзда Нижегородской губерніи), тоже слышится звонъ невидимыхъ монастырей. Подобныя мъста есть въ Архангельской губерніи, въ Сибири.

<sup>4</sup> Макарія архимандрита Исторія Нижегородской іерархии. См. Нижег. Губ. Въд. 1848. № 34.

<sup>2</sup> Дѣло о ссорѣ митрополита Исаіи съ Ив. Алекс. Мусинымъ-Пушкинымъ и о ссылкъ его въ Кирилловъ Бълозерскій монастырь извлечено изъ архивовъ профессо-1

Ч. І.

еще въ то же время архіерей, сочувствовавшій раскольникамъ: Игнатій Тамбовскій, пріятель Григорія Талицкаго, распространявшаго около 1700

ромъ С. М. Соловьевымъ, который въ замъткъ своей о «Старообрядческихь архіереяхь» сказаль въ 5 книжкъ Русскаю Въстника 1863 г. слёдующее. «Дёло о ссорё митрополита Исаіи съ Мусинымъ-Пушкинымъ извлечено нами изъ архивовъ, и мы считаемъ своею обязанностію поспѣшить разъясненіемъ вопроса, поставленнаго г. Мельниковымъ. Дѣло состоитъ изъ двухъ донесеній: 1) Поручика Тютчева и 2) дьяка Нестерова. 1) 1707 года, мая 9, драгунскаго полка поручикъ Василій Аванасьевъ сынъ Тютчевъ при разспросъ сказалъ: 707 года, въ февралъ мѣсяцѣ, изъ монастырскаго приказа посыланъ онъ былъ въ Нижній- Новгородъ для розыску про нижегородскаго Исаія митрополита. И онъ митрополитъ, выслушавъ его слова, на него кричалъ и говорилъ ему такія слова: «Ты овца, вамъ ли овцамъ про насъ, пастырей, розыскивать. Бояринъ Иванъ Алекстевичъ Мусинъ-Пушкинъ напалъ на церкви Божіи, вотчины наши вѣдаетъ, а нынѣ у насъ и данныя, и вѣнечныя деньги отнимаетъ, и если тѣ сборы у меня отнимуть, и я своей епархіи всѣ церкви затворю и архіерейство покину. Какое мое архіерейство, что мое у меня отнимаютъ? Какъ хотятъ иные архіереи, а я за свое умру, а не отдамъ, а ты по наказу своему розыскивай правдою. И такъ вы пропадаете, что черви; Шведы васъ побиваютъ, а все за наши слезы, а за ваши неправды, да и впредь, буде не отстанете отъ неправдъ, Шведы васъ побьютъ.» 2) Преображенскаго приказа дьякъ Нестеровъ былъ посланъ къ архіерею для допроса, и архіерей сказаль: «Какъ пріфзжалъ въ Нижній-Новгородъ боярина Ивана Алекстевича Мусина-Пушкина свойственственникъ Василій Тютчевъ, и въ то время, будучи въ мірскомъ домѣ о своей присылкѣ ему сказывалъ, и онъ, Исаія митрополитъ, къ тъмъ его словамъ, ему Василью,

года мнѣніе, что Петръ I есть антихристъ. Этого Игнатія лишили сана и сослали въ Соловецкій монастырь въ Головленкову тюрьму <sup>4</sup>. Но ни изъ дѣла о немъ не видно, ни преданій не сохранилось, чтобъ онъ былъ въ сношеніяхъ со всѣми раскольниками.

говорилъ разговоромъ, а не крикомъ: «Ты овца, вамъ ли овцамъ про насъ пастырей розыскивать?» говорилъ къ тому правила Свв. Апостолъ и Свв. Отецъ и изложение вселенскихъ патріарховъ. И бояринъ Иванъ Алексъевичъ сыскивать объ немъ прислалъ свойственника своего, нападкою на него, митрополита, мстя недружбу, и напалъ онъ, бояринъ, не на него митрополита, на церковь Божію, потому: по исконнымъ великихъ государей указамъ опредѣлены на всякія нужды, безъ которыхъ въ церкви пробыть не мочно, безъ вина церковнаго, безъ просвиръ, и воску, и ладону, и масла, и иныхъ вещей, сборы съ церквей, данныя и въчныя деньги отымаетъ, и если тъ сборы отняты будутъ, соборныя церкви его дому безъ вышеписанныхъ нуждъ онъ затворитъ, и архіерейскому дому правиться будеть не чтых, и архіерейству быть не у чего, и за неволю архіерейство будеть покинуто, какое архіерейство, что данное въ домъ отымаютъ? Безъ именнаго государева указа онъ, Исаія митрополитъ, того сбору вѣнечныхъ и съ церквей данныхъ денегъ не отдастъ. Такъ и о томъ, чтобъ по наказу розыскивалъ онъ правдою и помнилъ бы видимое лежащее на нихъ за преумноженіе гръхъ ихъ и неправдъ посъщение, что Шведы стоятъ толикое продолжительное время противно.» Стало быть, митрополить Исаія быль не поборникъ раскола, а предшественникъ Георгія Дашкова и Арсенія Мацеевича, ростовскихъ митрополитовъ, защитниковъ неприкосновенности духовныхъ имѣній.

<sup>4</sup> Г. В. Есипова Раскольничьи дъла XVIII стольтія. 1, 59 — 84.

4\*

Кажется, всего бы проще было старообрядцамъ избрать изъ своей среды вліятельнаго, уважаемаго и достойнаго человѣка, и возвести его на степень первосвятительства. Но по первому апостольскому правилу и по шестидесятому кареагенскаго помъстнаго собора, необходимо чтобъ епископъ былъ рукоположенъ епископами и притомъ не менъе какъ двумя или тремя. Стало-быть старообрядцамъ надобно было просить православныхъ архіереевъ, чтобъ они посвятили имъ епископа. Иного средства не было. Но ни великороссійскіе, ни малороссійскіе архіереи ни въ какомъ случат не согласились бы исполнить такую просьбу раскольниковъ. Они были довольно обезпечены, а въ случаѣ согласія на просьбу старообрядцевъ имъ предстояло бы по меньшей мёрё кончить жизнь на Соловецкомъ островѣ или въ Рогервикѣ. Оставалось обратиться къ православнымъ архіереямъ заграничнымъ, которые, не зная русскаго языка и не разумѣя хорошо въ чемъ именно состоитъ образовавшійся въ русской церкви расколъ и что такое значатъ слова «старый обрядъ», и «древлее благочестіе» могли посвятить старообрядцамъ архіерея. Старообрядцы и остановились на этой мысли.

Эта мысль явилась у нихъ еще въ первыхъ годахъ XVIII столътія. Поповщинскія общины ръшили послать на Востокъ, къ Грекамъ, хорошаго человѣка, искуснаго въ церковныхъ уставахъ, чтобъ онъ извѣдалъ, какова въ самомъ дѣлѣ у Грековъ вѣра и можно ли отъ нихъ принять епископа. Выборъ палъ на старца Леонтія. Въ концѣ 1701 года онъ поѣхалъ въ Кіевъ, а отсюда въ февралѣ 1702 года пустился въ заграничное странствіе. Черезъ польскія владѣнія и черезъ Яссы Леонтій протхалъ въ Галацъ и отсюда плылъ водой до Константинополя. Пробывъ здъсь четыре мъсяца отправился онъ въ Египетъ и Іерусалимъ и въ іюлѣ 1703 года воротился въ Россію. Вѣсти, привезенныя Леонтіемъ, были не утѣшительны для старообрядцевъ. Онъ не нашелъ нигдъ на Востокъ такого православія, о какомъ мечтали наши ревнители «древляго благочестія». Въ его сочиненіи: Разгласие Грековъ съ древнимъ святыхъ отець преданиемъ восточныя церкви, гораздо сильнъе чъмъ въ Проскинитарии Суханова представлены мнимыя отступленія отъ православія восточныхъ христіянъ. Такъ начинается это сочинение старообрядческаго паломника: «Греки въ крещени обливаются, а не погружають; крестовъ на себѣ не носятъ; крестятся въ моленіи неистово, ни на чело, ни на плечо не доносять рукою, махають стмо и овамо: въ церкви стоятъ въ шапкахъ, не скидаютъ, какъ молятся; въ церкви стоятъ въ стойлахъ 1, искривяся, гордо, а глядятъ на стѣну, а не ко образамъ святымъ; служатъ литургію на одной просфорѣ, и тона черствой; мірскіе у нихъ, не говѣвъ, пріобщаются; патріархи, митрополиты и прочій духовный чинъ табакъ піютъ и въ грѣхъ того не ставятъ; патріархи, митрополиты и попы усы себъ подбриваютъ, и гуменцовъ не постригаютъ, но нъкако странно --- съ низу голову кругомъ подголяютъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Это такъ-называемыя «формы», находящіяся въ греческихъ церквахъ, особенно же монастырскихъ.

до полголовы, какъ обысы махаметанскіе подбриваютъ, такъ бритися у нихъ научилися; въ постъ великій всякія гадины и ползающія животныя въ морѣ и въ рѣкахъ, ѣдятъ, и въ прочіе дни также ть ползающія вдять; мірскіе и женскій поль сквозъ царскія-двери въ олтарь ходять, и затворяють двери жены, а кадятъ простолюдины по-поповски: когда попъ съ переносомъ идетъ, а мужикъ идетъ передъ попомъ задомъ, кадиломъ машетъ на святыя; Греки когда за трапезу пріидутъ, то сядутъ, «Отче нашъ» сидя говорятъ, также послѣ трапезы за «Достойно» не встаютъ, сидя говорятъ. Евангеліе въ церкви чтутъ, оборотя на западъ. Патріархъ греческій церкви на откупъ погодно отдаетъ по 100 рублевъ и по 200». А кто больше талярей дасть въ годъ, хощь таляръ передастъ, такъ тому и церковь отдастъ. Свѣчи у нихъ воскъ съ саломъ, да съ смолою мѣшаютъ, а воскъ бѣлый, а когда въ церкви свѣчи горятъ, свѣжему человѣку зѣло тяжко, а когда свитильня на свѣщи нагоритъ, и тогда, снявъ свѣчу съ подсвѣчника, наступя ногою, да и оторветъ свътильню — странно збло! Часовъ предъ обѣднею не поютъ, развѣ обѣдни не будетъ; Греки на заутрени «Богъ Господь» никогда не поютъ, а пѣсни во псалтырѣ предъ канономъ всегда говорятъ; а церкви у нихъ, какъ простая хоромина: крестовъ на нихъ нътъ, ни звону нътъ, противъ воскресенія ходитъ пономарь по улицамъ кричитъ, чтобы шли до церкви.... а въ домахъ ихъ иконъ нътъ, съ Турками во всемъ смъсилися. Греки непостоянны и обманчивы, точію христіянами

словутъ, а и слъду благочестія въ нихъ, да и не откуду имъ благочестію и научиться, ибо книги имъ печатаютъ Латыни въ Венеціи; каковыя пришлютъ Латыни, по ихъ и служатъ и поютъ. Греки нравы и поступки внѣшніе и духовные держатъ вст съ турецкаго переводу; духовный чинъ у Грековъ хуже простаго народа. Крестятся странно въ церкви: рукою махаетъ, а самъ то на ту сторону, то на другую озирается, что коза; а митрополиты и въ церкви зѣло неискусны, во время пѣнія со стороны на сторону съ Греками говорятъ крикомъ и смѣются, что и пѣнія не слыхать отъ ихъ неискусства... Грекамъ жену или сына поучить и побить нельзя: скажетъ: «я по турчуся». Греки московскихъ людей збло не любятъ... Сами Греки сказывали Леонтію Москвитянину: ни близь де христіянства не хранятъ, ΒЪ посты, и въ великій постъ, такоже во весь годъ среду и пятокъ мясо ѣдятъ; греческія власти (архіереи) у себя въ келіи красиковъ держатъ, а Греки о семъ ихъ весьма злословятъ и поносятъ недобрымъ именемъ. Турки милостивѣе Грековъ, и Жиды нравами лучше Грекъ и т. д.»<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> Въ рукописномъ Цевтникъ XVIII ст. въ 8-ку (изъ подписи видно, что принадлежалъ добрянскому мѣщанину Петру Тихонову Головневу) помѣщена вслѣдъ за сочиненіями Аввакума протопопа противъ Грековъ, большая выписка изъ Проскинитарія Арсенія Суханова, раскольничьей редакціи, потомъ Тактіонь, еже есть чиновникь, како Греки церковный чинь и пъніе содержать. За нимъ статья Изь похожденія Леонтія старца въ Іерусалимь. Лъта 7211,

Такого рода «разгласій» греческихъ обычаевъ съ старорусскимъ обрядомъ было больше чъмъ достаточно для совершеннаго убъжденія тогдашнихъ нашихъ раскольниковъ, что ни въ Царьградъ, ни въ Іерусалимъ и нигдъ на Востокъ нътъ истиннаго православія. Особенно смущало ихъ то обстоятель-

Разгласие Грековь з древнимы святыхы отецы преданиемы восточныя церкви. Начало этой статьи здъсь напечатано. За нею следуеть: «Хождение было Леонтиево лета 7210» и затъмъ нъчто въ родъ поденной записки путешествія. Потомъ въ Цевтникъ между прочимъ находится: Житіе Марка фряческаго, Сказаніе Меводія Александрійскаго объ Александръ Македонскомъ и о послъднихъ дняхъ, Слово на Рождество Христово обличительное противь святочных увеселеній и пр. Въ Русскомъ Архиев, издаваемомъ на 1863 годъ при Чертковской библіотект П. И. Бартеневымъ, помъщено: Путешествіе въ Святую Землю московскаго священника Ивана Лукьянова церкви Покрова пресвятыя Богородицы, и ему предпослана данная ему отъ имени Петра I протажая грамота отъ 15 іюня 1710 года. Оказывается, что Разиласие старца Леонтія и статья изъ Путешествія Лукьянова названная О несогласи Греческомь съ восточною церковью (Русск. Арх II 154 — 155) одно и то же. Маршрутъ съ означеніемъ числъ и мѣсяцевъ хожденія Леонтія и Лукьянова совершенно сходны. Кто же ходилъ въ Палестину: старообрядческій старець Леонтій Москвитянинь, или московскій попъ Лукьяновъ? Когда было хожденіе? Въ '1702 и 1703 какъ у Деонтія, или въ 1711 и 1712 году, какъ у Лукьянова? Леонтій говоритъ, что онъ вы-**Бхалъ изъ** Кіева 3 февраля 7210 то-есть, 1702 года; Лукьяновъ — З февраля 1711. Въ томъ же году 22 марта (и тотъ и другой показываютъ) прибыли въ Константинополь, - въ четвертокъ пятой недѣли поста, прибавляетъ Лукьяновъ. Но въ этомъ году четвертокъ пятой недъли

ство, что Греки, по словамъ Леонтія, совершаютъ обливательное крещеніе. Это всегда смущало русскихъ старообрядцевъ и даже въ настоящее время значительную часть поповщины отвращаетъ отъ бълокриницкой іерархіи, главою и источникомъ которой былъ Грекъ (?) Амвросій, многими заподозрънный въ обливанствъ.

Но нужду въ архіерей такъ сильно чувствовали старообрядцы, особенно на Вёткѣ, что вскорѣ началось исканіе архіерейства — въ Молдавіи.

былъ 29 марта. Леонтій говоритъ, что изъ Іерусалима въ Константинополь онъ прітхаль 1703 года, апртля 21, въ день преполовенія; въ этомъ году дѣйствительно преполовение приходилось въ это число. Кто же у кого списалъ хожденіе? попъ ли Лукьяновъ, тэдившій въ 1711 и 1712 году, списалъ «хожденіе Леонтія», бывшее въ 1702 и 1703 году, или старообрядцы въ послѣдствіи сдѣлали выдержки изъ путешествія Лукьянова, и приписавъ его Леонтію, отнесли къ 1702 и 1703 году? Замътимъ однако, что въ проѣзжей грамотѣ, напечатанной въ Русскоме Архиев № 1, и отнесенной къ 1710 году, говорится, что Лукьяновъ тдетъ въ «государство великаго государя Мустафы» и о турецкомъ султанѣ говорится, какъ о союзникѣ. Но Мустафа низложенъ еще 23 августа 1703 года, а въ 1710, году Россія была въ разрывъ съ Ахмедомъ III, а въ ноябрѣ 1710, то-есть до выѣзда еще Лукьянова, Турція объявила войну России. Еще: Лукьяновъ въ 1711 говоритъ, о Паліи и Паліевщинъ, а Палій былъ убитъ въ полтавскомъ сражении 27 іюля 1709 года (Конисскаго Исторія Русеев стр. 109).

## Глава III.

## Зарубежные старообрядцы. Исканіе архіерейства въ Молдавін.

Въ началъ XVIII стольтія, когда старообрядцы поповщинскаго толка начали искать архіерейства, ихъ общины находились уже не только въ разныхъ мъстахъ Россіи, но и за границей. Преслъдованія раскола со временъ собора 1667 года, а въ особенности извъстныя двънадцать статей царевны Софіи Алексъевны 1685 года апръля 7, <sup>4</sup> были причиной переселеній раскольниковъ за границу.

<sup>4</sup> По этимъ статьямъ полагалось: а) Жечь ев срубъ: тѣхъ, которые хулятъ господствующую церковь и производятъ въ народѣ мятежъ или соблазнъ и остаются упорными, а также и тѣхъ, которые у казни покорятся Св. церкви, но потомъ снова обратятся въ расколъ; тѣхъ, которые увлекали другихъ къ самосожигательству. б) Казнить смертю: тѣхъ, которые перекрещивали людей въ свою секту; тѣхъ, которые, перекрестившись, не соглашаются возвратиться къ церкви. в) Бить кнутомъ и ссылать ев дальние города: раскольниковъ, скрывающихъ принадлежность свою къ расколу, хотя бы послѣ и раскаялись; всякаго званія людей (то-есть и не раскольниковъ) укрывавшихъ

Раскольники уходили изъ городовъ и селились по лѣсамъ, и, какъ нѣкогда казаки, отодвигались даяте и далте отъ Москвы къ украинамъ государства. Вскорѣ отдаленное Поморье и южныя украины на Дону, на Волгѣ, на Яикѣ, въ Сибири наполнились старообрядцами. Казаки поступили въ расколъ почти поголовно. Московское правительство не ослабляло между тъмъ мъръ преслъдований: костры горѣли, рѣзались языки, рубились головы, удары кнута раздавались въ застѣнкахъ и на площадяхъ, тюрьмы и монастыри были полны раскольниками. Царевна Софія, или върнъе сказать, ея богомолецъ, святъйшій патріархъ Іоакимъ, Малоруссъ, самый ужасный изъ встахъ гонителей раскола, въ 1689 году велѣлъ «смотрѣть накрѣпко, чтобы раскольники въ лѣсахъ и волостяхъ не жили, а гдѣ объявятся — самихъ ссылать, пристанища ихъ раззорять, имущества продавать, а деньги присылать въ Москву <sup>1</sup>.» Преосвященный Макарій, въ своей Исторіи раскола, говорить, что «расколь рышительно былъ запрещенъ въ Россіи и никто ни въ городахъ, ни въ селеніяхъ не смѣлъ открыто держаться его. Потому раскольники или таили въру свою; или убѣгали въ пустыни и лѣса, гдѣ заводили для себѣ пріюты. Но и тамъ ихъ отыскивали, жилища

раскольниковъ у себя въ домѣ, зная что они раскольники и не донесшихъ о нихъ начальству. Имѣніе казненыхъ и ссылаемыхъ конфисковалось на томъ основаніи, что на прогоны и на жалованье "сыщикамъ" по государству раскольниковъ, "много шло государевой казны". — См. Полк. Собр. Зак, Росс. Имп. т. І, и Акты Арх. Эксп. т. IV. ' Акты Историческіе V, № 223.

ихъ раззоряли, а самихъ приводили къ духовнымъ властямъ для убъжденій, а въ случаъ нераскаянности, предавали градскому суду и часто смерти» <sup>1</sup>. И этихъ словъ достаточно для уразумѣнія того безвыходнаго, страшнаго положенія, въ какомъ находились раскольники, особеннно во время loaкимова патріаршества. Имъ не позволялось жить ни въ городахъ, ни въ волостяхъ, ни въ лъсахъ, ни въ пустыняхъ. Куда же было дъваться? Ушли они въ лъса поморскіе, сибирскіе, печорскіе, чердынскіе, кайгородскіе, керженскіе, ушли туда, гдъ, бытьможетъ, до того и ноги человъкъ не накладывалъ, но сыщики и тамъ ихъ находили. Ихъ ловили, и если они объявляли себя раскольниками, но не отказывались отъ своихъ върованій, не присоединялись, въ виду казни, къ господствующей церкви, готовъ былъ срубъ или костеръ. Если не сознавались въ расколѣ, готовъ былъ кнутъ, а за нимъ ссылка и конфискація имѣнія. Если же, наконецъ, они обращались въ православіе, имъ все-таки, на основаніи Софіиныхъ статей 1685 года «чинили наказаніе», послё чего отправляли въ домъ патріарха или епархіяльнаго архіерея «ради исправленія», на тяжкія работы, за замки и затворы, на хлъбъ и на воду. Раскольники бъгали по лъсамъ съ раззоренныхъ жилищъ въ глубокія трущобы, за болота, за трясины, но усердные сыщики и здъсь отыскивали ихъ.

Въ это тяжкое для старообрядцевъ время изъ

<sup>4</sup> Макарія епископа винницкаго (нынѣ архіепископа харьковскаго) Исторія руссказо раскола, стр. 133. конца въ конецъ Русской земли раздался голосъ наставниковъ раскола: «за рубежемъ древлее благочестіе во ослабѣ» <sup>1</sup>. И громадныя толпы бросились въ Швецію, въ Пруссію, въ Польшу, въ Турцію, за Кавказъ, въ китайскія владѣнія и даже, если върить Марку Топозерскому, въ Японію.

Переселеніе за рубежъ въ случаѣ какой-либо невзгоды на родинѣ одно изъ самыхъ старыхъ и самыхъ обыкновенныхъ явленій русской жизни. До XVII столѣтія оно составляло даже весьма важное и въ теченіи долгаго времени упорно отстаиваемое право аристократіи, право, для сокрушенія котораго Иванъ Грозный употреблялъ самыя энергическія мѣры, а все-таки не смогъ въ конецъ сокрушить его. Самая торная, въ продолженіи вѣковъ протоптанная русскими выходцами дорога, вела за литовскій рубежъ, въ то время не очень далекій отъ Москвы. По этой-то дорогѣ преимущественно и устремились раскольники. Особенно сильно было переселеніе ихъ по кончинѣ царя Θедора Алексѣевича.

Московскій попъ Кузьма, прихода Всёхъ Святыхъ на Кулишкахъ, бывшій въ числё тёхъ бёлыхъ священниковъ города Москвы, которые съ самаго начала церковнаго раздора открыто пошли противъ Никона, поддерживалъ въ средѣ уважавшихъ его, за добрую жизнь и благочестіе, прихожанъ отвращеніе отъ «новшествъ» и ревность къ старому обряду. Прихожане по большей части были посад-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> То-есть за границей старообрядство свободно, не преслѣдуется.

скіе люди, занимавшіеся городскою промышленностью и мъстною торговлей. Люди были все достаточные. Когда соборъ 1667 года провозгласилъ анаеему, попъ Кузьма не захотълъ оставаться въ Москвѣ, которую теперь называлъ «Вавилономъ». Съ двѣнадцатью семействами самыхъ ревностныхъ къ старому обряду прихожанъ бъжалъ онъ на самый рубежъ литовскій, въ Украйну Стародубскую. Здъсь у него былъ пріятель, въроятно, одинъ изъ сотниковъ стародубскаго полка<sup>1</sup>, Гаврила Ивановичъ. Снисходя къ просьбъ попа Кузьмы, велълъ онъ курковскому атаману Ломакъ поселить московскихъ выходцевъ въ мѣстечкѣ Понуровкѣ. Подлѣ этого мѣстечка на рѣкѣ Ревнѣ явилось въ 1669 году первое раскольническое поселение въ Стародубьѣ. Слухъ объ этомъ прошелъ между старообрядцами въ Москвъ и въ около-московныхъ городахъ. О Кузьмъ говорили, какъ о нъкоемъ святитель, странствующемъ «ради старыя въры». Въ первый же годъ бъглые изъ Россіи раскольники, стремившіеся по слъдамъ попа Кузьмы, населили четыре слободы: Бълый Колодезь, Синій Колодезь, Шелому и Замѣшево. Пятнадцать лѣтъ жили они

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А не стародубскій полковникъ, какъ пишетъ Иванъ Алексѣевъ въ своей Исторіи о быствующемь священствь (Н. С. Тихонравова Льтописи Русской литературы и древности т. IV, смѣсь стр. 56. Ср. преосвященнаго Макарія Исторія русскаю раскола стр. 293). Изъ стародубскихъ полковниковъ не было ни одного, котораго бы звали Гаврилою Ивановичемъ (Маркевича Исторія Малороссіи. V — 169).

спокойно въ лъсахъ стародубскихъ. Сюда къ нимъ пришелъ и другой священникъ изъ города Бълева, по имени Стефанъ, и съ нимъ много старообрядцевъ изъ нынѣшнихъ Тульской и Калужской губерній. Они основали слободу Митьковку. Царевна Софія и патріархъ Іоакимъ узнали объ этихъ поселеніяхъ. Тамошнему полковнику повелѣно было примѣнить, относительно поселившихся въ Стародубьѣ, 12 статей 1685 года, и возвращать ихъ на родину. «Таковому указу разгласившуся, говорить одинъ раскольническій писатель, ревнители древнихъ преданій бъгу яшася, по разнымъ мъстамъ разсъяшася... Гоненію же въ Великороссіи на старообрядцы належащу, мнози оставляюще своя отечества »1 Насельники старообрядскихъ слободъ перешли рубежъ литовскій, бывшій отъ нихъ всего верстахъ въ пятнадцати. Здъсь, у самой почти русской границы, они нашли для себя удобное мъсто. На пустомъ островъ р. Сожи, текущей въ Днёпръ, недалеко отъ нынёшняго города Гомеля, они построили первую слободу, названную по имени острова Въткою. Панъ Халецкій, которому принадлежалъ этотъ островъ, былъ оченъ радъ пришельцамъ, отвелъ имъ пустовавшую дотолѣ у него землю, и получая за нее съ старообрядцевъ хорошій чиншъ (оброкъ), защищалъ ихъ сколько могъ. Это было въ 1685 году. Послъдователи поповщины, жившіе въ Россіи и подвергавшіеся преслѣдова-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Иванъ Алексѣевъ Исторія о бълствующемъ священствъ Въ Лътописяхъ русской литературы и древности, т. IV. Смѣсь стр. 58.

ніямъ, узнавъ что за литовскимъ рубежомъ «старая вѣра во ослабѣ,» устремились изъ разныхъ мѣстъ «во оная на Вѣткѣ прославляемая мѣста, изволяюще странствованіе, оземствованія паче утѣшенія своихъ мѣстъ со отступленіемъ. И сицевыми народы пустая мѣста и звѣропаственная населяхуся, и вмѣсто древесъ людей умноженіе показася, трава и тернія растущія въ вертограды и садовія обратишася, гради вторіи показашеся населеніемъ человѣкъ, ими же населишися Косецкая, Романово, Леонтіева». 4 Всего въ самое короткое время старообрядцы населили четырнадцать большихъ слободъ.

Черезъ десять лѣтъ по основаніи Вѣтка сдѣлалась средоточіемъ всей поповщины, какъ бы ея митрополіей. Это случилось вслѣдствіе переселенія сюда изъ Керженскихъ скитовъ чернаго попа Θеодосія. Много странствовалъ на своемъ вѣку этотъ человѣкъ. При началѣ церковнаго раздора ушелъ онъ изъ Рыльскаго монастыря на Донецъ, но былъ пойманъ, судимъ и по лишеніи сана заточенъ въ Кириловомъ Бѣлозерскомъ монастырѣ. Здѣсь сидѣлъ Θеодосій семь лѣтъ и обратился къ церкви, но когда его заставили читать синодикъ и дали ему нѣкоторую свободу, онъ бѣжалъ въ Поморье, а оттуда въ Керженскіе лѣса, гдѣ вмѣстѣ съ пошехонскимъ дворяниномъ, Θедоромъ Яковлевичемъ Токмачевымъ, поселился сначала на Белмашѣ, а потомъ

<sup>1</sup> Тамъ же.

въ скиту Смольяны <sup>4</sup>, который былъ тогда центромъ всего Керженца и Чернораменья. Прежде жилъ тутъ Діонисій Шуйскій, у котораго былъ довольный запасъ мура и Св. даровъ, освященныхъ еще при патріархъ Іосифъ. Это возвысило Діонисія на степень главы старообрядчества, а жительство его, Керженецъ, едълало какъ бы митрополіей

<sup>1</sup> Этотъ скитъ былъ основанъ Сергіемъ Салтыковымъ, Боремонъ Потемкинымъ и другими Смольянами, пришедшими изъ Бизюкова монастыря на Керженецъ около 1656 г. Это мъсто недалеко отъ деревни Ларіонова, что близь города Семенова. За Шарпанскимъ скитомъ, уничтоженнымъ въ 1853 году, въ густомъ лъсу, по болоту, есть тропинка. На ней мъстами уцълъли полусгнившія сосновыя и еловыя кладки. Коннаго взду, кажется, тутъ никогда и не бывало. Тропинка приводитъ пѣшехода до признаковъ стараго скита, уже поросшихъ матерымъ лѣсомъ. Замѣтны погребныя ямы, слѣды огородныхъ грядъ и кладбища. На кладбищъ двънадцать могилъ, на могилахъ двънадцать камней. Туть похоронены Діонисій Шуйскій, бывшій нівкогда главою поповщины, и другіе одиннадцать поповъ. Урочище это называется Смольяны или Смольяные. Предание говоритъ, что тутъ былъ большой скитъ, раззоренный еще прежде Питирима, въ котором в жили царскіе бояре, не захотъвшіе принять Никоновыхъ нововведеній. Это «Старый Керженець», первый раскольническій скитъ, основанный еще въ 1656 году. Белмашъ, ръчка впадающая въ Керженецъ (въ Макарьевскомъ увзде Костромской губерніи, на самой почти границѣ съ Нижегородскою). Здъсь, на устьъ Белмаша, въ XVII столътіи, старообрядцы устроили скить, уничтоженный Питиримомъ, который по указу Петра въ 1708 году устроилъ тутъ Троицкій Белмашскій женскій монастырь, досель существующій.

Ч. І.

5

всвхъ последователей поповщины. Не имъя ни антииинсовъ, ни одиконовъ, ни Діонисій, ни другіе попы, уклонившився въ расколъ, не могли служить интургій, и тоть, у кого было болѣе старыхъ запасныхъ даровъ, дълался самымъ вліятельнымъ чоловекомъ. За дарами прітажали на Керженецъ издалека и повсюду распространялась слава Діонисія и Керженца, въ то время еще не раздълившагося на секты. Өеодосій около 1690 года сдълался преемникомъ Діонисія и вмъстъ съ Токмачевымъ правсъмъ Керженцомъ: собиралъ соборы, рас-BHIL пространялъ и поддерживалъ расколъ и этимъ обратилъ на себя зоркое внимание правительства. Начались розыски. Токмачевъ былъ арестованъ, его судили и сожгли, а другъ и собесъдникъ его, Өеодосій, успълъ бъжать въ Калугу. Смольяные были раззорены до тла. Это было въ 1694 году. Өеодосій не имъя при себъ ни мура, ни запасныхъ даровъ, которые, при скоромъ бъгствъ, оставилъ въ Смольяныхъ, чувствовалъ, что онъ лишился вліянія на старообрядцевъ, что слава его, какъ главы раскола, миновала. Въ Калугъ представился однако ему счастливый и совершенно неожиданный случай поправить дъла. Выше сказано было, что старообрядцы въ то время нигдъ не служили объдни, и что у нихъ повсюду чувствовался крайній недостатокъ въ святыхъ дарахъ. Въ Калугъ стояла

• Запасные дары мъшали съ мукой и испеченные изъ этой муки хлъбы принимали, какъ таинство; тъсто съ крупицами святыхъ даровъ намазывали на полотно и лоскут-

одна ветхая церковь Покрова Богородицы. Много лёть уже не отправлялось въ ней, за ветхостію. церковной службы; но церковь не была нарушена: въ ней быль и престоль и антиминсь, освященные еще при патріархѣ Іосифѣ, и иконостасъ временъ Ивана Грознаго. Старикъ Өеодосій, уже болѣе полувъка не служившій объдни, изыскаль случай, ночью, въ великій четвертокъ 1695 года, совершить въ этой запустълой церкви литургію и освятить запасные дары. Все сдълано было сообразно требованіямъ самыхъстрогихъ ревнителей стараго обряда. Въ до-Никоновской церкви, на до-Никоновскомъ антиминсъ, до-Никоновскаго рукоположенія священникъ совершилъ литургію по старому Служебнику. Святость даровъ, освященныхъ Θеодосіемъ, была для встать несомнтина; даже самые безпоповцы просили у него совершенныхъ имъ даровъ. Өеодосій разослаль частицы ихъ по всёмъ сторонамъ, гдъ жили старообрядцы и его падавшая было слава возникла въ новомъ, большемъ прежняго, блескъ. Осталось неизвъстнымъ, какимъ образомъ Өеодосій получиль доступь въ калужскую церковь, но полагать надобно, что тутъ дъйствовали деньги, ибо вскоръ послъ того Өеодосій сдълался владътелемъ Іоанновскаго иконостаса, сто лътъ слишкомъ находившагося въ калужской церкви, въ которой удалось ему отслужить объдню, доставившую ему столько славы и вліянія. Въ русскихъ предблахъ съ та-

ками его пріобщались. См. Андрея Іоаннова Журавлева: Историческое изељстів о раскольникаль, стр. 279.

5\*

кими пріобрътеніями Өеодосію оставаться было небезопасно; розыски его не кончились. За литовскимъ рубежомъ было не въ примъръ надежнъе и безопаснѣе. На Вѣтку усердно звали его тамошніе старообрядцы, свъдавъ какимъ сокровищемъ онъ обладаетъ. Вътковскіе отцы послали искуснаго старца Нифонта и другихъ въ Калугу, съ просительными письмами въ Өеодосію, приглашая его въ себѣ на жительство. Θеодосій согласился, и въ 1695 году перешелъ литовскій рубежъ и явился на Въткъ, «вси же радостными привътствы возблагодариша приходъ его къ нимъ, и вси радостное торжество о немъ сотворяюще, всяко мъсто и всякъ домъ радостное возглашающе, ликующе, купно и веселящеся на вступление того, вси, увядшие печалію весело хождаху.» <sup>4</sup>

Посмотрѣлъ Θеодосій: видитъ вѣтковская моденная мала, не можетъ вмѣщать всѣхъ богомольцевъ, ибо съ каждымъ днемъ населеніе тамошнихъ слободъ увеличивалось бѣгавшими за границу старообрядцами. И велѣлъ ее распространять. Обрадованные Вѣтковцы живо схватились за топоры и въ нѣсколько дней срубили изъ дубоваго лѣса большую церковь. Θеодосій поставилъ въ ней калужскій иконостасъ и вмѣстѣ съ двумя попами: роднымъ братомъ своимъ, Александромъ, и пріѣхавшимъ изъ Москвы Григорьемъ, освятилъ церковь во имя Покрова Богородицы, на антиминсѣ, который былъ на Вѣткѣ

<sup>&#</sup>x27; Иванъ Алексъевъ: Исторія о бълствующемь священство, стр. 62.

еще до водворенія въ ней Өеодосія. Предшественнику его, вътковскому попу Іоасафу, привезла этотъ старинный антиминсъ, по всей въроятности выкраденный изъ какой-нибудь православной церкви, старица изъ города Бълева, по имени Меланія. Это была первая раскольническая церковь, и литургія, совершенная тремя попами въ день освященія вътковской церкви, была первая раскольничья объдня.

Вътка съ церковью и объднями стала быстро возвышаться; толпы за толпами приходили на берега Сожи. Русскіе старообрядцы вскорѣ населили здѣсь четырнадцать большихъ слободъ. Въ нихъ было до сорока тысячъ жителей. Явились монастыри, мужскіе и женскіе. Міряне занималисьторговлей и управлялись выборными людьми. Өеодосій сдълался главою всей поповщины, онъ разсылалъ благословение и святые дары по встять общинамъ, принималъ бъглыхъ отъ господствующей церкви поповъ и разсылалъ ихъ по разнымъ мъстамъ. Нигдъ не могли принять попа безъ благословенія настоятеля вѣтковской Покровской церкви. Самый Керженецъ преклонился передъ Вѣткой: туда, въ это бывшее дотолѣ средоточіе всей поповщины, Өеодосій посылаль грамоты, какъ власть имъющій Не доставало мура: старое Іосифовское старообрядцы разбавляли деревяннымъ масломъ. Черезъ полвъка и разбавленнаго такимъ образомъ было очень мало. Өеодосій сварилъ и муро.

Во время вторженія Карла XII и измѣны гетмана Мазепы раскольники вѣтковскіе, а также и оставшіеся въ Стародубьѣ, сами собрались и стали

противъ враговъ русской земли. Они оказали услугу Петру 1, отбивая у Шведовъ обозы, нападая на малые отряды, однимъ словомъ, веля въ это время партизанскую войну. Нъсколько сотъ Шведовъ было убито старообрядцами, а захваченныхъ плънниковъ жители Стародубскихъ слободъ представиля лично Петру. Государь былъ доволенъ такимъ доказательствомъ ихъ върности, простилъ бъглецовъ и утвердилъ за ними тъ земли Стародубья, на которыхъ они поселились. Вътковцевъ не велблъ трогать. Это обстоятельство много способствовало къ возвеличению тамошнихъ раскольническихъ общинъ. Стародубскія слободы, запуствешія было за двадцать передъ тъмъ лътъ, вновь заселились больше прежняго. Чрезъ нъсколько лътъ онъ были сильны и вліятельны не менъе самой Вътки.

Гоненія были только въ Москвѣ, на Керженцѣ<sup>\*</sup>и по Волгѣ. Петра вооружили противъ тамошнихъ старообрядцевъ распространяемые ими по народу толки о томъ, что Петръ Нѣмецъ, Шведъ, подметный царь, антихристъ, что не повиноваться ему, «братися съ нимъ, яко со врагомъ Господнимъ, яко съ антихристомъ», самъ Богъ повелѣваетъ. Мы уже говорили, что въ 1669 году, ошибшіеся въ разчисленіяхъ о нончинѣ міра, раскольники высчитали, что антихристъ придетъ въ 1669 году, а кончина міра послѣдуетъ въ 1702 году. Въ 34 году по Р. Х. распятъ былъ Спаситель, говорили они, и тогда же связанъ Сатана на тысячу лѣтъ, то-есть до 1034 года, когда отпала римская церковь отъ пра-

вославія. Съ этого вромени до явленія антихриста долженствовало исполниться число лётъ, равное апокалипсическому числу въ имени антихриста, тоесть 666. Итакъ онъ дояженъ явиться въ 1699 или 1700 году, а черезъ два съ половиной года, тоесть въ 1701 или 1702 году должно носледовать свътопреставленіе. Когда исполнились эти года, Петръ I воротился изъ-за границы, обритый, въ нъмецкомъ платьъ, и сталъ передълывать Русь на «нъмецкій манеръ». Свъдали старообрядцы, что, возвратясь въ Москву, онъ, не заъзжая ни въ Кремдь къ тамошнимъ чудотворцамъ, ни къ Иверской Божіей Матери, прямо протхаль на Кокуй, въ Нъмецкую слободу, въ домъ виноторговца Монса, гдъ съ его дочерью и Лефортомъ прокутилъ цълую ночь<sup>4</sup>. На другой день по прітздъ, когда представлялись къ нему бояре, онъ обрилъ ихъ, кромъ только двухъ, и затъмъ велълъ всъхъ русскихъ людей бороды лишать и всъмъ нъмецкое платье надъвать. Черезъ пять дней, въ день новаго года (1-го сентября), вопреки древнему, свято чтимому обычаю, Петръ не явился на кремлевской площади въ царскомъ облачении, и не принялъ, по древнему обыкновенію, благословенія патріарха и поздравленія отъ бояръ и отъ народа, и самъ не «здравствовалъ народъ» съ новолѣтіемъ. За то въ этотъ самый день былъ на пиру у Шеина, много пилъ и велълъ

<sup>1</sup> Устряловъ. Исторія царствованія Петра Великаю. III.—621. Донесеніе Гваріента императору Леопольду отъ 12 сентября 1668 года. шутамъ ръзать послъднія боярскія бороды. Черезъ недълю по прітадъ, былъ пиръ у Лефорта: на пиру бритый царь, бритые бояре, и Нѣмцы съ женами и дочерьми сильно выпили. Музыка гремъла; царь плясаль съ Нъмками. Черезъ двънадцать дней по прівздь, не допустивъ парицу на глаза, постригъ ее и заточнаъ въ Суздальский монастырь. Отправивъ такіе пиры, принялся Петръ за кровавый пиръ за стрѣльцовъ: черезъ три недѣли по возвращении его изъ чужихъ краевъ начался стрълецкій розыскъ. Стъны Кремля были утыканы стрълецкими годовами и самъ царь въ Преображенскомъ рубилъ головы стръльцамъ. Петръ публично ълъ скоромное по постамъ. Измѣнилъ исчисленіе, перенесъ новый годъ съ сентября на январь. Соблазнились и смутились русскіе люди больше, чти сто лътъ передъ тъмъ смущались они во дни Гришки Отрепьева. «Да впрямь царь ли онъ? Не по-царски поступаетъ. Не новый ли это у насъ Гришка Растрига объявился»? заговорили въ народъ. И пошли толки: «благочестивый царь Петръ Алексъевичъ поъхалъ въ Стеклянное государство и тамъ пропаль безъ въсти». Исключительно русское воззрѣніе! Стали спрашивать: «а кто же теперь на Москвъ царство держитъ»? Отвъчали: «сказываютъ, что нъкій Жидовинъ отъ колѣна Данова<sup>2</sup>. Какъ скоро-де онъ на-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Русскіе Стокгольмъ называли «Стекольно»; оттуда и Стеклянное царство.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> По сказаніямъ, антихристъ будетъ Еврей изъ колѣна Данова и явится на Сѣверѣ.

тхаль на Москву и все сталь творить по-жидовски: у патріарха благословенія не приняль, въ домъ Пресвятыя Богородицы честнаго и славнаго ея Успенія, на поклоненіе ризъ Господней, пречестной Владимірской иконъ Богородицы, писанной Лукой евангелистомъ, и къ цъльбоноснымъ мощамъ московскихъ чудотворцовъ не пошелъ, потому что зналъ: сила Господня не допуститъ его, окаяннаго, до святаго мъста. Къ Архангелу не ходилъ, гробамъ прежнихъ благочестивыхъ царей не поклонился, для того что они ему чужи и весьма ненавистны. Въ кремлевские чертоги не вошелъ, глумяся надъ ними и сожечь ихъ замышляя... Никого изъ царскаго рода, ни царицы, ни царевича, ни царевенъ не видалъ, боясь что они обличатъ его, скажутъ ему, окаянному: «ты не нашъ, ты не царь, а Жидъ проклятый». Для того царицу и царевенъ постригъ, а маленькаго царевича, сына благочестиваго царя Петра Алексъевича, коему бы достояло теперь пріяти великій скифетръ московскаго государства и всея Россіи, Нъмцамъ отдалъ, а потомъ убилъ. Народу въ день новолътія не показался, чая себѣ обличенія, якоже и Гришкѣ Растригѣ обличение народное было, и во всемъ по-растригинному поступаетъ: святыхъ постовъ не содержитъ, въ церковь не ходитъ, въ банъ каждую субботу не бываетъ, живетъ блудно, съ погаными Нѣмцами заедино, и нынъ на Московскомъ государствъ Нъмецъ сталъ великъ человъкъ. Самый ледащій Нѣмецъ теперь выше боярина и самого патріарха. Да онъ же, Жидовинъ, съ блудницами Нъм-

ками всенародно пляшеть... Бояръ перебрилъ и въ нъмецкіе кафтаны обрядиль и встхъ русскихъ людей вельль бороды лишать и всемь немецкіе кафтаны носить. Пьетъ вино не во славу Божію, а нъкако нелъпо и безобразно, яко кабацкіе пропойцы, безобразно во пьянствѣ валяяся, и глумяся во пьянствѣ; своихъ же пьяницъ, оваго святѣйшимъ патріархомъ нарицаєть; овыхъ же митрополитами, и архіепископы и епископы, себъ же протодіакономъ, горло веліе имъяй и срамоты со священными глаголы смъшивая, велегласно вопія на потъху своимъ нъмецкимъ людямъ, паче же на поруганіе святыни. Самъ табакъ пьетъ и другихъ пить cie треклятое зеліе повелъваетъ, а при благочестивыхъ царъхъ тъмъ, кто табакъ пьетъ, носы ръзали. Патріаршій чинъ упраздни, и митрополитовъ такожде упраздняя. У Бога восемь лътъ укралъ', чая да не явится въ людѣхъ прореченное о немъ тайновидцомъ Іоанномъ Богословомъ исчисление временъ,да не явится антихристомъ въ міръ пришедшимъ, еже и бысть. Страдничества же того Жидовина, и всякихъ дѣлъ его нечестивыхъ всѣхъ по ряду не возможно опасати, аще бы вся богопротивныя дё-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Въ свято чтимыхъ раскольниками старопечатныхъ книгахъ говорилось, что отъ сотв. міра до Р. Х. не 5508 а равно 5500 лътъ. Когда Петръ замѣнилъ старинное лътосчисленіе отъ сотворенія міра общепринятымъ въ Европѣ счисленіемъ отъ Р. Х. и при этомъ 7.208 годъ стали считать не 1708, а 1700, отъ этого и пошелъ толкъ о томъ, что Петръ I у Бога восемь лътъ укралъ. Этотъ толкъ внесенъ во многія раскольническія сочиненія.

ла сего Жидовина описати, мню со евангелистоть Іоанномъ, міру цёлому не вмёстити пишемыхъ книгъ. Оле! раззоренія благочестія, оле! попранія святыни Господней, оле же запустёнія на мёстё святѣ, прореченнаго Даніиломъ пророкомъ <sup>4</sup>».

<sup>1</sup> Сказаніе вкратит о послъднихъ пубительныхъ временахь крайняю антихриста — въ сборникъ XVIII ст., въ которомъ помъщены и другія раскольническія сочиненія. Изъ дѣлъ Преображенскаго приказа видно, что на Керженцѣ и между кержаками, переселившимися въ Пермскую губернію и Сибирь были такія рѣчи: «Петръ Шведъ обмѣнный, потому догадывайся, дѣлаетъ Богу противно: противъ солнца крестятъ и сватьбы вѣнчаютъ, и образа пишутъ съ шведскихъ персонъ, и посту не мо. жетъ воздержать, и платье возлюбилъ шведское, и со Шведами пьетъ и ъстъ, и изъ ихъ кородевства не выходить, а паче того догадывайся, что онь извель русскую царицу, и отъ себя сослалъ въ ссылку въ монастырь, чтобъ съ ней царевичевъ не было, и царевича Алексъя Петровича извелъ: своими руками убилъ для того чтобъ ему, царевичу, не царствовать, и взялъ за себя Шведку, царицу Екатерину Алекстевну, и та царица дътей не родитъ, и онъ (Петръ I) сдълалъ указъ, чтобы за предбудущаго государя крестъ цъловать-и то крестъ цълуетъ за Шведа; одноконечно станетъ царствовать Шведъ, родственникъ царицы Екатерины Алексеевны или братъ; и великій князь Петръ Алексъевичъ (Петръ II) родился отъ Шведки-мёрою въ аршинъ съ четвертью, съ зубами-не простъ человъкъ: онъ антихристъ... а онъ (Петръ I) съ царицею Екатериною Алексъевною сжился прежде вънца»... (Г. В. Есиповъ Раскольничьи дъла XVHI стольтія, II, 41, 46, 47.) Когда царствовала Елисавета Петровна, при которой раскольниковъ преслъдовали, они говорили, что она не прямая царица... а что настоящій законный

Подъ вліяніемъ подобныхъ толковъ образовалось въ раскольникахъ убъжденіе, что антихристъ, ожидаемый ими въ 1699 году, ни кто другой, какъ Петръ I. Явились грамотъи, прилежно занявшіеся составленіемъ выписокъ объ антихристъ изъ разныхъ церковныхъ книгъ, съ примѣненіями ихъ къ личности Петра I. Тотчасъ по возвращеніи его изъза границы такими выписками, между прочими, занялся перепищикъ книгъ, Григорій Талицкій<sup>4</sup>.

царь есть — Иванъ Антоновичъ, отрасль благочестиваго царя Ивана Алексъевича, за котораго стръльцы стояли и головы свои за него сложили, по той причинъ, что царь Иванъ Алексъевичъ будто бы былъ старообрядецъ. За такія разглашенія трое керженскихъ келейныхъ жителей въ 1741 году биты кнутомъ съ вырваніемъ ноздрей и сосланы въ Нерчинскъ на горные заводы.

<sup>1</sup> Выписка изъ дѣла о Григоріи Талицкомъ, представленная въ 1750 году императрицѣ Елисаветѣ Петровнѣ, напе-Чатана Г. В. Есиповымъ (Раскольническія дила XVIII стольтія, І, 59,-86). Его пытали на Красной площади передъ народомъ. Желябужскій говорить: «въ томъ же году (1701) мученъ разными пытками на Красной площади въдомый воръ Гришка Талицкой въ великомъ государственномъ дѣль, и сожженъ; и многіе всякихъ чиновъ люди и отъ приходовъ изъ монастырей дьячки ловлены и пытаны; и розыски были великіе». (Сахарова: Записки русскиха людей. Записки Желябужскаго, стр. 86.) Епископъ Игнатій Тамбовскій за сношенія съ Талицкимъ, по лишеніи сана, сосланъ въ Соловки; епархія тамбовская уничтожена; три попа, одинъ пономарь и одинъ иконникъ казнены витьстъ съ Талицкимъ; девять человъкъ бито кнутомъ и сослано въ Сибирь; жену Талицкаго, двухъ попадей и жену иконника сослали въ Сибирь. Талицкій намъревался свое сочиненіе выпустить въ видъ прокламаціи и для того иконникъ

Писанія его одобрялись не только свяніенниками, но даже однимъ архіереемъ — тамбовскимъ Игнатіемъ. Подражателей Талицкому было много: не мало было ихъ и на Керженцѣ, и по Волгѣ. Фанатики гибли на кострахъ и плахахъ, умирали съ радостью, утѣшая себя мыслію, что гибнуть отъ руки самого антихриста и потому несомнѣнно будутъ удостоены царства небеснаго. По мѣстамъ являлись люди, называвшіе себя кто Енохомъ, кто Иліей пророкомъ, пришедшими для обличенія антихриста. Въ 1701 году опять явились «гробополагатели» и, лежа въ саванахъ, опять отпѣвали себя, опять тоскливо пѣли:

> Древянъ гробъ, сосновый, Ради мене строенъ. Въ немъ буду лежати, Трубна гласа ждати....

вырѣзывалъ его на деревѣ. Кажется, Григорій Талицкій быль родомь изъ Талицъ, отчего и прозывался Талицкимъ. Талицы Большія и Талицы Малыя дв' смежныя, составляющія одну населенную містность деревни, Макарьевскаго утзда Костромской губерніи, на границт Семеновскаго утзда Нижегородской губерніи, близь ръки Узолы и извъстнаго по своей торговлѣ удѣльнаго села Ковернина. Население Талицъ сплошь раскольническое. Верстахъ въ пятнадцати отъ Талицъ начинались керженские и чернораменскіе скиты. Раскольники въ Талицахъ самые заворенълые. Въ окрестностяхъ жители, желая сказать о комънибудь, что онъ упорный раскольникъ, говорятъ: «да онъ, что твой Талицкой». Мысль, что Петръ І-антихристь до сихъ поръ держится въ Талицахъ, и сохранилось преданіе, что кого-то изъ ихъ деревни антихристъ-Петръ мучиль: на Москвѣ живьемъ жегъ.

По городамъ толковали и Талицкій писалъ, какъ Петръ пойдетъ на войну, начинавшуюся тогда со Шведами, то бы разосланнымъ стръльцамъ собраться въ Москву и посадить царевича Алексъя Петровича на царство, а если и онъ въ жидовство пошелъ и Нъмцемъ во всемъ учинился, то выбрать царя православнаго. Указывали даже на кандидата въ цари, на престарълаго и богатаго князя Михаила Алегуковича Черкасскаго, которому и Петръ не посмѣлъ обрить бороды. Петръ приказалъ Стефану Яворскому написать книгу «О знаменіяхь пришествія антихристова», чтобы народъ, читая ее, не върилъ раскольническимъ разглашеніямъ, а раскольниковъ объявилъ «лютыми непріятедми. государству и государю непрестанно зло мыслящими.» Особенное внимание обратилъ онъ на Керженские лъса, которые Св. Дмитрій Ростовскій назвалъ Брынскими. 4 Тамъ было 77 скитовъ И ВЪ НИХЪ болте семи сотъ монаховъ И слишкомъ 1800 монахинь, деревенскій же народъ поголовно былъ въ расколъ. Тамъ писались выписки и слагались розказни о Петрѣ-антихристѣ; тамъ бывали раскольническіе соборы; тамъ принимались бъглые отъ церкви попы и разсылались по Россіи.

Въ 1706 году жившій самъ прежде въ кельяхъ на Керженцѣ и находившійся долгое время въ рас-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Дѣйствительно — Рымские. Такъ называются сопредъльные съ Керженскими лѣса въ Макарьевскомъ Уѣздѣ Костромской Губернии по селеніямъ Большія и Малыя Рымы, на рѣкѣ Черный Лухъ, впадающей въ Унжу.

коль, игуменъ Переславскаго Никольскаго монастыря, Питиримъ, посланъ былъ раздраженнымъ Петромъ на Керженецъ для истребленія раскола. Этотъ Питиримъ своими «равноапостольскими»<sup>4</sup>, по выражению Петра, подвигами почти въ конецъ раззориль скиты керженские и чернораменские. Изъ раззоренныхъ имъ скитовъ старообрядцы бросились за рубежъ, на Вѣтку. Питиримъ и до Вѣтки сталъ добираться. Ровно за двадцать лътъ до «вътковской выгонки», въ 1715 году, предлагалъ онъ Петру раззорить раскольничьи селенія за рубежомъ, а особенно церковь на Въткъ, говоря что «велія будетъ въ томъ польза, понеже бъжать будетъ некуда.»<sup>2</sup> На раззореніе Вѣтки, находившейся въ чужихъ владъніяхъ, Петръ, какъ видно, не ръшился, хоть во время розысковъ надъ несчастнымъ царевичемъ Алексъемъ Петровичемъ и посылалъ зачъмъ-то на Вътку рекомендованнаго ему Питиримомъ Юрьевца Поволжскаго Успенскаго монастыря монаха Авраамія <sup>3</sup>. Результаты Аврааміевой

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Собственноручная резолюція Петра I на денесеніи отъ Питирима 8 марта 1715 года: находится вмѣстѣ съ другими письмами Петра къ Питириму въ Нижегородской духовной консисторіи.

<sup>- &</sup>lt;sup>2</sup> Г. В. Есипова Раскольничьи дила XVIII столития, II, 220.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Въ Нижегородской духовной консисторіи въ книгу: Переписка Петра I съ Питиримомъ переплетены: а) пасъ, данный Авраамію 10 марта 1718 года въ Москвѣ за собственноручнымъ подписомъ Петра (во время розыска о царевичѣ никому не давалось паспортовъ и подорожныхъ иначе какъ съ личнаго дозволенія царя и за его подписомъ), и б) подорожная на двѣ лошади, данная Авраамію

поъздки остались намъ неизвъстны. Вътка между тъмъ благоденствовала. Паденіе Керженца, ослабленнаго Өеодосіевою церковью, внутренними раздорами и безпощадными пресявдованіями Питирима, придало еще болъе блеску и значенія Въткъ. У нея не стало соперника. Въ безопасности своей тамошніе жители были вполнъ увърены. Они платили хорошій чиншъ пану Халецкому, и Халецкій стоялъ за нихъ горою. «У Петра рука долга, а сюда не хватитъ,» говорили самодовольные Вътковцы. «И наста (на Въткъ) тихое житіе и лъта изобильна».<sup>1</sup>

Вътковцы не довольствовались такимъ, сравнительно съ остававшимися въ Россіи ихъ одновърцами, счастливымъ положеніемъ. Они хотъли большаго блеска, большел славы въ средъ старообрядцевъ бо́льшаго вліянія на нихъ своей Вътки. Они хотъли сдълать ее дъйствительною митрополіей всъхъ ревнителей стараго обряда, гдъ бы они ни жили-

Мысль, что только та церковь истинна, въ которой сохраняются всё три чина духовной iepapхіи, мысль, что должно имёть самостоятельную церковь со святителями, а не «обкрадывать церковь великороссійскую», занимала почти всёхъ вліятельныхъ людей на Вёткё. Отчасти побуждала Вётков-

12 марта 1718 за подписомъ графа Ивана Мусина.-Пушкина. Въ этой подорожной сказано: «отъ Москвы до Калуги, и до Брянска, и до Стародуба, и до польскаго рубежа... Отпущенъ онъ по Его Великаго Государя имянному указу, по желанию его, въ Польшу.»

' Іона Курносый.

цевъ искать архіерея и увеличивающаяся подлѣ нихъ съ каждымъ годомъ сила Стародубья.

Съ 1715 года началось у старообрядцевъ дъятельное искание архиерея. Дъло, какъ сейчасъ сказано, было начато за рубежомъ. Въ Россіи не всъ старообрядцы поповщинскаго толка были согласны на исканіе архіерейства, Въ Стародубьъ нашлось много діаконовцевъ, сочувствовавшихъ вѣтковскому предпріятію, а также въ общинахъ Московской, Тверской, Новоторжской, Ржевской, но Керженецъ еще не павшій въ то время отъ руки Питирима, и старообрядцы, ушедшіе съ Керженца на Демидовскіе уральскіе заводы<sup>4</sup>, а также жившіе въ Казани и по Волгъ были несогласны на пріемъ архіерея. Не знаемъ, какъ была принята эта мысль на Дону, гдъ все казачество находилось въ расколъ. Такимъ образомъ, на востокъ, вдали отъ зарубежной церкви, оказалось среди отарообрядцевъ несогласіе на исканіе епископа, но чѣмъ ближе жили старообрядцы къ литовскому рубежу, тѣмъ болѣе замѣчалось сочувствія къ этому предпріятію. Впрочемъ и здъсь многіе блазнились, говоря: «какъ же мы отъ обливанцевъ епископа примемъ? Не будетъ ли сія послѣдняя вещь горше первыя? Не будетъ ли та-

6

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Демидовъ, получивъ отъ Петра I земли на Уралѣ сзывалъ туда посельниковъ изъ другихъ мѣстъ. Съ Керженца много пришло туда раскольниковъ. Оттого въ Пермской губерніи и до сихъ поръ всѣхъ раскольниковъ зовутъ кержаками, даже слова «содержать расколъ», «раскольничать» замѣняютъ словомъ «кержачить».

кое дѣло еретичествомъ, паче самаго никоніанства?» Вътковскіе старшины, предвидя, какія огромныя выгоды будетъ получать ихъ слобода, если въ ней поселится старообрядческій епископъ, сколько денегъ перевезется на Вътку изъ разныхъ концовъ Россіи, сначала и думать не хотѣли объ обливанствѣ, опасенія строгихъ ревнителей называя блажью. Къ тому же, живя въ Бълоруссіи и видя, что тамошніе православные священники не поливають, а погружаютъ въ три погруженія, не очень то идовъряли они тому, что у Грековъ содержится обливательное крещеніе. Тъмъ не менъе ръшились искать архіерейства, не у Грековъ. а въ Яссахъ, у молдовлахійскаго митрополита: онъ былъ поближе, и притомъ поселившіяся въ Бессарабіи и Молдовлахіи русскіе выходцы, старообрядцы, съ клятвою увъряли, что въ тамошнихъ мъстахъ у православныхъ о поливательномъ крещеніи и слуху нѣтъ, а водится оно только у подвластныхъ римскому костелу уніатовъ.

По предварительному соглашенію съ Вѣткой, жившіе въ Молдавіи старообрядцы вошли въ сношеніе съ тамошнимъ митрополитомъ Антоніемъ, обѣщавъ ему за поставленіе епископа построить для него въ Яссахъ каменную церковь. Они «удобоприступна себѣ ясскаго митрополита Антонія обрѣтоша», говоритъ Иванъ Алексѣевъ въ своей Исторіи о бластсующемъ священствъ, къ нему же тамо живущіе старовѣрцы свободный входъ въ разговоръ имуще, чрезъ многа, тѣмъ и дерзновенно просиша его, да посвятитъ имъ отъ нихъ человѣка во епископа. Онъ же на се соизволи и повелѣ подати доношеніе, кое поданное явѣ сотворено бысть господарю и совѣтникомъ его » Господарь-фанаріотъ былъ не прочь: и онъ, и Антоній едва лихорошо знали, что такое русскій расколъ и въ чемъ состоитъ раздѣленіе русской церкви. «И вси радостно соизволяху на то», прибавляетъ Иванъ Алексѣевъ. Это было въ 1730 году.

Молдавскіе раскольники не замедлили сообщить своимъ вътковскимъ одновърцамъ объ успъхъ дъла. Немедленно черный попъ Власій, игуменъ Вътковскаго монастыря, собралъ соборъ изъ духовныхъ и мірскихъ; на соборѣ были и выборные изъ стародубскихъ слободъ діаконовскаго толка. Избрали кандидата и вмъстъ съ выборными людьми, какъ вътковскими, такъ и стародубскими, въ 1731 году отправили его въ Яссы. Здъсь явились они и господарю Михаилу 'и митрополиту Антонію, тому и другому, поднесли грамоты отъ Власія и отъ всего собора. Дёло совсёмъ было уладилось, но, на бёду старообрядцевъ, нежданно-негаданно прітхалъ въ Яссы константинопольскій патріархъ, въ зависимости котораго были и молдавская митрополія, и Западная Русь, гдъ находилась Вътка. Антоній доложилъ патріарху объ искательствѣ старообрядцевъ. Патріархъ пожелалъ видъться съ ними и лично переговорить. Старообрядцы представились патріарху;

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Съ 1716 по 1727 годъ былъ господаремъ Михаилъ Раковица I, а съ 1727 по 1733 Григорій. Гика, оба фанаріоты. Очевидно, старообрядческіе писатели путаются въ хронологіи. Въроятно, ихъ попытки были ранъе 1727 года.

подали и ему прошеніе. Фанаріотъ обошелся съ ними ласково, привѣтливо, ибо люди они были богатые, митрополиту дорогую каменную церковь вызывались построить. Много говорить съ старообрядцами патріархъ не могъ: онъ не зналъ по-русски, они по-гречески, однакожь передалъ имъ черезъ переводчика, что объ ихъ дълъ онъ, по возвращенія въ Царьградъ, посовътуется съ другими вселенскими патріархами и пришлеть отвѣть въ Яссы. Черезъ нъсколько времени объщанный отвътъ дъйствительно былъ полученъ Антоніемъ. Это были двънадцать пунктовъ, принятіе которыхъ кандидатомъ во епископа патріархи вселенскіе поставляли непремѣннымъ условіемъ. Тутъ произошелъ совершенно неожиданный для старообрядцевъ оборотъ дъла, такъ хорошо было пошедшаго. Вътковцы съ стародубскими діаконовцами хотя и заодно прітхали и объ одномъ хлопотали, однакоже, не имѣя между собою общенія «ни въ ястія, ни въ питія, а тёмъ паче въ ръчей согласования», дъйствовали каждая сторона особо. Когда въ Яссахъ получены были патріаршіе пункты, написанные, разумъется, по-гречески, Вътковцы, отдъльно отъ Стародублянъ, пришли къ митрополиту. Онъ показалъ имъ пункты. Въттовцы просили перевода ихъ на русскій языкъ, и Антоній исполнилъ ихъ просьбу. Получивъ переводъ, Вътковцы не сказали о томъ Стародублянамъ. Эти, въ свою очередь, пошли къ митрополиту узнать нътъ ли какого отвъта изъ Царьграда. Антоній усумнился, но показалъ и имъ патріаршіе пункты. Когда же стародубскіе старообрядцы также попросили перевода, митрополить разсердился и «возмит шпирство накое отъ нихъ быти, яростно ихъ отсла отъ себе.» <sup>4</sup> Двѣнадцать пунктовъ или статей, о которыхъ удоминаетъ Иванъ Алексвевъ при разказъ объ этомъ происшествии, составляли именно то исповъдание въры, которое, по церковному уставу, всякій новопосвящаемый архіерей долженъ передъ хиротоніей прочитать въ слухъ всѣхъ предстоящихъ въ церкви, въ отвѣтъ на вопросъ старшаго изъ посвящающихъ: «како въруеши?»<sup>2</sup> Прочитать вътковскому кандидату символъ и правила по-своему-значило бы не получить хиротоніи; читать противное убъжденію не дозволяла совъсть и было зазорно отъ своихъ и отъ чужихъ. Вообще страннымъ представляется поступокъ митрополита, какъ о немъ разказываетъ Иванъ Алекстевъ, изъ сочиненія котораго преимущественно заимствовали мы разказъ о посольствъ старообрядцевъ въ Яссы 1731 года. Сначала соглашаются на предложение и господарь, и митрополитъ, и даже патріархъ, а потомъ вдругъ отказъ изъ-за самой пустой причины, изъ-за того что ста-рообрядцы во второй разъ попросили перевода. Скоръй можно было бы предположить, что Антоній,

<sup>4</sup> Иванъ Алексѣевъ: Исторія о бълствующемъ священствъ въ Лътоп. русск. ист. и древ. IV, смѣсъ, стр. 64. <sup>2</sup> Иванъ Алексѣевъ: Исторія о бълствующемъ священ-

<sup>4</sup> Иванъ Алексъевъ: История о окостенующеми селщекстеко стр. 64: «пункты же оные присланные 12, бяху въ таковомъ разумъ, да хотяй ставитися, исповъдание дастъ новотворные догматы хранити и въ нихъ спасение въровати и прочихъ сему научати.» узнавъ точнъе въ чемъ состоитъ расколъ, образовавшійся въ великороссійской церкви, не захотьль имъть дъла съ его послъдователями и посвящать для нихъ епископа. Но въ такомъ случаѣ, какъ же онъ посят того хотълъ было посвятить Варлаама Казанскаго, зная также, что онъ раскольникъ. Не тянуль ли онь дело нарочно подольше, чтобы получить отъ прітхавшихъ за архіерействомъ больше денегъ, и когда получилъ ихъ достаточное количество, прогналъ отъ себя старообрядцевъ, UDNдравшись къ ничтожному предлогу: Подобный поступокъ былъ совершенно въ нравахъ тогдашней румынской церкви и фанаріотовъ, которыхъ присылали туда изъ Царьграда на митрополичьи и епископскія канедры

Пока Вътковцы и Стародубцы хлопотали въ Яссахъ, у поморскихъ безпоповцевъ также возникло желаніе получить епископа изъ-за границы. И ихъ, видно, тяготила мысль, что церковь ихъ не организована сообразно каноническимъ правиламъ и остается безъ пастырей и святителей. Избравъ изъ своей среды благочестиваго и набожнаго старика Якова Сидорова, большаго начетчика и искуснаго въ догматствованіи, они снарядили его въ заграничное путешествіе и дали значительную сумму денегъ для полученія хиротоніи. По приговору ихъ, Сидоровъ долженъ былъ тать не въ Грецію и не въ Молдавію, а къ автокевальному патріарху Сербіи, независимому отъ патріарха цареградскаго. Не знаемъ объ обстоятельствахъ по**тзаки** Сидорова, но она почему-то также не увънчалась успѣхомъ.

Тогда и поповщина и безпоповщина, испытавъ, каждая въ свою очередь, по неудачъ, ръшились дъйствовать собща. Соглашеніе происходило въ Стародубьѣ. Послали на востокъ трехъ выборныхъ: одного изъ вътковской поповщины, другаго отъ стародубской дьяконовщины, третьяго отъ безпоповцевъ поморскаго согласія. Соглашеніе было истиннымъ праздникомъ для старообрядцевъ. Видя то-и-дѣло вновь возникающіе изъ-за обряда толки и разгласія, видя, что старообрядство болѣе и болбе распадается на секты, изъ которыхъ одна ненавидитъ другую, они думали, что наконецъ-то настанетъ теперь полное согласіе между всёми ревнителями стараго обряда, и «будетъ едино стадо и пастырь.» Не терпя прежде другъ друга единъ какъ еретиковъ, они вошли теперь въ общеніе, и въ умилении душевномъ пѣли за общею трацезой: «се что добро и что красно, но еже жити братіи вкупѣ.» Не понравились однако такое сближеніе и такіе замыслы безпоповцамъ ни въ Поморьѣ, ни въ Москвъ, ни на Керженцъ... Но кого, изъ которой партіи избрать человъка, который бы сдълался у всѣхъ епископомъ и первостоятелемъ церкви? Ръшение этого вопроса, каково бы оно ни было, непремѣнно перессорило бы соединившіяся секты? Отвращая это и зная притомъ уже по опыту, что трудно, даже невозможно получить за границей хиротонію для раскольника, какого бы тодка онъ ни былъ, собравшіеся на соборъ въ Стародубь рышились на то, что удалось потомкамъ ихъ лишь въ 1846 г. Они приговорили стараться склонить къ себъ какого-либо безудъльнаго епи-

скопа, какихъ на Востокъ много и теперь, много было и тогда. И такого епископа, «исправивъ», признать за святителя всъхъ старообрядцевъ. Главнымъ руководителемъ этого дёла былъ поморецъ Михаилъ Ивановичъ Витатинъ, одинъ изъ самыхъ вліятельнъйшихъ людей своего времени, пользовавшійся самымъ высокимъ уваженіемъ не только отъ единомысленныхъ съ нимъ поморцевъ, но и отъ старообрядцевъ прочихъ согласій. Это былъ одинъ изъ самыхъ ученъйшихъ людей, какіе только были въ расколѣ съ самаго начала его. Много онъ странствовалъ и по Россіи и въ чужихъ краяхъ, много видѣлъ, много зналъ и обладалъ необыкновеннымъ даромъ привлекать и искренно привязывать къ себъ людей, какихъ бы религіозныхъ убъжденій они ни были. Но и эта попытка не удалась. Долго странствовали соединенные отъ разныхъ согласій посланцы и нигдъ не успъли. Витатинъ умеръ въ 1732 году, 65 лётъ отъ роду въ галицкомъ городъ Кутахъ, въ небольшомъ раскольническомъ MOнастыръ, не задолго передъ тъмъ построенномъ на тогдашней польско-молдавской границъ. 4 Спутники его воротились безъ всякаго успѣха.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Куты или Кутъ на галицкомъ берегу рѣки Черемоша, текущаго въ Прутъ и составляющаго границу Галиции съ Буковиной, а въ XVIII ст. границу королевства Польскаго съ Молдавіей. Противъ Кута, на буковинской сторонѣ Черемоша, городъ Вишница. Это не подалеку отъ знаменитой нынѣ Бѣлой Криницы, тогда еще не существовавшей. Въ Кутахъ остались ученики Витатина, ѣздившіе съ нимъ. Вѣтковцы и Стародубцы воротились по смерти своего предводителя домой, а поморцы такъ

Вътковцы послали новое посольство, не дожидаясь результатовъ потздки Витатина. Хотълось имъ какъ можно поскорѣе обзавестись архіереемъ. Иниціатива новаго предпріятія принадлежала попу Василію Кондратьевичу Казанскому, незадолго передъ тъмъ перешедшему литовскій рубежъ. 1 Это быль чрезвычайно энергическій человѣкъ, гордый, не уживчивый, сварливый, но обладавшій большими свъдъніями въ писаніи и необыкновеннымъ даромъ убъжденія. Бъжавъ отъ великороссійской церкви, долго онъ священнодъйствовалъ у старообрядцевъ въ Казани и былъ главою поволжскаго раскола. Оттого и прозвали его Казанскимъ. Онъ не давалъ много воли мірскимъ людямъ, которые по своему богатству и вліянію на народъ давно господствовали во встхъ поповщинскихъ общинахъ и управляли дълами секты. Василій Кондратьевичъ, по ссорѣ съ «мірскими правителями», оставилъ Казань, предавъ проклятію своихъ недоброхотовъ, и

любили Витатина, что не хотѣли разстаться съ его могилой. Въ послѣдствіи съ ними видѣлся безпоповщинскій писатель Алексѣевъ, авторъ сочиненія: Тайка брака. (См. Описаніе сочиненій писанныхъ раскольниками, сочиненіе Александра Б., изданіе Д. Е. Кожанчикова, 1, 269.) Но здѣсь г. Александръ Б. смѣшалъ двухъ Ивановъ Алексѣевыхъ: автора Исторіи о бълствующемъ селщенствъ и автора Тайны брака, принявъ два разныя лица за одно. Такая же ошибка перешла въ Энциклопедическій словарь въ статью г. Аристова: «Алексѣевъ». Павелъ Любопытный въ своемъ Историческомъ словаръ Старовърческой церкеи увѣряетъ, что Витатинъ умеръ въ Палестинъ. См. Чтенія Имп. Моск. Общ. Ист. и Древ. 1863 № 1 стр. 157.

<sup>4</sup> Онъ былъ рукоположенъ Астраханскимъ архіереемъ.

ушелъ на Керженецъ. Онъ былъ еще не старый человъкъ, и на Керженцъ о немъ сомнъвались, не посвященъ ли онъ епископомъ малороссійскимъ, обливанцемъ, хотя въ дъйствительности рукоположенъ онъ былъ митрополитомъ казанскимъ, Тихономъ, уроженцемъ Нижняго Новгорода, стало-быть ни въ какомъ случат не обливанцемъ.<sup>4</sup> Разссорясь съ жителями Керженца и Чернораменья, Василій Казанскій утхалъ на Демидовскіе заводы, на Уралъ, но и тутъ, по тёснымъ, постояннымъ связямъ тамошнихъ жителей съ Керженцомъ, былъ заподозрънъ въ получении своего сана отъ архіерея-обли-Тогда проклявъ и керженскихъ, и заводванца. скихъ старообрядцевъ, поъхалъ онъ за литовскій рубежъ. На Въткъ, какъ уже замъчено, не очень върили обливанству, по крайней мъръ была тамъ сильная партія, не върившая въ обливанство Малороссіянъ и Бълоруссовъ. Василій Казанскій сошелся съ ними и очаровалъ ихъ своимъ умомъ, званіемъ Св. писанія и учительскими дарованіями. Въ то время сама Москва, въ которой еще и въ заводѣ не было Рогожскаго кладбища, когда на мѣстѣ его еще хоронили тѣла запытанныхъ въ Преображенскомъ раскольниковъ, сама Москва (то-есть московскіе старообрядцы) просила Вътку прислать въ нее священника, мужа учительнаго и истиннаго пастыря душъ человъческихъ. Вътка послала Василья. Онъ былъ въ Москвъ, ѣздилъ и по другимъ городамъ и волостямъ «дондеже наполни чпагъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> По другимъ, онъ посвященъ астраханскимъ архіереемъ, **Јаврен**тіемъ Горкой, Малороссіяниномъ.

серебромъ и златомъ». <sup>4</sup> Возвратясь на Вътку съ большими деньгами, попъ Василій Казанскій постригся въ монахи и былъ нареченъ Варлаамомъ. Возвратился онъ на Вътку въ то самое время, когда тамъ кипѣло дѣло объ исканіи архіерейства. Василій Казанскій, или теперь уже Варлаамъ, присталъ къ сторонъ нетерпъливо желавшей имъть, какъ можно скоръе, архіерея. Такъ учительно и такъ красно говорилъ онъ о необходимости имѣть епископскій чинъ, такія выказалъ при этомъ способности на соборъ вътковскомъ, что всъ, даже и не согласные до тѣхъ поръ на новое посольство въ восточныя страны, не дождавшись результатовъ поъздки Витатина, убъдились словами Варлаама. Единогласно рѣшили Вѣтковцы послать въ Яссы къ митрополиту Антонію кого-либо изъ своихъ, чтобы посвятияъ его въ епископы. Зашяа рѣчь о томъ, кого послать, кого епископомъ имѣть. «Ты, отецъ Варлаамъ, поъзжай,» заговорили всъ въ одинъ голосъ. А онъ тому и радъ: давно желалъ архіерейства.

Варлаамъ поѣхалъ въ Яссы съ своими собственными и вѣтковскими деньгами. Видно, на деньги онъ уже очень надѣялся; не хотѣлъ смирить своего нрава и передъ митрополитомъ, говорилъ съ нимъ свысока, пускался въ многоглаголаніе, желая учить его, вообще велъ себя «съ бойствомъ и велерѣчіемъ,» какъ выражается Іона Курносый. Митрополитъ принялъ однако прошеніе Варлаама, принялъ и «подарунки,» то-есть подарки, конечно

' Іона Курносый.

не дешевые, былъ привътливъ и любезенъ съ грубымъ, высокомърнымъ, но щедрымъ и богатымъ просителемъ, и сказалъ ему: «Будь готовъ къ посвященію.» Варлаамъ сталъ готовиться. Осуществлялось давнишнее, усердное желаніе старообрядцевъ, исполнялось горячее желаніе властолюбиваго Варлаама. День хиротоніи былъ назначенъ. Наканунъ призываетъ его митрополитъ и бесъдуетъ съ нимъ наединъ.

— Знаю, что ты изъ раскольниковъ, говоритъ Антоній. — Но когда я посвящу тебя во епископы, какъ ты будешь меня разумъть? Благочестивъ я, или нътъ?

Варлаамъ помолчалъ и уклончиво отвѣчалъ митрополиту:

--- Твое благочестіе съ тобой пребудетъ, а я въ чемъ стою, то со мной.

Антоній понялъ въ чемъ дѣло, и оскорбился. Слово за слово, и закричалъ раздражительный Грекъ:

- Такъ ты меня благочестивымъ не хочешь не только разумъть, но даже назвать! Фельдшера сюда!

Фельдшеръ явился по зову, и митрополитъ, указывая на Варлаама, сказалъ:

 Обрѣй этому раскольнику и еретику бороду и волосы. А потомъ въ рудники его, въ шахты, въ оковы, пусть, скованный, руду копаетъ.

И обрилъ фельдшеръ въ митрополичьихъ покояхъ честную браду Варлаама Казанскаго, и попалъ будущій вѣтковскій архіерей въ тюрьму. Посланные съ нимъ изъ Вѣтки, видя такой неожиданный оборотъ дѣла, перетрусили и не знали что дълать и какъ быть. А надо же чъмъ-нибудь пособить обритому кандидату во епископы. Стали ходить съ подарками къ ясскимъ властямъ, стали ихъ улещать и просить, чтобы заступились за Варлаама, походатайствовали бы за него у грознаго митрополита. И едва умоленъ былъ Антоній: не послалъ Варлаама въ рудники. Избавившись отъ бъды, онъ съ товарищами и съ пустымъ чпагомъ наскоро ускакалъ изъ Молдавіи, пожилъ гдъ-то въ укромномъ мѣстѣ, и когда отросла борода, прітхалъ въ Вътку. Тамъ, передъ соборомъ духовныхъ и мірскихъ, Варлаамъ и съ нимъ бывшіе разказали все, что происходило въ Яссахъ. И не похвалили Вътковцы Варлаама за то, что такъ отвъчалъ митрополиту: «Ты все дъло испортилъ,» сказали они. 1

Выбрали другаго кандидата и послали въ Яссы. Видя однако по двумъ непріятнымъ опытамъ, что дѣлу ихъ отъ того больше успѣха нѣтъ, что ясскій митрополитъ затрудняется посвятить раскольника, Вѣтковцы повелѣли вновь посланному исполнять всѣ обряды, не принятые старообрядцами, и называть себя принадлежащимъ къ великороссійской церкви, только бы получить желаемое архіерейство.

«Послѣ исправу примешь и проклянешь ереси,» говорили они на соборѣ смутившемуся кандидату.

Онъ затруднялся: человѣкъ былъ совѣстливый, какъ и оба его предшественника.

«Хоть присягу прими, говорили ему Вътковцы, --

<sup>1</sup> Іона Курносый. Слова Антонія и Варлаама приведены уквально. а не дѣлай такъ, какъ Варлаамъ: грѣхъ твой на всю церковь беремъ.

И отправились въ Яссы.

Но въ это самое время по старообрядческимъ общинамъ вдругъ усилились толки о поливательномъ крещеніи у Грековъ и вообще въ заграничныхъ православныхъ церквахъ. Причиною того была изданная Өеофаномъ Прокоповичемъ книга: Истинное оправдание правовърныхъ христіянъ крещениемъ поливательнымъ во Христа крещаемыхъ. Она возбудила сильные толки. Стало-быть справедливо, заговорили старообрядцы, даже и на Вѣткѣ, что въ Малороссіи и въ Грекахъ есть поливательное крещеніе, когда Өеофанъ, самъ сущій поливанецъ, защищаетъ и похваляетъ таковое, святыми отцами не преданное, крещеніе. Много было отъ этой книги Прокоповича соблазна для православныхъ, еще болъе для раскольниковъ. Посланный Вътковцами новый кандидатъ въ епископы, прибывъ на мѣсто, сталъ прежде всего розыскивать какъ крестятъ въ Молдавіи, у Грековъ: въ три погруженія или поливательно? откуда родомъ Антоній и какъ онъ крещенъ? Върно или не върно, сказали ему, что ясскій митрополить крещень поливательно. Не желая получить хиротоніи отъ обливанца, посланный воротился на Вѣтку и сказалъ отчего онъ много не хлопоталъ о хиротоніи. Не понравилось и это на Въткъ, гдъ всъмъ, и мірскимъ и духовнымъ, очень хотѣлось хоть какого-нибудь да своего архіерея. «Они слышавши; прискорбни бѣша», говоритъ Іона Курносый.

## Глава IV.

## Впископъ Епифаній.

Пока Стародубье и Вѣтка, не жалѣя ни денегъ; ни трудовъ, хлопотали въ Яссахъ объ епископѣ, великороссійскіе старообрядцы нашли себѣ архіерея въ самой Москвѣ.

Въ концъ 1731 года между московскими старообрядцами разнесся неясный, въ началъ, слухъ, что при синодальной конторъ содержится подъ арестомъ одинъ колодникъ, привезенный изъ Кіева, что хотятъ его послать куда-то далеко въ заточеніе и что этотъ загадочный колодникъ — чуть ли не архіерей. Въ то время подобный слухъ не могъ показаться невфроятнымъ: по вліянію Прокоповича, не задолго до того, одинъ епископъ (Левъ Воронежскій) свченъ былъ кнутомъ, а четверо (Игнатій Коломенскій, Георгій Ростовскій, Варлаамъ Кіевскій, Сильвестръ Казанскій) были лишены сана. Стали старообрядцы разузнавать, какой это архіерей, и за что онъ посаженъ. Начали они ходить въ синодальную контору и покупать у сторожей свиданія съ таинственнымъ лицомъ. Видятъ: сидитъ

старецъ въ оковахъ, неболышаго роста, приземистый, толстый; съ блѣднымъ, широкимъ лицомъ, съ сѣрыми глазами, съ большою черною бородой и съ черными, съ просѣдью, волосами.<sup>4</sup>

— Кто ты такой? спрашивали старообрядцы у колодника.

- Смиренный епископъ Епифаній, отвѣчалъ онъ.

- За что же тебя посадили за приставы?

— За то, что въ Яссахъ, въ чужомъ государствѣ, посвящался.

— Какъ твое дъло?

— Ссылаютъ въ Соловецкій монастырь подъ смиреніе.<sup>2</sup>

Это дъйствительно былъ епископъ Епифаній, посвященный предмъстникомъ уже извъстнаго намъ Антонія, ясскимъ митрополитомъ Георгіемъ. Вотъ похожденія этого человъка, чрезвычайно замъчательнаго по превратности судьбы. Онъ былъ Малороссіянинъ, родился въ Кіевъ около 1685 года, учился въ школъ при кіевскомъ Богоявленскомъ монастыръ, поступилъ въ число монашествующей братіи Кіево-Печерской лавры и былъ нареченъ Епифаніемъ. По отцъ звали его Яковлевичъ. Черезъ нъсколько времени Епифаній былъ посвященъ въ іеромонахи. Кіевскій архіепископъ Варлаамъ Ванатовичъ былъ къ нему благосклоненъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Такъ примѣты его описаны въ указѣ Св. Синода 30 марта 1733 года.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Іона Курносый. Разговоръ здъсь какъ и въ другихъ мъстахъ удержанъ буквально.

приблизилъ къ себѣ и сдѣлалъ экономомъ своего архіерейскаго дома. 4 Будучи знатокомъ въ приказныхъ дълахъ, Епифаній завъдывалъ въ то же время у Ванатовича и его канцеляріей. Были у него въ Кіевъ близкіе родственники, все люди бъдные, постоянно нуждавшіеся въ средствахъ къ жизни; онъ ихъ очень любилъ и почти все, что ни добывалъ, отдавалъ имъ. Къ тому же, котя и монахъ, а гръшный человъкъ — охотникъ былъ до молоденькихъ женщинъ и притомъ любилъ выпить. На все это нужны были деньги и притомъ не малыя. И, вотъ, однажды послалъ архіепископъ Варлаамъ своего любимаго эконома въ Козельскій монастырь<sup>2</sup> по какимъ-то хозяйственнымъ дѣламъ. Тамъ Епифаній положиль въ свой карманъ 240 р. монастырской казны, сумма довольно значительная по тому времени. Эти деньги отдалъ онъ роднѣ. Въ то же время обличенъ былъ въ растлѣніи од-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Преосв. Макарій (Исторія русскаю раскола, стр. 301) говорить, что Епифаній быль простой монахь Козельскаго монастыря, но изъ дѣла о немъ производившагося, изъ Посланія керженскихь отцовь (раскольн. рукопись) и изъ Іоны Курносаго видно, что Епифаній быль іеромонахомъ и экономомъ кіевскаго архіерейскаго дома. Н. И. Надеждинъ въ своемъ сочиненіи: О запраничкыхь раскольникахь называетъ Епифанія монахомъ Кіевопечерской лавры.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Козельскій Георгіевскій монастырь въ четырехъ верстахъ отъ гор. Козельска, Черниговской губерніи, и въ 70 вер. отъ Кіева, на берегу р. Остра, основанъ въ 1654 году.

Ч. І.

ной девушки. 1 Какъ ни любилъ Епифанія Варлаамъ, однако далъ его замять никакъ не могъ; очень ужь они огласились по Кіеву и произвели больиной соблазив какъ въ Софійскомъ домъ, такъ и въ Лавов. Началось слъдствіе, но пока домашнее. Предвидя неизбъжно дурной исходъ дъла, Епифаній рынился лучше бежать куда-нибудь, чемъ быть разстриженнымъ или сидъть въ даврской тюрьмѣ. Аолжность эконома Софійскаго дома была весьма почетная; онъ имълъ большое вліяніе на духовенотво всей общирной Кіевской епархіи — и вдругъ оъ такого мѣста, да въ тюрьму. Но куда бѣжать? Сыщуть вездь. И ръшился онъ направить стопы своя за границу. Изъ находившихся въ его въдънім двять Кіевской митрополіи отрезаль онъ на всякій случай отъ какой-то грамоты Львовскаго (что въ Галиціи) православнаго епископа вислую печать, выръзалъ поддъльную печать кіевскаго митрополита и съ ними отправился въ кіевскую губернскую канцелярію выправлять себѣ заграничный паспортъ, будто бы для осмотра зарубежныхъ домовыхъ вотчинъ митрополичьяго дома, бывшихъ неподалеку отъ

<sup>•</sup> Въ Дъль объ Епифаніи сказано: «обличенъ въ блудодѣянии», а у Іоны Курносаго: «за непорядки, пьянство, и за растлѣніе насильно чистыя дѣвы изъ священства и экономства своими обливанцами извержена бывша, и по изверженіи, по сердцу сказующа на своихъ важное дѣло, изловленъ и сидѣвъ долго, приговоренъ къ розыску, и поспѣшившу милостивому указу отъ розыску и сѣденія свобожденъ.»

Триполя. ' Какъ софійскому эконому, часто ѣздивщему для осмотра зарубежныхъ вотчинъ, губернская канцелярія выдала ему паспорть безпрепятственно. Перебравшись благополучно за границу, Епифаній не зналъ, что затбиъ ему дъдать: зазорно и не безопасно было ему воротиться въ Кіевъ; горько было также лишиться выгоднаго экономскаго мъста и притомъ удалиться, быть-можетъ, навсегда, отъ роднаго мъста и любимыхъ родственниковъ. Въ этомъ раздумыт пришла ему мысль: сдълаться бродячимь архіереемь. Въ то время, при полномъ господствъ уніи въ южнорусскихъ и западнорусскихъ областяхъ, бывшихъ подъ польскимъ владычествомъ, неръдко встръчались безудѣльные православные епископы, которые, иногда, съ разръшенія даже епархіальныхъ уніатскихъ архіереевъ, бродили по православнымъ приходамъ для отправленія богослуженія. Особенно такихъ епископовъ довольно встръчалось въ Подоліи, на Волыни и въ Галиціи, гдъ населеніе было тогда почти сплошь православное, за исключеніемъ помъщаковъ и шляхты. Уніаты и уніатскіе епископы съ пренебреженіемъ обращались съ этими «бискупами хлопской вѣры,» но въ крестьянскихъ (хлоп-

<sup>4</sup> Мѣстечко Триполь въ Кіевскомъ увздѣ, на правомъ берегу Днѣпра, на устьѣ рѣки Красной, извѣстно еще съ 1093 г. Самый Триполь принадлежалъ Россіи съ 1681 года, но митрополичьи маетности, близь него находившіяся, были въ тогдашнихъ польскихъ еще владѣніяхъ. Теперь Триполь замѣчателенъ только живописнымъ видомъ, если подъвъзжать къ нему изъ Кіева.

7\*

скихъ) хатахъ для такихъ пастырей всегда былъ готовъ искренній, радушный пріемъ. Для полученія епископскаго сана Епифаній отправился въ тамошнему митрополиту Георгію. Яссы, къ Βъ Бессарабскомъ городъ Сорокахъ написалъ онъ подложную грамоту отъ имени Львовскаго православнаго епископа къ этому Георгію и привъсилъ къ ней выкраденную въ Кіевъ Львовскую епископальную печать. Написаль такія же подложныя грамоты будто бы отъ Варлаама Ванатовича къ ясскому митрополиту и молдавскому господарю и привѣсилъ къ нимъ подложныя, имъ выръзанныя еще въ Кіевъ, печати. Представившись обоимъ въ Яссахъ, онъ показывалъ тому и другому тоже подложный, составленный будто бы жителями Чигирина, приговоръ о желаніи имъть Епифанія у себя епископомъ. Въ подложной грамотъ, писанной отъ имени Варлаама, Епифаній выражаль то недовольство Кіевлянъ, котороезатаенно дъйствительно существовало въ нихъ со времени отчисленія Кіева и Малороссіи изъ въдънія константинопольскаго патріарха. Учрежденіе святъйшаго синода и изданіе «Духовнаго регламента», въкоторомъ находится немало антиканоническаго, еще болъе усилило недовольство мъстнаго духовенства. Прежде кіевскіе митрополиты были «экзархами патріаршаго өрону» и малымъ чъмъ рознились отъ автокееальныхъ первостоятелей церквей. Теперь они были поставлены на ряду съ прочими архіереями и даже изъ митроподитовъ низведены на степень архіепископскую. Упразднивъ санъ патріарха, Петръ I уничтожалъ постепенно

и митрополичьи каеедры, такъ что къ апрелю 1724 года, по смерти Тихона Казанскаго, во всей Россіи не было ни одного митрополита. Оставался въ живыхъ Сильвестръ Смоленскій; и его перевели въ Тверь епископомъ. Оскорбительно это было и вообще для русскаго духовенства, а для Кіева, гдъ рядъ митрополитовъ восходилъ до дней самого Св. Владиміра, это было больше чёмъ оскорбленіе. Прежде въ Кіевъ митрополитъ правилъ церковью самостоятельно, а теперь по указу его императорскаго величества изъ святъйшаго правительствующаго синода. Прежде въ Кіевъ събзжались къ митрополиту южнорусскіе православные епископы, теперь кіевскій владыка самъ долженъ былъ тэдить не на соборъ, а на чреду священнослуженія въ далекій и новый Петербургъ. Членами святьйшаго синода были не только архіереи, но и архимандриты, даже протопопы и јеромонахи; ' между тъмъ какъ архіереи первенствовавшей со дней Св Владиміра каеедры не были синодальными членами и находились въ зависимости не только отъ великорусскихъ архіереевъ, но и отъ петербургскихъ протопоповъ. Все

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Напримъръ: Иванъ, протопопъ Троицкой церкви въ Петербургъ по 1723 годъ; Петръ, протопопъ Петропавловской кръпости по 1726; іеромонахъ Варлаамъ Овсянниковъ, въ послъдствіи лишенный сана, іеромонахъ Өеофилъ Кроликъ, іеромонахъ Анастасій Кондоиди, Грекъ вытъхавшій изъ Молдавіи съ княземъ Кантеміромъ до 1728 года; протопопъ Иванъ московскаго Успенскаго собора съ 1730 по 1733 годъ, протопопы московскаго Благовъщенскаго собора Иванъ (1730—1737), Петръ (1738—1747).

этовъ самыхъ энергическихъ выраженияхъ расписаль Епифаній въ подложномъ письмъ отъ Ванатовича, «Избраніе во епископа, по правиламъ апостольскимъ и Свв. вселенскихъ соборовъ, нисалъ онъ, доляно происходить въ присутствін литрополита, какъ 19 правило святаго Антіохійскаго помъстнаго собора повелъваетъ. По 4 правилу перваго вселенскаго собора утверждати епископа довлъетъ митреполиту и тогда лишь совершается рукоположение. Пеставленный же безь соизволения митрополита не долженъ быть епископомъ по 6 правилу перваго вселенскаго, что въ Ничен, собора. А у насъ нътъ митроподита нигдъ, во всей Великой и Малой Россіи, и азъ смиренный, владыка и пастырь святыя, славныя и великія церкви кієвскія и всея Малой Россіи — точію архіепископь власти епископы поставлять, по божественному писанию, не имъю.» Въ заключение присоединена была просьба архиепископа Ванатовича къ митрополиту Георгію совершить епископомъ Епифанія, мужа благоговъйна, съ давняго времени испытанна въ словѣ вѣры и въ житіи, сообразномъ правому слову, какъ подобаетъ по 12 правилу Лаодикійскаго помъстнаго собора, безбрачнаго же и прошедшаго низшія степени служения благоговъйно и не зазорно. Цъль посвященія Епифанія въ епископы объяснявасы твмъ, чтобъ онъ могъ рукополагать во священия ки и діаконы для зарубежныхъ приходовъ кіевской митрополіи, о которыхъ и знать не хотбли ни петербургскій синодъ, ни великороссійскія власти.

Ш

Посланіе, въ такомъ духв написанное, не могло не польстить самолюбію молдовизхийскато митропоита. Подкръплено оно было «великими подаруннами», которые, по свидетельству Ивана Алексвева, поднесь Епифаній и митрополюту и господарю. Кіевскій экономь достить желаемаго: въ Асскомъ жаюсяральномъ соборъ 22-го іюля 1724 года Геортій возложиль на него омофорь. Получивъ списконскій сань, Епифаній писаль нь львовскому и владимірскому (на Волыни) уніатскимъ епископань, прося ихъ позволенія жить въ вхъ епархіяхь и посвящать въ попы и затъжь отправился въ Украйну. Затеь онъ познакомился съ раскольниками, которые, нуждаясь въ священникахъ, просили Епифанія посвятить избранныхъ ими лицъ. Епифаній согласился, разумфется, не даромъ, и въ продолженіе какаго-нибудь місяца поставиль имъ 14 поновь и дьяконовь. Въ сонтябръ того же 1724 года онъ былъ схваченъ людьми прежняго своего благодътеля Ванатовича и посаженъ подъ арестъ въ Кіевъ.

Кіевскій архіепископъ донесъ объ Епифаніи святѣйшему синоду. Синодъ потребовалъ его въ Петербургъ. Весной 1725 года, Епифаній былъ привезенъ въ столицу; но не до него тогда было святѣйшему синоду: вступленіе на престолъ Екатерины I и процессъ новгородскаго митрополита Θеодосія, на нѣкоторое время отдалили рѣшеніе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Исторія о быствующеми священстви въ Литописяхи русск. ист. и древн. т. IV, смись, стр. 65.

его дѣла. Сентября 3-го наконецъ синодъ лишилъ Епифанія священства и монашества и какъ мірянина предалъ гражданскому суду въ юстицъ-коллегіи. И здѣсь дѣло продолжалось не малое время: лишь въ іюнѣ слѣдующаго 1726 года послѣдовалъ о немъ приговоръ «высокаго сената», по которому «велѣно онаго Епифанія для поминовенія блаженныя и вѣчнодостойныя памяти императорскаго величества (Петра 1<sup>4</sup>), по мнѣнію юстицъ-коллегіи, отъ розыска и наказанія учинить свободна; только за оныя его важныя вины на волю его не освобождать, но сослать въ Соловецкій монастырь и держать тамо до смерти неисходно и употреблять въ работу въ какую будетъ удобенъ.» <sup>2</sup> Изъ юстицъ-

' А не Екатерины I (ум. 1727) какъ сказано у преосвященнаго Макарія въ Исторіи русскаю раскола, стр. 302.

<sup>2</sup> Изследование поступковъ Епифания производилось въ святвишемъ синодъ и перечень ихъ отосланъ въ сентябрѣ 1725 г. въ юстицъ-коллегію. Вотъ онъ: «1) Будучи въ Кіевской епархіи, въ Козельскомъ монастырѣ забралъ монастырской казны 240 рублей и родственникамъ своимъ роздаль монастырское имущество. 2) Обличенъ въ блудодъяніи. 3) Взялъ изъ кіевской канцеляріи паспорть о пропускъ его на заставъ черезъ караулъ, будто до Триполя для смотрѣнія домовой вотчины, и проѣхавъ караулъ, бъжалъ за границу лодкой. 4) За Днъпромъ, будучи въ городъ Сорокъ, написалъ своеручно письмо отъ лица кіевскаго архіерея къ ясскому митрополиту, чтобы тотъ посвятиль его во епископа, и именемъ его подъ темъ письмомъ подписался и печать софійскую нарисовалъ, и вырѣзалъ и то письмо самъ воровски запечаталъ. Также другія фальшивыя письма писаль же, будто люди города коллегіи препроводили Епифанія въ синодъ, и черезъ семнадцать дней послъ сенатскаго приговора, синодъ, или върнъе Өеофанъ Прокоповичъ, еще разъ помиловалъ земляка своего; для того же поми-

Чигирина желаютъ и просятъ его къ себѣ во епископа. 5) Въ томъ же письмъ написалъ онъ ложныя на св. синодъ клеветы, а именно: все де духовенство на Украйнъ желаетъ попрежнему митрополита, а св. синодъ, невъдомо чего ради, убавилъ чести митрополіи Кіевской и учинилъ архіепископство, запретили де во всей Россіи за патріарховъ молитися и почитати имъ, а наипаче де отъ синода установлено — кіевскому архіерею тадить къ Москвѣ на годовую священно-служенія чреду; а въ Кіевѣ де для поставленія поповъ быть некому. 6) Прітхавъ въ Яссы подаль вышеписанному митрополиту оное письмо своеручно, имъ самимъ писанное и твмъ митрополитомъ по тому письму во епископа на Украйну, въ Чигиринъ въ 1724 году, іюля 22-го дня посвященъ. 7) Отътхавъ отъ того митрополита изъ Яссъ, посвятилъ на Украйнъ въ іеродіаконовъ и поповъ больше четырнадцати человѣкъ раскольниковъ. 8) Онъ же, будучи въ Волосской земль, писаль ко львовскому и володимірскому епископамь письма, — а оные епископы уніаты, — рекомендуя себя подъ ихъ протекцію и прося о позволеніи житія въ ихъ епархіяхъ, для посвященія въ попы.» Все это составлено на основании сношений съ ясскимъ митрополитомъ киевскаго архіепископа, которому синодъ велёлъ войдти въ эти сношенія. Въ архивъ Св. синода дъла объ Епифаніи нътъ, оно находится въ сенатскомъ архивѣ. Выдержки изъ него напечатаны у Андрея Іоаннова Журавлева (Историческое извъстіе о раскольникахь, стр. 228-243), но Андрей Іоанновъ, повидимому, заимствовалъ его изъ кіевскаго консисторскаго архива.

новенія Петра I, веліно возвратить было ему клобукь и камилавку и быть попрежнему монахомь.

Въ Соловкахъ прожилъ Елифаній почти три года, въ числъ монастырской братіи. Не сидълось пылкому чернецу на уединенномъ островъ Бълаго моря. Исполнилось пять лътъ, какъ онъ все сит дълъ да сидълъ въ заточении то въ Кіевской давръ, то въ Петербургской кръпости, то на Соловецкомъ островъ, гдъ котя и пользовался свободой, но ни подъ какимъ предлогомъ не мотъ сътзжать на материкъ. Тянуло чернеца на волю, туда, на далекій югъ, на берега днъпровскіе, въ Кіевъ, гдъ бы можно было повидаться съ горячо любимыми родственниками, въ Заднъпровскую Украйну, гат бы можно было снова архіерействовать. Каждое лъто, какъ извъстно, на Соловецкий островъ стекается множество богомольцевъ на поклонение Свв. Зосимъ и Савватію. Толпами приплываютъ они въ монастырь въ кербасахъ, толпами и отплывають на матерую землю. Какъ-то, улучивъ удобное время, Епифаній, въ іюль 1729 года, вмѣшался въ толпу отътажавшихъ богомольцевъ и благополучно переправился на материкъ. Въ Соловкахъ его хватились; началась тревога, послали погоню, но Ецифанія и слёдь простыль. Много труда и немало лишений принялъ онъ, странствуя по Архангельскимъ пустынямъ, бродя окольными путями, для избъжанія поисковъ, наконецъ присталъ къ богомольцамъ, которые, помолясь въ Соловкахъ, щан на другой конецъ Россіи поклониться святой Кіен

вопечерской давря, и Кіевскимъ Печерскимъ угодникамъ. Въ Баевъ Епифаній быль тайно принять своими родными, съ-которыми такъ давно не видался, о которыхъ набольто его сердце и въ Петранавловской крвпости, мыз Соловецкомъ островъ Долго оставаться въ Кіевь ему было опасно, и опять помель онь знакомыми дорогами за рубежь; а одеть быль вы менашеское платье, и сказын вался ісромонахомъ Софійскаго дона, Ангонісиъ. Пришель онь на заставу и ужь получиль-было довволение на пропускъ, но дъло вдругъ приняло неожиданный оборотъ. Въ то время какъ Енифаний говориль съ заставнымъ офицеромъ, въ заставномъ домѣ прилучнася одинъ монахъ Красногорскаго Зазуловскаго монастыря <sup>4</sup>, который, на бъду нашего странника, лично зналъ и Антонія, и самого Епифанія. Завуловскій понахъ сказаль тихонько офицеру, что прохожій его обмануть хочеть, что онъ вовсе не Антоній, а извъстный Епифаній, что онъ взять быль въ Петербургь, и по суду заточенъ въ Соловки. Епифанія задержали на форпостъ и отправили подъ кръпкимъ карауломъ въ Кіевъ. Здъсь началось о бъглецъ новое дъло. Почему-то не сочан нужнымъ или возможнымъ держать его. пояъ стражей въ Кіевъ; отправили въ Переяславан и посадили въ тамощнемъ Михайловскомъ мона-

<sup>4</sup> Красногорскій Зазуловскій монастырь находился въ подгородной города Золотоноши (Полтавской губернія), слободѣ, Зазуловкѣ. Упраздненъ,въ 1786 году.

Digitized by Google

стыръ <sup>4</sup>. Здъсь монастырская братія была вся знакома бывшему кіевскому отцу-эконому: все друзья да пріятели, помнившіе хлъбъ-соль Епифанія, когда онъ былъ во времени. Надзоръ за нимъ былъ слабъ, больше все кутили смиренные иноки, поминаючи прежнее житье-бытье Епифанія, ублажая своего «братчика» и браня на чемъ свътъ стоитъ npaвительство за то, что оно унижаетъ духовенство и вздумало еще вмѣшиваться въ управленіе монастырскими вотчинами, во что не только что гетманы, да и сами короли польскіе, за ихъ панованье въ Кіевѣ, не вмѣшивались. Съ вѣдома ли, безъ въдома ли добрыхъ своихъ пріятелей, Епифаній изъ монастыря «утікъ». Выбравшись благополучно изъ Переяславля, благополучно перешелъ онъ и рубежъ, спустившись по Днъпру на лодкъ. Въ Заднъпровской Украйнъ, въ вотчинахъ Пустынно-Николаевскаго монастыря <sup>2</sup>, началъ онъ было ужь

<sup>4</sup> Михайловскій монастырь былъ въ городѣ Переяславаѣ (Полтавской губерніи). Основанъ въ 1069 году и былъ въ XI и XII ст. престольною митрополіей кіевскою, ибо кіевскіе митрополиты тогда жили болѣе въ Переяславлѣ, да и монастырь Михайловскій былъ въ то время гораздо лучше Кіевопечерской лавры. Потомъ онъ былъ каеедральнымъ монастыремъ епископовъ переяславскихъ — теперь же городской соборъ уѣзднаго города.

<sup>2</sup> Пустынно-Николаевскій монастырь находился въ Кіевѣ, на берегу Днѣпра. Онъ основанъ Св. Владиміромъ тотчасъ по принятіи христіянства. Во время отъема монастырскихъ имуществъ оставленъ первокласнымъ, а въ 1831 году императоромъ Николаемъ I переданъ въ вѣи об'ёдни по архіерейски служить, но отслужиль ихъ не очень много. Его схватили и опять привезли въ Кіевъ. Дёло его, по обыкновенію, тянулось, п не ранёе 1731 года Епифаній, по требованію святёйшаго синода, отправленъ былъ въ Москву, гдѣ и посаженъ подъ арестъ въ синодальной конторѣ, въ арестантской, по тогдашнему названію въ «бѣдности». Въ этой «бѣдности» содержался чигнринскій еппскопъ цѣлые полтора года: съ ноября 1731 до половины февраля 1733 г. Въ это время и познакомились съ нимъ московскіе старообрядцы.

— Хочешь ли ты къ намъ? спрашивали они Епифанія

— Куда?

 — У насъ есть монастырь въ Польшѣ. Слыхалъ ли? На Вѣткѣ.

— Да въдь вы раскольники?

- Мы только по старопечатнымъ книгамъ послѣдуемъ.

И пошли толки, и совъщанія, и соглашенія. Все, какъ водится.

Задумался Епифаній. Какъ ни противны были ему церковные отщепенцы, но впереди ему были двъ дороги: въ Соловецкую тюрьму, изъ которой ужь въ въкъ не убъжать, и архіерейство, богатство и — что для него важнъе всего — возможность

дѣніе кіевскаго коменданта съ переименованіемъ сей древней обители въ военный соборъ. Братія при этой перемѣнѣ переведена въ Кіево-Слупскій монастырь. помогать своимъ бъднымъ кіевскимъ родственникамъ. Для нихъ онъ готовъ былъ на все.

Приходиди въ нему старообрядцы не разъ и не два, и все соблазняли на переходъ въ расколъ. Епифаній, не любившій раскольниковъ, долго колебался.

- — Хорошо бы такъ, какъ говорите вы, сказалъ онъ наконецъ. — Но какъ же тому быть? Въдь я подъ судомъ и подъ неволею.

— Ты только дай намъ слово, что хочешь къ намъ, отвѣчали ему, — только согласись быть нашимъ епископомъ, а ужь на волѣ будещь. Это дѣло наше. <sup>4</sup>

Епифаній согласился и далъ слово. И стали ходить къ нему въ «бѣдность» каждый день московскіе старообрядцы и благословенія отъ него просили. «Онъ же приходящихъ къ нему всякаго чина людей благословлялъ и отправлялъ въ епитрахили часы по чину священническому.» <sup>8</sup> Старообрядцы учили непривычнаго Кіевлянина своимъ старымъ обрядамъ, чтобы послѣ, когда будетъ священнодѣйствовать на Вѣткѣ, не произвелъ онъ какого-нибудь соблазна никоніанскимъ своимъ служеніемъ.

Вмъстъ съ Епифаніемъ содержался въ Московской синодальной «бъдности» архимандритъ Спасо-Преображенскаго, что въ Казанскомъ кремлъ, мо-

<sup>·</sup> Разговоръ изъ Іоны Курносаго.

<sup>-</sup> Атло юстицъ коллегіи въ сенатскомъ архивъ.

настыря, отецъ Питиримъ 4. Онъ видѣлъ и слы-

<sup>••</sup> Питиримъ былъ келейникъ митрополита казанскаго Снивестра, бывилаго изъ роду Волынскихъ, осмидесятилатняго старика, враждовавшаго съ казанскимъ губернаторомъ, едва ли не родственникомъ своимъ, извъстнымъ Артеміемъ Петровичемъ Волынскимъ. Сильвестръ былъ подчиненъ вліянію Питирима. Членъ святвишаго синода (1725 — 1726) архимандритъ Спасо-Преображенскаго въ Казани монастыря Іона (потомъ разстрига Іоасаоъ Сальния вель) быль обличень Сильвестровь въ расхищении понастырскаго имущества. Питиримъ во время производства надъ Іоною следствія, по словамъ Арт. Петр. Волынскаго, который называль его плутомъ, «неправыя выписки сочиняль, и подъячихъ архіерейскаго приказа справливать неволею и страхомъ принудилъ.» Сильвестръ этого любинца своего назначиль на мъсто Іоны Сальникъева архимандритомъ Спасо-Преображенскаго монастыря. Вражда двухъ Волынскихъ, казанскаго губернатора и митрополита, происходила въ 1730 году. Въ это время въ синодѣ производилось дѣло о воронежскомъ епископѣ Львѣ Юрловв. По проискамъ всемощнаго тогда Прокоповича къ этому делу былъ привлеченъ членъ синода, коломенскій митрополить Игнатій (Смола), который «за медленіе дѣла о Львѣ Юрловѣ», по лишеніи сана, былъ сосланъ въ Свіяжскій монастырь Казанской епархіи. Здъсь Сильвестръ митрополить и наперсникъ его Питиримъ обращались съ Игнатіемъ, не какъ съ разстригою, а какъ съ архіереемъ, причемъ однажды Сильвестръ, порицая дъйствія Анны Іоанновны, низложившей при самомъ началъ царствования четырехъ архіереевъ (Льва Воронежскаго, Игнатія Коломенскаго, Георгія Ростовскаго, Варлаама Кіевскаго), выразился різко. За это онъ отправленъ былъ въ Петербургъ, гдъ 31-го декабря 1731 г. низложенъ и заточенъ ва Александроневской лавръ, гдъ и умеръ. Его несчастию иного содействоваль врагь его, тогда сильный, Артемій

шалъ все и *репортовал*ь обо всемъ по начальству. Это было 26 іюня 1732 года. Епифанія съ тѣхъ поръ стали держать строже, но деньги старообрядцевъ были видно сильнѣе доносовъ Питиримовыхъ и по прежнему доставляли богатымъ старообрядцамъ доступъ въ «бѣдности» къ будущему ихъ архипастырю.

8 января 1733 года, состоялось въ Москвѣ рѣшеніе по дѣлу Епифанія. Вотъ оно: «Монаха Епифана Яковлева, учиня ему жестокое наказаніе плетьми, отослать въ Соловецкій монастырь на его кошть и тамо содержать его всегда скована, не выпуская отнюдь изъ монастыря, и о томъ изъ святѣйшаго правительствующаго синода конторы въ С.-Петербургъ святѣйшему правительствующему синоду вѣдѣніе того же января 9 дня сообщено.»

Въ Петербургѣ взглянули на дѣло Епифанія гораздо строже. «Февраля 22, святѣйшій правительствующій синодъ, разсуждавъ онаго Епифанія вины, и что уже за показанными къ нему, какъ бы святѣйшаго правительствующаго синода милосердіями, дерзнулъ изъ онаго Соловецкаго монастыря уйдти, и съ немалымъ трудомъ пойманъ, и чтобы потому жь и нынѣ обыкновенной утечки учинить

Волынскій. Шитиримъ же, наперсникъ Сильвестра, былъ отправленъ въ Москву, гдѣ и содержался при конторѣ синода одновременно съ Епифаніемъ. (См. Дъло сеятъйшаю синода о воронежскомъ епископъ Льев. Ср. Чтенія Императорскаю Москов. Общ. Исторіи и Древностей 1861 года, IV, смъсь, стр. 125 и 126.)

не могъ, приказали: синодальное января 8 дня объ ономъ монахѣ Епифаніи опредѣленіе отмѣнить, и его Епифанія паки въ Москву, въ канцелярію святѣйшаго синода возвратить: и по возвращеніи, за продерзости его, монашескаго чина лишить, и съ прописаніемъ всѣхъ винъ его отослать въ свѣтскій судъ, для ссылки на сибирскіе горные заводы въ вѣчную работу, при указѣ, безъ продолженія времени.» Вѣдѣніе изъ синода послано въ Москву, 26 февраля: получено 5 марта. Но Епифаній въ это время скакалъ уже на перемѣнныхъ подставныхъ лошадяхъ въ зарубежную Вѣтку.

Московскіе старообрядцы снеслись съ Вѣтковцами о согласіи Епифанія перейдти въ расколъ, сдѣлаться архипастыремъ всего старообрядства. Вѣтковскій игуменъ Власій и все тамошнее общество духовныхъ и мірскихъ было очень радо, тѣмъ болѣе что водвореніе у нихъ Епифанія, какъ они надѣялись, скрѣпило бы тѣснѣе московскихъ старообрядцевъ съ вѣтковскими, въ то время, по причинѣ нѣкоторыхъ обрядовыхъ споровъ, замѣтно поколебавшееся. Московскіе употребили всѣ зависѣвшія отъ нихъ средства и не малыя деньги, чтобы приговоръ надъ Епифаніемъ былъ немедленно исполненъ. Епифанія высѣкли плетьми и послали въ Соловки, не дожидаясь отвѣта изъ Петербурга. Это было 14 февраля.

Замѣчательно, что Епифанія, высѣченнаго плетьми, везутъ въ Соловки на его счетъ, не по пересылкѣ, какъ обыкновенно отправляли подобныхъ людей, а на почтовыхъ лошадяхъ (ямскихъ подво-Ч. I. 8 дахъ). Правда, его везли скованнаго, подъ караудомъ двухъ солдатъ (Николая Лапандина и Семена Честнова), но везли на *двухъ* подводахъ; на одной сидѣлъ Епифаній съ солдатомъ, на другой его имущество съ другимъ караульнымъ. Не такъ возили въ то время другихъ посылаемыхъ въ ссылку людей. Вѣроятно, все было предусмотрѣно и предупреждено старообрядцами.

Повезли Епифанія на Ярославль. Нъсколько старообрядцевъ, у которыхъ за атамана былъ нѣкто Артемій Андреевъ, на вольныхъ лошадяхъ, запряженныхъ въ кибитки парами, вытэжали изъ Москвы одновременно съ пересыльнымъ Епифаніемъ. Дорогой они сказывались купцами и такъ пригоняли время, чтобы каждый разъ останавливаться на ночлегъ на одномъ постояломъ дворъ съ колодникомъ. Тогда этаповъ еще не было: по селамъ и деревнямъ, да и въ самыхъ городахъ, пересылаемыхъ колодниковъ обыкновенно помъщали въ частныхъ домахъ, большею частію на тѣхъ же постоялыхъ дворахъ, на которыхъ останавливались и проъзжавшіе по своимъ надобностямъ. Такимъ образомъ и доъхали старообрядцы до Ярославля, гдъ и ночевали вмъстъ съ Епифаніемъ съ 16 на 17 февраля. Чёмъ свётъ поднялись они и выёхали изъ Ярославля часами тремя раньше Епифанія. Не доъзжая первой станціи по вологодскому тракту, Вокшерскаго Яму, они своротили въ сторону, въ Коломинскій ліссь 4, верстахъ въ 25 отъ Ярославля, и за-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Деревня Вокшерскій Ямъ, подлѣ села Сандырева, находится въ Романовскомъ уѣздѣ въ 30-ти верстахъ отъ

съли вблизи дороги. Одна пара съ мнимыми купцами осталась въ Ярославлъ и вытхала изъ города вмъстъ съ Епифаніемъ. Бхала она впереди. Зима тогда была снѣжная, вьюжная, въ февралѣ нанесло большіе сугробы; дорога изъ Ярославля въ Вологду была узенькая: тздили по ней гуськомъ. Когда до-<sup>т</sup>хали до условленнаго мъста засады, — а это было на разсвътъ, - передняя пара остановилась, старообрядцы поставили свою кибитку поперекъ дороги и вывернули оглоблю. Натэжаютъ повозки съ Епифаніемъ и солдатами. Ни разътхаться, ни обътхать нельзя. Ямщикъ Дмитрій Ивановъ, везшій Епифанія, закричалъ «прочь съ дороги! что сталъ?» Начались обычныя перебранки. Вдругъ, заслышавъ крикъ Дмитрія Иванова, высыпали старообрядцы изъ-за лъса, кто съ дубиной, кто съ кольями. А атаманъ мнимыхъ разбойниковъ Артемій Андреевъ былъ впереди и кричалъ:

— Коли ихъ! Руби завертки! Руби гужи! Вяжи солдатъ!

Окружили повозку; солдаты не защищались. Дмитрій Ивановъ и другой ямщикъ, Иванъ Ивановъ, стояли у лошадей, понуривъ головы. Дълать было нечего: разбойниковъ много.

Ярославля. Коломинскій (а не Коломенскій, какъ у преосв. Макарія въ Исторіи русскаю раскола, стр. 302) лѣсъ и волокъ начинаются верстахъ въ 18 отъ Ярославля. Деревня Коломино, по имени которой лѣсъ этотъ называется, вправо отъ большой ярославско-вологодской дороги, на границѣ Ярославскаго и Романовскаго уѣздовъ. На спеціяльной картѣ Шуберта она есть.

8\*

— Эй ты, голоусый! крикнулъ Артемій Андреевъ. солдату. — Кто у васъ тутъ сидитъ?

Солдатъ не отвъчалъ; Артемій хватилъ дубиной по кибиткъ и крикнулъ ясакъ:

«Лшипьи, шамуйте!» 1

<sup>1</sup> Это на такъ-называемомъ тарабарскомъ языкѣ, который въ извѣстныхъ случаяхъ, а также и въ перепискѣ, до сихъ поръ употребляется раскольниками. Это тотъ же русскій языкъ, но согласныя буквы въ каждомъ словѣ замѣняются однѣ другими, гласныя остаются тѣ же. Вотъ ключъ тарабарскаго языка:

> б, в, г, д, ж, з, к. л, м, н, щ, ш, ч, ц, х, Ф, т, с. р, п.

Надобно брать б вмізсто щ, щ, вмізсто б, в вмізсто ш в т. д. Есть люди бъгло говорящіе на этомъ языкъ. Тарабарскій языкъ давно у насъ въ употребленіи: есть памятникъ его, относящийся даже къ XV вѣку (см. Востокова Описание Румянцовскаю Музея стр. 255). Лишпьи! шамуйте! свиньи! воруйте! Нынъ раскольники для секретной переписки, а иные и устно, употребляютъ три тайные языка: тарабарскій, офеньскій и иносказательный. Офеньскій — это языкъ ходебщиковъ, тряпичниковъ, вяз. никовцевъ, которые съ тесемочками, пуговками и всякимъ другимъ мелочнымъ товаромъ кустарной промышленности ходять по Россіи оть Кяхты до Варшавы. Языкъ этоть образовался болѣе 150 лѣтъ и раздѣляется на нѣсколько вътвей: собственно офеньский (во Владимірской губерніи), заливанскій (въ Галичъ Костромской губерніи) и матрайскій (въ Нижегородской и Рязанской губерніяхъ). Языкъ этотъ, подобно языку петербургскихъ мазуриковъ, приволжскихъ праховъ и т. п. искусственный: слова придуманы (напримъръ Стосъ – Богъ, грутецъ – отецъ, возграны — городъ), а грамматика русская. Въ иносказательномъ языкъ каждое слово имъетъ не прямое, а другое Мнимые разбойники мигомъ выбрали изъ повозки имущество Епифанія. Вытащили и его самого.

«Заколоть его!» крикнулъ Артемій Андреевъ. На Епифанія бросились. «Постой, постой!» крикнулъ атаманъ. Здѣсь на дорогѣ нельзя: кровь на снѣгу замѣтятъ.»

И, бросивъ въ сани колодника, умчали его въ лъсъ. Остались на дорогъ два солдата, да два ямщика и сначала придумать не могли, что это за разбойники, что у нихъ колодника отбили, а ръзать въ лъсъ утащили <sup>1</sup>.

На другой день, т. е. 18 февраля, и солдаты и ямщики явились въ ярославскую провинціяльную

условное значеніе. Неръдко соединяють иносказательный языкъ съ тарабарскимъ. Для разговора на такомъ языкъ нужно необыкновенно быстрое соображение. Вотъ примъръ двойнаго тайнаго языка раскольниковъ: «ры туниси лось ца лымую, нмолувиси па мочохтажь и ллынаси шь мульть.» По переводу съ тарабарскаго языка это будетъ: »мы купили соль, да сырую, просушили на рогожкахъ и ссыпали въ сусъкъ.« На иносказательномъ языкъ соль значитъ священникъ (вы есте соль земли), сырая - неисправленный, великороссійскій, сушить — исправить, совершить пріемъ бъглаго попа, рогожка — Рогожское кладбище въ Москвъ, ссыпать — помъстить, водворить, сусъке часовня, моленная. Такимъ образомъ приведенная Фраза означаетъ «мы достали попа, но не исправленнаго, исправили его въ Москвѣ на Рогожскомъ кладбищѣ и помъстили при часовнъ.» Иногда, но это уже только въ письмѣ, употребляется тройное тайнописаніе, т. е. и тарабарское и иносказательное и офеньское.

<sup>4</sup> Іона Курносый. Разговоры и крики удержаны буквально.

Digitized by Google

- 118 -

канцелярію. Оба солдата и ямщикъ Иванъ Ивановъ показали, что у нихъ Епифанія воровскіе люди отбили, а ихъ, солдатъ, били и увѣчили. Другой же ямщикъ, Дмитрій Ивановъ, на допросѣ показалъ и на очныхъ ставкахъ уличалъ солдатъ и своего товарища, что они Епифанія отпустили своею волею, а воровские люди того колодника не отбивали и воровскихъ людей они не видали. Изъ этого можно заключить, что Честновъ, и Лапандинъ были иодкуплены старообрядцами а также и ямщикъ Иванъ Ивановъ. Солдатъ отправили въ Петербургъ въ синодъ «для подлиннаго слѣдствія»; затѣмъ виновные были преданы военному суду, наказаны шпицрутенами и сосланы въ «сибирскіе варнизоны».

Между тъмъ какъ изъ синода по всъмъ епархіальнымъ архіереямъ и по встьмъ ставропигіальнымъ монастырямъ разсылались циркулярные указы (30 марта) «о кръпкомъ колодника старца Епифанія во встахъ мъстахъ взыскании, о поимкъ и о присылъ его въ св. синодъ, въ Москву, подъ опаснымъ н добрымъ конвоемъ», — Епифаній былъ уже за рубежомъ. Везли его однако не торопясь: больше трехъ мъсяцевъ. Отбили его 18 февраля, а доставили вътковскимъ отцамъ 28 мая. Въроятно, опасаясь розысковъ по горячимъ слъдамъ, держали Епифанія гдъ-нибудь въ укромномъ мъстъ, въ самой ли Москвѣ, или въ ея окрестностяхъ, а когда опасность поимки на дорогѣ миновалась, повезли свою добычу за рубежъ. На Въткъ были рады дорогому гостю. Игуменъ Власій и Варлаамъ Казанскій, уже отростившій бороду въ прежнюю мѣру, думали: «ну,

теперь онъ насъ во епископы поставитъ». Монахи вътковскіе тому были рады, что теперь, при архіереъ, монастырь мхъ еще больше процвътетъ, прославится и разбогатьсть отъ подаяний, какъ изъ Россіи, такъ и отъ зарубежныхъ старообрядцевъ. Рады были и причетники и бѣльцы: «поставитъ, говорили, насъ владыка святый въ попы, и жены наши матушки попадьи будутъ». Но тогда же среди мірянъ и другія ръчи слышались. Епифанъ родомъ изъ Кіева, говорили они, мнится, не обливанецъ ли онъ, не опоганить бы намъ души свои его архіерействомъ. Вообще водвореніе епископа на Въткъ было, повидимому, дъломъ одного старообрядческаго духовенства — монаховъ, поповъ и причетниковъ. Міряне, кажется, были въ сторонъ. Поэтому-то вътковские отцы и не держали пока Епифанія въ самой Въткъ, а помъстили его въ какойто пустыныкъ, бывшей не подалеку. Пришлось старцу, уже девять лътъ переходившему изъ тюрьмы въ тюрьму, и здъсь жить болъе года почти какъ въ темничномъ заключении. Скучно было ему; не такой жизни онъ ожидалъ. До того была ему тяжела такая жизнь, что онъ, просидъвъ цълый годъ въ пустыныкъ, писалъ въ Кіевъ письма, прося взять его отъ раскольниковъ и предавая себя въ руки правительства. Письма эти, посланныя лътомъ 1734 разумѣется, секретно и отъ мірянъ и отъ года, вътковскихъ отцовъ, имѣли, какъ увидимъ, весьма важныя послёдствія; но не получая на нихъ долго отвѣта и даже не зная навѣрное, дошли ли они по назначенію, Епифаній покорился своей участи....

Digitized by Google

١

Между тёмъ міряне, провёдавъ, что сидитъ въ пустынькё архіерей, привезенный московскими старообрядцами изъ Ярославля, стали ходить къ нему и допытываться кто онъ такой, откуда, какого града былъ епископъ, и слыша его малороссійское произношеніе, тотчасъ же спрашивали: «А тебя какъ крестили? Обливали или погружали въ три погруженія»?

А Епифаній дѣйствительно, какъ кажется, былъ крещенъ обливательнымъ крещеніемъ; и такъ какъ былъ онъ человѣкъ простодушный, безхитростный, и могъ, пожалуй, наговорить приходящимъ и такого, отъ чего по людямъ пошла бы большая молва и крамола, то главные затѣйщики дѣла, московскіе старообрядцы, что отбивали его въ Коломинскомъ лѣсу и привезли за рубежъ, учили его какъ отвѣчать любопытнымъ и что говорить въ ееодосіевой, вѣтковской церкви, когда будутъ его принимать и исправлять. «Когда будутъ тебя вопрошать: како крещенъ, обливанъ ли или погруженъ, то скажи: «погруженъ»; а вопросятъ: ты какъ вѣдаешь? скажи: малыя дѣти; на улицѣ играя, «утопленникомъ» дразнили, и отецъ и мать дразнили сызмаленька «утопленникомъ». <sup>4</sup>

Былъ созванъ соборъ на Вѣткѣ въ тамошнемъ монастырѣ. Игуменъ Власій предсѣдательствовалъ, засѣдали священноиноки: Іовъ, Варлаамъ Казанскій, Варсонофій, Исаія, Савва, казначей Павелъ и рядовые старцы. Было на соборѣ не мало и мірскихъ людей. Совѣщались о томъ, какъ и какимъ чиномъ принять Епифанія. Единогласно рѣшили: принявъ

<sup>&#</sup>x27; Іона Курносый.

Епифанія, по исправѣ и проклятіи имъ всѣхъ ересей, требовать, чтобъ онъ рукоположилъ другаго епископа «да корень епископства возрастетъ». Затъмъ, не приступая пока къ пріему, послали върныхъ людей въ Петербургъ, въ Москву, въ Кіевъ, въ Яссы, чтобы подкупами и просьбами добыть върныя справки изъ дълъ о личности Епифанія. Справки собирались довольно долго-болѣе года, а Епифаній все сидълъ, да сидълъ, какъ въ затворъ какомъ, въ пустынькъ, скучалъ, томился неволею, бранияся съ старообрядцами. «Ужь лучше бы было, мнѣ въ Соловкахъ сидѣть чѣмъ у васъ въ этой раскольнической темницъ», говорилъ онъ имъ. «Потерпи, владыко святый, отвѣчали ему - скоро такого дъла сдълать не можно.» И прежде любилъ Епифаній выпить, теперь же въ горълкъ отказу не было: только постное тыль, а пей водку сколько душѣ угодно. И сталъ Епифаній съ горя да съ печали пить темную, и допился до водянки. Очень сталъ хворать, а все пилъ.

Между тёмъ справки объ немъ вёрными людьми были собраны. До того, что Епифаній обокралъ Козельскій монастырь, составлялъ подложныя письма и растлилъ какую-то дёвочку, старообрядцамъ дѣла не было. Обокралъ и обманулъ онъ «враговъ Божіихъ, никоніанъ», разсуждали они, это не грёхъ; дёвчонка — и это не грёхъ, а только паденіе; изъ писанія видно, что многіе святые отцы впадали въ блудъ, да угодили Богу покаяніемъ. Извёстный выводъ старообрядцевъ всёхъ толковъ!.. Важно было для Вётковцевъ то, что Епифаній, по справкамъ, оказался не самозванцемъ, что онъ дъйствительно былъ хиротонисанъ митрополитомъ Георгіемъ. Одного не могли дознаться никакими справками: обливанъ Епифаній, или въ три погруженія крещенъ. А это было всего важнѣе для старообрядцевъ: если онъ обливанъ, то его слѣдуетъ крестить вновь. А по правиламъ вселенскихъ соборовъ, кто крестится вновь, тотъ хиротоніи не сохраняетъ.

Въ то, довольно продолжительное, время, которое употреблено было вътковскими отцами на собраніе справокъ о личности пріобрѣтеннаго ими епископа, они сдълали и другое дъло. Желая. чтобъ отысканный послъ столь долгихъ и тщетныхъ ожиданій епископъ былъ принятъ встми старообрядцами поповщинскаго толка единодушно, чтобы не произошло между ними изъ-за него какоголибо раздора или раздъленія, вътковскіе отцы «да будеть то дело общимъ деломъ всего христіанства древляго благочестія,» писали въ Москву и къ старшимъ отцамъ на Керженецъ; а также по городамъ- въ Тверь, въ Торжокъ, въ Казань, въ Тулу и другіе. Все происходило въ глубочайшей тайнъ. Съ Стародублянами сносились не только письменно, но лѣсами неолнократно ходили КЪ нимъ за рубежъ для совъта. Съ Керженца былъ полученъ ръшительный отказъ признать Епифанія за епископа. Тамошніе отцы писали вѣтковскимъ, что они «къ совъту ихъ пристати, яко Богу неугодну, не токмо не спасительну, но и народодушепагубну отказашась не соизволивше.» ' Въ Ста-<sup>1</sup> Іона Курносый.

родубьё одни были согласны на пріемъ Епифанія, другіе нётъ; такое же разногласіе было и въ Москвъ и Торжкѣ. Но Тверь и Тула согласились; Казань, едва ли не по вліянію керженскихъ 'жителей, отказалась. Всѣ эти переговоры и ссылки Вѣтки съ разными старообрядческими общинами продолжались годъ и два съ половиной мѣсяца. Много было дорогъ изъѣзжено, много денегъ на поѣздки и всякія хлопоты истрачено. Наконецъ 6 августа, въ день Преображенія Господня, 1734 года, Епифаній былъ привезенъ изъ пустыньки на Вѣтку и торжественно принятъ въ старообрядство<sup>4</sup>. Черный попъ Іовъ<sup>2</sup>, старшее духовное лицо на

<sup>4</sup> Иванъ Алексвевъ, Исторія о быствующемъ священстељ въ Латописахъ русской исторіи и древности, т. IV. смѣсь, стр. 65. Онъ говоритъ, что Епифаній, «въ нѣкіихъ пустынькахъ», до пріема пробылъ десять недѣль, значитъ, съ конца мая по 6 августа. Но онъ ошибается ровно на одинъ годъ, полагая, что Епифаній отбитъ въ Коломинскомъ лѣсу, въ февралѣ 1734 г., между тѣмъ какъ изъ дѣла объ Епифаніи видно, что это было въ 1733 г.

<sup>2</sup> Попъ Иванъ, въ постриженіи Іовъ. Онъ былъ взятъ при «первой выгонкѣ» раскольниковъ и раззореніи Вѣтки въ 1735 году. Іовъ былъ однимъ изъ самыхъ главныхъ учителей и проповѣдниковъ старообрядства на Вѣткѣ, По опредѣленію св. синода 21 декабря 1736 года, онъ, закованный въ кандалы, былъ отправленъ въ Николаевскій (въ Переславлѣ Залѣсскомъ) монастырь «для достодолжнаго о его суевѣріи разглагольствія и увѣщанія къ соединенію святѣй, правовѣрной церкви, понеже того монастыря настоятель то съ нимъ разглагольствіе имѣть можетъ.» Въ этомъ монастырѣ Іовъ долженъ былъ содержаться въ цѣпяхъ. Но такъ какъ онъ, «по довольномъ Въткъ (игущенъ Власій не имълъ священства) привелъ Епифанія къ исправъ. Принимаемый епископъ торжественно, при всемъ духовенствъ и огромномъ стеченіи народа, проклялъ ереси <sup>1</sup> и за-

увѣщаніи отъ раскольническаго своего заблужденія ко обращенію ко святой церкви явился непокоривъ и состоялъ въ раскольнической своей ереси не превратенъ,» то по опредѣленію св. синода 11 февраля 1737 года сосланъ въ Валдайскій Иверскій монастырь для неисходнаго въ кельѣ заключенія подъ крѣпкимъ карауломъ и съ пресѣченіемъ всякихъ сношеній съ другими лицами. Здѣсь Іовъ и умеръ, но когда, неизвѣстно.

<sup>4</sup> Вотъ формула исправы, которую въ XVIII ст. читали принимаемые въ расколъ попы и Епифаній въ 1734.

«Предстоятель кладеть начало (семь поклоновъ), и потомъ приходящій такожде семь поклоновъ. Предстоятель начинаетъ, глаголя: За молитев селтыхь, Царю небесный, Трисвятое и по Отче нашь, — Пріндите поклонимся трижды, псаломъ 50: Помилуй мя Боже. И поставляетъ его передъ церковію, откровенну главу имуща. И повелитъ ему исповъдатися явъ и отрицатися, и укоряти, и проклинати богомерзкую въру, въ ней же былъ и вся законы ихъ, и обычаи, въ нихъ же совратишася и осквернишася. И начинаетъ проклинати ереси отъ яковитовъ, сице глаголя:» Азъ, имярекъ, отъ гнусныя яконитовъ и хан. цыцарскія ереси, и отъ мудрствующихъ съ латины и пріобщающихся отчасти еретическому и папежскому ученію-днесь прихожду ко истинному, православному христіянскія вѣры закону, преданному оть Св. апостолъ и утвержденному богоносными отцы святыхъ вселенскихъ седьми соборовъ. Прихожду же не отъ нужды, или бъды, или тесноты, или страха, или налога, или некоей вещи, на мя подвизаемъй, или чести ради мірскія, и блатъмъ былъ введенъ въ алтарь Покровской церкви игуменомъ Власіемъ и Варлаамомъ Казанскимъ. Не

годарованій нѣкихъ объщаемыхъ, или лѣностію или лицемъріемъ, но отъ всея души и сердца и чиста неблазненна, Христа любяще и того истинныя въры животнаго закона желая получити. Прежде отрицаюся мудрствующихъ и сообщающихся отчасти еретическому ученію. HDOR'Nнаю отрекшихся Ісуса и почитающихъ его равноухимъ, върующихъ во Іисуса и святую алилуію тройственну четверящихъ: да будутъ прокляти. Проклинаю творящихъ развратно святое крещеніе, аще и во имя Отца и Сына и Святаго Духа глаголютъ, но обаче крещаютъ водою во едино погруженіе, а трижды не погружають, иніи же только обливаютъ водою; и почитающихъ всякое омываніе крещеніемъ, а въ трехпогрузительномъ нужды нѣсть: да будутъ прокляти. Аще кто ся не креститъ въ два перста, яко же и Христосъ, да будутъ прокляти. И творимое нъкое благословеніе, пятію персты, а Христомъ преданное двуперстное почитающихъ отъ нѣкоего черта изданнымъ:-да будутъ прокляти. Проклинаю богоненавидимую и блуднаго образа прелесть, еже остризати браду, но и всегда поощряющихъ остригати брады своя, и усы притинати постригалы и бритвами. Проклинаю вся враги крестъ Христовъ нарицающихъ «брынскимъ», а кланяющихся латинскому крыжу; иже не исповъдуютъ безкровныя жертвы суща телеси Господа нашего Ісуса Христа. Иже аще ястъ млеко и яйца въ великій постъ въ субботу и недълю; съ ними же и иную всякую ересь проклинаю, явную и неявную, и иже прежде соборовъ, или послѣжде на церковь благочестивую возсташа и люди Господни отсъкати и отторгати начинающе, вси еретицы сопротивно мысляще святымъ всея вселенныя седьми соборовъ: да будутъ прокляти.»

«И вопрошаетъ предстоятель: «объщаешелися Христу?» И отвъщаетъ имярекъ: «объщаваюся Христу.» И глаговыходя изъ церкви, онъ соборнъ отслужилъ объдню по старопечатнымъ книгамъ. Затъмъ, служа довольно часто, онъ посвятилъ 12 поповъ и 6 дьяконовъ, и сварилъ муро <sup>1</sup>.

летъ: върую во единаю Бола Отца весь до конца, трижды, Господи помилуй сто; и паки глаголеть: «И тако вѣрую и исповѣдую святую единосущную Троицу истинною любовію, всею душею моей, и встиъ сердцемъ моимъ, и всъмъ помышленіемъ моимъ, не имъя въ себъ никоего лукавства. И тако покоряюся, и прилагаюся благочестивому преданію святыхъ отецъ право исправльшихъ слово истинны, иже на встхъ седми собортхъ вселенскихъ и помъстныхъ. И тако причитаются святъй и апостольстъй церкви, единомудренно со всъми правовърными, душевное тщаніе имъя, требую совершенно святымъ истиннымъ покаяніемъ очищенія отъ встахъ еретическихъ совращеній и оскверненій, всякихъ прегръшеній плотскихъ и душевныхъ. Еще же желаю, со страхомъ и трепетомъ и радостію сердечною, причастникъ быти святыхъ и животворящихъ таинъ тѣла и крове Христа Бога нашего, яко да будетъ ми во освящение души и тълу моему, и до кончины живота моего въ наслъдіе живота вѣчнаго царствія небеснаго, молитвами Пречистыя Владычицы нашея Богородицы и присно дѣвы Маріи и всѣхъ » святыхъ, иже отъ въка Богу угодившихъ. Аминь.» (Рукописный сборникъ конца XVIII столътія, писанный на Иргизъ.) Въ XIX или въ концъ XVIII ст. эта формула нъсколько измѣнена. Она будетъ приведена въ своемъ мѣстѣ.

<sup>4</sup> Іона Курносый: «во время пріятія Епифаніева и посвященія имъ поповъ и діаконовъ и сеященія мира и масда.» Стало-быть Епифаній варилъ муро не въ великій четвертокъ, какъ слёдуетъ по уставу. Онъ былъ принятъ 6 августа 1734 года, а великій четвертокъ 1735 г. былъ 3 апрёля, Вётка же была занята Сытинымъ и Епифаній взятъ 1 апрёля; то есть во вторникъ на страстной недёлё.

Великая была радость на Въткъ. Всъ духовныя лица ликовали и много гордились тёмъ, что наконецъ добыли епископа, имъютъ наконецъ святителя и архипастыря. «Нельзя теперь про насъ сказать, что церковь наша хрома: всъ три чина имъемъ: -и честное діаконство и боголюбивыхъ iepeовъ и самого преосвященнаго епископа,» говорили они. Поповъ рукоположенныхъ Епифаніемъ немедленно разослали по городамъ и волостямъ, --- разумѣется, за хорошія деньги, данныя за то общинами старообрядцевъ, — и кръпко надъялись все старообрядство такимъ средствомъ подчинить своему вліянію и власти. Одного попа повезъ въ Москву самъ Варлаамъ Казанскій, имѣвшій большой въсъ у тамошнихъ старообрядцевъ. Игуменъ Власій со встмъ соборомъ втковскимъ приговорили, чтобы Варлаамъ утвердилъ всъхъ московскихъ старообрядцевъ въ правильности архіерейства Епифаніева и подчинивъ такимъ образомъ усиливавшуюся московскую общину Въткъ, пріъзжалъ какъ можно скоръй домой, гдъ Епифаній долженъ былъ хиротонисать его въ епископа. Таково было желаніе и мірянъ - Вътки, изложенное въ особомъ приговоръ, зарученномъ многочисленными полписями.

Скучно было Епифанію у старообрядцевъ. Десять лѣтъ онъ уже архіереемъ и почти всѣ десять лѣтъ провелъ въ тюрьмахъ кіевскихъ, московскихъ, въ

Digitized by Google

Да притомъ еще ранѣе новаго январьскаго 1735 года у Епифанія были уже большіе нелады съ Вѣтковцами и онъ ужь не служилъ въ Покровской церкви.

петербургской кръпости, въ Соловкахъ, а потомъ еще годъ и два съ половиной мъсяца въ пустынькъ, гдъ его тоже держали почти какъ колодника. Не лучше ему пришлось и въ самой Въткъ. Онъ былъ совершенно чуждъ раскольниковъ, не только не раздёляль ихь убъжденій, но и ставь во главе ихь, кажется, довольно смутно понималъ изъ-за чего они отдѣлились отъ церкви. Все разъединяло его съ новою его паствой: и образъ жизни, и привычки. Сердце его лежало къ Кіеву, а тутъ долженъ былъ онъ выстаивать длинныя церковныя службы, къ которымъ не привыкъ въ Кіевъ, вести строгую жизнь и ни подъ какимъ видомъ не давать воли своему веселому, пылкому характеру. Тоска по родственникамъ мучила его; и хотя вътковскія дъвицы, по отзыву самихъ старообрядцевъ, не отличались цѣломудріемъ, а Епифаній былъ охотникъ до женщинъ, но за епископомъзорко слъдили сотниглазъ и ему рѣшительно было невозможно завести съкакоюлибо вътковскою красавицей нъжныхъ отношеній. А больше всего противны были Епифанію обряды. Вътковцевъ. Уже былъ онъ принятъ ими въ общеніе, уже служилъ объдни и рукополагалъ поповъ, какъ два уніата, жившіе по сосъдству съ Въткой, перешли въ расколъ, и, какъ обливанцы, на основаніи заповѣди Филарета патріарха, перекрещены старообрядческимъ попомъ въ три погруженія. Противно на это было смотръть Епифанію. Когда новокрещенные выходили изъ церкви, позвалъ онъ ихъ къ себъ въ келію и принялся кричать, понося ихъ непотребными словами: «Благочестивое крещеніе, говорилъ онъ имъ, отложили, раскольничьимъ крестились во второе. А первое-то вамъ развѣ не крещеніе было?»<sup>4</sup>

И былъ большой соблазнъ отъ того на Вѣткѣ. Пошли объ этомъ слухи и на сторону. «Какой же же это епископъ, говорили міряне, — это не пастырь, а волкъ.» Много журили вѣтковскіе отцы своего епископа за такую выходку. Епифаній отмалчивался. Отъ того-то и хотѣлось вѣтковскимъ отцамъ, чтобы онъ поскорѣй посвятилъ имъ Варлаама. Тогда бы Богъ съ нимъ, съ Епифаніемъ, дали бы ему денегъ и пустили бы на всѣ четыре стороны: иди куда знаешь, — и зажили бы съ своимъ епископомъ, отъ всей души и всего сердца преданнымъ старому обряду.

Не понравился Епифаній иноку Аванасію, древнему старцу, жившему въ Вѣткѣ съ первыхъ годовъ ея существованія. При самомъ заведеніи Вѣтки былъ онъ уставщикомъ, и когда попъ Өеодосій освящалъ Покровскую церковь, онъ надписывалъ антиминсъ старицы Меланіи. Больше сорока лѣтъ былъ Аванасій уставщикомъ, зналъ правила и уставы лучше всѣхъ, строго наблюдалъ за совершеніемъ «уставной службы» въ вѣтковской церкви и теперь, на старости лѣтъ, увидя какъ старые уставы нарушаются завезеннымъ на Вѣтку епископомъ, много спорилъ, много ссорился съ игуменомъ и отцами и, не стерпя больше «злочинія церковнаго», ушелъ изъ Вѣтки въ Россію. Ава-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup> Іона Курносый. Ч. І.

насій пробрался въ Москву, гдъ Варлаамъ Казанскій утверждаль тогда старообрядцевь въ правильности Епифаніева епископства. И въ Москвъ, и въ Гуслицахъ и ходилъ старецъ Аванасій изъ дома и въ домъ и разказывалъ старообрядцамъ что дъется на Въткъ съ того дня, какъ владыкою тамошнимъ учинился Епифаній. Онъ утвердительно называлъ его «вёдомымъ обливанцемъ»; много говорияъ и противъ Варяаама Казанскаго, главнаго поборника Епифаніева, ходившаго съ попомъ его поставленія. «Блюдитеся, говориль старець, блюдитеся опасно ихъ, яко не сущимъ попамъ имъ, но волкамъ.» А Варлаама знали и почитали въ Москвѣ очень многіе, знали его и по городамъ околомосковнымъ и по волостямъ. Вездъ у него было много духовныхъ дътей и его очень уважали за строгую, подвижническую жизнь, за горячую преданность старымъ обрядамъ и «древлему благочестію,» за его слово учительное, «преизящно философіею и мудростію христіанскою украшенное.» Ходя съ Епифаніевымъ попомъ изъ дома въ домъ, ночуя то тамъ, то тутъ, онъ каждое утро, возставъ отъ сна, и каждый вечеръ, ложась спать, по молитвъ, сначала самъ благословлялъ своего спутника, а потомъ отъ него принималъ благословеніе. И дълалъ это всегда такъ, чтобы всѣ ви-

<sup>4</sup> Гуслицы или Гуслицкая волость, въ Богородскомъ уезде Московской губерніи, почти сплошь населенная раскольниками поповщинскаго толка дъли и не сомнъвались бы о попъ Епифаніева рукоположения: такой же де онъ, какъ и я, попъ. Служа всенощныя и молебны по домамъ старообрядцевъ, Варлаамъ всегда на ектеніяхъ поминалъ епископа Епифанія, и если кто изъ его духовныхъ дътей изъявлялъ хоть малъйшее сомнъніе въ правильности Епифаніева архіерейства, тому онъ съ яростію говаривалъ: «проклятъ тотъ буди, кто изъ сыновъ моихъ духовныхъ и дщерей къ Епифаніевымъ ставленнымъ попамъ не пойлетъ подъ руку и на духъ! Богъ благословитъ! Мы рачимъ и стараемся, чтобы священство умножить и благочестіе расплодить, а вы мятежъ чините!» Но какъ ни великъ былъ авторитетъ Варлаама, а много въ Москвъ и въ Гуслицахъ явилось сомнъвающихся въ Епифаніи. Стали толковать ужь и о томъ: «да ужь сохранилось ли древлее благочестие на Въткъ, не пошли ли старообрядцы за рубежомъ широкимъ путемъ никоніанства?» А это все уставщикъ Аванасій разстевалъ сомнтнія. Не мало употребили московскіе и гуслицкіе старообрядцы денегъ на то, чтобы собрать подъ секретомъ самыя точныя справки объ Епифаніи въ синодальной конторъ и списать копіи со встхъдтлъ о немъ производившихся. Нашли, что действительно онъ посвященъ ясскимъ митрополитомъ въ епископы, а обливанъ онъ или крещенъ въ три погруженія, того доискаться не могли, а между тёмъ молва, что Епифаній обливанецъ, росла болѣе и болѣе. А распускалъ ее все-таки тотъ же Аванасій.

9\*

Разъ въ Гуслицахъ призвалъ Варлаамъ Аеанасія къ себѣ на квартиру, Аеанасій не ухоронился, пришелъ.

— Какъ ты смѣешь, закричалъ Варлаамъ, учить моихъ дѣтей духовныхъ, чтобы не ходили они къ попамъ Епифаніевымъ? Какъ ты смѣешь ихъ волками нарицать?

— Волки они и есть, смиренно, но рѣшительно отвѣчалъ Аванасій.

Пылкій Варлаамъ не вытерпѣлъ, схватилъ палку и началъ колотить сѣдаго, дряхлаго старика. И билъ его сколько хотѣлось. Аванасій, по иноческому смиренію, не защищался отъ ударовъ, но какъ ни горячился, лютуя надъ нимъ Варлаамъ, Аванасій кротко, но громко, одно говорилъ:

--- Волки они, а не пастыри стада Христова, и Епифаній-обливанецъ такой же волкъ!

Были свидѣтели этого происшествія. Слухъ о побояхъ, претерпѣнныхъ престарѣлымъ вѣтковскимъ уставщикомъ отъ дюжей руки Варлаама Казанскаго, распространился по Москвѣ и во всей Гуслицкой волости. Пали вѣсти о томъ и на Вѣтку. Нигдѣ не хвалили Варлаама, и еще сильнѣе пошло сомнѣніе въ правильности Епифаніева архіерейства. На Вѣткѣ также произошелъ большой раздоръ изъза него. Мы уже сказали, что пріемъ Епифанія былъ дѣломъ поповъ и монаховъ; міряне мало принимали въ немъ участія. Теперь, когда пошли слухи объ его обливанствѣ, о томъ что онъ не настоящій архіерей, не такой какой имъ требуется, міряне заволновались. Поступокъ Епифанія съ уніатами (быть можетъ и дѣйствительно Епифаній на

тотъ разъ выпилъ лишнюю чарку горълки, какъ старались оправдать его отцы предъ мірянами) увеличилъ ропотъ волненія и раздоры. Во главъ враговъ Епифанія сталъ нъкто Заверткинъ, кръпкій ревнитель «древляго благочестія», бѣжавшій за рубежъ съ Уральскихъ заводовъ, куда пришелъ съ Керженца, другъ и почитатель Аванасія уставщика. Онъ всенародно порицалъ Епифанія, называя самый пріемъ его великимъ соблазномъ для всей старообрядческой церкви и браня вътковотцовъ, еще державшихъ сторону своего СКИХЪ Онъ и другіе міряне укоряли Власія и епископа. соборныхъ старцевъ за то, что они такого волка пустили въ стадо Христово, твердо пребывавшее дотолъвъ «древлемъ благочести». Съ каждымъ днемъ болте и болте народа стало чуждаться Епифанія, а рукоположенныхъ отъ него поповъ и діаконовъ не пускали близко и къ домамъ своимъ, и стали отбирать у нихъ, даже силою, данныя имъ отъ Епифанія ставленныя грамоты. Были и такіе міряне, которые преданы были Епифанію. «И бысть, говоритъ Іона Курносый, мятежъ и молва на Въткъ не мала: сталось раздъление между собою у нихъ даже до драки.» Сойдутся бывало противники на улицъ; одни станутъ похвалять Епифанія и хвастаться тёмъ, сколь великую славу получило мёсто ихъ, богоспасаемая Вътка, отъ водворенія въ ней епископа, а принадлежавшие къ совъту Заверткина пойдутъ спорить и укорять ихъ, говоря, что Епифаній обливанецъ и сущій еретикъ, не пастырь добрый, а евангельскій волкъ въ овчей шкуръ. - Пойдутъ споры, книги изъ домовъ вытащатъ, отъ

писанія доказательства каждый свои читаетъ, а толпа увеличивается, и словопреніе обыкновенно оканчивалось тѣмъ, что спорщики примутся въ кулаки да за дубины и пойдетъ свалка и бой. Бывали и тяжкія увѣчъя, даже смертоубійства изъ-за Епифанія. И день за день таково было на Вѣткѣ. Епифаній пересталъ служить, ибо Заверткинъ и его сообщники громко кричали на улицахъ: «за волосы его, пса, вытащу изъ святаго алтаря, убью до смерти, только смѣй онъ служить.»

Нѣкоторые изъ братіи, особенно же казначей Павелъ, сами стали сомнѣваться въ искренности перехода въ старую вѣру Епифанія и въ томъ, что онъ крещенъ правильнымъ крещеніемъ, и стали сознавать вины свои, говоря, что не дѣло сдѣлали, съ такими хлопотами, съ такими издержками добывъ себѣ не хорошаго епископа. Епифаній сидѣлъ въ своей кельѣ, какъ заточенникъ, пилъ и перебранивался, но всегда съ обычнымъ своимъ добродушіемъ.

По старообрядческимъ общинамъ въ Великой Россіи тоже не мало было споровъ и толковъ, по поводу Епифаніева архіерейства. Керженецъ, Казань, Поволжье, Демидовскіе заводы еще болѣе утвердились «въ своемъ противленіи новопреданному архіерейству». Въ Москвѣ и въ Гуслицахъ произошло большое раздѣленіе, и съ каждымъ днемъ рѣдѣли ряды людей, бывшихъ сначала за Епифанія. Варлаамъ, побивъ Аванасія, много потерялъ авторитета. Тверь, Торжокъ и Ржевъ были совершенно равнодушны къ дълу. Стародубье почти поголовно отступилось отъ Епифанія.

Вътковскіе отцы лучше другихъ, отдаленныхъ отъ нихъ, одновърцевъ, знали поведение своего епископа. Но чтобы не погрѣшить, рѣшились они предварительно искусить своего архипастыря« Главное, хотблось имъ вывбдать отъ него: обливанъ онъ или въ три погружения крещенъ; еще хотълось имъ узнать, искренно ли онъ принялъ старообрядство и не держится ли въ тайнъ никоніанства, исполняетъ ли установленные посты, келейное правило и другіе уставы Хотя они, послѣ соблазнительнаго поступка Епифанія съ уніатами, послъ ропота мірянъ и укоровъ Заверткина съ товарищами, значительно охладбли къ Епифанію, но совершенно отступиться отъ него и торжественно, передъ всъмъ народомъ, сознаться въ винъ своей, той опрометчивости, съ которою они привъ няли его къ себъ за архипастыря, ръшились не прежде, какъ по совершенномъ увъреніи въ томъ, что онъ дъйствительно обливанецъ, или что не исполняетъ положенныхъ правилъ принятаго имъ старообрядчества. Призвалъ къ себъ казначей Павелъ Епифаніева келейника и говоритъ ему.

— Искуси ты его не пожелаетъ ли курочки ясти. Келейникъ, истый Вътковецъ, принядся за искушеніе. Говоритъ однажды онъ сидъвшему какъ въ темницѣ, воли и власти не имъющему, епископу, и кръпко разболъвшемуся:

--- Неможешь ты, святый владыко, все хвораешь, худо кушаешь. Не желаешь ли курочки жареной? — Свѣдаютъ ваши, грустно отвѣчалъ Епифаній, — крамолить будутъ. Вѣдь у васъ епископы не вкушаютъ....

— Я не монахъ, а бълецъ, отвъчалъ келейникъ; мнѣ можно ъсть курочку. Повели, владыко святый, я, пожалуй, припасу, какъ бы про себя, а ты и покушай.

Лакомый епископъ охотно согласился на предложеніе келейника. Давно не ѣдалъ онъ вкусной пищи. Келейникъ такъ и сдѣлалъ, какъ говорилъ. Ожаривши монастырскую курочку, подалъ на столъ епископу; но въ то самое время когда Епифаній занялся запретнымъ блюдомъ, по знаку, не примѣтно для него, данному искусителемъ-келейникомъ, вошли одинъ за однимъ казначей Павелъ съ другими старцами. Вошли, посмотрѣли, и слова не сказавъ, пошли вонъ изъ кельи, будто за надобностію какою приходили, да не во время. А Епифаній, какъ скоро они ушли, пеняетъ келейнику.

- Чтобы тебѣ дверь-то запереть, а ты не заперъ.

А келейникъ его, какъ малаго ребенка, уговариваетъ:

— Ничего, владыко святый. Ты, въдь, больше ихъ-они тебъ не указъ

Епифаній согласился съ келейникомъ.

Казначей Павелъ съ прочими свидътелями соблазнительной трапезы вътковскаго епископа не пустили дъла въ огласку. Имъ нужнъе всего было то, чтобы навърное узнать, обливанъ Епифаній или погруженъ, и дъйствительно ли онъ привер-

Digitized by Google

женъ къ старообрядству. Дали келейнику, которому добродушный епископъ совершенно ввѣрился, новое наставленіе.

Однажды Епифаній, здоровье котораго таяло какъ свѣчка, сидѣлъ грустный, задумчивый. Подошелъ къ нему келейникъ.

— А что, владыко святый, спрашиваетъ, есть ли у тебя родственники въ Кieвъ?

Этотъ вопросъ за живое тронулъ Епифанія. У него вся душа была въ родныхъ. Сердце у него было доброе и довърчивое, и пустился онъ въ откровенные разговоры съ келейникомъ.

-- Есть же, кажю, отвѣчалъ онъ со вздохомъ, -есть племянники и внучата есть...

На то келейникъ ему:

 Худое тебѣ житье здѣсь владыко. Не взлюбили тебя и попы и старцы.

— И самъ я вижу, что не взлюбили, отвѣчалъ Епифаній, — и что дѣлать право не знаю и не придумаю.

— Да напиши ты къ своимъ письма, сказалъ келейникъ, — увѣдомь о себѣ, что живъ. Они о тебѣ обрадуются и попекутся о тебѣ.

Простъ онъ былъ человёкъ, замёчаетъ, передавая этотъ разговоръ, Іона Курносый; повёрилъ келейнику. Сейчасъ же сълъ за столъ и сталъ писать письмо. Написавъ, говоритъ:

- Я, кажю, написалъ, да съ къмъ же пошлю?

— Повѣрь мнѣ, владыко, письмо твое, сказалъ келейникъ, —я добрыхъ людей отыщу. Довѣрчивый, простодушный Епифаній отдалъ письмо, а келейникъ прямо его къ казначею Павлу.

Читаютъ вѣтковскіе отцы письмо Епифанія. Пишетъ онъ, «какъ раскольники его обольстили, и какъ разбоемъ на пути отнятъ, и какъ въ Польшу его препроводили, и привезли до своихъ еретическихъ вертеповъ, гдъ церковь ихъ и раскольническій монастырь и слобода жителей раскольническій монастырь и слобода жителей раскольниковъ. Учинили меня раскольники епископомъ, и поставилъ имъ по ихъ просьбъ двѣнадцать поповъ и шесть дьяконовъ, чего дуйа моя раскольниковъ изъ младенчества ненавидъла. Они же меня и возненавидъли и держатъ подъ карауломъ. И не иное что помышляю себъ отъ нихъ токмо какъ смерти.»<sup>1</sup>

Тогда на Вѣткѣ и послѣдніе оставшіеся у Епифанія сторонники отступились отъ него. Но нашлись благопріятели въ иномъ мѣстѣ.

Неподалеку отъ Вѣтки было мѣстечко (нынѣ уѣздный городъ) Гомель, населенное тоже русскими выходцами, раскольниками. Гомельскіе старообрядцы и числительностію, и богатствомъ, и связями превосходили вѣтковскихъ, но Вѣтка все-таки была какъ бы столицей всего старообрядства, ибо въ ней въ одной была церковь, въ ней одной служилась обѣдня. Пребываніе при ней архіерея еще болѣе возвысило эту слободу, и Гомелю, при всемъ богатствѣ, невозможно было съ нею соперничать. Завидуя Вѣткѣ и не будучи очевидцами соблазновъ, которые тамъ производилъ Епифаній, но

<sup>1</sup> Іона Курносый.

Digitized by Google

узнавъ объ охлажденіи къ нему Вѣтковцевъ, міряне Гомеля предложили ему переселиться къ нимъ. Епифаній съ радостью согласился. Построили они деревянную церковь, во всемъ подобную вѣтковской; Епифаніевы попы освятили ее во имя Преображенія Господня, а Епифаній, еще до размолвки съ вѣтковскими отцами освятившій нѣсколько антиминсовъ, послалъ одинъ для гомельской церкви<sup>4</sup>. Когда вѣтковскіе міряне стали чуждаться поповъ и дьяконовъ Епифаніева рукоположенія, гомельскіе жители приняли ихъ всѣхъ и рѣшились во что бы то ни стало сдѣлать свою Преображенскую церковь каведральнымъ соборомъ старооб-

<sup>4</sup> Іона Курносый. Онъ въ одномъ мъстъ своего сочиненія говорить, что самъ Епифаній святиль эту церковь, а въ другомъ, что Епифанію некогда было освятить ее, а святили Варлаамъ Казанскій съ попами Епифаніева поставленія. Послѣднее извѣстіе болѣе сообразно съ ходомъ дѣла. Послѣ первой выгонки зарубежныхъ раскольниковъ гомельская церковь (1735) была перевезена въ Стародубьѣ, но не потонула, какъ вътковская, ибо строена была не изъ дуба. Объ этомъ Іона Курносый такъ разказываетъ: «Ону церковь сломаше, по совѣту неправильныхъ поповъ своихъ (то-есть Епифаніемъ рукоположенныхъ), Іоакима и священно-инока Матвъя, склавше плотами, по той же рвцв (Сожу) приплавивше къ слободв, поставиша, какъ и на мъстъ стояла. И приспъвшу времени священія, Іоакимъ попъ повелѣ свящати сыну своему духовному Матвъю. Онъ собравъ соборъ отъ обливанцевъ Епифаніева согласія, какъ и онъ Матвъй, и съ ними оную церковь освятилъ и сталъ въ ней служить и пречистыя тайны совершать.» Поставлена была эта церковь въ двухъ верстахъ отъ слободы Клинцовъ.

рядческаго епископа. И усиленнъе прежняго звали Епифанія къ себъ. Но Вътка не давала его, ибо не дешево ей стоилъ Епифаній. Гомельскіе жители хотъли купить у Вътковцевъ архіерея и денегъ не жалъли, но Вътковцы не брали никакихъ тысячъ за Епифанія, предвидя, что въ случаъ пріобрътенія Гомельцами епископа, много убавится блеска , вътковской церкви.

— Да отдайте же намъ епископа Епифанія, когда онъ вамъ не надобенъ, говорили гомельскіе старообрядцы.

— Не отдадимъ. Онъ ваши души опоганитъ, потому что онъ обливанецъ. Погибните вы душами вашими, когда его возьмете, отвѣчали Вѣтковцы.

— Не ваше дѣло; коли грѣхъ, такъ тотъ грѣхъ на насъ будетъ. Отдайте Епифанія и берите что хотите.

— Не надо намъ никакихъ тысячъ, стояли на своемъ Вѣтковцы, — а Епифанія-обливанца не отдадимъ, грѣха на себя не примемъ: соблазна въ васъ не усилимъ, сказано бо въ Св. писаніе: «горе тому человѣку, имъ же соблазнъ въ міръ придетъ; унѣе тому человѣку да обѣсится камень жерновый о выю его и вверзится въ море.» И подъ такою клятвою самого Господа нашего Ісуса Христа быть мы не хотимъ и обливанца еретика вамъ въ пастыри не отдадимъ.

И много было ссоры, много было раздора и крамолы между вътковскими и гомельскими старообрядцами; неръдко бывали между ними и драки. Священнодъйствовавшіе въ гомельской Преображенской церкви попы, особенно же бълый Іоакимъ и черный Хатвъй, оба рукоположенные Епифаніемъ, стали во главъ Гомельцевъ. Пріъхавъ изъ Москвы, Варлаамъ Казанскій много уговаривалъ Вътковцевъ отдать Епифанія Гомельцамъ, когда имъ не угоденъ. Вътковцы и слушать не хотѣли. Тогда гомельскіе слобожане, желая чтобы въ наступающій великій четвертокъ (3 апръля) Епифаній сварилъ въ ихъ церкви муро, собрались въ вербное воскресенье (30 марта) и пошли къ Въткъ-вооруженною рукою добывать муроварителя.

Но дёло вдругъ приняло неожиданный оборотъ. Апрёля 1 1735 не стало ни Вётки, ни Гомеля, ни епископа Епифанія....

Мы уже сказали, что лётомъ 1734 года, когда непринятый еще въ старообрядчество, Епифаній проживалъ въ пустынькъ, онъ, стосковавшись по горячо любимымъ племянникамъ и внучатамъ, писалъ къ нимъ въ Кіевъ письмо. Въ это письмо вложилъ онъ другія два: одно къ старинному своему пріятелю, духовнику софійской каеедры, Іакову, другое къ самому Рафаилу, тогдашнему архіепископу кіевскому. Епифаній, кажется, не сознавалъ вполнъ своей виновности ни передъ церковью, ни передъ правительствомъ, и писалъ эти письма, прося взять его отъ раскольниковъ и поставляя условіемъ, чтобъ ему «при софійской каеедръ житіе имъть свободное, попрежнему» (то-есть какъ было до перваго побъга его въ 1724 году)... Съ къмъ и какъ отправилъ онъ эти письма, мы не знаемъ, но, не получая на нихъ долго отвѣта, онъ, наконецъ, въ августъ принялъ старообрядство, ставилъ по-

повъ, святилъ муро и антиминсы и, разумъется, не сказывалъ никому про посланныя письма. А дъло по поводу ихъ въ Кіевѣ и въ Петербургѣ шло своимъ обычнымъ чередомъ. «Невѣдомый человѣкъ», то-есть по всей в вроятности, племянникъ или внукъ Епифанія, подалъ письма духовнику Іакову, а духовникъ архіепископу, 12 іюля 1734 года. Черезъ два мѣсяца, 18 сентября, Рафаилъ донесъ объ этомъ синоду, и потомъ, вслѣдствіе синодскаго указа, писалъ къ Епифанію письмо и звалъ къ себъ въ Кіевъ. Это было уже въ началъ 1735 года. Черезъ кого кіевскій архіепископъ пересылался съ старообрядческимъ вътковскимъ епископомъ, и получилъ ли даже послёдній письмо отъ Рафаила, не знаемъ; но извъстно, что Епифанію никакъ не удавалось, по приказу Рафаила, секретно уйдти отъ старообрядцевъ. Въ это время изъ-за него разгорілась вражда между Въткой и Гомелемъ, и Вътковцы держали несчастнаго Епифанія въ кельт, какъ въ тюрьмѣ, уже совсѣмъ безвыходно. Хотя и не знали они, что Епифаній хочетъ бъжать въ Кіевъ, но кръпко боялись, чтобъ онъ не ушелъ въ Гомель.

Когда въ Петербургъ узнали о пребываніи Епифанія на Вѣткъ, правительство Анны Ивановны озаботилось не столько о «колодникъ Епифаніи, скраденномъ воровскими людьми въ Коломинскомъ лѣсу,» не столько о томъ, что у старообрядцевъ явился наконецъ давно желанный ими архіерей, сколько о зарубежныхъ раскольническихъ поселеніяхъ. Уже нъсколько лѣтъ знали въ Петербургъ, что въ однихъ слободахъ Вѣтковскихъ живетъ болве 40.000 бъглыхъ русскихъ людей, и сверхъ того заселены такими же бъглыми старообрядцами слободы въ Кіевскомъ воеводствѣ по рѣкѣ Припети 4, на Волыни въ окрестностяхъ Житоміра и Новгорода Волынскаго, <sup>2</sup> въ Подоліи по берегамъ ръкъ Буга <sup>3</sup> и Днъстра <sup>4</sup> и даже въ Бессарабіи и Молдавіи. Не столько политическія, сколько экономическія соображенія побудили русское правительство внимательнъе заняться этимъ дъломъ. Еще въ 1733 году именемъ императрицы Анны Ивановны было объявлено зарубежнымъ раскольникамъ, чтобъ они возвращались въ Россію безбоязненно, что государыня вины ихъ имъ отдаетъ и ихъ совершенно прощаетъ. Но ни одинъ изъ зарубежныхъ старообрядцевъ не воспользовался этимъ приглашеніемъ; напротивъ, многіе изъ старообрядцевъ, жившихъ въ Россіи, избъгая тяжелыхъ податей и частыхъ рекрутскихъ наборовъ, значительными толпами устремились за границу. Въ 1734 году приглашеніе было повторено, но также безуспѣшно. Тогда рѣшено было принять самыя энергическія мѣры относительно вътковскихъ слободъ и, во что бы то не стало, возвратить бъжавшихъ туда на родину.

<sup>4</sup> Ставучаны, Хребтовка или Хребтева, Хилипоны, Кулишовка, Грубное, Вътрянка, Чобурчи.

<sup>•</sup> Черноболь, Замоштье, Красиловка.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Роговка, Ягоденка, Желъзняки, Пилипы, Коровницы.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup> Слобода Борская, Курникъ, Краснянка, Ефимовка, Перепеличье, Чернятинъ, Жуковцы, Петроши, Женишковцы, Людовка, Матвъйковская, Пеньковка, Бушинка, Сорокодубье, Шуры.

. -- 144 ---

Польша- въ это время давно уже отжила красные дни свои и быстро клонилась къ паденію, раздираемая внутренними междуусобіями. Политическія обстоятельства благопріятствовали правительству Анны Ивановны: въ 1733 году умеръ польскій король Августъ II и начались обычные шляхетскіе рокоши и усобицы въ Рѣчи Посполитой, по случаю избранія новаго короля. Для поддержанія кандидатства саксонскаго курфирста Августа противъ Станислава Лещинскаго, поддерживаемаго Франціей, императрица послала въ Польшу русскія войска подъ командою фельдмаршала Ласси. Русскіе заняли самую Варшаву, наше войско стояло и въ Литвъ, и въ Польшѣ, и русское правительство распоряжалось за литовскимъ рубежомъ какъ у себя дома. Не считали нужнымъ и входить въ какія-либо дипломатическія сношенія: просто вельли полковнику Якову Григорьевичу Сытину, стоявшему съ своимъ дра-, гунскимъ полкомъ въ Стародубьъ, — «очистить Вътку», для чего и дали ему подъ команду отрядъ, состоящій изъ пяти полковъ. Съ ними, въ февраат 1735 года. Сытинъ перешелъ границу. Это никого не удивило: ни коренныхъ жителей Бълорусскаго края, ни раскольниковъ.

Московскіе старообрядцы предостерегали Вѣтковцевъ. Но на Вѣткѣ не всѣ послушались этихъ предостереженій. Впрочемъ, многіе ушли далѣе: на Волынь, въ Подолію и даже въ Молдовлахію. Фев-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Драгунскій, два казацкихъ. и два тысячныхъ: Стародубсьій и Черниговскій.

раль и мартъ полки Сытина переходили вокругъ Вътковскихъ слободъ изъ селенія въ селеніе, а въ этихъ слободахъ никто и не догадывался, что опасность дъйсгвительно близка и неизбъжна. Полки окружаютъ наконецъ слободы со всѣхъ сторонъ, а между Въткой и Гомелемъ идутъ ссоры и драки изъ-за Епифанія, а самъ виновникъ этихъ ссоръ, больной, измученный душевною пыткой, сидитъ взаперти и ждетъ не дождется какъ бы убраться куда-нибудь изъ Вѣтки.

Марта 30-го, гомельскіе жители, какъ уже сказано, пошли на Вътку отбивать вооруженною рукой для своей церкви святителя Епифанія. Но дорогой видятъ они на другой день, что полки Сытина со встахъ окружныхъ мъстъ двинулись и идутъ на Вътку и на другія слободы. Спрашиваетъ гомельская рать у солдатъ: куда они идутъ? - «Походъ сказанъ, въ Бѣлую Церковь,» отвѣчаютъ солдаты. Походъ, въ Бълую Церковь, дъйствительно былъ, нарочно невърно, объявленъ солдатамъ, чтобъ они не разболтали настоящей цёли похода. А Сытину надо было отвлечь внимание раскольниковъ, и затъмъ внезапно и разомъ окружить слободы, чтобы въ расплохъ захватить всёхъ слобожанъ безъ изъятія. Гомельцы, однако, видно, догадались къ чему идетъ дъло и воротились домой. Рано утромъ 1 апрѣля Вѣтка была окружена войсками. Къ Покроиской церкви и къ монастырю приставили караулы, отцовъ привели къ Сытину. Епифаній былъ въ числѣ ихъ.

Ч. Г

10

--- Гдѣ вашъ епископъ? строго спросилъ командиръ у отцовъ вѣтковскихъ.

Они указали на Епифанія. А этотъ стоитъ ни живъ ни мертвъ, не понимая что вокругъ него дълается. Сытинъ подошелъ къ Епифанію подъ благословеніе и сказалъ:

— Ты не бойся, преосвященный, государыня послала насъ тебя выручить.

Епифаній ожилъ. Радостью загорълись его живые, черные глаза. Перекрестился онъ и сказалъ, съ низкимъ поклономъ Сытину:

— Слава Богу! Благодарю нашу всемилостивъйщую государыню и въ въкъ долженъ за нее Бога молить.

Отцовъ разсадили по кельямъ подъ караулъ, а Епифанію дали нѣкоторую свободу и обращались съ нимъ почтительно, какъ съ дѣйствительнымъ архіереемъ.

Когда разсвѣло, вошелъ Сытинъ въ Покровскую церковь и велѣлъ выносить книги и записывать число ихъ, а также образа, ризы, сосуды, снялъ съ колокольни колокола и запечаталъ церковь <sup>4</sup>. Всего въ слободахъ захватилъ онъ сорокъ тысячъ народа Такимъ образомъ совершилась первал вътковская выгонка.

Епифаній былъ крѣпко нездоровъ. У него, какъ ужь было сказано, развилась водяная болѣзнь. Съ конвоемъ, состоявшимъ изъ драгунъ, подъ командой поручика, отправили его въ Кіевъ, но имущество осталось на Вѣткѣ: 250 рублей денегъ, одежда раз-

<sup>&#</sup>x27; Іона Курносый.

ная, серебра на 300 рублей, саккосъ, омофоръ, митра. Дорогой обращались съ нимъ хорошо, поручикъ и солдаты называли его не иначе какъ преосвященнымъ; вообще были внимательны къ нему, предупредительны. Поручикъ былъ особенно почтителенъ къ Епифанію; по всей въроятности, онъ и не зналъ, что сопровождаетъ лишеннаго сана іеромонаха и считаль его за действительнаго архіерея. Добродушный Епифаній искренно полюбилъ поручика, и дорогой, откровенно разговаривая съ нимъ о своемъ житьъ-бытьъ у раскольниковъ, со слезами благодарилъ императрицу за то, что приказала она его выручить, по его выражению изъ того вертепа, въ которомъ былъ онъ два года, яко Даніилъ во рвѣ львиномъ. Бъднякъ былъ и въ самомъ дълъ увъренъ, что войска приходили въ Вътковскія слободы единственно для его выручки. Въ первыхъ числахъ мая привезъ его поручикъ въ Кіевъ. Здъсь Епифанія посадили въ крѣпость. Тутъ только увидалъ онъ, что не жить ему свободно при софійской каоедръ, на что онъ такъ сильно надъялся. Такое разочарование до того потрясло больнаго старика, что онъ слегъ въ постель и уже не вставаль. Мая 31-го написаль онъ письмо къ архіепископу Рафаилу. Говоря что чувствуетъ приближение смертнаго часа, Епифаний просилъ прислать къ нему духовника. Его исповъдали, пріобщили и на другой день онъ умеръ. Такъ кончилась многомятежная жизнь Епифанія, исходившаго русскую землю отъ Дуная до Бълаго моря и пересидъвшаго въ десяти тюрьмахъ, не считая пустыньки и Вътки.

 $10^{*}$ 

Умирая, онъ все просилъ, чтобы взять оставшееся у него на Въткъ имущество и отдать его племянникамъ и внукамъ. Добрый старикъ не позабылъ и приласкавшаго его дорогой поручика. У него ничего не было въ кръпости, кромъ пуховыхъ подушекъ. Онъ завъщалъ ихъ офицеру<sup>4</sup>.

Епифанія схоронили возлё церкви Св. Өеодосія въ Кіевопечерской крѣпости. Отпѣвали какъ мірскаго человѣка.

Варлаамъ Казанскій, самый горячій, самый ревностный защитникъ Епифанія, остался въренъ ему и по смерти. Будучи высланъ въ Россію, онъ поселился съ попами Епифаніева поставленія и съ большею частію гомельскихъ приверженцевъ покойнаго въ слободъ Клинцахъ. <sup>2</sup> Сюда перевезли они гомельскую Преображенскую церковь и въ двухъ верстахъ отъ слободы, рядомъ съ нею, поставили другую во имя Николая Чудотворца. При этихъ церквахъ устроили старообрядческій Николо-Пустынскій монастырь, существовавшій до пятидесятыхъ годовъ нынъшняго столътія. Варлаамъ клятвенно всъхъ увърялъ, что Епифаній старообрядство принялъ искренно и въ немъ умеръ, не принявъ передъ смертію православнаго священника <sup>3</sup>. То же проповѣдывали и попы Епифаніева поставленія, Іоакимъ и Матвъй. Посявдній быль настоятелемь Николо-Пустынскаго

• Іона Курносый.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Іона Курносый и указъ синода къ Рафаилу 21 Іюля 1735 года.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> Нынѣ Клинцовскій посадъ Черниговской губерніи

монастыря. Они пѣвали по Епифаніи паннихиды, какъ по епископѣ «древляго благочестія», и даже распускали молву, будто онъ принялъ кончину мученическую, крѣпко стоя за старую вѣру Скоро огласили его святымъ и начали ходить въ Кіевъ на поклоненіе его могилѣ. Варлаамъ жилъ не болѣе года въ Стародубьѣ. Когда узнали о его прошломъ и о томъ какое значеніе имѣетъ онъ у раскольниковъ, его арестовали и по опредѣленію синода, 11 Февраля 1737 года, отправили въ заточеніе въ Нижегородскій Печерскій монастырь, гдѣ онъ и умеръ.

Попы Іоакимъ, Матвѣй и другіе, поставленные Епифаніемъ, продолжали священнодѣйствовать въ Клинцахъ. Въ этомъ посадѣ число принимавшихъ правильность Епифаніева архіерейства до того было значительно, что въ 1789 году они выстроили въ посадѣ еще церковь Михаила Архангела, которую и освятилъ, 10 февраля, бѣглый отъ великороссійской церкви попъ Данило Воскобойниковъ<sup>4</sup>. Попъ Епифаніева поставленія, Іаковъ, дожилъ въ Клинцахъ до 1790 года. Онъ былъ послѣднимъ.

Почитавшіе за свято память Епифанія и прянимавшіе поповъ его рукоположенія въ XVIII столѣтіи были извѣстны подъ именемъ епифановщины<sup>2</sup>,

<sup>4</sup> Андрея Іоаннова Журавлева Историческов извыстіе о раскольникахь, стр. 337.

<sup>2</sup>. Монастырь епифановщины, Николо-Пустынскій, существоваль до послѣдняго времени, но уже находился въ самомъ жалкомъ состояніи. Вотъ что писаль о немъ извѣстный ученый статистикъ нашъ К. И. Арсеньевъ, въ 1850 году обозрѣвавшій стародубскіе старообрядческіе гдѣ образовалось ихъ средоточіе. Не мало ихъ было въ возобновленной Вѣткѣ и другихъ зарубежныхъ мѣстахъ, были въ Москвѣ и въ Гуслицахъ. Явились они даже и на Керженцѣ, гдѣ при жизни Епифанія и слышать о немъ не хотѣли. Въ Никанориной обители Оленевскаго скита (Семеновскаго уѣзда, Нижегородской губерніи), уничтоженной въ 1853 году, до послѣдняго дня существованія этой обители, свято сохранялась память Епифанія, и его имя было записано въ синодикахъ рядомъ съ именемъ Павла Коломенскаго. Такіе синодики случалось намъ видѣть и у нѣкоторыхъ старообрядцевъ Владимірской, Московской и Черниговской губерній.

Въ настоящее время, когда возникла въ Бѣлой Криницѣ старообрядческая іерархія, извѣстная болѣе подъ именемъ *австрійства*, добрая память о добродушномъ Епифаніи возстановлена во мнѣніи всѣхъ принявшихъ эту новую іерархію. Они не хо-

монастыри: «Монастырь Никольскій, въ 2 верстахъ отъ Клинцовъ, не пользуется никакимъ уваженіемъ окрестныхъ жителей: въ немъ живетъ 6 монаховъ и 12 бѣльцовъ, дряхлыхъ и увѣчныхъ отъ 60 до 90 лѣтъ, одинъ только инокъ 46 лѣтъ и обличенъ въ блудной жизни и прижитіи дѣтей, другой, казначей монастыря, обманываетъ убогихъ стариковъ и употребляетъ монастырскіе доходы преимущественно на свое семейство въ посадѣ Клинцахъ. Монастырь этотъ походитъ болѣе на богадѣльню, чѣмъ на обитель иноковъ.» Любопытная записка К. И. Арсеньева находится въ архивѣ департамента общихъ дѣлъ министерства внутреннихъ дѣлъ. (Дѣло 1850 года № 140.) тятъ върить, чтобъ Епифаній тяготился своимъ положеніемъ на Въткъ, чтобъ онъ тайно переписывался съ Кіевомъ, даже съ самимъ архіепископомъ Рафаиломъ, и чтобъ умеръ, возвратившись ΒЪ нѣдра православной церкви. Ихъ ни мало не соб- лазняетъ его обливанство, такъ много смущавшее ихъ прадъдовъ, они совершенно объ этомъ умалчиваютъ и представляютъ Епифанія великимъ святителемъ, положившимъ душу свою за овцы своя, мученикомъ, страдальцемъ за «древлее благочестіе» и за старый обрядъ. Такъ, напримъръ, въ новое сочинение объ основании бѣлокриницкой іерархіи, написанное недавно (въ 1861 году), и уже весьма распространенное между старообрядцами <sup>4</sup>, введенъ слъдующій разсказъ объ Епифаніи. Къ достиженію же сей цѣли (отысканія архіерея) предпринимали разныя средства. Первыя покушенія у нашихъ христіанъ для отысканія епископа были еще въ царствованіе Петра I, для чего они обращались въ Молдавію и Грецію, но безуспѣшно. Потомъ достигли своего желанія. Рукоположенный въ Молдовлахіи ясскимъ митрополитомъ Антоніемъ, въ 1724 г., епископъ Епифаній обратился въ нашу православную въру, и по общему всъхъ вътковскихъ христіанъ согласію, принятъ былъ въ Покровскомъ монастыръ, что на Въткъ, священникомъ Іовомъ, въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Сказаніе вкратць о первоначальномь учрежденіи нынь существующей вь нашей древлеправославной церкви священной іерархіи и увпреніе въ дпйствительности оной сомньвающимся.

лѣто 7232 (1724) (?). И по принятіи, епископъ Епифаній совершилъ божественную литургію и отправлялъ святительскую должность: онъ рукоположилъ до четырнадцати человѣкъ въ священнослужители, то-есть въ попы и дьяконы. Но какъ только разнесся объ этомъ слухъ, то вдругъ на сего православнаго епископа наведено было со стороны правительства строжайшее преслѣдованіе, онъ былъ взятъ и послѣ разныхъ изнурительныхъ послѣдствій скончался въ Кіевѣ. Рукоположенные же имъ священники дѣйствовали даже до конца жизни.»

Не такъ смотръли на Епифанія его современники. Въ XVIII столътіи значительное большинство старообрядцевъ поповщинскаго толка и въ Россіи и въ зарубежныхъ мъстахъ ни мало не уважали памяти Епифанія, и въ нъкоторыхъ раскольническихъ сочиненіяхъ Вътка подвергалась сильнымъ укорамъ за принятіе этого епископа<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> Есть у раскольниковъ сочиненіе: Альфа и Омега ев седмитолковомъ Апокалипсисть прореченная, отъ него же нъчто на исправленіе прорекъ сущимъ во Асіи Малороссійской. Она написана въ Стародубьѣ въ восьмидесятыхъ годахъ прошлаго столѣтія и заключаетъ въ себѣ обличеніе старообрядцевъ семи слободъ: Клинцовъ, Злынки, Климовой, Зыбкой, Вѣтки, Крупца и Воронка. Здѣсь Епифаній послужилъ поводомъ для укора Вѣткѣ. Вотъ обличеніе ея: «Ангелу вѣтковскія церкви напиши: вѣмъ твоя лѣла, яко ни студенъ еси, ни теплъ, сего ради изблевати тя имамъ, зане егда держался еси блаючестія лавры Кіева и догматовъ Аввакумовыхъ, то стяжаль еси себь епи-копа и владыку и посъяль еси, идъ же не съяль. Но егда вознесся еси паче Капернаума, то и низпалъ еси, яко же блудни-

Вотъ, напримъръ, что говорилъ, лътъ черезъ пятьдесятъ послъ Епифанія, Іона Курносый, который можетъ считаться отголоскомъ не только Керженца, гдѣ онъ писалъ свое сочиненіе, но и вообще старообрядцевъ по поповщинѣ, жившихъ въ восточной части Европейской Россіи: «Нынѣшніе епифаняне попы и послёдующіе имъ, и понынъ изчезнувшу Епифанію въ отступленіи, въру къ нему мертвому душою и тёломъ, яко аріане Арію, въ проходѣ пораженну, главу въ порты забиту, вѣру храняху, сице епифаняне къ Епифанію. А понеже отцы наши (керженскіе) до пріему Епифаніева вѣтковскихъ поповъ согласія отказашеся и причастія ихъ служенія пріимати отрекошася и во время требованія совъта къ пріятію Епифанія за епископа отказашася и общимъ совѣтомъ положиша ѣздящимъ въ Москву къ попамъ московскимъ подъ руку ко благословенію не ходити и во время служенія ихъ за службу молитися не ходити, ни съ дътьми ихъ духовными ни ясти, ни пити, ни молитися,

ца оная вавилонская, отъ вина же ея любодѣянія упишася никоніане и языцы мнози. Но и ты исполнилъ еси мѣру ихъ, чего ради отъята бысть благодать твоя и преселена во обитель Климовскую (намекъ на перенесеніе первой раскольнической Покровской церкви послѣ выгонки 1735 года изъ Вѣтки въ стародубскую слободу Климову), яже есть Новый Іерусалимъ. И ты убо притецы и припади къ сосуду моему избранному, Михаилу блаженному (попъ Михаилъ Калмыкъ, одна изъ замѣчательныхъ личностей въ расколѣ, жившій въ слободѣ Климовой), да спасешися отъ недуга своего и изцѣлѣеши. Имѣяй уши слышати, да слышитъ.»

якоже и было, и быти неотложно сему узаконенію держану тверду быти. Но понеже, яко же пишется, пастыремъ о овцахъ небреженіе и людское ко священникомъ непокорства належание, зане вси по своей волѣ ходятъ, особливо здѣшній народъ, не хощетъ время плачевное признавати - время опасное сътовное. Пользовахомся священствомъ, священниками, священноиноками, и иноками честными и инокинями, глубокою старостію и съдинами и разумомъ духовнымъ украшенными, егда быша священноинокъ Никифоръ, священноіерей Іоаннъ (иже потомъ отъ Никифора постриженъ священноинокомъ Іовъ<sup>4</sup>) и съ нимъ Василій Торжковецъ и по нихъ Іаковъ Варламовъ, не ошибиться бы, мнится Аврааміемъ Галицкимъ принятый, но много разнства видится отъ тогда бывшихъ священниковъ и отъ сущихъ нынѣ. Тіи сами не хотяще своя души погубити, знавше премѣну благочестія, оставляюще приходы, приходяще ко священноинокомъ, священникомъ и инокомъ, хотяще токмо при нихъ спасти своя души, а не паствити, учитися, а не учити; и по усмотрѣнію отецъ умоляеми, народныя

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Іовъ ушелъ потомъ на Уралъ къ раскольникамъ, на Демидовскіе заводы, и пользовался огромнымъ уваженіемъ тамошнихъ старообрядцевъ. Похороненъ онъ въ половинѣ прошлаго столѣтія, на старообрядческомъ кладбищѣ Нижнетагильскаго завода и признается святымъ. Ежегодно, 29-го мая, на день его ангела, и 4-го сентября, на день его смерти, •стекается до пяти тысячъ народа для его поминовенія и для поклоненія его гробницъ. (См. дѣло департамоб. дѣлъ мин. вн. дѣлъ, 1837 года, 17-го мая, № 64.)

ради пользы и принуждаеми нужды ради спасительная исправлять и не хотяще; а нынѣшнихъ посылаютъ искати, яко на положенное и припасенное. Сыскавъ умоляемъ: «Поъдемъ, речемъ имъ: видно скудное житіе твое, у насъ и тысящи нажить можешь » И привезши соборуемъ: како исправимъ. И аще мы во глубокой старости, ищемъ ихъ по подобію, яко по чужимъ житницамъ не зерны, но охоботіе и паздеріе собираемъ, а младыя дѣти гдѣ получати будутъ и сыскивати, что не отъ обливанцевъ? Всъ говоримъ: «невозможно безъ попа быти: Господь не умираетъ и священство его не престаетъ.» Подлинно у епифановщины не престанетъ. Почто престать? Вся вселенная полна поповъ, не токмо поповъ, но и большаго чина всякаго полна вселенная, церковнаго причта.»

Еще сильнѣе были укоры со стороны безпоповщинскихъ раскольниковъ, напримѣръ, Ивана Алексѣева, въ Исторіи бълствующаго священства. Многіе, самые горячіе приверженцы Епифанія и поставленныхъ отъ него поповъ, стыдились чрезъ нѣкоторое время сознаваться, что они когда-то принадлежали къ согласію епифановщины.

Digitized by Google

## Глава У.

## Аенногенъ.

Какъ паденіе стараго Керженца способствовало возвышенію Вътки, такъ въ сною очередь паденіе Вътки было причиною быстраго возвышенія слободъ стародубскихъ. Здъсь поселилась большая часть выведенныхъ Сытинымъ изъ-за литовскаго рубежа старообрядцевъ. До того въ Стародубьѣ мало было поповъ, и жившіе въ тамошнихъ лѣсахъ старообрядцы такъ одичали, что болѣе походили на какихъ-то грубыхъ инородцевъ, чѣмъ на русскихъ людей. Грамотныхъ у нихъ вовсе почти не было, и кто съ трудомъ и запинаясь на каждомъ словъ умблъ читать Часослово, тотъ считался уже великимъ богословомъ. Старики правили службу только по Часослову и Псалтыри, другихъ книгъ и знать никто не хотълъ. Такъ, когда однажды въ слободу Злынку привезъ одинъ старообрядецъ изъ Москвы старопечатный Октоихъ и велблъ читать по немъ канонъ, то едва успѣли сказать начальныя слова первой пъсни «Колесницегонителя Фараона погрузи», поднялся страшный шумъ. «Что это за книга?» кричали злынковскіе старообрядцы: «Зачъмъ

она здъсь? Что въ ней за колеса, да Фараонъ? Это по новой въръ! Это книга никоніанская, еретическая. Въ печь ее, да сжечь!» Когда же поселились здъсь вътковскіе раскольники, жизнь въ Стародубьъ измѣнилась: явились промышленность и торговля, завелись вскоръ и фабрики. Въ Клинцахъ особенно развилась фабрикація суконъ. Начались дъятельныя сношенія съ Москвой и Петербургомъ, явились значительные капиталы. Построеніе церквей и появление поповъ въ достаточномъ количествѣ придало большой блескъ Стародубью, и оно сдълалось средоточіемъ всей разсъянной по Руси и по зарубежнымъ мъстамъ поповщины. Неблагосклонно смотрѣли однако на это коренные Стародубляне. Когда зарубежные выходцы стали у нихъ въ слободахъ ставить церкви, они возроптали и произвели мятежъ. «Зачъмъ намъ церкви?» говорили они. «Наши отцы отъ церкви изъ Россіи ушли; у насъ церквей слыхомъ не слыхано, видомъ не видано, а нынъ церкви и въ нашихъ мъстахъ строятъ» — и чуть не сожгли ихъ. Когда въ новопостроенныхъ церквахъ начали служить объдню, большой ропотъ опять поднялся отъ коренныхъ жителей Стародубья:

- Что это за попъ? говорили они. - Самъ причастье работаетъ! Развѣ это можно? У насъ было причастье старое, а это все новая вѣра!

Спустя нѣсколько лѣтъ смягчились немного нравы стародубскихъ дикарей, и они мало-по-малу слились съ зарубежными пришельцами въ однѣ общины. Упорныхъ осталось не много. Но въ нѣкото- 158 -

рыхъ слободахъ <sup>4</sup> все-таки никакъ и никогда не могли рѣшиться на постройку церквей, довольствуясь часовнями, хотя и имѣли въ свое время полную возможность и достаточно средствъ къ устройству церквей.

Въ слободъ Зыбкой (нынъ уъздный городъ Новозыбковъ, Черниговской губернія) была въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ прошлаго столътія часовня діаконовщины, на мѣстѣ которой, не ранѣе 1771 года, построена была церковь Рождества Христова При ней, съ 1739 года, былъ бъглый попъ Патрикій, ревностный послъдователь дьякона Александра, казненнаго, въ 1720 году, въ Нижнемъ-Новгородъ, на Нижнемъ базаръ. Патрикій былъ человъкъ хитрый, умный, начитанный и честолюбивый. Онъ пріобрѣлъ огромное вліяніе на старообрядцевъ дьяконскаго согласія, какъ въ Россіи, такъ и за грэницей. Высокій ростомъ, съ бълыми волосами, съ бородой едва не до колѣнъ, сановитый, съ важною поступью, онъ внушалъ къ себъ чрезвычайное уваженіе. Жизни былъ строгой, подвижнической и самыхъ честныхъ правилъ. Его называли даже «патріархомъ». И во всемъ «дьяконовомъ согласіи» онъ дъйствительно былъ верховнымъ правителемъ духовныхъ дълъ: назначалъ поповъ, судилъ ихъ и мірянъ, разсылалъ увъщательныя и обличительныя

' Въ Воронкѣ, Ардонѣ, Святской, Радулѣ, Млинкѣ, Митьковкѣ, Шеламѣ, Чуровичахъ, Деменкѣ и Тимошкиномъ Перевозѣ. Тутъ были только часовни. Церкви были въ Климовой, Зыбкой, Злынкѣ, Клинцахъ, Лужкахъ, Еленкѣ и Добрянкѣ. посланія. Словомъ, Патрикій стоялъ во главѣ сильной еще тогда дьяконовщины.

Тревожила нерѣдко и Патрикія мысль не оставлявшая издавна старообрядцевъ. «Вѣдь только та церковь свята и истинна, думалъ онъ, гдѣ преемственно сохраняются всѣ три чина духовной iepapхіи; а гдѣ у насъ епископы?»

Въ 1749 году явился въ Зыбкую молодой монахъ, по говору Великоруссъ, человъкъ пылкаго характера, остраго ума, отлично знавшій церковные уставы, красноръчивый, ученый, знавшій даже по-латыни, говорившій по-французски и по-польски. Наружность его была чрезвычайно красива: высокаго роста, дородный, съ блёднымъ лицомъ, съ блестящими умными глазами, съ черными, какъ смоль, волосами и съ такою же широкою, длинною, окладистою бородой. Голосъ у него былъ свътлый и громкій, держалъ онъ себя сановито и имълъ самыя изящныя манеры, доказывавшія, что онъ, если не постоянно, то весьма часто обращался въ хорошемъ обществъ. Молодой чернецъ говорилъ, что происходить онъ изъ дворянской фамиліи, какой мы не знаемъ. И это было върно что онъ хорошаго роду. Платье на этомъ чернецъ-дворянинъ было обыкновенное монашеское, старообрядческое, но камилавка и кафтырь какъ-то особенно ловко сидъли на немъ. На кафтыръ и на келейной мантіи, которую старообрядческіе монахи и монахини носятъ какъ пелеринку, обычная красная оторочка въ родѣ кантика выложена была изъ яркаго кармазиннаго сукна, бросавшагося издали въ глаза. Все было на чернецѣ такъ чисто, такъ опрятно, такъ щеголевато. Называлъ онъ себя священноинокомъ (тоесть іеромонахомъ) Аеиногеномъ, говоря, что познавъ истину «древляго благочестія», презрѣлъ онъ почести и славу и пошелъ Бога ради странствовать, изыскивая хорошаго мѣста между ревнителями стараго обряда, гдѣ бы могъ проводить до конца дней своихъ тихое и безмятежное житіе.

Въ Зыбкой приняли новаго пришельца. Тамъ всякаго принимали. Съ первыхъ же дней замѣтилъ Аеиногенъ, что зыбковскіе слобожане имѣютъ слѣпую вѣру къ Патрикію. Что Патрикій скажетъ, то и законъ для всѣхъ. И сталъ онъ употреблять всѣ средства, чтобы понравиться стародубскому «патріарху». Старику Патрикію крѣпко по душѣ пришелся красивый, скромный, ученый молодой чернецъ; онъ полюбилъ его какъ сына и даже помѣстилъ у себя въ домѣ, проводя съ нимъ все время въ разумныхъ и учительныхъ бесѣдахъ. Аеиногенъ совершенно очаровалъ Патрикія своимъ бойкимъ умомъ и общирными свѣдѣніями, а вмѣстѣ съ тѣмъ, необыкновенною набожностію и подвижничествомъ.

Патрикій нахвалиться не могъ своимъ нареченнымъ сынкомъ. «Его самъ Богъ ровно съ небесъ послалъ къ намъ», говаривалъ онъ, и прочилъ Аеиногена себѣ въ преемники. И быстро разнеслась добрая слава объ Аеиногенѣ по всему Стародубью и во вновь возникшихъ, на пеплѣ раззоренныхъ Сытинымъ, слободахъ вътковскихъ. Однажды, въ задушевной бесѣдѣ, Патрикій высказалъ сынку своему тяготившую его мысль о необходимости имъть правильнаго епископа. Молодой чернецъ совершенно соглашался съ Патрикіемъ, но съ какою-то особаго рода робостью, съ какою-то таинственностью постоянно уклонялся отъ дальнъйшихъ разговоровъ.

Еще казалось страннымъ Патрикію, что не смотря на доброе и спокойное житье въ Зыбкой, подъ крылышкомъ самого Патрикія, Авиногена все тянуло за границу. Таинственно намекалъ онъ, что у него въ Петербургѣ есть сильные враги, власть имѣющіе, которые никакъ не простятъ ему того что онъ позналъ «древлее благочестіе» и ушелъ странствовать, что они опасаются, чтобъ Авиногенъ не разсказалъ кое-чего ему извѣстнаго, а отъ этого-де пойдетъ по государству великая крамола, и многимъ сильнымъ людямъ не сносить тогда головы. Хитро намекалъ Абиногенъ и на то, что вотъ недавно, по милости Епифанія, раззорили Вътку и всъ зарубежныя слободы, а если про него въ Петербургъ узнаютъ гдъ онъ находится -во всемъ Стародубьѣ камня на камнѣ не останетсв. «А я не желаю, чтобъ изъ-за меня грѣшнаго пострадали православные христіане, свято хранящіе древніе уставы.»

— Но кто же ты такой? Какія у тебя обстоятельства были съ сильными міра сего? спрашивалъ у Авиногена Патрикій.

- Честный отче! отвѣчалъ чернецъ, — ты видѣлъ мои бумаги, знаешь, что я ни кто другой, какъ грѣшный священноинокъ Авиногенъ. Не искушай меня болѣе. Мое со мной и останется.

Ч. 1.

11

И заводияъ Аеиногенъ рѣчь о томъ, какъ, при бывшихъ недавно перемѣнахъ въ правленіи, лица стоявшія на самыхъ высокихъ степеняхъ падали и въ Сибирь отсылаемы были на вѣчное житье, что самъ бывшій императоръ Иванъ Антоновичъ и мать его, бывшая правительница государства, томятся въ безвѣстномъ заключеніи.

— А еслибы, говорилъ онъ, — Анна Карловна<sup>4</sup> съ Божіею помощію возвратилась, и сблъ бы на престолѣ царь Иванъ Антоновичъ, процвѣло бы тогда «древлее благочестіе» также какъ и при царѣ Михаилѣ Өеодоровичѣ, потому что и Анна Карловна и царь Иванъ Антоновичъ, въ несчастіи находясь, истинную вѣру познали.

Патрикій, въ свою очередь, уклонялся отъ подобныхъ разговоровъ. Въ то время за подобныя слова какъ разъ тайная канцелярія, кнутъ, и если не смертная казнь, то ужь навѣрное сибирскіе рудники, или неисходное житье въ какомъ-нибудь Рогервикѣ или Шлиссельбургѣ.

Пріѣхалъ въ Зыбкую зарубежный старообрядецъ, по имени Марко, и привезъ отъ жителей главной побужской слободы, Борской, просительную грамоту на Вѣтку, въ которой они умоляли тамошнихъ отцовъ, «на утѣшеніе духовныхъ печалей, яко народъ жаждетъ священника» для исправленія духовныхъ требъ, прислать достойнаго іерея. Побужскій посланецъ на Вѣткѣ, едва возникшей пос-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Анну Јеопольдовну въ народъ звали больше Анной Карловной.

лѣ разгрома 1735 года, нашелъ «великое оскудѣніе священства». Оттуда некого было послать на Бугъ: тамошніе отцы сами просили у Стародублянъ попа своего согласія. Марко потхалъ далъе, перебрался черезъ границу и прибылъ въ Стародубье. Зная, что у Патрикія много было стараго причастья, Марко обратился къ нему, прося его прітьхать на время въ Борскую слободу или же прислать кого-либо за себя съ достаточнымъ 3aпасомъ причастья. Честолюбивому Патрикію было очень лестно такое приглашение, но самому нельзя было предпринять дальнюю потздку: и преклонность лътъ и необходимость пребыванія въ Стародубьѣ, гдѣ кипѣли тогда раздоры между старообрядцами, препятствовали его потздкт, да Стародубляне его согласія, пожалуй, и не пустили бы его. Онъ придумалъ послать вмъсто себя любимаго сынка своего. Когда онъ сказалъ о такомъ намѣреніи Авиногену, тотъ смиренно отвѣчалъ, что чувствуетъ себя недостойнымъ идти на такой великій, апостольскій подвигъ, но готовъ творити волю пославшаго.

Вотъ что писалъ Патрикій старъйшинамъ Борской слободы Пимену Ивановичу и Ивану Кондратьевичу:

«Господамъ моимъ, предавшимъ себе за свидътельство Ісусъ Христово, Пимену Ивановичу, Ивану Кондратьевичу, и всъмъ православнымъ христіяномъ слободы Борской благодать Божія и благословеніе да умножатся. Извъстившеся чрезъ посланнаго отъ васъ, раба Божія Марка, съ писаніемъ на Вътку, яко зъльнъ народъ жаждетъ священника, на утъшеніе духовныхъ вашихъ печалей, обрътше священноинока Афиногена, посылаемъ вамъ въ пастыря,

11\*

котораго для нёкоторых в нуждъ, понеже должно послати въ Великую Россію, того ради какъ пріидеть время, молю васъ самого дѣля Христа Господа, ему споспѣшествуйте, самого же его, яки мою утробу пріимите. повинующеся во страсѣ Божіи; несомнѣнно бо уповаемъ, яко егда получите его, и дѣло православнаго ученія и послуженія со страхомъ Божіимъ будетъ въ васъ содѣлываемо. Возвѣщаемъ же, братія, яко древлее наше благочестіе отвсюду гонимо, въ пастырехъ скудость, а овцы отвсюду умножаются. Тѣмъ же съ сущею въ васъ церковію молитеся, да не внидемъ въ напасть, но да здравы, обще съ вами, мирно потерпимъ дне Господня. Аминь. Всегда молящійся о душахъ вашихъ, и промышляющій о добрѣ ихъ вѣчномъ. свидѣтель Господа нашего Ісуса Христа іерей Патрикій 1750 года.»

Другое подобное посланіе писалъ Патрикій на Вътку, въ Пахоміевъ, что на ръкъ Сожъ, въ 8 верстахъ отъ Вътковской слободы, діаконовскаго согласія монастырь<sup>4</sup>, къ тамошнему настоятелю, черному попу Игнатію съ братіей, которымъ ре-

омендовалъ Аеиногена. «Слышахомъ, писалъ онъ, васъ болѣзнующихъ лишеніемъ духовнаго пастыря и отца (вѣроятно Пахомія, основателя монастыря; не задолго передъ тѣмъ умершаго), болѣзнь вашу съ нашею соединяемъ и купно состраждемъ и зѣльнѣ соболѣзнуемъ.... дотолѣ страдахомъ и рыдахомъ, доколѣ всеблагій промышленникъ не услыша насъ, и плача нашего не остави бездѣльно возвратитися въ нѣдра наша, и не посла въ общее утѣшеніе ваше и наше, аки сеыше, священноинока Аеиногена. Того получивше, отрохомъ слезы наша, зане обрѣтохомъ и православно мудрствующа,

<sup>&#</sup>x27;Нынъ упраздненъ. Въ немъ двъ запечатанныя церкви, моленная и кельи — все деревянное, ветхое.

и готова суща, рекше послушествовати къ вамъ, его же абіе и послахомъ.» <sup>4</sup>

Перейдя рубежъ, Авиногенъ вздохнулъ своболнѣе; ибо были въ его жизни обстоятельства, по которымъ ему дъйствительно было не безопасно оставаться въ русскихъ предѣлахъ. Пробывъ нѣкоторое время въ Гомелъ и Пахоміевомъ монастыръ, онъ протхалъ на Бугъ, и тамъ, въ слободт Борской, старшины Пименъ Ивановичъ и Иванъ Кондратьевичъ и всъ старообрядцы встрътили его съ большимъ почетомъ. Поселившись здъсь, вскоръ успълъ онъ привлечь къ себъ всъхъ жителей побужскихъ слободъ. Это были люди богатые, зажиточные: хорошее житье у нихъ было Авиногену. Одного только не доставало имъ: давно желали они имъть вмъсто часовенъ хоть одну церковь, на что не пожалѣли бы никакихъ денегъ, да антиминса не было, стало-быть и церкви нельзя было святить. Узнавъ о такомъ желаніи ихъ, Авиногенъ сказалъ однажды на общемъ сходъ: «у меня есть древній антиминсъ, стройте церковь, ая могу освятить ee». Въ Борской слободъ построили деревянную церковь, и Авиногенъ освятилъ ее во имя Знаменія Богородицы. Благодарные старообрядцы щедро вознаградили Авиногена за антиминсъ и освящение церкви, при которой онъ и остался священнодъйствовать. Здъсь онъ велъ самую строгую жизнь, что въ глазахъ старообрядцевъ составляетъ главное. Блъдное лицо говорило о его

<sup>4</sup> Андрея Іоаннова Журавлева, стр. 287—290.

постничествъ, и онъ дъйствительно былъ великій постникъ и неуклонно исполнялъ всъ объты монашества и всъ правила устава. Говорилъ онъ красно, учительно, поражаль грубыхъ, малосвъдущихъ старообрядцевъ блестящимъ умомъ и обширными свъдъніями по разнымъ отраслямъ знаній. удивлялъ ихъ, бъглымъ разговоромъ по-польски и основательнымъ знаніемъ латинскаго языка. Дъйствительно, кромѣ поморскихъ расколоучителей, князей Мышецкихъ, расколъ до того времени не имѣлъ еще такого ученаго человѣка, каковъ былъ Авиногенъ. Уваженіе къ нему росло можно сказать съ каждымъ днемъ. Водясь съ старообрядцами уже два года, онъ замѣтилъ, какъ всѣ они чувствуютъ необходимость имвть своего епископа, притомъ такого, который бы не быль обливанцемъ, подобно Епифанію. Почти всѣ зарубежные старообрядцы ръшительно желали епископства; въ Россіи проповѣди о необходимости главнымъ мѣстомъ святителя было Стародубье, и именно тѣ имъть общины, которыя держались діаконовскаго толка. Оттуда еще въ 1745 году разсылались увъщательныя письма о томъ, чтобы всёми силами и общими средствами искать правильнаго архіерея. Одно изъ такихъ посланій сохранилъ о Журавлевъ въ своемъ сочинении: <sup>4</sup> «желаемъ отъ васъ тщание о лучшемъ, сказано въ немъ, сіе есть, елико сила ходатайствовать святительство: источникъ священст-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Андрей Іоанновичъ Журавлевъ. Историческое извистіе о раскольникахь, стр. 280—285.

ва». Замътивъ, что и поселившіеся на Бугъ старообрядцы весьма желаютъ получить епископа, Авиногенъ ръшился сдълаться архіереемъ. Искать хиротоніи у ясскаго или у другаго какого-либо митрополита было затруднительно, и мало было надежды на успѣхъ, а потому и рѣшился онъ на поступокъ небывалый до того времени въ средъ старообрядцевъ, - сдълался самозванцемъ-епископомъ. Ловкій Авиногенъ очень хитро повелъ дъло. Придутъ, бывало, къ нему въ келью за какою-нибудь надобностью, а онъ сидитъ задумавшись, и услышавъ шаги вошедшихъ, какъ бы опомнится и благословитъ объими руками, по-архіерейски, а потомъ смутится, замѣшается и поведетъ рѣчь о чемъ-нибудь постороннемъ. Положитъ, бывало, въ углу подъ образами вмѣстѣ съ епитрахилью и омофоръ, чтобы приходившіе къ нему могли это замътить. Авиногенъ очень любилъ дътей: встрътитъ, бывало, играющихъ на слободской улицъ ребятишекъ, непремѣнно подойдетъ къ нимъ, каждаго порознь благословить, въ головку поцёлуеть, орѣхами, пряниками и другими лакомствами всѣхъ одѣлитъ. Мальчики полюбили добраго попа, стали къ нему въ келью ходить, онъ ихъ грамотъ училъ, гостинцами одблялъ. Такая любовь къ дбтямъ, разумъется, еще болъе увеличила приверженность родителей къ Авиногену. Иной разъ распахнутся нежданно двери его кельи, вбъжитъ ръзвая толпа дѣтей, и станутъ мальчики, молча, какъ вкопаные: ихъ добрый попъ, ихъ любимый учитель молится Богу въ епитрахили и омофорѣ. Дѣти и говорятъ

дома, что застали они попа на молитвѣ, а стоитъ онъ и молится не въ одной, а въ двухъ епитрахиляхъ-одна какъ надо быть у попа, а другая еще на плечахъ положена. Пошли таинственные толки. Заводятъ наконецъ старики ръчь съ Аеиногеномъ объ этомъ предметъ, но онъ всячески уклоняется отъ разговоровъ. Говорятъ ему про дътскіе разказы, а онъ отвѣчаетъ, улыбаясь: «что про нихъ говорить! Извъстное дъло, малыя дъти, неразумныя. Мало ли чего они, по глупости своей, не наскажуть.» Пришелъ Троицынъ день, Аеиногенъ въ Знаменской церкви служилъ объдню и вечерню. Въ эту вечерню читается особая молитва Св. Духу. У цасъ, въ православной церкви, во время чтенія ея всѣ стоятъ на колѣняхъ, а у старообрядцевъ, по ихъ обряду, «лежатъ на листу», то-есть падаютъ ницъ на цвѣты и листья, которые держатъ въ рукахъ, и остаются въ такомъ положени до самаго конца молитвы, Кончивъ ее, Авиногенъ благословилъ лежащій народъ обѣими руками, какъ епископъ. Это было замѣчено, пошелъ новый говоръ, сильнъе прежняго, но какъ ни приставили къ Аеиногену, онъ ръшительно отказался отъ всякихъ объясненій, говоря, что видёвшимъ, будто онъ благословилъ обѣими руками, должно-быть почудилось. Черезъ нъсколько времени проъзжалъ черезъ Борское старообрядческій попъ. Авиногенъ воспользовался случаемъ чтобъ исповъдаться. Духовникъ сталъ его исповъдывать какъ священноинока; <sup>1</sup> Аеиногенъ остановилъ его.

<sup>4</sup> Послѣдованіе исповѣди архіерейской, по уставу нѣсколько отлично отъ исповѣди священнической. — Отче, сказалъ онъ, — азъ есмь епископъ, а потому исповѣдать, разрѣшать и молиться за меня, грѣшнаго и недостойнаго, изволь надлежащимъ порядкомъ. Я епископъ Лука...

Въ смущеніе пришелъ духовникъ. И не смёлъ много его спрашивать, Абиногенъ самъ сказывалъ.

— Получилъ азъ, смиренный, великаго архіерейства хиротонію отъ сибирскаго митрополита Антонія, <sup>4</sup> удѣльной епархіи у себя не имѣлъ, а находился при нѣкоемъ великоважномъ темничникѣ... И узнавъ старую правую вѣру, оставилъ всю честь свою и достоинство, и предпріялъ, Бога ради, странствовать.

 Кто же этотъ темничникъ? спросилъ духовникъ.

- О немъ никому неизвъстно, отвъчалъ колъ-

<sup>4</sup> Преосвященный Макарій въ своей Исторіи Русскаю раскола (стр. 309) говоритъ, что Антонія митрополита сибирскаго не бывало. Напротивъ, въ XVIII ст. было два Антонія митрополита сибирскихъ Одинъ, по фамиліи Стаховскій изъ архимандритовъ Новгородсѣверскаго Спасскаго монастыря, рукоположенъ въ санъ архіепископа черниговскаго въ 1713 году; въ 1720 году онъ переведенъ въ Тобольскъ, гдѣ и былъ, именуясь «сибирскимъ и тобольскимъ» митрополитомъ до 27 марта 1740, когда скончался. Другой, по фамиліи Нарожницкій, изъ намѣстниковъ Троицко-Сергіевой лавры, посвященъ въ митрополиты сибирскіе 26-го сент. 1742 года и скончался въ Тобольскѣ 9 октября 1748 года. Аеиногенъ говорилъ, конечно, о Нарожницкомъ. (См. преосвященнаго Амвросія Исторію россійской ісрархіи т. І, стр. 111, 112.) нопреклоненный Авиногенъ, смиренно поникнувъ головой.

— Но рцы ми тайну сію, возразилъ духовникъ. Мнѣ, какъ отцу твоему духовному, *подобаеть* знати вся сокровенная души твоей, не мнѣ бо, недостойному, глаголати будеши, но самому Господу Богу и Спасу нашему Ісусу Христу.

- Дай мнѣ того Господа нашего во свидѣтели, отвѣчалъ исповѣдникъ, -- что когда я объявлю теоѣ нѣкую о себѣ тайну, тебѣ бы оную никому не отпрыть.

— Даю во свидътели Господа нашего Ісуса Христа, сказалъ попъ.

— Присягни же передъ животворящимъ крестомъ и святымъ Евангеліемъ.

Попъ присягнулъ и снова спросилъ Аеиногена.

— Какой же это темничникъ, при коемъ мало что священноіерея, а даже и епископа нарочно держатъ?

Авиногенъ склонился еще ниже передъ священникомъ и едва слышнымъ. голосомъ сказалъ:

— Императоръ и самодержецъ всероссійскій Іоаннъ Антоновичъ.

— Гдѣ же онъ?

- Въ Сибири <sup>4</sup>, въ дальныхъ мѣстахъ, томится въ заключеніи вмѣстѣ съ своею родительницей, ве-

<sup>&#</sup>x27; Въ то время никто не зналъ, гдъ содержится бывшій императоръ Іоаннъ и мать его Анна Леопольдовна. Мъсто заключенія ихъ сохранялось въ глубочайшей тайнъ. Вообще же полагали, что они въ Сибири. Поэтому и Аеиногенъ, разсказывая вымышленную имъ исторію, говорилъ

ликою княгиней Анною Карловною. Долго находился я при ихъ высокихъ особахъ, уразумѣвъ же древлее благочестіе, бѣжалъ изъ дворца ихъ императорскаго величества и переименовалъ себя Авиногеномъ. <sup>4</sup>

И сталъ духовникъ исповъдывать епископа Луку по чину архіерейскому.

. Духовникъ ли огласилъ тайну исповѣди, самъ ли Аеиногенъ, — неизвѣстно, но молва объ его архіерействѣ росла болѣе и болѣе. Въ разговорахъ же съ старообрядцами Борской слободы онъ попрежнему держалъ себя уклончиво, избѣгая разспросовъ о его прежней судьбѣ, но въ то же время писалъ много писемъ въ разныя зарубежныя старообрядческія мѣста, не называя прямо себя ар-

<sup>4</sup> Дъло святвйшаю синода 1757 года. По архивной описи № 337. Письмо зжеепископа Анфима къясскому митрополиту Іакову, отъ 12-го декабря 1756 года. Въ 1744 году было покушеніе похитить трехлётняго Ивана Антоновича и увезти его за границу. Покушеніе это сдѣлалъ какой-то монахъ. Его и Ивана Антоновича поймали въ Смоленскѣ. Что сдѣлалось съ монахомъ неизвѣстно, а несчастнаго ребенка переименовали въ Григорія и увезли въ Шлиссельбургъ. (Ср. Вейдемейера Обзоръ злавнъйшихъ происшествій въ Россіи. Спб. 1835, т. Ш, стр. 96.) Нѣтъ ли тутъ чего общаго съ Авиногеномъ? Дѣла объ Авиногенѣ въ св. синодѣ нѣтъ и мнѣ неизвѣстно въ какомъ архивѣ находится изслѣдованіе объ этомъ загадочномъ человѣкѣ.

тоже о Сибири. Притомъ же принцессы Анны въ то время уже не было въ живыхъ. Она скончалась въ Холмогорахъ, 7-го марта 1746 года; тъло ея привезено въ Петербургъ и похоронено публично въ Александро-Невской лавръ со всъми должными почестями.

хіереемъ, «но. хитро давая знать о себѣ нѣчто великое». Таинственность, которою окружилъ Аеиногенъ свою личность, увеличивала съ каждымъ днемъ число его приверженцевъ.

По зарубежнымъ старообрядческимъ общинамъ пошель сильный говорь о новоявившемся епископь и достигъ до Молдавіи. Въ этой сторонъ тогда уже было много бъглыхъ русскихъ раскольниковъ, какъ поповщинскаго, такъ и безпоповщинскаго толка. Въ Сучавскомъ цинутъ, верстахъ въ двънадцати отъ города Фольтичени, близь большой дороги изъ Яссъ въ Буковину, они построили большую слободу Мануиловку, которая и теперь считается главнъйшимъ мъстоиъ старообрядцевъ, живущихъ въ Румынскихъ княжествахъ. У нихъ было два мужскихъ и одинъ женскій монастырь и, сверхътого, приходская церковь во имя Покрова Богородицы. Кромъ того, въ самой молдавской столицъ, въ Яссахъ, старообрядцы населили особое предмъстіе Забахлуйское. Въ городахъ Буташанъ, Тыргуль-Фрумосъ, Хирлеу, Бакео, Вислуъ, Херце, Дорохоъ, Романъ, Бырлатъ, Текуче, Фальчи, Хушъ, Пятръ и Нямецѣ, старообрядцы составляли болѣе или менъе значительную часть мъстнаго населения, а нъсколько деревень, называвшихся Липовенами <sup>4</sup>, по-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Липовенами или Липованами зовутъ въ Румынскихъ княжествахъ Австріи и Пруссіи русскихъ раскольниковъ. Иначе «Пилипоны», что по всей въроятности происходитъ отъ слова «Филиповщина», послъдователи которой были одни изъ первыхъ переселенцевъ за границу.

добно Мануиловкъ были сплошь населены старообрядцами. ' Такія же исключительно старообрядческія селенія были Браташти и Костешти, близь дороги изъ Яссъ въ Буковину. Въ нынѣшней Бессарабской области, тогда принадлежавшей Молдавіи, въ такъ-называемой Хотинской Раи, были также значительныя поселенія старообрядцевъ, въ селеніи Вътрянка былъ у нихъ монастырь, а въ селении Долгая Поляна-церковь. Даже въ Валахіи явилось нъсколько старообрядческихъ поселеній — деревня Липовени близь Букареста, другая подлъ Браилова, третья на Дуназ противъ Черноводы. Въ городахъ Браиловъ и Фокшанахъ также жили русскіе старообрядцы и имъли свои часовни. Всъ молдовлахійскіе старообрядцы были довольно зажиточные: занимались они городскими промыслами, ремеслами и торговлей; весьма немногіе поселившіеся въ деревняхъ занимались хлѣбопашествомъ. Собственныхъ земель у нихъ не было, но они нанимали угодья у разныхъ владъльцевъ, а большею частію у православныхъ монастырей и церквей. Народъ все ловкій, смышленый, проворный.

Молдовлахійскіе старообрядцы тоже желали имѣть особеннаго епископа, и когда дошелъ до нихъ слухъ объ Аеиногенѣ, послали къ нему звать его въ Волощину (такъ называли Русскіе въ то время Молдовлахію или нынѣшнія Дунайскія княжества). Поеланцы пріѣзжали не одинъ разъ въ Борскую сло-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Подлѣ города Бутушаны, подлѣ города Вислуй и три деревни около Галаца.

боду и представляли Аеиногену жизнь въ Волощинѣ въ такомъ привлекательномъ видѣ, что онъ съ тѣхъ поръ только и думалъ, какъ бы поскорѣе перебраться за рѣку Прутъ. Но старообрядцы побужскихъ слободъ не выдавали своего сокровища запрутскимъ единовѣрцамъ. Эти хотѣли было силою отнять у нихъ Аеиногена, и оттого бывали въ Борской слободѣ драки, чуть до смертоубійства дѣло не доходило. Повторилась такая же вражда за епископа, какая была лѣтъ пятнадцать передъ тѣмъ между слобожанами вѣтковскими и гомельскими.

Авиногенъ, однако, перехитрилъ жителей Борской слободы. Онъ всъмъ говорилъ, что не хочетъ въ Волощину, что найдя у нихъ спокойное жительство, желаетъ жить и умереть въ Борской, и такимъ образомъ совершенно увърилъ ихъ, что онъ и не подумаетъ уйдти отъ нихъ. Поэтому за нимъ не присматривали, и онъ разъѣзжалъ свободно. Вдругъ получаетъ онъ извъстіе, что отецъ Патрикій послаль върныхъ людей въ Петербургъ и Москву для собранія справокъ объ его личности... Тогда онъ вытхалъ изъ Борской слободы куда-то по сосъдству, для исправленія духовныхъ требъ, и очутился за Прутомъ. Сначала былъ онъ въ Мануиловкъ, потомъ жилъ въ Яссахъ, гдъ представлялся господарю и митрополиту. Оба повѣрили, что Аеиногенъ дъйствительно русскій епископъ, и господарь для свободнаго протзда его въ польскія владънія и обратно въ Молдавію далъему особую грамоту. Съ этою-то грамотой и разътзжалъ онъ по молдавскимъ и валахскимъ старообрядческимъ слободамъ, но чаще всего находился близь Хотина, въ слободъ Вътрянкъ. Здъсь, онъ ли, его ли приближенные, распустили молву, что онъ посвященъ во епископы не въ Россіи, а въ турецкомъ городъ Рени, проживавшимъ тамъ православнымъ браиловскимъ митрополитомъ Даніиломъ.<sup>4</sup> Слава о старообрядческомъ епископъ распространилась по всъмъ зарубежнымъ слободамъ: изъ Польши и изъ Молдовлахіи многіе пріъзжали къ нему для поставленія поповъ, для испрошинія мура и антиминсовъ. На послъдніе, однакоже, Авиногенъ былъ очень скупъ Богатълъ же онъ не по днямъ, а по часамъ.

Но возвратимся въ Стародубье, въ слободу Зыбкую, къ отцу Патрикію. Туда, въ 1750 году, переѣхали изъ Орла и Коломны нѣсколько богатыхъ купцовъ; одинъ изъ нихъ, орловскій выходецъ Өедоръ Григорьевичъ Сусловъ, отличался ревностію къ старому обряду, доходившею до фанатизма, и общирною начитанностію. Сусловъ и пріѣхавшіе съ нимъ вошли въ тѣсную связь съ Патрикіемъ. Они также сознавали, что церковь не можетъ быть безъ архіерея и много хлопотали объ отысканія епископа. Но исторія Епифанія научила ихъ быть крайне осторожными. Заподозривъ всю Малороссію въ обливанствѣ, они непремѣннымъ условіемъ поставляли, чтобъ отыскиваемый ими архіерей непремѣнно былъ родомъ изъ Великой Россіи, и стало-быть

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Такъ доносилъ нашъ резидентъ, находившійся въ Турцін, въ коллегію иностранныхъ дълъ. Дило селтийшаю стнода (1757 г., № 337).

несомнённо крещенный въ три погруженія. Но въ •это время (1750) изъ встхъ православныхъ архіереевъ только четверо было природныхъ Великоруссовъ: Алексъй Рязанскій, Иларіонъ Астраханскій, Варсонофій Архангельскій и Өеофилактъ Воронежскій. Всъ остальные были или Малороссіяне или Греки. Конечно, ни на одного изъ этихъ четырехъ епископовъ Великоруссовъ старообрядцы не могли разчитывать и потому старались какимъ бы то ни было образомъ доставить кому-либо изъ своихъ архіерейскій санъ. Сусловъ, бывъ по какимъ то дъламъ въ Борской слободъ, говорилъ объ этомъ съ Авиногеномъ и чрезвычайно обрадовался, когда узналъ отъ него за великую тайну, что онъ, будучи кореннымъ Великоруссомъ по происхожденію, будучи крещенъ въ три погруженія, имѣетъ санъ епископа. Говоря о своемъ архіерействъ, Аеиногенъ разказалъ Суслову и придуманную имъ сказку о мнимомъ пребываніи при низдоженномъ императорѣ. О чемъ такъ много и напрасно, думали, на что едва смѣли надѣяться старообрядцы, само безъ хлопотъ явилось.

— Увѣрьте въ истинѣ словъ моихъ отца Патрикія, говорилъ Аеиногенъ, прощаясь съ Сусловымъ, и убѣдите его пріѣхать поскорѣе ко мнѣ въ Борскую; я преподамъ сему свѣтильнику церкви архіерейскую хиротонію. Но скажите ему, чтобъ онъ не медлилъ. За великую тайну скажу вамъ, что мнѣ и здѣсь, въ областяхъ польскаго короля, отъ вашей русской царицы не безопасно. Хочу уѣхать подальше. Съ Сусловымъ онъ послалъ къ Патрикію письмо, въ которомъ, увѣряя въ преданности, прямо объ архіерействѣ своемъ не писалъ, и даже подписался іеромонахомъ, но упомянулъ, что Суслову извѣстно кто онъ. Вотъ это письмо:

«Всемогущаго Бога избраннъйшему јерею и таинъ Его върному служителю, благочестивъйшему господину, господину Патрикію, червь, а не человѣкъ, землекасательное поклонение. Аще добраго пастыря долгъ, оставя девяноста и девять овецъ въ пустыни, сотной пойдтить, еже взыскивать, и обрѣтше оную на рамо возложа ко Отцу привесть, то сего словеснаго стада пастырю, владыка твой Христосъ взыскуетъ по тебъ. Сіе пишу, не уча духопросвъщенную твою душу, но горящею спасенія жаждою мысль хотя прохладити. Имъеши мя, ожидающа благословенія твоего, имѣеши душу самовольно пришедшую во овчарню Христову, имъеши, наконецъ, человъка, иже, кромъ тебя, никому же можетъ открыти тайну, есему блаючестію необходимо нужную. Что же объявлено отъ меня Божію угоднику, присланному отъ васъ, Өедору Григорьевичу, и то только о лицъ моемъ, а не о намърении. Пріиде убо, свѣтильниче міра, ниже презри написаннаго, аще же укосниши или не послушаеши, то Богъ отъ руку твоею многи души взыщетъ. Цълование устъ моихъ ногамъ твоимъ, цѣлованіе единомысленной братіи, ихъ же имена въ книгъ животнъй. Азъ оканчивая, пребываю, грѣшный о вашемъ здравіи молитвенникъ, іеромонахъ Авиногень. 1

Патрикій, какъ ни хотълось ему самому сдълаться архіереемъ, медлилъ отъъздомъ въ Борскую слободу. Чтобы не впасть въ обманъ, ръшили собрать предварительно въ Москвъ и Петербургъ справки

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Анд. Іонн. Журавлева Историческое извъстіе о раскольникахь, стр. 295 — 296.

Ч. І.

о личности Аеиногена. Ђхали туда двое изъ коломенскихъ купцовъ, переселившихся въ Стародубье; имъ и поручено было развъдываніе.

Прождавъ понапрасну не малое время Патрикя, послалъ къ нему новое приглашеніе Аеиногенъ чрезъ старшину Борской слободы Ивана Кондратьевича, которому также сказалъ про себя, что онъ епископъ Лука, находившійся при императоръ Іоаннъ. Но и на этотъ разъвъ письмъ, посланномъ въ Зыбкую, онъ не называлъ себя архіереемъ, на нъкоторое время «хотя (оставаться), какъ писалъ онъ, подъ образомъ прикровеннымъ, страха ради отъ яжебратіи, и ради своихъ же». Патрикій, получивъ это письмо, сказалъ Ивану Кондратьевичу, что ужь послано въ Москву и Петербургъ для удостовъренія въ истинъ сказываемаго Авиногеномъ, а до полученія оттуда върныхъ свъдъній, ни онъ, ни Стародубляне его согласія не предпримуть ничего ръшительнаго. Какъ скоро Авиногенъ узналъ, что старообрядцы, жившіе въ Стародубьѣ, не такъ легковърны какъ онъ полагалъ, то ожидая, что справки о немъ будутъ вовсе не въ его пользу, убхалъ изъ Борской слободы. Находясь уже въ Яссахъ, онъ послалъ въ Зыбкую къ отцу Патрикію своего старца Митрофана съ новымъ пригласительнымъ письмомъ, въ которомъ уже называлъ себя епископомъ. Настоятельно просиль онь Патрикія, а также уставщика Григорія Яковлевича и другихъ изъ стародубской братіи, прівхать къ нему, чтобы получить отъ него архіерейскую хиротонію, «дабы тёмъ возстановить чинъ церковной и не быти отъ иновърныхъ въ томъ поруганіи, въ которомъ даже донынѣ пребываемъ.» Пользуясь покровительствомъ господаря, Авиногенъ уже не опасался за свою личность и просилъ Патрикія, прочитавъ публично его посланіе, разослать «точно списанное безъ прибавки и убавки въ великороссійскіе грады, дабы чтущіе и слышащіе оное прославили Бога творящаго дивная и ужасная, великая же и славная »

Но не пришлось Патрикію разсылать письма Аеиногеновы по городамъ Великой Россіи. Коломенцы воротились въ Стародубье и привезли объ Авиногенѣ нехорошія вѣсти. Онъ оказался самозванцемъ.

Случилось посланному изъ Стародубья ѣхать въ Петербургъ вмѣстѣ съ однимъ офицеромъ <sup>4</sup>. Они разговорились, и коломенскій купецъ узналъ отъ него, что отвозилъ императора Іоанна. Тогда, заклиная офицера Богомъ живымъ, купецъ просилъ сказать ему былъ ли посланъ съ Іоанномъ кто-либо изъ духовнаго чина. Офицеръ съ клятвою увѣрилъ куп-

<sup>4</sup> Можетъ быть съ Гурьевымъ, который въ 1745 году отвозилъ Іоанна и его родителей изъ Орапіенбаума (а не Раненбурга). Впрочемъ, подлежитъ большому сомнѣнію, чтобъ офицеръ сталъ въ то время разговаривать о «секретной коммиссіи» съ какимъ-нибудь попутчикомъ. Изъ сохранившихся дѣлъ о содержаніи подъ стражею Брауншвейгской фамиліи извѣстно, что всѣ по какимъ - либо случаямъ выбывавшіе изъ этой коммиссіи давали подписку въ томъ, что не будутъ ни съ кѣмъ говорить объ этомъ предметѣ, подъ опасеніемъ смертной казни за малѣйшую нескромность. Изъ духовныхъ лицъ при Брауншвейгскомъ семействѣ былъ одинъ іеромонахъ Иларіонъ.

 $12^{*}$ 

ца, что никого изъ духовныхъ тутъ не было. Добравшись до Петербурга, стародубскій посланецъ отыскалъ брата встрътившагося съ нимъ офицера, и его тоже разспрашивалъ. И тотъ сказалъ, что дъйствительно братъ его былъ посыланъ при Іоаннъ, но духовнаго чина при немъ не было. А изъ Москвы были получены извъстія еще хуже. Тамъ свъдали, и въ дълахъ синодальной конторы выправили, что Абиногенъ не Абиногенъ и не Лука, не епископъ, и даже не попъ, а іеродіаконъ Амвросій, бывшій въ Новомъ Іерусалимъ ключаремъ, растратившій монастырское имущество, и изъ опасенія законнаго наказанія, убъжавшій къ зарубежнымъ раскольникамъ. \*

Стародубье было озадачено такими извѣстіями. Очень боялись розысковъ и преслѣдованій со стороны правительства, если узнаютъ, что у нихъ, въ

<sup>1</sup> Іона Курносый говорить: «не попусти Богъ, ради препростыхъ душъ, сицевымъ прелестникомъ прельщати христіянъ, ибо въ то самое время пріиде справка изъ Москвы, что онъ Аеиногенъ въ епископахъ не бывалъ, ни во јеромонахахъ, но церковь, при ней же дјакономъ былъ, окралъ драгія вещи, каменіе, привѣсы, и въ Польшу бѣжа.» Въ доношении коллегии иностранныхъ дѣлъ въ святъйшій синодъ, 27 мая 1757 года, сказано: «бъжавшій напередъ сего изъ московскаго Воскресенскаго, называемаго Новый Іерусалимъ, монастыря іеродіаконъ Анвтиногенъ (sic) за границу, въ польскую раскольническую слободу Вътку, а оттуда въ Волощину, и назвавъ себя архіереемъ, многихъ посвящалъ въ іереи и діаконы.» См. Дило святъйшаю синода 1757 года, № 337 Но на Въткъ Авиногенъ не бывалъ, только временно былъ въ Пахоміе вомъ монастыръ, близь города Гомеля.

Зыбкой, нашелъ себъ убъжище такой преступникъ и довольно долгое время скрывался между тамошними старообрядцами. Тъ, у которыхъ любезный сынокъ отца Патрикія исправлялъ требы, крайне соблазнялись, ибо оказалось, что онъ не только архіереемъ, но и попомъ никогда не бывалъ. Попы самозванцы бывали между старообрядцами; это не было какою-нибудь чрезвычайною новостью, но такого грѣха, такого соблазна, чтобъ явился джеепископъ, еще не бывало. Посыпались на поповщину ръзкіе укоры и язвительныя насмъщки изъ слободы Злынки, отъ жившихъ тамъ безпоповцевъ. Өедоръ Сусловъ, дотолъ приверженецъ Авиногена, привозившій изъ Борской слободы къ Патрикію его пригласительное письмо и на словахъ пер едававшій въсть объ ero архіерействъ, проклиналъ тецерь ажеепископа и сталъ проповѣдывать о самомъ строгомъ изслѣдованіи прежнихъ обстоятельствъ не только по отношенію къ епископамъ, но и попамъ, говоря что правильные попы и архіереи не только должны быть непремънно Великороссіяне, но притомъ такіе, которые бы рукоположеніе имѣли по воссходящей линіи постоянно отъ архіереевъ Великороссіянъ, несомнѣнно въ три погруженія, а не обливательно крещенныхъ, до временъ патріарха Іосифа, безъ участія Малороссіянъ, поголовно подозръваемыхъ въ обливанствъ... 'Отъ проповъди Суслова

Проповѣдь Суслова произвела раздѣленіе въ поповщинѣ. Образовалось такъ-называемое Суслово мивніе, особенно принятое въ стародубскомъ посадѣ Лужкахъ и оттого въ настоящее время извѣстное подъ именемъ

произошли раздѣленія и раздоры въ поповщинскихъ общинахъ, какъ зарубежныхъ, такъ и великороссійскихъ.

О самозванствѣ Аеиногена навѣрное узнали не ранѣе 1753 года. Патрикій немедленно написалъ къ нему письмо, въ которомъ не только не называетъ его епископомъ, но даже и іеромонахомъ, обращаясь къ нему, какъ къ монаху, съ обычнымъ титломъ: «пречестный отецъ», и даже не посылая своему любезному сынку благословенія. Вотъ это письмо, замѣчательное по чрезвычайной уклончивости:

«Пречестному отцу Аеиногену лицеземное поклоненіе. Вѣдомо ти буди, писаніе ваше чрезъ старца Митрофана и другое, нынѣ чрезъ посланнаго вашего человѣка, я получилъ, въ которыхъ о себѣ объявляешь и Бога свидѣтеля поставляешь, что сущая истина, и желаешь насъ прибыти къ вамъ; но обаче, пока не провѣдаемъ, не буду. А о чемъ прежде посланные наши, прибывшіе отъ васъ "

' Сусловъ и Кондратьевъ.

Аужковскаю согласія. Іона Курносый принадлежаль, кажется, къ этому согласію; онъ, въ своемъ сочиненіи, говорить, въ его время былъ одинъ только архіерей Великороссіянинъ, Дмитрій Съченовъ, да и тотъ рукоположенъ обливанцемъ Стефаномъ Яворскимъ: поэтому ни новыхъ поповъ, ни новыхъ архіереевъ, по его мнѣнію, быть болѣе не можетъ Но онъ ошибается, что Сѣченовъ рукоположенъ Яворскимъ. Онъ получилъ хиротонію при Императорѣ Іоаннѣ, 1 сентября 1741 года, т. е. 19 лѣтъ по смерти Яворскаго, но посвящали его Амвросій Юшкевичъ, архіепископъ новгородскій, и Стефанъ Калиновскій, епископъ псковскій, оба Малороссіяне.

возвъстили намъ о вашей фамиліи 4, слыша о васъ, и о чинѣ 2, чрезъ кого бы увѣдомитися, то изнарочно отъ насъ посыланъ былъ человъкъ до Москвы и до Петербурга, и того всего не сыскалось. Тожъ случилось ему тхать изъ Москвы до Петербурга съ офицеромъ, который де офицеръ между прочимъ въ разговорахъ дорогою о себъ извъстилъ, что былъ онъ посыланъ съ показаннымъ тобою лицомъ, а духовнаго де чина съ нимъ не было; то де онъ на его словахъ не утвердился, но провхалъ до Петербурга, ходилъ изнарочно къ брату его родному, который тамо живетъ. И онъ тоже показалъ, что братъ его посыланъ былъ при томъ лицѣ, а духовнаго де чина такова при немъ не имѣлось. И потому люди наипаче пришли въ сомнѣніе, а больше мнятъ о имени Амеросіевъ, и нынѣ еще намтрены послать до васъ человтка изнарочно, да явиши ему чрезъ кого бъ именно, о чемъ сказуещь, въ Нъжинъ Грековъ и старцевъ, и бъльцовъ увъдомитись свидътельствомъ<sup>3</sup>, чтобы что о тебѣ подлинно дознати и самую истинную правду показати могъ, понеже вещь сія не малая, и дѣло сіе суда правильна. Того ради, не испытавъ извъстно, безъ сомнънія быти не возможно. Самъ разсуди праведно. И аще суть истина, яко же ты глаголеши, то не скрый отъ насъ, но яви подлинно кѣмъ увѣдомиться, безъ того бо о тебъ единомъ увъритися сомнительно. При семъ вамъ доброжелательный и отецъ духовный іерей Патрикій кланяюсь. Не поскорбѣти о семъ и не гнѣватися <sup>4</sup>.»

1 О недошедшей до насъ дворянской фамиліи Аеиногена.

\* То-есть объ епископскомъ санъ.

<sup>8</sup> Обстоятельство остающееся не объясненнымъ. Въроятно Аеиногенъ въ чемъ-нибудь ссылался на нъжинскихъ Грековъ въ доказательство мнимаго своего архіерейства. Нътъ ли тутъ ръчи о посвящении его греческимъ митрополитомъ Даніиломъ въ Рени?

<sup>4</sup> Андр. Іоан. Журавлева Историческое извъстіе о раскольникахь, стр. 303, 304.

Слухи о самозванствѣ Аеиногена распространились еще быстрѣе, чѣмъ предшествовавшіе имъ слухи объ его архіерействѣ. Они росли съ каждымъ днемъ, ряды приверженцевъ лжеепископа значительно ръдъли. Напрасно жившій у молдавскихъ старообрядцевъ, бъглый изъ Россіи попъ, Варлаамъ съ клятвою увѣрялъ всѣхъ своихъ единовѣрцевъ, что Аеиногенъ есть истинный и правильно поставленный епископъ; напрасно онъ увърялъ, что Аеиногенъ, бывъ у него на исповѣди, присягу въ томъ принималъ; напрасно попы, рукоположенные лжеепископомъ, горячо стояли за своего архіерея и громогласно проповѣдывали о дѣйствительности принятаго имъ на себя сана; - слухи о его недобросовъстности, объ обманъ простодушныхъ, но ревностныхъ къ старому обряду людей, до такой степени усилились въ Яссахъ, что самъ господарь, считая и себя обманутымъ этимъ ловкимъ пройвелблъ его поймать и хотблъ повбсить. дохою. Авиногенъ вовремя свъдалъ о грозившей ему опасности, и наскоро собравшись, бѣжалъ въ Буковину, а оттуда пробрался въ покинутую было имъ Борскую слободу. Но и здъсь старообрядцы встрътили его холодно, а ревностнъйшіе хранители стараго обряда хотъли даже убить его за соблазнъ, сдъланный всему христіянству древляго благочестія. Перетолковывая евангельскія слова о тѣхъ, посредствомъ которыхъ вносятся въ міръ соблазны, они намфревались въ самомъ дълъ привязать ему жерновъ на шею и, за неимѣніемъ по близости моря, бросить въ Бугъ. Но Авиногенъ счастливо

избѣгнулъ и этой опасности, бѣжалъ и изъ Борской слободы, но куда ни приходилъ, вездъ встръчалъ или холодный пріемъ, или даже угрозы схватить его и выдать русскому правительству. Онъ воротился было на Вътрянку, но и тамъ не могъ долго оставаться. Приходилось лжеепископу разстаться съ своимъ омофоромъ. Онъ такъ и сдълалъ. «Отъ стыда и срамоты, говоритъ Іона Курносый, — борзо собрався и склався, на возъ съдши, погна борзо» и прискакавъ въ первый пограничный городъ королевства Польскаго, Каменецъ-Подольскій, скинулъ здъсь архіерейское платье, принялъ католическую вѣру, обрился, надѣлъ парикъ и записался въ каменецкій гарнизонъ жолнеромъ. Изъ самозванца-архіерея вышелъ красивый, блестящій жолнеръ. Ловкость обращенія, пріятныя манеры, достаточное образование и значительныя деньги, добытыя архіерействованіемъ у старообрядцевъ: открыли Авиногену входъ въ дома шляхетскіе и даже вельможные; ему покровительствовали језуиты, въ награду за обращение въ римскую церковь, а женщины были въ восторгъ отъ красавца авантюриста. Дочь одного богатаго пана влюбилась въ бывшаго архіерея. Увърившись въ ея любви, онъ посватался было, но гордый панъ наотръзъ отказалъ ему. Авиногенъ однако женился на своей возлюбленной, и кажется, не безъ романическихъ приключеній. Съ богатымъ приданымъ, жена принесла ему связи съ значительными людьми, посредствомъ которыхъ бывшій старовърческій епископъ въ короткое время сдълалъ большіе успъхи въ королевской службъ. Черезъ четыре года послѣ того какъ онъ бѣжалъ въ Каменецъ-Подольскій (въ 1757 г.), онъ былъ уже капитаномъ въ Краковѣ и жилъ тамъ съ женою и дѣтьми въ довольствѣ и роскоши. Потомъ, если вѣрить раскольническимъ сказаніямъ, былъ онъ полковникомъ и даже генераломъ<sup>4</sup>.

<sup>1</sup> Доношеніе коллегіи иностранныхъ дѣлъ святѣйшему синоду, 27-го мая 1757 г. въ дълъ синода 1757 г. № 337. «По подлинному удостовъренію отъ посланныхъ въ Россію двухъ человѣкъ раскольниковъ явилось, что Анвтиногенъ (sic) лживо назвалъ себя бывшимъ въ Россіи епископомъ, который услыша многое на него отъ раскольниковъ роптаніе, изъ Волощины въ польскій пограничный городъ Каменецъ-Подольскій бъжаль, и оставя тамъ епископскій чинъ, принялъ католицкій расколъ и записался въ томъ городѣ въ гарнизонъ жолнеромъ, а нынѣ находится капитаномъ и посланъ оттуда въ Краковъ, гдъ и до сего времени жительство имъетъ съ женою и съ дътьми, о чемъ того посылаемаго изъ Кіева увърнлъ и находящійся въ польскомъ мѣстечкѣ Могилевѣ комендантъ.» Іона Курносый: «Доъхавъ (Аеиногенъ) до нъкоего панства, къ пану приступивъ, дары драгіе поднесе, прошаше пріятися во услужение, онъ же, панъ, пріявше его Авиногена, пристави его надъ своими жолнерами полковникомъ.» Изъ Борской слободы старообрядцы такъ писали въ послъдствіи въ Патрикію въ Зыбкую: «Во отцѣхъ отцу, священнојерею Патрикію, желаемъ вашего отеческаго благословенія и пр. Нужное вашему благословенію возвѣщаемъ вкратцѣ и слезно вашего пастырства просимъ, нынѣ мы осиротѣхомъ безъ священства. Который отъ вашего благословенія священникъ Савва, по прівздв Андреяна, и отъ насъ ушелъ, и въ поступкахъ христіанскихъ весьма былъ непостояненъ, и теперь остаемся безъ священства, и просимъ твое благословение всъ слезно: Господа ради, Изъ какой фамиліи былъ Аеиногенъ—не знаемъ, но что онъ былъ дворянскаго происхожденія, это положительно вѣрно, иначе онъ не могъ бы поступить въ королевскую службу и такъ скоро сдѣлаться капитаномъ, а можетъ-быть и генераломъ. Въ Польшѣ это было невозможно. Вѣроятно, въ архивѣ московской синодальной конторы или въ Новомъ Іерусалимѣ сохранилось какое-нибудь дѣло о расхищении ключаремъ Амвросіемъ монастырскаго имущества и объ его побѣгѣ. Въ немъ, конечно, есть извѣстіе и о томъ, изъ какой фамиліи происходилъ этотъ ловкій авантюристъ.

чтобъ ты насъ постилъ и ты бы наше сомнтніе ртшилъ объ Аеиногенъ, понеже онъ нынъ генераломъ и ходитъ по-нъмецки, и въ парикахъ, и борода обрита, и тамъ многіе люди были и видъли; Яковъ Яковлевичъ Панктевъ быль тамъ и сказываль намъ, что сватался у пана къ дочери, и онъ не отдалъ. Осадчій слободы Приворотни видълъ и говорилъ сънимъ, что онъ уже обритъ. И пишемъ самую сущую правду.» Анд. Ісанн. Журавлева Истор. извъстів о расколиникахи, стр. 306, 307. Преемникъ Авиногена, Анфимъ, такъ говоритъ объ этомъ поступкѣ своего предмѣстника въ письмѣ къ мојдавскому митропојиту Іакову, отъ 12-го декабря 1756 года: «Мужъ въ поучени хитръ, обаче въ въръ непостояненъ: не стерпъ бо зръти суевърій липованскихъ, еще же убоялся сильныя руки императорскія, вдался до римскихъ бископовъ, у которыхъ пребываетъ даже и до днесь, кромъ святительскихъ дъйствъ, въ лице панства.» Дъло о раскольническоме арх. Анфимъ, въ архивѣ синода 1757 г. № 337.

## глава VI.

## Анфимъ.

Смиренный епископъ, преобразившійся въ ловкаго капитана, цѣломудренный постникъ, женившійся на польской красавицѣ, произвелъ громадный скандалъ во всемъ русскомъ и зарубежномъ старообрядствѣ. Всѣ и повсюду признали его обманщикомъ и самозванцемъ, кромѣ поповъ имъ рукоположенныхъ, которымъ не хотѣлось разстаться съ полученнымъ священствомъ, доставлявшимъ хоропія средства къ жизни. Но и имъ плохо приходилось: ихъ никто не принималъ въ домы съ требами, надъ ними смѣялись, называя въ шутку «капитанами» и «жолнерами». Но Аеиногенъ былъ не послѣднимъ лжеепископомъ. Вслѣдъ за нимъ явился новый, называвшій себя архіспископомъ кубанскимъ и Хотинскія Раи. Звали его Анфимъ.

Какъ Аеиногенъ отличался своею красивою, привлекательною наружностію, такъ преемникъ его неблагообразіемъ. Лѣтъ пятидесяти отъ роду, средняго роста, плечистый, лицо полное, красное, обезображенное оспой и покрытое угрями, глаза кровавые, небольшая черная борода, длинные черные водосы и рваныя палачомъ ноздри — вотъ наружность новоявленнаго у зарубежныхъ старообрядцевъ епископа<sup>4</sup>.

Родомъ былъ онъ съ Дону, но неизвъстно, изъ казаковъ или изъ поповичей. Былъ человъкъ начитанный, свъдущій въ Писаніи и церковныхъ уставахъ — качества, весьма цѣнимыя старообрядцами и во всякое время доставлявшія въ средѣ ихъ большой авторитетъ тому, кто обладалъ ими. Но въ то же время Анфимъ, по выраженію современника его, Ивана Алексъева, былъ «мужъ забъглаго ума, своенравенъ и безсовътенъ». Великую извъстность, великое уваженіе получиль онь сначала между старообрядцами, ибо много пострадалъ за старый обрядъ и «древлее благочестіе», что доставило ему и славу «страдальца». Сдёлался онъ столпомъ старообрядчества, и вдругъ гордость и любоначаліе до того обуяли его, что натворилъ онъ дѣлъ необычайныхъ, какихъ «вѣдущіе его отнюдь и въ мысли

Указъ изъ московской конторы святъйшаго синода кіевскому преосвященному 1751 года 24-го іюня: «а примътами оный Анфимка: росту средняго, плечистъ, лицо круглое, угреватое, побитое рябинами, ноздри съ объихъ сторонъ рваныя, пытанъ, глаза кровавые, волосы на головъ черные, длинные, борода малая, лътъ въ пятьдесятъ.» Посыланный кіевскимъ вице-губернаторомъ, тайнымъ совътникомъ Костюринымъ, въ Яссы и Хотинъ въ 1757 г., для развъдываній объ Анфимъ, донесъ о примътахъ его такъ: «среднихъ лътъ, плечистъ, борода малая, объ ноздри рваныя, лице полное, угреватое, въ словахъ ръчистъ.» (См. Дъло святъйшаго синода о раскольническомъ арх. Алфимъ 1757 года.

- 190 -

имяху». Предметъ всеобщаго благоговъйнаго уваженія сдълался предметомъ смъха. «Велію, говоритъ Иванъ Алексъевъ, тотъ Анфимъ науку собою показа внимающимъ, что дъетъ любоначальство, и коимъ концомъ любящіе мірскія чести овънчеваютъ "»<sup>44</sup>

По словамъ самого Анфима<sup>2</sup>, онъ тридцати лѣтъ отъ роду рукоположенъ былъ воронежскимъ епископомъ, несчастнымъ Львомъ Юрловымъ (1727— 1730), въ дьячки, а вскорѣ потомъ поступилъ въ число братіи Кременскаго монастыря<sup>3</sup>, и здѣсь воронежскимъ же епископомъ, Іоакимомъ Струковымъ (1730—1742), посвященъ въ іеродіаконы и іеромонахи. Познакомившись съ старообрядцами, которыхъ и тогда, какъ и теперь, на Дону было много, Анфимъ ушелъ къ нимъ, но не оставаясь долго между Донцами, отправился странствовать по Россіи. О первоначальныхъ похожденіяхъ его между старообрядцами намъ неизвѣстно, но въ концѣ сороковыхъ годовъ прошлаго столѣтія мы находимъ его

<sup>3</sup> Кременскій Вознесенскій монастырь нынѣ Донской, а тогда Воронежской епархіи, былъ основанъ въ 1711 году на правомъ берегу рѣки Дона, въ 10 верстахъ отъ Кременской станицы. Онъ былъ упраздненъ въ 1788 г., но по просьбѣ Донскихъ казаковъ возстановленъ въ 1798 году. Онъ въ 3 классѣ и есть единственный во всей Землѣ Войска Донскаго мужской православный монастырь, содержится на счетъ войска.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Иванъ Алексѣевъ: Исторія о бластвующемъ священствю въ Лютоп. русск. ист. и древн. т. IV, смѣсь, стр. 65 и 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Дъло святъйшаю синода о раскольн. архиерев Анфими.

уже схимникомъ. Принявъ схиму, конечно, въ какомъ-нибудь старообрядческомъ скитѣ, Анфимъ, вслѣдствіе сенатскаго указа 1746 года декабря 13, о томъ чтобы «сыскивать богопротивной ереси наставниковъ и предводителей и ихъ сообщниковъ, а по сыску, заковавъ въ ручныя и ножныя желъза, отсылать ихъ въ слёдственную о раскольникахъ коммиссію (бывшую въ Москвъ при синодальной конторѣ) въ самой скорости, безо всякаго задержанія», былъ гдъ-то пойманъ и представленъ въ Москву. Его судили, пытали, присудили къ кнуту, вырванію ноздрей и ссылкъ въ Сибирь на каторжную работу. Съкаторги ли, на пути ли въ Сибирь, того не знаемъ, ему удалось бъжать, и онъ послѣ того долгое время, попрежнему, странствовалъ между старообрядцами. Позорныя клейма, наложенныя рукой палача, рваныя ноздри, слёды кнутовыхъ рубцовъ на спинѣ Анфима, были чествуемы ревнителями «древляго благочестія», какъ святыя, доблія раны великаго страдальца за имя Христово. Лишь только появлялся онъ гдъ-нибудь въ укромномъ мъстъ, среди горячихъ своихъ почитателей, какъ уже сходились къ мученику за «старую вѣру» и старъ, и младъ, и мущины, и женщины, и дъти; какъ святыню, со слезами лобызали они слъды ранъ Анфимовыхъ и отверзстою душой слушали его поучения. А онъ былъ рѣчистъ. Помнилось каждое слово учительнаго схимника, честно хранилась каждая незначительная вещь, даваемая странникомъ-страдальцемъ на благословеніе. Но не долго продолжался этотъ второй періодъ странствій Анфима: въ 1750

году его опять поймали и опять переслали въ Мос-

Сидитъ Анфимъ-страдалецъ въ московской тюрьмѣ каменной, приходитъ народъ къ колодникамъ сотворить святую милостыню и слышитъ учительныя слова Анфима; слышитъ о томъ, какъ прежде былъ мучимъ краснорѣчивый схимникъ за «древлее благочестіе», какъ впереди предстоятъ ему новыя, еще бо́льшія страданія. Старообрядцевъ множество посѣщало Анфима въ «бѣдности», приходило множество и православныхъ. И эти заслушивались рѣчей краснорѣчиваго Анфима, и они удивлялись «разуму ученія его».

Въ «бѣдности» у Анфима было особое помѣщеніе, и къ нему приставленъ былъ, для караула, особый сержантъ. Приходившіе къ «батюшкѣ» Анфиму старообрядцы давали тому сержанту «почесть», то-есть, по-просту сказать, подкупали его, чтобъ онъ не препятствовалъ бестдамъ ихъ съ «страдальцемъ». Одна богатая старуха, вдова, дворянскаго рода, часто посъщала «батюшку Анфима» и приводила къ нему жившихъ у нея двухъ дъвушекъ; одна изъ нихъ была дочь купеческая, другая секретарская. «Онъ же упользова ю, сказуя древляго благочестія содержимыя церковныя узаконенія и обычаи, измѣненные Никономъ». Всѣ три почувствовали сильную привязанность къ страдальцу Анфиму и, прельщенныя его словами, уклонились въ расколъ. Анфимъ, зная что московская барыня очень богата, вздумалъ, съ помощію ея, освободиться изъ тюремнаго заключенія, избавиться отъ

Digitized by Google

- 192 -

кву, въ коммиссію....

неминуемаго, тяжкаго наказанія и укрыться вмѣстѣ съ нею и ея богатствами въ какомъ-либо надежномъ, недоступномъ для московскихъ преслѣдователей мѣстѣ<sup>1</sup>.

И сталъ онъ ее уговаривать, чтобъ «ей съ нимъ убраться въ польскіе предѣлы, паче же на Вѣтку, мня пріятъ быти тамошними отцы». Всѣ мысли, всъ помышленія барыни-старушки были въ волъ Анеима; она, въ религіозномъ фанатизмъ, увлекшись учительными словами «батюшки-страдальца», своей воли болѣе не имѣла, и возражать ему, не только словомъ, но и мыслію, не могла. Объ дъвушки были въ такомъ же настроеніи духа. Но побъгъ изъ кръпкой тюрьмы былъ возможенъ лишь при участіи караульнаго сержанта. Хоть и сержантъ смотрълъ на своего заключенника, какъ на святаго, однакоже его не такъ легко было подговорить къ бъгству за границу. Понемножку, исподоволь, осторожно сталъ Анеимъ склонять его къ побъгу, представляя въ саобольстительныхъ краскахъ будущее мыхъ ихъ житье-бытье на Въткъ. «Съ нами бы поъхала одна богатая барыня, денегъ у нея счету нътъ, не то что намъ-тысячи человъкамъ достанетъ на самый долгій въкъ прожить на эти деньги во всякомъ **VДО**вольствіи и спокойствіи. Тамъ, за рубежомъ, нѣтъ ни службы, ни грознаго начальства, тамъ всякій человъкъ самъ себъ господинъ; а здъсь, на солдатской своей службъ, знаешь ты только горе да недостатки, каждый день не добшь, каждый день не

Ч. І.

13

<sup>&#</sup>x27; Іона Курносый.

доспишь, и отъ начальства муку принимаешь, а тамъ, что только на умъ вспадетъ-все будетъ тотчасъ же готово по твоему желанію.» Сержантъ не малое время колебался, но объщаемое будущее такъ было привлекательно, что онъ далъ свое согласіе... Тогда барыня наскоро собралась съ двумя дъвушками, будто бы въ Кіевъ на поклоненіе тамошнимъ угодникамъ, и потхала изъ Москвы. Сержантъ избралъ удобное время и, ночью на 27 августа 1750 года, бѣжалъ вмѣстѣ съ Анеимомъ. На дорогѣ пристали они къ барынъ. Опасаясь погони, бъглецы тхали на перемънныхъ лошадяхъ до Стародубья, и здъсь на время нашли надежный пріютъ у старообрядцевъ. Нъсколько дней спустя, они, перебравшись черезъ литовскій рубежъ, благополучно достигли Вътки 4.

Можетъ-быть успѣхъ Аеиногена подалъ мысль честолюбивому Анеиму сдѣлаться зарубежнымъ старообрядческимъ епископомъ. Славолюбіе, такъ долго питаемое уваженіемъ старообрядцевъ, доходившимъ чуть не до обожанія, возрастило въ сердцѣ его гордость и страстное желаніе начальствовать, повелѣвать. Но при первомъ шагѣ за границу его гордости нанесенъ былъ сильный ударъ. До Вѣтки и вообще до зарубежныхъ старообрядческихъ слободъ, не достигла еще слава Анеима

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Іона Курносый и допросъ казаку волжскаго казачьяго войска, Семену Чижову, снятый въ астраханской губернской канцеляріи 30 мая 1763 г. См. Дъло о раскольнич. архіереть Анонмп.

«страдальца», столь громкая на Дону, на Волгъ, въ Сибири. Его приняли какъ обыкновеннаго выходца. Это оскорбило Анеима, не привыкшаго къ равнодушнымъ встръчамъ. «Постой же, думалъ онъ: коли такъ, примете же вы меня, павши ницъ передъ мною.» И онъ сказался вътковскимъ отцамъ, что получиль онь въ Великой Россіи великую архіерейства хиротонію и просилъ принять его въ соединеніе, общеніе и согласіе по древлецерковцому благочестію. Проученные уже Епифаніемъ, Вътковцы отвъчали Анеиму, что въ скоромъ времени принять его они не могутъ. «Просто, какъ мірянина, принять тебя нельзя, потому что объявляешь себя епископомъ, а чтобы за епископа тебя признать, то, по божественному писанію и по правиламъ, достоитъ намъ справиться, на которой ты епископіи, и въ которомъ градъ былъ и которыми епископами поставленъ.» Аноимъ, видя что Вътковцы не такъ легковърны, какъ онъ предполагалъ, замолчалъ, ибо не зналъ какъ и сказать, въ какомъ онъ городъ былъ архіереемъ и какими епископами рукоположенъ. Пойдутъ справки въ Россіи, думалъ онъ, и ложное показаніе рано или поздно обличится. Съ досадой, съ плохо-скрываемымъ озлобленіемъ ушелъ онъ съ собора вѣтковскихъ отцовъ и тотчасъ же далъ волю своему пылкому своенравному, не терпъвшему ни малъйшихъ противоръчій, характеру. Что ни день, то новая какая-нибудь ссора происходила у Анеима съ Вътковцами, которымъ въ короткое время онъ до того налоълъ, что они не знали какъ и отдълаться отъ незван-13\*

наго гостя. То и дѣло онъ ругалъ и злословилъ ихъ, «изрицая поносная ругательная, изметая отъ злаго сокровища сердца своего злая глаголанія».

— Вы бѣглецы! кричитъ, бывало, на вѣтковскихъ отцовъ самъ такой же бѣглецъ Анеимъ: — забились сюда, въ чужую державу, какъ сверчки!

И прискорбны были такія слова отцамъ вѣтковскимъ, и писали отцы въ Москву, жалобясь на вытхавшаго оттуда обидчика и ругателя. Въ Москвѣ старообрядцы не мало дивились вѣтковскимъ въстямъ и никакъ не могли понять, что бы такое могло случиться съ такимъ, славнымъ учительствомъ своимъ и страданіями, человѣкомъ. Между тъмъ увидавъ, что ужиться съ Вътковцами невозможно, Анеимъ утхалъ отъ нихъ съ своими домочадцами отыскивать такого пана, который бы отвелъ ему въ своихъ маетностяхъ хорошенькое мѣстечко для заселенія его новою слободой русскихъ старообрядцевъ, которые тогда во множествъ переходили за рубежъ <sup>4</sup>. Бълорусские землевладъльцы находили для себя весьма выгоднымъ отдавать участки довольно пустынныхъ и притомъ неплодородныхъ земель своихъ подъ старообрядческія слободы, ибо получали отъ этихъ поселенцевъ такой доходъ, какого не могли бы извлечь изъ своего имъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Все о побѣгѣ изъ Москвы и о пребываніи въ Вѣткѣ заимствовано у Іоны Курносаго. Согласно съ Іоной, что Анеимъ тотчасъ по прибытіи на Вѣтку назвался епископомъ, показалъ при допросѣ, 30 мая 1763 года, въ астраханской губернской канцеляріи, казакъ Волжскаго Казачьяго Войска Чижовъ.

нія никакими средствами Поэтому они съ большою готовностію и позволяли имъ водворяться за извѣстный чиншъ на своихъ земляхъ, и потомъ, когда образовывались слободы, берегли ихъ, какъ самыя лучшія доходныя статьи свои. При такихъ условіяхъ, богатому, богатствомъ московской барыни, Анеиму нисколько не затруднительно было найдти ясновельможнаго пана, который пустиль бы его на свою землю. И ему не нужно было очень далеко ъздить: сосъдній землевладълецъ, князь Чарторыйскій, владътель мъстечка Гомеля, отвелъ ему прекрасное и удобное мъсто въ шести миляхъ отъ Вътки, внизъ по ръкъ Сожу, въ урочищъ называемомъ Боровицы, гдъ находилась и старая пустая часовня, едва ли не оставшаяся еще послъ вътковскаго раззоренія 1735 года. На деньги московской барыни Анеимъ въ самое короткое время привелъ Боровицу въ блестящее состояние. Въ часовиъ явились древнія иконы съ дорогими окладами, богатая ризница, полный кругъ богослужебныхъ книгъ, драгоцънные сосуды, дискосы и другая утварь. Анеимъ немедленно началъ отправлять въ этой часовнъ богослуженіе, а между тъмъ приступилъ къ постройкъ церкви и двухъ монастырей-мужскаго и женскаго. Кельи были немедленно выстроены для того и другаго. Въ мужскомъ сдълался настоятелемъ самъ Анеимъ. За братіею дѣло не стало, слухъ о несмѣтныхъ, неизчетныхъ богатствахъ строителя Боровицкихъ монастырей быстро распространился по Россіи: чернецы, уставщики, послушники немедленно явились въ Анеимовомъ монастыръ.

Приходили къ нему даже съ отдаленныхъ береговъ низовьевъ Волги<sup>4</sup>. Въ женскомъ монастыръ игуменьей сдълалась московская барыня; ее постригъ Анеимъ и назвалъ въ иночествъ Елизаветой; пріѣхавшія съ ней дъвушки также приняли монашество и поступили въ Боровицкій монастырь: одна наречена Анеимомъ при постриженіи Андра (?) Пелагеей, другая Алкаветой (?); чрезъ нѣсколько времени Анеимъ рукоположилъ объихъ въ древній санъ діакониссъ<sup>2</sup>. Кромѣ ихъ было не мало и другихъ монахинь и бѣлицъ въ новоустроенной обители матушки Елизаветы. Вокругъ обоихъ монастырей вскорѣ образовалась довольно многолюдная слобода.

Анеимъ былъ такой человѣкъ, что если разъ заберетъ онъ что-нибудь себѣ въ голову, такъ ужь чего бы то ни стоило, а пойдетъ добиваться задуманнаго до послѣдней крайности. Не было силы, которая бы могла остановить его; упрямый былъ человѣкъ, гордый, и считая себя умнѣе всѣхъ, не слушался ничьихъ совѣтовъ. «Мужъ безсовѣтенъ былъ», сказалъ о немъ Иванъ Алексѣевъ, можетъбыть знавшій его лично. Страсть повелѣвать, ненасытное желаніе видѣть толпу преклоняющуюся, благоговѣйно слушающую каждое его слово, принимающую каждое его велѣніе безпрекословно, безъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Показаніе Семена Чижова, казака Волжскаго Казачьяго Войска: «и я. будучи въ Боровицахъ, во всеночной на крылосъ пѣлъ, а братъ мой. Иванъ Оловянишниковъ, стихѣры разказывалъ подъ Николинъ день».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Показаніе казака Чяжова въ дълъ синода, 1757 г. о раск. арх. Анвимъ.

разсужденія — этотъ духъ любоначалія преобладалъ въ Анеимъ. Этотъ-то духъ гордыни и вовлекъ его въ тѣ поступки, которые, въ глазахъ даже самыхъ приверженныхъ къ нему старообрядцевъ, наложили темное пятно на память этого «великаго страдальца». Удовлетворить его любоначаліе теперь могъ только архіерейскій омофоръ; его-то и сталъ онъ искать встми средствами, не разбирая ихъ нравственнаго достоинства. Бхать въ Яссы, и подобно Епифанію получить тамъ архіерейскую хиротонію сдёлалось цёлью его жизни; онъ былъ увёренъ, что рано ли, поздно ли, но такими или иными средствами, а ужь достигнетъ онъ архіерейства и безъ всякаго зазрънія совъсти, съ совершеннымъ спокойствіемъ, сталъ называть себя «нареченнымъ епископомъ». Какъ въ старину «нареченные епископы» управляли церковью и дъйствовали по-святительски, воздерживаясь только служить по-архіерейски и рукополагать священниковъ и дьяконовъ<sup>4</sup>, такъ и Анеимъ сталъ теперь управлять въ Боровицахъ по-епископски, тайно сносясь съ модавскими старообрядцами и собирая свъдънія какъ, гдъ и отъ какого греческаго митрополита удобнъе будетъ получить хиротонію. Онъ имѣлъ въ виду и митрополита ясскаго, и митрополита браиловскаго, и ар**х**іепископа крымскаго. Подкупность Фанаріотовъ была ему хорошо извъстна, и располагая заплатить за омофоръ деньгами Елизаветы въ такомъ размъръ, какого они потребуютъ, Анеимъ, у ко-

' Такъ напримѣръ дѣлалось это въ древнемъ Новгородѣ.

тораго на памяти были всъ церковные уставы, не смущался правилами, по которымъ за деньги рукополагающій въ епископы и рукополагаемый оба подлежатъ лишенію сана и изверженію изъ церкви. 'Не каноны смущали его, а затруднительность дъла. Надо тхать за Днъстръ или въ Крымъ, надо просить господаря или хана, надо ожидать неминуемыхъ препятствій со стороны мъстныхъ Липованъ или же искать ихъ любви и покровительства, а это было для него невозможно; его гордая, высокомърная натура никогда бы не допустила его до такого, по его мнѣнію, униженія. Въ это время (въ 1752 г.) былъ въ предълахъ польскихъ Авиногенъ. Анеимъ и обратился къ нему за хиротоніей. «Не въмъ кому дивитися,» говоритъ по этому случаю Иванъ Алексъевъ въ своей Исторіи о бълствующемъ священствь, «народному ли нечувствію или толикой страшной дерзости Анеимовъ? Яко толикій мужъ въдущій, и толико терпъніе за древнее пострадавый, легкими юзами любоначальства связанъ, тако паде и многимъ смѣхъ на себѣ привлече, разумнымъ же страхъ, яко тако скорыма ногама къ подложному епископу притече и неиспытно веліе на себе обязательство оному даде, во вся дни почитати и покарятися тому и прочая.»<sup>2</sup>

Авиногенъ получивъ значительную сумму денегъ изъ сундука московской барыни, преобразившейся

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Вселенскаго IV собора 2 правило, Вселенскаго VI собора 22 правило, Вселенскаго VII собора 5 и 19 правила. Правило апостольское 29.

<sup>\*</sup> Иванъ Алекстевъ, Исторія о бълств. священ. стр. 66

въ раскольническую игуменью, обязалъ горделиваго Анеима клятвою послушанія себъ и посвятиль, -но только пока еще въ санъ архимандрита, объщаясь впрочемъ со временемъ произвести его и въ архіереи. Дѣлать было нечего, смирился передъ молодымъ красавцемъ старикъ Анеимъ, никому не покорный, но служа какъ архимандритъ, святительствовалъ какъ «нареченный епископъ». Надъвъ архимандричью шапку, «нареченный епископъ» не очень стѣснялся въ правахъ своихъ: тотчасъ же, по извъстію Іоны Курносаго, началъ поповъ святить и разсылать ихъ по старообрядческимъ зарубежнымъ слободамъ. При крайнемъ недостаткъ поповъ, старообрядцы и ихъ принимали: у нихъ былъ достаточный запасъ святыхъ даровъ, совершаемыхъ Анеимомъ въ Боровицахъ, а этого было уже слишкомъ достаточно для тогдашнихъ старообрядцевъ. Въ попы на первый разъ онъ поставилъ только двухъ, самыхъ приверженныхъ себъ и болъе другихъ угождавшихъ его властолюбивому характеру людей: родныхъ братьевъ — Михаила и Іосифа Буркиныхъ. Съ ними вмъстъ и со всъмъ своимъ церковнымъ кругомъ и съ діакониссами, освятилъ онъ новую Боровицкую церковь и постригалъ чернецовъ<sup>4</sup>. Въ это время получилъ онъ извъстіе, что въ Москвѣ старообрядцы крайне нуждаются въ священникахъ, и немедленно послалъ одного изъ поповъ своего поставленья въ Гуслицкую волость.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Показаніе казака Семена Чижова въ Дълъ селтъйшаю синода о раск. арх. Анвимъ.

Анеимовскій попъ прітхалъ въ Гуслицу и тотчасъ же принялся за поповское дъло: сталъ исповъдывать, крестить, вънчать, хоронить. Не мало нашлось и для него духовныхъ дътей. Но скоро и въ Москвъ, и въ Гуслицъ свъдали, что за архіерей такой Анеимъ-страдалецъ и что за попъ, его ставленникъ. Воротили попа за рубежъ къ пославшему его, и велѣли говорить Анеиму: «почто ты, отецъ архимандритъ Анеимъ, поповъ поставляешь? Въдь архимандриту поповъ поставлять писанія и правилъ нътъ.» И умолчалъ Анеимъ, видя что дъло его худо и другимъ неспасительно<sup>4</sup>. Послъ этого онъ пуще прежняго сталъ добиваться у Аеиногена архіерейской хиротоніи. Авиногену нельзя было для этого тахать въ Боровицу: мы уже знаемъ въ какомъ положении находился онъ въ исходъ 1752 и началъ 1753 года, онъ уже бъгалъ тогда изъ мъста въ мѣсто, ежечасно опасаясь за самую жизнь свою. Анеиму же тхать за Днъстръ и принимать хиротоню отъ находившагося въ столь незавидномъ положении епископа тоже было не безопасно. Какъ же помочь горю, какъ выйдти изъ безвыходнаго почти положенія?

Старообрядцы въ своихъ дъйствіяхъ весьма часто держатся правила Св. Писанія: «по нуждъ и закону премъненіе бываетъ»<sup>3</sup>. Поэтому они хотя и говорятъ, что всъ уставы и правила церковные должны сохраняться неуклонно и точно, однакоже,

<sup>•</sup> Іона Курносый.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Посланіе къ Евреямъ VII, 12.

«нужды ради», въ случат необходимости, допускаютъ большія уклоненія отъ правилъ. Не находя положительныхъ правилъ въ уставахъ, они ищутъ примъровъ въ церковномъ преданіи; если ихъ не отыскиваютъ, обращаются къ примърамъ церковной практики, ищутъ какихъ-либо исключительныхъ случаевъ, бывшихъ въ древней христіянской церкви. Такъ напримъръ, за неимъніемъ церкви, допускаютъ они иногда совершеніе литургія въ домъ, примъняясь къ тому, что Св. Лукіанъ даже въ темницѣ на своихъ персяхъ совершилъ евхаристію; такъ, принимая бъглыхъ поповъ, ссылаются они на житіе Саввы Освященнаго и другіе примъры церковной исторіи и т. д. Словомъ, совершеніе дъйствія неузаконеннаго правилами, но въ то же время и не воспрещеннаго прямо, имѣетъ для нихъ въ извѣстныхъ случаяхъ совершенную силу закона. Случается, и довольно неръдко, что примърамъ взятымъ изъ церковной истори они даютъ широкое и даже слишкомъ широкое толкованіе, оправдывая себя въ такомъ случав темиже словами апостола Павла: «по нуждъ и закону премънение бываетъ». Въ пра. вилахъ вселенскихъ соборовъ и Св. Отецъ нигдъ не говорится о дозволеніи совершать хиротонію заочно, но и нигдъ не воспрещена заочная хиротонія. А церковная практика представляетъ примъръ подобнаго посвященія, совершеннаго епископомъ Федимомъ і надъ Св. Григоріемъ Неокесарійскимъ. Анеимъ ухватился за этотъ примъръ, какъ

' Минея Чети подъ 17 ноября.

утопающій за соломинку. Написалъ къ Аеиногену посланіе, въ которомъ, приводя въ примъръ Св. Григорія, просилъ его послъдовать, нужды ради, примъру епископа Федима и рукоположить его заочно<sup>4</sup>. «Благодать Святаго Духа, писалъ онъ, всегда немощная врачующая и не оскудъвающая, не стъсняется предълами земными, но вездъ и присно дъйствуетъ. Служи божественную литургію въ предстоящій великій четвертокъ въ своей церкви и въ положенное время читай молитвы святой хиротоніи, азъже, смиренный, вътотъ самый часъ буду возлагать на себя одежды архіерейскія. При посланіи приложено было золото<sup>2</sup>, Авиногенъ согласился. Увѣдомилъ онъ Анеима, чтобы готовился онъ къ хиротоніи и возлагалъ бы на себя священныя одежды архіерейскаго сана въ великій четвертокъ 11 апръля 1753 года.

Наступияъ этотъ день, Анеимъ начаяъ въ Боровицкой церкви служить литургію соборнѣ съ своими попами, какъ архимандритъ. Посяѣ малаго входа сѣ Евангеліемъ вошелъ онъ въ алтарь и сталъ на кодѣни предъ престоломъ, наклонивъ голову. Въ церкви было молчаніе. Знали, что въ эти минуты тамъ, далеко, за Днѣстромъ, въ иномъ государствѣ, епископъ Аеиногенъ, положивъ руку

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ивана Алексъева Исторія о бълств. священствъ, стр. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Іона Курносый говорить 20 червонцевь, а Андрей Іоанновичь Журавлевь въ Историч. изе. о раскольникахь упоминаеть о цёломъ мѣшкѣ съ червонцами.

на разгнутое Евангеліе, возглашалъ молитву хиротоніи... Анеимъ всталъ, священники подали ему омофоръ, егколпій, митру, и онъ надѣвалъ ихъ, при пѣніи клира «аксіосъ!» Затѣмъ, взялъ въ руки свѣчи троеплетеную и двуплетеную<sup>4</sup>, вышелъ на амвонъ и осѣнилъ предстоящихъ при громогласномъ пѣніи «исъ полла эти decnoma». Народъ палъ ницъ предъ епископомъ. Кончая литургію, какъ архіерей, Анеимъ тогда же посвятилъ попа и діакона. Это было сдълано гласно, открыто, торжественно, отнюдь не тайкомъ. Никто не сомнъвался въ правильности обряда, ибо напередъ было объявлено, что совершается такой обрядъ нужды ради, гонительнаго ради належанія отъ еретикъ, по примъру Федима епископа, посвятившаго нѣкогда подобнымъ образомъ Св. Григорія во епископы Новой Кесаріи.

Анеимъ достигъ цѣли былъ архіереемъ, былъ владыкою старообрядцевъ; ненасытное его самолюбіе вполнѣ было удовлетворено. Успокоивъ совѣсгь примѣромъ Св. Григорія, онъ искренно вѣрилъ въ несомнѣнную правильность принятаго имъ сана, и посвящалъ много поповъ и дьяконовъ и разсылалъ ихъ по старообрядческимъ слободамъ. Михаила Буркина и Іосифа онъ «дополнилъ чиномъ», то-есть вновь рукоположилъ, уже какъ епископъ. Увѣренныхъ въ правильности его архіерейства было много даже въ самой Вѣткѣ, гдѣ такъ не возлюбили было въ началѣ Анеима: на-

<sup>1</sup> Трикирій и дикирій.

чались толки о томъ, не слѣдуетъ ли сего «страдальца за древлее благочестіе» признать православнымъ епископомъ.... И вдругъ.... каково это было узнать Анеиму? Приходитъ въсть, что 11 апръля, когда Анеимъ въ Боровицкой церкви надъвалъ архіерейское облаченіе, Авиногенъ не только не служилъ объдни, но уже былъ католикомъ и обритый щеголялъ по улицамъ Каменца-Подольскаго въ ловко сшитомъ кунтушѣ польскаго желнера! «И остася Анеимъ въ скорби и печали о неполученіи нарекованія епископомъ», говоритъ Іона Курносый. Скинуть омофоръ, торжественно надътый, было несообразно съ своенравнымъ характеромъ Анеима, оставаться въ литовско-бълорусскихъ краяхъ, гдъ всъ знали какъ и въ какой именно день посвященъ Анеимъ, было также невозможно. Въ этихъ мъстахъ никто не повърилъ бы правильности его архіерейства. При такихъ обстоятельствахъ, рѣшился онъ кинуть только что устроенную имъ Боровицу и ѣхать подальше отъ мъстъ, гдъ онъ возложилъ на себя архіерейское облаченіе. Аноимъ ръшился ъхать туда, гдъ въ послъднее время находился Авиногенъ, чтобы върнъе узнать въ какой именно день бъжалъ онъ въ Каменецъ и совершалъ ли онъ заочную хиротонію. Въ случат же неблагопріятныхъ для себя по сему случаю извѣстій, онъ намѣревался искать новой хиротоніи или утвержденія въ архіерейскомъ санѣ отъ ясскаго митрополита Іакова....

Показанія двухъ старообрядческихъ писателей прошлаго въка, сохранившихъ извъстія о старообрядческихъ архіереяхъ того времени, совершенно противоръчивы. Иванъ Алексъевъ, безпоповецъ, писавшій по слухамъ и притомъ съ видимою цълію показать нелъпость исканія поповщиной архіерейства, говоритъ, что Анеимъ удовольствовался небывалымъ заочнымъ рукоположеніемъ польскаго жолнера. «Въ тое мнимое его (Аноима) поставленіе, говоритъ онъ, уже Анеиногенъ не епископомъ, но у нѣкоего пана капитаномъ сотворися, обаче нѣкоимъ слѣпымъ Анеимъ за епископа вмѣнися и дъйствова епископьская и во діаконы и въ попы поставляще, кои попы имяху не малыя подзоры (подозрѣнія), ихъ же онъ постави и донынѣ священная дъйствуютъ.».<sup>4</sup> Охтенскій протопопъ Андрей Іоанновъ Журавлевъ, имѣвшій, какъ винъкоторые неизвъстные намъ источники, лно. говоритъ объ Анеимъ весьма кратко, но также какъ и Иванъ Алексвевъ замвчаетъ, что онъ удовольствовался заочною хиротоніей Аеиногена.<sup>2</sup> Но Іона Курносый въ своемъ «Посланіи», основываясь также, конечно, на слухахъ, распространенныхъ по старообрядству Анеимовыми приверженцами, говоритъ, что Анеимъ «много думая и мысля — и яко отъ духа нечиста паде ему на умъ: потду въ Яссы, негли могу желаніе получити-во епископы поставлюся. И сему бывыну, продолжаетъ Іона, прибывъ

<sup>&#</sup>x27;Иванъ Алексѣевъ Исторія о бълств. священствъ. стр. 66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Андр. Іоанн. Журавлевъ Истор. извъстіе о раскольникахь, стр. 304-305.

въ Яссы, подаде исповъдание согласное, яко такожде въруетъ и исповъдуетъ, яко и онъ, ясской, подавъ прошеніе и дары не малы — все госпожи оныя нажитіе; онъ же, епископъ ясскій, посвяти его Анеима епископомъ и отпусти куда ему годъ.» Но не совсъмъ такъ было на самомъ ађађ. Изъ дѣла объ Анеимъ, находящемся въ архивъ синода, видно, что основанныя на слухахъ извъстія Ивана Алексъева, Іоны Курносаго и отца Андрея Журавлева одинаково не точны: ни въ томъ, ни въ другомъ, ни въ третьемъ нътъ настоящей истины. Въ дальнъйшемъ описании судьбы Анеима, этого «мужа забѣглаго ума» будемъ держаться преимущественно этого дѣла.

«Епископъ Лука, переименовавшій себя въ Аеиногена, мужъ въ наученіи хитръ, обаче въ въръ непостояненъ, не стерпъ зръти суевърій липованскихъ, еще же убоявся сильныя руки императорскія, вдался до римскихъ бископовъ, у которыхъ пребываетъ даже и доднесь, кромъ святительскихъ дъйствъ, въ лицъ панства. И преподаде намъ, смиреннымъ, великое сумнѣніе и неимовърство о своемъ святительствъ, понеже намъ, смиреннымъ, хиротонисаннымъ бывшимъ имъ епископомъ Лукою, отъ игуменскаго степени даже до епископства. И нужда мнѣ належала вдатися до святительскаго суда, и принять своему сумнѣнію рѣшеніе и дъйствительное благословеніе. Въ которомъ намърении 7264 (1753) изъ державы Польскія поъхалъ до вашего преосвященства (въ Яссы) и достигъ даже до Рущеръ, что въ повътъ Сочавскомъ,

митрополіи вашего преосвященства. И тамо ВЪ живущіе Липоване много мнъ препятствія сотворили, чрезъ которое ихъ препятствіе мы, смиренніи, не могли видътися съ вашимъ преосвященствомъ и пріять отъ васъ благословеніе и сомнѣнію своему рѣшеніе.» Такъ писалъ Анеимъ къ ясскому митрополиту Іакову въ 1756 году, когда между ними началась переписка.<sup>4</sup> Само собою разумъется, что Аноиму во всемъ върить нельзя, что препятствія со стороны Липованъ, не допустившихъ будто бы его до свиданія съ Іаковомъ, были имъ придуманы въ послъдствіи, какъ бы въ видъ оправданія. По всей въроятности дъло было такъ: Анеиму нельзя было оставаться въ вътковскихъ и гомельскихъ предѣлахъ. Оставивъ поповъ Буркиныхъ и Елизавету съ діакониссами Андрой Пелагеей и Алкаветой въ Боровицахъ, онъ одинъ поъхалъ за Днъстръ, къ молдовлахійскимъ старообрядцамъ, сказавъ что ъдетъ въ Яссы за длйствительнымь благословеніемь, то-есть за довершеніемъ хиротоніи посредствомъ ясскаго митрополита. Прибывъ же въ Молдавію, онъ, умалчивая объ Аеиногенъ, «объявлялъ о себъ, яко бы онъ будучи въ Россіи отъ святъйшаго правительствующаго синода посвященъ епископомъ.»<sup>2</sup> Въ Мануиловкъ и другихъ старообрядческихъ молдавскихъ слободахъ,

Ч. І.

14

<sup>&#</sup>x27; Дъло святъйшаю синода о раск. арх. Анвимъ 1757 года по архивной описи № 337. Письмо Анвима къясскому митрополиту Іакову 12 декабря 1756 года.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Доношеніе коллегіи иностранныхъ дѣлъ святѣйшему синоду 27 мая 1757 г. въ Дълъ о раск. Анеимъ № 337.

а равно и въ Забахлуйскомъ предмъстіи города Яссъ, онъ не могъ въ то время найдти себъ приверженцевъ. Объ его «кръпкомъ стояніи за древлее благочестіе и святоотеческія преданія», объ его «страданіяхъ» и великомъ подвижничествѣ въ отдаленныхъ странахъ Россіи, тамъ не знали и даже не слыхали, а извъстіе о мнимомъ посвященіи его петербургскимъ синодомъ приняли неловърчиво. Еще полугода не прошло съ тъхъ поръ какъ между ними былъ другой такой же «свѣжакъ» 4 и тотъ также разказывалъ про себя, что посвященъ онъ въ Россіи, однакоже архіерейство его оказалось самозваннымъ, и онъ, избъгая достойной за свой обманъ кары, перешелъ въ католичество, и къ небывалому еще, безпримѣрному соблазну, женился и поступилъ въ военную службу. Аноимъ былъ встръченъ въ Молдавіи насмъшками. Не легко было перенести это такому славолюбивому и своенравному человъку. Онъ возненавидълъ молдавскихъ Липованъ, и не доъзжая Яссъ, поворотилъ изъ Рущера назадъ, за Прутъ. Здъсь, въ Хотинскомъ цинутъ, въ слободъ Вътрянкъ, онъ радушный пріютъ у тамошнихъ встрѣтилъ старообрядцевъ, и въ 1753 году основалъ тутъ свое пребываніе.

Въ Вътрянкъ онъ обдумалъ планъ своихъ дъйствій, Православнымъ Румынамъ, Славянамъ и Грекамъ разказывалъ, что онъ — русскій архіерей, уда-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Такъ заграничные раскольники зовутъ недавнихъ выходцевъ изъ Россіи.

лившійся изъ отечества, и не распространялся о прежнихъ своихъ обстоятельствахъ. Да и не для чего было распространяться: въ Россіи часто низлагали въ то время епископовъ и почти всегда безвинно; не мало было и такихъ, которые сами удалялись изъ епархій. Самые слёды публичнаго наказанія на лицѣ Анеима не могли особенно удивить молдавскихъ православныхъ, ибо у нихъ ходили даже преувеличенные слухи о «гонении русскихъ епископовъ» Прокоповичемъ, «вдавшимся въ люторскую ересь», и единомышленниками его Бирономъ и иными Нѣмцами. Знали и то, что рукоположившій Анеима въ дьячки Левъ Воронежскій, былъ съченъ кнутомъ публично и притомъ безвинно<sup>1</sup>. Да и вообще Молдованъ и Грековъ не могли особенно удивлять ни клейма на лбу и скулахъ Анеима, ни рваныя его ноздри, ни покрытая кнутовыми рубцами спина: и у нихъ, во владъніяхъ турецкаго султана, бывали архіереи съ ръ-

14\*

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Никогда не было у насъ такъ много низлагаемо архіереевъ, какъ въ теченіи сорока лѣтъ, съ 1718 по 1758. Въ это время казненъ смертію Досивей Ростовскій 1718; сѣченъ кнутомъ Левъ Воронежскій 1730; лишены сана и заточены: Өеодосій Новгородскій 1725; Игнатій Коломенскій 1730; Сильвестръ Казанскій 1731; Георгій Ростовскій 1731; Варлаамъ Кіевскій 1731; Георгій Ростовскій 1735; Досивей Бѣлогородскій отлученъ 1736; Геннадій Костромской отрѣшенъ 1757; удалились въ монастыри: Ааронъ Корѣльскій 1721; Филовей Тобольскій 1727; Иродіонъ Черниговскій 1734; Иларіонъ тоже Черниговскій 1738; Варлаамъ ІІсковскій 1738; Петръ Бѣлогородскій 1742; Леонидъ Крутицкій 1742; Гавріилъ Устюжскій 1748.

занными ушами. Это за важное не считалось. Аноиму легко было сказаться однимъ изъ Русскихъ низложенныхъ архіереевъ передъ Греками и Румынами, но не такъ легко было огласить это среди жившихъ въ Молдовлахіи раскольниковъ: они бы навели, хотя посредствомъ Вътки или Стародубья, справки въ Петербургѣ и Москвѣ, и ложь Анеима, рано или поздно, открылась бы. Ему нужно было, чтобы румынскіе архіереи признали его за архіерея, за своего брата и сослужебника; тогда не послали бы за справками въ Россію. Съ этой цѣлью, вскорѣ по водвореніи въ Вѣтрянкѣ, потхалъ онъ въ Буковину, въ знаменитый тамошній православный монастырь Драгомирну, что на ръкъ Сучавъ. Здъсь жилъ въ то время на покоъ престарълый митрополитъ Мисаилъ, бывшій прежде Радауцкій <sup>4</sup>. Анеимъ обратился къ этому добродушному, кроткому старцу, нуждавшемуся въ средствахъ, какъ вообще нуждаются на Востокъ не имѣющіе епаршескихъ доходовъ архіереи. За подарками дѣло не стало: казны московской барыни было еще много у Анеима, но одними подарками нельзя было склонить Мисаила. Потому Анеимъ, явясь къ нему, какъ архіерей, ищущій, ради успокоенія совѣсти, святительскаго суда, просилъ исповъдать его гръхи и преподать въ нихъ разръщеніе. Мисаилъ принялъ его на духъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Радауцъ или Редовуцъ городъ въ Буковинѣ, на р. Сучавѣ, недалеко отъ монастыря Драгомирны и нынѣшней старообрядческой митрополіи, Бѣлой-Криницы.

- Вамъ извъстно, преосвященный владыко, говорилъ ему Анеимъ, ---что въ здѣшнихъ предѣлахъ есть много христіянъ восточныя въры, именуемыхъ Липованами. Они не суть какіе-либо еретики, но отдѣлились отъ Великороссійскія церкви единственно изъ-за грамматическихъ разгласій и нѣкоторыхъ внѣшнихъ обрядовъ, которые почитаютъ за свято и за велико. По простотѣ своей, ибо нфтъ между ними людей ученыхъ и разумныхъ, они разгласіе свое съ Великороссійскою церковью поставляють некіимь догматствованіемь и не могуть соединиться съ Россійскою церковью BO елино стало. Россійскіе же епископы мнятъ силою ихъ въ общеніе привести и токмо, паче раздражили ихъ до того, что избъгая мукъ и страданій, они оставляютъ свое отечество и забъгаютъ, въ чужія государства, какъ и въ сіе. Но слѣдуя апостолу Павлу, иже съ немощными былъ, яко немощенъ, нъкоторые изъ нашея братіи епископовъ, оставя честь свою и съдъніе во славъ, пошли къ тъмъ Липованамъ пасти церковь Христову, да не погибнетъ какая-либо изъ овецъ заблудшихъ. Таковъ былъ въ Липованахъ епископъ Лука, который бъжалъ изъ Великой Россіи, изъ дворца ихъ императорскаго величества и преименовалъ себя Аеиногеномъ, --- мужъ въ научения хитръ, обаче въ върѣ непостояненъ: не стерпя бо зрѣти суевърій липованскихъ, еще же убояся сильныя руки императорскія, вдался до римскихъ бископовъ, у которыхъ пребываетъ даже и доднесь, кромъ СВЯтительскихъ дъйствъ, въ лицъ панства. Отъ того епископа Луки, когда онъ въ благочестіи еще пребывалъ, получилъ я хиротонію по всѣмъ степенямъ отъ игуменства даже до епископства. И отступленіемъ своимъ до римскихъ бископовъ преподаде онъ, епископъ Лука, намъ, смиреннымъ, великое сумнѣніе и неимовѣрство о своемъ святительствѣ. И потому нужда мнѣ подлежала вдатися до твоего святительскаго суда и принять своему сумнѣнію рѣшеніе и дѣйствительное благословеніе, — подобаетъ ли мнѣ священнодѣйствовати какъ епископу?

Митрополитъ Мисаилъ, видя, что дѣло идетъ только о томъ, что хиротонисовавшій Анеима, уже послѣ его хиротоніи уклонился въ римское католичество, отвѣчалъ:

— Не умретъ сынъ, отца ради, но душа согрѣшившая, та въ грѣхѣ.

Исповѣдавъ, далъ Анеиму разрѣшеніе въ грѣхахъ и благословилъ его и написалъ ему разрѣшительную грамоту,

Анеимъ и то сказалъ Мисаилу, что онъ, по затруднительнымъ случаямъ, нужды ради и гоненія и тѣсноты обстоянія, рукоположенъ епископомъ Лукою не лично, но заочно, подобно тому какъ Федимъ епископъ рукополагалъ Св. Григорія въ санъ архіепископа Новой Кесаріи.

— Дѣйствительна ли моя хиротонія, спрашивалъ онъ старца митрополита, — и что должно мнѣ дѣлать, чтобъ она была совершенна?

— Для этого, совътовалъ Мисаилъ, — надо, чтобы митрополитъ какія-либо области благословилъ тебя съ рукоположеніемъ и молитвами, не хиротонисуя вторично, ибо какъ человѣкъ дважды не родится, такъ и хиротонія не повторяется.

Анеимъ просилъ Мисаила совершить надъ нимъ этотъ обрядъ, но тотъ уклонился, говоря, что это должно сдѣлать правительствующему митрополиту, сидящему на престолѣ своемъ, а ему, Мисаилу, того сдѣлать не можно, потому что онъ съ своей митрополіи сошелъ и въ Драгомирнѣ пребываетъ на покоѣ. И совѣтовалъ ему обратиться къ Іакову, митрополиту молдавскому, въ Яссахъ пребывающему, «во еже приняти отъ него дѣйствительное благословеніе». На Іакова Мисаилъ указалъ, по всей вѣроятности, потому, что монастырь Драгомирна, гдѣ происходила бесѣда его съ Анеимомъ, находился тогда въ епархіи ясскаго митрополита.

«И многу пользу и разсуждение пріяхъ отъ его святыни,» говорилъ послѣ Анеимъ о Мисаилѣ.

Но опасаясь ли старообрядцевъ Забахлуевскаго предмѣстія, не надѣясь ли на Іакова, Анеимъ и теперь въ Яссы не поѣхалъ, а воротился въ свою Вѣтрянку. А можетъ-быть онъ и то соображалъ, что Вѣтрянка, гдѣ онъ жилъ, и весь Буджакъ (нынѣ Бессарабія) принадлежали къ епархіи браиловскаго, а не ясскаго митрополита, то ужь лучше и правильнѣе просить руковозложенія у него, у браиловскаго. Кстати же онъ вскорѣ и прибылъ въ Хотинъ, обозрѣвая свою митрополію. Звали этого митрополита Даніиломъ, жилъ онъ въ монастырѣ при городѣ Рени, и какъ отзывался о немъ въ 1757 году ясскій митрополитъ русскому агенту, посланному въ Молдавію для развѣдываній объ Анеимъ, «человъкъ былъ ученый, постоянный и всякой чести достойный, которому, по его благочиню, знатная епархія поручена». <sup>4</sup>

Анеймъ, этотъ высокомърный человъкъ, не признававшій никого выше себя, требовавшій отъ всъхъ одного поклоненія и нѣмаго раболѣпства, теперь, смиренно, рабски предсталъ предъ Даніила въ Хотинъ, съ разръшительною грамотой Мисаила ΒЪ рукахъ. Извъстно какъ и зачъмъ разъъзжали и разътвикаютъ Фанаріоты-епископы по своимъ вотчинамъ-епархіямъ. Анеимъ предсталъ предъ Даніиломъ, какъ не предвидѣнная въ митрополичьемъ бюджетѣ статья, и потому неудивительно, что липованскій архіерей быль любезно принять и предупредительно выслушанъ браиловскимъ владыкой. Анеимъ подалъ ему особую бумагу, въ которой изложиль вст свои обстоятельства въ такомъ видѣ, какъ разказывалъ Мисаилу, еще подробнѣе говорилъ онъ Даніилу «на ръчахъ», и подалъ грамоту, добытую въ Драгомирнъ. Браиловскій митрополитъ нисколько не усумнился, похвалилъ разсужденія Мисаила, и согласившись совершить надъ Аноимомъ обрядъ руковозложенія для подкрѣпленія заочной его хиротоніи, велълъ приходить въ слѣдующее воскресенье въ хотинскій соборъ.

Полонъ былъ этотъ соборъ въ назначенное время. Много собралось туда старообрядцевъ той стороны. Даніилъ служилъ литургію, сослужителемъ былъ Анеимъ. Во время «трисвятаго», когда по

1 Дило селтьйшаю синода о раск. арх. Анвимь.

обычаю православной церкви совершается архіерейская хиротонія, Даніилъ возложилъ на колънопреклоненнаго Анеима руки, и прочиталъ надъ нимъ молитву благословенія. Объдню дослужили оба вмъстъ. Повъщенные напередъ Анеимомъ старообрядцы изъ Вътрянки и слободъ, находящихся близь Каменца, были при этомъ обрядъ и разгласили повсюду о *хиротонии* Анеима. Даніилъ благословилъ послъ того Анеима управлять духовными дълами Липованъ, живущихъ въ Браиловской епархіи и во утвержденіе подписалъ грамоту, данную ему Мисаиломъ<sup>4</sup>.

\* Въ послъдствіи, именно въ 1757, году ясскій митрополить о руковозложении, совершенномъ Данииломъ, такъ говорилъ агенту, посланному для развъдываній объ Анеимъ отъ кіевскаго вице-губернатора: «а въ прошломъ 1756 году каковы прислаль означенный лжеархіепископь (Аненмъ) къ нему ясскому митрополиту два письма; оные такожь и грамоту, по которой будто онъ, Анеимъ архіепископъ, посвященъ, показывалъ и о грамотъ упоминалъ, то оная фальшивая и ежели бъ она была подлинная, то должна бъ быть на греческомъ діалектѣ.» Но грамота, о которой говорить здъсь Іаковъ (она помъщена ниже въ примъчаніи) дана была Анеиму въ послъдствіи не на санъ архіерся: эта грамота «избирательная» въ «архіепископы всего православія», то-есть въ главные архіереи надъ всѣми, бывшими тогда, старообрядческими apxiepeями. Не зная по-русски, Іаковъ въроятно принялъ эту грамоту за настольную на епископство, или за благословенную отъ Мисаила и Даніила. Но въдь Анеимъ писалъ же Іакову, что эту грамоту отняль у него католическій епископъ въ Радомыслѣ. Напротивъ, еслибы грамота, которую представилъ Анеимъ Іакову, была писана поАнеимъ утвердившій, какъ сказано, свое мѣстопребываніе въ Вѣтрянкѣ, съ согласія Даніила, выхлопоталъ въ Портѣ фирманъ на построеніе въ этой слободѣ большой каменной церкви, которую задумалъ сдѣлать митрополіею всѣхъ Липованъ, живущихъ во,владѣніяхъ турецкаго султана. А такъ какъ Липоване молдавскіе не захотѣли бы имѣть его своимъ главою, то властолюбивый и своенравный Анеимъ думалъ подчинить ихъ властію свѣтскою и православныхъ митрополитовъ. Въ старообрядческихъ обществахъ вездѣ, а особенно за границей, и тогда, какъ и теперь, всякаго ро-

гречески, она бы должна была почесться за фальшивую, ибо старообрядческіе архіерен ни въ какомъ случав не написали бы ее по-гречески. Далъе Іаковъ говоритъ русскому агенту: «А чтобы браиловскій греческій митрополить объявленнаго лжеца въ архіепископы посвятиль, то неправда: оный митрополить Даніиль человѣкъ ученый, постоянный и всякой чести достойный, которому, по его благочинію, знатная епархія поручена, и чтобы такого плута въ такое знатное архіепископство посвятилъ и подумать нельзя; да и безъ патріаршаго благословенія никакъ митрополиту въ архіепископы посвятить не можно.» Однакоже Епифаній быль посвящень ясскимь митрополитомъ безъ патріаршаго благословенія. Отъ самого Даніяла посланный изъ Кіева узнать ничего не могъ, ибо онъ въ то время (1757) уже пропалъ безъ въсти. Этому посланному такъ говорилъ митрополитъ Іаковъ: «А объявленный греческій митрополить Даніиль въ прошломъ году въ ноябрѣ мѣсяцѣ былъ въ турецкомъ городѣ Бѣлградѣ и оттуда куда и зачёмъ отъёхалъ и где ныне находится или отъ разбойниковъ на дорогъ убитъ, о томъ никакого объ немъ слуху въ Яссахъ и понынъ не имъется.»

да дѣла рѣшаются выборными отъ міра старшинами, которые ворочаютъ всѣмъ. Духовныя лица тамъ только исполнители распоряженій старшинъ и находятся въ совершенной зависимости отъ богатыхъ и вліятельныхъ прихожанъ. Это не могло нравиться Анеиму, желавшему повелѣвать и требовавшему, чтобы каждое его слово исполнялось какъ велѣніе свыше. Отсюда цѣлый рядъ столкновеній его съ Липованами, кончившійся гибелью этого властолюбиваго и гордаго человѣка.

Первымъ дъйствіемъ липованскаго архіерея въ Бессарабіи было запрещеніе священнодъйствовать попамъ, поставленнымъ Аеиногеномъ <sup>4</sup>. Такъ высоко почиталъ Анеимъ руковозложеніе Даніила, что уже не признавалъ дъйствительности хиротоніи Аеиногеновой, хотя и не отрицалъ въ послъдствіи, что самъ отъ него получилъ архіерейство. Весьма можетъ быть, что попы Аеиногенова посвященія не хотъли признать Анеима своимъ владыкою, и онъ за то наложилъ на нихъ запрещеніе.

Окончательно рѣшившись утвердить свою каеедру въ Вѣтрянкѣ, Анеимъ собрался ѣхать въ вѣтковскіе предѣлы, въ свою Боровицу, гдѣ давно ожидали его Елизавета съ діакониссами и попы Буркины; гдѣ много было у него церковной утвари, которою теперь намѣревался онъ украсить новую свою вѣтрянскую церковь, гдѣ наконецъ находилась значительнѣйшая часть богатства, выве-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Доношеніе коллегіи иностранныхъ дѣлъ синоду. Вв дълъ о раск. арх. Аквимъ 1757 года № 733.

зеннаго Елизаветой изъ Москвы. Уже онъ совсѣмъ было собрался въ путь, какъ совершенно неожиданное обстоятельство заставило его отложить поѣздку.

Въ 1753 году, къ нему явилось посольство отъ кубанскихъ старообрядцевъ<sup>4</sup>. Они, узнавъ о ста-

<sup>&#</sup>x27;Въ царствованіе Петра I произошель на Дону извъстный бунтъ Кондратья Булавина (1708). Когда это возмущеніе, принявшее было громадные размѣры, было подавлено воеводой кн. Долгоруковымъ, одинъ изъ главныхъ предводителей возстанія, атаманъ Игнатъ Некрасовъ, съ 2.000 казаковъ убѣжалъ на р. Кубань, подвластную тогда крымскому хану подъ верховнымъ владычествомъ султана турецкаго. Всѣ бѣглецы были старообрядцы по поповщинъ. Пришедши на Кубань, они въ такъ-называемыхъ Гребеняхъ завели много станицъ и заселили край, поступивъ въ подданство султана. Къ нимъ на «вольныя, обѣльныя земли» стали во множествѣ приходить казаки-старообрядцы съ Дона, Волги и Яика. Переселеніе на Кубань было такъ значительно, что обратило на себя внимание русскаго правительства, тѣмъ болѣе что Кубанскіе казаки съ вѣдома крымскаго хана и съ помощію Кубанскихъ Татаръ дълали частыя вторженія въ предълы Россіи. Объ этомъ Петръ I писалъ въ іюлъ 1710 года султану Ахмету III, но напрасно. Во время войны Петра съ Турціей, Кубанцы, утёсняемые русскими войсками, во множествѣ переселились вмѣстѣ съ Некрасовымъ въ Турцію. Построивъ каюки они переплыли Черное море и явились въ Константинополъ, прося у султана земель для поселенія и предлагая службу противъ враговъ его, а въ особенности противъ Петра I. Просили они поселиться поближе къ русскимъ казакамъ и Запорожью. Имъ отведены были мъста въ Добруджъ и Бессарабіи по устьямъ Дуная, по рукаву Дуная, Дунавцу, и при озе-

рообрядческомъ епископѣ, живущемъ въ Хотинской Раѣ, обратились къ нему, прося пріѣхать къ нимъ и у нихъ въ Гребеняхъ построить и освятить церкви, и устроить церковный причетъ. Вмѣстѣ съ просьбою Кубанцевъ, посланцы привезли Анеиму приглашеніе и отъ крымскаго хана, въ за-

рѣ Разельмъ. Въ Добруджѣ они заселили три большія слободы: Серакой (порусски Серяково), где теперь больше 600 домовъ, такой же величины слободу Слава и третье Журилово съ 500 домами. Другая, меньшая часть вышедшихъ въ Турцію съ Некрасовымъ казаковъ была поселена между Мраморнымъ моремъ и Архипелагомъ, неподалеку отъ устья р. Марицы, впадающей въ Эносскій заливъ. Тамъ близь города Эноса (родина перваго бълокриницкаго митрополита Амвросія) есть селеніе Казакъ-Кіой. Третья, также небольшая часть Кубанскихъ казаковъ поселена была въ Малой Азіи. Тамъ, неподалеку отъ Мраморнаго моря, есть большое селеніе, ими занимаемое, Бинъ-Эвле, на рѣчкѣ Мандрозѣ. Другое поселеніе старообрядцевъ въ Малой Азіи, называемое Казакъ-Кіой, находится близь устья р. Кизиль-Ирмака. Третье тоже называемое Казакъ-Кіой близь черноморскаго лимана Дерконъ, куда по зимамъ вытажаютъ старообрядцы изъ Бинъ-Эвле лля рыбной ловли. Во время войны султана Махмуда II съ египетскимъ пашой Мегемедъ-Али, 3000 казаковъ отправлены были въ Сирію, и которые уцълъли въ сраженіяхъ, тв поселились въ Сиріи и Киликіи. Наконецъ, по послѣднимъ извѣстіямъ русскіе старообрядцы есть въ Египтъ, даже въ самомъ Каиръ, и около Багдада. Кубанцы въ Турціи извѣстны подъ именемъ Игнать-Казаковь (по имени предводителя ихъ Игната ! Некрасова), по-русски же больше называются Некрасовцами. Это народъ грубый и невѣжественный, но сохранившій всецьло русскую народность во встхъ условіяхъ своего домашнявъдываніи котораго находились Кубанцы. Аноимъ съ радостію принялъ сильно льстившее его самолюбію приглашеніе и немедленно собрался въ путь. Прітхавъ въ Крымъ онъ прежде всего явился къ тамошнему православному архіепископу Гедеону, жившему въ Херсонесъ, что близь нынъшняго Севастополя. Это крайне не понравилось сопровождавшимъ его гребенскимъ Кубанцамъ, которые во всякомъ сближении съ православнымъ духовенствомъ видѣли самое большое нарушеніе своей вѣры. Подозрѣніе въ томъ, не придерживается ли Анеимъ никоніанства, запало въ душу этимъ грубымъ людямъ, но Анеимъ былъ не изъ такихъ, чтобы сталъ обращать на подобныя вещи вниманіе. Гедеонъ принялъ его любезно, много бесъдовалъ съ нимъ, и далъ грамоту, которою передавалъ въ его въдъніе всъхъ старообрядцевъ, жившихъ въ общирной его митрополіи, съ тёмъ чтобъ онъ дъйствовалъ среди ихъ архіерейски, ни отъ кого независимо. Еще не доъзжая Крыма, въ Добруджѣ, гдѣ въ слободахъ Славѣ, Журиловкѣ и Серяковой жили также Кубанцы, переселившіеся сюда съ своимъ атаманомъ Некрасовымъ, и потому называвшіеся «Некрасовцами», онъ встрѣтился съ другимъ старообряческимъ архіереемъ-Өеодосіемъ

го и общественнаго быта. Изъ Кубани не всѣ казаки выселились съ Некрасовымъ въ Турцію. Потомки оставшихся и до сихъ поръ входятъ въ составъ Кубанскаго Казачьяго Войска. Всѣ они старообрядцы. Называются также «Гребенскими казаками». Къ ихъ-то предкамъ и ѣздилъ Анеимъ въ 1753 году.

и поладилъ съ нимъ. Этотъ Өеодосій былъ посвященъ въ санъ раскольническаго «епископа кубанскаго и терскаго», то-есть для оставшихся на Кубани гребенскихъ казаковъ-архіепископомъ крымскимъ. Гребенскіе Кубанцы, чувствуя нужду въ епископѣ и слыша, что въ другихъ зарубежныхъ мъстахъ, у одновърцевъ ихъ, есть такіе, обратились къ самому султану, прося его, чтобы онъ велълъ патріарху или крымскому архіепископу рукоположить имъ архіерея. Султанъ велёлъ Гедеону исполвить желаніе Кубанцевъ, а имъ приказалъ везти въ Херсонесъ выборнаго человъка, котораго они считаютъ достойнымъ быть у нихъ архипастыремъ. Они привезли монаха Өеодосія. Гедеонъ всячески уклонялся отъ посвященія его, но когда посланный султаномъ паша съ янычарами вошелъ въ церковь и именемъ султана велълъ Гедеону рукоположить его, крымскому владыкъ дълать было нечего, и онъ неволею рукоположилъ Өеодосія въ санъ епископа кубанскаго и терскаго <sup>4</sup>. Но почему-то Өеодосій не остался у гребенскихъ Кубанцевъ, а водворился у Кубанцевъ-Некрасовцевъ, жившихъ въ Добруджъ.

Изъ Крыма Анеимъ отправился на Кубань съ проъзжею грамотой отъ хана, которому представлялся въ Бакчисараъ. Сначала Кубанцы приняли

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Инокъ Парфеній въ своей книгѣ «О Промыслъ Божіемъ. Москва 1857 г., стр. 185, хотя и говоритъ, что крымскій архіепископъ (а не митрополитъ) посвятилъ Θеодосія только во іеромонахи, но изъ дѣла синода 1757 года № 337, видно, что Θеодосій былъ епископомъ.

дорогаго гостя радушно и съ великими почестями. Онъ устроилъ для нихъ монастырь и посвятилъ архимандрита, а по слободамъ многое число поповъ, и далъ имъ универсалы, чтобъ имъть имъ по своимъ обрядамъ церковное служение. Потомъ рукоположилъ для Кубани двухъ епископовъ<sup>1</sup>, имена которыхъ намъ неизвъстны. Не долго однако продолжалось доброе согласіе Анеима съ Гребенскими казаками. Онъ хотёлъ властвовать, хотёлъ стать во главъ всего тамошняго казачества, требовалъ, чтобы не только другіе начальные люди, но и самъ атаманъ ничего не дълалъ безъ его благословенія, а Кубанцы хотъли, чтобъ архіерей зналъ свою церковь да поповъ, а въ ихъ дѣла не мѣшался. Пошли ссоры, брань, своенравный Анеимъ слушать никого не хотѣлъ, и каждый день являлись съ его стороны новыя требованія и притязанія, а при малъйшемъ противоръчіи онъ грозилъ анаеемой. Ужиться ему съ Кубанцами было невозможно; притомъже эти грубые, закорентлые въ невтжествт полудикари, суевърные до крайней степени, заподозрили его въ никоніанствѣ, потому что у него былъ Чиновникъ архіерейскаго служенія, напечатанный въ Москвъ во времена Петра I. Всѣ Гребени возмутились. «Какъ, кричали казаки, — по еретической книгъ намъ поповъ наставилъ да и самъ по ней служитъ! Мы отъ такихъ книгъ изъ Россіи ушли, а онъ, еретикъ, врагъ Божій, сюда къ намъ ихъ завезъ! Въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Доношеніе коллегіи иностр. дѣлъ синоду 27 мая 1757 года.

куль его да въ воду и съ книгами-то!» Анеимъ бъжалъ, и казаки едва не пожгли вст церкви имъ освященныя, называя ихъ еретическими, никоніанскими. Волненіе однако чрезъ нѣкоторое время утихло: нашлись между казаками люди благоразумные и притомъ вліятельные на ихъ кругахъ, которые убъдили толпу, что Анеима прогнали они безъ достаточнаго основанія. Кубанцы раскаялись и послали къ нему новыхъ посланцевъ съ письменнымъ всенароднымъ моленіемъ, прося у него прощенія за свой поступокъ и приглашая его снова на Кубань. Они догнали его на дорогѣ, но Анеимъ былъ не изъ такихъ, чтобы прощать подобныя обиды. «Аще изгонять вась изъ града, бъгайте въ другой, отвъчаль онъ посланнымъ, нога моя не будетъ у васъ, крамольники. Мира и благословенія вамъ не даю --- ступайте откуда пришли.» И воротились посланные ни съ чъмъ. Рукоположенные Анеимомъ два епископа продолжали однако архіерействовать на Кубани. Намъ неизвъстна дальнъйшая судьба ихъ, но судя по нъкоторымъ толкамъ старообрядцевъ позднъйшаго времени, можно предполагать, что поставленные Анеимомъ архіереи въ свою очередь посвятили другихъ, и что такимъ образомъ на Кавказъ раскольническая іерархія, происшедшая отъ Анеима, не прекращалась <sup>1</sup>.

<sup>4</sup> Еще до начала Бѣлокриницкой митрополіи раскольники поповщинскаго согласія были несомнѣнно увѣрены, что на Кавказѣ, въ недоступныхъ русскому правительству мѣстахъ, есть старообрядческія поселенія, а тамъ и

Ч. І.

15

Возвратясь въ Вътрянку въ 1754 году, Анеимъ, сталъ называться «епископомъ Кубанскимъ и Хотинскія Раи.» Изъ Вътрянки поъхалъ онъ наконецъ въ Боровицу, гдъ московская барыня, а теперь игуменья Елизавета, съ молоденькими діакониссами и съ попами Буркиными уже болѣе года нетерпѣливо ожидали возвращенія своего архипастыря. Въ вътковскихъ предѣлахъ онъ пробылъ самое короткое время, необходимое только для сбо-

архіереи. Въ одномъ сказаніи о заграничных раскольникахь говорится о старообрядцахъ, живущихъ гдъ-то около Багдада, гдъ у нихъ три епископства, и затъмъ прибавлено: «есть христіяне между землею Турскою и Персидскою при ръкъ Куръ, именуемые стрильцы.» (См. Дъло въ архивѣ московскаго военнаго генералъ-губернатора 13 декабря 1837 г. по описи № 100). Въ сочинени Сказание екратию о первоначальномь учреждении ныню существующей въ нашей святой древле-православной церкви священной іерархіи и увъреніе въ дъйствительности оной сомнъвающимся, писанной въ Москвѣ, въ 1861 году, говорится, что Геронтій и Павелъ, отыскивавшіе епископа для старообрядства и путешествовавшие по разнымъ мъстамъ почти 10 латъ, прежде всего (въ 1837 году) отправились на Кавказъ: «И по слухамь будто бы вь закавказскихь ущельяхь находятся единовърные намь православные епискоим, прежде обратились въ Грузію и прибыли въ городъ Тифлисъ, но тамъ ничего подобнаго сыскать не могли.» Извъстно, что въ первой половинъ нынъшняго столътія раскольниковъ за нарушение «уставовъ благочиния и благоустройства», а также за вторичное уклонение въ расколъ, ссылали на Кавказъ. Всѣ секты считали это за особенное милосердіе Божіе, невидимыми путями приводящее ихъ къ соединенію. Каждый толкъ имълъ для сего свое основание: молокане близость Арарата, скопцы бли-

ровъ въ дальній путь. Вмъстъ съ Елизаветой и діакониссами, съ попами и клириками имъ рукоположенными и нѣкоторыми своими приверженцами изъ мірянъ, всего съ 15 человѣками поѣхалъ онъ въ Хотинскую Раю, гдъ объщалъ своимъ домочадцамъ тихое и безмятежное жительство. Дорогой Анеимъ очень сблизился съ молоденькими діакониссами; объ онъ сдълались беременны 4. Проъзжалъ Анеимъ гласно, съ нъкоторою даже торжественностію, называя себя православнымъ епископомъ, посланнымъ будто бы отъ русскаго правительства въ польскія влаатнія и въ Молдовлахію отыскивать тамъ бъгдыхъ русскихъ раскольниковъ и вывозить ихъ назадъ въ Россію. Такъ сказался онъ и въ мъстечкъ Радомыслѣ<sup>2</sup>. Случившійся въ то время въ этомъ мъстечкъ епархіальный католическій епископъ, узнавъ отъ

зость р. Ріона, акиеьевщина Шемаху, и т. д., а старообрядцы поповщинскаго толка близость къ епископамъ древляго благочестія, живущимъ въ ущельяхъ Кавказа. До того была сильна ихъ увѣренность въ дѣйствительномъ существованіи іерархіи на Кавказѣ. Теперь изъ дѣла синода объ архіепископѣ Анеимѣ оказывается, что въ прошломъ столѣтіи дѣйствительно были на Кавказѣ старообрядческіе архіереи.

<sup>4</sup> Показаніе казака Семена Чижова: «И оной называемой епископъ вздилъ чрезъ Польшу въ Волотчину и на дорогв твхъ діакониссъ учинилъ непраздныхъ.... гдѣ будучи (въ Чебарчѣ) діакониссы его родили одна мальчика, а другая дѣвочку.» См. Дъло о раск. арх. Акеимъ.

<sup>3</sup> Увздный городъ Кіевской губерніи, тогда бывшій въ польскихъ владеніяхъ. Въ допросв Семена Чижова онъ названъ «Радоможемъ».

15\*

своихъ людей о такой миссіи протэжавшаго Анеима, хотѣлъ подробнѣе и точнѣе удостовѣриться въ томъ, и послалъ за Анеимомъ, требуя чтобъ онъ немедленно явился къ нему. Анеимъ перепугался и поскакалъ наскоро по дорогѣ въ Житоміръ. Его бъгство возбудило въ бискупъ сильное подозръніе, была послана погоня, и въ двухъ миляхъ отъ Радомысля Аноимъ съ спутниками былъ схваченъ и привезенъ къ бискупу. Бискупъ разсмотрълъ Анеимовы бумаги и удостовърился, что онъ обманщикъ и никакого порученія отъ русскаго правительства не имѣетъ. Вообще Анеимъ показался ему лицомъ весьма подозрительнымъ. Неточные, неопредѣлительные и сбивчивые его отвѣты, а больше всего рваныя ноздри внушили прелату подозръніе, что это какой-нибудь преступникъ, бѣжавшій съ русской каторги.... Онъ посадилъ Анеима въ тюрьму вмѣстѣ съ діакониссами и всѣмъ его причтомъ. «А которые были съ бородами попы и мужики, тѣхъ всѣхъ перебрилъ, а его (Анеима) не брилъ, и деньги и сосудъ его церковный и ризницу, которой у него было сотъ на пять, обралъ»<sup>4</sup>. Нъ-

<sup>4</sup> Допросъ казака Чижова въ Дъль о раск. арх. Аноимъ. № 337. Объ этомъ происшествии съ Аноимомъ говоритъ и Иванъ Алекствевъ въ своей Истории о бълствующеми священство, стр. 66: «послѣ бо сего дерзновенія (рукоположеніе отъ Асиногена) Ансимъ отшедъ, и тако по итъкоимъ странамъ проходя, апостольствуя, рукополагая прочихъ, возвратися оттуду, возмездіе своего дъла воспрія: ятъ бо бысть нёкоимъ въ Польшт и могилевскому епископу вданъ, и той остриже ему главу и браду, въ

сколько недъль Анеимъ со встми его приближенными томился въ каменной тюрьмъ Радомысля. Въ послъдстви Анеимъ, объясняя ясскому митрополиту это обстоятельство, говоритъ, что польскіе бискупы хотъли его обратить въ унію. «Того ради много озлобленія пріяхомъ за правовъріе нашея восточныя церкви, писалъ онъ къ этому митрополиту, и того ради насъ замуроваша въ каменную стъну, и едва, Вышняго Бога помощію, ушелъ изъ рукъ ихъ, а имъчіе мое, и люди, и кони, и всъ грамоты даже и до днесь въ рукахъ ихъ.» <sup>4</sup> На счастье Аноима вступился за него панъ Лабуньскій, владълецъ слободы Рудницкой, которая была населена старообрядцами, признавшими правильность епископства Анеимова. Они просили Лабуньскаго, а Лабуньскій, весьма дорожившій поселившимися на его земляхъ старообрядцами, ибо они доставляли ему отличный доходъ, принялся хлопотать у епископа за Анеима и вскоръ успълъ его выручить. Пробывъ двъ недъли въ слободъ Рудницкой, среди выручившихъ его одновърцевъ, Анеимъ съ діакониссами отправился въ Бессарабію, но почему-то

<sup>1</sup> Письмо Анеима къ митрополиту Іакову 12 декабря 1756. Дъло о раск. арх. Анеимъ. № 337.

темницу затворити повелѣ. И тако прокаженъ едва оттуду утече и въ нѣкоихъ мѣстѣхъ скрыся.» Если такъ, то это былъ православный могилевскій епископъ Іеронимъ (Волчанскій) предшественникъ знаменитаго Георгія Конисскаго. Но Чижовъ зналъ вѣрнѣе, онъ прямо говоритъ, что это былъ католическій епископъ; то же послѣ писалъ и самъ Анеимъ къ Іакову. "

не потхалъ въ Вътрянку, а поселился въ слободъ Чебарчъ или Чобурчи на берегу Днъпра<sup>4</sup>.

Въ началъ слъдующаго 1755 года, въ слободу Чобурчи прибыло новое посольство къ Анеиму. Оно было изъ Добруджи отъ тамошнихъ Кубанцевъ или Некрасовцевъ. Всъ три слободы ихъ, будучи недовольны епископомъ Өеодосіемъ, за то что онъ не хотълъ признавать православныя церкви греческія и русскія полными всякаго нечестія и не имъющими ни малъйшаго слъда благочестія, звали къ себѣ Анеима для водворенія церковнаго благочинія и благоустройства. И въ Славѣ, и въ Журиловкъ, и въ Серяковъ шла тогда большая неурядица въ духовныхъ дълахъ. Смятенія были до того велики, что старообрядческій епископъ Өеодосій съ своими приверженцами принужденъ былъ удалиться изъ Добруджи, гдъ грубые, буйные Некрасовцы грозили ему смертію. У нихъ, какъ и на Кубани, расправа была короткая: соберутъ «кругъ» и начнутъ совѣтоваться, старики приговорятъ: «въ куль да въ воду», а молодые тотчасъ и исполняютъ приговоръ. Едва избъжавъ смерти, Өеодосий поселился на лъвой сторонъ Днъстра, неподалеку отъ возникшаго въ послъдствіи города Одессы. Здъсь онъ построилъ старообрядческую слободу что нынъ городъ Херсонской губерніи. Маяки.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Чобурчи или Чебарчи нынѣ казенное село Аккерманскаго уѣзда Бессарабской области съ 212 дворами, на правомъ берегу Днѣстра. Противъ него на лѣвой сторонѣ Днѣстра, въ Одесскомъ уѣздѣ, есть другое село Чобурчи съ 217 дворами.

Онъ и умеръ въ послъдствіи въ Маякахъ и похороненъ тамъ. До сихъ поръ жители этой слободы, считая Өеодосія святымъ, благоговъйно чтутъ могилу этого «епископа Кубанскаго и Терскаго.»

Анеимъ прибылъ къ Некрасовцамъ въ слободу Славу вмъстъ со всъми своими присными: съ діако ниссами, съ попами Іосифомъ и Матвтемъ Буркиными и всёмъ клиромъ церковнымъ. Сначала онъ поладилъ съ казаками и, кажется, даже успълъ помирить съ ними Өеодосія, освятиль для нихъ церковь, наставилъ поповъ и діаконовъ столько, сколько имъ хотѣлось. Некрасовцы тоже были довольны Анеимомъ и предложили ему поселиться у нихъ и быть «архіепископомъ всего православія.» Анеимъ не заставилъ долго просить себя, и церковь, въ слободъ Славъ, сдълалъ своей митрополіей, наименовавъ ее «соборною церковью всего православія.» Самыхъ горячихъ своихъ приверженцевъ онъ пристроилъ къ этой церкви: Матвъя Буркина сдѣлалъ «экономомъ соборныя церкви всего православія», а брата его Іосифа «логоветомъ». Самъ же принялъ на себя званіе «архіепископа всѣхъ стар ообрядцевъ», живущихъ въ подданствѣ турецкаго султана и крымскаго хана<sup>4</sup>. На соборъ, быв-

«Боголюбивый епископь Өеодосій, Кубанскій и Терскій.

«По благодати, дару и власти Всесвятаго и Живона. чальнаго Духа, даннъй намъ отъ самого великаго архіе-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> На соборѣ 20 апрѣля 1755 года была составлена слѣдующая грамота на возведеніе Анеима въ санъ архіепископа.

<sup>«</sup>Божіею милостію смиренный Анвимъ архіепископъ все-10 православія.

шій по этому случаю 20 апрѣля 1755 года, въ Славѣ, пріѣзжалъ изъ Маяковъ и Θеодосій. Съ епископами, находившимися на предгоріяхъ Кавказа, на рѣкѣ Кубани, снеслись заблаговременно, и отъ нихъ получено было согласіе на возведеніе Анеима въ санъ «архіепископа».

рея, Господа нашего Ісуса Христа, чрезъ святыя и священныя его апостолы, и ихъ наместники и преемники, другъ-другопріимательнѣ даже до насъ порученной, со общаго соборнаго совъту, по правиламъ святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ, избраніемъ епископовъ, архимандритовъ, игуменовъ, и всего причта церковнаго избрахомъ благочестиваго сего епископа Анеима Кубанскаго и Хотинскія Раи во архіепископа, во еже быти ему старвишимъ епископомъ и наблюдателю и правителю православныя церкве греческаго исповъданія православныя въры, древле-церковнаго преданія, великороссійскія церкве всего православія, наполняющу мѣсто отценачальниковъ и имѣющу честь и сѣданіе архіепископа и по обычаю святыя восточныя и апостольскія церкве, благодатію того же Всесвятаго и Животворящаго и Всесовершающаго Духа, произведохомъ и рукоположихомъ его на святопреизящний степень архиепископства всего православія. ни изъ падающей церкви и гонимъй отъ безбожныхъ языкъ и отъ еретиковъ, обаче благодатію Христовою укрѣпляемѣй, но по неложному Его, Спасителя нашего Бога, объщанію, рекшаго сице: «се Азъ съ вами во вся дни до скончанія вѣка». Долженъ же онъ архіепископъ Анеимъ, по своему объщанію и по излившейся нань благодати Всесвятаго Духа имъти стражбу о священныхъ канонъхъ, божественныхъ правилъ храненія, поручено бо есть ему твердо соблюдати я, да ничто же отъ нихъ преступаемо и забытіемъ не минуемо, ни изысканіемъ оставляемо въ мукахъ онѣхъ изыскано будетъ, и древле

Но Анеимъ не долго ладилъ съ Некрасовцами. Своимъ характеромъ, своимъ стремленіемъ подчинить себѣ всѣхъ атамановъ до такой степени чтобы не могли они безъ его воли ничего предпринимать, своими высокомѣрными выходками, онъ возбудилъ всеобщее на себя неудовольствіе: притомъ же отношенія его къ діакониссамъ были слишкомъ явны и производили большой соблазнъ между Игнатъ-казаками, которые хотя и не отличались скромностію и цѣломудріемъ, однако не могли терпѣть соблазна, производимаго ихъ архипастыремъ Но всего болѣе раздражали ихъ отзывы Анеима о православныхъ греческихъ архіереяхъ. Мы уже видѣли какъ онъ искалъ благосклонности митрополи-

церковная преданія великороссійскія церкве сохраняти и защищати; и расширяти, и умножати, и вся, по правиломъ святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ, совершати, и никакого насилія, и обидъ, и лихоимства не творити; сущимъ подъ нимъ епископомъ, имъ церкви Божія отъ службы упражняти, злата и сребра, или иного нѣкоего вида; яко да не преступникъ Божіихъ заповѣдей и апостольскихъ велѣній обрящется, по 4 правилу 7 вселенскаго собора. И безъ совѣта сущихъ подъ нимъ епископовъ ничто же творити, но предлагати на всяко лѣто нужнѣйшія вещи всему освященному собору, яко же правило святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ повелѣваетъ. Во увѣреніе же сего написанія здѣ краткая соборная грамота, руками подписанная и печатію запечатанная. Лѣта мірозданія 7263 (1755) году, мѣсяца апрѣля въ 20 день.

«Экономъ соборныя церкои, священногерей Михаилъ Буркинъ.

«Логоветь, священноинокь Іосифь.» Копія съ этой грамоты хранится въ архивъ синода.

товъ ясскаго, браиловскаго, редовуцкаго, крымскаго; это узнали Некрасовцы и были тёмъ крайне недовольны. Когда же говоря о разныхъ духовныхъ дълахъ, Анеимъ сталъ ссылаться на этихъ митрополитовъ, какъ на авторитеты, и отзываться о нихъ съ почтеніемъ, а не съ ругательствами и проклятіями, на которыя такъ щедры были Некрасовцы, они его возненавидъли едвали не больше чъмъ бывшаго у нихъ до того Өеодосія. Первые заводчики смуты противъ Анеима были, впрочемъ, не сами Некрасовцы, а народъ пришлый, изъ молдавскихъ старообрядческихъ слободъ. По крайней мъръ, такъ говорилъ въ послъдствіи самъ Анеимъ. Замутились Некрасовцы, а съ ними и попы не Анеимова поставленья, и чернцы, и уставщики, и клиръ. Раздался извъстный кликъ: «въ куль, да въ воду»! Но Анеимъ и на этотъ разъ избѣжалъ бѣды: онъ успѣлъ уйдти въ Чобурчи съ діакониссами, логоветомъ и экономомъ. Некрасовцы послали за нимъ погоню. На дорогъ догнали -архіепископа, ограбили его до-чиста и едва не убили. 4 Добрав-

<sup>4</sup> Письмо Анеима къ ясскому митрополиту, 12 декабря 1756 года: «третіе озлобленіе отъ сихъ суевѣрниковъ и своевольниковъ, поповъ, и чернцовъ, и мужиковъ, навожденіемъ и совѣтомъ обрѣтающихся въ митрополіи вашей: разбили меня на дорогѣ въ проѣздѣ моемъ съ Кубани (Некрасовцы въ бумагахъ того времени зовутся еще Кубанцами, самыя поселенія ихъ въ Добруджѣ—Кубанью) на Чебарчи; и каково руганіе показаша ни едино слово представити можетъ и вмалѣ, такожде смерти меня не п редаша и имѣніе мое все взяша; обаче сіи злотворцы шись до Чобурчей, Анеимъ сдълался отцомъ семейства: объ діакониссы родили, одна мальчика, другая дёвочку. Послё такого скандала ему нельзя было оставаться въ Чобурчахъ, и онъ водворился на старомъ мъстъ въ Вътрянкъ. Здъсь онъ началъ искъ противъ ограбившихъ его, жаловался крымскому хану и самому султану. По распоряжению хана и по султанскому фирману кое-что изъ пограбленнаго имущества найдено, но далеко не все. Послѣ грабежей въ Радомыслѣ и на пути изъ некрасовскихъ слободъ Анеимъ объднълъ: почти все что досталось ему отъ московской барыни, почти все что было нажито архіерействованіемъ, осталось въ рукахъ хищниковъ. На послъднія деньги онъ принялся однако строить въ Вътрянкъ давно задуманную имъ каменную церковь, но 24 ноября 1756 года, когда самого Анеима въ Вътрянкъ не было, изъ старой деревянной церкви воры украли заготовленныя на постройку немалыя деньги и также все церковное украшеніе, потиры, митры, ризы и пр. 4 Украли и всю архіерейскую ризницу, такъ

изысканы ханскою грамотою и рукою върныхъ нашихъ и нами, а иніи имъются еще не сысканы въ митрополіи вашего преосвящества, о которыхъ обидникахъ и прошеніе послалъ до вашего преосвященства, но еже сыскать тъхъ обидниковъ и намъ ихъ выдать, на что и салтанская грамота, именно на нихъ, дана, и велъно ихъ взять изъ вашей области. Дъло сеятъйшаю синода о раскольническомъ архіепископъ Анеимъ № 337.

<sup>1</sup> Дпло святъйшаго синода о раск. арх. Анвимъ, 1857 г., № 337. что Анеиму и служить было не въ чемъ. Онъ подозрѣвалъ въ этомъ дѣлѣ враждебныхъ ему старообрядцевъ, и, кажется, не безъ основанія. Совсѣмъ обездолили они такъ недавно еще богатаго Анеима. Теперь онъ былъ почти что нищій.

А между тъмъ паства егоумалялась; его уже знать не хотъли и бъгали, какъ еретика, и Некрасовцы, и жившіе въ Молдавіи старообрядцы, и жившіе въ польскихъ владъніяхъ. Лишь немногіе изъ бессарабскихъ старообрядцевъ, да жители села Хребтовки, что въ Подоліи, еще признавали его своимъ архипастыремъ. На Кубани, кажется, забыли Анвима. Отшатнувшись отъ Анвима и прогнавъ его поповъ, заднѣстровская поповщина попрежнему, съ большими трудами, съ большими пожертвованіями стала добывать себъ бъглыхъ поповъ изъ Россіи, и эти попы естественно сдълались самыми сильными и самыми опасными врагами Анеима. Изъ нихъ самыми вдіятельными на народъ оказались священствовавшіе въ Сальцахъ, черный попъ Макарій, родомъ Южноруссъ (Руснякъ) и если вѣрить Анеиму, бывшій уніать, да попъ Иванъ Андреевъ, священствовавшій прежде въ Россіи, но потомъ лишенный сана, отданный въ солдаты и бѣжавшій къ старообрядцамъ за границу. Оба они безпрестанно и ревностно оглашали Анеима самозваннымъ архіереемъ и еретикомъ, продавшимъ свою совъсть и древлее благочестие греческимъ митрополитамъ за мірскія почести. На все что пришлось Анеиму вытерпъть на Кубани и въ Добруджѣ они указывали, какъ на сильные аргументы его

еретичества. «Вотъ смотрите, православные, говорили они, такіе ревнители, такіе поборники древляго благочестія, каковы оные Кубанцы, первые увидали подъ овчей кожей алчнаго волка: отъ нихъ не можетъ скрыться никакое еретическое дъйство.» Разсказывая объ отношенияхъ Анеима къ объимъ діакониссамъ, о томъ что онъ живетъ съ двумя семьями, попы насмѣшливо говорили: «вотъ Анвимъ ужь и впрямь архіерей по чину Мелхиседекову! У него, что у Турки, двѣ жены, коли не завелъ третью!» И Макарій, и Иванъ Андреевъ, говорили, что изъ всѣхъ ересей, какія когда-либо бывали на свътъ, нътъ и не было злъе ереси Анеи мовой, и потому даже перекрещивали и перевѣнчивали крещенныхъ и вѣнчанныхъ попами Анеимовскаго поставленья. Были и другіе попы обличавшіе Анеима, называвшіе его еретикомъ и отклонявшіе отъ него народъ. Изъ нихъ особенно вліятеленъ былъ, жившій въ слободъ Кроковъ (въ Молдавіи), престарълый іеромонахъ Авраамій, котораго молдавскіе и бессарабскіе старообрядцы звали своимъ «патріархомъ,» и другой, по имени Николай, жившій въ Долгой Полянъ, что въ Бессарабіи.

Плохо приходилось Анеиму; со всёхъ сторонъ онъ былъ окруженъ врагами; положеніе его было хуже того, въ какомъ находился Аеиногенъ передъ бёгствомъ въ Каменецъ. Въ такихъ тёсныхъ обстоятельствахъ вздумалъ онъ прибёгнуть къмитрополитамъ и патріарху константинопольскому. Онъ подалъ доношеніе Даніилу браиловскому, прося его представить его просьбу самому цареградскому патріарху, а черезъ нѣсколько времени, послалъ другое такого же рода доношеніе къ митрополиту молдавскому. Вотъ этотъ во многихъ отношеніяхъ любопытный документъ:

Великому господину, преосвященнъйшему архіепископу Іакову, митрополиту всея Молдавскія земли

Доношеніе.

Доноситъ вашему преосвященству Анеимъ, епископъ Кубанскій, а о чемъ мое доношеніе, тому слѣдуютъ пункты:

I. Извъстно вашему преосвященству, что въ митрополіи вашей имѣется многочисленно народа, великороссійскихъ людей, именуемыхъ Липовени, и зовутся христіане греческаго исповѣданія, а отъ патріарховъ, митрополитовъ, и архіепископовъ, и епископовъ и всего священническаго чина дъйствительныхъ священниковъ отступили и вси ни во что вменяють и всехъ таинствъ церковныхъ не принимаютъ, токмо нъкоторыя. Изъ нихъ имъноть у себя поповъ бъглыхъ изъ Великороссіи и отъ прочихъ епархіевъ иоть своихь архіереовь запрещенныхь, овыхъ разстриженныхъ, овыхъ безмъстныхъ, и весьма грубыхъ, и неразумныхъ, и невъждей сущихъ, о чемъ ясно описано мною въ поданномъ отъ меня доношении Даниилу, митрополиту Проилаву (Браилову?), которое послано и до святвишаго нашею патріарха константинопольскаго, Кирилла.

II. И оныхъ поповъ пріймаетъ у нихъ попъ, который къ нимъ, мужикамъ, прежде пришелъ. И съ ними, мужиками, пришедшаго къ нимъ попа пріимаетъ сице: повелитъ ему проклясть всѣхъ восточныя церкве архіереовъ и прочіе чины и уставы, дъйствуемые въ восточной церкви; и приноситъ оный попъ всѣмъ у нихъ прощеніе чернцамъ и черницамъ, и мужикамъ и бабамъ, яко бы былъ въ ереси, и тако благословеніе принявъ отъ нихъ шарверомъ (?) дѣйствуетъ у нихъ и учитъ и утверждаетъ тако, что можетъ де приходящихъ отъ ереси пріять и попъ попа; и благословить его священнодѣйствовать, зане де іерейское благословеніе съ архіерейскимъ равно есть, и тако восточныя церкве архіереовъ всѣхъ еретиками имянуютъ, точію себя православными зовутъ, и въ нихъ обѣщанію Христову глаголютъ исполнитися, реченному сице: «се Азъ съ вами до скончанія вѣка».

III. А ежели кто, быет ет нихт и познает ихт прелесть, пріидеть во сообщеніе соборныя церкви и пріиметь разръшение своимь сопръщениямь, и дъйствительное благословеніе оть преосвященныхь архіереовь, яко же и азь смиренный<sup>1</sup>, бывый въ ихъ заблуждении и пріялъ бланословение и исполнение святыни струковозложениемъ и молитвами чрезъ преосвященнъйшаго митрополита Даніила и совершенную власть епископскую съ подписаніемъ рукъ отъ его преосвященства Проилава, Даніила, и архіепископа Гедеона Крымскаго и духовнаго моего отца проинъ епископа Мисайлы Редовуцкаго, то они отступницы, Липовени, таковаго зовуть еретикомъ и отступникомъ отъ православныя въры, и многія клеветы и укоризны произносять на православныхъ служителей всюды, дабы точію ихъ прелесть славна была и везде распространялась въ сынахъ погибельныхъ и въ невъжественныхъ и заблудныхъ человъкахъ, яко овцахъ неимущихъ пастырей.

IV. А отъ насъ, смиренныхъ, восточныя церкве, благочестивыхъ священниковъ, крещенныхъ человѣковъ, ежели кто пріидетъ въ ихъ прелестное мудрованіе, то оныхъ перекрещиваютъ, овыхъ муромъ помазываютъ, котораго мура у нихъ и не бывало, и другъ послѣ друга перекрещиваютъ, и браки перевѣнчиваютъ, яко же чинится нынѣ въ митрополіи вашего преосвященства отъ нихъ, неосвященныхъ липованскихъ священниковъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Стало-быть Анфимъ не считалъ уже болѣе себя старообрядцемъ, а обратившимся изъ раскола въ православіе.

V. Есть въ Замостіи черный попъ Макарій, который родомъ Руснакъ, поставленъ въ попы во уніи, и отъ нихъ, уніатовъ, ушелъ, и крестился у Липованъ и былъ простымъ мужикомъ, потомъ паки въ унію своими епископы уніатскими пріятъ во унію, и служилъ года съ три, и паки къ Липованамъ пришелъ въ митрополію вашего преосвященства, и отъ липованскаго попа постригся въ монахи, и благословеніемъ чернцовъ и мужиковъ священнодъйствуетъ и до днесь на Замостіи и на Сокольницахъ и на прочихъ слободахъ: креститъ, исповѣдуетъ, браки вѣнчаетъ и прочія дѣйствія дѣйствуетъ, что ему повелятъ мужики, яко же у лютеранъ: ратушею пастора избираютъ и даютъ черную ецанчу, а не архіереи рукополагаютъ.

VI. А посыть сего попа Макарія, нынть явившійся на Сальцахъ, попъ Иванъ Андреевъ перекрещиваетъ второе и браки перевънчиваетъ. А сей попъ Иванъ Андреевъ былъ въ Россіи разстриженъ по правильной винъ, и въ солдаты отданъ, и ушедъ, здъ дъйствуетъ въ митрополіи вашего преосвященства. Такожде и другій чернецъ, попъ Пафнутій, бывый разстриженъ и той дъйствуетъ въ митрополіи вашей, тздя по встить Липованамъ. А нынт имъется на Долгой Полянъ и черный попъ Николай, который постриженъ отъ попа чернаго, неимущаго apxieрейскаго благословенія и ставленныя грамоты, и священнодъйствуетъ на Кроковъ у вашего преосвященства. И еще попъ Авраамій имъется на Долгой Полянъ, такожде бывый бълый попъ и постригся отъ чернаго же попа, неимущаго епископскаго благословенія, и самъ не имъетъ іеромонашескія грамоты, а священнодъйствуеть въ митрополіи вашея святыни. Сего попа они имъютъ яко патріарха, старости ради. И сім вышепоказанные неосвященній священницы действують во всёхъ слободахъ въ митрополіи вашего преосвященства, не опасаяся никого, но надъясь на гроши мужиковъ, а вашему преосвященству о семъ неизвъстно что они какіе люди. И черные

ихъ попы дъйствуютъ вся мірскія потребы безъ благословенія епископскаго, въ противность правиламъ святыхъ отецъ и всея восточныя церкви.

VII. А нынъ въдомо учинилось нашему смиренію, что оные пустопопы между собой совътъ учинили, дабы поставить себѣ церковь въ митрополіи вашего преосвященства на Долгой Полянъ, позволенія времене чрезъ мужиковъ, отъ великаго вашего государя. И вашему преосвященству о семъ извъстно ли? Аще ли въдомо, то убо не подобаетъ о семъ вашему архипастырству не радъть, дабы таковые своевольники церковь имъли внутрь митрополіи вашего преосвященства, но подобаетъ всяко тщаніе имъть и совътовать съ великимъ государемъ и не попущать церковь строить таковымъ прелестникомъ на утвержденіе прелести ихъ, дондеже приложити подъ паству или вашего преосвященства живущіе въ митрополіи вашей, или къ намъ, смиреннымъ, да имѣютъ покореніе братскія любве насъ, смиренныхъ, съ вашимъ преосвященствомъ, какъ и его преосвященство Даніцлъ митрополитъ и его преосвященство Гедеонъ архіепископъ позволили, и благословили, и подписалися, дабы мнѣ имѣть власть и смотрвніе надъ таковыми людьми, а не своеволіемъ и разбойническимъ правомъ, въ противность правиламъ святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ, яко же вышепоказанные своевольники безчинствомъ своимъ творятъ; ибо сіи ругатели восточныя церкви — откуда имъютъ муро? Откуда антиминсы? И подъ паствою котораго архіерея хотять быть? Развѣ въ своеволи церковь имѣть хотятъ сіи разстриги, яко же обычай имъ есть, да удобъе свою прелесть и своеволіе утвердять и распространять? И о семь вашему преосвященству не подобаетъ небрещи, но всяко тщаніе имъть, дабы таковыя ереси покуль не имъли растенія внутрь митрополіи вашего преосвященства и отъ братіи своея преосвященныхъ архіереовъ зазрѣнія не было, зане вамъ имъется всяка власть и свобода ко возбраненію таковыя прелести во своей митрополіи.

Ч. І.

16

VIII. Егдаже сін своевольники мужики просятъ что ижьть у вашего преосвященства или церковь поставить или о которомъ попъ именно, то подобаетъ вашему преосвященству ихъ вопросить: съ вѣдома ли они просятъ о церкви нашего смиренія у вашего преосвященства, и имъется ли отъ мене письменное прошеніе о томъ до вашего преосвященства, и попъ оный, о которомъ они просять, имветь ли ставленную или правильную грамоту и за подписаніемъли руки нашего смиренія, понеже мы, смиренніи, имъ Липованамъ пастыри есми, аще они и чинятся непокорные отъ своеволія, обаче намъ, пастыремъ сущимъ, подобаетъ всякое имъть разсуждение, да братство и любовь будуть и исполнится на насъ реченное Спасителемъ нашимъ Іисусомъ Христомъ: «о семъ познаютъ вси, яко Моя есте ученицы, аще любовь имате между собою.» А не смотръть бы вашему преосвященству ни на какія ихъ мужиковъ оговорки, что будутъ клеветать на наше смиреніе, ибо наши люди весьма лукави и вашему преосвященству ихъ пронырства неудобь можетъ достижно уразумътися, ибо они не хотятъ никакимъ образомъ подъ паствою пастыря быть, но токмо въ самочиніи и въ отчужденіи восточныя церкви, о чемъ пространные будемъ имыть разговоръ о всемъ съ вашимъ преосвященствомъ, когда персонально видътися будемъ.

Того ради нынѣ ваше преосвященство прошу сie мое доношенiе принять и о вышеписанномъ разсмотрѣнiе учинить и такимъ своевольникамъ церковь строить не попущать безъ вѣдѣнiя нашего смиренiя и поповъ ихъ всѣхъ, освидѣтельствовать, а таковыхъ бы ересей имъ творить возбранить, что по дважды и по трижды крестить каждаго человѣка, такожде и вѣнчать по дважды, и постригать чернцовъ и черницъ по дважды, а не имущимъ самимъ власти ни единыя отъ преосвященныхъ архiереовъ, а быть бы подъ властю архiерейскою имъ попамъ, а не по своей волѣ, а съ нашимъ смиренiемъ ващему преосвященству союзъ любве и братства имѣть и о всемъ къ намъ писать въ домъ нашего смиренія въ Хотинскую Раю въ село Вѣтрянку.

Преосвященнъйшій владыко, прошу вашего архипастырства о семъ моемъ прошеніи благоразсудительное усмотръніе учинить 7264 году іюня 30 дня.

> Smirennyi Anfim Archiepiskop Kubanskiy i Chotinskiia Ray Junoeens<sup>1</sup>.

Это быль чистьйшій донось старообрядческаго архіерея на свою непокорную паству. Своенравному, властолюбивому Анеиму хотёлось наконецъ предержащей власти заставить Липованъ ситою признавать его своимъ духовнымъ главой. Онъ представляетъ Липованъ людьми опасными и особенно обращаетъ вниманіе ясскаго митроподита на то, что они митроподитовъ и епископовъ ни во что вмѣняютъ, а это во всякомъ случаѣ не могпонравиться Фанаріоту Іакову, гордому бо-10 жественностію своего права. Донося на старообрядцевъ, Анеимъ подстрекаетъ молдавское правительство на крутыя мёры, подобныя тёмъ, какія были тогда во всей силѣ въ Россіи. Само собой разумъется, что когда Липоване узнали о перепискъ «архіепископа всего православія» съ православными греческими митрополитами и даже съ самимъ коистантинопольскимъ патріархомъ, они пуще прежняго возненавидъли его и объявили еретикомъ. Моддавскій митрополить отвѣчаль Анеиму, письмо его намъ неизвъстно. <sup>2</sup> Изъ втораго HO

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Дъло святыйшаю синода о раск. арх. Аноимъ, 1757 г., по архивной описи № 337.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Второе письмо Анеимъ писалъ къ Іакову 12 декабря 1756 года. Оно начинается такъ: «Получихъ сащено преос-16\*

Анеимова посланія видно однакоже, что Іаковъ спрашивалъ его когда и къмъ онъ поставленъ въ архіереи, звалъ къ себъ въ Яссы для свиданія и готовность поручить подъ его паству изъявлялъ всѣхъ старообрядцевъ, жившихъ въ его общирной Молдовлахійской епархіи. На это письмо Анеимъ отвѣчалъ 12 декабря 1756 года. Разказавъ, что онъ посвященъ епископомъ Лукою переименовавшимъ себя въ Авиногена, что въ Драгомирнъ онъ благословленъ митрополитомъ Мисаиломъ, и что въ хотинскомъ соборъ митрополитъ Даніилъ благословилъ его съ руковозложеніемъ, объяснивъ всѣ бъдствія и озлобленія, которыя испыталъ онъ отъ Кубанцевъ, римскихъ бискуповъ и Липованъ, представивъ славскую грамоту на санъ «архіепископа всего православія», — Анеимъ такъ заключаетъ свое посланіе къ Іакову: «Ваше преосвященство, про-

елщенства писаніе, посланное до наст смиренныхт, и въ немъ познахъ братосоюзную, начальнъйшую главизну Христовыхъ ученикъ, о ней же самъ Спаситель нашъ рѣче: «О семъ познаютъ вси, яко Моя есте ученицы, аще любовь имате между собою.» И вашего преосвященства сія главизна пребывающая въ васъ, до насъ простреся, желающая видѣти насъ и готовы суще всяко строеніе дѣла нашего званія намъ поручить, яко же и мы, смиренніи, ваше преосвященство, издавна имѣемъ желаніе видѣти васъ, но возбраняемся сатаною даже доселѣ, о которомъ возбраненіи вашему преосвященству объявили кратко, какъ и ваше преосвященство изволили уразумѣть отъ поданнаго вамъ доношенія нашу отважность въ противостояніи липованскихъ забобонъ.» Дъло сеятьйшаю синова о раск. арх. Анеимъ 1757 года № 337.

шу дать позволение моимъ священникамъ священнодъйствовать въ митрополіи вашей, въ нашихъ липованскихъ людѣхъ, которые требуютъ благословенія нашего смиренія, а прочимъ баламутникамъ, и чернцамъ, и прочимъ попамъ своевольникамъ запретить, дабы они пакости отселт поставленнымъ отъ нашего смиренія священникомъ не творили, и добровольнъ хотящихъ людей приходить до нашихъ священниковъ не ругали. Такожде прошу ваше преосвященство и о семъ: егда время будетъ и вещи зовущи, дать позволение входа намъ смиреннымъ до своихъ намъ людей въ митрополіи вашей, во еже осмотръти ихъ и поучити закону Божію и совершенству христіанства, и позволеніе испросити намъ о всемъ у сіятельнъйшаго князя вашего, за что и за его сіятельство отъ насъ смиренныхъ Богъ (sic) молить будемъ, такожде и за ваше преосвященство <sup>1</sup>.»

Между тѣмъ саухи объ Анеимѣ дошли и до Петербурга. Въ ноябрѣ 1756 года канцлеръ графъ Бестужевъ-Рюминъ получилъ отъ нашего резидента въ Турціи донесеніе, что «живущіе на Кубани и въ Волощинѣ россійскіе люди, раскольники, имѣли стараніе о посвященіи къ нимъ епископа: вопервыхъ у живущаго въ Крыму митрополита да у волосскаго архіерея, живущаго въ монастырѣ называемомъ Гушахъ, но ими не посвященъ, напослѣдокъ живущимъ подъ Дунаемъ, въ турецкомъ владѣніи, въ монастырѣ, называемомъ Рени, грече-

1 Дъло святъйшаю синода о раск. арх. Анвимъ.

скимъ митрополитомъ Даніиломъ желаемый тъми раскольниками епископъ посвященъ, коему имя Анвтиногенъ, и жительство имъетъ въ близости Хотина, въ монастыръ Вътрянка, гдъ тъхъ раскольниковъ въ жительствъ много имъется, а на Кубани учреждена тёмъ раскольническимъ епископомъ архимандрія и поставленъ отъ него архимадритъ, и по слободамъ многое число поповъ, и даны имъ отъ него универсалы, и имфютъ они по своимъ обрядамъ церковное служеніе, и что для того съ Дону крымскою областію на Кубань, и отъ Смоленска Польшею, уходя къ тому епископу, приходятъ и поселяются на житье, по близости того монастыря гдѣ тотъ епископъ находится.» Графъ Бестужевъ-Рюминъ, передавъ такое извъщение резидента въ коллегію иностранныхъ дѣлъ, призналъ болѣе удобнымъ и полезнымъ поручить развѣдываніе о заднѣстровскомъ раскольническомъ архіереѣ кіевкому губернскому начальству. Кіевскій вице-губернаторъ, тайный совътникъ Костюринъ, получивъ указъ иностранной коллегіи, тотчасъ же отправилъ за границу надежныхъ людей въ Могилевъ на Днъстръ, въ Хотинъ и въ Яссы. Они узнали, что Авиногена, о которомъ упоминалъ резидентъ, Y старообрядцевъ уже нѣтъ, а вмѣсто него есть Анеимъ, и что этого Анеима старообрядцы за своего архіепископа больше не признають, въ чемъ всячески увѣряли старообрядцы жившіе по торговымъ дѣдамъ въ Могидевѣ и могидевскій комендантъ. Въ Могилевъ же агентъ, посланный изъ Кіева, видблоя съ Анеимовыми служителями и съ его живописцемъ, пріфхавшими, по его приказанію, за покупками. Они сказали, что Анеимъ живетъ въ Вътрянкъ и въ церкви этой слободы служитъ по-архіерейски, что при немъ десять человѣкъ поповъ и дьяконовъ и что, сверхъ того, онъ посвящаетъ поповъ для старообрядцевъ... Ясскій митрополитъ, узнавъ отъ агента посланнаго Костюринымъ, что на Анеима, находящагося съ нимъ въ перепискъ, обращено вниманіе русскаго правительства, и что оно по собраніи предварительныхъ свъдъній намърено дипломатическимъ путемъ требовать его выдачи, тотчасъ измѣнилъ свои отношенія къ Анеиму, и вмѣсто оказательства «братосоюзной» къ нему любви, разозлалъ по всей своей епархіи ордеры, чтобъ Анеима, «гдъ онъ явится, тотчасъ поймать и связавъ привесть въ Яссы съ тѣмъ намѣреніемъ, чтобъ ему, лжеархіепискобороду обрить и въ ссылку, въ которыхъ ΠV. мъстахъ соль ледовую бьютъ, сослать.» Съ ордерами разосланы были и примъты Анеима. Выгораживая себя и митрополита браиловскаго Даніила изъ дъла объ Анеимъ, ясскій митрополитъ умалчиваетъ однако о Мисаилъ Редовуцкомъ и его откъ лжеархіепископу; онъ передаетъ ношеніяхъ агенту два письма Анеимовы и славскую грамоту на санъ «архіепископа всего православія», но копій съ своихъ писемъ къ Анеиму не доставляетъ. Вообще Іаковъ велъ себя въ этомъ дълъ довольно загалочно.

Получивъ такія свёдёнія объ Анеимѣ, святѣйшій синодъ поручилъ кіевскому митрополиту Тимоеею войдти въ непосредственныя сношенія съ модавскимъ митрополитомъ и самымъ энергическимъ образомъ требовать отъ него, чтобъ онъ прекратилъ возникшее въ его епархіи незаконное и ложное раскольническое архіерейство. За болѣзнью митрополита Тимоеея, кіевская консисторія писала объ этомъ въ іюлѣ 1757 года къ Іакову Молдавскому, но былъ ли какой отвѣтъ отъ него, изъ дѣла не видно.

Положение Анеима было самое непріятное; оно было не сравненно хуже, чъмъ положение Аеиногена передъ обращеніемъ его въ католическую въру. Съ одной стороны, отыскиваетъ его русское правительство, съ другой-люди ясскаго митрополита ищутъ, чтобъ обрить и отправить въ соляныя копи, съ третьей-Некрасовцы, самые сильтеперь враги его, стерегутъ Анеима и во ные всѣ мѣста, гдѣ живутъ казаки, пишутъ, что если гдѣ появится «еретикъ Анеимъ», тотчасъ же его-«въ куль, да въ воду». Находясь въ такомъ положеніи, онъ не смѣлъ никуда выглянуть изъ Вѣтрянки, гдъ еще были у него немногіе приверженцы. Но и эти отстали, когда получено было посланіе отъ вѣтковскихъ отцовъ, къ которомъ они увѣряли своихъ одновърцевъ, что Анеимъ сущій обманщикъ и никогда въ архіереи законнымъ образомъ посвященъ не былъ, что онъ даже и въ iepoмонахи-то никогда посвященъ не былъ и сказался священникомъ ложно. Анеимъ, видя что и въ Вътрянкъ отъ него отступаются, бросился въ Чобурчи, но здъсь ожидала его подготовленная Некрасовцами бѣда. Войтъ слободы Чобурчей, Назаръ Алексѣевъ, получивъ отъ Некрасовцевъ требованіе утопить Анеима, за то что онъ будучи у нихъ «много пакости учинилъ», давно поджидалъ несчастнаго лжеепископа. Какъ только онъ появился въ Чобурчахъ, Назаръ Алексѣевъ собралъ «кругъ» на мосту черезъ рѣку Днѣстръ и объявилъ вины Анеима и требованіе Некрасовцевъ. «Въ куль да въ воду!» закричали слобожане. Молодые схватили Анеима, связали ему руки и ноги, къ шеѣ привязали чувалъ и бросили съ мосту въ Днѣстръ <sup>4</sup>.

Такъ кончилъ жизнь свою Анеимъ, сначала пользовавшійся громаднымъ авторитетомъ у старообрядцевъ, а потомъ ненавидимый ими и пустившійся въ доносы къ православнымъ митрополитамъ и патріарху на своихъ одновърцевъ, которыхъ считалъ своею паствой. Не сохранилось о немъ доброй памяти ни въ одной раскольнической общинъ. Остались върными ему только-игуменья Елиза-

<sup>4</sup> Въ 1763 году, мая 30, въ астраханскую губернскую канцелярію присланъ былъ при отпискѣ отъ Волжскаго Войска: «писатель воровскихъ паспортовъ, дѣлатель печатей, раскольникъ, казачій сынъ, Семенъ Чижовъ», приговоренный къ отсѣченію головы, но по смягченіи приговора, отправленный въ нерчинскіе рудники на работу. Въ своихъ показаніяхъ онъ много разказалъ объ Анеимѣ, котораго зналъ лично; онъ же подробно передалъ и о смерти его. (См. дъло о раскольнич. архіерев Анеимѣ.) О судьбѣ Анеима Іона Курносый говоритъ: «прибывъ въ Польшу во своя и нѣкіими съ мосту рѣки утопленъ бысть, яко Фараонъ». Сравн. Андр. Іоанн. Журавлева Историч. изевстие о раскол., стр. 305. вета, діакониссы съ малолѣтными дѣтьми, да два попа Матвѣй и Іосифъ Буркины. Эта обѣднѣвшая семья несчастнаго лжеепископа не могла оставаться въ Вѣтрянкѣ: тамъ всѣ смѣялись надъ ними и нельзя было поручиться, чтобъ участь Анеима не постигла рано или поздно и его приверженцевъ. Собравъ остатки расхищеннаго имѣнія, они уѣхали въ вѣтковскіе предѣлы и жили тамъ въ Боровицахъ <sup>4</sup>. Раскаялась ли Елизавета въ томъ, что растеряла все свое богатство на Анеима, и долго ли горевали хорошенькія діакониссы по своемъ миломъ архіепископѣ—не знаемъ.

• Показаніе Семена Чижова.

## Глава VII.

## Исканіе архіерейства въ концѣ XVIII столѣтін.

Соблазнъ, произведенный между старообрядцами въ пятидесятыхъ годахъ прошлаго столътія лжеепископами Авиногеномъ и Анвимомъ, не охладилъ ревнителей «древляго благочестія» въ исканіи архіерейства. Они попрежнему собирались на соборы, попрежнему толковали о необходимости имъть своего епископа и попрежнему пытались добыть его. Иванъ Алексъевъ говоритъ, что въ 1755 году, тоесть когда Анеимъ еще былъ въ чести у Некрасовцевъ и принималъ санъ «архіепископа всего православія», вътковскіе и гомельскіе жители, вмъстъ съ старообрядцами стародубскихъ слободъ, послѣ долгихъ разсужденій о необходимости имѣть епископа, для поставленія поповъ и освященія мура и антиминсовъ, ръшились подать просьбу о томъ, чтобы великороссійскіе архипастыри рукоположили имъ выборнаго отъ нихъ человъка. 4 Алекстевъ не знаетъ чтмъ кончилось ЭТО дѣло,

<sup>&#</sup>x27;Ивана Алекстева Исторія о быствующемо соященствь, стр. 66

что отвѣчали на челобитную старообрядцевъ. Мы тоже не знаемъ, ибо не встрѣтили въ архивныхъ дѣлахъ упоминанія объ этой просьбѣ. Безъ сомнѣнія, старообрядцамъ было отказано въ ихъ ходатайствѣ. Не такое было время.

Съ кончиною императрицы Елисаветы Петровны настали новыя, лучшія для старообрядцевъ времена. Ея преемникъ, Петръ III, тотчасъ по вступленіи на престолъ, издалъ относительно старообрядцевъ такое узаконеніе: «никакого въ содержаніи закона, по ихъ обыкновенію, возбраненія не чиибо во всероссійской его императорскаго нить, величества имперіи и иновърцы, яко магометане и идолопоклонники, состоятъ, а тѣ раскольники христіане, точію во единомъ застарѣломъ суевѣріи и упрямствъ состоятъ, что отвращать должно не принужденіемъ и огорченіемъ ихъ, отъ котораго они, бъ. гая за границу, въ томъ же состояніи множественнымъ числомъ проживаютъ безполезно, и для TOго его императорское величество высочайше указать соизволилъ, о томъ сочиня сенату обстоятельное учреждение предложить къ высочайшей апробаціи.» 1 Это было первое доброе слово, сказанное о раскольникахъ съ самаго начала раскола. Кратковременность царствованія Петра III была этотъ государь не причиной, что успѣдъ **ДО**кончить задуманнаго имъ дъла. При Екатеринъ II послёдоваль цёлый рядь узаконеній, отмёнявшихь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Первое Полное Собраніе Законовь Росссійской Имперіи XV—№ 11.205.

прежнія, крутыя, Петровскія мёры противъ pacкольниковъ и постепенно расширявшихъ ихъ гражданскія права. Зарубежнымъ старообрядцамъ объявлено было прощеніе за ихъ бѣгство изъ отечества, они вызваны были въ Россію, имъ отвепоселенія плодородныя и дены были для 00ширныя земли въ Сибири и въ нынѣшней Самарской губерніи. При этомъ было предписано мъстнымъ начальствомъ, чтобы «возвращавшимся изъза границы старообрядцамъ и слъдовавшимъ въ мъста избранныхъ ими поселеній не только въ пути ни малъйшаго задержанія не было, но до опредъленныхъ къ населенію ихъ мъстъ свободно пропускаемы и квартиры имъ вездъ безпрепятственно даваемы были, равно жь и по прибытіи въ опредѣленныя мъста, въ поселеніи ни отъ кого никакого препятствія чинимо не было бъ, и не отбирая и не требуя изъ ихъ имѣній ничего, оказываны были имъ при томъ новомъ поселеніи всѣ удобовозможныя вспоможенія». <sup>4</sup> Вслёдъ затёмъ раскольническая контора, въдавшая дотолъ дъла старообрядцевъ, была уничтожена, и они были полчинены общимъ присутственнымъ мъстамъ. Βъ указъ Екатерины 14 декабря 1762 года зарубежные раскольники призывались въ Россію вмѣстѣ съ иноземцами (колонисты). Замъчательно, что самыя земли тёмъ и другимъ были отведены въ однихъ и тъхъ же мъстахъ: въ саратовскомъ За-

<sup>4</sup> Первое Полное Собраніе Законовъ Россійской Имперіи XVI—№ 11.738.

волжьт, а потомъ въ Новороссийскомъ крат. Число выселившихся изъ польскихъ владъній старообрядцевъ было значительно, ибо вызывая ихъ въ отечество, правительство, кромѣ всепрощенія, кромѣ разрѣшенія носить бороду и ходить не въ указномъ платьт съ желтымъ козыремъ, освобождало ихъ на шесть лътъ отъ всякихъ пошлинъ и полатей и предоставляло имъ избирать родъ жизни по ихъ желанію: или записываться за прежними помѣщиками или поступать въ государственные крестьяне и въ купечество (то-есть въ городское сословіе) по собственному ихъ желанію, «а противъ желанія, прибавлено было въ указъ, никто инако приневоленъ быть имѣетъ». <sup>4</sup> Вскорѣ затѣмъ послёдовали новыя узаконенія, имёвшія цёлію уже прямо успокоеніе умовъ старообрядцевъ посредствомъ возвращенія имъ гражданскихъ правъ, которыхъ со временъ Петра I и даже ранѣе они были лишены. Сюда относятся: указы 1764 и 1782 объ уничтоженіи двойнаго оклада, который платили они въ силу постановленій Петра I, 1769 года о дарованіи имъ права судебнаго свидътельства и 1785 о дозволении имъ вступать въ общественныя должности. Самымъ важнымъ послъдствіемъ всѣхъ этихъ узаконеній было водвореніе старообрядцевъ въ городахъ, на что до тъхъ поръ права ихъ были значительно стъснены. Старообрядцы вообще и прежде были, и теперь остались плохими хлъбопащцами; въ ихъ общинахъ всегда

<sup>1</sup> Тамъ же XVI—№ 11.725.

преимущественно развивались промышленная и торговая дѣятельность. Но въ купечество, то-есть въ городское сословіе, старообрядцамъ, принадлежавшимъ къ сельскимъ обществамъ, до указа 1764 года, приписаваться было почти невозможно; теперь они поселились въ городахъ, преимущественно въ большихъ и въ объихъ столицахъ. Быстро развились въ ихъ рукахъ капиталы, что слъдуетъ отнести вообще къ отличающей ихъ домовитости и бережливости, а въ особенности, къ внутренней связи скрѣпляющей ихъ общества, въ которыхъ взаимное вспомоществование составляетъ едва ли не главнъйшую основу. Достовърно из-ХУШ и въ началѣ XIX въстно, что въ концъ столътія значительная часть русскихъ капиталовъ оказалась у старообрядцевъ, принадлежавшихъ къ городскимъ сословіямъ.

Вслъдствіе сказаннаго центры старообрядческихъ обществъ измѣнились; старые упали, возвысидись дотолѣ незначительные, возникли новые. Вътка снова была опустошена. Такъ какъ тамошніе жители не послушались пригласительнаго указа Екатерины и притомъ производили разбои какъ въ польскихъ владеніяхъ, такъ и, переходя границу, въ предълахъ Имперіи, то въ 1764 году посланъ былъ генералъ-майоръ Масловъ съ войскомъ, KOторый раззорилъ слободу и 20 тысячъ старообрядцевъ вывелъ въ Россію. Ихъ водворили въ Сибири. За то возвысились стародубскія слободы, снора возникли и усилились опустошенные сначала Питиримомъ, а потомъ переселеніями старообрядцевъ

за границу<sup>4</sup>, скиты керженскіе и чернораменскіе, явились большіе, богатые деньгами попами и монастыри на Иргизъ, сдълавшіеся съ конца XVIII столътія митрополіей поповщины.

Явились монастыри и у казаковъ: на Уралъ, на Дону и въ Гребеняхъ. Все это принадлежало поповщинѣ. Въ городахъ образовались обширныя общины, у нихъ явились церкви, священники и даже монастыри. Такъ на Волгъ явился цълый рядъ сильныхъ общинъ поповщины: во Ржевъ, Твери, Романовъ, Городцъ, Казани, Малыковкъ (въ <u>по-</u> слъдствіи Вольскъ) и Саратовъ. Еще сильнъе ихъ сдълалась община въ Москвъ. Построивъ на костяхъ своихъ мучениковъ общирныя церкви и «палаты» извъстныя подъ скромнымъ названіемъ Рогожскаго кладбища или богадъленнаго дома, <sup>2</sup> московскіе старообрядцы поповщинскаго толка до того усилились, что ихъ община сдълалась главною не только во всей Россіи, но и за границей, особенно

'Съ 1719 по 1762 г. изъ керженскихъ и Чернораменскихъ скитовъ ушло за границу семь восьмыхъ всего населенія. Полн. Собр. Зак. Росс. Пмп. XV—№ 11.435.

<sup>2</sup> Рогожское кладбище находится близь Покровскаго монастыря, основаннаго при царѣ Алексѣѣ Михайловичѣ «на убогихъ домахъ». Когда устроили этотъ монастырь, убогіе дома перенесли дальше. На мѣстѣ убогаго дома, въ которомъ хоронили запытанныхъ въ Нреображенскомъ приказѣ старообрядцевъ (Срав. Раскольническія дъла Г. В. Есипова т. І, стр. 608), при Екатеринѣ II во время чумы возникло кладбище для погребенія старообрядцевъ поповщинскаго толка, и тогда же построены на немъ церкви и палаты для богадѣленъ.

послъ собора 1779 года, на которомъ утверждено было перемазываніе миромъ приходящихъизънашей церкви (софонтвлевщина). До тридцатыхъ годовъ нынъшняго стольтія Рогожское кладбище уступало только Иргизу, но и самый Иргизъ былъ какъ бы колоніей Москвы. И тамъ все творилось по волъ и приговору рогожскому. Многочисленность московской общины, огромныя богатства ея членовъ, ворочавшихъ милліонами и находившихся въ короткихъ связяхъ съ людьми вліятельными, занимавшими даже высшія государственныя должности, наконець самое имя Москвы, гдъ были въ свое время патріархи Филареть и Іоснфъ, столь уважаемые старообрядцами, все это взятое вмъсть было причиною того, что прочія поповщинскія общины стали въ полную зависимость отъ рогожской. Сложились даже по этому поводу пословицы. Такъ въ керженскихъ и чернораменскихъ скитахъ и по заволжскимъ селамъ и деревнямъ говорили и доселѣ говорятъ: «что положатъ на Рогожъ, на томъ станетъ Городецъ, а на чемъ Городецъ, на томъ и Керженецъ.» Въ Саратовской и Симбирской губерніяхъ и въ самой Москвъ говорили: «на Рогожской дохнутъ, на Иргизъ попа дадутъ.» Всъ сколько-нибудь важныя дёла поповщины стали рёшаться на Рогожскомъ кладбищъ. Естественно, что и самое исканіе архіерейства перешло въ московскую общину.

Въ 1765 году московская поповщина, послѣ долгихъ переговоровъ, согласилась съ московскою поморскою общиной слиться воедино, подъ духовною властію одного *архіерея*. Опыты прежнихъ лѣтъ до-Ч. І. 17

статочно, вразунили шхждэнто, отво русскихо опискон повъ иминине дождаться: своепотартнерении одень-ИЗБ НИХЬ НИК СЭМЪ И ООГЛАСТТСА ВЪ НИМБО ПЕРОЙДТИ ЦИ, рЕНИТОЯ, руко полонить: имо: выборнагот изт нихь. 444985ka, Ha Jannan Hay to xnod to Hito raske mate tosi ло надажды, приховь же Грокибыли висто Иремя по И годовно западоврены въ обливательноМъ . кропрен в Если быть можети о изкоторые тотвродбриние и внали объ архіерояхи она Канказе, поставленных силонн момъ, «топ нината вакона случавание крашинансковс искать угникановотоницинбо сановынотно/Анон-Ma, GEIAO AMMER AGO TOS SPHORE USHEOTHOLE COBBANH COL боръ для совънданій уВътненов приноли унастіе зна4. менияващие болуму, знаниванностиоисзваниямы отчерообрядны. [Менауоними обыли: Накодина) изв Ста-т родубьянаяторь Инвадиваевии аконтавиес, шакоч новекато: согласия.Т Ему было вь уго время оне толькондвадцаты сататы опъстреду; кносносногряд ман монодость, онь нользовался часе тромадивимы вляниемы на одновърщевъ. Ему принацаежала первая мысль о«соединении встур старообрядцевь м/поповскаго) и безпоповскаго согласия водино стадо нодь паствою одного пастыря и посля первой неудачи, отъ семнадцать постоянно« и съзполною знергей» отыскивальнарківрействальНикодимы паходийся вы банакихъ оношенияхъ съ Потемкинымъ быль извъстенъ Екатериявана пользовался бодышимъ ввсомъ между своими. Поморцы, для совъта и ръшения этого общаго для всего старообрядства двла, вызваля въ Москву изъ Выгорецкаго монастыря Андрея Борисова. Этоть человать, тогда еще 31 года отъ 1 1

рбдузотоылода пёлеловамы Павлеошлюобнытнаго» Mponkill 420H 5 Glondpekoll uebilan "A' B's 'ho costatingh 1780-4794) ғизның анновіарят Выгорвцкой кайдайи»; · : автора : Артнаддат й · Сочинёній; · · зняменфтый: ! не только пискам. Старообяжцами, тенотн ф владыкът мі ра, поименеваны очну послация тотріарые стародорческого церкой. Об многими вельможами нахо-THACA WHY I IBBH HEDENNERED WHEN BOTHE WE HAT EAST HOCAAHA REBBICORONY, 10 NSHECTHERMINEMY IR HASIS I HOL төмкину, ото благодвиено и другу. П Имя этого че ловика, чески составление станоски стан Что онт, накърченовъкъ умпьит и смвный, старажи извлочь Пользчалай, расколытизъ свять связено съ вельможами, бооденной състакимът всестьнымы накъ «Потенкинъ. 19 По вланию Мидрек Борисова Hate Hoyenshield of the Horn by the Hate of the State of платимый....отароборнацами» (9789196да)он «нания» нованіе) вът офиціяльныхът буматахът от арбобрядцевь праскольникания повіля на этомъ соборниназенный крестьянинь; — триднатишестивтний Василій Емельяновъратлава посковской поморской общины, основатель и первый настоятель, такъ-называемой, Монинской моленной адругы Андрея Борисова: "Вынь туть Ивань Васильевь, бывшій въ послъдстви чугуевскимъ монахомъ Венедиктомъ, ученый Поморецъ, авторъ замъчательнаго сочиненія Разговорь Тарасія съ Трифилліень или Извание-

1 Павелъ Любопытный. Каталон или библютена стореоприеской церкеи. Москва. 1861, стр. 42.

<sup>2</sup> Тамъ же, стр. 43.

17\*



ніе разлагольствія и написавшій кромѣ того 30 поэмь вь стихахь. Ему было въ то время только двадцать одинъ годъ, но по словамъ Павла Любопытнаго, «московскій ученый кругъ благочестивыхъ всегда поставлялъ его на степени мудрецовъ и давалъ ему особенное преимущество въ его витійствѣ и ловкости»<sup>4</sup>. Всѣ, какъ изъ этого видно, были люди молодые; нѣкоторые, какъ напримѣръ Никодимъ и Венедиктъ, еще юноши, но эта молодежь составляла цвѣтъ старообрядства, это молодое поколѣніе раскольниковъ отличалось энергіей, обширностію свѣдѣній и въ то же время фанатическимъ усердіемъ къ дѣлу отцовъ и дѣдовъ. Московскіе купцы также участвовали на соборѣ.

«Цѣлое, писали они въ своемъ соборномъ дѣяніи, — цѣлое миновало столѣтіе, какъ православная церковь постепеннаго священства лишилась, и мы остаемся безъ спасительныхъ таинствъ и безъ пастырей. Въ смутное Никоново время, хотя и оставался Павелъ епископъ, за древлее благочестіе изгнаніе претерпѣвшій, но преемниковъ по себѣ ни-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Андрей Іоанн. Журавлевъ въ Истор. изс. о раскол., стр. 197, и за нимъ преосвящ. Макарій въ Исторіи русскаю раскола, стр. 352, называютъ еще Ивана Өедоровича Ерша, саратовскаго поморца, но онъ умеръ за десять лѣтъ до этого собора, въ 1755 году. (П. Любопытнаго Каталов, стр. 95.) Журавлевъ, а за нимъ и преосвященный Макарій называютъ Венедикта въроятно ошибкою, Иваномъ Ивановымъ, а не Иваномъ Васильевымъ; Журавлевъ, притомъ — монахомъ чудовскимъ, а не чугуевскимъ.

кого намъ не оставилъ. Также при жизни его и послѣ, хотя и обрѣтались кое-гдѣ православные древніе священники, но и тѣ всѣ, Богу тако опредѣлившу, прешли въ вѣчные кровы. Мы же, хотя послѣдователи и ученики ихъ, но руковозложенія и освященія къ служенію въ Божіей перкви таинствъ ни единъ изъ насъ ничего не имѣемъ. И потому мы въ крайней нуждѣ и настоящемъ расточеніи находимся, нужда же всѣхъ средствъ, какія ведутъ къ точному исполненію всего въ законѣ, хранить и исполнять не обязана, но свободна. Слѣдовательно, мы теперь должны держать ту цѣль, которая единымъ предметомъ есть нашей нужды и нашего желанія.»

Стали искать въ церковныхъ правилахъ, нътъ ли тамъ какого-нибудь, хотя и не очень подходящаго дозволенія рукоположить епископа не рукою епископа; искали прилежно и не нашли. Обратились къ примърамъ церковной практики, но и въ ней такого примъра не встрътили: ни въ старыхъ книгахъ, ни въ Чети-Минеяхъ, ни въ лѣтописяхъ ничего подобнаго не говорилось. Поморцы, менъе старообрядцевъ поповщинскаго толка обращающіе вниманіе на правила и примъры, были и редакторами соборнаго дъянія, и главными дъятелями собора Вполнъ убъжденные, что «нужда законныхъ правиль исполнять не обязана, но совершенно свободна», они отыскали примфръ въ лътописяхъ отечественной церкви и предложили собору примънить его къ настоящему случаю. Въ 1147 году ве. ликій князь Изяславъ велѣлъ русскимъ епископамъ поставить: уненаго; затворйива. Климента Смолятича въ кјевскје митрополити, безъ патрјарка, констанлинопольркаго, ГЕпископы фотказались, поворяр что митроподила долженъ спавить патріархь. Изасдавь настанваль. Тогла черынговеній звладька Онуфрій сназаль: «азъ свъде: достоить ны ліоотавити: (митроцолита), а цава и услаов остриквятаго акимента, якоже ставять Грени рукою овятано: Иванан И тако стадавше: впискоди, плавою хавягага Климента поставища митрополитомъе во Принялизтоть примвръ къ подражанию. Есть въ Успенскомъ соборъ глава Св. Ланна. Знатоустага, отоваржин, маловые номорнызавонможнон ислоныи ть это какова Арупie, анособенно Никодимъ, воспротивились и сказали: «Проивведения Канментовон было нелио закому, на по воль великапорынявя: Ивяслава, инпритомъ какъ сія тайна вазывается хиротонія, то, есть руковогложение, то зуние рунов Св. Іоны митрополита пли другато ньноего святигая сів учинить, подвеля нь мощемь ставленнинадии отътмощей рукулия лаавуссто воззоканиятницавния приналежания молитвы. 206лачить и новопоставляемаю водася на водахоровонная. инвието было в принатов слиногласно, во причемъ въ плавное: основавіе і брали то;: что:::въп самомъ: Царепрадви потріархи и непрукою даркіерейскою, та рукою мошей Лоанна: Златоустапон хиролони саны ...бывали. Заготовным старообрядцы. богатое архіерейское облаченіеной іспали прекать случая, посредствойъ дечения розви и извод и такими с б eenally and a subary and the another langer of the

нагы; вопасть въ Успенский соборъ въ такое врежа, вогда не бываеть службы. А еслибы не удалосьполадия свинановениям звонарями и соборными псторожами, пто положили на соборв --- bxatb въ Новгородъ, стдъ не бъло явь то время архісрея, понемут в наденлисы, эчто выльтамошний Софійский соборь понасть будеть имь кенче чтяйв въ оберегаемый ивановскими звонарами Успенский соборь. Вев были рады такому согнашений, и хотя сознаваляраято и продприоженное и ими дыиствее не отдеть вполнв изаконно-правильно, чно оправлывали себя HVRIODUNI attachems OCCTORNOMS, UNBR SONDE BL виду тосочно жорень мяни еписконства будеть NLHelcobgBM& mpabhleh& 3arto bcb terth 'chapood рядцева соединятся везению стадо полти наствою единаго святителя. Этимъ больше всего и оправды вали они свое начинание. «Мы будемы правы, ежели не по закону, то опо политикъ, когда оскитающиея игразсыпанный мвотами й мыслями народь собеч ремъ воедино, в писали юни въ своемъ двинит. Уже намвревались приступить къ избраню кандидата панкаесару старообрядческаго зархісрея, но вдругы вознияли» недоразумъния, а наас ними чис несогла сія покто-топлав приходивний си постоборв с сказ заяъ: «Аюбезная «брачія! Когда будеть рукопода» гатися нашть избранникъ во епископа, и когда бу демъ мы его облекать во священная; тогда рукополагаяй его, святый, коего руку мы будемъ держать надъ, главою, рукополагаемаго, безъ сомнънія, бул деть молчать устнами. А сів молчаніе сильно привести насъ въ сомнѣніе, вопервыхъ потому что мы

не знаемъ, угодна ди будетъ наша выдумка святителю сему, и будетъ ли святый сей съ нами согласенъ на все то, что мы ни дълаемъ; второе, кто же изъ насъ дояженъ руковозлагательныя молитвы вмѣсто архіерея читать, которыя, кромъ его мы, простіи, никакъ не должны и не можемъ при толь великомъ дъйствіи произносить?...» Всъхъ поразило такое возраженіе, и произвело оно большое разгласіе между соборовавшими. Представители поповщины говорили, что молитвы хиротоніи можетъ читать ихъ попъ; поморцы, отвергая правильность ихняго попа, какъ взятаго отъ «смущенныя никоніанскія церкви», ръшительно возстали противъ такого предложенія и въ свою очередь предлагали своего наставника, кончилось тёмъ, что послё долгихъ споровъ ип ереговоровъ объ стороны разошлись далеко не въ такомъ дружелюбномъ согласіи, въ какомъ собрались. Замыселъ о соединении старообрядческихъ церквей воедино былъ оставленъ, какъ неосуществимый; оставлено было и предположеніе о «возстановленіи архіерейскаго чина»<sup>4</sup>. Поморцы съ поповщинцами разошлись. Первые остались при томъ мнѣніи, что возстановленіе пресъкшагося архіерейства возможно лишь посредствомъ придуманнаго на соборъ 1765 года дъйствія, а о такъ названной ими «вѣчной хиротоніи»,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Андрея Іоаннова Журавлева Историческое извъстие о раскольникахъ, стр. 197—201. Виталія О церкви и о раскольникахъ гл. 16, рукопись Макарія Исторія русскаю раскола, стр. 352, 353.

то есть о преемственной отъ апостоловъ и слышать не хотъли, и никакъ не соглашались заимствовать архіерейство отъ православной іерархіи, выставляя въ числѣ прочихъ доказательствъ, что пресъкалась же на цълыя столътія православная іерархія во времена аріанства, иконоборства, и потомъ возникала же вновь, когда на всей землъ не было православныхъ елископовъ. Иванъ Васильевъ (Венедиктъ) вооружился сильнымъ словомъ противъ поповщины, признававшей «вѣчную хиротонію», неизсякшую въ великороссійской церкви. Кромъ знаменитаго своего Извъщенія разглагольствія (Тарасія съ Трифилліемъ), написаль онъ 15 вопросовъ къ старообрядцамъ поповщинскаго толка «о ихъ суевърномъ заблуждении по предметамъ хиротоніи и крещенія россійской церкви». Въ коннь жизни своей онъ, однакоже, по извъстію Павла Аюбопытнаго, «яко человъкъ, впалъ въ пропасть зломудрія о вѣчномъ бытіи хиротоніи»<sup>4</sup>; то-есть призналъ необходимость преемственности отъ самихъ апостоловъ епископскаго сана.

Никодимъ, ученый юноша, бывшій однимъ пзъ представителей діаконовщины на соборѣ 1765 года, сдѣлался послѣ него самымъ ревностнымъ искателемъ архіерейства; но не иначе хотѣлъ онъ возстановить старообрядческую іерархію, какъ заимствовавъ ее отъ православія. Много труда придожилъ этотъ замѣчательный человѣкъ для достиженія своей цѣли, семнадцать лѣтъ онъ преслѣдовалъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Павла Любопытнаго, Каталон, стр 97 и 98.

ее, поллерживая своимъ унительнымъ словомъ московскую и другіе попенцинскія общины и сбашжая ихъ въннекоторомъ: отношени осъ справославною церковью, Сначалановън жиль, вън Москев, эпотомъ въ Стародубъвлотава на вемляхък посада Злын-абе, подъ, именемъ, Шикодимовой. "Злась-то ревнося-HUH HCKATEAN anxiepenertes, HKLEGERAABRING TANT Par но умерщий (воледьлавоя поенователемы, этака счазать, «диновьреян Самыми превностными) псаными добросовъстными пособниками Николинову ласлу явились, купан "Ивань Кузнецовь и Беллевь, за тайже монахь Іоанимъ. Они не жайвли ни трудовъ, чи HOLE OKOKAL AARLOCYALGCEBACHIGO COOCDO JAA HA. DOGHUA BORODATIOCOLOURARE: HE: CARLEBE HAROLO PAзащелея соборы 47.65 года, мостововоная община старообряниевълно самой Москвъ, приступиланкъ на+ вомунисканию наркі срейства, на при носредствано логозже Никодимал Жилът въ тозвреня овъ Моснвъ Аданасій, помпрополить прузинскій, о который санужилъ при Архангельскомъ времлевеномъ со боре, ради поминовения покойныхъ царей и великихъ князей, въ немъ похороненныхъл Къ нему въ 1766 гот дупорратились оставоо брашыя опрося, очтобы рукоцодожидь имь о епископалии предполагая посль жеротонін «исправить» вгоч Аевнасій отвізаль: «здвсы въ Москвъ, и вообще въздобластяхъ подчиненныхъ Синоду, я апого лия васъ сдалать не могу с безъ его благословенія; га) вотъ мой сорвать ---- повзжайте вы

· Въ 1784 году 12 мая, Земаять отверодуне сласте н

къ намъ въ Грузко, кона ютъ русскаго оннода не зависить, а тамъ есть у насъ свой автоксеальный патріархъ, блаженнъйшій католикосъ Антоній. Просите егон можеть-быть, видя ваше усердіе и мольбу, онътринсогласится исполнить вашу просьбул» Послушалось и москонское поставообрязнеское добщество митрополита Аванасія, и нарядило посольство въ Тифлисъ. Не малое время продолжались сборы, наконець вы 47.68 лоду лювхали, за Кавкавь монаки Никодимь и Іоавимь и вудень Иванъ-Кузнецовъ, чтобы просихь царя Иранаія II и католикоса. Антонія ф'поставленінанны епископальЕдвалиные Іоакима апредполапали они возвести авъ датотъ санъ. Но посольство московскихън старообрядневи, отъ предгорій кавказагиповоротидо опавадикотВъ Ігод время Екатерина Исколяла неличиналанение блистательной для прусскато оружизнойнын осъ пТурками, эно З-я арміяла поль номанарю генерала оде-Медемалзаняла ужа предторія Карказа, ось целію держать вь стракт полчиненных суктанусой крымскому хану старообрядцевь, одживщихъй въ ГребенихъновънКубанскихъ станицахъ, а также Кабардинскую орду и горцевъ. Пропуска за Кавказъ никому изъ Россіи не было, Никодимъ осъ товарищами возвратия. ся: ни отречемы видели от вор сауратах вкотоорик а согд. За-Война съ Турками остръзала русскихъ староосрядцёвъ отъ заграничныхъ православныхъ архіереевъ, у которыхъ бы можно было получить хиротонію: въ Грузію не было пропуска, въ Молдавіи стояли русскія войска, ясскій митрополить и полумать не смёлъ сдёлать что-либо несогласное св

видами русскаго правительства. Путь къ сербскому патріарху и автокееальному болгарскому архіепископу былъ отръзанъ.

Между тъмъ усиливались толки и споры въ поповщинскихъ общинахъ «о томъ, коимъ чиномъ пріиматиприходящихъ отъ великороссійскія церкви поповъ и мірянъ». Въ однихъ мъстахъ принимали ихъ вторымъ чиномъ, перемазывая во второй разъ муромъ (вътковское согласіе, прежняя софонтіевщина), въ другихъ — третьимъ чиномъ, по проклятіи ересей и «исправѣ», то-есть исповѣди у старообрядческаго попа (діаконовщина или діаконово согласів) 4. Чтобы положить конець раздорамъ и несогласіямъ изъ-за этого предмета собрался въ 1779 году въ Москвѣ соборъ. На этомъ соборъ, открытомъ ноября 1-го, въ домѣ московскаго купца Ямщикова собрались представители поповщинскихъ общинъ и въткови діаконова согласій изъ Москвы, скаго. Стародубья, Скопина, Керженца<sup>2</sup>, Иргиза, Галича, и другихъ мѣстъ. Собранія происходили въ домахъ Ямщикова, Павлова и Мальцова до половины фев-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Такъ называлось оно по имени Александра діакона, казненнаго Петромъ I въ 1720 году. Онъ училъ, что не слѣдуетъ муропомазывать приходящихъ отъ православія, четвероконечному кресту должно воздавать равную честь съ осмиконечнымъ, кадить какъ въ православной церкви, а не крестообразно, какъ у старообрядцевъ; по послѣднему пункту его ученія, діаконовщину зовутъ еще кадильниками.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Съ Керженца былъ въ числъ другихъ Іона Курносый изъ скита Комаровскаго.

раля. Большинство ръшило «переназывать», тоесть вътковское согласіе взяло верхъ. Къ этому пристало московское общество, представители Керженца, Иргиза и др. мъсть. Перемазывание означало большее удаление отъ господствующей церкви. По каноническимъ правиламъ перемазываютъ схизматиковъ или раскольниковъ, а подцерковниковъ, то-есть не отдълившихся отъ церкви, а только уклонившихся отъ нея, принимаютъ лишь по проклятіи ересей. Меньшинство (діаконовщина), . во главѣ котораго былъ Никодимъ, не соглашалось посредствомъ перемазыванія удалиться отъ господствующей церкви и признать ее такимъ образомъ расколомъ. Произошло раздъление. Партия перемазанцевъ хотя и желала архіереевъ, но полагала, что «нужды ради» можно какъ-нибудь и безъ нихъ обойдтись. Мура безъ архіерея сварить нельзя такъ сварилъ его на Рогожскомъ кладбищъ попъ Василій. Никодимъ съ своею нартіей отвергалъ такое муро и желаль епископа.

Никодимъ уъхалъ изъ Москвы въ свой монастырь, что въ Стародубьъ, подлъ Злынки; но единомышленники его остались и въ Москвъ, и въ Торжкъ, и даже на Керженцъ и Иргизъ, хотя и малочисленные. Между ними происходили частыя и дъятельныя сношенія по предмету исканія архіерейства.

Еще до собора бывшаго въ Москвъ, въ томъ же 1779 году, Никодимъ, попъ Михаилъ Калмыкъ, купецъ Кузнецовъ и другіе ревнители старообрядства, діаконова согласія, жившіе въ Стародубьъ, ръшилисы, по-трежнымь ограниврамы, эменато decisad+ хісрейской хирртонім на Востокь: Войнаюсь: Турками конченского проделение областно делестичено у поставника и они посолютения эсо Прению ак Панестинун човбыс призглабитё люгочлыбон наъ стречоскамы управославныхъ CHACKOMORS DEPENDINIES (CT SPORTDERD DE HODELATE сянвыСтародубьъ. Ламонсовращиесь извъстийновъ STOR BOCKARS HOT BOZOTPSIBORAROMEI NEBBEDIAME, AD насындошернымы, невидноэнчисто на эбылан водумана точно на такахъ жел основанійхъ, ї мен какихия лость двадаты тому назадиля оквонские) старообрядия онач . +OBDORI CHIRERO STARE CHIREROUTO CALL CONTRACTOR INTERES ренія его ви Базой Кривнава Монахи Солсёфиран-Hagiemability to estrogerony consector has marked стародубскаго монастырые Нокровскаго, тотолен снободь «Климовой» они-другойонскародубский инокъодо имени Рафаниы отправналсь на Вострик. Современния эфой посванию поннос Вителий фавсаевовани сочинения О церков и раскольникась, о ранказываеть! что Іоасафъ, завидуни богатетву винславвиюна. Мин ханла Калмыка, бывшато вы топвремя макьобы патріархомънстарбобрядотва, побратнися икътдіаконовцамъ съ предиожениемъ эхоть възмнопотрудное пу+ теннествіє для отысканія какото инбо восточнаго аркіерея, ансамк думальноптомърнакъ бынасамому наать омофоръутУиРафаила то женбыло на нумен. Оба

NEPHEN-NY

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Виталій, сначала старообрядець, потомъ единовърецъ, написалъ замѣчательное сочинение О церкен и раекольмия ажт. отрывии котораго напечатаны въ Христаяскомъ Чтени 1854 г.

по снанцая разълзжая по Во стоку, не ючены хлонотани оприглашения замощникъ архистевътаъ Россио, въ оредунстарообрядцевъ; акольшение коливхифотой! еобственної, для себящине съ одной тысячей норадов дубскихь тервонцово бтиравились овинов Константинополь, но тутъ не нашли желаемаго.' Изъ Царъ града потхали на Авонъ; здъсь, въ 1781 rogy, енископълГерасимълносвятияъловсафалвълеромона». хи, но преподать ему архіврейскую хиротонію безъ иатріарха не рашился. Изъ Абона стародубскіе паломники отправились въ Терусалимъ. Видя, что ни одинъ митроподитъ или епископъ "гречески, не посвятить ихъ въ архідрена ртичись они обрат титься кън самомун патріархуннВвО1ерусалийнънобыны тогда патріархь антіохійскій Дайиль. Не эммвя понятія о русскомъ расколь и желая побольше ленегъ «на выкупъ християнъ изъ турсикой неволи,» какъ объяснялъ онъ., свою симонію, патріархъ Данина посвятия Ісасафа, въ пархимандриты, но въ паркісрени не пессиятнат. Пепривезень другую тысячу червонцевъ, товориль онъ, тосвящу и въ архіереи.» Столько денетъ у loacaфa на лицо не было, и онъ воротился въ Россію за червонцами, въ ноябръ 1782 года, когда въ Стародубьъ о заграничномъ спископствъ сужь си думать перестали, по причинъ совершенно измънившихся обстоятельствъ. 1 Виталій, изъ сочиненія котораго

И Іоасафъ остался у стародубскихъ стародобрядцевъ, а но присоединения вирств съ ними къ единовърно, признанъ былъ синедомъ въ звания архимандрита и былъ настоятелемъ сначала Успенскаго Никодимова, что подлъ мы заимствуемъ этотъ разказъ, не говоритъ о дальнѣйшей судьбѣ Рафаила. Теперь извѣстно, что онъ, вѣроятно имѣя въ карманѣ не одну тысячу червонцевъ, получилъ отъ патріарха Дажіяла хиротонію, но возвращаясь въ Россію, умеръ гдѣ-то въ Турціи. <sup>4</sup>

Злынки, а потомъ Корсунскаго единовърческихъ монастырей. Умеръ около 1802 года.

' Лътъ пятнадцать тому назадъ въ Оленевскомъ скить, что на Керженцъ, замътилъ я въ одномъ часовенномъ синодикъ послъ именъ московскихъ патріарховъ, рядъ которыхъ доведенъ до Іосифа включительно, слъдующія ямена: «епископа Паела Коломенскаго, епископа Епифанія, епископа Рафанла.» Скитницы на мои вопросы не объяснии кто такой этотъ Рафаиль; по всей въроятности, сначала онъ не хотъли объяснить, отзываясь, невъдъніемъ. Обитель, въ которой былъ синодикъ (Никанорина), придерживалась діаконовщины и находилась въ связяхъ съ Малиновымъ островомъ. Потопъ въ синодикахъ старообрядцевъ разныхъ мъстъ Нижегородской, Владимірской и Костромской губерній тоже случалось мнѣ встрѣчать вслъдъ за именами Павла и Епифанія имя епископа Рафаила. Стало быть онъ быль после Епифанія. Въ последствіи оленевскія матери, - келейницы, болѣе сблизившись со мной, говаривали, что Рафаилъ былъ епископъ «по древлему благочестію», посланный въ Россію къ стародубскимъ отцамъ отъ антіохійскаго патріарха, котораго, въроятно на основаніи приведенныхъвъ первой главѣ этого сочиненія сказаній, онъ считали старообрядцемъ. На основаній этихъ свъдъній въ своей Запискь о русскомь расколь написанной въ 1857 г. для Великаго Князя Константина Николаевича, и напечатанной г. Кельсіевымъ въ Лондонъ я. сказаль; «въ помянникахъ нижегородскихъ, владимирскихъ,

Въ то время, когда Іоасафъ и Рафаилъ странствовали по Востоку и, безъ согласія Стародублянъ, добывали для себя въ Іерусалимъ архимандричьи шапки и архіерейскіе омофоры, попъ Михаилъ

и костромскихъ раскольниковъ встрвчается рядомъ съ именемъ Епифанія еще имя какою-то епископа Рафаила». Послъ составленія этой записки я встрвчалъ имя Рафаила, также вслёдъ за именами Павла Коломенскаго и Епифанія, въ нѣкоторыхъ синодикахъ старообрядцевъ Черниговской губерніи, а затѣмъ недавно получилъ старообрядческую рукопись новаго письма въ которой находится полное объясненіе загадочной личности Рафаила, которое съ тѣмъ вмѣстѣ согласуется и съ неясными намеками оленевскихъ матерей. Вотъ эта рукопись:

«Сказаніе вкратць о православных» епископах» въ гонительное время бывших».

«Бъствующая и бъдствующая, отъ лътъ Никона патріарха московскаго и отъ послѣдующихъ ему, церковь, епископовъ, къ намъ приходящимъ въ православіе, имъетъ: 1) Епископа Павла Коломенсказо, пострадавшаго тогда за благочестие, въ Палеостровскомъ монастыръ повелѣніемъ россійскаго царя Алексія. 2) Епископа Етифанія Чигиринскаю, пріемшаго хиротонію отъ господина Георгія, митрополита ясскаго и пострадавшаго за благочестіе въ Соловецкомъ монастырѣ и паки въ Кіевѣ, повельніемъ россійской царицы Анны. 3) Епископа Рафаила Злынскаго, прівышаго хиротонію отъ Данінла. патріарха антіохійскаго. Той епископъ области своея не достиже, но, волею Господа, въ Туречинъ на пути животъ свой сконча. 4) Архіепископа Амеросія Бълокриницкаю и митрополита всъхъ православныхъ христіянъ, бываго митрополита босанскаго, познавшаго тщету въры греческія и возвратившагося въ лоно единыя, соборныя, апостольскія церкви, пострадавшаго же за благочестие въ градъ Цил-

**q**. **i**.

18

Калмыкъ и Никодимъ, думавшіе уже, что посланцы ихъ гдѣ-нибудь запропали, получили изъ Вѣтки, тогда уже вошедшей въ предѣлы Имперіи,

ль, повельніемъ австрійскаго царя Фердинанда (въ подлинникъ Фердина). 5) Архіепископа Кирилла Бълокриницкаю, митрополита всъхъ православныхъ христіянъ, бываго епископа майносскаго, пріемшаго хиротонію отъ высоко преосвященнаго Амвросія, митрополита. 6) Архіепископа Аркадія Славскаю и Россійскаю (?) пріемшаго святую хиротонію отъ руки высокопреосвященнаго Амвросія митрополита, пострадавшаго за благочестие во градъ Суждалъ. (Здѣсь подъ словомъ пострадавшаю разумѣть должно Аркадія, а не Амвросія). 7) Епископа Онуфрія Браиловскаго, пріемшаго святую хиротонію отъ руки высокопреосвя щеннаго Амвросія, митрополита всъхъ православныхъ христіянъ. 8) Епископа Софронія Симбирскаго, пріемшаго святую хиротонію отъ высокопреосвященнаго господина митрополита Кирилла. 9) Архіепископа Аркадія Задунайскаго, пріемшаго святую хиротонію отъ господина Кирилла митрополита встахъ православныхъ христіянъ. 10) Епископа Олимпія Тульчинскаго, пріемшаго святую хиротонію отъ руки преосвященнаго Аркадія архіепископа славскаго и россійскаго, Онуфрія, епископа браиловскаго. Сконча животъ въ нуждъ и заточени во градъ Суждалъ. 11) Архівпископа Антонія Владимірскаго и всея Россіи, пріемшаго святую хиротонію отъ высокопреосвященнаго митрополита Кирилла. 12) Епископа Изранля Уральскано. 13) Епископа Виталія отъ того святителя (Антонія) хиротонію пріемшихъ. 14) Епископа Конона Новозыбковскаго, во градъ Суждалъ пострадавшаго. 15) Епископа Аванасія Саратовскаю. 16) Епископа Геннадія Екатеринбуріскаю, нынъ пострадавшаго. 17) Епископа Пафнутія Московскаю. 18) Епископа Варлаама Балтовскаго. 19) Епископа Ічстина. 20) Епископа Іова Кавказскаго. 21) Епископа Пафиутія Казанскаю. 22) Епископа Константина Оренбурискаю.

извѣстіе, что въ Подоліи ', въ мѣстечкѣ Немировѣ, временно проживаетъ греческій митрополитъ Евсевій, который не прочь посвятить для старообрядцевъ епископа. Рядомъ съ Немировымъ расположены по берегу Буга старообрядческія слободы: Борская, въ которой нѣкогда проживалъ Аеиногенъ, Курникъ, Перепеличье и другія. Онѣ находились еще подъ владычествомъ Польши. Вѣтковскіе отцы изъ монастырей Лаврентьева, Пахоміева и Макаріева писали въ Злынку къ попу Михаилу Калмыку и Никодиму, чтобъ они вошли въ сношенія съ Евсевіемъ и уговорили его, за извѣстную плату, посвятить какого-либо старообрядца въ епископы. Никодимъ, съ свойственною ему

23) Епископа Савватія Тобольскаго. 24) Епископа Сергія Тульскаго. И иніи на епархіяхъ во Австріи, Молдавіи, Турціи же, и Египть, въ Сиріи же и Палестинь поставлены высокопреосвященнымъ архіепископомъ бълокриницкимъ и митрополитомъ всего православія.»

Въ послѣднее время получили мы извѣстіе еще о двухъ епископахъ—Варсанофіи и Викентіи Екатеринбурискомъ. Послѣдній посвященъ въ Москвѣ лѣтомъ 1863 года изъ діаконовъ Оренбургскаго епископа Константина.

Вотъ кстати и синодикъ Рогожскаго кладбища, найденный въ августъ 1855. Онъ начина ется такъ: «За здравіе. Помяни Господи, митрополитовъ: Амвросія, Кирилла; архіепископовъ: Аркадія, Антонія, Аркадія; епископовъ: Онуфрія, Олимпія, Софронія, Виталія; архимандритовъ: Геронтія, Аванасія, Аркадія» и т. д. Затъмъ слѣдуютъ имена священниковъ, иноковъ и инокинь.

' А не на Волыни, какъ сказано у преосвященнаго Макарія въ Исторіи русскаю раскола, стр. 354. Немировъ, въ Брацлавскомъ уъздъ Подольской губерніи. энергіей, схватился за этотъ нежданный, негаданный случай. Богъ знаетъ, воротятся ли Іоасафъ съ Рафаиломъ, думалъ онъ, а если и привезутъ они епископа, лишній не помѣшаетъ. И начадись въ стародубскихъ и вътковскихъ слободахъ совъщанія, кого бы послать къ Евсевію въ Немировъ для полученія хиротоніи. Въ совъщаніяхъ прошло не мало времени. Наконецъ избрали находившагося въ Малиново-островскомъ монастыръ, что неподалеку отъ Злынки и близь монастыря Никодимова, бъглаго јеромонаха Іосифа и послали его въ Немировъ. Но онъ не засталъ Евсевія въ этомъ мъстечкъ; за десять дней до его пріъзда митрополить утхаль въ Грецію.

Въ 1781 году Никодимъ и попъ Михаилъ Калмыкъ были въ Вишенкахъ, имѣніи графа Румянцева-Задунайскаго, тогда главнаго начальника Малороссіи, къ которой причислялось и Стародубье. Разговаривая съ ними о старообрядствѣ, герой Кагула коснулся необходимости для церкви архіерейскаго сана и подалъ собесѣдникамъ мысль искать епископа не крадучись, а путемъ законнымъ, то-есть просить императрицу и синодъ о назначении особаго для нихъ архіерея и такимъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Малиновоостровскій Рождественскій монастырь при ръкъ Ипути, впадающей въ Сожь, находится въ Новозыбковскомъ уъздъ Черниговской губерніи, близь самой границы Бълоруссіи. Церковь въ немъ освящена въ 1771 году бъглымъ іеромонахомъ Киромъ. Это былъ въ послъдствіи главный монастырь всей діаконовщины, неперешедшей въ единовъріе. Онъ уничтоженъ въ 1849 году.

образоть возсоединиться сь православною церковью. Никодимъ и Михаилъ сомнъвались въ успъхъ, но Румянцевъ обнадежилъ ихъ, объщая и съ своей стороны ходатайство предъ государыней и синодомъ. Начались у стародубской діаконовщины совъщанія объ этомъ предложеніи Румянцева, начались частыя и дъятельныя сношенія съ одновърцами, не принявшими въ 1779 году московскаго логмата о «перемазани» и жившими въ Москвъ, Торжкѣ, на Керженцѣ, въ Нижнемъ-Новгородѣ и другихъ мъстахъ. Въ сентябръ 1781 года Никодимъ писалъ уже о намъреніи своемъ къ знавшему его лично и любившему входить съ нимъ въ богословскіе споры, всесильному князю Потемкину. Потемкинъ также, какъ и Румянцевъ, объщалъ старообрядцамъ свое ходатайство и обнадеживалъ, что императрица и митрополить петербургскій Гавріилъ непремѣнно согласятся дать имъ особаго епископа, для служенія по старому обряду. Βъ началъ 1782 года Никодимъ былъ въ Петербургъ; Потемкинъ представилъ его Екатеринъ. Она также обнадежила его, что имъ дадутъ законныхъ священниковъ и архіерея для служенія по обрядамъ до-никоновскимъ, если на этомъ условіи они согласятся возсоединиться съ православіемъ. Никодимъ, вмѣстѣ съ другими старообрядцами, былъ не разъ и у митрополита Гавріпла и много говорилъ съ нимъ объ этомъ предметъ. Наконецъ ръшились подать просьбу о епископъ.

По возвращеніи изъ Петербурга, въ томъ же 1782 году, Никодимъ и другіе согласные съ нимъ

искали по Россіи законнаго архіерейства. Они **талили въ Новгородъ, въ Новый Іерусалимъ, въ** Задонскъ, въ Нижній Новгородъ, приглашать къ себѣ жившихъ тамъ на покоѣ, оставившихъ свои епархіи, русскихъ архіереевъ. Прежде всего обратились они къ епископу воронежскому Тихону, жившему съ 1767 года на покот въ Задонскомъ монастыръ. Благочестивая, истинно христіянская жизнь этого святителя, его учительное слово, были извъстны и старообрядцамъ. Вообще нерасположенные къ православному духовенству, особенно къ высшему, не могли они не отдавать полной справедливости святой жизни Тихона, и теперь Никодиму и его единомысленникамъ особенно хотелось, чтобы во главе ихъ сталъ такой благочестивый святитель. Къ нему въ Задонскъ прівзжаль изъ Москвы одинъ саратовскій купецъ, и говоря, что уже императрица согласна дозволить имъ имъть особаго епископа для служенія по старому обряду, просилъ дать свое согласіе на поступленіе къ нимъ. Святитель Тихонъ не далъ прямаго отвѣта, но сказалъ: «Къ чему же я приступлю? Пока, вы сами еще пусты!»

Другіе старообрядцы вздили изъ Москвы въ Новый Іерусалимъ, гдѣ въ то время жилъ на покоѣ бывшій крутицкій епископъ Сильвестръ, но и отъ него не получили прямаго отвѣта. Нижегородскіе старообрядцы обращались къ проживавшему съ 1778 года въ тамошнемъ Печерскомъ монастырѣ, бывшему рязанскому епископу Палладію. Этотъ также не далъ рѣшительнаго отвѣта, но - 279 -

сказалъ: «подумаю». Наконецъ, изъ Торжка вздили старообрядцы въ Новгородъ, гдѣ въ Юрьевѣ монастырѣ жилъ Іоанникій, бывшій викарій новгородскаго митрополита; епископъ олонецкій и кексгольмскій. Что отвѣчалъ имъ Іоанникій—не знаемъ, хотя Новоторы и увѣряли своихъ одновѣрцевъ, что онъ ужь согласился перейти къ нимъ. <sup>4</sup>

Не найдя такимъ образомъ русскаго епископа, который бы изъявилъ рѣшительное согласіе служить по до-никоновскому обряду, старообрядцы подали просьбу, не поименовывая архіерея, но прося прислать изъ синода, при указѣ ея императорскаго величества, какого угодно епископа, но только родомъ Великорусса. Всѣ боялись обливанства Малороссіянъ. Вотъ этотъ пунктъ просьбы.

«З-й пунктъ. Прислать, при указъ ея императорскаго величества, изъ святъйшаго правительствующаго синода поставленнаго изъ великороссійской породы хорепископа<sup>2</sup>, то-есть сельскаго или

<sup>2</sup> Хорепископъ — санъ высшій іерейскаго, но низшій епископскаго, существовалъ въ древней православной церкви, но съ теченіемъ времени упразднился. Теперешніе викарные архіереи—нѣчто въ родѣ древнихъ хорепископовъ. Въ Кормчей Книль есть посланіе Св. Василія Великаго къ хорепископамъ, изъ котораго видно что въ его время въ каждомъ селеніи былъ свой хорепископъ, которому было поручено мѣстное духовенство. Никодимъ съ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> О приглашении Тихона и Іоанникія см. Андр. Іоаннова Журавлева Историческое изевстве о раскольникахь, стр. 362 и 363. О приглашении Сильвестра и Палладія сохранились преданія у нижегородскихъ и московскихъ старообрядцевъ.

слободскаго, которому быть не относительну до епархіальнаго архіерея, а подлежать святёйшему правительствующему синеду.»

Прошеніе подалъ Никодимъ въ апрълъ 1783 года всесильному тогда князю Потемкину-Таврическому <sup>4</sup> въ слободъ Добрянкъ. Началось дъло о присоединеніи старообрядцевъ къгосподствующей церкви. Мы не будемъ теперь распространяться о томъ, какъ оно шло. Скажемъ одно, что и Румянцевъ, и Потемкинъ усердно хлопотали, чтобы сдълано было все согласно данному ими объщанію... Но измънились обстоятельства.

Никодимъ въ маѣ 1784 года умеръ. Дѣло затянулось. Затѣмъ одинъ за другимъ умерли и Потемкинъ, и Румянцевъ. Скончалась и Екатерина. Митрополитъ Гавріилъ былъ въ немилости у Павла I дѣло передали учителю этого императора, московскому митрополиту Платону. Оно продолжалось, но объ особенномъ архіереѣ для старообрядцевъ, о просимомъ ими хорепископѣ, не было и рѣчи. Составлены были Платономъ и въ октябрѣ 1800 года утверждены Павломъ I «правила единовърія». Они не удовлетворили ожиданіямъ старообрядцевъ. О хорепископѣ пройдено молчаніемъ и, сверхъ того, Платонъ не согласился простить бѣглыхъ поповъ, бывшихъ у старообрядцевъ. «Прежнихъ ихъ поповъ,

другими просили помѣстить хорепископа въ слободской Успенскій монастырь (Никодимову пустынь), что между посадами Зыбкой (городъ Новозыбковъ) и Злынкой.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Прошеніе это напечатано въ Чтеніяхь Императорскаго Московскаго Общества Исторіи и Древностей, 1859 г. № 4.

яко бъглецовъ и предателей сана своего, къ таковой (единовърческой) церкви не допускать», написалъ онъ на второй пунктъ просьбы старообрядцевъ, желавшихъ оставить у себя бывшихъ у нихъ священниковъ, къ которымъ они привыкаи, которымъ вручили свою совъсть. Такимъ образомъ мъра, иниціатива которой принадлежитъ Румянцеву-Задунайскому, не состоялась вполнѣ, и потому не были удовлетворены ожиданія ни той, ни другой стороны. Успѣхи единовѣрія были слабы. Поповщинцы діаконовскаго согласія, отвергнувшіе постановление московскаго перемазанскаго собора 1779 года, теперь отдалились отъ церкви болѣе, перейдя почти всѣ въ согласіе «перемазанцевъ», иначе называвшееся «вѣтковскимъ», «иргизскимъ», «poгожскимъ». Діаконовщина, бывшая столь близкою къ господствующей церкви, вслъдствіе воздвигнутаго на нее гоненія со стороны Рогожескаго кладбища за иниціативу единовтрія, пала. Слабые остатки ея удержались въ Малиновоостровскомъ монастыръ, который бъднълъ съ каждымъ годомъ, въ Орлъ, и немного въ Оленевскомъ скитъ, на Керженцъ. 4

Появилось много полемическихъ сочиненій, направленныхъ противъ единовърческой церкви. Изъ нихъ особенно замъчательны были: Андреяна Сергъева — Два отвъта петропольскимъ уніатамъ на ихъ вопросы о причинъ, не позволяющей съ ними быть во единой въръ и богослужении, Гаврилы Скоч-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Въ 1848 г. въ этомъ ските было только 12 человекъ діаконовщины.

кова — Критическое показаніе въ стихахъ и прозъ о бытіи въ Россіи трехъ церквей: никоновой, уніатской и старообрядческой или поповщины; Павла Онуфріева Любопытнаго — Отвътъ петропольскияъ уніатамъ о несовятьстности соединенія съ ними въ въръ Христовой церкви. Явились даже сатиры въ стихахъ, писанныя старообрядцами. Единовърцы не отвѣчали. <sup>4</sup>

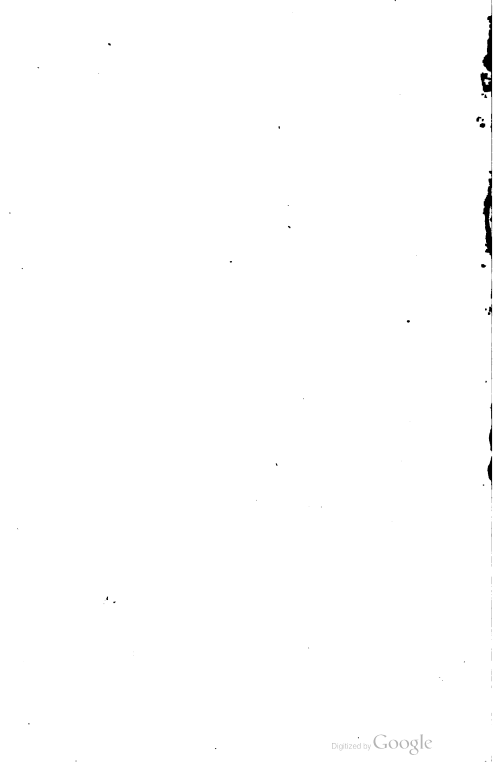
4 Андрей Іоанновъ Журавлевъ въ Историческомъ изевстін о раскольникахи, стр. 362, 363, говорить: «Жившіе за границею по сю сторону рѣки Днѣпра старообрядцы отправили отъ себя къ крымскому митрополиту, чтобы ноставилъ имъ епископа, но онъ, безъ благословенія константинопольскаго патріарха не хотвлъ того сдвлать, а произвель имъ только игумена Іоанна, попа Өеодота, да одного дьякона.» О. Журавлевъ не упоминаетъ когда это было, но полагать надобно до 1768 года. Въ 1772 г. уже не было болѣе старообрядцевъ «за границею по сю» (по лѣвую, сторону Днѣпра). По первому раздѣлу Польши весь Днъпръ принадлежалъ Россіи. А между 1768 и 1772 годами вътковские старообрядцы (ръчь идетъ, безъ сомньнія, о нихъ) не могли пробраться въ Крымъ, по той причинѣ, что русскими войсками дорога была отръзана. Но въ 1768 году вътковскія слободы едва ли еще возникли послѣ раззоренія 1764 года. Въ нашихъ источникахъ нътъ ничего объ этой посылкъ Вътковцевъ въ Крымъ, но думаемъ, что извъстіе о. Журавлева относится еще ко временамъ царствованія Елизаветы, по всей въроятности. къ періоду времени между 1758 и 1762 г.

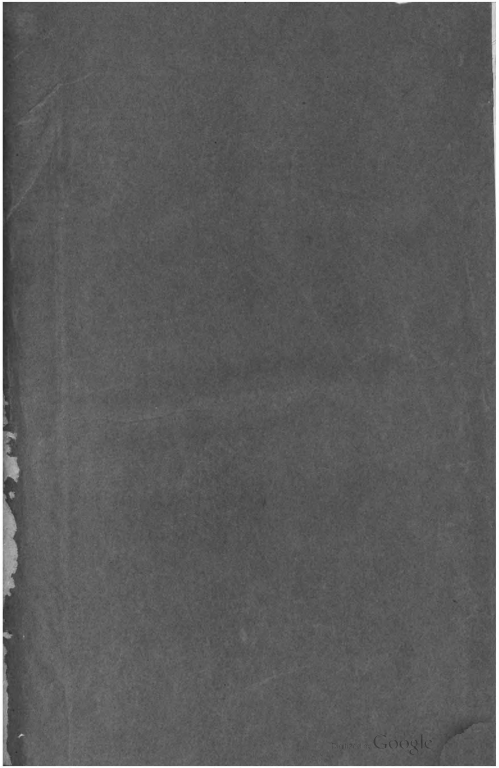
## ОГЛАВЛЕНІЕ.

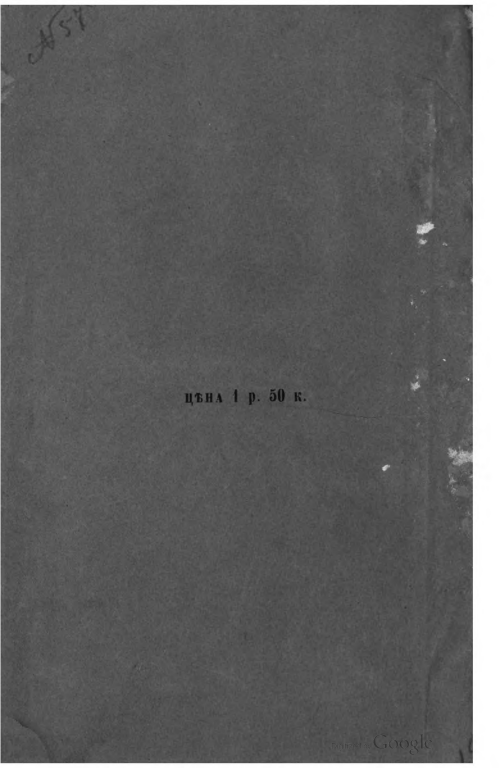
| Стр.                                                |
|-----------------------------------------------------|
| ГЛАВА ПЕРВАЯ. Начало раскола старообрядства 1       |
| ГЛАВА ВТОРАЯ. Первая мысль исканія архіерейства. 23 |
| ГЛАВА ТРЕТЬЯ. Зарубежные старообрядцы. Иска-        |
| ніе архіерейства въ Молдавіи 58                     |
| ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ. Епископъ Епифаній 95               |
| ГЛАВА ПЯТАЯ. Аеиногенъ                              |
| ГЛАВА ШЕСТАЯ. Анеимъ                                |
| ГЛАВА СЕДЬМАЯ. Исканіе архіерейства въ концъ        |
| XVIII столътія. Единовъріе 251                      |

1.









4<sup>.</sup>

\* \*

ŧ

• .

.

Digitized by Google

----

