

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

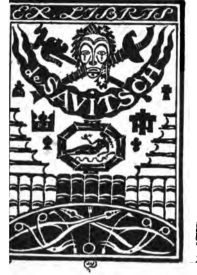
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

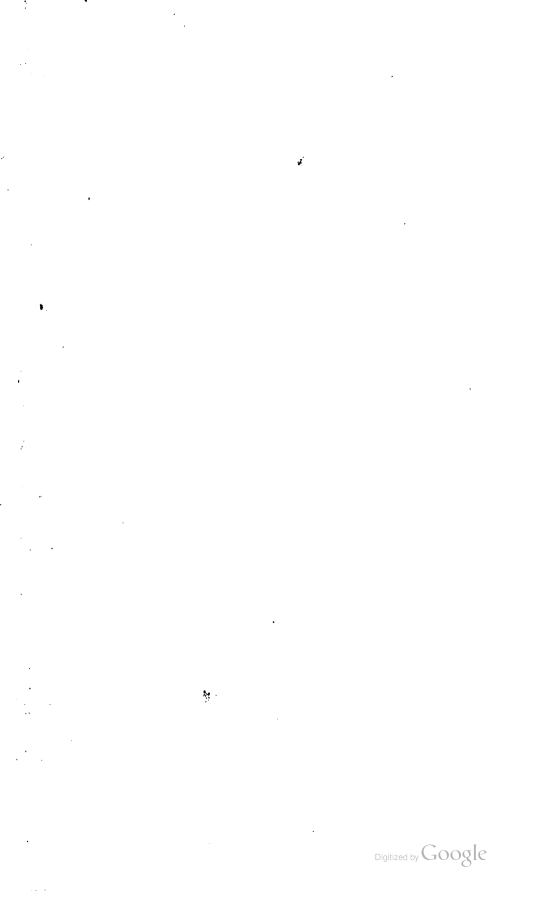
Slar- 3035. 185

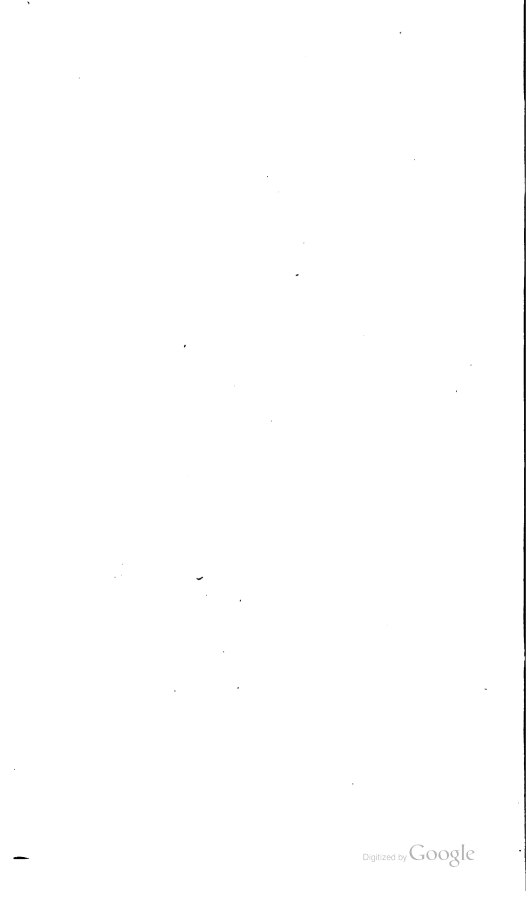


Bought with the income of THE SUSAN A. E. MORSE FUND Established by WILLIAM INGLIS MORSE In Memory of his Wife

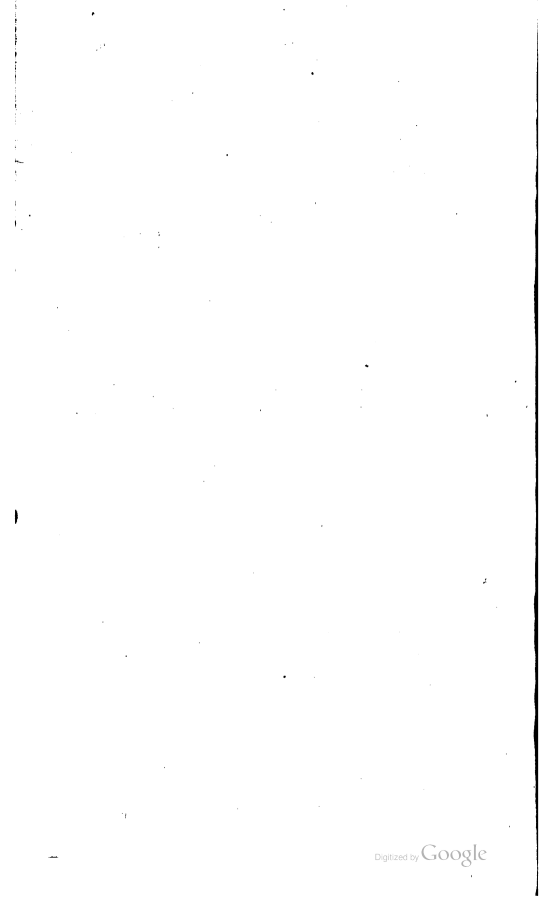


Harvard College Library









# РУКОВОДСТВО ПО ИСТОРИИ И ОБЛИЧЕНИЮ СТАРООБРЯДЧЕСКАГО РАСКОЛА

съ присовокупленіемъ свъдъній

о сектахъ раціоналистическихъ и мистическихъ.

ЧАСТЬ І.

Исторія раскола

СОСТАВИЛЪ

H. Ивановскій.

Изданіе седьмое.

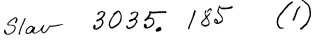




КАЗАНЬ. Центральная типографія 1905.









Оть Казанскаго комитета духовной цензуры при Казанской духовной академіи печатать дозволяется. Членъ комитета ординарный профессоръ Михаилъ Богословскій.



# BBEДEHIE.

#### Общій характеръ русскаго сектанства. Каноническое опредізленіе раскола.

Русское сектанство не имѣетъ одного опредѣленнаго характера. Всѣ наши секты можно раздѣлить на три рода: секты старообрядческія, раціоналистическія и мистическія, иначе именуемыя «тайными». Характеръ каждаго рода секть существенно отличается отъ сектъ другого рода, хотя между ними и есть нѣкоторыя, какъ бы переходныя ступени. Но эти ступени не сутъ звѣнья, связующія частныя разнородныя секты въ одно цѣлое, а имѣютъ сходство только по нѣкоторымъ случайнымъ, или выводнымъ признакамъ.

Ì

Старообрядческій расколъ образовался во второй половинѣ XVII столѣтія; поводомъ къ его образованію послужило исправление внигъ и обрядовъ при натріархѣ Никонѣ. Существенную характеристическую черту этого раскола составляеть обрядовёріе, т. е. смёшеніе обряда съ догматомъ, усвоеніе обряду и буквѣ богослужебныхъ книгъ значенія неизмѣнности. Старообрядство состоить въ содержанів обрядовъ, употреблявшихся до п. Никона; съ нимъ соединяется ложное представление, что эти обряды существовали въ русской церкви отъ лётъ князя Владимира, что исключительно оные только и употреблялись, при патріархѣ же Никонъ введены новые обряды. Отсюда видна узкость религіознаго HBOHманія, заключающаяся въ томъ, OTP православіе церкви будто - бы тесно связано СЪ содержаніемъ извёстныхъ обрядовъ Религіовная практика M нравственность D8-Cкольниковъ - старообрядцевъ имъетъ ту особенность, **TTO** заключается въ безусловномъ содержаніи всего, что суще-

Digitized by Google

1,11.

ствовало до п. Накона, въ точномъ содержаніи внѣшняго устава въ богослуженіи и въ жизни; сюда относятся: исполненіе поклоновъ, какіе когда положены, соблюденіе постовъ, даже строгое содержаніе прежнихъ житейскихъ обычаевъ, коимъ придается значеніе религіозное, — напримѣръ: — что въ церковъ можно ходить только въ извѣстномъ, употреблявшемся въ то время одѣяніи. Такимъ образомъ. старобрядство представляетъ собою какъ-бы застывшую жизнь XVII столѣтія.

Совсёмъ иное представляють собою секты раціоналистическія: — духоборчество, молоканство, новъйшій штундизмъ и многія другія. Начало этого рода сект ь OTHOсится ко второй половинѣ XVIII столѣтія. Эги секты появились безъ всякихъ видимыхъ поводовъ; понятія, въ нихъ заключающіяся, рэзвивались незамётно. Секты старообрядслѣпое слѣдованіе русской старинѣческія представляють до мелочей; секты раціоналистическія отражають занесенныя въ началь XVIII в. западно-европейскія понатія. Раціоналистическими эти секты называются потому, что отвергають авторитеть церкви и признають свободомысліе въ толкованіи священнаго писанія, въ нёкогорыхъ изъ нихъ (дувесьма замфтна примѣсь западвыхъ мистичехоборчество) скихъ идей. Отсюда, общій характеръ этихъ сектъ существенно отличается отъ старообрядчества; тамъ излишнее уважение въ обряду, здъсь отвержение обряда. Сектанты не придають должнаго значенія церковной внёшности и церковнымъ тайнодействіямъ; они отвергають почитаніе съ иконъ и мощей, не полагають на себъ крестнаго знаменія. И въ нравственной жизни у означенныхъ сектановъ не придается должнаго значенія вебшеимъ подвигамъ; посты, въ смыслѣ неядёнія того или другого рода пищи, они отвергають. Богослужение ихъ состоитъ изъ чтения молитвъ в пѣния гимновъ . Сами себя они называють «духовными христіанами».

Секты мистическія пли тайныя суть хлысты и скопцы в разныхъ видакъ. Начало ихъ относится къ половинъ XVII столътія. Происхожденіе ихъ остается невыясненнымъ, котя частныя черты ихъ ученія можно отыскивать въ глубокой древности, частію въ язычествъ, частію въ древникъ ересяхъ хри-

Digitized by Google

- 4 -

стіанства. Коренная психическая черта этихъ сектантовъ та, что они не — поборники внёшности и буквы, какъ старообрядцы, не люди разсудка, какъ молокане, а мистики, — люди безотчетнаго чувства; они учатъ о непосредственномъ отношени чело. въка къ Богу; послёдователи ихъ дёлаются богами, христами, пророками, богородицами, пророчицами. Тайными эти секти навываются по особенной скрытности; предъ людьми посторон. ними послёдователи ихъ называютъ себя почти всегда православными христіанами.

5

Секты эти разко отличаются отъ старообрядческихъ и раціоналистическихъ сектъ по источникамъ, по ученію, по нравственнымъ понятіямъ и богослуженію.

а) Хотя Христа Спасителя означенные сектанты признають и видимо уважають, по въ отношенія къ возвѣщенному Имъ откровенію, какъ источнику вѣроученія, они идуть гораздо далѣе духоборцевъ и молоканъ. Послѣдніе, — особенно молокане — думаютъ все свое ученіе основать на библіи; ноэтому они стараются изучать её. Хлысты говорять, что писанная вѣра имъ не нужна; у нихъ свое внутреннее откровевіе. Изъ писавныхъ же заповѣдей въ основѣ лежатъ у нихъ заповѣди Данилы Филиппова, — ихъ мнимаго «саваофа». «Азъ есмь богъ пророками предсказанный, вторично сшедшій на землю, да не будутъ тебѣ бозіи иніи, развѣ мене», говоритъ псрвая заповѣдь ересіарха.

ŀ

).

F

ŗ

ŀ

e

ee

øe

p-

ľЪ

56

23

ď

g.

6) Основнымъ догматомъ означенныхъ сектантовъ слукитъ ученіе о перевоплощеніи, т. е., что Христосз (понятіе вто опредёленной личности не означаетъ) не одинъ разъ воплотился, но можетъ воплощаться много разъ и действигельно, воплощается въ разныхъ лицахъ. Отсюда какъ неизбёжное слёдствіе является человёкообожавіе; почему хлысты хотя молятся и св. иконамъ, но болёе— «живому богу», т. с. своему христу, или пророку, а иногда и ихъ изображеніямъ.

в) Въ учения о правственности они держатся дуалистическихъ идей, т. е. что въ мірѣ два начала или два бога: богъ добрый и богъ злой; первый сотворилъ душу человѣка, послѣдній — тѣло. Какъ произведеніе злаго бога, тѣло слѣдуеръ умерщълятъ, ибо потребности онаго сами по себѣ грѣ-

ховны. Хлысты стараются достигнуть этого разными способами изнурения тёла, скопцы оскоплениемь.

a

г) Богослуженіе означенныхъ сектантовъ заключается не въ тихой и благоговъйной молитвъ хріитіанской, а въ, такъ называемыхъ, «радъніяхъ». Радънія заключаются въ быстрыхъ вруженіяхъ, верченіяхъ, при пъніи особенныхъ стиховъ. Смыслъ и цъль этихъ радъній съ одной стороны та, чтобы изнурить свою плоть, а съ другой, чтобы дойти до состоянія экстаза, въ коемъ и предполагается соединеніе съ божествомъ. Въ это время духъ накатываетъ на радъющаго; онъ начинаетъ пророчествовать, говоритъ то, чего самъ не сознаетъ. Здъсь-то и происходитъ единеніе Бога съ человъкомъ; человъкъ становится обожевнымъ.

Ясно, что это — секты прямо не христіанскія; оч' существенно отличаются не только оть старообрядства, но и оть секть раціоналистическихъ.

Наиболѣе распространены у насъ секты старообрядческія. Онѣ носять названіе раскола. По взгляду церкви всѣ отдѣлявшіеся отъ нея сектанты раздѣляются на три рода: еретиковь, раскольниковъ и подцерковниковь или отщепенцевъ (1-е прав. св. Василія Великаго). Еретикъу-который вѣрою чуждъ, т. е. въ исповѣданіи вѣры содержить иное, неправое ученіе. Раскольникъ, который отдѣляется отъ церкви «по нѣкоему незнаемому вопрошенію», это значить по предметамъ, вселенскою церковію соборнѣ не утвержденнымъ, по предметамъ, въ коихъ возможно и разнообравіе, напр. изъ-за содержанія тѣхъ или другихъ обрядовъ. Наконецъ, третій родъ церковныхъ сектантовъ составляютъ «подцерковники», когда какой либо епископъ или священникъ отдѣляется отъ законной власти и созидаетъ свой алтарь; тутъ разностей никакихъ можетъ и не быть.

Наши сектанты — старообрядцы называются раскольниками, какъ отдёлившіеся отъ церкви изъ-за обрядовъ. Хотя впослёдствіи между ними появились неправильныя мнёнія и относительно нёкоторыхъ догматическихъ вопросовъ; но такъ какъ эти мнёнія не общи всёмъ частнымъ согласіямъ, появились не сначала раскола и общимъ существеннымъ при-

знакомъ служить не могуть, то Церковь и удерживаеть за ними название раскольникова.

Въ изложения «История раскола» должны быть разъяснены слёдующіе вопросы: 1) Оть чего и какъ расколъ произошель? (происхождение раскола); 2) Каковъ онъ былъ на первыхъ порахъ? (Расколъ при первыхъ расколоучителяхъ); 3) Какъ онъ развивался и разнообразился во все послѣдую щее время? (Исторія раскола въ собственномъ смыслѣ, дѣленіе его на частныя секты и характеристика оныхъ); 4) Движеніе среди раскольниковъ въ пользу единенія съ православною церковію (появленіе Единов'єрія и его распространеніе); 5) Вившнее положение раскольниковъ въ государствъ (краткій очеркъ правительственныхъ къ расколу отношеній въ разное время, и современное положение раскольниковъ) и 6) Духовныя действованія, направленныя къ ослабленію раскола (краткій обзоръ полемическихъ противъ раскола сочиненій и противораскольническаго миссіонерства. Современныя духовныя действованія).

# Часть первая

## ИСТОРІЯ СТАРООБРЯДЧЕСКАГО РАСКОЛА.

Происхождение раскола.

T.T.A.B.A.I.

Вопросонъ этимъ въ прежнее вреня занимались очень усердно, п потому имфетон насколько пособій для разрешенія онаго. Въ исторіи, раскола преосвящ. Макарія, въ первой части о происхожденіи раскола говорится о появлении, такъ называемыхъ, раскольническихъ мнѣній, о ихъ развити и укруплении въ народу. Но всу эта мизния сами по себу не суть раскольническія, а только впослёдствій сдёлались таковыми, и потому появленіемъ ихъ нельзя объяснить образованіе самаго раскола. Щаповъ написаль спеціальное изслёдованіе о происхожденія раскола, задатки коего видѣлъ въ глубокой древности; но онъ совершенно опустилъ изъ виду причины современныя появленію раскола. Объ этомъ замѣчалъ въ своей статьѣ проф. Петерб. Академіи И. Ө. Нильскій (Христ. чтен. 1861 г. февраль). Но задавшись цёлію полемическою, онъ выдвигалъ лишь современныя причины, ослабивъ такимъ образомъ причины историческія. Въ «Трудахъ Кіевской Д. Академіи» (1866 г. апрѣль) напечатана статья Благовѣщенскаго, въ коей дёлаются попытки подойти къ разрешению вопроса другимъ путемъ; но этотъ путь успёхомъ не увёнчался, и оставляеть нерёшенными многіе частные вопросы, необходимо являющіеся. Можно указать еще на одну, относящуюся къ этому вопросу статью: «Нѣсколько словъ о происхожденіи раскола въ русской церкви», Огнева (Прав. Обоз. 1861 г. ноябрь); но въ ней вопросъ н не ставится во всей широтѣ. Посему такого спеціальнаго изслѣдованія, которое можно бы одно указать какъ пособіе, не имъется. Потребныя свъдънія можно извлекать изъ всёхъ поименованныхъ сочиненій, съ присовокупленіемъ нъкоторыхъ свъдъній изъ Исторіи русской церкви преосв. Макарія. Въ дальнъйшемъ изложения будуть указаны пособія по частнымъ вопросамъ.

Корень того направленія, какимъ живетъ расколъ и которое его породило, лежить глубоко въ духѣ народа, въ характери его религіозной жизни. И этоть характерь образовался въ глубокой древности, постепенно крипъ и развивался. Во время принятія христіанства русскій народь по умственному своему разветію находился въ младенческомъ состояния. Поэтому онъ и не въ силахъ былъ останавливаться своею мыслію на глубокнахъ истинахъ христіанства, стремясь, по возможности, уяснять ихъ въ своемъ сознанія. Вниманіе его было обращено на внѣшнюю сторону религія, --- на церковное богослужение, на обряды и уставы церковные. Мон- " гольское иго, остановивъ зарождавшееся образованіе, развивало чувство религіозное, потребность къ молитвѣ; а чѣмъ болёе развивалась эта потребность, тёмъ сильнёе и вниманіе останавливалось на доступныхъ, видимыхъ сторонахъ религи. Превмущественно распространенною добродѣтелію было устросніе и благоукрашеніе храмовъ Божінхъ, снабженіе ихъ церковною утварью. Это-- «душеполезный путь, возводящій къ Богу». Любя созидать храмы и посъщать церковь, любя читать книги Божественнаго писанія, русскіе любили и дома украшать на нодобіе церкви, стремились и жить по предписанію церковныхъ уставовъ. Они считаля добродѣтелію даже перейнску церковныхъ книгъ; этемъ занимались и архидастыри и князья. Это доброе само по себѣ, благочестивое направленіе могло, при отсутствія умотвенно религіовнаго развитія, привестя къ той односторонности, что церковную вивпиость: -- чины, догматич**ески** ми уставы, обряды - стали отождествлять съ върованіями и усвоять имъ значеніе неизмённости. А до какой степени простиралось отсутствіе умственно религіозпаго развитія, видно изъ жалобъ представителей ісраркіи на недостатокъ даже простой грамотности въ средъ духовенства. На этотъ недостатокъ жаловался новгородскій архіепископъ Геннадій въ своемъ послания къ митр. Симону, въ 1500 году. Полстольтія спустя, Стоглавый соборъ замьчалъ, что «учиться негдь: прежде въ Москвъ и Новгородъ грамотъ гораздыхъ было много, бывали чтецы и пъвцы и доброписцы славные». Значить въ половинѣ XVI в. образованіе было въ худшемъ

состояніи, чёмъ даже при Геннадіѣ. О развитіи образованія богословскаго при этомъ трудно было и думать. Измедьчавшая мысль естественно должна была останавливаться только на внёшности, какъ на существѣ вѣры. Такое одностороннее направленіе русскаго благочестія стало замѣчаться очень рано и проявляться въ горячихъ спорахъ о такихъ предметахъ, которые не тольво не имѣли какого-либо важнаго догматическаго значенія, но и въ области обрядовой не могли занвмать видпаго мѣста.

### Споръ во Псковѣ о двоеніи аллилуіа.

Исторія русскої церкви преосв. Макарія. т. 8-й Прав. Обозр. 1872 г. декабрь, ст. проф. Ключевскаго.

Еще въ XV столѣтія во Псковѣ возникъ вопросъ о томъ, сколько разъ – два, или три – говорить аллилуја, когда послђ этого слъдуетъ «слава Тебь Боже». Какимъ образомъ B03никъ этотъ вопросъ, отъ чего и какъ произопло разногласіе, съ точностію неизвѣстно; но въ началѣ ХУ в. псковское духовенство, обращаясь съ церковными недоуминіями КЪ митрополиту Фотію, спрашивало его и о томъ, какъ пѣть аллилуіа, и матрополить, отвёчая псковскому духовенству въ 1319 году, указываль троить оное. Но этоть отвёть не удовлетвориль псковичей. Вопросъ объ аллилуја представлялся слишкомъ важнымъ. Около половины ХУ в. преподобный Евфросинъ псковский, какъ разсказывается въ его житія, много скорбѣлъ «о тайнѣ божественной аллилуін,» предлагалъ свои сомнѣнія другимъ и отвѣта не находилъ. Тогда онъ отправился на востокъ, бесёдоваль съ константинопольскимъ патріархомъ, слушалъ возглашеніе аллилуіи въ цареградской церкви, и вынесъ убъждение, что аллилуию слъдуетъ сугубять (1). По возвращения съ востока онъ установилъ въ своемъ монастырѣ сугубить аллилуіа, но во Псковѣ встрѣтилъ вра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вѣрно ли все въ житіи разсказанное, разъяснено еще недостаточно. Но въ настоящемъ случаѣ значеніе имѣетъ не это, а то, какую важность придавали этому вопросу. Истор. раск. Макар. стр. Зо и дал. «Исковскіе споры» Ключевскаго. Прав. Обозр. Истор. русск. церкви преосв. Макарія. т. 8. стр. 136 и дал.

говъ себѣ. Во главѣ противниковъ сугубой аллилуіи стоялъ псковскій священникъ Іовъ, котораго за умѣнье толковать священное писаніе и за силу книжную звали философомъ и столпомъ церковнымъ. Онъ наблюдалъ за чиномъ служенія и образомъ жизни отдаленныхъ монастырей и, услышавъ, что старецъ Евфросинъ ввелъ сугубую аллилуію, началъ на него наговаривать псковскому духовенству, что онъ разрушаетъ церковное правило, и прямо называлъ его еретикомъ. Посланные Іовомъ духовные говорили Евфросину: «ты колеблешь церкви Божін, мутишь благодатный законъ; мы издревле навыкли троить аллилуію; гдѣ тройная аллилуія, тамъ есть совершенная Троица». Тяжкое слово сказали вы братія, отвѣчаль Евфросипъ; я взялъ двоеніе аллидуіи отъ вселенской церкви цареградской»; ири этомъ онъ назвалъ Іова не столпомъ благочестія, а столномъ исполненнымъ смрада. Послѣ этого Іовъ сильнѣе сталъ обзывать Евфросина еретикомъ, и псковичи стали повторять эти укоризненныя слова. Пробзжая мимо монастыря Евфросинова, исковичи говорили: «воть туть авва еретикь живетъ, ве слъдуетъ и церкви его кланяться». Не могъ Евфросинъ стериѣть такого поношенія, что его зовуть врагомъ Христовымъ, писалъ посланіе епископу Евоимію, въ коемъ Кова называль крамольникомь и просиль епископа архісрейскою властію запретить Іову называть его, Евфросина сротикомъ. Возбужденный вопросъ казался епископу столь труднымъ, что онъ отказался уразумъть тайну аллилуіи.

Споръ продолжался и по смерти обоихъ главныхъ противниковъ между ихъ послъдователями. Спокойное разсуждение по этому вопросу ученаго грека Дмитрія Герасимова, который писалъ изъ Рима письмо Геннадію, новгородскому архіепископу въ 1493 г., что въ догматическомъ отношении и то и другое употребление безразлично, ибо трегубая аллилуја являетъ тріvпостасное единосущное Божество. а сугубая выражастъ мысль о двухъ естествахъ во Христъ, – не могло удовлетворить русскихъ людей. Вопросъ объ аллилуји закончился на этотъ разъ опредѣленiемъ Стоглаваго собора (гл. 42), коимъ . постановлено сугубить аллилујю, а трегубая аллилуја признана латинскою ересью, четверенiемъ Святыя Троицы.

Спорь о хожденія посолонь я другіе недоумѣнные вопросы. Софійскій Временникъ изд. Строевымъ, ч. 2-я, Истор. раск. преосв. Макарія.

Въ послѣдней четверти XV в. въ самой Москвѣ возникъ подобный же спорь изъ-за того, какъ слёдуеть ходить при освященія церкви, по солнцу, или противъ солнца. Во главѣ спорящихъ стояли съ одной стороны митрополитъ. а съ другой великій князь. Въ 1479 году м. Геронтій, освящая Успенскій соборъ, пошелъ противъ олисца; нашлись этимъ нело. вольные и пожаловались великому князю Ивану Васильевичу. что митрополить ходить вокругь церкви не по солнечному всходу. В. князь счель жалобу очень важною, замётивь, что за это гибвъ Божій приходить. На сторонв князя оказались и нЪкоторые изъ епискиповъ и московскихъ монаховъ; RЪ числу послёднихъ принадлежалъ и чудовскій архимандрить Геннадій, впослёдствія новгородскій архіепископъ. Стали искать разрѣшенія вопроса въ уставѣ, но ничего не пашли, какъ пужно ходить. Между тёмъ, считая вопросъ важнымъ, ни та, ни другая сторона уступить не хотъла; въ оправдание свое стали придумывать разныя таинственныя знаменованія. Защитники посолонія разсуждали, что солнце уподобляется Христу.-Солнцу праведному; поэтому и ходить нужно по солнечному теченію, въ ознаменованіе тествія за Христомъ или послёдованія Христу, идущіе же противъ солнца идугъ про-Христа. Защитники противосолопія не видно, чтобы ТИВЪ возражали что нибудь; но и они могли также сказать, что идущіе не по солнцу идуть на встр'ячу Христу. Подобными разсужденіями вопросъ не могъ быть уясненъ, а церковная практика во многихъ другихъ случаяхъ (напр. кажденіе, великій выходъ) указывала на хожденіе противъ солнца. Какъ-бы 'то ни было, но митрополить не согласился измёнить принятому имъ обычаю, удалился въ Симоновъ монастырь и нъсколько лътъ не освящалъ церквей. Наконецъ князь уступилъ и предоставиль митрополиту дёлать, какъ онъ хочетъ. Митрополитъ возвратился, сталъ освящать церкви; но и при этомъ устава не учинили, а рѣшили дѣлать такъ, какъ было въ старину.

Нѣсколько рапѣе спора о хожденіи посолонь, въ Москвѣ митрополить возбудиль преслѣдованіе противъ чудовскаго

-12 -

архимандрита Геннадія за то, что онъ въ крещенскій сочельникъ, — случившійся въ воскресенье, разрёшилъ своимъ монакамъ пить богоявленскую воду, поёвши. Затёмъ, изъ одного посланія инока псковскаго Елеазаровскаго монастыря. Филофея, жившаго въ концё XV и въ началё XVI в., видно, что русскіе • смущались тёмъ, что въ книгахъ существовало два дётосчисленія: одно отъ сотворенія міра, другое отъ Рождества Христова. Въ 1476 г. по замёчанію лётописца, возникло развогласіе въ пёніи. Господи помилуй, – такое, что «нёкоторые философы» стали нётъ: «о Господи помилуй:»... И такія разности представлялись важнымя!

Въ описанныхъ случаяхъ очень рѣзко сказывался уже обрядовѣрный взглядъ, выразившііся въ томъ, что церковной буквѣ и церковному обычаю, отпосящемуся не до существа вѣры, а до церковнаго устава, или обряда, стали ускоять значеніе догматической неизмѣнаости.

Разности и погръшности въ богослужебныхъ книгахъ.

Сказан. Русск. государ. Сахарова т. 2-й. Опис. Румянц. музея 277, 710-711 Приб. къ Твор. св. отц. 1882 г. Прав. Обозр. 1887, 315.

Между тёмъ въ богослужебныхъ книгахъ стало замёчаться и вообще не мало погрёшностей и разногласій въ чинахъ и обрядахъ. Причины этого были слёдующія:

1) Лица, занимавшіяся переводами богослужебныхъ книгъ съ греческаго языка на славянскій, были по преимуществу асонскіе иноки,—славяне и греки. Первые не всегда были свёдущи въ языкѣ греческомъ, въ чемъ и сами сознавались<sup>1</sup>);— послёдніе недостаточно знали слаьянскій языкь и переводили ино по-славянски, ино по-сербски, ино по-болгарски. На эту причину указывалъ преп. Максимъ грекъ; на это-же еще въ XII в. жаловался митр. Кириллъ.

2) Не вполнѣ удовлетворительно переведенныя книги въ Россіи списывались разными лицами. Древнее письмо было очень трудное: писали уставомъ или полууставомъ, т. е. буквами, похожими па нынѣшпія печатныя. Хотя списываніе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Инокъ Исаія, переводившій сочиненія Діонисія Ареопагита, см. Описаніе Румянцевскаго музея. стр. 161.

книгъ считалось, особенно на первыхъ порахъ, добродътелію, хотя пастыри церковные завѣщаля писпамъ быть какъ можно болёе внимательными къ своему дёлу, а въ сердпё имыть страхъ Божій, хотя за небрежность они угрожали въчною мукою<sup>1</sup>): по тёмъ не менёе списываніе книгь, при усиливавшемся запросё, естественно, переходило въ ремесло, и переписчики заботились какъ можно скорбе написать книгу. При этомъ всегда возможны описки и недописки. Иногда, стараясь объяснить непонятныя слова, переписчики писали на поляхъ свои объясненія, совершенно неудачныя. Послѣдующіе переписчики повторяли ошибки предшественниковъ и объясненія ихъ, вногда не понявъ, вносили въ самый текстъ. Такимъ образомъ и вышло въ одной рукописи Xl в., что кустодія (въ словахъ Евангелія: имате стражу съ кустодіею) есть Пилатова дъвица ключница<sup>2</sup>). На ошибки, происходившія отъ переписчиковъ указывалъ также преп. Максимъ грекъ.

3) Источнивами нашихъ богослужебныхъ чиновъ были не одви только греческія книги, а и книги, употребляемыя въ православныхъ славянскихъ церквахъ, болгарскихъ и сербскихъ. Между твиъ редакціи богослужебныхъ чиновъ между этими церквами были не всегда одинаковы. Точно также на востокъ чины и уставы не вездъ были одинаковы. И Оть этой причины и въ наши славянскія книги неизбѣжно входили разности въ чинахъ. Для примъра можно указать на чины крещенія, вошедшія впослёдствія въ потребники патріарховъ Филарета и Іосифа. Нѣкоторые уставы и чинопослёдованія, появлявшіяся въ рукописяхъ я даже въ печатныхъ изданіяхъ въ Россів, во многомъ не согласовались съ принятымя уставами и чинопослёдованіями. Таковы чинопослёдованія, помѣщенныя въ книгѣ преподобнаго Никона черногорца и у Сумеона Солунскаго, таковъ уставъ о постахъ, вошедшій въ потребники, изданные при патріархахъ Филареть и Іосифь <sup>8</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прав. Собѣс. 1862 г. ч. стр. 142, Кіевск Унив, Изв. 1886 г. № 7. стр. 15.

<sup>2)</sup> Опис. Румянц. муз. стр. 817.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Подробнѣе объ этомъ можно читать въ Сборникѣ сочиненій архимандрита Павла, 1889 г. ч. І. стр. 321 и дал. также см. сочиненія г. Дмитревскаго «О богослуженіи XVI в.» Казань 1882 годъ.

4) Были въ исторіи русской церкви обстоятельства, при

- 15 -

которыхъ книги портили намёренно, чтобы съ большимъ удобствомъ распространять неправославныя мысли и превратныя понятія. Въ концё XV и началё XVI столётія еретики жидовствующіе, по выраженію новгородскаго архіенископа Геннадія, испревращали псалмы Давида, и именно тѣ мёста, которыя имёли пророчественный смыслъ относительно Мессіи. Ученый другь преп. Максима грека, князь инокъ Вассіанъ Патрикёевъ свидётельствоваль, что и нѣкоторые монахи, вслёдствіе возникшаго спора о правѣ монастырей владёть вотчинами, изъ святыхъ божественныхъ книгь выкрадывали св. отецъ писанія и на то мёсто вносили полезныя себѣ свидётельства.

#### Попытки книжнаго исправленія.

Всявдствіе замвчаемой неисправности богослужебныхъ книгь была сознаваема нужда въ исправленіи оныхъ. Но при укоренившемся излишнемъ уваженіи къ буквё и обряду исправлять книги, т. е. производить перемёны противъ принятаго чтенія, было дёломъ необычайно труднымъ и для справщика опаснымъ. Справщики легко могли быть заподозрёны въ еретичествё, въ неуваженіи къ русскимъ святымъ, которые по этимъ книгамъ Богу угодили. Это и случилось съ лучшими справщиками: преподобнымъ Максимомъ грекомъ, исправлявшимъ книги въ началѣ XVI в. и преподобнымъ Діонисіемъ, архимандритомъ Троицко-Сергіевой лавры, занимавшимся исправленіемъ въ XVII вѣкѣ, въ періодъ междупатріаршества.

## Преподобный Максимъ грекъ, какъ книжный справщикъ.

Исторія русской церкви преосв. Макарія т. 6-й. Кіевскія Университетскія извѣстія 1865 г. іюль—октябрь и чтен. Общ. истор. и древн. 1846 г. кн. 7. Сочиненія преп. Максима изданы при Казанской академін. Братск. Сл. 1876 г. 2, III 235—238.

Въ 1518 году, по приглашенію великаго князя Василія. Ивановича, прибылъ въ Москву ученый асонскій инокъ, Максимъ грекъ. Цёлію его прибытія былъ пересмотръ кня-

жеской библоітеки и переводъ нёкоторыхъ книгъ. Но Максимъ обратниъ внимание и вообще на нашу церковную жизнь; онъ сталъ обличать современныя нестроевія, суеверія и распуценность. Пересмотрыть библіотеку и покончивъ переводъ сводной Толковой Исалтири. Максимъ, пользовавшийся расположеніемъ князя и любовію митрополита Варлаама, не быль отцущень обрално на Асонь, хотя и просниь объ этомъ. Ему дано было новое и трудное поручение, пересмотрёть и исправить существующія богослужебныя книги. Такъ какъ Максимъ мало зналъ по русски, то ему дали двухъ толмачей: Дмитрія и Василія, съ помощію которыхъ онъ и принялся за исправленіе. Сначала онъ исправляль Тріодь, потемъ Часословъ Минею и Апостолъ. При разсмотрения этихъ книгъ Максимъ замётилъ важныя погрѣшности, которыя могли явиться только отъ намбренной порчи жидовствующими. Въ нихъ Інсусъ Христосъ названъ единымъ точію человѣкомъ, сотвореннымъ и безконечною смертію умершимъ. Были выраженія, что Онъ созданъ и сотворенъ, замѣчены и другого рода погрѣшности: въ Тріоди воскрестая плоть Христова названа неописуемою. Какъ скоро стало извъстно, что Максимъ нашелъ въ книгахъ погрёшности и исправляеть оныя, то сейчась и началь высказываться взглядъ русскихъ на букву богослужебныхъ книгъ. Недовольные исправленіями стали говорить, что онъ «творитъ тёмъ велію досаду русскимъ чудотворцамъ.» которые по этимъ книгамъ угодили Богу. Толки пошли дальше, Максимъ-еретикъ, божественныя книги растлёвающій. И друзья Максима проводили тотъ же обрядовѣрный взглядъ, только съ обратной стороны. До Максима по твмъ книгамъ Бога хулили, а не славили, и только Максимомъ нынё познали Бога. Такъ говорилъ инокъ Вассіанъ Патрикѣевъ.

Пока живъ былъ митрополитъ Валаамъ, дѣло ограничивалось толками. Но при слёдующемъ митрополите Даніилѣ, который не любилъ Максима за его обличенія, и когда самъ князь также охладёлъ къ нему за то, что тотъ не одобрялъ его развода съ бездѣтною супругою Соломоніею, Максима потребовали на судъ, будто бы онъ книги правитъ по своему произволу. Въ февралѣ 1525 года собрался со-

боръ въ княжескихъ чалатахъ, подъ предсъдательствомъ митрополита, на которомъ и судили преп. Максима, какъ еретика. Все мнимое его еретичество заключалось въ немногихъ неточныхъ выраженіяхъ. Самая видная неточность, которая была выставлена на соборѣ, заключалась въ томъ, что въ Тріоди было сказано объ Інсусѣ Христѣ: "сѣдѣвъ" одесную Отца, вмѣсто: съдъ, или съдяй. Максимъ просилъ прощенія за допущеніе этой неточности. Другой пункть обвиненія заключался въ томъ, что илоть Христову и по воскрессени онъ назвалъ описуемою. Максимъ доказывалъ справедливость этого исправленія и говорилъ, что признавать Христову плоть неописуемою значить ,, впадать въ несмысленное баснословіе". Максима послали о въ ссылку въ Волоколамскій монастырь. Въ тюрьмѣ морили его голодомъ, дымомъ и морозами. Въ 1531 году его снова позвали на соборъ и въ ряду многихъ разнообразныхъ обвиненій, предъявили и то, что въ символѣ вѣры, въ ученіи о Св. Духѣ, онъ слово "истиннаго" вымаралъ. И это обвиненіе было несправедливое. Но Максимъ, измученный ссылкою, кланялся собору въ ноги и со слезами молилъ простить его. Послѣ этого собора онъ былъ отправленъ въ Тверской Отрочь монастырь, съ запрещеніемъ причащаться св. таинъ. За него ' ходатайствовали патріархи восточные, но безуспѣшно Впрочемъ, тверской епископъ Акакій утвіпаль его своею любовію. При новомъ митрополитѣ ему было разрѣшено причащаться CB. таинъ, а въ 1553 г. онъ былъ переведенъ на жительство въ Сергіеву лавру, гдѣ и скончался въ 1566 г.

Такова была судьба книжнаго справщика! Преподобный Максимъ пострадалъ вслъдствіе личностей, но личвая ненависть прикрывалась мнимою порчею книгь. Въ своихъ сочиненіяхъ Максимъ указывалъ тъ условія, какія необходимы для хорошаго книжнаго справщика. Выходя изъ мысли, что всякому дается Духомъ свой даръ: иному даръ премудрости, REOWA разума, иному роди языковъ, -- преподобный говорилъ, что и даръ языкознанія есть также даръ Св. Духа, и этотъ-то даръ и нужень для хорошаго справщика, который должень 3BATL греческій языкъ, глубоко разумный и трудный. Для **9TOFŐ** нужно учиться у добраго учителя, упразднившись отъ всёхъ

другихъ занятій. Съ этой цѣлію онъ написалъ даже нѣсколько греческихъ стиховъ; стихи эти долженъ умѣть перевести тотъ, кто берется за книжное исправленіе. Такимъ образомъ
прен. Максимъ грекъ указалъ путь для книжнаго исправленія, заключающійся въ повѣркѣ славяно-русскихъ книгъ съ греческими.

## Преподобный Діонисій, какъ книжный справщикъ.

2. fur

Истор. русск. церкви преосв. Макарія, т. 10. Чтен. Общ. ист. и древн. 1848 г. кн. 8, стр. 1. Діонисій Зобниновскій. Скворцова. Тверь. 1890 г.

Преподобный Діонисій, архимандрить Троицко-Сергісвой лавры занимался книжнымъ исправленіемъ въ періодъ междунатріаршества, по вступленіи на царскій престолъ Михаила Өеодоровича. Сотрудниками его были старецъ Арсеній (глухой) и священникъ подмонастырскаго села Клементьева Иванъ Насёдкинъ.

Полтора года сидёли справщики день и ночь за исправленіемъ Потребника, исправляли тщательно древле-слапо вянскимъ епискамъ, частію же имфли въ виду греческіе И подлинники. Справщики исключили двѣ молитвы предълитургіею, которыми священникъ самъ себѣ давалъ разрѣшеніе отъ грѣховъ. Но наиболфе виднымъ исправленіемъ было уничтожевіе слова "и огнемъ" въ водосвятной молитвѣ "самъи нынѣ Владыко, освяти воду сію Духомъ Твоимъ святымъ" (было напечатано: "и огнемъ"), --- при этомъ существовалъ обрядъ погруженія въ воду при освященіи ся въ день Богоявленія зажженныхъ свъчъ. Исправлены были также конечныя славословія въ молитвахъ, доселѣ искаженныя такъ, что молитвы, обращенныя къ Лицу одного Бога Отца, или Сына оканчивались словами: "и Тебѣ славу возсылаемъ Отцу и Сыну в Св. Духу". Головщикъ Сергіевой лавры Лонгинъ, -- человѣкъ необразованный и дерзкій, позволявшій кричать на своего настоятеля и въ лицо ему плевать, да уставщикъ Филаретъ сдълали доносъ, что Діонисій съ товарищами имя св. Троицы велёлъ 1 въ книгахъ марать и Духа Святаго не исповѣдуетъ, яко огнь есть. Послёдній вопросъ породиль даже ученую полемику между Антоніемъ Подольскимъ и Иваномъ Насёдкинымъ,

самъ Діонисій писаль по нему свои объясненія. На-И чался судъ надъ справщиками: ихъ приводили на патріаршій дворъ, дълами изтязанія въ кельяхъ матери царя, инокини Мароы Ивановны, (въ Вознесенскомъ монастырѣ). BOоруживъ старицу противъ справщиковъ, какъ противъ враговъ въры, а въ народъ пустили молву, что явились небывалие еретики, которые хотѣли вывести огонь изъ міра; в собиравшіяся въ Кремль толпы народа, предъ которыми Діонисій долженъ былъ класть поклоны, ругались и грязью бросали въ мнимаго еретика. Опредъленіемъ собора Діонисій и Иванъ Насёдкинъ были запрещены священства, а Арсевій заключенъ на Кирилловскомъ подворьё, съ отлучениемъ отъ св. причащенія. Церемѣна въ судьбѣ справщиковъ произошла со вступленіемъ на патріаршій престолъ Филарета, котораго рукополагаль іерусалимскій патріархь Өсофань. Бойкій на слово попъ Иванъ пожаловался на несправедливое обвинение и, по новомъ пересмотръ дъла, въ іювъ 1619 г. справщики были оправданы. Діонисій «отъ царя прославленъ бысть и отпущенъ въ великую лавру съ честію и дарами» (Жит. преп. Діонисія Москва 1817). Иванъ Насёдкинъ вскорѣ былъ переведенъ священникомъ въ Москву къ Благовъщенской придворной церкви. Но и послѣ оправданія вопросъ о словѣ «огнемъ» казался на столько важнымъ, что патріархъ Филаретъ не решился тогда же исключить это слово, а предъ отъйздомъ п. Өсофана просиль его посовѣтоваться съ прочими патріархами. Вслѣдствіе этого и въ потребникахъ, издаваемыхъ при п. Филарете слово это печаталось по прежнему, и только на поляхъ ставилось замѣчаніе: «быти сему оглаголанію до патріаршаго указу». Наконецъ въ 1625 году получена была грамота отъ патріарховъ александрійскаго и іерусалимскаго, которою слово «и оснемъ» велёно было изъять изъ употребленія. Тогда п. Филареть издаль указь, предписывающій это слово во всёхь потребникахъ замарать 1); погружение же свечъ въ день Богоявления оставлено по прежнему.

Digitizost by Google-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) При п. Іоасофъ, въ 1639 г. снова выступалъ на возстановление слова «и огнемъ» новгородский митрополитъ Афеоний, хотя и безуспъмно. (Опис. рук. Моск. синод. библ. 11, 3, стр. 356—357).

Такимъ образомъ лучшие справщики, вмѣсто благодарности, заслужили осужденіе современниковъ.

Съ другой стороны книжныя исправленія не были удачны по самому своему существу, такь какъ употреблялись при этомъ такіе пріемы, которые къ дъйствительному исправленію привести не могли.

# Исправленіе богослужебныхъ книгъ по принятымъ пріемамъ со времени Стоглаваго собора до п. Іосифа включительно.

Исторія русской церкни преосв. Филарета и Макарія. Изслѣдованіе о Діонисін, Скворцова. Опыть сличенія церковныхъ чинопослѣдованій... Іеромонаха Филарета. Различіе уставовъ... Архимандрита Павла.

Еще при жизни Максима грека, въ 1551 году на Стоглавомъ соборѣ было сдѣлано заявленіе о книжномъ неисправленія, — о томъ, что писцы пишутъ книги съ неправленныхъ переводовъ и опись къ описи прибываетъ. Стоглавый соборъ установилъ слёдующую мёру: «протопопамъ и старъйшимъ священникамъ досматривать, чтобы писцы писали книги СЪ добрыхъ переводовъ, и при этомъ исправляли, и потомъ продавали; а которые будуть продавать книги неправленные, тёмъ возбраняли бы съ великимъ запрещеніемъ» (гл. 27, 28). Мъра эта на дълъ не могла приводить ни къ чему, потому что какъ могли сами протопопы отличить книгу исправную оть неисправной? Она могла только вести къ производу и разнаго рода придиркамъ. Изъ послёдующихъ событій, впрочемъ, совершенно не видно, чтобы эта мъра и осуществлялась на пълъ.

Годъ спустя послѣ Стоглаваго собора была учреждена въ Москвѣ типографія. Царь Иванъ Васильевичъ IV пригласиль изъ Даніи типографщива Ганса, который и устроиль печатный дворъ. Въ помощь ему даны были знающіе дёло русскіе печатники: діаковъ Иванъ Өедоровъ X Григорій Мстиславцевъ. Типографія была учреждена накъ средство иротивъ неисправности богослужебныхъ книгъ, чтобы BЪ книгахъ «равное было воздаяніе хвалы Богу», и потому въ ней печатались исключительно книги церковныя. Первая

вышедшая книга была Апостолз. Какъ средство противъ неисправности книгь, печатаніе могло, конечно, предотвращать ошибки отъ переписчиковъ происходившія. Но причины разногласія в неисправности заключались не въ однихъ переписчикахъ. Нужно было пересматривать и исправлять самый оригиналь, съ котораго книга должна была печататься; типографщики этого сдёлать уже не могли. Первые русскіе типографщики сами сознавались, что они-люди неученые. И на самомъ дѣлѣ, первопечатный Апостолъ въ заглавіи названъ переводомъ 72 богомудрыхъ толковниковъ. При томъ печатная книга, расходящаяся во многихъ экземплярахъ, давала большее распространение и утверждение понадавшимъ въ нее ошибкамъ, исправлять и уничтожать которыя было уже трудиве.

Въ виду не только предупрежденія новыхъ ошибокъ, но и исправленія существовавщихъ, въ патріаршество Гермогена было учреждено при типографіи особое званіе книжныхъ справщиковъ, которые должны были не только сличать печатаемую книгу съ ся оригиналомъ, но и исправлять ошибки, встрѣчаемыя въ самомъ оригиналѣ, – чревъ сличеніе съ другими рукописями. Но при этомъ имѣлись въ виду только рукописи славянскія, и при томъ недавнія. Совѣтъ преподобнаго Максима грека о справщикахъ, знающихъ греческій языкъ, былъ забытъ. Книги и въ Успенскомъ соборъ VII0требляемыя не признавались совершенно исправными. Βъ другихъ рукописяхъ встрѣчалось очень много разностей. Самый выборь справщиковь оказался на первыхъ порахъ неудачный.

Одинъ изъ первыхъ справщиковъ Лонгинъ былъ головщикомъ (запѣвалой) въ Сергіевой лаврѣ; при своей грубости онъ настолько былъ невѣжда, что хитрость грамматическую и искусство книжное считалъ едва не сресію, и отличался только какъ чтецъ и пѣвецъ. Не много могло быть пользы отъ подобныхъ справщиковъ. Напечатанный имъ въ 1610 году Уставъ былъ, по распоряженію п. Филарета, повсюду отобранъ и сожженъ, на томъ основаніи, что многія статьи были напечатаны въ пемъ самовольно.

Патріархъ Филарстъ замѣтилъ въ книгахъ разногласіе и неисправность и продолжаль дёло книжнаго исправленія. Книжными справщиками и наблюдателями за справою были люди образованные книжнымъ ученіемъ, знакомые съ грамматикою и риторикою; между ними были старецъ Арсеній Глухой, Антоній Крыловъ, священникъ Иванъ Насъдкинъ, Богоявленскій игуменъ Илія и свётскій человѣкъ Григорій Онисимовъ. Нѣкоторые справщики знали и греческій языкъ; HO при исправлении они не брали въ основание греческихъ книгъ и вообще рёдко къ нимъ обращались. Такимъ образомъ существенныя начала книжнаго исправленія оставались прежнія. Новаго было то, что въ пособіе справщикамъ патріархъ повелѣлъ собрать изъ другихъ городовъ древнія харатейныя книги добрыхъ переводовъ и по нимъ править. Такимъ образомъ употребляемые подлинники стали провъряться съ древними славянскими рукописями. Случалось что при исправленіи руководствовались и книгами западно-русскими, которыхъ у самаго патріарха было довольно; но и это было очень рёдко. такъ какь западно-русскимъ изданіямъ ве довъряли. Самъ патріархъ принималъ личное участіе BЪ книжномъ дълв. иногда лично свидётельствовалъ печатаемыя книги, иногда указываль переводы, съ которыхъ извѣстную книгу нужно было печатать. Но заботы патріарха успѣхомъ не увѣнчались. И къ концу патріаршества Филарета неисправность въ книгахъ, нужда исправленія и уничтоженія разностей чувствовались по прежнему. Разногласія въ книгахъ, уже напечатанныхъ, были ощутительны вслёдствіе того, что на ряду съ изданными при п. Филаретъ книгами употреблялись X RENLN прежде напечатанныя, -- за исключеніемъ Потребника 1610 г., который быль сожжень. Противь прежнихь книгь въ Филаретовскихъ изданіяхъ, въ Потребникахъ въ первый D835 явился уставь о посолонномъ хожденіи въ чинѣ вѣнчанія и при освящении церкви. (Нѣкогда м. Геронтій ходилъ противъ солнца при освящении церквей, и послѣ пререканія съ княземъ о семъ предметѣ устава не учинили). Въ уставѣ, именуемомъ «Око Церковнос», повелѣвалось въ праздникъ Богоявленія освящать воду однажды, и только на капун' ввечеромъ. Въ

Служебникахъ 1602 и 1616 годовъ, при совершеніи крещенія, больныхъ младенцевъ повелѣвалось обливать. Въ Потребникахъ Филаретовскихъ этого позволенія уже нѣтъ, а въ «Соборномъ его изложеніи» поливательное крещеніе постановлено считать прямо недѣйствительнымъ. Самые Потребники Филаретовскіе не вездѣ между собою согласны. Въ Потребника 1625 и 1633 г. есть чинъ на чадотвореніе и братотвореніе, молитвы надъ виномъ и медомъ, молитвы надъ солію; въ Потребникѣ 1623 г. этого чина и молитвъ нѣтъ. Въ изданномъ въ 1827 г. Катихизисѣ, при изложеніи полнаго символа вѣры, въ 8-мъ членѣ напечатано: «Господа истиннаго», —даже вопреки опредѣленію Стоглаваго собора, повелѣвшаго читать одно слово: или «Господа" или «истиннаго» (гл. 9), а при чтеніи одного 8-го члена слова «истиннаго» нѣтъ (гл. 113).

Іоасафъ I вступилъ на патріаршій престолъ въ 1634 году. И при немъ замъчалось въ книгахъ «многое н<sup>в</sup>кое разгласіе»; какъ значидось въ послёсловіяхъ. Исправление производилось при немъ на тъхъ же самыхъ основаніяхъ, какъ и при п. Филаретѣ, т. е. требовались для сляченія я исправленія старинныя рукописи изъ монастырей. Равнымъ образомъ для выбора справщиковъ требовались также изъ монастырей старцы добрые, черные попы и діаконы. грамоть гораздые. Самъ патріархъ лично не принималъ участія въ книгоисправлении. Въ послъсловияхъ говорится о его благословении, но ни въ одной книгъ не сказано, чтобы она была свидътельствована патріархомъ. Иногда книги печатались съ прежнихъ изданій безъ всякой перемѣны; ĦŌ B'L ибкоторыхъ книгахъ сдбланы значительныя измѣневія противъ напечатанныхъ при п. Филаретъ. Особенио этими измѣненіями отличается Потребникъ 1639 года. Чинъ крещенія по тому и другому Потребнику представляеть вначительныя разности въ количествѣ молитвъ И прошеній на эктеніяхь; есть и противоръчивыя разности BЪ обрядовомъ дъйствія, — въ обрядъ поднятія и опущенія рукъ при C.10вахъ отречения отъ сатаны и сочетания Христу;--кромъ того въ Потребникъ Іоасафовскомъ положево чтеніе Апостола и Евангелія, чего въ Филарстовскихъ Потребликахъ нътъ. По Филаретовскому Потребнику 1623 года, при крещении и всколькихъ

младенцевъ читать молитвы новелъвалось каждому особо, а по Іоасафовскому 1639 г.- всёмъ вмёстё. Значить, по Потребнику п. Іоасафа можно было нъсколькихъ младенцевъ крестить въ одной водѣ. Наконецъ, въ Потребникѣ 1639 г. отмѣненъ особый чинъ погребенія священниковъ, съ замѣчаніемъ, что этоть чинъ составленъ отъ еретика Еремѣя. попа болгарскаго. Въ Служебникъ Іоасафа снова возстановленъ чивъ освященія воды и въ день Богоявленія послѣ литургія. — отмѣненный уставомъ п. Филарета. Въ Номоканонѣ, напечатанномъ 1639 г., было въ первый разъ утверждено седмипросфоріе съ тъмъ именно значеніемъ каждой просфоры, какъ теперь дёлается у старообрядцевъ <sup>1</sup>).

Патріархъ Іосифъ вступилъ на престолъ 27 марта 1642 г.<sup>2</sup>). И при немъ сознавалось книжное разногласіе и нужда въ исправленіи. Книгь было напечатано столько, сколько не печаталось ни при одномъ изъ прежнихъ патріарховъ. Но исправленіе производилось на тахъ же основаніяхъ, какч и прежде, т. е. по славянскимъ спискамъ, безъ сличенія съ греческими. Справщиками были: ключарь Успенскаго собора Иванъ Насъдкинъ (1651 г. іеромонахъ Іосифъ), протопопъ Михаилъ Роговъ, архимандритъ Андроніевскаго монастыря Сильвестръ, протопопъ Александроневскаго собора Іоаннъ и нѣкоторые старцы и свѣтскія лица. Патріархъ не принималь также личнаго участія ВЪ КНИГОисправленіи. Дёломъ этимъ завёдывали близкіе ему люлн. извёстные и самому царю, вліятельные протопопы: царскій духовникъ Стефанъ Бонифатьевъ и протопопъ Казанскаго собора Іоаннъ Нероновъ. Изданныя въ патріаршество Іосифа. книги въ иномъ сходны съ изданіями п. Іова, въ иномъ Π. Филарета, но ближе къ книгамъ напечатаннымъ при п. Іоасафѣ, мѣстами же разногласять со всѣми. Замѣчательно при этомъ, что уже по смерти п. Іоасафа въ богослужебныя и учительныя книги стали вносить въкоторыя обрядовыя мнвнія BЪ смыслѣ опредѣленія Стоглаваго собора. Такъ въ прежнихъ

<sup>2)</sup> Ист. русск. цоркви Макарія, т. XI, стр. 94-97.



<sup>1)</sup> О всёхъ этихъ разностяхъ нёсколько подробнёе будотъ говориться въ «Обличении раскола».

изданіяхъ 1) при чтеніи аллилуіа обыкновенно печаталось «аллилуіа трижды» — что одинаково благоцріятствовало тре-И губой и сугубой аллидуів. Издатели кингъ при и. Іосифъ начали печатать: «аллилуіа аллилуіа слава Боже». тебѣ. Еще раньше п. Іосифа, въ 1641 г. была напечатана отдъльная статья о двуперстномъ сложевів при крестномъ 3**H**&меніи, въ которой основанія для двуперстія, приведенныя Стоглавомъ, гдъ вужно, дополнялись и измънялись, даже вопреки ихъ подлинному смыслу. (Это должно сказать отвосительно чтенія Өеодоритова слова). Въ патріаршество Іосифа эта статья получила особевное распространение. Она стала печататься при изданіи псалтирей, печаталась и въ книгв подъ именемъ «Кирилловой». Видно особое желаніе издателей, или лицъ, за ними надзирающихъ къ распространенію и утвержденію двуперстія. Между тэмъ сознаніе княжнаго неисправленія **UDO**должалось по прежнему. «Вёдый благочестивый государь яко въ божественныхъ словесъхъ многое неисправление», говорилось въ книжныхъ выходныхъ листахъ, (Книга прен. Іоанна Лествичника), и неисправление сіе запов'ядывалось исправлять «по совѣту соборныя апостольскія церкви» (Соборникъ). Послѣднею книгою, при п. Іосиф'я напечатанною, была Кормчая. Въ предислогія въ ней въ самыхъ рызкихъ словахъ выражалось сознаніе книжной неисправности. «Вовзри, ame нельностенъ еси, обрящеши ли гдъ правъ списанную безъ BCSкаго порока въ церквахъ святыхъ кенгу?... Ho B'BMTL, ARO | неудобь обрёсти возможеши».

Такимъ образомъ всё попытки къ исправленію книгъ въ теченіе болёе столётняго періода успёхомъ ве увёнчались. Принятыя для этого труднаго дёла основанія оказались слабыми; употребляемые пріемы— не достигающими цёли. Совётъ преп. Максима грека былъ забытъ; о провёркё книгъ съ греческими подлинниками и не думали.

<sup>1</sup>) За исключеніемъ изданія 1610 г. см.. Христ. чт. 1857 г. ч. 2 стр. 224.

Начало новаго направленія въ патріаршество Іосифа.

Истор. русси. церкви преосв. Макарія, т. II, стр. 132 и дал. Христ. Чт. 1883 г. Ноябрь – декабрь. «Матеріалы для русской исторіи».

Въ 1649 г. – по просъбъ даря Алевсѣя Михайловича кіевскому митрополиту Сильвестру Коссову, въ Москву явились изъ Кіево-братскаго монастыря двое ученыхъ: Епифавій Славинецкій и Арсеній Сатановскій. Βъ Москвѣ задумали напечатать полную библію на славянскомъ языкв, NCправленную по греческому подлиннику. Въ это время молодой бояринъ Өедоръ Михайловичъ Ртищевъ построилъ въ двухъ верстахъ отъ Москвы монастырь, куда вызвалъ кіев-ИЗЪ скихъ монастырей ипоковъ, знающихъ славянскій N греческій языки. Назначеніе ихъ состояло въ обученія греческому языку; первымъ въ числё желающихъ обучаться быль самъ бояринъ Ртищевъ. Такъ образовалось ученое Ртвщевское братство, занимавшееся не только обученіемъ, во и переводомъ книгъ священнаго писанія на славянскій языкъ. Члены этого братства положили начало N провфркф векоторыхъ печатаемыхъ книгъ по греческому тексту; послѣ такой провърки была напечатава книга «Шестодневъ». Но это было только едипичнымъ явленіемъ, и на ходъ книговсправленія вообще вліянія не имѣло.

Въ то же время случайно, по другимъ причинамъ начи-*.*. нается рядъ посъщений Москвы восточными святителями. Въ 1649 г. прибылъ јерусалимский патріархъ Пансій. Опъ пробыль въ Москвѣ всего четыре мѣсяца. Но во время этого кратковременнаго пребыванія замѣтиль. въ русской церкви разность въ обрядахъ съ церковію греческою И высказывалъ свои замѣчанія. Для обозрѣнія существующахъ **HA** BOстокъ чиновъ и обрядовъ былъ отправленъ на востокъ, вмъств съ п. Пансіемъ старецъ Арсеній Сухановъ, строитель Богоявленскаго монастыря въ Кремль, принадлежавшаго Троицко-Сергіевой лаврь. Путешествіе Арсенія замедлилось слишкомъ продолжительнымъ пребываніемъ въ Яссахъ, вмѣсть съ патріархомъ. Изъ Яссъ Арсеній два раза съ грамо-

тами Паисія прітужаль въ Москву, куда привезъ два свои сочиненія: 1-е, Статейный списока, --- вѣчто въ родѣ дневника (напечатанъ въ Хувст. Чт. за 1883 г.) и 2-е, Пренје съ преками о въръ (сочинение давно извистное, но до послидниго времени считавшееся не принадлежащимъ Арсенію). Сочиненія эти были представлены въ посольскій приказъ (соотвътствующій нывътнему Министерству иностранныхъ дълъ). Въ послѣдвемъ сочиненів Арсеній описываетъ преніе съ греками о сложении перстовъ, въ которомъ, по его описанію, онъ остался побъцителемъ. Но изъ самаго содержанія «Пренія» оказываєтся, что на востокѣ не только не было въ употребления двуперстнаго сложения, но о существования онаго ничего даже и не знали. Еще больс: авонскіе мопахи. **π0**дозрѣвая въ немъ ересь, сожгли книги московской печати, изданныя при п. Іосифѣ, въ которыхъ было напечатано 0 двуперстіи. Книги эти принесъ на Абонъ и держалъ у себя въ скиту какой-то старецъ, родомъ сербъ, крестившійся двуперстно.

По отбытія Арсенія на востокъ, прибылъ въ Москву назаретскій митрополить Гавріяль. Онь также замічаль о разностяхъ съ греческою церковію и обращалъ особенное внимание на двуперстное сложение. При тавомъ положении дълъ 15 апр. 1652 г. скончался патріархъ Іосифъ. Преемнику его выпадала трудная задача, - стоять на поворотѣ историческаго теченія и давать ему направленіе. При этомъ наслёдіе оставалось вёковое дЪло въ трудвое көржнаго исправления. Естественно возникалъ вопросъ: по которому пути, --- старому, или новому поведеть это дело новый патріархъ.

# Патріархъ Никонъ: его характеръ и стремленіе къреформамъ.

Странникъ 1863 г. т. 3-й. Истор. рус. церкви пр. Макарія т. XI Исторія Россіи Соловьева т. XI.

По смерти Іосифа на патріаршій престолъ, по желанію даря, избранъ былъ повгородскій митрополить Никонъ. Не



вдругь онь согласился быть патріархомъ, а послё слезныхъ моленій въ соборномъ храмѣ царя, синклита, **духо**венства и народа, давшихъ обътъ слушаться его какъ архипастыря и отца. По своему характеру Ø обществевному положенію Никонъ далеко превосходилъ двойхъ свойхъ предшествен-Никонъ. въ мірѣ Накита, былъ сынъ крестьяниковъ. нина нижегородской области. Bъ дътствъ ОНЪ выучился грамотв у деревенскаго «мастера». Полюбивъ чтеніе книгъ, 12-та леть Никита ушель въ монастырь, где книгь много, и въ монастыръ началъ обнаруживать замъчательную силу воли и стремление къ подвижнической жизни. Чтобы не просвать утрени, онъ ложился на перекладинъ у колокола.

20-ти лѣтъ, по вліянію родственниковъ, Никита женился, и былъ рукоположенъ во священника; но чрезъ 10 лътъ, потерявъ дѣтей, уговорилъ жену постричься, И самъ удалился въ Анзерскій скить на Бѣломъ морѣ. гдѣ также приняль пострижение съ именемъ Никона. Пробывъ тамъ пять лётъ, онъ, вслёдствіе неудовольствія съ братією изъ-за 110стройки церкви, удалился въ Кожеозерский монастырь на западномъ берегу Бълаго моря, и тамъ былъ выбравъ B'S Brvмена. Въ 1645 году Никонъ, бывъ за сборомъ въ Москвѣ. случайно сдёлался извёстенъ царю, понравился ему и былъ определень архимандритомъ Новоспасскаго монастыря. Съ этого времени начинается быстрое возвышение Никона, увеличываются его общественныя заслуги, и усиливается вліяніе на Алексвя Михайловича. Въ звании архимандрита онъ должень быль каждую недёлю являться во дворець для духовной бесёды съ царемъ, и сдълался предъ нимъ неустаянымъ ходатаеиъ за несчастныхъ, — обиженныхъ на судъ, — вдовъ и сироть. Около З-хъ летъ спустя, Никонъ былъ поставленъ новгородскимъ митрополитомъ. Здъсь онъ явился усмирителемъ бунта въ 1650 году, укрывъ въ своемъ домъ BOGводу Хилкова. Съ этихъ поръ любовь царя къ Никону BO3росла еще болће. Сдѣлавши ь патріархомъ, онъ сталъ 000беннымъ другомъ царя, въ отсутствіе его на войну, оберегаль царское семейство и завёдываль управленіемь государства. Въ это время онъ обнаружилъ свою строгость къ бояранъ,

которые должны были являться къ нему съ докладами. Въ благодарность за услуги царь далъ ему титулъ «великаго государя», которымъ до него пользовался только п. Филарсть, отецъ Михаила Өеодоровича.

Строгій и настойчивый патріархъ не могъ терпёть непорядковъ и со стороны подвластнаго ему духовенствэ. «Государевы власти не слыхать, и отъ тебя всёмъ страхъ, говорилъ протопопъ Іоаннъ Нероновъ. Еще п. Іосифъ вамѣчалъ о духовенствѣ, что дѣлатели винограда Божія— iереи «точію временную потребу снабдѣваютъ» и «презираютъ иногда архіерейское благословленіе». Никонъ не могъ выйосить этого, и про него говорили, что онъ «мучительскій санъ воспріялъ.

Не менње смущали Никона и разныя церковныя неустройства, и онъ старался объ уничтожени оныхъ. Eme будучи митрополитомъ, онъ заявилъ себя ревностнымъ реформаторомъ церковной жизан. Такъ, онъ положилъ начало живой проповёди, которая не раздавалась уже около 200 лёть, -- выёсто нея читались готовыя, на разные случая ссставленныя поученія. Бодбе всбхъ содбиствоваль Никонъ введевію единогласія, т. е. чтобы читать и прть въ одинъ голось, а не сразу въ нёсколько голосовъ, такъ что въ видахъ сокращенія службы въ одно время одивъ пёлъ, **ADVFON** читаль, діаконь эктенію говориль и т. п. На это неблагочиніе указываль еще Стоглавый соборь в впослёдствія патр. Гермогенъ, но уничтожить его не могли. Наконецъ, Никонъ заботился п сбъ улучшении церковпаго пѣнія. Овъ стремился къ уничтожевію пѣнія раздъльноръчнаго, или хомового, гађ съ потерею смысла растягивали гласныя; (вмѣсто Спасо выходило Сопасо, вмѣсто помолимся -- помолимося в т. п),--и требовалъ пвнія на рвчь, т. е. такого, чтобы смысль рвчи вполнѣ удерживался. Кромѣ того онъ вводилъ пѣніе гармоническое, партесное, съ уничтожениемъ прежнихъ крюковъ. Не смотря на несочувствіе нѣкоторымъ реформамъ даже патріарха Іосифа, Никонъ твердо шель къ ихъ осуществленію. Ставъ Latpiapхомъ, онъ вооружился противъ иконописцевъ, писавшихъ иковы по образцамъ латинскимъ, каковыя имѣ-

лись въ домахъ важныхъ бояръ; имѣвшіяся икопы овъ приказалъ отобрать, и провозгласилъ анвеему на тёхъ, кто HЯ будущее время сталъ бы держать таковыя. Судя по характеру патріарха. Никона и его всесильному положенію, можно было ожидать, что онъ не уклонится отъ стоящей передъ нимъ трудной задачи и по вопросу о книжномъ исправлении, оставнеразрѣшеннымъ, и въ разрѣшеніи пемуся ero пойдетъ другимъ путемъ, чѣмъ какимъ пли его предшественники. Дъйствительно, п. Никонъ сталъ во главъ новаго зародившагося направленія; въ основаніе же книжнаго исправленія обряды церкви греческой и западноположиль HARP K русской.

## Возвращеніе Арсенія Суханова съ востока и его «Проскинитарій».

Въ Христ. Чт. статън Бълокурова. Прав. Обозр. 1867 г. ст. «Арсеній Сухановъ». Проскинитарій и другія сочиненія Арсенія изданы въ полномъ видъ Палестинскимъ Обществомъ. С.-Петербургъ. 1889.

Въ іюнѣ 1652 г. Арсеній Сухановъ возвратился съ востока въ Россію. Плодомъ его путешествія былъ «Проскинитарій», который онъ предстевилъ царю и новому патріар-Проскинитарій изложени въ 46 главахь; но по солерxv. жанію его можно разділить на три части. Первая служить какъ бы продолженіемъ представленнаго имъ еще ранве въ посольскій приказъ Статейнаго списка, т. е. дневника; она заключаеть 33 главы. Вторая часть о прадъ Іерисалимъ U окресть его святых мъстах и третія Тактиконь или чиновникъ, какъ преки церковный чинъ содержатъ. Въ первыхъ двухъ частяхъ есть много лишняго, къ вопросу о церковныхъ чинахъ не относящагося: есть описанія природы, ro-Но и въ нихъ есть свѣдѣнія, родовъ, ръкъ и т. п. касающіяся богослужебныхъ обрядовъ и церковныхъ обычаевъ. Въ первой части находятся вопросы Арсевія александрійскому патріарху Іоанникію и отвѣты послѣдняго, касающіеся разныхъ церковныхъ предметовъ. Въ числѣ ихъ есть вопросъ и отвѣтъ относительно чтенія аллилуіа. На вопросъ Арсенія

- 30 —

патріархъ отвѣчалъ, что аллилуіа вадобно произносить три раза, а потомъ «слава Тебѣ Боже». Въ той же части Apceній разсказываеть, что на востокѣ не причащаютъ богоявленскою водою, «якоже у насъ есть чинъ», что въ великую субботу съ плащеницею ходятъ вокругъ церкви npoтивъ солнца, просфоръ особенныхъ за царя и за патріарха нъть, иногда же служать на одной просфоръ; слышаль Арсеній и живую пропов'єдь во время литургіи, на Николинъдень. Съ особенною подробностію восточные ивир описаны BЪ третьей части. Въ этихъ чинахъ выдающіяся отличія слћдующія: священникъ начинаетъ вечерню стоя на клиросѣ въ креслахъ, а не передъ царскими вратами; аллилуіа иногда говорится трижды, а иногда дважды, съ прибавленіемъ: «слава Тебѣ Боже нашъ, слава Тебѣ», или «Упованіе наше слава Тебѣ»; «Свѣте тихій», «Утверди Боже» вечерни. **4**B指на рую» и «Отче нашъ» на литургіи читаетъ или патріархъ. или кто либо изъ присутствующихъ особъ (не духовныхъ служащихъ), «начальный человъкъ». Каоизмы читаютъ иногда, обратившись лицомъ на запад1; точно читають также H евангеліе на утрени и литургіи. На литургіи, при служеніи патріарха посль смовенія рукъ въ началь Херувимской песни, воду не разносять по народу, какъ въ Россіи; на великомъ выходѣ преклоняютъ колѣна, но внизъ лицомъ не лежать. Описывая разности, Арсеній относился къ нимъ совершенно спокойно, и никакихъ упрековъ не высказывалъ. He такъ смотрвлъ онъ на некоторые неблаговидные обычаи BOCTO4ныхъ христіанъ; здёсь иногда онъ являлся обличителемъ. хотя и по нимъ не дѣлалъ пикакихъ заключеній 0 восточной церкви. Вниманіе велико-русскаго путешественника останавливалось на слёдующихъ обычаяхъ: 1) Арсеній немало написаль объ отношеніяхъ православныхъ христіанъ къ инославнымъ и иновфрцамъ. Онъ замичалъ, что по платью грековъ отъ франковъ не отличить; платье носять греки мало не всѣ все франкское, а индѣ и въ церковь ходять за одно съ франками; имъютъ съ ними общеніе въ пищъ И BCTVпають въ браки. Въ Іерусалимъ Арсеній быль свидътелемъ обычной въ праздники визитаціи между представителями рязныхъ въроисповъданий. Патріархи јерусалимский-- православный и армянскій посёщали одинь другого, заходная въ церковь: патріархъ армянскій преподаваль въ православной церкви благословленіе, затёмъ угощался у патріарха іерусалимскаго; также и паша турецкій заходиль въ церковь, и быль у него въ гостякъ. Арсеній очень подробно оцисаль эти посёщезія. 2) Арсевій обращаль вниманіс на нестрогое всполневіе церковнаго устава и на несоблюдение благоприличия въ перкви. Въ церкви, говорилъ онъ, стоятъ всё, - какъ священники, такъ и міряне, -въ чалмахъ, монахи ходятъ безъ мантій. 0 патріархѣ іерусалимскомъ замѣчалъ, что онъ въ постные дни фстъ сахаръ. Особенное вниманіе обратилъ Арсеній ня неблагочиніе, происходившее въ Виелеемскомъ храмѣ на праздникъ Рождества Христова. Здёсь, BЪ самомъ храмѣ вочевали всѣ богомольцы и производили не мало неблагочинія. Арсеній туть же сталь обличать непорядовъ.

Проскинитарій Арсенія Суханова не имблъ вліянія на этому провзведенію патріарха. Зваченіе стали придавать немъ они видвли доказательвпослѣдствіи раскольники; ВЪ ство уклоненія оть православія греческой церкви, которое Арсеній будто бы и быль послань пров'єрить. Но изъ Проскинитарія видно, что Арсеній, хотя и описываль разность въ чивахъ и нѣкоторыхъ обрядахъ, но ни однимъ словомъ не намекаль на мнимое неправославіе грековь; къ цатріарху же александрійскому онъ обращался съ недоумѣнными вопросами. Если къ чему онъ и относился съ осужденіемъ, то лишь къ нѣкоторымъ обычаямъ восточныхъ христіанъ, которые русскому человѣку представлялись странными и неблагочинными. Но и самъ Арсеній не думалъ, что по обычаямъ можно было бы судить о благочестіи церкви. Впослёдствіи, по удаленіи Никона съ иатріаршаго престола, Арсеній былъ ΒЪ числъ книжвихъ справщиковъ.

# Начало обрядовыхъ исправленій и первые противники патріарха.

Истор. Жск. церкви м. Макарія. «Иванъ Нероновъ». ст. проф. Знаменскаго въ Прав. Собес. 1869 года кн. 3 и 4.

Сдёлавшись патріархомъ, Никонъ сталъ усердно заниматься разсмотрёніемъ патріаршей библіотеки. Здёсь онъ нашелъ грамоту объ учрежденіи патріаршества въ Россіи въ 1593 г., подписанную восточными патріархами. Въ ней говорилось, что россійскій патріархъ долженъ быть во всемъ согласенъ съ восточными. При этой грамотѣ былъ приложенъ и символъ вёры на греческомъ языкѣ, въ которомъ въ 8 членѣ написано одно слово то хорюо (Господа) и нётъ другого слова: «истиннаго». То же усмотрёлъ патріархъ и въ символѣ, начертанномъ греческими буквами на саккосѣ, который за 250 лѣтъ принесенъ былъ вь Москау митрополитомъ Фотіемъ. Нашелъ п. Никонъ и въ служебникѣ слакянскомъ иное прибавлено, иное отнято или превращено.

Около 6 мёсяцевъ спустя по воствествія Накона на патріаршій престолъ (17 апр. 1653 г.) въ Москву прибылъ бывшій константинопольскій патріархъ Ассанасій, мужъ святой, на обратномъ пути изъ Россія скончавшійся въ Лубнахъ (Полтавской губернія), гдё и почивають его мощи. Онъ также зазиралъ Никону въ двуперстномъ сложенія, укавывалъ и другія неисправленія въ церковныхъ чинахъ. Обстоятельства эти и послужний ближайшимъ поводомъ къ новому исправленію богослужебныхъ книгъ и обрядовъ.

Первая попытка была сдёлана еще прежде прибытія патр. Асанасія, и касалась двухъ частныхъ предметовъ. Въ 1653 г. предъ наступленіемъ великаго поста патріархъ равослалъ по московскимъ церквамъ «память», чгобы во время чтенія молитвы св. Ефрема Сирина полагались не всѣ земные поклоны, а только четыре, двёнадцать же поклоновъ полагалось бы поясныхъ<sup>1</sup>), и чтобы врестились тремя перстами. Неизвёстно,

<sup>1</sup>) Чѣмъ было вызвано распоряженіе о поклонахъ;— указаніемъ ли кого либо взъ восточныхъ святителей, отысканіемъ ли какого устава въ

исполнялось ли духовенствомъ сдёланное патріярхонъ распоряженіе: но то несомнённо, что нёкоторые изъ духовныхъпротопопъ Казанскаго собора Иванъ Нероновъ, проживавшій въ Москвѣ протопопъ Юрьевцева Поволжскаго Аввакумъ-увидёли въ этомъ недоброе («видимъ яко зима хощетъ быти», Abbakyma). Аввакумъ Ланіиломъ СЛОВА СЪ протопономъ изъ Костромы сдёлали даже выписки изъ внитъ о сложенія перстовъ и о поклонахъ и подали Государю. Эти лица принадлежали въ числу людей недовольныхъ самымъ избра-Никона въ патріарха; они желали имъть ніемъ патріархомъ царскаго духовника, протопона Стефана Бонифатьева. Недовольство это, по свидительству Неронова, **УСИЛИЛОСЬ** еще отъ того, что Никонъ прежде дружилъ съ НИМИ И СЪ Стефаномъ, а теперь дружбу съ ними прекратилъ. Кромъ того: въ томъ же 1653 году въ іюль мысяць, по поводу жалобы муромскаго воеводы на протопопа Лонгина, Нероновъ. заступившись за Лонгина, оснорбляль на бывшемь по сему соборѣ патріарха в похулялъ самый соборъ. «За великое безчяніе» Нероновъ былъ сославъ въ Каменскій монасицирь на Кубенскомъ озерѣ. Аввакумъ, по удаления Неронова, хотѣлъ по прежнему служить въ Казанскомъ соборъ, какъ дълалъ HOH Непоновъ, и разъ собрался читать поучение из народу. Но когла казанские священники делать это теперь ему не повволили. то Аввакумъ на дворъ дома Неронова, въ супныт завель свое всенощное и переманивалъ къ себя прихожанъ Казанскаго собора. Визста съ тамъ съ прот. Даніиломъ онъ подаль царю челобитную за Неронова. Послёдствіемь этого

древнихъ рукописяхъ, или неблагочиннымъ на дёлё выполненіемъ всёхъ поклоновъ земныхъ, – исторія прямо не указываются Въ Выпискахъ Озерскаго, ч. 2, стр. 426 и дал.; также рукописный Часословъ Соловецкой библіотеки по каталогу Казан. Акад. № 1255 л. 15 об.; и даже уставовъ, нанечатанныхъ при п.п. Гермогенѣ, Филаретѣ и Іоспфѣ, межно сдѣлать заключеніе, что Никонъ обратилъ на это вниманіе вохому, что положеніе всёхъ поклоновъ земныхъ считалъ нововведеніемъ. По уставамъ означенныхъ патріарховъ 12 поклоновъ слѣдуотъ полагать «излегка, утоиленія ради» (Озерск. стр. 428. Око церковное, библ. Каз. Ак. № 1593, уставъ на четыредесятницу, л. 32 об.).

Digitized by Google

j

было разстриженіе Данінла и Лонгина. По разстриженія, первый быль сослань въ Астрахань, нослёдній въ Муронь.
Аввакума тоже хотёли разстричь, но царь упросиль патріараа,.
и онь, безь лишенія священства, быль сослань въ Тобольскь.
Тахимь образомь нервыя противлянія противь распоряженій Никона, касающихся обрядовь, были соедишены съ личными неудовольствіями противнаковь были положены за церковное безчиніе. Мяъ сосылив Нероновь писаль царю пославія; въ нихь онь обвяналь патріарха и въ несправедливости и во введеній среси непоклоннической, и оправдиляваль двуперстіе.

# Соберъ 1654 геда; сношение съ константинопольскимъ патриархомъ и послание п. Паисия.

.Двянія собора 1654 года. Посланіе п. Пансія въ «Скрижали». Новый переводъ посланія въ «Христ. чтеніи» за 1881 г. № 3—4, съ предисловіемъ и послёсловіемъ, и отдёльной книжкой.

П. Никонъ, видя, что его личныя распоряженія вызывають обвинения его въ неправославие в, по всей вёроятности, зная о томъ, что и царь склонялся къ тому, чтобы перстосложение для врестнаго знамения оставалось двуперстное (о чемъ извѣщалъ Неронова и протопопъ Стефанъ. Матер. для ист. раск. т. 1. 90), - р'вшился повести дело исправленія путеть соборнымъ. Въ 1654 г. въ царскихъ палатахъ собранъ былъ по этому дёлу нервый соборь подъ предсёдательствоиъ самого царя. Патріархъ сказалъ рёчь о томъ. что нужно потреблять всякую новину въ церкви, и затёмъ чизаль на нёкоторыя новины въ чинахъ церкви русской, напр.:---что священиять предъ началовъ литурги читаеть сань себъ разръшительныя молитвы, что литургія начинается послё полудня, что при освящении церквей не полагаются мощи подъ престоломъ и другія подебныя. Туть же патріархъ за. явиль и относительно поклоновь; относительно же перотосложения заявления не было сдълано. По этому вопросу Нижонъ зналъ колебавіе царя, да и самъ едва ли еще былъ

Digitized by Google

3:10

твердо ужеренъ въ необходимости отмененія двуперстнагосложенія. По этому вопросу онъ не разъ еще обращался, къ . восточвымъ патріархамъ.

Относительно всёхъ указанныхъ патріархомъ несогласій съ древними уставами соборъ единогласно постановилъ, исправить ихъ противу старыхъ харатейныхъ и греческихъ. Тоже опредёлилъ соборъ и вообще относительно исправленія церковныхъ книгъ. Несогласіе на соборъ послѣдовало по вопросу о поклонахъ. Одинъ изъ бдизкихъ къ Неронову и Аввакуму енископовъ, Павелъ коломенскій, въ подтвержденіе устава о поклонахъ, котораго держались въ Москвѣ, ссылался на одинъ харатейный уставъ и на одинъ письменный (какіе это уставы, остается неизвѣстнымъ). Несогласіе свое по этому вопросу Павелъ выразилъ и въ подписи подъ соборнымъактомъ (<sup>1</sup>).

Павелъ принадлежалъ къ числу лицъ, съ самаго начала выразившихъ свое противление распоряжению о семъ патріарха. О непокорствь его и Неронова Никонъ писалъ послъ собора 1654 г. константинопольскому патр. Пансию; онъ жаловался, что они не согласны ни касательно книгъ, ни литургии, ни перстосложения и отвергаютъ молитвы патріаршія (т. е. восточныхъ патріарховъ)<sup>2</sup>), какъ будто онъ совершаются ради страха человъческаго, а не ради страха Бо-

<sup>1</sup>) Во всемъ ходъ соборныхъ разсужденій нѣть и малъйшаго намека на какое нибудь насиліе, или хитрость Никова, какъ увъряютъ раскольническіе писалели (Виноградъ Россійск:й Девисова и III ч. Церк. Истор. Павла Бѣлекриницкаго). Видна, напротивъ, полная искренность.

<sup>2</sup>) Точный смысль этихь жалобъ на Павла кодоменскаго и Нероноване выясненъ до сихъ поръ, да и выяснить оный съ историческою несомићнностію едва ли возможно. (См. соображенія о семъ въ послѣсловіи къ изданію граноты п. Пансія. С.—Петерб. 1881 г. и въ Христ. чт. № 3.—5.) Можнолишь съ правдоподобіемъ сдѣлать слѣдующее предположительное объясненіе. а) Несогласіе касательно книгъ, литургіи и перстосложенія обозначаетъ противленіе распоряженіямъ п. Никона, нѣсколько обобщенное въ виду - того, что обѣ противныя стороны болѣе другъ друга вонымали, чѣмъ высназывали письменно, и очень межетъ быть, что, Павелъ коломенскій до собора и на самомъ соборѣ высказывалъ болѣе, чѣмъ выразилъ въ подписи. Слова его Никонъ и присутствовавшіе слышали; но для потомковъ этоосталось до-подлинно неизвѣстнымъ. 6) Въ. связи съ этимъ отоять и другое

жія. Считая такимъ образомъ Павла коломенскаго одснимъ изъ главныхъ противниковъ предполагавшагося исправленія, п. Никонъ послъ собора низвертъ его съ казедры, предалъ тълесному наказавію и сослалъ въ заточеніе, гдъ онъ вскоръ сошелъ съ ума и неизвъстно какимъ образомъ ногибъ.

Еще прежде собора, подготовляя діло книжнаго исправленія по греческимъ подлинникамъ. Никонъ вторично отправилъ на востовъ Арсенія Суханова, чтобы собрать древнія греческія книги. Затёмъ, встрёченное на соборё несогласіе со стороны Павла, а также и то, что и другіе, незнающіе, разгласія принимали на истину, и наконець, желаніе двлу исправленія большій авторитеть, побудиля придать и. Никона обратиться съ недоумънными вопросами къ константинопольскому патріарху Пансію, котораго онъ просиль разсудить съ прочими патріархами и архіерсями соборнь о разностяхъ и новинахъ и дать совѣть. Грамота съ вопросами была отправлена съ Манундомъ грекомъ, прибывшимъ за нѣсколько времени до собора въ Москву. Около года спустя, съ твиъ же Манунломъ полученъ былъ и ответъ. Отвёть этоть быль прислань въ видё посланія или грамоты п. Пансія, поднисанной не только патріархомъ, но и многими святителями (28-ю) и другими духовными должностными лицами великой константинопольской церкви. Посла-

предположеніе, касающееся восточныхі патріарховь. «Отвергають молитвы патріаршія, какъ будто они совершаются ради страха человѣческаго» могло означать ту общую смысль, что нечего смотрѣть на то, какъ что дѣлаэтся у восточныхъ патріарховъ, поелику они находятся подъ неволею турокъ, и ради страха человѣческаго многое совершають не такъ, какъ бы слѣдовало, что благочестіе у грековъ ослабѣло оть насилія турецкаго, и что самъ патріархъ иначе молится, т. е. совершаютъ молитвословія, чѣмъ простые священники, т. е. русскіе, и молитвы его отличны оть молитвъ нашей литургіи. Составляя свою жалобу, п. Никонъ могъ выразиться неточно; греки могли выраженію его придать иной оттѣнокъ и вышло пѣчто совсѣмъ неионянное. Наше объясненіе вполнѣ соотвѣтствуеть взгляду многихъ изъ русскихъ того времени, взгляду, утвердившемуся въ расколѣ. Подробнѣе объ этомъ будетъ сказано ниже. До раскола и у нераскольниковь взглядъ этоть былъ очень неопредѣленъ, ни въ какихъ частныхъ обвиненіяхъ не формулированъ.

ніе это, кром'я вступленія и заключенія, представляеть отвъты на 28 вопросовъ, которые были предложены п. Никономъ. Вступленіе важно общими разсужденіями о разностяхъвъ обрядахъ. «Ты жалуешься, писалъ п. Пансій, на несогласіе въ кое-какихъ порядкахъ, существующихъ въ помвстныхъ церквахъ, и думаешь, не вредять ли эти различные порядки нашей вёрё. Хвалимь мысть, поелику кто боится внасть въ малыя погръшности, тоть предохраняеть себя отъ великихъ, во исправляемъ опасеніе... Если случится, чтокакая нибудь церковь будеть отличаться оть другой какими либо порядками неважными и несущественными для въры, напр. время совершенія литургія, или вопрось о томъ, кавими перстами долженъ благословлять свищенникъ и т. п.: то это не должно производить никакого раздёленія..... He слёдуеть намъ думать, будто извращается наша православная въра, если вто нибудь имъетъ чинопослъдованіе нъсколько отличающееся отъ другого въ вещахъ несущественныхъ». Установивъ возможность обрядовой разности, патріархъ ведеть рёчь и о тёхъ, которые, не допуская этой возможности, производять распри изъ-за этихъ вопросовъ. Мысль эта проводится въ отвътахъ на вопросы: 7-й, 8-й и 9-й, «Чтокасается полемики, которую ведете изъ--за чина божественнаго тайноводства (предварительно патріархъ подробно отвѣчаль на вопросы, относительно чина литургів), то умоляемъ прекратить ее; ибо рабу Господню не подобаетъ сваритися въ вещахъ не принадлежащихъ до членовъ втры» (Отв. на вопр. 7-й). Посему и поступки Павла коломенскаго и Ивана Неронова, которые были несогласны съ патріархомъ Никономъ, и отвергали молитвы, содержимыя греческимъ патріархомъ, - п. Пансій считалъ признакамв ересии раскола, потому что «такой человѣкъ строптивый и вспорченный». На этомъ основания п. Паисій совътовалъ Нивону таковыхъ людей отлучить отъ церкви, потому что оны «бросають подозрѣніе на молитвы нашихъ (т. е. греческихъ)» святыхъ» (Отв. на вопр. 8-й и 9-й). По существу самыхъ предметовъ, о которыхъ спрашиватъ п. Никонъ, наиболь**шаго вниманія заслуживаеть отвѣть касательно** перстосложенія для крестнаго знаменія. Патріархъ Пансій писалъ, что онв имѣютъ *древнее обыкновеніе*, по преданію, — поклоняться, имѣя цервые три перста соединенными вмѣстѣ, въ образъ святыя Троицы (Отв. на вопр. 24-й). Что же касается священническаго благословенія, то «церковь благословляетъ всѣхъ изображая іврейскою рукою имя Мессія, или, — что тоже, имя І. Христа, т. е. конечныя буквы этого имени: *Іс. Хс.* А какими нерстами начертываетъ кто эти буквы, это безразлично». При этомъ патріархъ описываетъ существующее именословное благословеніе, но не отрицаетъ и другого съ тѣмъ же именословнымъ знаменованіемъ<sup>1</sup>). Посланіе п. Паясія, помимо авторитета подписавшихъ оное епископовъ, имѣетъ и то значеніе, чго впослѣдствіи оно было утверждено осудившимъ расколъ большимъ московскимъ соборомъ 1667 года (Дѣян. собора 1667 г. Москва, стр. 16).

## Осуществление дѣла ниминаго исправления на новыхъ началахъ. Взглядъ русскихъ на грековъ и завадно-руссцевъ.

Исторія митр. Макарія и Соловьева. «Характерь отношеній Россія къ православному востоку въ XVI и XVII стольтіяхъ». Каптерева. Прав. Обозр. 1861, кн. 11, ст. Огнева. Московскій печатный дворь при п. Никонь прот.. Николаевскаго. Христ. чт. 1890.

Прежде, чёмъ получена была грамота п. Пансія п. Никонъ, на основаніи опредёленія собора 1654 года, пристунилъ къ осуществленію дёла книжнаго исправленія на новыхъ началахъ. Для этого печатный дворъ, доселё находившійся въ вёдёнія большого дворца, по приказу царя, былъ переданъ патр. Никону въ его полное распоряженіе. Прежніе справщики, не знавшіе греческаго языка, должны были оставить свое мёсто Найти новыхъ, съ надлежащимъ языкознаніемъ, было очень трудно. Патріархомъ Никономъ на мёсто

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Тоже самое будеть означать, если будешь держать и два послёдніе перста приклоненными книзу въ формё двухъ с. с., три же первые стоймя какъ изображающіе *i* и *x*; это не дѣлаетъ никакого различія». (Отв. на вопр. 25). По тексту «Скрижали этого мѣста совершенно нѣтъ.

уволенныхъ, было назначено семь справщиковъ, но изъ нихъ многіе служили не долго. Навболёе видными дёятелями πο книжной справь были: чудовскій старець Евонній и старець Арсеній грекъ. Евоимій прекрасно зналь языки греческій. латинскій и еврейскій. Арсевій грекъ прибылъ въ Москву въ 1649 г. съ константинопольскимъ патріархомъ Паисіемъ; какъ человѣкъ ученый онъ былъ оставленъ учителемъ въ Чудовской школь, затьмъ, по подозрънію въ измень православію, быль сослань въ Соловецкій монастырь для исправленія въ въръ. Въ 1652 году Никонъ, -еще въ званіи новгородскаго митрополита, вздившій въ Соловецкій монастырь за мощами святителя Филиппа, взялъ его оттуда, назначилъ въ составъ священниковъ своей крестовой, сдёлалъ потомъ библіотекаремъ Патріаршей библіотеки, а въ марть 1654 года назначилъ главнымъ справщикомъ книгъ (1). Въ качествъ лица неоффиціальнаго, справщикамъ помогалъ учитель Ртишевской школы іеромонахъ Епифаній Славинецкій (2). Немного спустя къ дѣлу книжнаго исправленія былъ опредѣленъ прибывшій въ Москву архимандрить Иверскаго асонскаго монастыря Діонисій. Эти справщики, зная греческій языкь, были знакомы и съ чинами церкви греческой и западно-русской; эти чины и были положены въ основание книжнаго исправления. Самъ патріархъ очень любилъ греческіе обряды. Такимъ образомъ п. Никонъ, и помимо опредбленія собора 1654 года, - послівдоваль еще совѣту преп. Максима грека, поручивъ исправленіе книгь людямъ, знающимъ греческій языкъ. Путь этоть соотвѣтствоваль существу дёла; но въ то же время онъ представляль своего рода опасности, --- вслёдствіе исторически сложившихся народныхъ взглядовъ на грековъ и западнорусцевъ.

Взілядъ русскихъ на грековъ . На грековъ существовали у насъ два противоположные взгляда: взглядъ оффиціально-церковный, взглядъ церкви русской на церковь греческую, и взглядъ народный, —взглядъ русскихъ людей на грековъ. Въ оффиціальныхъ церковныхъ сношеніяхъ русскіе уважали

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Матеріалы для истор. раскола, т. VI, стр. 31. Журн. Мин. нар. просв. 1881 г. II, 181—182. Христ. Чтен. 1891 г. II, 181—182.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Христ. Чт. 1891 г. II, 181-182.

авторитеть востока, смотрѣли на греческую церковь какъ на церковь цравославную, старѣйшую русской. Первый россійскій патріархъ Іовъ былъ рукоположенъ константинопольскимъ патріархомъ Іереміею, а п. Филаретъ -- іерусалимскимъ патріа; хомъ Өеофаномъ. Въ сборникѣ, извѣстномъ подъ именемъ «Книги о вѣрѣ», напечатанномъ при п. Іосифѣ, православіе греческой церкви изображается въ самыхъ яркихъ чертахъ. Греческая церковь, говорится тамъ, шествуетъ прямымъ царскимъ цутемъ, не уклоняясь въ вѣрѣ ни на право, ни на лѣво; она -- сградалица, подобная церкви первенствующей (<sup>1</sup>).

Но на ряду съ этимъ взглядомъ былъ распространенъ другой взглядъ, — что греки слабы въ въръ, что православіе ихъ сомнительно. Этотъ взглядъ недовѣрія появился не вдругь, а слагался въ теченіе вёковь и потому отличался твердостію, какъ явленіе исторически окрѣпшее. «Греки льстивы до сего дне», замёчаль еще первый кіевскій лётописецъ (преп. Несторъ). Чувство народной антипатіи перешло въ религіозную подозрительность со времени Флорентійской унів (XV в.); до самаго паденія Константинополя представители цареградской церкви не рёдко сочувствовали унів. На самое паденіе Константинополя русскіе смотрели какъ на наказание Божие за унию. Такимъ образомъ русскіе подозр'явали грековъ въ зараженіи латинствомъ, а латинство считалось «сквернвйшею изъ всёхъ еретическихъ въръ»; и этотъ взглядъ былъ выраженъ въ Соборномъ изложения п. Филарета, оказавшаго незабвенныя услуги отечеству во время борьбы съ поляками въ 1610-12 годахъ.

Нетвердость грековъ въ православіи слагалась для русскихъ людей и въ самой Россіи. Митрополить Исидоръ подписалъ Флорентійскую унію, лже-патріархъ Игнатій во время перваго самозванца явился потаковникомъ латинству; оба были греки.

<sup>(1)</sup> Хотя похвалы эти имѣють въ виду уклонившуюся оть православія церковь латинскую, —какъ утверждають раскольчическіе современные писатели. Швецовъ и другіе, но тъ́мъ не менѣе со стороны положительной они свидѣтельствуеть о томъ, что русская церковь считала церковь греческую вполнѣ православною.

Тоже подозрѣніе въ зараженіи латинствомъ великорусскіе люди питали и по отношенію къ юго-запалной Россіи. И здъсь существовалъ такой же двоякій взглядъ. Велико-русская церковь никогда не разрывала своего єдиненія съ церковью западно-русскою, и нѣкоторыхъ частныхъ лицъ велико-русские книжные люди справедливо называли ревнителями и поборниками по благочестію (Книга о вѣрѣ, л. 5). Но при этомъ было значительно распространено и недовъріе къ западно-русскимъ людямъ. Причиною этого и здѣсь была унія съ латинскимъ въ XVI в. Отъ этого книги западнорусскаго происхожденія, если и печатались въ Москвѣ, то съ провъркою московскими справщиками. Такъ былъ напечатанъ въ Москвѣ «Катихизисъ», составленный Лаврентіемъ Зизаніемъ. Прп п. Іосифъ, когда бояринъ Ртищевъ основалъ школу и братство западно-русскихъ ученыхъ, то обстоятельство это не прошло безъ разныхъ неблагопріятныхъ толковъ. Въ 1650 г. Ив. Вас. Засъцкій, Лука Тимофеевъ Голосовъ, да Благовъщенскаго собора дьячекъ Константинъ-Ивановъ сошлись у монаха Саула и шептались между собою, что Өедоръ Ртищевъ грамотъ учится у кіевлянъ, а въ той грамоть еретичество есть. Про боярина Бориса Ив. Морозова говорили также, что онъ кіевлянъ началъ жаловать, а это ужъ извёстное дёло, что онъ уклонился къ такимъ же ересямъ.

При такомъ взглядѣ на грековъ и занадно-русцевъ предоставленіе имъ дѣла книжнаго исправленія могло породить большіе, невыгодные для этого дѣла толки, и—не со стороны только какого нибудь дьячка, но и между людьми болѣе видными и вліятельными, особенно со стороны тѣхъ, которые имѣли какія либо иныя неудовольствія противъ патріарха и предпринятаго имъ труднаго дѣла.

Прибытіе въ Москву антіохійскаго патріарха Макарія и сербскаго Гавріила: соборныя засѣданія въ 1655—56 годахъ: утвержденіе и введеніе исправленныхъ книгъ. Вопросы о перстосложеніи и о пріемѣ латинъ.

Истор. Русск. церкви преосв. Макарія, т. ХІ.

Вь началѣ 16ф5 г. прибыли въ Москву два патріарха: антіохійскій Макарій и сербскій Гавріилъ. 12 февраля они

представлянсь государю; въ Москвѣ они пробыли околодвухъ лётъ. Пользуясь ихъ пребываніемъ, п. Никонъ собиралъ соборы для разсмотрёнія и утвержденія новоисправленныхъ книгъ, а также для разрёшенія двухъ частныхъ вопросовъ: о перстосложеніп и о принятіи латинъ.

Патріархъ Макарій вскоръ по прівздь обратиль вниманіе на обрядовыя разности, и п. Никонъ въ концъ марта. 1655 г. собралъ соборъ. На этомъ соборъ, послъ указанія ивноторыхъ разностей, было подтверждено опредвление собора 1654 г. о исправлении книгь, согласно съ греческими. Здесь же быль разсмотрень и одобрень вновь исправленный «Служебникъ». Въ концъ 1655 г. онъ былъ напечатанъ и разосланъ по церквамъ. Это было первая новоисправленная книга, почему въ предисловін къ ней довольно подробво изложена исторія, какъ началось и велось дёло книжнаго исправленія. Тамъ же замѣчается, что и прежнія исправленія не осуждаются, но на большую степень совершенства возводятся. Около этого времени была переведена и приготовлена къ печати книга «Скрижаль», присланная вселенскымъ патріархомъ Шансіемъ въ 1653 г. Въ ней содержатся толкованія на литургію я другія священнодъйствія. При «Скражали», по распоражению п. Никона, была напечатана грамота п. Павсія, а также и другія статьи, касающіяся перстосложевія в самвола въры. Въ концѣ, впослѣдствія было приложено сказаніе о соборѣ 1656 г. и рѣчь п. Никона къ собору подъ заглавіемъ «Слово отвѣщательное». Въ такомъ видъ книга «Скрижаль» со всъми приложеніями была сырвилена подписями отцевъ собора, въ 1655-56 г. выпущена изъ типографіи и разослана. Разсылая вновь исправленныя книги, п. Нинонъ употребниъ мвру, къ какой прежде не прибвтали. Для прекращения книжнаго разгласия, онъ велёлъ отбирать старыя книги и употреблять только исправленныя. Мира ота, безъ сомевнія, была необходима ради вводенія единообравія, но при окриппемъ обрядовомъ ввилядь, при уважевіи къ книгамъ существующимъ, она легко могла породать неблагопріятные толки о томъ, за что считають дурными и отбирають книги, по которымъ русскіе чудотворцы Богу уго.

Патріархъ Макарій, по своемъ прибитія въ Москву. обративъ вниманіе на обрядовыя разности, замътилъ, что русскіе не такъ слагають персты для крестнаго знамевія и ошибочно думають о крещение поляковь, полагая, что при обращении въ православие ихъ нужно снова врестить. Эти два вопроса были предметомъ особыхъ соборныхъ разсужденій. Вопрось о перстосложения уже нёсколько лёть занямаль п. Никона; этоть вопрось предлагаль онь и константинопольскому патріарху. Получивъ въ грамоте п. Пансія отвёть, Никонъ для болёе основательнаго рёшенія и твердаго уб'яденія, обращался не разъ съ темъ же вопросомъ къ патріарху Макарію, а также къ другимъ находившимся въ Москвѣ восточнымъ святителямъ сербскому Гавріилу, никейскому Григорію и мозлавскоих Гедеону), и за твиъ подвергъ его особому соборному обсужденію. 12 февраля (1656 г.), въ день памяти св. Мелетія антіохійскаго, во время заутрени, на которой присутствовалъ и царь, было читано по Прологу житіе св. Me тія. Въ немъ помѣщено сказаніе, какъ Мелетій, на одномъ соборѣ противъ аріанъ, показалъ три перста и не было знаменія, а потомъ два совокупилъ, а одинъ пригнулъ, и «изыде оть него огнь яко молнія». Сказаніе это еще Стоглавый соборъ приводилъ въ пользу двуперстія; приводилось оно сь тою же цёлью и во времена п. Никона, приводится и <sup>1</sup>). Патр. Никонъ спросилъ тогда п. Макарія, что теперь. означаеть это сказаніе? Макарій отвётиль, 0TP Mezeria сначала показалъ три первые перста разлучены, а потомъ ихъ совокупилъ и этимъ выразилъ знаменіе единосущія Св. Троицы. Послё эгого патріархъ прибавиль, что кто изображаеть кресть не первыми тремя персты, но два послёдніе соединяетъ съ великимъ пальцемъ, а великосредніе простирасть, тоть подражаеть армянамъ, ибо армяне такъ крестится. Вскорѣ за твиъ подошла недвля православія. Въ Успен-

<sup>1</sup>) Обстоятельный разборь этого сказанія будеть сдёлань въ своемъ титеств.

скомъ соборѣ въ присутствіи царя, при множествѣ народа, чинъ православія совершали три патріарха. Патріархи Макарій и Гавріиль и интрополить никейскій, ставь предь царемъ, произнесли отлучение на двуперстниковъ, сказавъ, что О православному христіанных слёдуеть изображать крестное знаменіе тремя первыми персты. Послё такого торжественнаго осужденія двуперстниковъ п. Никонъ обратился по тому же предмету съ письменнымъ вопросомъ къ патріархамъ Макарію я Гавріялу и двумъ матрополитамъ востока (никейскому и молдавскому), и восточные святители дали такой же письменный отвѣть, что кто не творить кресть тремя первыми персты, тоть еретикъ и подражатель армянъ, и таковыхъ они отлучаютъ отъ Отца и Сына и Св. Духа. Тогда въ апрале 1656 г. п. Никонъ рашиль этоть вопрось соборнымь образомь. Въ ричи къ собору онъ изложилъ исторію этого вопроса. Начавъ съ того, чтодвуперстное сложеніе зазирали еще патріархи: константинопольскій Аванасій и іерусвлимскій Пансій, и кончивъ послёдними событиями, онъ высказаль, что въ двуперстномъ сдожени заключаются ереси Аріева (въ трехъ перстахъ) и Несторіева (въ двухъ). Патріархъ далъ несуществующее толкованіе, но этимъ онъ показалъ свое православіе и обнаружилъ чувство опасенія еретичества. Указалъ въ своей рвчи п. Никонъ и на то, что двудерстие внесено въ книги въ недавнее время, и что многіе еще и теперь крестятся тремя перстами. Соборъ вполнъ согласился съ словами п. Никона и крестащихся двуперстно также предаль отлученію отъ церкви.

Патріархъ Макарій обратилъ вниманіе и на принятіе латинъ чрезъ новое, крещеніе. Посему вопросъ объ этомъобсуждался на соборныхъ засёданіяхъ въ 1655 году. Отцы собора объявили, что вторичное крещеніе поляковъ не законно, такъ какъ они вёруютъ и крещаются во св. Троицу. Въ силу этого соборнаго опредёленія тогда же шесть уніатскихъ священниковъ были присоединены къ православной церкви чрезъ помазаніе муромъ. Но послё этого опять стали повторять крещеніе надъ присоединяющимися поляками. (Акт. эксп. т. IV. 332). Поэтому, годъ спустя, снова занялись разсмотрёніемъ этого вопроса, тёмъ болёс, что нектотовляли къ новому изданію Потребникъ. Въ прежнихъ потребникахъ, изданныхъ при патріархахъ loa сафъ и Іосифъ. печаталось «Соборное изложение» п. Филарета, по которому повелёвалось, крестить не только лагинъ, но и православныхъ бълорусцевъ, врещенныхъ чрезъ обливание. Патріархъ Макарій, доказывавшій свою мысль о неперекрещиванія латинъ, имълъ жаркій споръ съ руссвими епископами. Мысль свою онъ полтверждалъ древнею греческою книгою, чъжъ и успѣль убѣдить русскихъ архіереевъ. Послѣ этого царь издалъ указъ, которымъ запрещалось крещеніе поляковъ и прочихъ католиковъ. Вопросъ былъ настолько важенъ, 4T0п. Макарій, по выёздё изъ Москвы, прислалъ н. Никону письмо изъ Угровлахіи о томъ же предметь, въ которомъ ссылался на Угровлахійскаго митрополита Стефана и на древній греческій и славянскій Номоканонъ, въ которомъ говорилось не только то, что латинь не следуеть перекрещивать, но и священниковъ ихъ, при обращении въ православіе, вновь не хиротонисать. Извёстно, что эта послёдняя мысль выражена въ правилахъ Іоанна Китрошскаго, помѣщаемыхъ въ рукописяхъ правилъ Матеея Властаря (XIV в.) 1).

### Начало раскола.

bu \*

Извъстно, что какъ только началъ патріархъ Никонъ дёло исправленія церковныхъ обрядовъ, такъ и обнаружились противъ этого неудовольствія со стороны нъкоторыхъ духовныхъ лицъ. Въ духё народнаго характера, эти лицавидные и вліятельные протопопы-провозгласили въ этихъ исправленіяхъ еретичество. Они лично не любили патріарха за его строгость и противленіе свое внразили безчиніемъ, за что и были наказаны. На соборѣ 1654 года епископъ Павелъ Коломенскій заявилъ свое несогласіе по вопросу о

<sup>1</sup>) Въ Соловецкой библіотекъ чимъются двъ подобныя рукописи первой половины 17 в. № 744-й и 745-й.

июклонахъ. Далбе, когда происходили событія 1655-1656 годовъ, русскіе люди, - свидітели и очевидцы всего происходившаго, - не могле относиться въ этому равнодушно. Торжественчима заявленія о неисправности книгь, отлученіе двуперстивковь, отбираніе внигь прежнихъ изданій, все это не могло само по себѣ не производить сильнаго впечлтлёнія на народъ. Во введении тросперстнаго сложения для престнаго знамения, при осуждения двуперстия, онъ не только видблъ противотрвује опредвлению Стотлаваго собора и несогласје съ употреблявшимися тогда печатными книгами, но усматриваль И нареканіе на русское благочестіс; при господствующемъ обрядовърномъ взглядъ онъ не могь отличеть обрядъ отъ догната. Во времена религозныхъ споровъ прежняго времени его спасало и успокоивало довёріе въ высшей церковной власти. Теперь же неудовольствіе в сомнівніе относились нь ней самой; безусловное въ ней доввріе было такимъ образонъ ноколеблено. Первые противники оказались, какъ мы видёли, въ средё са-· маго духовенства; но по народному убъждению, духовнымъ лицамъ в естественно знать, что хорошо, или худо въ предметахъ въры и церкви. Такимъ образомъ во время соборовъ 1655-56 годовъ стало обнаруживаться уже не мало упря-ЖЫХЪ И НСПОКОРНЫХЪ; НВКОТОРЫС ИЗЪ ВИХЪ РОПТАЛИ НА ПАТріарха, другіе же молчали, опасаясь его гийва.

Неудовольствіе в ропоть усиливались вслёдствіе народныхъ бёдствій — страшной моровой болёзни, появившейся во время тажелой войны, когда царя не было въ Москиб. Патріярхъ съ царскимъ семействомъ также выёхалъ изъ Москвы. Къ моровой болёзни прасоединился и голодъ. Русскій народъ всегда еклененъ общественныя бёдствія считать Божінмъ наказаніемъ за какіе либо особенные грёхи. Отсутствіе царя и патріарха давало большой просторъ возбужденной народной толит разсуждать о прачинахъ такихъ бёдствій. 25 августа 1656 г около Успенскаго собора собралась толпа; наъ толпы раздались голоса, что на веёхъ теперь гибъъ Божій, а во всемъ виновать натріархъ, держитъ онъ еретика старца Арсенія для справы печатныхъ книгъ, а тотъ чернецъ много книгъ перепортилъ. На небѣ явились знаме-

нія: солнце меркло, показалась звёзда съ хвостомъ. Склонные къ суевърію люди толковали, что эти знаменія предвъщають недоброе; а за то Господь наказуеть христіанскій родъ. что многіе пошли во слёдъ Никона. Стали распространяться слухи о виденіяхъ, будто Господь требоваль превратить печатаніе книгь. Какая-то Степанндка, да брать ез Терешка разскавывали, что виз видение было о семь отъ образовъ Пречистыя Богородицы и великомучевицы Параскевы. Неудовольстіе противъ патріарха доходило до боярскихъ теремовъ и царскихъ цалатъ. Братья Плещеевы вели переписку съ Нероновымъ. Стефанъ Бонифатьевъ, хотя не обнаруживаль прямого противленія книжнымь исправленіямь. но много нехорошаго внушалъ о семъ царицъ, своей духовной дочери. Сосланные Никономъ духовныя дица: Иванъ Нероновъ, Аввакумъ и двугіе, распространяли противленіе въ тѣхъ мѣстахъ, гдѣ проживали. Они первые приносили въсти о книжныхъ перемънахъ. Явивщисъ тамъ какъ бы мученьками за свои убъжденія, они легко могли дъйствовать на народъ. И чёмъ дальше они должны были слёдовать на мѣста ссылки, тѣмъ дальше заносились и сѣмена противленія. Аввакумъ по дорогѣ въ Сибирь обличалъ, по словамъ раскольническаго писателя, пестрообразную прелесть. Въ Тобольска онъ подчинилъ своему вліянію даже архіепископа Сумеона в укоряль ересь Никонову, за что и быль сослань далее въ-Сибирь.

Къ Неронову, заключенному въ Сласо-каменскомъ монастырѣ, приходили окрестные жители слушать его наставлевія. Иногда онъ даже въ церкви гоборилъ пропокѣди, въкоторыхъ обличалъ, что «сдащенноиноцы и церковвыя чада вавели ереси новыя, слогь перстовъ ио своему умыслу развращенно сказуютъ». Ему оказался сочувствующимъ и единомысленнымъ архимандратъ цереславльскаго Данилова монастыря Тихонъ. Такимъ образомъ п. Никонъ ствлъ ка заться не исправителемъ книгъ, а вводителемъ ересей; это обвиненіе было самымъ странцаниъ на Руси; ивъ-за него пострадали преподобный Максимъ грекъ и архимандритъ-Діонисій.

## Взглядъ на книжныя исправленія какъ на введеніе ересей латинскихъ.

Считая книжныя исправления введениемъ ересси, противники этихъ исправленій старались находить въ нихъ именно ереси латинскія. При самомъ началъ книжнаго исправленія одинъ взъ бояръ Плещеевыхъ писалъ Неронову: «Сбудутся хотящіе быти раздоры по прореченію Книги о въръ, въ нейже пишется о отпадении запада и отступленіи унитовъ къ западному костелу. Надобно и намъ опасеніе имѣть. чтобы не пострадать темъ же». Впоследстви STOTE. взглядъ созрёль окончательно. Всёмъ книжнымъ и обряловымъ всправленіямъ стали придавать латинскій характеръ, хотя бы. они на самомъ дёлё не имёли никакого отношенія къ латинству. Такой характеръ стали придавать троеперстному сложенію, печатанію просфоръ четырехконечнымъ KDeстомъ, введению трегубой аллилуи, даже измѣнению въ Херувимской песни одного слова: «трисвятую песнь приносяще» на «припъвающе», ---такъ **латиняне при**пѣваютъ какъ КЪ органамъ. Самого Никона стали приравнивать въ измѣннику православія митр. Исвдору и лжепатріарху Игнатію и говорить, что онъ къ римскому костелу прилёпился и творитъ повелёнія нечестивыхъ латинскихъ папъ.

Такой взглядъ усвоили противники книжнаго исправленія на это дёло и на самого патріарха Никона! Взглядъ этоть совершенно произвольный, но онъ вытекалъ изъ обрядоваго народнаго характеря и случайно утвердившихся народныхъ воззрёній.

## Размолька Никона съ царемъ и вліяніе этого обстоятельства на усмленіе раскола.

Христ. чтеніе 1883 г. январь-февраль ст. прот. Николаевскаго. Прав. Соб. 1869 г. ст. «Протопопь Аввакумь».

Противленіе по поводу исправленіи богослужебныхъ книгь и обрядовъ до 1658 года не носило еще характера большого народнаго движенія; оно открыто выражалось со сторовы

Digitized by Google -

- 49 -

частныхъ, сравнительно немногихъ лицъ; въ народъ же оно отображалось только смутными толками и глухимъ неудовольствіемъ. При томъ, изкоторые изъ первыхъ противниковъ Никора скоро умерли; иные, изъ опасенія патріарха, боялись выступить слишкомъ открыто, хотя и роптали на него. Одинъ изъ первыхъ противниковъ Никона (Нероновъ, принявшій иночество съ именемъ Григорія) даже раскаялся, увърившись. **TTO** исправленіе обрядовъ не было личнымъ его абломъ. a было одобрено и восточными патріархами: онъ боялся разрыва со всею церковію и быль присоединень кь православію. Самъ Никонъ сдёлаль ему уступку, сказавъ, что тѣ и другіе служебники-и старые и новые-добры. по твмъ и другимъ можно служить, и позволивъ ему, по его требованію, въ Успенскомъ соборѣ двоить аллилуіа. Но ВЪ 1658**FORV** случилось обстоятельство, давшее полную возможность, безъ всякаго удержу, развиваться раздорнической пропаганды и неотразимо вліять на народную массу въ самой Москвѣ. Обстоятельство это заключалось BЪ размолвкъ п. Никона съ царемъ и въ самовольномъ оставлении имъ патріаршаго престола. 6-го іюля происходила торжественная встрѣча грузинскаго царевича Теймураза. Патріарха Н8. это торжество не пригласили, а посланнаго его во время самой окольничій, расчищавшій путь, встрёчи царскій ударилъ праздникъ Казанской палкой по головѣ. 8-го іюля, въ иконы Божіей Матери, царь не пришель КЪ богослуженію въ церковь, гдъ служилъ патріархъ. 10 іюля, въ праздникъ въ честь ризы Господней, царь не только не пошелъ КЪ вечерни и утрени, по обычному приглашенію патріарха, послё заутрени послалъ боярина сказать Никону, что онъ на него гнъвается и къ литургіи не будеть. Видя немилость царя и не желая сдёлать первый шагь къ примиренію, Никонъ, отслуживь литургію, пешкомъ, СЪ простою илюкою, отправился на Ильинку, на подворье Воскресенскаго монастыря, а затёмъ черезъ три дня онъ совершенно оставилъ Москву, удалившись въ Воскресенскій монастырь, и прекратиль занятія патріаршими ділами. Причины такой размолвки заключались сколько. Въ характерахъ царя nar-X

зріарка, -- очень несходныхъ, несдержанности Никона предъ щаренъ, столько же и въ интригахъ бояръ, по отношению къ которымъ онъ былъ очень строгъ. Нелюбовь и холодностъ подкрадывались незамътно и стали обнаруживаться особенно чослѣ возвращения царя изъ неудачнаго шведскаго похода въ 1657 году, предпринятаго по совѣту Никона.

Съ удаленіемъ п. Никона дёла церковныя пришли възамъшательство, и книжныя исправленія не могли продолжаться -съ прежнею энергіею и вниманіемъ. Сверхъ сего съ 1660 года во главѣ временнаго управленія церковію сталъ митрополить крутицкій Питиримь, личный врагь Никона. Враждовавшіе противъ него бояре совершенно овладёли сердцемъ царя. Въ это время люди недовольные книжными исправленіями громко стали заявлять свое неудовольствіе, не 0118саясь уже грознаго патріарха. Этому содбиствовало болѣе всего то обстоятельство, что партія боярская, желавшая сверженія Никона съ престола, вступила какъ бы въ союзъ съ нартіею раскольническою и дала возможность явиться BЪ Москву врагамъ Никона по внижному дёлу. Изъ Сибири. посл'ь 11-ти л'ять ссылки, быль возвращень протопопь Аввакумъ и встретилъ въ Москве весьма радушный пріемъ: онъ лично представлялся государю, ему отведено было помѣщеніе въ Кремлѣ, при случайныхъ встрѣчахъ царь не только любезно здоровался съ нимъ, но и просилъ его благословенія я молитвъ; даже была ръчь о томъ, чтобы сдълать его царскимъ духовникомъ. Польщенный такимъ вниманіемъ, Аввакумъ сначала молчалъ...; но это было недолго, и въ Москвѣ снова громко стала раздаваться рѣзкая, бранная проповёдь юрьевскаго протопоца. Онъ сталъ говорить, что послёдователи Никона не проповъдують Христа въ плоть притедна, скрывають Его воскресеніе, Духа Святаго не исповыдують истиннымь, велять молиться духу лувавому и проч. Къ Өедору Ртищеву Аввакумъ ходилъ вести пренія, много тумъль тамъ о върв и законъ; разъ споръ быль такой гопрячій съ Симеономъ полоцкимъ, что, --- разсказываеть Аввакумъ-- «разошлись яко піяни». Еще до возвращенія Аввакума въ Москву, туда приходиль изъ своей пустыни чернець Григорій

- 51 -

Недоновъ, который, хотя быль присоединевъ къ прав. церкви. но мало того, что у себя ₿⁄Ъ пустыни велблъ COBCOHLATS . но писаль челобитным службы по староцечалнымъ книрамъ. противъ исправленныхъ книгъ и подавалъ ихъ государю; вънихъ онъ, называя Никона пагубникомъ, требовалъ собора «о исправлении церковномъ». Так. обр. однимъ снискождениемъ со+. вершать службу по старому онъ не удовольствовался. По при-бытія Аввакума въ Москву нашлись тамъ и новые помощники. ему въ распространени раскола, до сихъ поръ молчавшіе: архимандрить Покровскаго монастыря Спиридонь это были; Потемкинъ, --- дядя Өедора Ртищева, --- и Благовѣщенскаго собора діаконъ Өедоръ Трофимовъ. Въ Москву пришли за Авваку-момъ другіе ревнители раскола: нижегородскій старецъ Аврамій, иноки Корнилій и Трифилій, юродивые Өедоръ и Кипріанъ. Всв они свободно на городскихъ улицахъ и на площадяхъ проповѣдывали, по выраженію раскольническаго писателя. «доброту древняго благочестія». Особенною ревностію отли. чались юродивые, которые бѣгали иногда за царской колесницей и кричали: «добро бы, самодержавный царь, на древнее благочестіе вступити»! Изъ провинцій, кром'в Неронова. попы: романовскій Лазарь в суздальскій Никита, даже вятскій епископъ Александръ прислали челобитныя царю, BЪ KOTOрыхъ доказывали введение разныхъ ересей, ссылаясь преимущественно на книгу «Скрижаль». Такимъ образомъ КЪ требо-ванію сверженія Никова съ патріаршаго престола со стороны боярской партіи присоединились таковыя же требованія состороны партія раскольнической, съ тёмъ отличіемъ, что послёдняя хотёла видёть «пастыря православнаго», т. е. противника книжныхъ исправленій.

Изъ боярскихъ семействъ на сторону Аввакума нерешла знаменитая боярыня, близкая къ царскому семейству, Өедосья Морозова, вдова Глѣба Морозова; она заговорида, что крестъ на просфорѣ во всей Россіи потребили. За нею пошла сестря ея, боярыня Евдокія Урусова. Какъ далеко зашла въ этовремя партія церковныхъ раздорниковъ, видно изъ того, чтоони составили даже нѣчто въ родѣ собора, на которомъ положили: «никоніанское крещеніе не вмѣнять за истинное,

такъ какъ церкви осивернены «мерзостню автихристовою». BIBSORD GHAN 1666-R TORS, BE RORDELL, 'NO IDEAUOROMENTIO -одного писателя, напечатанному въ «Книгь о въръ», изданной при цатр. Іосифь, --слъдовало ожидать какого либо веливаго отступления, появления предтети антихриста. а. быть можеть, и самого антихриста. Ходали разсказы о виденахъ. Толновали, будто какой-то Дмитрій съ Волги, землякъ п. Никона, разъ ночуя у него, видель многихъ бесовь, которые посадили Никона на престоль, вънчали его, какъ царя, и, кланяясь ему, говорили: «воистину любезный ты брать нашъ. aro поможе вресть Маріина Сына изгнати и потребити». Чудовскій монахъ Симеонъ толковалъ братія свое сонное витьніе пестрообразнаго змія, который, обогнувшись около царскихъ палать, голову имёлъ внутри палаты и шепталь въ ухо царя. Это-не кто другой, вакъ Никонъ, уговорившій царя начать внижное всправление. Москва была въ великомъ смятения. Церкви оставались пусты. «Многіе христівне отлучишася церковнаго входа и молатвы и показнія о'грисских я принятія тёла и крови Христовы лишишаса». Въ нёколерыхъ мёстахъ священиен онять стали служить по старымъ жнягамъ; даже въ Успенсвомъ соборѣ бивали сноры о томъ, жакъ п'еть, по старому, или по новому. Въ 1665 году дарь Алевсей Михайловичь писаль патріарку ісрусалимскому. Невтарію: «у нась весь церковный чинь въ несогласія, въ церквахъ служить всякъ по своему». Такимъ образомъ BP 910 время междупатріаршества со всею яспостію і образовался вемикій русскій расколь.

### Соборы 1666 и 67 годовъ.

Длянія московскихъ соборовъ 1666—67 годовъ. Москва. 1881 г. съ предисловіемъ проф. Н. Субботина. Исторія русск. церкви преосв. Макарія, т. XII, стр. 640 и далье.

Вдовство русской церкви, вслёдствіе удаленія Никона -съ патріаршаго престола, продолжалось 8 лёть. Въ это время -раскольническая пропаганда достигла такихъ разм'ровъ, чио -люди, враждовавшіе лично противъ Никона, вызвавшіе въ

- 58 -

Москву Аввакума и допустившіе явиться туда же другимъ вождямъ раскола, не могли уже оставаться хладнокровными зрителями и покровительствовать расколоучителямъ. Mezzy двумя партіями, времевно соеденившимися взъ чувства ненависти къ Никону, неизбъжно долженъ быть произойти разрывъ. Аввакума не разъ убъждали соединиться въ ввов. ноонъ не слушалъ. Тогда до царя стали доходять жалобы 88. него, что онъ церкви опустошилъ, и царь BЪ 1664 TOIV послалъ сказать ему, чтобы онъ опять Вхаль въ ссылку. Мъстомъ новой ссылки была Мезень,---бъдный отдаленный. городокъ архангельской губерніи. Дорогою на Мезень онъ. по собственному выраженію, «повхаль по городамь и въсямь промышлять словесныя рыбы», т. е. совращать въ расколь. Изъ Мезени, годъ спустя, онъ былъ привезенъ въ Москву на. соборъ, въ 1666 году.

Въ этомъ году, въ ожидания прибытия восточныхъ патріарховъ для суда надъ Никономъ, созванъ былъ соборъ русскихъ святителей. Предметомъ соборныхъ равсужденій былъ появившійся расколъ и судъ надъ расколоучителями. Въ виду этого, при открытіи соборныхъ засёданій, собрав**шіеся архіерев каж**дый прочи**тали сим**воль православной въры, и когда увидъли, что всв они въ исповѣданіи BBDH согласны, то предложили себѣ вопросы: 8) признають M они православными греческихъ патріарховъ, б) признають ли правильными греческія печатныя и рукописныя книги и в) признають ли правильнымъ соборъ 1654 года? Всъ 9TH вопросы имёли важность для опредёленія достоинства книжнаго исправленія и для признанія онаго. Присутствовавшіе святители на всё вопросы дали положительные отвёты, ЧТО и подтвердили своими подписями. Въ слёдующемъ засёданія присутствоваль самь царь. Онь произнесь рычь, въ коей говорилъ, что по городамъ и въсямъ русскаго царства въ самой столиць ненавистный врагь посвяль расколы, раздаются хулы на церковь и на тайны, въ ней совершаемыя; мноrie скудоумные заразились этимъ ученіемъ. Послѣ этого онъ прочиталь символь, начертанный въ книгѣ «Хрисовуль», содержащей опредъление цареградскаго собора 1593 г. о рус-

скомъ патріаршествѣ, подписанное всѣми восточными патріархами. Въ этомъ символѣ въ 8 членѣ не было двухъ словъ: «Господа истиннаго», а находилось одно слово то̀ Корю». По прочтеніи царемъ символа, на рѣчь его отвѣчалъ отъ лица собора новгородскій митрополить Питиримъ. Въ своей отвѣтной рѣчи онъ благодарилъ царя за его заботы о прав. вѣрѣ и церкви и свидѣтельствовалъ, что всѣ собравшіеся архіереи содержатъ символъ и всѣ догматы такъ же, какъ написано въ упомянутой книгѣ. Этимъ засѣданіе и окончилось.

Съ третьяго засъданія начался судъ надъ противниками кнажнаго всправленія. Въ каждое засёданіе призывались по одному, или по нёсколько расколоучителей, которымъ предъявляли вины и увъщевали ихъ къ расказнію. Такимъ образомъ были позваны на соборъ Александръ епископъ вятскій, протопопъ Аввакумъ, діаконъ Өедоръ, попы Никита и Лазарь, чернецъ Григорій Нероновъ и другіе. Предъявляемыя, имъ вины заключались не въ содержания ими употреблявшихся до п. Никона книгъ и обрядовъ, а въ томъ, что ови поридали книги и обряды исправленные, яко-бы они полны были различныхъ сресей, – похуляли святъйшихъ восточныхъ патріарховъ и поставляемыхъ отъ нихъ архіереевъ и іереевъ, изрыгали хулы на п. Никона и клеветали на священниковъ московскихъ, что они не въруютъ во Христа вочеловъчьшася, не исповѣдуютъ Его воскресенія и т. п. Одни ИЗЪ ВИНОВныхъ остались упорными (Аввакумъ, Лазарь), pacдругіе каялись, — нѣкоторые искренно (епископъ Александръ, чернецъ Григорій Нероновъ), иные лицемърно, какъ оказалось впослѣдствіи (Никитя, діаконъ Өедоръ). Упорствующихъ И непокорныхъ соборъ предалъ церковному отлученію Ø послаль въ заточеніе, раскаявшихся однихъ совершенно простилъ (Александра и Неронова), другихъ же послалъ въ монастыри на испытаніе. Послѣ суда надъ расколовождями соборъ составилъ общее «Наставленіе», въ которомъ описалъ нестерпимыя хулы раскольниковъ на церковь убѣждалъ И всёхъ покоряться св. восточной церкви, а священниковъ совершать службы по книгамъ новоисправленнымъ, при чемъ указаль болье важныя обрядовыя исправленія.

- 55 -

Четыре мѣсяца спустя послѣ послѣдняго засѣданія, именно 2 ноября 1667 года, прибыли въ Москву два восточные патріарха: Пансій александрійскій и Макарій антіохійскій,бывшій уже въ Москвъ за 11 лътъ предъ симъ. Прибывшіе патріархи на соборѣ русскихъ и вфкоторыхъ восточныхъ святителей занялись разсмотрёніемъ дёла п. Никона. KOTOрый и быль осуждень И сосланъ въ Өерапонтовъ MOHAстырь. Окончивъ судъ надъ Никономъ, соборъ произносъ свое сужденіе и о книжныхъ исправленіяхъ. бывшихъ BЪ патріарніество Никона, и о появчвшихся раскольникахъ. Книжныя исправленія соборонь были одобрены и утверждены; въ частности была одобрена книга «Скрижаль», Ha 100торую боле всего нападали вожди раскола. Пристуная КР сужденію о самомъ расколѣ, отцы собора буквально повторили то, что было сказано въ «Наставления», составленномъ на соборѣ 1666 года, заповѣдавъ во всемъ покоряться церкви, а непокоряющихся предали анаеемф. Такимъ образомъ соборомъ 1667 г. были осуждены тв, которые, содержа -10 мѣненные обряды, оказывали твмъ противленіе выстей церковной власти и сверхъ того похуляли православную церковь, называя ее еретическою (1). Отлучение отъ церкви такихъ людей, ихъ осуждение, было и законно, и неизбъжно,--тёмъ болёе, что они сами удалились уже отъ церкви.

Произнесши осужденіе на раскольниковъ, соборъ разрушилъ клятву Стоглаваго собора на некрестящихся деуперстно и трегубящихъ аллилуіа; такъ называемое Феодоритово слово онъ призналъ не принадлежащимъ блаженному Феодориту, отвергъ значеніе и достовърность житія преп. Евфросина, сказавъ, что оно писано отъ соннаго мечтанія, подтвердилъ грамоту п. Паисія къ п. Никону и узаконилъ принимать латинъ безъ новаго крещенія. Изъ употреблявшихся прежде обрядовъ объ одномъ только соборъ высказался, — оберегая православ-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Болѣе обстоятельное разъясиеніе смысла клятвъ собора 1667 года будеть представлено въ урокахъ полемики.

ную истину, — строго и подозрительно, именно о двуперстчномъ сложения.

Послѣ произнесснието соборомъ формальнаго отлученія раскольники начинають жить своею жизнію, какъ отдёльная отъ церкви религіозная община. Съ этого времени и начинается соботвенно именерія раснола.



#### - 58 ---

#### глава п

## СОСТОЯНІЕ РАСКОЛЬНИЧЕСКОЙ ОБЩИНЫ ПРИ ЖИЗНИ ПЕРВЫХЪ РАСКОЛОУЧИТЕЛЕЙ.

5 Sim

## 1) Взглядъ раскольниковъ на православную церковь. Происхождение раскольническаго учения о наступлении царства антихристова.

Правосл. Собес. 1858 г. т. П. «Эсхатологическія сочиненія и сказанія въ древне-русской письменности» Сахарова. Тула. 1870 г.

Обвиненія православной церкви въ зараженіи разными ересями, бранныя похуленія, къ ней относящіяся, соединились и выразились ез догматическом ученіи о наступленіи царства антихриста. Происхожденіе этого страннаго и на первый взглядъ непонятнаго догмата объясняется слёдующими обстоятельствами.

Царствованіе послёдняго антихриста должно предшествовать кончинѣ міра и второму Христову на землю пришествію. Господь I. Христось не только не указаль BDeмени этихъ послёднихъ событій, но прямо сказаль, что 0 дни и част тому никтоже въсть (Матө. 24. 36). Ø 88 вопросъ учениковъ, когда будетъ кончина въку, отвъчалъ притчами, въ которыхъ указалъ только нѣкоторые общіе признаки (напр. появление лжехристовъ, великия войны, тажкия скорби, пропов'єданіе евангелія по всей вселенной. Мато. гл. 24 и 25). Если неизвъстна такимъ образомъ кончина міра, то и время явленія послѣдняго врага Христовой церкви-антихриста также неизвъстно. Между тъмъ, съ самыхъ первыхъ въковъ христіанства человіческое чувство стремилось къ тому, TOбы приподнять завёсу будущаго, опредёлить время наступленія послёднихъ событій міра и церкви. Явились мнѣнія о времени кончины міра и наступленія Христова царства славы. Въ 20-й главъ Апокалипсиса сказано, **TTO** сатана связанъ на тысячу лёть; отсюда стали заключать, ЧТО **IIO**слёднія времена наступять по истеченія THCSYN лъ́тъ отъ рождества Христова. На ряду съ этимъ мивніемъ существовало другое, -- что кончина міра послёдуеть, спустя 7 тысячь

**дът**ь отъ сотворенія міра. Основаніемъ такого мнёнія служило то, что міръ сотворенъ въ шесть дней, въ 7-й день Богъпочиль оть всёхь дёль Своихь: эти семь дней, думали, X указывають на семитысячелѣтнее существованіе міра. Въ первые три вѣка христіанства эти мнѣнія соединялись съ хиліазмомъ, т. е. съ ученіемъ о скоромъ наступленіи тысячелътняго царства Христова на землъ. послъ чего уже должны послъдовать кончина міра, воскресеніе мертвыхъ И всеобщій судь. Къ этому тысячельтнему земному царству прилагали и апокалипсическую тысячу лёть и сельмой день творенія. Когда же хиліазмъ въ IV в. паль, то прежнія вычисленія стали уже прямо относить къ послёднимъ судьбамъ міра и церкви. Къ этимъ вычисленіямъ присоединилось еще мнѣніе о томъ, что Римъ будетъ существовать до конца міра, что римская власть есть удерживающее явленіе антихриста (2 посл. къ Солун. гл. 2, ст. 7)<sup>1</sup>),-который придетъ на безначальство и восхитить власть римскаго царства (св. Златоустъ, Кириллъ ісрусалимскій въ 15 оглас. словѣ). Отсюда выходило, что, когда окончится существование римскаго царства. тогда и придеть антихристь и послѣдуетъ кончина Mina: а отсюда-и то, что Римъ будетъ существовать вѣчно.

Римъ палъ политически въ V вѣкѣ, HO кончины міра не послѣдовало. Тогда стали думать, что подъ Римомъ нужно разумъть не древній языческій Римъ, а второй, новый, христіанскій Римъ, т. е. Константинополь. И въ Греціи И въ Россія, думали, что этотъ новый Римъ есть въчный городъ и останется непобъдимымъ до скончанія вѣка. Отъ этого, когда греческая имперія была близка къ паленію и затёмъ, когда въ 1454 году Константинополь былъ взятъ турками, – тогда стали думать, что скоро послѣдуетъ и кончина міра. При томъ, паденіе Константинополя было близко къ 7000 годамъ отъ сотворенія міра (5508+1454=6962). Отъ этого мысль о близкой кончинѣ міра послѣ наденія Царьграда проводилась въ житіяхъ святыхъ и настолько сильно-

1) Мићије о семъ раздћлилъ св. Златоусть, см. Бесћды на 14 посланій, зач. 275, стр. 2340. Кјевъ, 1623 г. держалась въ Россіи, что и вычисленіе пасхаліи доводилось только до 7000 лёть, а затёмъ иногда дёлались такія замёчанія: «здё страхъ, здё скорбь.... Сіе лёто на концё явися, въ немъ же чаемъ и всемірное твое (т. е. Христово) пришествіе». <sup>1</sup>).

Когда 1492-й годъ (7000 й отъ сотв. міра) прошелъ благополучно в когда укоренившееся мнёніе о кончинё міра по истечения 7000 лёть послужило только поволомъ нареканіямъ на христіанскую вёру со стороны жидовствующихъ (Просвѣтитель Іосифа Волоцкаго), --- какъ на неправую въру; тогда въками настроенное воображение стало переносить илею PRN8. какъ въчнаго города, на MOCKBY. Bъ XVI в. Москву стали называть третьвить Римомъ, съ поясненіемъ, что два Рима падоша, а третій (Москва) стоить. четвертому не быть. Третьимъ Римомъ назвалъ Москву и вселенскій патріархъ Іеремія. въ грамоть объ учреждені**и** патріаршества въ Россія.

Въ конпъ XVI и въ началъ XVII въка стали распространяться новыя догадки о времени, мъстъ и способъ наступленія царства антихристова. Поводомъ для этихъ догадокъ послужила западно-русская унія и времена самозванцевъ. Стали припоминать тогда, что сатана СВязанъ на. тысячу лёть и что Римъ паль духовно именно черезъ тысячу лёть. Посему еще Гуссъ называль римскаго папу антихристомъ. Во время уніи этоть взглядь проникь и въ западную Россію, а въ XVII в. онъ появился и въ Великороссіи. Ученый Стефанъ Зизаній въ толкованів 15-го огласительнаго слова св. Кирилла lepyсалимскаго провелъ мысль, что антихристь долженъ явиться въ 8-мъ въкв, -- намекая на 8-ю тысячу лёть, и что папа есть послёдній, наявышній его предотеча. Сочинение Зизания было извъстно и въ великой России и вошло даже въ составъ напечатанной при п. Іосифъ книги, извъстной подъ именемъ «Кирилловой книги». Кромѣ того неизвь стнымъ авторомъ было составлено особое слово объ антихристе, которое вошло въ составъ другой книги, также при п. Іосифи нацечатанной и извёстной подъ именемъ «Книги о вѣрѣ.

1) См. Прав. Собес. 1860 г. 3 ч.

Составитель этого слова, соединая доевнія мифнія съ собственными толкованіями, обстоятельно изложиль слёдующее: цо тысячѣ лѣть Римъ паль духовно; въ концѣ XVI в. зацадная Русь приступила къ римскому костелу, а въ 1666-мъ. году (приложивъ къ 1000 лётъ OLDHP имени антихриста 6.66) не непотребно в намъ отъ сихъ винъ (т. е. отъ 88раженія латинствомъ) опасеніе имѣти. «Кто вѣсть. аше ВЪ: снях лётёхь 1666-хъ явственныхъ предотечевъ антихриста, или того самого не укажетъ» (Кн. о вере, гл. 30)?

Событія книжнаго исправленія совпадали съ этимъ вычисленіемъ; соборъ, осудавшій раскольняковъ, происходилъ въ 1666-7 годахъ. Такимъ образомъ расколоучители могли естественно остановиться на мысли о наступлении царства антихриста. Переходъ отъ зараженія латинскими ересями: въ мысли объ антихристь представлялся самый близкій и непосредственный. — Латинство есть худшая еретическая въра; римскій папа антихристь, или посл'ядній его предотеча. Дійствительно, едва только начинался еще расколь, какъ братья Плещеевы нисали Неровову: «нынѣ число 1666 исполняется и раздоры, по проречению Книги о вёрь, вводятся; духъ антехристовъ нарокимъ путемъ и пространнымъ RDEURO нача возмущати иственый корабль Христовъ. Впосаваствія Jiaвонъ Өедоръ прямо утверждалъ, что исправление книгъ было «ко антихристу присвоевіемъ». Мысль о воцаревія 8HTHхриста раздъляди всъ расколоучители.

## Опраделение понятия объ антихристь первыми расколоучителями.

Матеріалы для исторіи раскола, т. VII, «Вонросъ и отвёть старна Авраамія» и «Посланіе къ боголюбцу»; снес. стр. 371 и дал. и 92. Т. У, сочиненія Аввакума и т. VI, сочиненія діакона Өедора Трофимова; въ частности сочиненіе «о познаніи антихристовой прелести».

• Учителянъ раскола недостаточно было остановиться на одной мысли о воцарения антихриста. При этомъ ниъ необходнию было опредблять и раскрыть сущность этого дотната, т. с. рёшить нопросъ, что нужно расумбиъ недъ антигристомъ и въ номъ его видёть. Рёшеніе этого вопроса

. . .

было чрезвычайно затруднительно, такъ какъ въ современныхъ событіяхъ трудно бело отыскать те характерическіе признаки, какіе въ Писаніи относятся къ лицу антихриста и его царствованію. Антихристь долженъ быть опредёленный человѣкъ, царствовать 3<sup>1</sup>/, года; для обличенія его должны явиться Илія и Енохъ и проч. Расколоучители хорошо понимали трудность подобныхъ вопросовъ и не выработали никакого опредѣленнаго, общепринятаго рѣшенія. Они IIOBTOряли только общую мысль о царствования антихриста, HO. по возможности, избъгали точнаго опредъленія и развитія этой мысли. А между темъ объ этомъ были прямые запросы и совершенно уклониться отъ ръшенія яхъ было невозможно. Посему въ сочиненияхъ первыхъ расколоучителей встричаются частныя, несогласныя другъ съ другомъ и даже между собою, противорёчивыя мнёнія.-Ясный признакъ, что самая доктрина была неосновательна. Мивнія эти принадлежать старцу Авраамію. Аввакуму и находятся въ одномъ сочинения, приписываемомъ діакону Өедору.

Старецъ Авраамій, выходя изъ мысли, что по 1666-ти «совершенное антихристово мученіе настало» і (стр. лътъхъ 239), видёль самое лицо антихриста въ п. Никонё: «Слично на немъ быти сему таинству». Доказывалъ эту мысль Авраамій слёдующимъ образомъ: 1) Пророкъ глаголетъ, яко отъ сввера лукавство изыдеть. Это показываеть, что антихристь будетъ въ съверной странъ. Правда, отцы церкви говорять, что онъ будетъ въ Римѣ, но Москва и есть третій Римъ. 2) Св. Кириллъ говоритъ, что онъ будетъ не отъ царей и не отъ царскаго рода. Происхождение Никона таково и есть. 3) Въ «Ипполитовомъ словѣ» сказано, что «во всемъ хощетъ льстець уподобитися Сыну Божію», и что онъ создасть въ Іерусалим' каменный храмъ. Никонъ и создалъ новый lepycaлимъ (Воскресенскій монастырь), и церковь построилъ въ немъ, ръку Истру Іорданомъ проименовалъ, селамъ и деревнямъ далъ имена по подобію истиннаго Іврусалима: Назареть, Виелеемъ и проч.; туть же есть галилейская пустиня, гора Голгооа. При этомъ Авраній высчитываль и время кончины міра. Сатана связанъ на 1000 лить не оть дня рождества. Христова, а отъ дня сошествія Его во адъ. Такимъ образомъ

- 63 -

ить тысяче леть оть рождества Христова нужно приложить еще 33<sup>1</sup>/, года. Когда пройдеть означенная тысяча лёть и ногда исполнится число 666, тогда и кончина будеть (1000+ 33<sup>1</sup>/<sub>2</sub>+666). То есть кончина міра должна послёдовать въ самонь концё XVII столётія, или въ началё XVIII,-если приложить еще 31/, года, т. е. время царствованія антихриста. Но такъ какъ доказательства Аврамія, что антихристь есть Никонъ, касались далеко не всёхъ сторонъ и не устраняли всёхъ возраженій (напр. что антихристь долженъ родиться отъ колѣна Данова и обличителями его должны быть Илія и Енохъ), то Аврамій в самъ не настанвалъ на своемъ взглядѣ, говоря, что судьбы Божьи неиспытаны, что Никону можеть быть усвоено название антихриста въ общемъ смыслѣ. **TTO** онъ есть предтеча антихриста.

У Аввакума встрёчается еще большее противорёчіе. Заявивь, что «Христесь никоніаномь не царь, у нихь антихристь царь» (348), и сказавь, при разсказѣ объ одномъ изъ своихъ видъній, что онъ видълъ антихриста, Аввакумъ, очевидно, намекалъ также на Никона (362). Ho 38твиъ, держась относительно понятія о послёднемъ SHTNхристь церковнаго ученія, онъ замечаль, что антихристь скоро будеть, но еще не бываль (361). •А о постраненъ автихристь не блазнитеся; онъ еще... не бываль.... ныньшніе бояре, его слуги, путь ему подстилають и имя Господне выгонають. Да какъ вычистять вездъ. Илія и Енохъ такъ обличители прежде будуть (250). Иніи глаголють Иліппо и Енохово пришествіе быти въ притчи, а не истинно. To мудрование ихъ вражда на Бога. Богословцы чувственнъ имъ глаголють быте» (216). По смыслу такого ученія объ антехристь Никонъ является опять не болье, какъ предтечею антихриста (262).

Такимъ образомъ съ опредёленіемъ понятія о послёднемъ антихристё ни Аврамій, ни Аввакумъ не могли сладить.

Въ сочиненіи, приписываемомъ діакону Өедору, авторъ хотѣлъ во что бы ни стало доказать бытіе послѣдняго антихриста; поэтому онъ измѣнилъ церковное о немъ ученіе. Исх однымъ пунктомъ для него послужило мнѣніе о семитысячелѣтнемъ существо-

вани міра и извёстное мёсто изъ Книги о вёрь: ...Инаго отступленія не будеть. Вся отступленія совершишася, антихристь що, седьмой тысящи явится самь; второе Храстово пришествіе близъесть" (66. 181). По его опредвлению, антихристь есть діаволь, невидиный духь, который, изшедь изв бездны, по исполненія 1000 лёть. Римъ поразилъ вечестіемъ и Литву плевиль отступленіемь. По встеченія 1666-ти літь этоть невидимый змій вощель въ изобрётенныя своя сосуды, въ двоину, такимъ образомъ. окаянныхъ человъкъ царя и патріарха, и произопла нечестивая троица-змія и звёря и лживаго пророка, юже видѣ Іоаннъ Богословъ. По толкованию, змій есть звёрь антихристь (видимый)---царь, діяволь. **ІЖИВЫЙ** пророкъ-ауховный чинъ. Такимъ образомъ антихристь 10 CVществу своему діаволъ, невидимъ. Но онъ сатана И -OLSE Видимо онъ воплещается въкъ. духъ и плоть. BЪ паръ И патріархѣ. Собственно же патріархъ есть лживый пророкь, а видимый антихристь-царь. Цари неблагочестивые суть рози антихристовы: единъ отъ нихъ есть, другой булеть. Значить поиятіе звъря, видимаго антихриста, въ лиць царя не относится уже и въ одной опредъленной личности, а относится скорбе къ преемственному ряду царей. Наконець. образъ звъря (антихриста) носить всякъ сретикъ. Βъ OTOME ученів, крайне неопредёлевномъ и неразвитомъ, заключаются залатии булушаго безноповшинскаго учени, объ антихриств. какъ богоборномъ духѣ, или пресистренномъ рядѣ царствующихъ лицъ 1)-

# Практическія отношенія раскольниковъ къ православной церкви.

Манерітлы для ист. раск., т. V. «Книга ко ветить горенникань миленькими». (231 и дал.) и «Посланіе къ неизвъстному лицу». (217 и дал.).

Держась ученія о царствованія антихриста, расколоучители требовали полнаго разрыва съ православною церко-

<sup>1)</sup> Въ VI томѣ Матеріаловъ для исторіи раскола напечатано «Посланіе ве вовмъ православнымъ объ антикристѣ», съ новаго списка. Въ этомъпосланіи излагается ученіе совершенно въ духѣ Аввакума, что «самаго аминириста наиѣ иѣсть, не видимъ и не слынимъ» (264). Если это посла-

вію. «Не подобаеть, говорили они, православнымъ христіанамь ни благословенія оть никоніань прівмати, ни службы, ни крещенія, ни молитвы, ни въ церкви съ ними не молитися, ниже въ дому; еретическихъ книгъ не читати, чтенія и пѣнія еретическаго не слушати». Но этоть полный, явный разрывъ многимъ представлялся невозможнымъ въ виду преслёдованій. Вслёдствіе этого Аввакумъ составилъ практическія наставленія, дозволяющія исключеніе изъ вышеозначенныхъ требованій, представляющія сдёлку между уб'яжденіемъ N внёшними требованіями. Если «по нуждё затащать въ церковь, писаль онь, то ты молитву Ісусову воздыхая говори, а пѣнія ихъ не слушай; образу Спасову вмѣстѣ не кланяйся, но когда они (никоніане) престануть отъ молитвы, тогда кланяйся». Когда въ праздники попъ придетъ въ домъ съ крестомъ и освященною водою и, въ дому бывъ, водою намочить, и ты послё него вымети метлою, ребятамъ вели отъ него спрятаться, а самъ съ женою ходи туть и виномъ его пой, а самъ говори: прости, недостойны въ вресту. Онъ вропитъ, 8 ты рожу-то въ уголъ вороти, иль въ мошну въ тъ поры полёзь, да деньги ему добывай, а жена за домашними дёлами поди, да говори ему..... не время мнё. Да какъ нибудь что собаку отживите его. А хотя и омочить водою тою, душа бы твоя не хотёла». «Аще нужда привлечеть на исповёдь идти къ никоніанину, то ты ему сказки сказывай». Но кто причастится въ православномъ храмѣ, хотя и неволею, тоть долженъ былъ вынести шестимъсячную епитимію, --- не сообщать-«съ върными» и оцлакивать свой гръхъ. Точно также **B**O Аввакумъ налагалъ епитимію и на тёхъ, кто, хотя «глумяся», перекрестится тремя персты.

Подъ защитою такихъ наставленій явилась возможность держаться раскола, но въ то же время показывать себя послѣдователемъ православной церкви. Наставленія эти имѣли значеніе не только для современниковъ, но и въ дальнѣйшей исторіи раскола.

ніе дъйствительно принадлежить Өедору, то значить и онъ отказался оть своихъ мыслей, подобно Аввакуму, и впаль въ противоръчіе съ собою, обнаруживъ тъмъ безсиліе ръшить вопросъ объ антихристъ. Впрочемъ, по послъднимъ изслъдованіямъ, оно діакону Өедору не принадлежить.



Что касалось, наконецъ, древнихъ святынь, находившихся въ православныхъ храмахъ, то расколоучители повелѣвали уважать ихъ. «Которые люди иконамъ старописаннымъ въ подобіи не поклоняются, то творятъ не хорошо». Но если эти иконы или кресты находятся въ православныхъ храмахъ, то во время службы имъ не подобаетъ поклоняться; но послъ богослуженія, не вмъстъ съ другими, слъдуетъ кланяться (Аввакумъ, 217-235).

# Отношенія раскольниковъ къ власти гражданской. Челобитныя, ихъ содержаніе и тонъ.

Матер. для ист. раск. т. V, VI и VII, а также III п IV. См. разныя челобитныя.

Если отношенія раскольниковъ къ православной церкви были совершенно ясны и опредѣленны, то, напротивъ, отношенія ихъ къ власти гражданской были весьма неопредѣленны; здѣсь не существовало никакой выработанной доктрины Изъ ученія объ антихристѣ можно было, конечно, сдѣлать выводы, неблагопріятные и для государства и для представителей власти гражданской, но было много причинъ, выводовъ этихъ прямо не дѣлать. Діаконъ Өедоръ самое опредѣленіе понятія объ антихристѣ связывалъ съ званіемъ царя; но это было не болѣс, какъ его частное мнѣніе; да и самъ онъ не выводилъ изъ этого никакихъ практическихъ требованій.

По мибнію всёхъ расколоучителей, царь не былъ из мбиникь вбры самз по себю, онъ обмануть: надобно. стало быть, разоблачить предъ нимъ этотъ обманъ, убёдить его въ этомъ. Такой взглядъ поддерживали и отношенія царя и царскаго семейства къ вёкоторымъ расколоучителямъ, особеняю къ Аввакуму <sup>1</sup>). Слёдствіемъ этого было то, что расколоучители писали царю челобитныя. Цисаніе челобитныхъ началось съ самаго перваго времени образованія раскола и продолжа-

ί

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ разсказывается и въ сочиненіяхъ Аввакумма (автобіографія) и въ другихъ раскольническихъ произведеніяхъ (См. Русск. вѣстн. 1865 г. Сентябрь, стр. 33).



лось не только во все царствование Алексвя Михайловича, но и при Өедоръ Алексверичъ и царевнъ Софьъ.

Общая мысль всёхъ челобитныхъ та, чтобы царь смёниль Никона,--когда онь быль еще патріархомъ,-и, смінивъ его, возстановилъ бы, какъ выражались челобитчики, «древнее благочестие», т. е. ввелъ употреблявшиеся до п. Никона обряды и старыя богослужебныя книги. Для этого они старались доказывать, что новые исправленные обряды в книги заключають разныя среси, или по меньшей мёрё нёчто недоброе. Такъ напр. опущение въ символъ въры, между словами: рожденна, не сотворенна, буквы азъ заключало, по ихъ мнѣнію, ересь аріанскую (поясняли они эти слова такъ: HC сотвори Богъ, еже рожденну быти Христу, значитъ Онъ не диносущенъ Богу Отцу), перенесеніе ударенія съ предлога на коренное слово (во вѣки, вмѣсто во вѣки) и то-недоброе. Введеніе же троеперстнаго сложенія называли прямо печатію антихриста. При этомъ расколоучители жаловались и на преслѣдованія; но не свободы только они требовали себь и своимъ послъдователямъ, а полнаго торжества своихъ мнѣній относительно обрядовъ и внигъ богослужебныхъ. Ови и не думали примиряться съ церковію при существованіи въ ней исправленнаго обряда, какъ впослёдствіи сдёлали нёкоторые изъ ихъ потомковъ. Такимъ образомъ въ ихъ челобитныхъ и высказалось полное безусловное обрядовъріе. Придавая православное знаменование своему только обряду, они всёми силами старались отыскивать ереси въ обрядѣ исправленномъ.

Тонъ челобитныхъ очень разнообразенъ. Сначала челобитчики прибътали къ слезнымъ моленіемъ, называли царя богопомазаннымъ, благочестивымъ, чадомъ свъта, сыномъ воскресенія и т. п. Затъмъ, обыкновенно, къ моленіямъ присоединялись обличенія, угрозы общественными бъдствіями и судомъ Христовымъ. «Ты палъ, а не возсталъ, писалъ царю Аввакумъ, умеръ душею отъ еретика Никона. Здъсь ты намъ не далъ справедливаго суда съ отступниками, но тамъ, на судъ Христовомъ, ты самъ будешь отвъчать всъмъ намъ». «Отъ того, что ты послушалъ злоласковецъ міра сего, учениковъ Никоновыхъ, писалъ Аврамій, отъ того у тебя нынь всяко

Digitized by Google \_\_\_\_

нестроеніе и брань». Къ этому присоединались пов'вствованія о видівніяхъ. Аввакумъ писалъ царю Алексію, что онъ виділъ, какъ спина и животъ его заражены неизцівльною язвою, а по смерти его писалъ сыну его Федору Алексіевичу: «Царь Алексій въ мукахъ сидитъ; слышалъ я отъ Спаса, и то ему за свою правду» <sup>1</sup>). Не ограничиваясь подобными оскорбленіями царской власти, раскольники заявили себя прямыми смутами въ Соловецкомъ монастырів, а затівмъ и въ самой Москвів.

#### Возмущение въ Соловецкомъ монастыръ.

Матеріалы для истор. раск. т. III, «Возмущеніе соловецкихъ монаховъ-старообрядцевъ въ XVII в.». Сырцова; Библіогафич. замѣтка на это сочинсніе въ Христ. чт. за 1883 г. ч. 1-я.

Неповиновение церковной власти въ Соловецкочъ монастырь обнаружилось задолго до окончательнаго образованія раскола. Соловецкій архимандрить Илья присутствоваль на соборѣ 1654 г. и подписалъ опредёление окнижномъ исправленіи. Но когда быль получень въ монастырѣ новопечатный служебникъ (въ концѣ 1657 г.), то 8 іюня 1658 г. братія составила приговоръ; служебника этого не принимать, а служить по старымъ служебникамъ. Еще ранѣе этого въ великомъ постѣ архимандритъ съ совѣтниками своими написалъ подобный же приговоръ и, созвавъ всёхъ поповъ, понуждалъ прикладывать къ нему руки. Въ то же время онъ и по волостямъ монастырскимъ наказывалъ, отнюдь новыхъ служебниковъ не принимать и проклиналъ тъхъ, кто крестится тремя перстами. Такимъ образомъ во главѣ непослушныхъ находился самъ архимандритъ Илья 2); совѣтниками его были: келарь Сергъй, Савватій Обрютинъ, Герасимъ Өнрсовъ и нъкоторые другіе страцы. Но не вся братія добровольно согласилась съ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) За это послѣднее письмо Аввакумъ и былъ казненъ чрезъ сожженіе па кострѣ, въ 1681 году 1-го апрѣля.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Характеръ Ильи изображенъ въ книгъ́ г. Сырцова. Новгородскій митрополить Макарій въ 1653 г. называлъ его «безчинникомъ, смущающимъ братію, и своимъ поведеніемъ наводящимъ безчестіе на св. обитель» (Прав. Собес. 1879 г. Ноябрь). Въ 1658 г. трое монастырскихъ священниковъ жаловались, что онъ «сталъ пить» (Матер. т. III, стр. 11-я).

приговорами о непринятіи служебника. Три монастырскіе священника приносили даже жалобу патріарху на дъйствія архимандрита; но эта жалоба осталась безъ всякихъ послёдствій, такъ какъ она не застала Никона въ Москвё; въ это время произошла уже размолвка его съ царемъ.

Въ слѣдующіе 8 лѣтъ положеніе монастырской братіи о привятія новыхъ книгъ было неопредёленное; въ монастыръ продолжали служить по старымь книгамь, а моск.) вскія власти не обращали на это никакого вниманія и не побуждали къ принятію исправленныхъ книгъ. Между тёмъ архимандрить Илья скончался въ 1659 г. Новымъ настоятелемъ былъ избранъ Вареоломий, бывшій управителеми Соловецкаго подворья въ Вологдъ. Онъ былъ человъкъ неръшительнаго характера и нетвердыхъ убѣжденій Посвященный въ архимандрита въ Москвѣ по новому, конечно, служебнику и затѣмъ два раза еще бывшій въ Москвѣ, именно въ 1660 и 64 годахъ, для учас тія на соборахъ по дёду п. Никона, онъ не получалъ никакого опредъленнаго приказанія относительно введенія исправленныхъ книгъ въ Соловецкомъ монастырѣ, и самъ не принималь по этому, никакихъ мъръ. Въ тоже время въ другихъ отношеніяхъ онъ былъ человѣкъ очень строгій къ братія, не стёснавшійся непокорныхъ смирать немилосердно, сажать ихъ въ тюрьмы, а иныхъ и плетьми бить безчеловъчно. Съ своей стороны монастырская братія учиняла иногда въ церкви великій шумъ, яные кричали на самого архимандрита.

При такомъ несогласіи усиливалась все болёе и болёе партія фанатичныхъ старообрядцевъ. Она состояла изъ нёкоторыхъ обиженныхъ монастырскихъ старцевъ; къ нимъ примыкали и придавали ей силу разные пришлые люди изъ отставныхъ приказныхъ и посланные на смиреніе старцы; затёмъ- монастырскіе служки и, наконецъ, сосланные за различные проступки и за расколъ, а также и бёглые казаки изъ пайки Разина. Болёе видными противниками изъ монастырской братіи были: Герасимъ Өирсовъ, старецъ Геннадій, --бывшій Кемскій прикащикъ, --принявшій монашество бёглый тульскій діаконъ Іона Брызгаловъ, Іоаннъ Стукаловъ и діаконъ Игнатій. Изъ сосланныхъ имёли съ ними дружбу князь Львовъ

- 69 -

и проживавшій на поков, бывшій настоятель Саввинскаго монастыря въ Звенигородѣ, — лѣтней резиденціи царя, — архимандритъ Никаноръ; послёдній и сталъ впослёдствіи во главѣ возмутившихся. Онъ состоялъ въ дружбѣ съ первыми противниками п. Никона по дѣлу книжнаго исправленія, — старцемъ Феоктистомъ и протопопомъ Аввакумомъ.

Съ 1666 г. мятежническія чувства стали обнаруживаться не только по отношенію къ настоятелю, но и простираться до открытаго неповиновенія власти царя.

Въ 1666 г. архимандрить быль вызванъ въ Москву на соборъ. Когда онъ былъ уже въ Москвѣ. Соловецкая братія прислала ему челобитную на имя царя о томъ, чтобы быть у нихъ прежнему чину и уставу. Но Вареоломъй не только челобитной не представиль, во 13-го іюля принесь предъ соборомъ полное раскаяніе, что до сихъ поръ былъ на сторонв старообрядства и не заботился о введеніи исправленныхъ кныгь; вслёдъ за нимъ принесли раскаяніе и прибывшіе съ нимъ соборные старцы. Витств съ Вареолонвемъ былъвызываемъ въ Москву и Никаноръ, но онъ не потхалъ, ссылаясь на старость и трудность путешествія въ зимнее время. Въ тоже время соловецкие монахи, наиболбе преданные старообрядству, во главѣ которыхъ стоялъ Герасимъ Өирсовъ, стали писать челобитныя, чтобы и Вареоломию настоятелень не быть, а быть настоятелемъ архимандриту Никанору. Въ эгомъ дѣ.тѣ принималъ участіе и ссыльный князь Михаилъ Львовъ. И хотя самъ Герасимъ, вызванный въ Москву, также принесь предъ соборомъ раскаяніе въ похуленіяхъ церкви и быль послань въ Волоколамскій монастырь, но соловецкое лвиженіе съ его отбытіемъ не прекратилось. Посл'в него воглавѣ противниковъ стали старцы Александръ Стукаловъ, Геннадій в Ефремъ. Вступивъ въ дружбу съ опальными людьми, они выбств съ ними стали чинать мятежи, подстревали братію, не слушаться соборныхъ старцевъ и устранвали бытство изъ монастыря опальныхъ.

Такъ какъ происходившіе въ монастырѣ безпорядки и неповиновеніе братіи стали извѣстными въ Москвѣ, то въ Соловки былъ отправленъ архимандритъ Ярославскаго монас-

тыря Сергій. Онъ долженъ былъ сообщить братія о соборномъ повельни принимать новоисправленныя книги и въ тоже время произвести слёдствіе по жалобамъ на Вореоломёя. Съ Сергіемъ отправилась большая свита и 10 человѣкъ стрѣльцовъ. Когда въ Соловецкомъ монастыр в узнали объ этомъ посольствѣ, то заправители мятежа — Александръ Стукаловъ и Никаноръ-стали дъйствовать на слабую колеблющуюся братію в самовольно распоряжаться въ монастырѣ. Келаря Савватія они смѣнили, а на его мѣсто поставили будильника Азарія, который и грамоть не умълъ, а въ Москву отправили новую челобитную о вёрё. Когда же архимандрить Сергій прибыль въ монастырь, то ему съ товарищами были отведены твсныя кельи, которыя при томъ были окружены стражею, съ бердышами и палками. Монахи не хотъли съ Сергіемъ ни видъться ни разговаривать иначе, какъ только въ общемъ собраніи братства, не объявляя своихъ именъ; мірскіе же люди толковали даже о томъ, что годится посланныхъ побить каменьемъ, -посланы-де они отъ автихриста. Сергій, переговоривъ съ братією на соборѣ и пославъ въ Москву донесеніе о неуспѣхѣ дѣла, поспѣшилъ выѣхать изъ монастыря. По отъѣздѣ Cepris, мятежниками самовольно быль сменень и прежній казначей Варсонофій в поставленъ новый, іеромонахъ Геронтій. Въ грубомъ пріемѣ Сергія и въ самовольныхъ перемѣнахъ выразилось уже неуваженіе къ царю, который утверждаль монастырскіе приговоры. Но, разсчитывая на его снисхождение, мятежники послали новую челобитную о смёнё Вареоломёя и о назначении на его мѣсто Никанора. Для представленія этой челобитной отправился самъ Александръ Стукаловъ съ однимъ старцемъ и двумя служками. Прибывшіе челобитчики были разосланы въ монастыри подъ «началъ», но и Вареоломий былъ уволенъ. Но на мъсто его назначенъ не Никаноръ, --который хотя и былъ въ то время въ Москвѣ и предъ соборомъ принесъ раскаяніе,а строитель московскаго подворья, старецъ Іосифъ. При этомъ правительство, въ надеждъ умиротворенія, не высказало даже осужденія самовольству монаховъ и ихъ ослушанію. Но такое снисхождение послужило къ тому, что мятежники стали оказывать еще большія дерзости и противленіе.

Одновременно выёхали изъ Моквы въ монастырь всѣ три архимандрита: Іосифъ, Никаноръ и Вареодомви,-первые двое къ своему мѣсту, а послёдній для сдачи дѣлъ и имуще-Никаноръ въ Архангельскѣ отсталъ отъ другихъ, а CTBA. служка его, по его наущению, послалъ въ монастырь грамотку, чтобы тамъ Іосифа не принимали и подъ благословеніе къ нему не ходили. Соловецкіе монахи такъ и спелали. Когда 14 сент. 1668 г. Іосифъ вмёстё съ Вареодомёемъ прибыли къ монастырю и остановились на Заяцкомъ островъ, то явившіеся монахи къ Іосифу подъ благословеніе не пошли, а когда онъ пришелъ въ соборный храмъ, то собравшаяся братія сказала: «буде станешь по старому благословлять, и мы у тебя благословление примать станемъ, а по новому, - къ благословлению не пойдемъ». На убъждения Іосифа собравшиеся сказаль: «намъ ты архимандрить не понабенъ; сиди въ кельв». Прибывшій вскор'в Никаноръ поддерживаль неповиновеніе братіи и, не смотря на принесенное предъ соборомъ раскаяніе, «со раскольники вчинися» (Дфян. собора 1667 года) 23. сентября изъ монастыря быль посланъ съ отцисками въ царю старецъ Кириллъ Чаплинъ. Отъ архимандрита Іосифа онъ повезъ отписку о томъ, какъ его приняли въ монастырѣ, а отъ братіи новую челобитную царю. Между темъ юсифъи Вароолом'й въ монастыр' жили въ тесныхъ кельяхъ; около келій ихъ слышны были иногда «буйные крики, шумъ и всякій позоръ»; братіи было воспрещено входить въ ихъ кельи; самимъ имъ не позволялось ни въ алтарь входить, ни креста, ни евангелія, ни иконъ цёловать; наконецъ въ трудное зимнее время ихъ вывезли изъ монастыря на берегъ. Предъ этимъ монастырская братія отправила послёднюю, пятую по счету, челобитную на имя царя, составленную казначеемъ Геронтіемъ, и общирныйщую изъ всёхъ. (Она напечатана была нёсколько разъ раскольниками въ концё прошлаго стотетія, и въ книге архіепископа Никифора астраханскаго съ опроверженіемъ; въ 1862 г. вновь была издана Кожанчиковымъ въ книжкв «Три челобитныя»; въ послёдній разъ она издана въ «Матеріалахъ иля исторів раскола» т. 111). Неизв'єстно, дошла ли эта челобитная до царя, но она сдълалась особенно извъстною и распространенною между раскольниками.

Получивъ отъ старца Кирилла Чаплина и изъ привезенной имъ отписки свёдёнія о непріемъ въ монастырь Іосифа, царь рѣшился наказать монаховъ временнымъ отнятіемъ у нихъ богатыхъ береговыхъ вотчинъ, которыя и отписалъ на себя. Московскій же соборъ, бывшій еще въ полномъ составь, повторилъ надъ непокорниками церковное отлученіе. При этомъ царь послалъ особую грамоту, призывавшую къ повиновенію. Но стоявшіе во главъ монастырскаго братства «мятежные» келарь Азарій и казначей Геронтій царскаго увъщапія не послушались, а за ними тоже сдёлали и другіе. Такимъ образомъ соловецкіе монахи оказались презрителями не только церковной, но и царской власти.

Видя упорное противление монаховъ, царь Алексви Михайловичъ рѣшился смирить ихъ силою. Осенью 1668 гола посланъ былъ стряпчій Волоховъ съ стрёльцами лля осалы монастыря. Съ своей стороны монастырские насельники приготовлялись къ защите, предоставивъ немощной братін удалиться изъ монастыря. По этому предложенію перебхали на Сумскій берегь 11 чернецовь и 9 бѣльцовъ; остальные заперлись въ монастырѣ. Такимъ образомъ стояніе за вѣру превратилосъ въ вооруженное возстаніе. Осада монастыря длилась 8 лёть. На мёсто Волохова, около 4-хъ лёть спустя, быль присланъ голова московскихъ стрѣльцовъ Клементій Іовлевъ, а послѣ него, годъ спустя, воевода Мещериновъ. Заправителями возмущенія оказались архимандрить Никаноръ да служка Өаддей съ товарищами. Къ нимъ сначала примыкалъ келарь Азарій, но онъ еще при Волоховъ бытъ взятъ въ плънъ съ нъсколькими монахами и мірянами, во время выёзда взъ монастыря для рыбной ловли на лодкахъ, вооруженныхъ маленькими пушками. Въ началь 1670 г. мятежники открыли стрельбу по царскому войску (Акт. ист. IV, 532). Никаноръ ходилъ по башнямъ, кадилъ пушки, кропилъ ихъ водою и говорилъ: «матушки галаночки (изъ Голландіи), надежда у насъ на васъ; вы-де насъ обороните». «А стрёльба началась», показывали впослёдствіи соловецкіе монахи, «отъ келаря Азарія, да отъ Никанора, да отъ Өадюшки Бородина» (Акт. истор. т. IV, стр. 333-339). Большая часть братіи этого не желали, но партія мятежниковъ

взяла верхъ. Въ 1673 году они положили «за великаго государя богомолье оставить» (Акт. ист. прибавл. къ V т. стр. 535), и начали про великаго государя говорить такія ричи, что и слышать страшно (Акт. ист. т. V. № 67). Всявдствіе всего этого порядокъ и согласіе въ монастырѣ все болѣе и болѣе нарушались. Келари и казначен постоянно смѣнялись, и когда священники не хотъли осгавить молитву за цяря, то мятежники притесняля ихъ и морили въ тюрьме голодной смертью. Этой участи не избъгъ и Геронтій. А между тъмъ службу въ монастырѣ стали справлять безъ священниковъ, исповѣдывались у простолюдиновъ, умирали безъ причастія. Такъ развивалось противление царской власти и отврытое возмущение. Поэтому третій военачальникъ, воевода Мещериновъ, получивъ царскіе приказы искоренить мятежь, перешель сь войскомь на самый островь и тесно обложиль монастырь. Многіе монастырскіе старцы, увидёвъ, что заводчики мятежа заботятся уже не о въръ, а преслъдуютъ какія то иныя цъли, старались бъжать изъ монастыря, но теперь мятежники никого уже не выпускали. Такимъ образомъ въ монастыръ началась внутренняя усобища. Успѣвшіе убѣжать явились къ воеводѣ. Мещериновъ послѣ допросовъ, отсылалъ ихъ на берегъ до царскаго указа. Одинъ изъ бѣжавшихъ изъ монастыре, старецъ Өеоктисть, передаль воеводь о возможности войти въ монастырь секретнымъ ходомъ, въ калитку слабо задъланную, подъ сушиломъ, у бѣлой башни. По указанію Өеоктиста царское войско и проникло въ монастырь, ночью на 22-е января 1676 года. Повзятіи монастыря виновные были наказаны, а монастырь заселенъ новыми монахами.

Осада Соловецкаго монастыря, при всей ся неизбъжности, много содъйствовала распространению и усилению раскола. Монастырь пользовался большимъ уважениемъ въ народъ, какъ мъсто подвиговъ преподобныхъ Зосимы и Савватия и какъ обитель, въ коей процвътало благочестие. Каждое лъто стекалось и до сихъ поръ стекается туда множество богомольцевъ. Когда началась осада, богомольцы не могли пройти въ монастырь и должны были возвращаться обратно. Молва, что монастырь осаждается войскомъ, что монахи отстанваютъ старую въру, не могла

не производить смущения въ народя. Затемъ, предъ началомъ осады и во время самой осады уходившіе изъ монастыря монахи бродили по Поморью и распространяли тамъ расколъ; нъкоторые уходили гораздо далее Поморья. Наконецъ впослёдствіи, приблизительно около 40 лёть спустя, событіе это дало поводъ раскольническому писателю Семену Денисову составить особое сочинение «Объ отцехъ и страдальцѣхъ содовецкихъ». Въ этомъ сочинения соловецкие мятежники описываются языкомъ прологовъ, какъ христіанскіе мученики первыхъ въковъ. а воеводы, -- какъ мучители, наказанные за это злою смертію. При этомъ сочинитель опустиль все, что относилось не въ чести матежниковъ. Много въ этой повъсти выдумано не вфроятнаго, что составитель не могъ ни видеть, ни читать гав нибудь въ достовърныхъ сказаніяхъ: описываются раввыя виденія и чудеса, къ которымъ такъ доверчивъ простой народъ. Есть упоминание намъренно ложное, будто въ день взятія монастыря умеръ царь Алексей; — онъ умеръ 29 января. Но составитель пов'ести и читатели оной должны знать, что христіанскіе мученики своеволія и безпорядковъ не производили, противъ власти царской не возставали и къ помощи оружія не прибфгали. Стрёлявшіе по царскимъ войскамъ являлись и являются не мучениками, а мятежниками.

### Возмущение стръльцовъ въ Москвъ.

Истор. раскола преосв. Макарія; Истор. Россін Соловьева, т. XII; Вратское Слово 1875 г. кн. 4.

Раскольническое стрёлецкое возмущеніе имёеть тёсную связь съ стрёлецкимъ бунтомъ политическаго характера. Въ май мёсяцё 1682 г. взбунтовавшіеся стрёльцы достигли того, что царями были провозглашены два малолётніе царевича Іоаннъ и Петръ Алексѣевичи, а соправительницею ихъ объявлена старшая сестра, царевна Софія. Мятежникамъ былъ воздвигнутъ памятникъ съ надписью, что они сражались за домъ Пресвятыя Богородицы. Возведенное буйною толпой правительство не могло быть сильно. Вся Москва трепетала отъ стрёльцовъ, а стрёльцы, привыкшіе къ своеволію и буйству,

Digitized by Google

Bén A

искали лишь повода къ новымъ смутамъ. Въ это время они и задумали постоять за «старую вѣру», — тѣмъ болѣе, что начальникомъ стрѣлецкаго приказа, во время бывшаго бунта, былъ сдѣланъ князь Иванъ Хованскій, раскольникъ по своимъ убѣжденіямъ. Онъ держалъ у себя бѣглыхъ поповъ; въ его домовой церкви службу отправляли по старымъ книгамъ.

Спустя нёсколько дней послё бунта, въ Титовомъ стрёлецкомъ полку происходило совѣщаніе о древнемъ благочестів, дабы «паки оное въ Россійскомъ государствѣ возобновити». Рѣшили обратиться къ новому правительству съ челобитной о возстановленіи старой вёры. Составителемъ челобитной быль бродившій въ Москвѣ раскольническій монахъ Сергій. Когда челобитная была составлена и стрёльцами одобрена, ее представили начальнику приказа Хованскому. Хованскій сказаль, что и онъ готовъ постоять за старую въру. Раскольники просили, чтобы на лобномъ мёстё предъ народомъ, въ присутствія царей я царевны, было устроено состязаніе съ духовными властями, и чтобы состязанію этому быть чрезъ нёсколько дней, --- до коронованія государей, къ которому шли приготовленія. Хованскій хотя и видѣлъ неисполнимость этого требованія, но даль объщаніе. Предводителемъ матежа и отвѣтчикомъ предъ властями со стороны раскольниковъ былъ избранъ лишенный священства, бывшій суздальскій попъ Никита Добрынинъ, лицемфрно принесшій раскаяніе на соборѣ 1666 года, -человѣкъ, противъ котораго, по выраженію Хованскаго, трудно говорить, способный заградить уста всякому. Но въ назначенный день послёдовала только подача челобитной, которую нужно было еще разсмотрыть. Поэтому преніе было отложено. В'внчание царей (25 июня) совершилось по новымъ книгамъ; литургію служили на пяти просфорахъ. Хотя Никита, по объщанію и заказу Хованскаго, и несъ въ Успенскій соборь семь просфоръ, съ печатями осмиконечнаго вреста, но за тъснотою не могь и добраться до соборной церкви. Между тёмъ. чувствуя безваказанность, раскольники расхаживали по улицамъ Москвы съиконами и книгами и проповёдывали, что во всёхъ церквахъ иконы и книги осквернены; они призывали всёхъ постоять за вёру. Кто намёревался ихъ останавливать и увё-

щевать, тѣхъ немилосердно били. Восемь дней спустя послѣ вѣнчанія царей (З іюля), раскольники имѣли частное преніе съ патріархомъ Іоакимомъ въ патріаршей крестовой палатѣ, описавное раскольникомъ Саввою Романовымъ, принимавшимъ въ этомъ преніи участіе. Савва выставилъ раскольниковъ побѣдителями. Послѣ этого патріархъ назначилъ быть общему собранію чрезъ два дня.

5 іюля раскольники огромною толпою пришли на дворцовую площадь. Въ виду царскихъ палать они поставили аналои съ внигами; на одинъ положили кресть и евангеліе и зажгли предъ нимъ свъчи. Никита съ товарищами, ставъ на принессенныя скамье, началъ читать народу свои тетрадки, **убъждая** его постоять 38. старую въру. Народъ прибывалъ все больше. Раскольники требовали пренія на площади; власти находили это неудобнымъ и неприличнымъ и потребовали ихъ въ Грановитую палату, куда пришли сама царевна Софія, тетка ся Татьяна Михайловна, сестра Марья Алексвевна и царица Наталья Кирилловна. Туда же пришли патріархъ и архіереи. Раскольники должны были идтя въ Грановитую палату. Войдя съ шумомъ, они стали разставлять аналон, скамьи, класть на аналои иконы и книги; въ рукахъ они держали зажженныя свёчи. Когда патріархъ спросиль, чего они требують, Никита отвёчаль: «мы пришли бить челомъ о исправленіи вёры; у насъ введена вёра новая». За патріарха сталъ отвѣчать холмогорскій епископъ Аванасій. Никита, пьяный, началь шумвть, оскорблять патріарха и бросился бить Аванасія холмогорскаго 1). Софія сдёлала Никить замьчание, что онъ принесъ уже раскаяние собору 1666 года: Никита отвѣчалъ, что это онъ сдѣлалъ, боясь наказанія. Стали читать челобитную. Царевну при чтеніи особенно возмутили хульныя рёчи въ челобитной относительно православія ся отца и брата, и она пригровила, что все царское

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этомъ обстоятельствѣ упоминаеть и раскольническій писатель Савва Романовъ, говоря: «отведе ого мало рукою». Въ оффиціальноыъ документѣ о смертномъ приговорѣ Никитѣ прямо сказано: «ири властѣхъ билъ своими руками Афанасія холмогорскаго» (Брат. Сл. 1875 г. кн. 5, стр. 591).

семейство уйдеть изъ Москвы. Когда челобитная была прочитана, патріархъ Іоакимъ, держа въ рукахъ евангеліе святвтеля Алексёя, хотёлъ приступить къ увёщанію. Но раскольники стали шумёть, подняли руки съ двуперстнымъ сложеніемъ и кричали: «вотъ такъ, вотъ такъ!» Собраніе на этомъ и окончилось. Вышедшіе изъ палаты расколоучители, подъ охраною стрёльцовъ, проходя по Кремлю, кричали: «побёдихомъ, препрехомъ!» и, поднявъ руки съ двуперстіемъ, повторяли: «тако слагайте, мы всёхъ архіереевъ посрамихомъ!» За Яузою въ стрёлецкихъ слободахъ они служили по церквамъ молебны и звонили во всё колокола.

Между тёмъ Софья постаралась резобщить стрёльцовъ огъ союза съ раскольниками, въ чемъ и успёла; стрёльцы принесли повйнную, что стоять за вёру это –не ихъ дёло, и сами переловили главныхъ мятежниковъ. Никита былъ казненъ отсёченіемъ головы за оскорбленіе царской чести <sup>1</sup>). Другіе, болё виновные, были разосланы въ монастыри подъ началъ.

Волненія стрёльцовъ продолжались и посл'я этого, но они снова приняли политическій характеръ.

# Указъ 1685 г. и слъдствія этого указа въ положеніи раскола. Кратковременное примъненіе указа и колонизація раскольниковъ.

Собран. законовъ Росс. Имп. т. II, №№ 1102 и 1310, Акты ист. т. V. Посланіс 3-е Игнатія Тобольскаго. «Историческіе очерки поповщины». Мельникова; «Исторія Выговской пустыни»; И. Филиппова; «Раскольническія дёла». Есипова. Самосожигательства сибирскихъ раскольниковъ въ XVII и XVIII стол. Сырцова. Тобольскъ. 1888.

По окончаніи стрёлецкихъ волненій царевна Софья издала первый, спеціально направленный противъ раскольниковъ, законъ. Этимъ закономъ было рёшительно воспрещено самое содержаніе раскола. Раскольниковъ послё троекратнаго у казни допроса если останутся упорными, повелёвалось предавать огненной казни, если же раскаются, то отсы-

1) Сказка о смертномъ приговоръ въ Брат. Сл. 1875 г. кн. 4, сгр. 589.

лать къ духовному начальству для исправленія; тёхъ, которые перекрещивали, узаконялось также казнить смертію, хотя бы и раскаялись; тёхъ, которые перекрещивались, также казнить смертію, но въ случаё раскаянія наказывать кнутомъ. Тому же наказанію подлежали и тё, которые обличены были въ укрывательствё раскольниковъ; даже, которые держали у себя раскольниковъ, не зная о ихъ расколѣ, и съ тёхъ повелѣвалось брать денежныя пени отъ 5 до 50 рублей.

Слёдствіемъ этого указа было б'єгство раскольниковъ въ лѣса, на пустынныя окраины Россіи и за границу. Более извѣстными местами, куда стремились беглецы, были: льса Керженскіе (въ Нижегор. губ.), Стародубскіе (Черниг. губ.), Донъ, съверное Поморье, Сибирь и сосъднія государства: Польша и Швеція, частію Австрія и Турція Противъ укрывательства за границу правительство принимало мфры, предписывая воеводамъ ставить заставы и розыскивать быглецовъ. Но мъры эти не вполиъ достигали успъха. Бѣжавшіе раскольники соединялись между собою, образовывали большія шайки, расхаживали по лёсамъ, производили грабежи, дрались съ посланными для розыска военными командами. Въ 1686 г. на Дону образовалась многочисленная шайка раскольниковъ, умышлявшихъ идти на Москву, на патpiapxa, бояръ и архіереевъ, «которые вѣру всю порушили». Въ тоже время скопище раскольниковъ въ 500 человѣкъ засѣло въ большихъ крѣпостяхъ близь Тамбова и Козлова и съ ожесточениемъ отражало посланныхъ правительствомъ донскихъ казаковъ. Въ 1693 году раскольники ocaдили Черный Яръ и собирались разбойничать по всей Волгв. Астраханскій воевода выслаль противь нихъ войска. Весь край находился въ волнении.

Цодобные же безпорядки и грабежи раскольники производили и въ Поморьъ. Въ 1687 году они напали на Палеостровскій монастырь и пограбили монастырскую казну. Два года спустя они снова явились въ монастырь, связали игумена и засъли въ монастыръ, сдёлавъ изъ заготовленпаго монастырскаго лъсу острогъ, въ родъ кръпости. Отсюда они дълали пабъги на окольныя мъста и многихъ людей грабили. Къ числу этихъ, промышлявшихъ разбоемъ, людей принадлежали Данило Викулинъ и Денисъ Вторушинъ съ сыномъ Андреемъ– знаменитые впослёдствіи столпы раскола. Въ 1693 г. раскольники, въ числё 200 человёкъ, напали на Пудожскую церковь, силой заняли ее, пересвятили и начали по своимъ книгамъ отправлять богослуженіе.

Другимъ явленіемъ въ расколъ въ описываемое время было усиление самосожигательства. Оно особенно было распространено въ Сибири и въ Поморьѣ. Начало самосожигательства относится къ самымъ первымъ временамъ раскола. О немъ блаженнымъ извоупоминаетъ Аввакумъ и называетъ ero ломъ о Господѣ. Самосожигательство было слѣдствіемъ ученія о наступленіи царства антихриста и развивалось подъ вліяніемъ преслёдованій. возбуждавшихъ фанатизмъ. Въ сибирскихъ пустыняхъ сожигались вразъ цёлыя тысячи. Случалось, что воинскія команды, отыскивая раскольниковъ по лёсамъ, наталкивались на выстроенныя избы, наполненныя народомъ и приспособленныя къ самосожжению: несчастные и сожигались въ виду команды. Въ Поморье раскольники, врывавшиеся въ Палеостровскій монастырь, также предавались тамъ Самосожженію; разъ они сожгли вмѣстѣ съ собою и монастырскаго игумена Пимена съ братіею. Раскольники, пересвятившіе церковь въ Пудожскомъ погостѣ, также покончили самосожженіемъ. Нѣкоторые поступали иначе. Удалившись въ лёса и собравшись толпами, они постились, молились, каялись другъ другу и умирали голодною смертію. Между ними было распространено ожидание скорой кончины міра; поэтому нъкоторые дълали себъ гроба, или ложились въ ямы, ожидая трубнаго гласа архангела. По преданію сохранилась пѣсня, воспроизводящая настроеніе этихъ людей:

> «Древянъ гробъ сосновенъ, «Ради мене строенъ; «Буду въ немъ лежати, «Трубна гласа ждати; «Ангели вострубятъ, «Отъ гробовъ возбудятъ....»

Трубна гласа не дождались Между тъмъ проязошелъ правитольственный перевороть. Софья была свержена; на-

ступило царствование Петра. Внимание правительства было обращено на другіе вопросы; про раскольниковъ какъ бы бъжавшіе въ забыли. Въ это время лѣса раскольники стали заводить общежитія, цолучать осёдлость и соотвётственную духу ученія организацію. Наиболёе замёчательными общежитіями были слёдующія. 1) Въ Поморьё, на половичѣ пути между Онежскимъ озеромъ и Бѣлымъ моремъ, близь большого озера Выгъ и ръчки того же имени, получило начало раскольническое общежитіе на монастырскихъ началахъ, извёстное подъ именемъ Выговской пустыни. Основателемъ этого общежитія быль Даніяль Викуловъ, онъ же быль и первымъ настоятелемъ (ум. въ 1734 г.). Наиболёе замёчательными его сотрудниками были: Петръ Прокопьевъ, знатокъ церковнаго устава, и два брата Андрей и Семенъ Денисовы, -- оставившіе много сочиненій въ пользу раскола, люди знакомые съ грамматикою и риторикою. Въ 1706 г. въ нъсколькихъ мъстахъ отъ Выговской пустыни былъ основанъ особый женскій монастырь на рікі Лексі, гді первою на стоятельницею была сестра Денисовыхъ, Соломонія. 2) Въ предблахъ нижегородскихъ, по р. Керженцу, въ лёсистой и болотистой мёстности, образовались разбросанные по разнымъ мъстамъ скиты. Изъ нихъ въ первона чальной исторіи раскола наиболёе извёстны: скить старца Онуфрія (послёдователя еретическаго ученія Аввакума), скить Софонтія, въ 7 верстахъ отъ нынёшняго города Семенова (Софонтій былъ выходецъ изъ Соловецкаго монастыря), и скить Лаврентія, послѣ котораго настоятелемъ сдѣлался, получившій вцослѣдствіи извъстность, діаконъ Александръ изъ Костромы. Въ эти скиты сходились раскольники изъ всёхъ концовъ Россіи, а послѣ стрѣлецкихъ казней бѣжало изъ Москвы много стрѣльцовъ и ихъ женъ. 3) Въ лъсистой мъстности нынъшней черниговской губерніи, изв'єстной подъ именемъ Стародубья, также образовались раскольническія поселенія. Поселенія эти состояли изъ слободъ, наполненныхъ бѣжавшими раскольниками. Начало поселеній относится еще къ царствованію Алексъя Михайловича и Өедора Алексбевича. Царевна Софья приказала возвратить бытлыхь людей на родину. Раскольники разбыжа-

лись; но многіе для большей безопасности перешли польску границу и поселились на отстровѣ Вѣткѣ, находящемся и р. Сожѣ; островъ принадлежалъ тогда пану Халецкому, котори радъ былъ новымъ насельчикамъ, платившимъ хорошій об рокъ. И здѣсь характеръ жизни былъ не монастырскій, а мір ской; раскольники жили слободами. Вблизи отъ Вѣтки обри зовались еще три большія слободы.

Означенныя раскольническія поселенія были главным центрами, къ которымъ примыкали разбросанные по разным мъстамъ раскольники. Здёсь вырабатывался такой или ино строй жизни раскольниковъ, возникали и рёшались такъ ил иначе разнаго рода вопросы; эти вопросы и ихъ неодинако вое рёшеніе и были причиною раздёленія раскола на част ныя секты.

#### laba III

дробление раскола на частныя секты.

# 1) Вопросъ объ іерархіи. Образованіе безпоповщины.

«Критич. разборъ ученія безпоповцевъ о церкви и таинствахъ», стр. 72-96.

Первою и главною причиною раздѣленія раскола на частныя секты было то, что раскольники послѣ осужденія ихъ церковію на соборѣ 1667 г. остались безъ епископовъ. Посему некому было поддерживать преемственное существование церковной ісрархія, освящать муро, а священникамъ давать право на совершение богослужения и тайнодействій; — ибо безъ повелёнія мёстнаго епископа пресвитеры ничего не могуть творить (прав. св. апост. 39). Священниковъ и послѣ собора 1667 г. оставалось еще немало, и, хотя нѣкоторые и были лишены сана, но и къ нимъ продолжали обращаться. Такъ разстриженный Аввакумъ былъ духовнымъ отцомъ Аврамія. Извъстно далье, что боярыня Морозова причащалась изъ рукъ попа Іова Льговскаго и постриглась отъ священноинока Досифея. Псковскій воевода Ховансейй держаль при своемь дом' моденную, въ которой отправляли богослужение разные пришлые попы.

Но по мёрё того, какъ главные расколоучители были удаляемы изъ Москвы въ ссылку, а иные изъ священниковъ о́ѣжали съ толпами послёдователей въ Стародубье или на Донъ, — недостатокъ въ священныхъ лицахъ сталъ чувствоваться сильнёе и сильнёе. Этотъ недостатокъ сталъ ощутителенъ еще при жизни первыхъ расколоучителей. Въ 1681 году Аввакумъ писалъ царю Θеодору: «патріарси изнемогоша, святители падоша и все священство еле живо». Выразивъ затёмъ прямое и рёшительное сознаніе, что міру безъ поповъ быти нельзя, Аввакумъ, вынужденный обстоятельствами, давалъ слёдующія наставленія своимъ послёдователямъ относительно исповёди и причащенія: «исповёдуйте согрёшенія другъ другу, по апостолу», или: «кайся предъ Господомъ Богомъ»

«причаститися безъ попа можно святымъ комканіемъ», т. е. запаснымъ Агнцемъ, который овъ и заповъдывалъ держать при себѣ; «а робенка причащай мірянинъ, Богъ благословить». Но такъ какъ самый запасный Агнецъ возможенъ только при существовании священства, то Аввакумъ, опираясь на мысли, что міру безъ поповъ быть нельзя, приходиль и КЪ IDVгому выводу, -- о возможности прибѣгать къ попамъ новаго рукоположенія, если бы кто изъ таковыхъ полюбилъ старину<sup>1</sup>). Но эта послёдняя мысль встрётила сильный OT-Діавонъ Өепоръ со стороны другихъ расколоучителей. доръ писалъ: «а которые попы отъ Никона отступника ставлены и отъ никоніанъ.... паче же отъ 174<sup>2</sup>) (т. е. 1666) года. егда совершенно православіе все отринуша, --- то православнымъ христіаномъ не подобаеть отъ нихъ нынѣ благословенія пріимати, ни службы, аще и по старому служать.

Такимъ образомъ еще при жизни первыхъ расколоучителей предъ лицемъ мнимыхъ *старовпровъ* сталъ грозный вопросъ относительно недостатка церковной іерархіи, и первые расколоучители не дали на него яснаго и опредѣленнаго рѣшенія, оставивъ его открытымъ для будущихъ поколѣній.

Строгій указъ царевны Софьи, которымъ безусловно воспрещалось содержание раскола, увеличилъ бъгство раскольниковъ изъ Москвы на окраины государства. Прежній вопросъ объ јерархіи выдвинулся со всею свою силою и долженъ былъ непремвнно такъ, или иначе быть рвшенъ. Рышение его прежде всего было практическое, и сущность его подготовлялась предшествовавшими мвстными обстоятельствами. Свверъ Россіи, малонаселенный, съ трудными сообщенія, съ крайнею путями малочисленностію церквей, --- которыя часто оставались при томъ безъ священниковъ. — представлялъ удобную почву развитія бездля

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слова Аввакума: «Гдё есть пёніе безъ примёса внутрь алтаря и на клиросахъ, а попъ новопоставленъ, о семъ посудимъ. Аще попъ онъ проклинаетъ никоніанскую ересь и службу ихъ, и всею крёпостію любитъ старину, по нуждё настоящаго ради времени да будетъ попъ, и къ тёмъ церквамъ приходити».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лѣтосчисленіе отъ сотворенія міра, въ коемъ опущены тысячи; вполнѣ –7174.

поповщинской практики и для появленія ученія о возможности содевать свое спасение и помимо исрархическихъ лицъ. Тому же не мало содействовало и то обстоятельство, что главнъйшими пропагандистами раскола были тамъ простые монахи Соловецкаго монастыря, а затёмъ, главными заправителями были лица, также не имввшія ісрархическихъ степеней. Въ образовавшемся въ концъ 17 столътія Выговскомъ общежитіи церковная практика и имѣла ту особенность, что всѣ общественныя богослуженія были отправляемы мірянами, а количество таинствъ ограничено тѣми, которыя, какъ думали, BЪ случаяхъ нужды могутъ быть совершаемы и лицами несвященными. Такимъ образомъ избранные наставники исправляли крещеніе переходящихъ въ ихъ общество, -- принимая совращенныхъ изъ прав. церкви именно этимъ чиномъ, т. е. посредствомъ перекрещиванія, -- принимали къ себѣ на исповёдь, а затёмъ совершали чины постриженія въ монашество, погребенія умершихъ и тѣ церковныя службы, которыя не требують необходимо присутствія священника, т. е. утрени, часы, вечерни и прочія дневныя богослуженія, изъ случайныхъ-молебны и паннихиды. При совершенія всёхъ этихъ богослуженій опускалось все, что положенпо произносить священнику или діакону, напр. возгласы, эктеніи и т. п. Службы начинались возглашеніемъ: «за молитвы св. отецъ нашихъ» и проч. Выговская пустынь не можеть быть разсматриваема, какъ отдёльный только пункть среди раскола; къ ней примыкали множество мірскихъ раскольниковъ, которые исправляли духовныя требы у выговскихъ наставниковъ; на нее, какъ на представительницу церковной практики, смотрёли другіе скиты, разсвянные по свернымъ и сверозападнымъ окраинамъ государства; вліяніе ся простиралось далеко и за эти предѣлы.

Въ 1720 году посланный на Выгъ іеромонахъ Неофитъ вызвалъ выговцевъ на объясненія и защищенія ихъ церковной практики, и «Поморскіе отвѣты» представляютъ намъ въ первый разъ подставную, своеобразную, безпоповщинскую доктрину. Нисколько не думая отвергать въ принципѣ надлежащее значеніе церковной іерархіи и становиться так. обр. на протестантскую точку зрѣнія, составители «Помор-

скихъ отвѣтовъ» обосновали свое ученіе на исключительныхъ случаяхъ, заимствованныхъ изъ древней церковной практики: они доказывали, что и въ древнія времена многія церкви оставались безъ іерархіи, стало-быть подобное безсвященнословное состояніе возможно. При этомъ они какъ бы забыли о томъ, что приводимые примѣры древности относились лишь къ частнымъ церквамъ, а имъ необходимо говорить о возможности безсвященнословнаго состоянія церкви вселенской. Объяснивъ такимъ образомъ, -- хотя и невпопадъ, -- возможность безъјерархическаго состоянія, составители «Поморскимъ отвѣтовъ» нашли далёе въ нёкоторыхъ книгахъ 1), что всё таинства по отношенію ихъ важности для спасенія раздёляются на «нуждно потребныя» и просто «потребныя»; въ первымъ относятся; крещеніе, покаяніе и причащеніе, къ послѣднимъ что двленія значеніе Ясно. означенномъ остальныя. въ таинствъ берется опять не поотношенію къ церкви вообще, --- гдъ всё тайны составляють полную необходимость, --- а по отнопенію къ частнымъ только членамъ церкви, которые могутъ нъкоторыхъ таинъ и не быть участниками, напр. священства, поэтому къ объясненію и защищенію церковнаго брака: устройства, взятаго въ цёломъ, оно приложено быть не можетъ. Но составители «Поморскихъ отвѣтовъ» вывели отсюда то заключеніе, что въ церкви, по нуждѣ, могутъ и не быть четыре тайны: муропомазание, бракъ, священство и елеопомазаніе. Что же касается трехъ таинъ «потребно нуждныхъ во спасеніе», т. е. крещенія, покаянія и причащенія, то были подставлены основанія, заключающіяся въ прим'врахъ и свидътельствахъ, что первыя два, по нуждъ, можетъ совершать мірянинъ; относительно же причащенія съ одной стороны доказывалась возможность причащаться запасными **JADAMU** безъ участія свящ. лица, а съ другой --- довольствоваться, по нуждё, однимъ огнепальнымъ желаніемъ причащенія, или, что тоже, причащеніемъ духовнымъ. Послѣднее ученіе савлалось впослёдствіи господствующимъ, такъ что доказыва-

<sup>1)</sup> Напр. въ книгѣ Катихизисъ, напочатанной при россійскомъ патріархѣ Филаретѣ, гл. 72.

- 87 ---

лась необходимость для спасенія уже не трехъ, а только двухъ таинствъ: крещенія и исповѣди,— совершаемыхъ лицами, не имѣющими священнаго сана.

Такимъ образомъ составители «Поморскихъ отвѣтовъ» всь свои положенія обосновывали на нуждь и частныхъ исключительныхъ случаяхъ мѣстныхъ церквей. Но такъ какъ понятіе мёстной случайности не можеть служить твердымъ доказательствомъ всеобщаго состоянія церкви, то впослёдствін. для оправданія осеобщаго безсвященнословнаго состоявія подставлено было ученіе о вонечномъ встребленія антихристомъ священства и Христовой жертвы, и такимъ образомъ бевсващеннословное состояніе возведено было въ догмата. Но опять, такъ какъ этотъ догматъ находилъ себѣ слишкочъ очевидныя противорёчія въ божественныхъ безусловныхъ обътованіяхъ о неодоленности церкви, вечномъ существованіи въ ней священныхъ чиновъ и въчномъ же приношении безвровной Христовой жертвы, - то учители безпоповства стали говорить, что священство и жертва имѣють значеніе не таинственное только, но и духовное, нравственное, по которому каждый христіанинъ есть уже священникъ Бога вышняго, и что это священство, согласно божественнымъ обътованіямъ, и пребудеть вѣчно. Мысль эта невѣрная, - такъ какъ обътованія относятся не къ духовному, а именно къ таннственному священству, --- но твиъ не менве она упорно держится вслёдствіе логической необходимости.

Въ такомъ видѣ явилось съ одной сторонй разрѣшеніе вопроса объ іерархіи: церковь можетъ и даже должна въ послѣднее, антихристово время существовать безъ священныхъ лицъ и безъ тѣхъ таинствъ, которыя могутъ быть совершаемы безъ всякихъ исключеній только лицомъ священнымъ: совершеніе же двухъ таинствъ, крещенія и исповѣди, -можетъ быть по нуждѣ усвоено и мірянину, а также и совершеніе разныхъ церковныхъ чинопослѣдованій. По смыслу такого ученія, держащихся онаго называютъ безпоповцами, а по способу принятія въ свое общество- не иначе какъ посредствомъ перекрещиванія ихъ называють перекрещенцами.

Ученіе обт. антихристь у безпоповцевь получило свое особенное опредъление и развитие, несогласное съ церковнымъ ученіемъ. По ихъ мнѣнію, последній антихристь не есть опредѣленное лицо, а рухъ и направленіе, господствующее въ прав. церкви и обществе,-антихристь не чувственный, а мысленный. Отсюда всё свидетельства книжныя, въ коихъ говорится о его рожденіи и царствованія, безпоповцы стараются растолковать иносказательно. Рождение его нельзя, говорять они, представлять въ чувственномъ видъ. это-духовное рождение отъ діавола, грѣха, отъ духовнаго Вавилона, т. е. грѣховнаго міра; равнымъ обравомъ и царство его есть царство духовное; я жиды, - народь, имплошій возлюбить его, -- суть нечестивые люди. Кратковременное продолжение его царствованія, опредѣляемое 3<sup>1</sup>/, годами, возведено въ періодъ времени неопредёленный и продолжительный. Самые признаки его царствованія получають своеобравный смысль: чудеса, какія онъ долженъ совершить, суть чудеса духовныя, заключающіяся въ омрачении люлей лжеученіемъ: «будеть тогда ни гладъ хлеба, но гладъ слышанія слова Божія.» Его ученіе, вслудствіє особенной хитрости. заключается въ незначительномъ, повидимому, искажении писанія; церковь будеть имёть и Св. Писаніе и таинства и богослужение, но все это превращенно. Отсюда и печать антихриста заключается не въ одномъ какомъ либо опредъленномъ предметѣ, а во многихъ: въ имени lucyсъ, въ троеперстномъ сложеніи, въ таинствахъ крещенія и муропомаванія. Илія и Енохъ суть они- «ревнители благочестія», или просто законы, обличающіе антихриста.

Все это ученіе совершенно произвольно, но оно твердо держится всѣми безпоповцами <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Разборъ этого ученія будеть представлень въ своемъ мѣстѣ, въ урокахь обличенія раскола.

#### Образованіе поповщины.

«Публичныя лекціи объ автрійскомъ священствѣ» въ Прав. Обозр. 1868 г. и отд. брош. стр. 41 и дал. «Образованіе поповщинскаго согласія». Маркова; въ Прав. Обозр. 1884 г. май—іюнь. «Отвѣты Пѣшехонова съ замѣчаніями» архимандрита Павла.

Въ то время. какъ одна часть раскольниковъ-старообряццевъ стала безпоновцами, другая часть вопросъ объ iepapхія рёшила иначе, и опять не безъ вліянія предшествовавшихъ этому ришенію внишихъ обстоятельствъ. Ришеніе это принадлежить прежде всего и болбе всего твмъ раскольни- с камъ, которые поселились въ Стародубъй. 8 потомъ уделились на Вѣтку. Во главъ означенныхъ раскольническихъ общинъ стояли попы: прежде всего бъжавшій изъ Москвы попъ Козьма, за нимъ Стефанъ, -оба стараго рукоположенія, за ними черный попъ Іоасафъ, крещенія стараго, но о руко. положение его было сомивние, и наконецъ, черный же попъ Өеодосій, рукоположенный московскимъ патріархомъ Іоасафомъ I, предшественникомъ Іосифа. Означенные попы исправляли всъ духовныя нужды старообрядцевь; сначала, впрочемь, по неимѣнію церквей они не совершали литургій, но еще при попѣ Ісасафь была валожена церковь, освященная Өеодосіемъ.

Образовавшіяся въ такомъ видѣ общины не представляли еще какого либо отдёльнаго согласія въ расколё; онЪ авиствовали въ духв первыхъ его вождей: приходящихъ отъ православной церкви перекрещивали, новорукоположенныхъ священниковъ отвюдь не принимали, -- такъ что сомнительное посвящение Іоасафа навлекло на него много непріятностей и прозвище Acana; отъ этого-то и безпоповщинскій UNCaтель 18 в. Иванъ Алексвевъ (его Исторія о бъгствующемъ священствь) относится въ этимъ общинамъ съ полнымъ сочувствіемъ. Но ясно, что такой порядокъ дѣлъ, не могшій долго существовать въ такомъ видь, -- такъ какъ попы не могли быть вѣчными, — подготовляль рѣшеніе вопроса объ іерархіи чты какое послёдовало совершенно иное. въ Π0морьѣ. Онъ пріучаль къ мысли о томъ, обходиться что безъ лицъ священныхъ невозможно, и естественно наводилъ

на мысль Аввакума относительно принятія поповъ новаго рукоположенія, возлюбившихъ старину. Вопросъ этотъ, действительно, практически и съ некоторою необходимою постепенностію и разр'єшенъ былъ вліятельнымъ попомъ Өеодосіемъ. Еще на освященіе церкви онъ вызывалъ изъ г. Рыльска своего брата, попа Александра, «новопоставленна», котораго скоро постригъ въ монашество, а потомъ сманилъ изъ Москвы другого бѣлаго попа, Григорія. Затэмъ. вслѣлствіе умножившагося населенія вѣтковскихъ слободъ и явившейся нужды въ совершение браковъ,--что священноинокамъ делать издревле не принято, — Өеодосій склониль еще къ себъ изъ Калуги бълаго попа Бориса, «новаго» рукоположения, и благословилъ его церковныя тайны по древнему совершати. Такимъ образомъ вѣтковскіе раскольники недостатокъ въ древнихъ поџахъ стали замёнять попами новорукоположенными, б'ёжавшими оть православной церкви. Къ тому же склонились раскольники донскіе, керженскіе и многіе другіе, жившіе въ городахъ Ø селеніяхъ разныхъ мёстностей, преимущественно средней и южной Россіи. Такимъ образомъ явилось согласіе, такъ навываемое, былопоповщинское, или, по выражению самихъ поповцевъ,--быствующая окормляемая священствому церковь. На языкъ простого народа это согласіе именовалось еще часовенныма, потому въроятно, что въ большинствъ мъстностей послъдователи его церквей не имбли, а имбли только часовни. Церкви существовали лишь въ главныхъ центрахъ поповшины,-- на Въткъ и въ Стародубьѣ, а затьмъ со второй половины 18 стольтія на Иргизъ и на Рогожскомъ кладбищъ.

Такъ какъ разрѣшенный въ смыслѣ принятія новорукоположенныхъ священниковъ вопросъ объ іерархія вызвалъ ръзкія обличенія и со стороны безпоповцевъ, и со стороны православныхъ миссіонеровъ (Питиримъ), то въ огражденіе образовавшейся практики была придумана доктрина 0 B03можности существованія Христовой церкви безъ преемственнаго епископства, съ одними лишь священниками, и то случайными, бѣжавшими отъ другой церкви. Въ основаніе этой доктрины были положены доказательства, однородныя съ доказательствами безпоповцевъ, только они прилагались исклю-

чительно къ сану епископскому. Защитники «бъгствующей» поповщинской церкви говорили, что церковь можеть существовать и безъ епископа, такъ какъ и въ древности бывали такого рода примъры (въ Кареаганъ не было епископа 30 лътъ, долго не было епископа въ Иппонф),-забывая опять. что эти примёры относятся къ церквамъ частнымъ, H вe обращая вниманія, что повсюдное неимѣніе епископовъ необходимо ведеть и къ неимънію священниковъ, т. е. къ безпоповщинъ. На эту мысль дъйствительно и указываль обличитель-безпоповецъ (Иванъ Алексвевъ). Онъ замвчалъ. **TTO** епископъ составляетъ первую единицу въ счетв, безъ которой, понятно, не можеть быть второго числа. (т. е. священства); по отношенію къ священникамъ епископъ есть тоже, что солнце по отношенію въ дунѣ, которая свѣтитъ свѣтомъ заимствованнымъ; между твиъ у поповцевъ солнца (епископа) нёть, а луна (священники) свётить. Далёе, въ правялахъ св. апостоловъ епископъ именуется главою, значитъ у поповцевъ собственной главы нётъ, только глава чужая а есть (епископы еретическіе); это похоже на то, какъ если бы кто къ обезглавленному твлу сталъ приставлять чужую голову. «Какъ можетъ чужая голова иному трупу жизни подати»? Въ концъ 18 столътія явилось другое ученіе (Ив. Пѣшехонова), имѣвшее въ виду обойти означенныя возраженія, — ученіе, доказывающее, что по поставленію священниковъ поповщинская церковь имфетъ главу, въ лицв еписко. повъ великороссійской церкви, къ которой она И OTHOCHTся, какъ церковь малаго града или веси (въ которой и недолжно быть епископа) къ церкви соборной, казедральной. Это ученіе совершенно дътское, потому что надлежащія отношенія сельской церкви къ соборной совсёмъ иныя, чвмъ отношенія поцовщинскаго согласія въ церкви православной. Въ послъднее время появилось еще новое ученіе, заключающееся въ томъ, что временное оскудвніе во вседенской церкви епископства было предуказано божественнымъ промысломъ въ факть сокрытія ветхозавътнаго огня въ безводный колодець во время вавилонскаго плёна. Это ученіе совершенно произвольное, въ первый разъ появившееся около 50-ти лътъ назадъ, въ

догматическомъ смыслѣ нелѣпое, предполагающее соврытіе благодати хиротоніи «въ кладязь еретичества», или яснѣе--то, что благодать, оставивъ церковь, ушла къ еретикамъ. Ученіе это можно поставить въ параллель съ ученіемъ безпоповцевъ объ истребленія антихристомъ священства: тамъ 88тихристь истребиль священство и Христову жертву, завсь благодать хиротоніи прекратилась Христовой ΒЪ церкви. Разница въ томъ только, что тамъ имфется въ виду все священство, здесь же только епископскій сань; тамъ-оконча-

тельное истребленіе священства, здёсь только временное оскудюніе благодати рукоположенія <sup>1</sup>).

Создавъ учение о возможности заимствоваться бъглыми отъ православной церкви священниками, послѣдователи бѣглопоповщинской секты, въ силу послёдовательности, должны были измѣнить нѣкоторые пункты ученія въ сравненіи не только съ безпоповцами, но и съ первыми вождями раскола. По вореннымъ церковнымъ законамъ тв еретики, отъ коихъ не принато крещеніе, не могуть быть принимаемы и съ прежнею хиротонією, и наобороть: если принимать извѣстныхъ еретиковъ въ прежнихъ церковныхъ чинахъ, то никакъ уже нельзя повторять надъ ними крещеніе. Въ силу этого бѣглопоповцы должны были оставить еще первыми расколоучителями положенное правило о перекрещиваніи переходящихъ изъ православной церкви, которое во всей силѣ удержали безпоповцы. Действительно, хотя на первыхъ порахъ и было нфсколько случаевъ перекрещиванія приходящихъ поповъ, -- изъ KOTOрыхъ одного погрузили съ поднятыми вверхъ ризами, чтобы благодать священства не улетвла, а другихъ только въ полномъ священническомъ облачении обводили вокругъ купели,--но вскорѣ этоть способъ принятія былъ совершенно остави замъненъ другими. Затъмъ, л енъ такъ какъ принятіе священныхъ лицъ, получившихъ хиротонію ΒЪ церкви ан тихристовой, было бы совершенною нельпостію, то поповцы должны были измёнить И самый вяглядъ на. прав. церковь, какъ на царство антихриста; ΒЪ этомъ они опять разошлись не только съ безпоповцами, но и съ первыми учи-

1) Разборь этого ученія также будеть представлень въ своемь місті.

телями раскола. Такимъ образомъ, поновцы, разрёшивъ по казаннымъ образомъ вопросъ объ іерархіи, сдёлали шагъ назадъ въ сравнении съ первыми расколоучителями и заняли среднее положение между безпоповщиною и православною дерковію. Ясно, что и это положение не соотвётствуетъ устройству древней благочестивой церкви, и послёдователи поповщины также не могутъ въ строгомъ смыслё именоваться старовтрами.

### 2) Раздъление безполовщины на частныя секты.

Чтен. общ. ист. и древн. 1869 г. кн. 2. Труды К. А. 1865 г. сент. Христ. чт. 1863 г. Май. По вопросу о бракъ «Критич. разборъ ученія безпоповцевъ о церкви и таинствахъ», гл. 6. «Семейная жизнь въ русскомъ расколъ», проф. Нильскаго.

Будучи несостоятельною сама по себѣ, система безпоповщинского ученія не могла быть вполне удовлетворительвою и законченною и въ глазихъ последователей оной. Haпротивъ, она порождала новые, неизбъжные вопросы и тъмъ давала поводъ къ раздёленію самой безпоповщины на частныя секты. Кром'я того общій, присущій расколу, обрядоверный характеръ велъ къ такому же разделению по обря-Довымъ вопросамъ.

Въ 1696 году за сѣверозападной польской гранипей образовались два общежитія — мужское и женское Во главѣ <sup>унихь</sup> общежитій стояль нікто *Феодосій* Васильевь, бывшій дьячекъ изъ новгородской области. Появленіе общины, конечно, не есть еще само по себѣ образованіе новой секты; но авло въ томъ, что между общиною Өеодосія и метрополіею безпоновщины — Выгомъ на первыхъ же порахъ обнаружилеь нёкоторыя разности. Хотя община Өеодосія была устро-<sup>, ена</sup> также на монастырскихъ началахъ, HO. не смотря на это, Өеодосій училь о возможности допущенія И жизни се-<sup>к мейной</sup> для такъ называемыхъ староженовъ, т. е. для тѣхъ. которые были вѣнчачы въ прав. церкви до перехода въ расволъ; на Выгь, напротивъ. требовали положительнаго развода. По поводу этого вопроса возникла оживленная перечиска между Андреемъ Денисовымъ и Өеодосіемъ Васильевымъ, — переписка, на этогь разъ не приведшая, впрочемъ.

8 Sun

въ решительному разрыву. Другимъ отличіемъ служило TO. что Өеодосій. при перекрещиваніи, позволялъ себѣ одѣвать поручи. Выговцы зазирали его въ этомъ, и онъ своро отказался отъ этого обычая. Разрывъ между Өеодосіемъ И BIJговцами произошель изъ-за вопроса о томъ, кякъ лолжно писать титлу на крестѣ Спасителя. Βъ общинъ **Өеодосія** употребляли буквальную титулу: І. Н. Ц. І; на Выгі, напротивъ, писали «І. Хр. Царь Славы». Какъ скоро разность эта стала извёстна, ревнители мнимаго «древняго благочестія» вступили въ препирательства. «Намъ вашъ Ісъ Назарянинъ не надобенъ», говорили поморцы; «это-насмѣшка Пилата, это -выдумка папистовъ и тонкій духъ аріанства, именующій Христа простымъ человѣкомъ». Съ своей же стороны ведосѣевцы обзывали поморцевъ крестоборцами и іудеями. Дѣло кончилось ; твиъ, что Өсодосій, посл'в одного изъ своихъ посвщеній Выговской пустыни, отрясъ прахъ отъ ногъ своихъ, сказавъ: «не буди намъ общенія ни въ семъ въкъ, ни въ будущемъ». Такъ совершилось раздѣленіе двѣ секбезпоповщины BB. поморскую или Даниловскую, по ты: мъстожительству и лицу основателя Выговской пустыни, и Өедосвевскую, -- тоже по лицу основателя. Впрочемъ, эти споры, имѣвшіе значеніе историческое, потеряли уже смыслъ современный, такъ какъ въ концв 19 столетія (1791 г.) они были улажены; поморостались побѣдителями, и еедосѣевцы приняли надписапЫ ніе «І. Хр. Ц. Сл.». Только новгородскіе ведосвевцы остались върны завъщанію своего первоучителя и выдълились въ особую секту, извёстную подъ именемъ-титловщины.

Но въ то время, когда между поморцами и оедосйевцами окончились почти столётніе споры о титлё, разгорёлся уже другой вопросъ, гораздо болёе важный, чёмъ вопросъ о титлё, какъ въ догматическомъ отношеніи, такъ и въ практическомъ, житейскомъ, именно: вопросъ о бракѣ. Этотъ вопросъ окончательно и непримиримо раздёлилъ обё секты и послужилъ для нихъ главнымъ и самымъ существеннымъ отличіемъ другъ отъ друга. Вслёдствіе недостатка въ священникахъ вопросъ о бракѣ возникалъ еще при жизни первыхъ расколоучителей. «Аще кто не имать ісреевъ, писалъ Аввакумъ, да жи-

веть просто". Затёмъ, въ системъ безпоповщинскаго ученія бракъ отнесенъ къ таинствамъ второго рода, "во спасеніе" не потребно нужднымъ, безъ которыхъ, по нуждѣ, можно обходиться. Такимъ образомъ у безпоновцевъ утвердилось всеобщее безбрачіе, по ненизнію законныхъ совершителей брака. Основатель секты еедосвевской принималь лишь старопоженившихся безъ развода, чёмъ расходился съ поморцами. Но по смерти Өеодосія наставники **еедос** Вевства не только примирились съ ними, но и превзошли ИХЪ своею строгостію по отношенію къ брачнымъ. Между тёмъ послёдствія всеобщаго обязательнаго дѣвства скоро стали приносить горькіе плоды. Раскольническіе писатели жаловались на р'ёзкія уклоненія отъ нравственной чистоты своихъ единовѣрцевь; ,,цѣломудріе, замѣчали ОНИ. увядаше, a скверное житіе цвътяше". Въ самой Выговской пустыни, по замъчанію историка оной, умножились беззаконія, о конхъ и писать срамно. У оедосвевцевъ было еще хуже; по свидвтельству одного есоосъевца, все согласие было исполнено блуда и сквернодёянія. Начальники Выговской пустын принимали разныя предупредительныя и карательныя мёры противъ нецѣломудрія, но мѣры эти были безуспѣшны. Өедосѣевцы не видно, чтобы принимали даже и какія нибудь мёры. Такимъ образомъ вопросъ о введения въ безпоповщинѣ брачной жизни сталъ вопросомъ необходимости. Въ видахъ его разрѣшенія поморецъ Вышатинъ путешествовалъ на востокъ, отыскивать православное священство, гдв и умеръ, не достигнувъ цѣли. Нвоколько лёть спустя молодой и энергичный седосвеена, стародубскій крестьянинъ Иванъ Алексбевъ, выступилъ съ ръзкими обличеніями мнимаго девства и сталь учить не только о необходимости, но и о возможности брачной жизни въ безпоповшинф.

По ученію Ивана Алексвева, безпоповцы, по нуждѣ, могуть обращаться за совершеніемъ брака въ церковь ,,великороссійскую", на томъ основаніи, что еретическое и даже нехристіанское заключеніе браковъ церковію было призна-Baemo. Т. e. по TOMY самому, æe по чему N θeoдосій принималъ староженовъ безъ развода Свое ученіе Иванъ Алексевъ сперва проводилъ устно, а потомъ изло-

Digitized by GOOGLE

жилъ въ общирномъ сочинения "О тайнъ брака". Такимъ образомъ онъ открылъ входъ въ среду безпоповцевъ не толь. ко староженамъ, но и такъ называемымъ новоженамъ, T. e. открылъ возможность вступать въ бракъ переходъ П0 въ безпоповщинскій расколь. Хотя основанія Ив. Алексвева представляли очень много слабыхъ сторонъ<sup>1</sup>), хотя ясно было, что онъ вводить "вовшество", несогласное съ началами безпоповщины и съ ея отношеніями КЪ прав. церкви, но нравственная цёль, которую преслёдоваль. онъ поставила. ему очень много сочувствующихъ, особенно въ средѣ молодыхъ людей. Въ 1757 г. около Алексвева струпивровалось уже цёлое общество, извёстное подъ именемъ «новоженовъ», которые и стали прилагать къ делу его учение. Въ составъ этого общества входили и оедосвевцы и поморцы.

Алексвевъ и его последователи-новожены, идя въ разрѣзъ съ ученіемъ оедосвевцевъ и поморцевъ, вовсе не имѣли въ виду отдёляться отъ нихъ и образовывать новую секту: они хотёли остаться послёдователями тёхъ же секть, къ которымъ принадлежали. Ясно, что, сохраняя это единство, новожены должны были вынести много непріятностей со стороны защитниковъ всеобщаго девства, къ которымъ принадлежало большинство наставниковъ, -- людей болве, или менве престарвлыхъ, и потому не понимавшихъ добрыхъ сторонъ реформы. На Алексвева сначала посыпались оскорбленія: его называли челов вомъ опаснымъ, дерзкимъ мальчипкою, великимъ сластолюбцемъ. ошалѣвшимъ отъ вина пьяницею. Но когда его рѣчи произвели такое сильное вліяніе, то ведосвевскіе наставники еще въ 1752 г. собрали соборъ, на которомъ положили: новоженовъ не принимать на общее моленіе, не жить съ ними въ одной храминъ и не сообщаться въ яденіи, не мыться вмёстё въ банѣ, не принимать ихъ на покаяніе, хотя бы передъ смертію, не крестить ихъ дётей, даже не ласкать ихъ, еще болёе: жен-

Digitized by GOOGIC

<sup>1)</sup> Иное дъло принимать староноженившихся, и иное-обращаться за совершеніемъ тайны брака въ общества иновърныя. Первое существовало въ древней христіанской церкви; на послъднее нользя отыскать въу ней ни одного примъра; да и съ понятісмъ Христовой церкви это несогласіно.

щинамъ не помогать во время мукъ рожденія. Это равнялось полному отлученію со всёми неизбёжными послёдствіями. Отъ этого многіе переходили въ другія секты, иные же оставляли своихъ женъ и брали себё «стряпухъ въ покойщицы». Вотъ съ какою строгостію и послёдовательностію проводплось въ еедосѣевствё требованіе безбрачія.

Поморскіе наставники, удерживая то же ученіе о невозможности заключенія браковъ, на первыхъ же порахъ отнеслись къ новоженамъ списходительнѣе или, лучше сказать, двусмысленнѣе: они позволяли новоженамъ вести жизнь едино-домовную; сверхъ того, принимая новоженовъ, они ограничивались иногда только наложеніемъ епитимій, и допускали ихъ на общее моленіе; дѣтей новоженовъ также удостоивали крещенія. Все это до времени дѣлалось въ поморскомъ согласіи въ видѣ исключеній. Но то, что терпѣлось по снисхожденію, стало впослѣдствіи признаваться какъ правило, какъ законъ; брачная жизнь нашла себѣ полное осуществленіе въ поморской сектѣ, такъ что ученіе о возможности брака стало главнымъ и существеннымъ отличіемъ поморской секты отъ еедосѣевской. Это послѣднее произошло уже въ Москвѣ, во второй половинѣ 18 столѣтія.

Вслёдствіе милостивыхъ отношеній къ расколу Импер. Екатерины II, въ Москвё образовались общины какъ оедо свевская, такъ и поморская. Въ годъ эпидеміи (1771 оедосвевцы положили начало своему общежитію, извёстному подъ именемъ Преображенскаго кладбища. Во главё оедосёевской общины стоялъ купецъ Илья Ковылинъ, пользовавшійся необыкновеннымъ значеніемъ во всемъ безпоповщинскомъ расколё, —хотя онъ былъ человёкъ совершенно необразованный «Отличная его слава гремёла во всей Москвё, и раздавался звукъ ся въ Петрополё, Ригё, Астрахани, Нижнемъ и въ прочихъ странахъ благочестія» <sup>1</sup>). Иногородныя общины крестнымъ цёло́ваніемъ утверждали свою преданность Преображенскому кладбищу, послы ихъ преклоняли колёна и цёло-

<sup>1)</sup> Отвывъ безпоповщинскаго библіографа Павла Любопытнаго.

вали руку «отличному покровителю безпоповщины». «Въ церкви -- патріархъ, въ мірѣ онъ былъ владыка міра» 1); въ Петербургѣ онъ имѣлъ сильныхъ и высокопоставленныхъ друзе й. былъ великій хлёбосолъ для московскихъ властей; надъ послёдними онъ не боялся иногда даже потешиться, разсадивъ напр. угостившуюся компанію по чужимъ каретамъ: градоправителявъ карету оберъ-полиціймейстера, а сего-въ другую и т. д. «Велика была изъ сего потѣха: вреия то было христіанское; никто не посътовалъ, благодаря Илью Алексесвича за угощеніе». Какъ истый ревнитель седосневства, а тавже и П0 соображеніямъ чисто практическимъ, --- съ цълію пріобръсти въ свою общину более наследственныхъ капиталовъ и теснве сплотить между собою ся членовъ, --Ковылинъ явился самымъ безпощаднымъ проповѣдникомъ всеобщаго безбрачія; и относительно староженовъ онъ говорилъ, что ихъ бракъпредъ Богомъ блудное сожатіе, которое необходимо расторгнуть. При этомъ Ковылинъ пошелъ дальше своихъ предшественниковъ въ самомъ учевіи относительно твхъ уклоненій отъ нравственной чистоты, какимъ сопровождалось обязательное безбрачіе. До него на эти уклоненія смотрѣли, какъ на печальное явленіе, требующее врачества; Ковылинъ посмотрѣлъ на это вначе. Наказывая лицъ, публично опозорившихся, онъ утвпаль тёхь, которые умёли скрывать свои грёхи, и потвор-

98 -

ствоваль тайному разврату. «Тайно содѣянное тайно и судится. Безь грѣха нѣть покаянія, а безь покаянія нѣть спасенія. Въ раю можеть быть много грѣшниковъ, но ни одного еретика». Такимъ образомъ правственная обязательность тѣлесной чистоты была замѣнена ученіемъ о возможности правственной распущенности, при отрицаніи брачной жизни; нравственность обратилась въ лицемѣріе, и безбрачіе стало синонимомъ разврата. Впослѣдствіи нѣкотерые болѣе благоразумные и содержанные изъ еедосѣевцевъ, хотя и старались смягчить эти циническія правила, но не могли отрѣщиться отъ того убъждевія, что открытая брачная жизнь далеко ниже случайныхъ связей, такъ какъ въ нослѣднемъ случаѣ человѣкъ сознаетъ, что онъ грѣщить, и кается, а иногда еще и

<sup>1)</sup> Слова того же писателя.

непріятности разныя переносить, первый же грѣшить нераскаянно и открыто.

Нѣсколько позже Преображенскаго кладбища была построена Покровская часовня поморскаго согласія. Главными наставниками этого согласія въ Москвѣ были мѣщане Васвлій Емельяновъ и Гаврило Скачковъ. Этими наставниками окончательно было введено и утверждено новое ученіе о возможности брака. Они продолжали утверждать, - какъ и прежде говорили новожены, - что «бракъ честенъ и ложе нескверно»; но при этомъ они присовокупляли, что этотъ честный бракъ, -- тайна брака, -- можетъ быть заключенъ не только лицомъ освященнымъ, какъ думали всегда всѣ старообрядцы, какъ училъ и Ива́нъ Алексвевъ, но и міряниномъ, по подобію таинствъ крещенія и исповёди. Такимъ образомъ возможность брачныхъ сопряженій должна быть, по ихъ мнѣнію, допущена не въ видъ только исключенія и снисхожденія, а признана какъ общее правило. Это-новый и чрезвычайно большой шагь развити безподовщинской доктрины, настолько новый 8Ъ и большой, что даже Выговская поморская община ужаснулась этого новщества и вызвала Емельянова для объясненія. Выговскіе старики убѣжлали его не вводить новаго ученія, а учить такъ, какъ учили прежніе отцы, т. е., не разритая брака безсвященнословнаго, оказывать снисхожденіе брачившимся въ церкви, и при томъ не только староженамъ, но и повоженамъ. Емельяновъ далъ въ этомъ подписку ... Но потребность семьи, при снисходительномъ законодательствъ Екатерины II, — даровавшей старообрядцамь всѣ гражданскія права. — была такъ велика, сознаніе нужды въ бракѣ, ради сохраненія цѣломудрія въ круговращенів городской жизни, чувствовалось такъ сильно, что Емельяновъ не послушался наставленій выговскихъ стариковъ и измёнилъ данному имъ своему слову. Заключеніе брачныхъ союзовъ, основаеное на согласія жениха и невесты вступить въ вечно нерасторжимое житіе, при благословеній родителей и совершении молебнаго чина, нарочито составленнаго, сдёлалось обычнымъ явленіемъ среди московскихъ поморцевъ, привлекшихъ на свою сторону и многія иногородныя общины. Даже и Вы-

7\*

товская пустынь, сердито посмотрѣвшая на это нововведеніе впослёдствія примирилась съ нимъ и своего общенія съ московскими поморцами не разрывала. Были составлены подробныя наставленія «о порядкъ законнаго брака». Въ нихъ говорилось, какъ послать свата или сваху, какъ производить смотрины и «рукобитье», обмѣниваться обручальными кольцами. При этомъ произносились взаимные объты вступить въ вично нерасторжимое житіе. Бракосочетаніе долженъ былъ совершать наставникъ въ молитвенномъ домѣ. Такимъ обравомъ поморское согласие въ Москвѣ получило название брачникова, или иначе оно стало называться новопоморствомъ, оедосвевское же согласие стало известно подъ именемъ бракоборцеву. Это различіе лежить въ основ' разногласія объихъсекть и въ настоящее время. Сущность разногласія въ томъ и заключается, что осдосвевцы учили, какъ и прежде, что-«за разсыпаніемъ руки людей освященныхъ», бракъ, какъ таинство, не можеть уже существовать; поморцы же ввели новоеучение о возможности совершения тайны брака и лицомъ неосвященнымъ.

Представители оедосъевскаго ученія, съ его оправданіемъ разврата, и — поморскаго, съ новымъ безсвященнословнымъ бра. комъ, завели между собою горячую полемику въ Москвъ. Кромъ естестеннаго желанія доказать свою правоту и достигнуть преобладанія въ безпоповщинскомъ міръ, полемика началась и вслъдствіе той ближайшей причины, что брачники-покровцы своего кладбища не имъли, а хоронили своихъ покойниковъ на Преображенскомъ кладбищъ. Ковылинъ-же, чувствуя свою власть, отводилъ мъста самыя дурныя, гдъ могилы заливало водою, а иногда и совсъмъ не пускалъ ихъ на кладбище; разъ покровцы вынуждены были пожаловаться на это московской полиціи.

Полемику начали покровцы и начали съ того, что стали обличать ведосвевцевъ въ развратв. Эти резкія обличенія посыпались на ведосвевцевъ и въ прозв и въ стихахъ:

> «Адска гидра пожираеть, «Бракоборь что взаконяеть, «Повсемѣстное убійство, «Явно гнустное безстыдство».

-100 -

Этимъ поморскій писатель прозрачно намекалъ на гнусные примѣры дѣтоубійства и вытравленій плода у оедосъевцевъ.

«Къ кому убо причтемъ васъ, говорият, другой обличитель: къ іудеомъ ли? но не примутъ сіи, яко чтутъ супружество и Божіе твореніе хвалять: къ намъ ли убо?-но не восхотесте послушати Христа, чрезъ Павла глаголюща: честень бракь и ложе нескверно. Остается, наконець, съ язычники точію поставити васъ; но и тіи отвергнуть, яко нечестивбищихъ паче себъ. Платонъ бо философъ утверждаетъ, что благъ той, Кто сію сотвориль вселенную». Ковылинь на первыхь порахь старался оправдываться въ потворствѣ разврату, но эти оправданія были очень слабы. Такъ напр. на замѣчаніе покровцевъ, что онъ, Ковылинъ, позволяетъ жить вмёстё мужчинамъ и женщи-#амъ. онъ отвѣчалъ, что это дѣлается для совокупнаго исполненія разныхъ работь. На это оправданіе покровцы справедливо замѣчали, что это развращенное человѣческое преданіе, чтобы девственнику съ девицами быти и въ одной храмине жити, потому что естество человѣческое удобно на зло прелагается.

Гораздо труднѣе покровцамъ было доказать законность придуманнаго ими безсвященнословнаго брака. Возможность совершенія брачной тайны лицомъ неосвященнымъ они доказывали примёрами языческой, іудейской, а частью и христіанской древности, а также разными схоластическими разсужденіями о матерія и о формъ брака, о происхожденіи чина вънчавія и т. п. Доказательства эти сами по себѣ очень не сильны, потому что, съ одной стороны, они опирались на примърахъ брака естественнаго, а не брака, какъ таинства, а съ другойсостояли въ анализъ вопросовъ постороннихъ-напр. матеріи, каковую составляють брачущіеся, и формы, состоящей въ обътахъ и благословения, ---а не касающихся прямо лица совершителя. Но ведосвевцы 18 стольтія были безсильны вести ученую полемику, и глава ихъ, Илья Ковылинъ, дъйствовалъ лишь вліявіемъи авгоритетомъ, не исключающимъ самыхъ грубыхъ выходокъ самодура: то онъ застращивалъ покровцевъ, что упечеть ихъ туда, куда и воронъ костей не заносить, то, **(IIO** ревновавъ гордостному дракону» (выраженіе покровцевъ), разрушалъ могильные памятники и кресты, употребивъ послѣдніе

на дрова; то онъ позволялъ себѣ даже собственноручную расправу съ поморскими депутатами. Разъ присланные покровцами конверты съ письменными объясненіями» на возраженія оедосвевцевъ, «проворными руками Ильи Алексвевича въ мелкіе клочки были расщипаны, а подателю оныхъ отъ быстрой и жесткой его руки крѣпкими сгибами и угловатыми клочками съ сургучемъ влеплены въ лице удары, кои дали возчувствовать изрядную боль». Въ добавокъ ко всему этому Ковылинъ обзываль иногда покровцевь на соборѣ сатанинскими дѣтьми, доказательства ихъ-приказными крючками, а на счеть брака выражался столь цинично, что покровцы сибшили поскорбеудалиться изъ собранія, оставивъ общество такихъ «буцефаловъ». Въ позднѣйшее время учители оедосѣевства дѣлали очень сильныя возраженія противъ ученія о безсвященнословномъ бракв. Они требовали отъ брачниковъ прямыхъдоказательствъ, что таинство брака можетъ быть совершено и лицомъ неосвященнымъ. Но такъ какъ брачники указать такихъ доказательствъ не могли, то еедостевцы и говорили, что бракъ ихъ есть новшевство, «кичливое самоизмышлевіе, Писаніемъ не предписанное изотцами не заповѣданное», что доказательства брачниковъ состоятъ лишь ИЗЪ «силлогизмовъ, т. е. вымысловъ», что проповѣдуя безсвященнословный бракъ, они – брачники» «не дверью входятъ, а чрезъ ограду лёзуть, чрезъ врата скачуть, новую дверь просёкають, напротивъ слова Божія бунтъ сочиняютъ».

Но если брачники не могли прамо и ясно доказать возможность совершенія тайны брака міряниномъ и тёмъ оправдать свой безсвященнословный бракъ, то они прямо и положительно доказывали необходимость брачной жизни, имѣющей продолжиться до самаго ковца міра, и вѣчное существованіе брачной тайны въ христіанской церкви. Брачное сожитіе, говорили они, основывается на обѣтованіи Творца раститься и множиться, и потому потребность брачной жизни лежить глубоко въ человѣческой природѣ; по ученію же св. Златоуста, законъ никогда не дается на истребленіе естественныхъ потребностей человѣка. Сверхъ того, бракъ, по ученію блаженнаго Өеофилакта, существуетъ смерти ради; онъ «составляетъ помощь смертну и восполненіе недостатку и бываетъ продол-

женія ради родовъ». Значить, заключали брачники, доколѣ будеть существовать смерть, дотолѣ долженъ быть и бракъ. Этихъ основаній не въ силахъ уже были опровергнуть никакія возражевія бракоборцевъ.

Сльдствіе споров о бракь:- ведосьевское новоженство. Такимъ образомъ на безпоповщинской почвъ вопросъ о бракъ не могъ и не можеть быть рышень согласно, такъ какъ на той и на другой сторонѣ есть и сильныя и слабыя доказательства. Но такъ какъ на сторовѣ брачниковъ были естественныя требованія природы и нравственное чувство, всегда способное возмущаться безобразными последствіями ведосвевскаго безбрачія; такъ какъ, съ другой стороны, оживленной литературной полемикѣ брачниковъ на первыхъ порахъ противополагались липь грубыя выходки бракоборца Ковылина: то идея безсвященнословнаго брака не только восторжествовала во время Ковылина, не только она одерживала значительныя побёды послё него, но не осталась безъ вліянія и на внутренній строй самого еедосвевства. Ярый бракоборець Илья Ковылинъ, требовавшій въ началѣ безусловнаго развода даже староженовъ, къ концу своей жизни сдъязлъ уступку въ томъ, что не сталъ требовать отъ нихъ непремѣннаго развода, а разрѣшалъ имъ жить въ одномъ домѣ, -- впрочемъ подъ условіемъ чистоты; въ случав же несоблюденія послвдней и чадородія узакониль лишь временную епитимію. Но эта уступка не удовлетворила еедосъевцевъ. Еще раньше въ Петербургъ многіе наставняки сквозь пальцы смотрѣли даже и на вновь поженившихся и крестили у нихъ дѣтей <sup>1</sup>), Послѣ смерти Ковылина новоженство мало-по-малу окончательно утвердилось среди еедосъевцевъ и существуетъ доселъ. Но это новоженство не есть, по понятію самихъ осдосъевцевъ, нъчто законное, а -не болье,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исключеніемъ былъ содержатель молельни, купецъ Аристовъ, требовавшій самыхъ строгихъ отношеній къ новоженамъ въ духѣ ведосѣевскаго собора 1752 г. Онъ отдѣлился отъ современныхъ ведосѣевцевъ и образовалъ въ Петербургѣ особую секту, именуемую Аристовшиною. Секта эта крайне малочисленна.

какъ терпимое зло; оно составляетъ сдѣлку между ученіемъ о всеобщемъ пъвствъ и требованіями жизни. Өедосьевская новоженка только предъ міромъ жена, но предъ Богомъ – блуднина. Поэтому она носила иногда, въ прежнее время, название не жены, а только домостроительницы, попечительницы, стряпухи, товарки, хозяйки дома. Поэтому и ослосвевский новоженъ считается также не полноправнымъ членомъ осдосвевской общины: онъ если и допускается теперь на общее моленіе, то стоить позади всёхь и не молится, а только слушаеть богослужение; когда наставникъ кадитъ, онъ не простираетъ рукъ, какъ другіе-вѣрные, для принятія благоуханія 1), словомъ: это -- какой-то полувѣрный, полуотлученный. Въ случав чадородія новоженъ обязывается нести епитимію. На исповѣдь онъ принимается только въ тяжкой бользни, подъ условіемъ объта не жить болёе съ женою. Эта предсмертная исповёдь и составляетъ единственное основание религіознаго упованія; кромѣ ея для ведоствевскаго новожена нътъ надежды на спасеніе. Самые способы брачныхъ сопряжений, за немногими исклюніями, отличались странною оригинальностью. Они состояли въ томъ, что, по условленному уговору, мужчины тайно уводили дввицъ отъ родителей въ свои жилища, иногда же дввицы убъгали сами, восхитивъ имѣніе своихъ родителей. Послёдніе нерёдко все это знали, но притворялись незнающими, хитрили, показывали видъ, что это дѣлается противъ ихъ воли. Въ концъ концовъ дъло разръшалось тъмъ, что родители жениха и невъсты, сошедшись вкупъ, условливались о приданомъ и затёмъ расходились по домамъ. Теперь дёло двлается большею частію прямве, — открыто исполняются всв брачныя празднества, за исключеніемъ, конечно, религіозныхъ обрядовъ; яногда, впрочемъ, бываетъ и благословение брачу-- щихся иконами. Этотъ послъдній обычай справедливо обличають брачные, замѣчая, что какъ можно благословлять на дбло грѣховное ??... Такимь образомъ еедосѣевское новоженство есть

<sup>1)</sup> Всѣ молящіеся еедосѣевцы обращають руки ладонями къ кадящему еиміамомъ.

не что иное, какъ открытое наложничество, прочность котораго обусловливается чисто личными отношеніями.

Итакъ, вопросъ о бракѣ и доселѣ раздёдяеть безпоповщанскій міръ на двѣ враждебныя общины,---общину брачныхъ п-безбрачныхъ, съ ихъ новоженами въ смыслѣ териимаго зла. Кромѣ того въ средѣ еедосѣевства допущеніе новоженства служить предметомь нескончаемыхъ пререканій и волненій. Өедосъевскій соборь въ Москвъ, бывшій въ 1883 году, съ цѣлью возстановить строгія требованія безбрачія, послужиль причиною внутреннихъ усобицъ и раздѣленій самаго еедосвевства (Подробности въ «Братск. Словв», 1883—1885 гг.). Въ нёкоторыхъ местахъ еедосёевскія общины раздёлились на двё и на три общины-изъ-за болёе строгаго или болѣе снисходительнаго отношения къ новоженамъ. Болфе строгіе къ новоженству наставники не крестять даже дётей новоженовъ, или крестять въ томъ только случай, когда ихъ принесуть, какъ неизвёстно кёмъ подкинутыхъ, «богоданныхъ» дѣтей. Съ'другой стороны снисходительные къ новоженству оедосвевскіе наставники мъстами доходять прямо допризнанія брака, какъ дъйствія законнаго 1). Такимъ образомъ вопросъ объ отношения къ новоженамъ является въ настоящее время предметомъ нескончаемыхъ споровъ и дробленій еедосвевской секты.

96 m. n.

# Вопросъ объ отношеніи къ гражданскому обществу, какъ причина дробленія безпоповщины.

Христ. чт. 1836 г. окт.; «Состояніе раскола при Петрѣ I». Раскольнич. дѣла XVIII стол..Есинова. т. 1. Прав. Обозр. 1864 г. янв.: «Филипповская молельня» Вишнякова. О бѣгунахъ: Прав. Обозр. 1864 г. авг. Вѣстн. Европы. 1872 г. ноябр. и 1883 г. «Бѣгуны». Розова. Душепол. чт. 1862 г. ч. 3-я, стр. 120—125 Братск. Сл. 1875 г. кн. 4 стр. 295 и дал. Наша статья «Старообрядческое бѣгунство въ его прошедшемъ и настоящемъ». Странникъ 1892 г. и отд. брошура. «Внутреннее устройство секты бѣгуновъ». Миссіонер. Обозр. 1900 г. марть-октябрь.

1) Явленіе это, прямо противорѣчащее ученію еедосѣевства, замѣчается въ Вятской епархіи и въ Казани.

Кромѣ вопроса о бракѣ. не менѣе важнымъ вопросомъ волновавшимъ безпоповцевъ и производившимъ дробленіе безпоповщины, быль вопрось о томь, можеть ли безпоповенъ быть върнымъ членомъ общества, исполнителемъ гражданскихъ обязанностей. Первые вожди раскола, возставшие собственно противъ церковныхъ исправленій, отвергнувъ авторитеть церковной власти, коснулись, --- въ силу существовавшей тогда свяви между церковію и государствомъ,---и представителей власти гражданской. Царь, охранитель благочестія, сталь на сторону исправленій, стало быть и онь потеряль благочестіе. Поэтому Аввакумъ, разсказывая о своихъ сновидѣніяхъ, писалъ царю Алексъю Михайловичу, что онъ видълъ его пораженнымь неисцільною язвою, а по смерти его писаль сыну его, царю Өеодору, что царь Алексви въ мукахъ сидитъ, слышалъ онъ оть Спаса, и то ему за свою правду. Діавонъ Өедоръ намекалъ, что и въ будущемъ нельзя надвяться на лучшее: «OTселѣ, говорилъ онъ, на горшая будетъ происходити царьми неблагочестивыми». Вслёдствіе этого на первыхъ же порахъ расколъ заявилъ себя даже прямыми возмущеніями.

Гражданскія реформы Петра (брадобритіе, введеніе нѣмецкаго платья и другія), — при господствовавшей религіозной точкѣ зрѣнія и на предметы жизни общественной, при исторически укоренившемся подозрѣніи ко всему иноземному, при существующемъ мнёніи о распространеніи власти антихристовой съ запада, --- породили толки даже и не въ средѣ раскола о наступлении антихристова времени. Это же порождали и реформы церковныя, особенно перемвна празднованія новаго года и уничтожение патріаршества. Экзальтированные пропов'єдники не стёснялись на базарахъ и даже въ церквахъ говорить о Петрѣ, что овъ возлюбилъ вѣру нѣмцевъ, что онъ едва-ли настоящій царь... что привезли уже клейма, и стануть народь пятнать, и стануть въ него въровать, словомъ, --что онъ антихристь. «Бойтесь этихъ печатей, православные; бѣгите. скройтесь куда-нибудь. Послёднее время, антихристь пришелъ.. антихристь». Эти толки о наступлении временъ антихристовыхъ въ учении раскола паходили себъ полное подтвержденіе. такъ какъ мысль о воцаренія антихриста въ

Россіи унаслёдована ими еще отъ первыхъ вождей. Понятно, поэтому, что и среди раскольниковъ явилась проповёдь: «ныиъ царство антихриста, и никто души своея не спасетъ, аще не пріидетъ къ намъ христіанамъ... А что Петръ въ церковь ходитъ, то въ церквахъ нынъ святости нътъ; что мотаться, — антихристъ онъ, да и все тутъ» !

Такъ совершился разрывъ раскола съ государствомъ. Ноэтому послёдователи его за царя Бога не молили; — нёкоторые сочинали, впрочемъ, особыя молитвы объ обращеніи Петра въ христіанскую вёру <sup>1</sup>), — благополучію государственному не радовались, а радовались несчастію; нашлись даже фанатики, которые пытались убить царя, — одинъ разъ во время крестнаго хода, а другой разъ во дворцё. Въ Астрахани и на Дону неудовольствіе разрѣшилось возмущеніями, потому что «злые бояре и нѣмцы, какъ говорилось въ прокламаціи, вводятъ еллинскую вѣру, и отъ истинной христіанской вѣры отвратились».

Но такое отрицательное отношеніе къ государственнымъ порядкамъ и къ самой власти обнаруживалось фактически только въ горячихъ головахъ, и не вошло еще въ догму безпоповщины. Большинство ограничивалось глухимъ неудо-

<sup>1)</sup> Воть одна изъ такихъ молитвъ, точнѣе заговоровъ,--составленная крестьянкою Еленой Еенмовой. «Услышь, святая соборная церковь со всёмъ херувимскимъ престоломъ и съ евангеліемъ и сколько въ томъ евангеліи святыхъ словъ, —всѣ воспомяните о нашемъ царѣ Петрѣ Алексѣевичѣ. Услышь, святая соборная апостольская церковь, со всёми мёстными иконами и съ честными мелкими образами, со всёми съ апостольскими книгами, и съ паникдилами, и съ мёстными свёщами и со святыми пеленами, съ честными ризами, съ каменными стѣнами и съ желѣзными плитами и со всякими плодоносными деревами. О, молю и прекрасное солнце, возмолись Царю небесному объ царъ Петръ Алексчъвичъ! О, младъ свътелъ мъсяцъ со свъздаии! О, небо съ облаками! О, грозныя тучи съ буйными вътрами и вихрями! О, птицы небесныя и поднебесныя! О, синсе море съ ръками и съ мелкими источниками и съ мелкими озерами! Возмолитесь Царю небесному о царъ Петре Алексевние. И рыбы морскія, и скоты польскіе, и звёри дубровные и поля, и вся земнородныя! возмолитеся къ Царю небесному о царъ Петръ Алексвевичв»! (Сборн. Есипова, II, 193).

вольствіемъ. Мало того; практическіе люди, стоявшіе во главъ безпоповщины, братья Денисовы, нашли даже возможнымъ поставить свою общину положительно въ мириыя, служебныя отношенія къ государству, — чтобы тёмъ удобнёе вести борьбу съ церковью. Раздъляя мивніе о воцаренія последняго антихриста, Денисовы въ то же время съ уваженіемъ говорили «о пресвътлъйшемъ Императорскомъ Величествъ». Андрей Денисовъ писалъ даже «панегорикъ, выражавшій высоту и отличіе въ россійскихъ венценосцахъ перваго Имисратора Петра Алексѣевича» 1). Не довольствуясь эгими словесными заявленіями, выговцы исправляли казенныя работы на Повѣнецкихъ заводахъ, строили суда по новому образцу. посылали письма и гостинцы государю, состоявшие изъ оленей, коней и быковъ; по кончинъ Петра они записались въ раскольнические списки, платили двойной окладъ, и въ заключеніе всего, - вслёдствіе доноса нёкоего Ивана Круглаго, опасаясь со стороны правительства разворенія, --- ввели въ богослужение и молитву за царя и царствующий домъ, въ защиту чего писали даже сочинения <sup>2</sup>).

Но такія отношенія къ государству, основанныя чисто на практическихъ соображеніяхъ, не могли удовлетворять всёхъ безпоповцевъ. Изъ ученія объ антихристь и о послёднихъ временахъ всегда можно выводить слёдствія неблагопріятныя въ государственномъ смысль, и потому мирныя отношенія безпоповщины къ общественному устройству и исполне\_ ніе вытекающихъ отсюда обязанностей всегда могли встрѣчать противодѣйствіе и порождать неизбѣжные при этомъ волненія и раздоры. Дѣйствительно, еще при жизни первыхъ основателей и начальниковъ Выговской пустыни, въ средѣ ея насельниковъ явился уже протестъ какого-то пастуха, который утверждалъ, что въ антихристово время не слѣдуетъ брать паспортовъ и даже денегь, не должно ходить по каменной мостовой, выдуманной лицами неблагочестивыми; при этомъ онъ упре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. «Поморск. отвѣты» и Каталогъ Павла Любопытнаго.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Катал. Павла Любоп.. Сочиненіе Даніила Матвѣева. «О богомоліи за внѣшнихъ владыкъ міра».

калъ безпоновцевъ, особенно за то, что они записывались въ двойной окладъ <sup>1</sup>). Проповѣдь пастуха нашла себѣ сочувствіе; явилось согласіе *пастухово*. Но исторія его намъ неизвѣстна; вѣроятно, оно скоро пало предъ авторитетомъ вліятельнѣйшихъ вождей Выговской пустыни.

Секта филипповская. Гораздо упорнѣе и важнѣе по сво имъ послёдствіямъ было другое противодействіе заправителянъ Выговской общины и начальникамъ секты, - противодъйствіе, начавшееся по личнымъ счетамъ, по честолюбивымъ заинсламъ, но тутъ-же получившее характеръ религіознаго раздора. Никто Филиппъ, одинъ изъ наставниковъ Выговской пустыни, по смерти Ланилы Викулина, захотёль стать во главѣ общины, и не сталъ оказывать должнаго послушанія избранному настоятелю Семену Денисову. Когда же собраніе стариковъ обвинило за это Филиппа, то онъ покинуль Выгъ, огласивъ выговцевъ еретиками. Цълая толпа его приверженцевъ послёдовала за Филиппомъ, и въ 50 верстахъ отъ Выговской пустыви онъ основаль отдёльный скить. Если бы все дёло ограничивалось только одними честолюбивыми цёлями, то, утишении страстей, новый скить вошель бы снова въ составъ поморско-даниловской секты. Между тъмъ этого не случилось: въ новомъ скиту положено начало и новой сектв. Исторія не даеть намъ точныхъ указаній, въ чемъ именно, по ининію Филиппа и его приверженцевъ, состояло неправославіе выговцевъ, но послёдующія событія дають понять общій характеръ обвиненія. Когда выгонцы, вслёдствіе доноса Ивана Круглаго (1738 г.) я прибытія коммиссін Самарина, ввели въ своемъ богослужении молитву за царя, – Филиппъ и его посавдователи не сочли этого возможнымъ, обозвали выговцевъ самарянами в предались самосожжению. Фанатическое отношение не только къ церкви, во и къ общественному строю 4егло въ основу филипповской секты, окончательно образовавшейся послё упомянутаго обстоятельства. Самосожжение, которое еще Аввакумъ называлъ «блаженнымъ изволомъ о Господъ, возведено было въ догму, и ни одна секта не пред-

1) См. у прот. Іоаннова.

ставляеть столько самоумерщвленій, какь филипповская. Считая молитву за царя самарянствомъ, филиповцы находили соблазчительною в запись подъ двойной окладъ, и потому большею частію предпочитали оставаться неваписными расколь-Затвмъ. всл'вдствіе снисходительныхъ НИКАМИ. отношеній правительства Екатерины II многіе раскольники стали селяться въ городахъ и свыкаться съ городскою жизнію; въ это время и многіе безполовцы переставали не только гнушаться обыденными сношеніями съ православными, но и стали заимствовать у нихъ обычач: бывали въ гостяхъ у православныхъ родственниковъ или знакомыхъ и не только **ФЛИ НА ОЛНОМЪ** столѣ и изъ однихъ сосудовъ, но и цѣлыя ночи проводили въ танцахъ и «прочихъ бѣсотѣшныхъ забавахъ, не стѣснянись слушать музыки и варганы, слёдовали богомерзскимъ модамъ, шили платье нѣмецкое и туркообразные салопы». Но филиповцы и въ это время оставались, по выражению современниковъ, «кръпкими христіанами», т. е. держались вдали отъ православныхъ: при этомъ они называли **еедос**вевцевъ народомъ избалованнымъ, а поморцевъ совсѣмъ погибшими, и писали противъ послёднихъ такія жесткія обличе нія, что поморцы говорили, что они писались съ помощію діавола. Неодинаковость отношеній къ велосвевцамъ и поморцамъ основывалась на близости филиповцевъ къ осдосъевцамъ; ть и другіе не принимали ученія о безсвященнословномъ бракв. Но и при этомъ, въ отличіе отъ еедосвевцевъ, филиповцы съ большею ръзкостью и теперь отвергаютъ молитву за царя, не допускають открытаго еедосвевскаго новоженства, а равно и не учать о потворствѣ разврату, хогя примъры уклонения оть правственной чистоты нерёдко бывали и бывають и у нихь.

Наконецъ, между самими филиповцами есть несогласія по вопросу о ношеніи модной одежды, по не одинаковому отношенію къ староженамъ (одни послѣ чадородія разлучаютъ ихъ отъ единодомовнаго сожитія, другіе только наказуютъ епитиміями), а также по вопросу о совокупномъ аденіи съ приготовляющамися къ перекрещиванію <sup>1</sup>). Филиповство и до настоящаго времени

<sup>1)</sup> Указанія на это въ ст. «Краткія свёдёнія о сектахъ» Архим. Павла стр. 61-63.

особенно сильно держится въ архангельской и отчасти въ олонецкой губеријяхъ, а также существуетъ въ Москвѣ, Петербургѣ и въ нѣкоторыхъ другихъ мѣстахъ.

Секта странникова или бълунова. Въ смыслё отрицанія нъкоторыхъ гражданскихъ требованій и принятыхъ житейскихъ обычаевъ и филиповцы не довели выводовъ до конца. Они не молятся за царя и строго избизають общенія съ православными въ пищѣ и питіи; но и при этомъ они не разрывають всёхь связей съ обществомь: живуть въ его средё, несуть обычныя общественныя обязанности, платять повинности. Въ прежнее время (до 1783 г.) они записывались иногда я въ двойной окладь, если же в избъгали записи, то выдавали себя за православныхъ, т. е. лицемфрили. Раздѣляя общее съ другими безпоповцами учение о конечномъ царствовании антихриста, они хотя и читали въ святоотеческихъ и другихъ уважаемыхъ книгахъ, что благочестивые христіане въ это время побъгуть въ горы и цустыни, чтобы скрыться отъ антихриста но толковали это не въ буквальномъ, а въ аллегорическомъ смыслѣ, и продолжали жить въ деревняхъ и въ городахъ. Въ царствованіе Екатерины II филиповцы построили даже въ Москвѣ моленную, въ Дурновомъ переулкѣ Покровской части.

Въ послѣдней четверти прошедшаго столѣтія изъ среды филиповцевъ явился человѣкъ, недовольный такими неопределенными отношеніями всёхъ безпоповцевь къ гражданскимъ порядкамъ и требованіямъ и ръшившійся довести начала безпоповщины до самыхъ крайнихъ выводовъ. Это былъ нъкто Евфимій, родомъ изъ Переяславля, отданный въ военную службу, но бъжавшій изъ нея и скрывавшійся то въ Москвѣ, то въ поморскихъ филиповскихъ скитахъ, то навонець, въ люсахъ ярославской губернін. Въ последніе ОНЪ ушель уже вслёдствіе разрыва съ филиповцами, съ прямою цёлью своеобразной пропаганды и образованія отдёльнаго толка. Еще въ бытность въ Поморьѣ овъ высказы валь уже рёзкія обличенія противь осдосёвенцевь и филипов. цевъ. Въ Коровинской слободъ ярославской губернія ему удалось даже составить нёчто въ род'я собора, на которомъ онъ формально, такъ сказать, высказалъ осуждение всёхъ извёст-

ныхъ ему раскольническихъ согласій; осужденіе это онъ изложилъ въ нарочито составленномъ «посланіи» на Преображенское гладбище или въ такъ называемомъ Разглагольстви. Главнымъ пунктомъ обвиненія, общимъ всѣмъ толкамъ, служила запись ихъ послъдователей въ раскольническіе списки. Эта запись, по его миѣнію, есть не что вное, какъ отреченіе оть христіанскаго имени и подчиненіе власти антихриста. Это видно изъ того, что всякій, записывающійся въ означенные списки, признаеть себя раскольникоми и, значить, отрекается Христа. «Вступившіе въ окладъ раскольническъ антихриста обоготвориша, его правовърна, себя же зловърныхъ отступниковъ нарекоша быти». Въ томъ же самомъ отречение отъ Христа обвинялись и незаписные раскольники. Основаніемъ для обвиненія послёднихъ было то, что они выдавали себя не за благочестивыхъ христіанъ, а за послёдователей церкви еретической (т. е. православной). Посему ови должны были нерёдко обращаться съ разными просьбами къ приходскимъ священникамъ, напр. за свидетельствомъ о бытія на исповѣди, необходимомъ для полученія паспорта, за благословениемъ копать для умершаго могилу и г. п., должны ихъ въ праздничные дни и давать ругу. были принимать «Сія прилагающіеся великороссійской церкви чада, говориль-Евфимій, исповѣдающе діавола-антихриста, отъ Христа отреклись, - представляя злочестивымъ трапезу, подчуя ихъ и кланяясь, отцами ихъ нарядають: покушай, батюшка.... Во время праздникъ своихъ, егда они нечестивіи къ дому ихъ пріидуть, толкуще у врать или у окна, глаголюще хозяина дома и глаголя: давайтэ намъ за святость, или за праздничный молебень; они же износять къ нимъ, аже кто можетьяко за святыню и моленіе: хлѣбъ, пироги, каравай, овъ жито, а инъ деньги».... «Созерцайте убо окрестъ себе и уразумѣйте, кто есть христораспинатель, и узрите всякаго того быти, иже со еретики любовь и миръ и совокупление имать». Такимъ образомъ, по мевнію Евфимія, «въ конецъ истреблено бдагочестіе и повсюду царствуеть нечестіе», такъ что и всѣ старообрядцы подпали подъ власть антихристову, а потому не имуть и крещенія христіанскаго. Поэтому Евфимій, въ

трезій уже разь, окрестить сань себя, — такъ накъ православнаго крестителы, но его представленію, не табойло вонть, — а затімъ сталь перекрещивать и своинъ послёдователей. Такъ возшимо ядро некой секты, исторая связывала свою исторію съ древнама, еще до-петровскими, криющимися по поморскимъ пустынямъ раскольниками. Положительнымъ требованіемъ Евфимія было то, что истанный христіанинъ долженъ таштися и болати, вля съ антихристомъ от брано еступити. Не имън здъ пребивающаго града, онъ долженъ быть въ буквальномъ смыслѣ странникомъ и при томъ невёдомымъ міру, должевъ раворвать всящую связь съ общоствомъ. По этому признаку послѣдователей новой секты стали именовать странниками, болунами, подпольниками.

Разрывь всякихъ связей ĊЪ обществомъ, постоянное странствованіе имівсть у бігуновь смысль догматически-религіозный, тёсно связанный съ безпоповщинскимъ ученіемъ о царсявования антихриста. Основатель бъгунства измъниль только самое понятіе объ антихристь сравнительно съ другими безпоновцами. По ученію посл'яднихъ, антихристь есть вѣчто мысленное, --- совокупность мнимыхъ ересей, содержииихъ яко-бы прав. церковію. Носему и представителей власти антихристовой они видить главнымъ образомъ въ православномъ духовенствѣ, видимымя же знаменіями этой власти считають содержимые церковію обряды. Евфимій и другіе учетели бигунства изминили этоть взглядь, и понятие объ антихриств отнесли RР преемственному ряду царствующихъ нося императора Петра I лицъ; видимыми же знаками антихристовой власти они стали считать разныя требованія государственной власти и всполнение тражданскихъ обязанностей. Такимъ образомъ оби оживили и возвели въ догму старые толки о Петре I, какъ антихристе, распространивъ это понятіе и на послидующихъ даротвенныхъ липъ. Основаніями для этой догмы послужили, какъ было и прежде, всв преобразованія Петра I, но главнѣйшими изъ нихъ были слѣдующія: «Петръ не прія на ся царскаго имени, восхоть поримски именоватися императоръ», а властительное имя императоръ безъ буквы м, т. е. «іператоръ», заключаетъ число имени анти-

христа 666. Затёмъ, сдёлавшись императоромъ. онъ namріаршее лице отстави и состави синодъ; четырехъ бо екзарховъ въ присутствіе избра, самъ же въ нихъ пятый свде, предразсуждати духовная: и се являетъ сиденіе его въ церкви жидовстьй. Затемъ, съ целію держать народъ въ своей власти, онъ установилъ народную перепись, ввелъ подушное и паспорты, «а до сего человѣцы свободны быша и дань душевную воздавали Господу». Наконецъ «гордый князь міра во имя Симона Петра--антихристъ, егда переписалъ народъ и взаконилъ богопротявные обычая, тогда воцарися впомню и устроилъ антихристу домъ царствующій, повельвь указомъ 1722 r. въ 5 день февраля признавать объявленнаго имъ наслёдника»<sup>1</sup>). Вслёдствіе такого ученія послёдователи странничества отвергають существующую царскую власть, и свои мысли не стёсняются заявлять прямо даже на слёдственныхъ допросахъ. «Вашъ господинъ императоръ, говорилъ одинъ странникъ, есть представитель власти антихриста, какъ потомокъ Петра великаго». «Подъ сводъ законовъ не подхожу, потому что государь — раскольникъ, христіаниномъ его не признаю, HOTONY что онь отсталь оть истинной въры. Это ученіе я слышаль отъ страннаковъ разныхъ мъстъ и самъ училъ взаимно другихъ». «Власть царя надъ собой не почитаю, говорилъ другой странникъ, за царя Бога не молю и молить не буду, HOURтаю цари за богоотступники, сопротивники, антихристы». «Аще Вы, царю Николай Павловичъ, показывалъ ва слъдственномъ допросв третій, повелиши соблюсти православную ввру, долженъ воздать дань, честь и поклоненіе; аще же HØ. T0 ниже чести, ниже поклона, ниже дани, 970 Ø поднисую собственноручно Дометіанъ Өеофановъ, рабъ Христовъ» <sup>2</sup>). Антихристь, по Апокалицсису, будеть имѣть свой образъ или икону; по понятію бытуновъ, этотъ образъ звъря-антихриста составляеть гражданская власть, «у нейже вси человёцы въ покорствѣ состоятся, и покоритися властѣмъ симъ 3**HA4***N***T5** 

<sup>2</sup>) Сборн. Кельс. IV, 285 287.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборн. Кельс. IV. 262.

чокоритися образу его». Духовная же власть суть лживые пророки, проповёдующіе людямь, яко великь царь явися на земли; Никонъ есть первый лживый пророкъ<sup>1</sup>). Такимъ образомъ настоящее состояние не только церкви, но и общества представляеть, по учению бытуновь, особый грыховный, сатанинскій міръ, во всемъ противоположный міру Божію<sup>2</sup>).

Изъ такого представленія и вытекають практическіе выводы бъгуновъ о невозможности жить въ обществъ и нести общественныя повивности: записываться въ ревизію, платить подати, брать паспорты: отсюда вытекаеть и требование ихъ постояннаго странничества и укрывательства. Ясно, что вся означенная система составляеть развитіе и последнее слово безпоповщенскаго ученія о царствованія антихриста и могла явиться и можеть держаться только на безпоповщинской почвь; она показываетъ, до чего, идя путемъ строгой послёдовательности, можеть договориться бзпоповець. Оть этого, полемизируя противъ ученія странниковъ, безпоповцы другихъ согласій, хотя доказывають и върныя въ существъ дъла мысли, но встръчають сильныя опроверженія сь точки зрѣнія общаго всѣмъ безпоповцамъ ученія объ антихристь. Такъ поморцы въ доказательство молитвы за царя приводять слова Аπ. Павла и многіе примѣры изъ исторіи первенствующей церкви, молившейся за царей иновърныхъ. Өедосъевцы точно также разсуждають о законности плятимой царю дани и вообще о повиновенія царю: «всяка душа, говорять они, властемь предержащима да повинуется». Мысли-совершенно върныя и доказательства для всякаго очевидныя. Но странянки отвѣчають на

<sup>1</sup>) Кельсіевъ, стр. 263—264. 259.

(2) Въ мірѣ Божіемъ:

⊭ Богъ истинный, Творецъ всея твари, Зиждитель, Вседержитель, Пастырь, Руководитель и всему міру хранитель и Спаситель.

Духъ Святый, истинный и животворящій.

Градъ небесный Сіонъ, Вышній Іерусалимъ и райскія обители въ немъ.

#### Въ мірѣ сатаниномъ:

Противникъ Вожій, антихристь, діаволь, сынъ погибельный, седмипавый змій, древній клеветникь, истовый пакостникь, судія сатанинь, титинь, преисподній бёсь.

Духь ложный, противный, поги-бельный и убивательный. Великій градъ паденій, темный Вавилонъ и адовы темницы вънемъ.

это: «Они тогда авыческие властители слуги токмо діавола: нарекошася, вдёже о самомъ сатанё состоить слово, и не въ покорения ему святия вёрныхъ утверждаютъ, но на браньвозбуждаютъ». <sup>1</sup>). Сверхъ того, относительно молитны за царя бъгуны прибавляютъ, что молиться о дарования царю побёдызначитъ молиться противъ самихъ себя, молиться о истреблени христіанъ, т. е. ихъ -странниковъ, о плёнения ихъ въобласть антихристову.

Но если возраженія поморцевь и осдостевцевь были безсильны пошатнуть систему странниковъ, то сама по себѣ она скорооказалась неосуществимою на деле, такъ что сами последователи ся были вынуждены дёлать разныя уступки. И прежде всегоученіе основателя б'єгунства исключало возможность всякой организація секты, лишало ес устойчивости, прочности в будущности. Неимѣніе ни града, ни села, ни дому, постоянное бродяжничество по разнымъ «любезнымъ пустынямъ» скоро разорвало бы связь между членами секты и само собою превратило бы ея дальнъйшее существование. Кромъ того, подобный образъ жизня, нривлекая въ секту людей беднихъ и бездомныхъ, a tarme бѣглыхъ преступниковъ, отвималъ возможность привлеченія въ опую людей богатыхъ, привыкшихъ къ освдлости, которыемогли бы матеріальнымъ образомъ поддерживать ся существованіе. Поэтому, по смерти Евфимія, въ средѣ страннической секты возникъ вопросъ: кто можетъ быть послёдователемъ секты, тоть ян только, кто бѣгаеть и скрывается, NUN MOжетъ быть и тотъ, кто отврыто живетъ дома? Наставенкъ Якова Яковлева, разсуждая строго въ духв учевія Евфимія. утверждаль, что только тоть можеть считаться членомь общества, кто действительно будеть скрываться; но Ирина, бывшая постоянною спутницею Евфимія, и наставникь Крайнева нахо-

Во градѣ небесномъ: Благовѣрные Влагочестивые Священники Благочинные Попы Благородные Праздники торжественные. Въ Вавилонѣ:

Зловѣриме Злочестивме Лютые демоны Злочинные Пустопопы Злородные Праздника «табельные, сирѣчь табачные».

<sup>1</sup>) Тамже, 268, снес. 204. 206-207. 232-233.

лили возможнымь пренимать въ общество и техъ, кто только дасть об'вть быть странникома, хотя и будеть жить дома. Споры были довольно жаркіе, но поб'яда осталась на сторон'я послёднихъ. Ясно, что въ этомъ сличат первое мъсто заняли yme практическія соображевія, такъ что учевіе Евфинія и оказалось неудобовсполнимымь. Такимъ образомъ въ составъ страннической секты стало входить много лиць освалыхь, продолжавшихъ жить въ семьё и обществе. Этимъ лицамъ было поставлено въ обязанность давать пріють дийствительнымъ странникамъ. Все время своего пребыванія въ мірѣ они оставались и остаются неперекрещенными и именуются только <1103H&Bшими въру христіанскую» (Стран. 1881 г. № 142), иначе «жиловыми христіанами». Такъ образовались бёгунскія пристанодержательства; они-то и связывають бысуновь въ одно пѣльное общество.

Пристани устрояются съ разными тайными входами и выходами, большею частію въ подъизбищахъ, или на чердакахъ, на дворахъ, огородахъ и проч. Тайники бываютъ въ видѣ ямъ подъ лѣстинцами, чуланами, шкафами, иногда они устраиваются за стѣной, или подъ двойной крышей, иногда подъ печкою. Были отврыты цѣлыя бѣгунскія деревни, въ которыхъ всѣ дома соединены между собою тайниками, а тайникъ послѣдняго дома выходилъ въ садъ, въ перелѣсокъ, или на большую дорогу.

Пристанодержатели или «жиловые» странники, состоящіе членами секты подъ условіемъ об'ёта странничества, обязаны исполнить этотъ об'ёть по крайней м'ёр'ё предъ концомъ жизни и умереть д'ёйствительными странниками. Но и это требованіе часто исполняется лишь по форм'ё, а не на самомъ д'ёл'ё. Предъ приближеніемъ смерти страннопріимца родственники его подаютъ въ полицію объявленіе о томъ, что онъ куда-то скрылся. Это объявленіе и служитъ знакомъ того, что страннопріимецъ разорвалъ вс'ё связи съ обществомъ. Затёмъ выносятъ его, или онъ самъ выходитъ въ сос'ёдній домъ или въ тайникъ и проводитъ тамъ время «подъ скрытіемъ и въ душеспасительномъ страхѣ»; тутъ же овъ принимаетъ и новое крещеніе, становясь такимъ образомъ д'ёйствительнымъ странникомъ. Тёмъ все «странство-

Digitized by Google

ваніе и оканчивается. Въ настоящее время чаще бываеть такъ, что жиловые бёгуны въ старости или болёзни отводятся въ лёсъ, гдё и живуть до смерти, и о нихъ обыкновенно говорять, что они ушли на богомолье. Больныхъ дётей стараются перекрестить, и они часто умираютъ. Перекрещиваютъ бёгуны большею частію или въ озерё, или въ пруду, или въ кадкахъ, на дворахъ дома.

Умершихъ странники хоронять въ невъдомыхъ мъстахъ: въ лъсу, въ полъ; дътей иногда хоронятъ на пашняхъ и въ огородахъ. Могила странника неизвъстна, никакихъ насыпей надъ нею нътъ.

По нравственнымъ понятіямъ странники похожи на еедосвевцевъ. Они не только не признали возможности заключенія брака, но и отъ старопоженившихся требовали развода. Дъйствительные странники по наружности-монахи и принимають послѣ новаго крещевія монашескія имена (Нифонть, Евстафій, и т. п.). Уставы ихъ необыкновенно строги; наказанія налагаются очень тяжелыя, особенно за грёхи противъ 7-й заповёди. Но жизнь бёгуновъ слишкомъ далеко расходится съ уставами. Лётопись страннической секты наполнена самыми возмутительными и грязными фактами разврата, соединеннаго съ грубыми изнасилованіями и истязаніями. Начиная съ Евфимія, по показаніямъ самихъ странниковъ, нѣтъ ни одного наставника, который бы не имфлъ любовницъ. Къ этому присоединялись воровство и грабежи, подавшіе поводъ къ самому открытію секты въ 1852 году, а также-и убійства 1). Все это неудивительно, такъ какъ въ составъ секты входило много ссыльныхъ преступниковъ, которые часто были наставниками и всегда являлись главными ревнителями и пропагандистами.

Непригодность къ жизни системы ученія бѣгуновъ сказалась не только въ томъ, что по смерти Евфимія потребовалось язмѣнить его ученіе, допустивъ въ составъ секты не настоящихъ странниковъ, а страннопріимцевъ, но и возникновеніемъ другихъ вопросовъ, которые вытекали изъ самой системы бѣгунскаго ученія. Эти вопросы породили внутреннія усобицы и повели къ распаденію бѣгунства на мелкіе толки.

- 118 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Факты эти указываются въ Сборн. Кельс. вып. IV, 288 и дал.

1) Въ первой четверти настоящаго столътія возникъ вопрось о деньгахъ, можно ли ихъ брать стравнику, такъ какъ на деньгахъ находится государственный гербъ (neчать антихриста) и показывается ошибочное, по межнію бъгуновъ, лѣтосчисленіе на 8 лѣтъ. Вопросъ о деньгахъ Евфиміенъ былъ обойденъ. Но одинъ изъ строгихъ его послъдователей, странникъ Василій Петровъ, проводя послёдовательно ученіе Евфимія, доказываль, что разорвавшій всякую связь съ гріховнымъ міромъ, странникъ не можетъ брать и денегъ. Такъ образовался въ странничестве толкъ безденежникова. Первые его послёдователи снова перекрестили сами себя. Но такъ какъ безъ денегъ жить нельзя, то безденежники просять вибсто себя принимать денежную милостыню своихъ благодѣтелей-страннопрівмцевъ и покупать для нихъ все нужное. Такимъ образомъ, по смыслу ихъ ученія, печать антихристову они просять принимать вибсто себя своихъ благотворителейстраннопріимцевз, за что и благодарять ИXЪ, какъ nocavжившихъ имъ «Бога ради». Это значитъ, по мъткому замъчанію одного православнаго писателя: «благодарю, что витсто меня ты ориналь печать антихристову» 1)! Толкь безденежниковь очень незначительный; противъ него возставалъ главнымъ образомъ знаменитый учитель бъгунства. Нижита Семеновъ. Витсть съ вопросомъ о деньгахъ возникалъ вопросъ объ употреблении внигъ единовърческой печати, безъ которыхъ обойтись весьма затруднительно, --- такъ какъ книги старыхъ изданій очень рёдки. Между тёмъ въ книгахъ единовърческихъ имфется выходной листь съ упоминаніемъ благочестивъйшаго Царя и св. Сунода. Вопросъ этотъ самъ по себъ дробленія не произвелъ. На одномъ изъ бѣгунскихъ соборовъ онъ былъ рѣшенъ такъ, что книги единовърческой печати VII0треблять можно, только выходной листь слёдуеть выдирать. Но съ этимъ решениемъ не все согласились, и книгъ единовърческой печати нъкоторые-хотя не многіе-вовсе не принимають.

2) Одинъ изъ главныхъ наставниковъ бѣгунства, Никита Семеновъ, одержавшій побѣду по вопросу о деньгахъ и объ употреб-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архим. Павла, «Краткія свѣдѣнія о сектахъ», стр. 75.

ленія квига единовёрческой цечати, породяла раздорь по поводу написанныхъ имъ статей для управленія и для возвышенія нравственности. Въ этихъ статьяхъ (всларь 84) онъ учреждель въ своей общине начто въ реде церковной јерорхи. Управляющій всёми дёлами должань быть чёмь-то въ родъ патріарха, и ему должны повиноваться всѣ странники. Затьмь. для нёсколькихъ мёсть долженъ быть старшій, за роде енископа. а для каждой отдёльной мёстности, - въ родь пресвитера. Кромѣ того, Никита измѣнилъ и самое ученіе основалеля бѣгунства объ антихристь; онъ училь, что антихристь-не чувственный человѣкъ, а духъ, діаволъ, дѣйствующій въ сретикахъ и отступникахъ. Тв, которые вриняли эти статьи, избрали старбищимъ (т. е. патріархомъ) самого Никиту; но другіе въ самомъ составленіи статей заподозрили одно любовачалів и говорили про Никиту, что онъ «подобенъ Никону патріарху, издавъ новый законъ». Открытый расколъ съ Никитою произвели тря старца, имъ же поставленные начальствовать (Иванъ Васильевъ---въ Вологдѣ, Миронъ Васильевъ- въ Попнехонскомъ увъдѣ, и Осинъ Семеновъ-около Ярославля), - которые вскорѣ и сами раздѣ. лились. Строгихъ приверженцевъ Никиты называють «статейниками». Это разделение произопло въ шестидесятыхъ годахъ прошлаго столфтія.

3) Въ то же время (въ шестидесятыхъ годахъ прошлаго столѣтія) возникъ между странвиками и вопросъ A бракѣ. Этотъ вопросъ противорѣчитъ самому духу ученія страние. ковъ, какъ людей не имущихъ ни града, ни веси; во ОНЪ такъ же, какъ и у прочихъ безпоповцевъ, возникъ вслёдствіе нотребностей жизви. Одинъ изъ совращевныхъ въ странническую секту (Николай Игнатьевъ Косаткинъ, изъ новгор. губ.), но еще неперекрещенный, во время бользни, на исповѣди предъ крещеніемъ не высказалъ духовнику желанія совершенно разойтись съ женою, а отвѣтилъ, что «если это согласно будеть съ закономъ и св. писаніемъ, то разойцусь. Не смотря на такой отвѣтъ, наставники рѣщились окрестить его (послё чего онъ становился дѣйствительнымъ странникомъ), вслѣдствіе тяжкой болѣзни. Когда-же онъ выздоровѣлъ, то сначала его почти насильно развели съ женою и дётьми, которыхъ также перекрестили. Но вскорѣ Косаткинъ сошелся

«та жаною, и у нихъ радилась доль. Поскъ эзого онъ и сдълался прановяданномъ учэнія о нерасгоржимости заключеннаго брака.

Въ тоже время одинъ изъ наставниковъ, Мироиъ Васильеяъ, -- противникъ Никиты Семенова за его «стать», -- станъ толковать, что надобно учредить бракъ; поотому всёмъ снова нужно креститься. -- такъ какъ Никита держичся-де маркіомской ереси, и крещенія ого едотичоское. Ученіе Косаткина и Миронова заключалось въ томъ, что, по нуждѣ, должны до второго приществія дёйствовать три тайны: крещеніе, покаяніе и бракъ (какъ учили и брачинка-цоморцы). Косаткинъ снова перекрестилъ самъ себя въ ръкъ. Послѣ этого онъ сталъ нерекрещивать и другихъ странниковъ, принявшихъ учепіе о бракѣ. Старобрачные стали сходиться вмёстѣ, а вновь брачить стали подъ условіемъ взаимиаго обѣта и при пѣніи молебна.

Въ защиту брачной жизни брачные странники указывали на христіанъ первыхъ вёновъ, которые скрывались отъ гонителей въ пустыняхъ, но нёкоторые изъ нихъ вели брачную жизнь. Противъ этого указанія странники – небрачные замёчали: «посмотримъ, какъ они съ малолётними дѣтьми будутъ въ пустынѣ странствовать! Первые христіане питали надежду, по окончаніи гоненія, возвратиться въ міръ, я мы сей надежды имѣть не можемъ».

4) Въ послёднее время странники, предъ выходомъ въ странство, стали даже брать паспорты на настоящее мірское имя, -- каковое послѣ перекрещиванія они перемѣняють на другое, -и съ этими паспортами бродяжничають. Кромъ того между современными бъгунами замъчается e:ue TO явленіе. **TTO** «жиловые» послёдователи бёгунства дётей своихъ оставляютъ некрещенными, иногда же крестять въ православной церкви. Но если случится ребенку опасно заболѣть, то его крестить наставникъ бъгунства, и если умретъ, то хоронитъ его секретно отъ другихъ. Существовало, наконецъ, подоврѣніе, что бѣгуны прибъгаютъ къ душительству. которое именуется «красною смертію». Но фактическихъ данныхъ въ подтверждение этого не было открыто <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Наша ст. «Бътунство въ его прошедшемъ и настоящемъ» и «Внутреннее устройство секты бътуновъ», Миссіон. обоз. 1900 г. марта-окт.

Аароновщина или Онуфріевщина. «Историческія свёдёнія объ Аароновщинѣ», И. С. Странникъ, 1862 г. «Замёчательное обращеніе изъраскола».

Безпоповщина, всяблствіе возникшихъ въ оной B()просовъ о обракъ и объ отношении гражданскому обкъ шеству, раздёлилась на нёсколько частныхъ сектъ. Крайними ступенями этого раздѣленія служать СЪ олной CTOроны поморство, или точнѣе новопоморство, съ ученіемъ о молитев за царя и о возможности заключенія брачныхь сопряженій, а съ другой былунство съ отрицаніемъ всѣхъ общественныхъ обязанностей. Но между этими крайними сектами, сверхъ упомянутыхъ сектъ (оедосвевство, филипповство и др.), есть секты чисто мёстныя, которыя по одному признаку приближаются къ бѣгунамъ, а по другому къ поморцамъ-брачникамъ. Такова существующая въ Архангельской губернія секта Аароновщина или Онуфріевщина. Аароновщина выдёлилась изъ филиповщины. Основателемъ этой секты былъ нъкто Семенъ Протопоповъ, въ пострижения Онуфрій, жøвшій въ парствованіе Екатерины II. Брать его быль городничимъ г. Холмогоръ. По совращения въ филиповство онъ поселился въ одномъ скитв (анбургскомъ, въ 45 в. отъ Архангельска); но отсюда, какъ утверждаютъ филиповцы, былъ изгнанъ "за прижитіе чадородія съ своей крестницей". По удаленіи изъ скита Онуфрій и сталъ проповёдывать ученіе о бракѣ, филиповцевъ же называлъ еретиками-маркіонитами. Его учение о бракъ такое же, какъ и учение брачниковъ-поморцевь, т. е. онъ признавалъ возможность совершенія тайны: брака лицемъ неосвященнымъ. Но при этомъ онъ расходился съ ними въ томъ, что не признавалъ законными браковъ староженовъ, вѣнчанныхъ въ прав. церкви, по отношенію къ И нимъ требовалъ иля развода, или новаго брака. Въ тоже время Онуфрій обвиняль филиповцевь и за то, что они отвергають молитву за царя. Но съ другой стороны Овуфрій пошелъ дялье филиповцевъ по вопросу о записи въ раскольническіе списки. Эти запися онъ отвергалъ безусловно, говоря, подобно бъгунамъ, что записавтійся въ эти списки признаетъ себя раскольникомъ и, отрекаясь так. обр. имени христіанскаго, является отступникомъ отъ Христа. При этомъ и паспорты онъ называлъ печатью антихриста, а также считалъ грѣхомъ даваль въ судахъ какія— либо подписки.

Онуфрій нашелъ себв многихъ послёдователей въ архангельской губерніи (въ уёздахъ архангельскомъ, колмогорскомъ и шенкурскомъ), частію же и въ вологодской. Переходящихъ въ свое согласіе изъ другихъ согласій онъ принималъ сначала посредствомъ поста, а потомъ сталъ всёхъ перекрещивать, какъ еретиковъ, по 47 прав. Василія великаго. Овуфрій умеръ въ 1829 г.

Названіе Аароновщины секта получила отъ одного вологодскаго купца, Андрея Жукова, который прозывался *Даро*новыма.

#### 3) Безпоповщинскія секты «нѣтовскаго направленія».

«О рябиновщинѣ». Прав. Собес. 1867 г. О самокрещенцахъ въ Русск. Вѣсти 1862 г. сент. и Прав. Собес. 1872 г. нояб. стр. 259 и дал. О новоспасовцахъ Душепол. Чтен. 1882 г. сент. Прав. Собес. 1883 г. ноябрь. О спасовцахъ которые совсѣмъ не крестятъ дѣтей. Церк. Вѣд. 1891 г.

Въ ряду безпоповщинскихъ сектъ старообрядческаго раскола есть немало такихъ, которыя расходятся въ одномъ изъ общихъ существенныхъ признаковъ съ описанною безпоповщиною, получившею свое, начало въ Поморьѣ и потомъ раздробившеюся по разнымъ вопросамъ. Всѣ означенныя секты основныхъ убъждений. что держались и держатся твхъ 38. неимѣніемъ священства возможно и неосвященному лицу отправлять церковное богослужение и совершать два «потребновуждныя во спасеніе» таинства: крещеніе и покаяніе. Ho это многимъ изъ безпоповцевъ-же показалось святотатствомъ, присвоеніемъ правъ не принадлежащихъ мірянину. Мірянинъ, говорили они, дъйствовать священвая не можетъ; доказательвъ ство они на это видели и указывали другимъ Кормчей книгѣ, второе правило св. апостолъ: «Восхищающая недарованная имъ раздражаютъ Бога, якоже сынове Кореови и Озіа царь. Ни діакону убо приносити жертвы нфсть достойно. ни крестити кого, ни благословленія мала или велика **C0**творити.... Дерзнувый таковая не съ нами борется, BO съ

1A Su.

великамъ Архіереемъ Христомъ (Корич. гл. 4, л. 30). Ють тому же и 6-е правило собора въ Гангрѣ говоритъ, что проклятъ тотъ, кто собирается кромѣ церкви и церковная хощетъ творити, не сущу съ нимъ пресвитеру по воли епископли.

Такимъ образомъ не только тв или другіе частные воосновного ученія бевподовщины. просы, вытекающіе изъ но и самая положительно безпопов-Dackdutas логматика не удовлетворяла всёхъ старообрядцевъ, пинская HCHMVсващенства: сама она вызвала критику и произшихъ вела новыя дробленія раскола. Эти недовольные безпоповщинскою догматикою люди разделяли учение о царствовании антихриста, но дълали изъ этого ученія болфе строгіе B61-воды, въ сравнении съ другими безпоповцами. Послѣдние удержали при этомъ идею о церкви, хотя и безсвященнословной, -признали возможность совершенія двухъ таинствъ и отправленія общественнаго богослуженія; по ихъ вфрованіямъ церковь пведставляется существующею, только не въ полномъ видѣ. Первые, не допустивь возможности замфны въ лвлв совершенія тавнствъ в богослуженія лицъ освященныхъ простецами, естественно должны были остаться совершенно безъ таинствъ, безъ общественно-церковной молитвы, должны была отказаться отъ самой мысли о существовании истинной Христовой церкви на земль. И воть является въ расколь убъжденіе, что теперь не можеть быть спасительныхъ таинъ, не можеть быть и общественнаго богослуженія, --- благодать улетвла на небо. По этому отрицательному признаку держащіеся такого взгляда безпоповцы вменуются нетовцами.

Но при этомъ возникалъ вопросъ: какъ же возможно получить спасеніе, при отсутствіи таинствъ и общественнаго богослуженія? Отвѣтомъ на этотъ вопросъ послужило какоето смутное, неопределенное упование, что одинъ Спасъ внастъ это, остается только молитва къ Спасу, остается одна надежда на эту частную молитву, да на «кресть», т. е. на двуперстное сложение. По этому положительному признаку нфтовцевъ называютъ послѣдователями «Спасова согласія» NTR «Спасовцамв». Общимъ признакомъ послъдователей BBTOB-

щины служить то, что переходящихь оть православія они не перекрещивають.

Начало образованія Спасова согласія въ точвости нензвостно; но о немъ упоминають православные писатели еще первой половины 18 стольтія (Питиримъ въ «Пращицъ» л. 11 об. и Өеофилактъ Лопатинскій въ «Обличении неправды Dacкольническія» л. 4 об.). Протоіерей Іоанновъ производять начаю «Спасова согласія» отъ какого-то Козьмы, безграмотнего мужика. Историческая жизнь этой секты TOTHO тякже неизвѣстна. Тогла какъ безпоповцы-перекрещенцы полін оставили довольно богатую разнообразную письменность, И внакомящую съ происходившими въ ней движеніями и внутренними раздорами, - послёдователи нётовщины не оставили, можно сказать, ничего о своей асторической жизни. Поэтому характеризовать ее и сродныя ей другія секты можно только но современному состоянию.

Положительное требование одной только молитвы «Спасу» и одно безотчетное упование на эту молитву естественно не могло казаться достаточнымъ для полученія спасенія. Въра христіалская непремъннымъ условіемъ спасенія поставляеть, прежде всего, таинство крещенія. Аще кто не родится водою и духомъ не можетъ внити въ иарствіе Божie (loaн. гл. 3, ст. 5). Такимъ образомъ предъ послѣдователями «Спасова» согласія сталъ трудный вопросъ о крещени. Отвергнуть это таинство значило бы итіи прямо противъ Хрпстовыхъ словъ и навлечь на себя нареканіе въ томъ, можно ли даже именоваться имъ и христіанами. Допустить возможность обдержнаго совершенія этого тайнства липу неосвященному, --- какъ поступили поморцы apyrie desuo-И повцы, — значило бы отказаться отъ своего основного ученія о невозможности дъйствовать священная мірянину. Послёдователи «Спасова» согласія избрали для ръшенія этого B0проса иной, совершенно своеобразный путь, похожій на тоть, вакой избралъ еедосъевець Иванъ Алексъевъ для ръшенія вопроса о бракъ: они признали возможнымъ совершать таинство крещенія въ православной церкви. Они это объясняють такъ: "хотя и еретикъ крестить, да попъ, а не простой мужикъ;

дорого три погруженія". Но не считая это крещеніе православнымъ по его совершителю и мѣсту совершенія, они молятся, чтобы Господь вмѣнилъ оное за истинное и святое, и такимъ образомъ и здѣсь удерживаютъ свое основное ученіе о важности и необходимости молитвы. Кромѣ крещенія, и за совершеніемъ брака они также обращаются въ прав. церковь.

Держащихся такого ученія и называють ΒЪ строгомъ смыслё .. спасовцами", а также последователями ,,глухой чётовщины", такъ какъ открытыми, записными раскольниками ови не бывають, какъ крещенные и брачившіеся въ церкви, а иногда (напр. передъ бракомъ) И другія тайны пріемлющіе. Посему даже приходскому священнику ИХЪ трудно бываетъ отличить отъ православныхъ.

Не им'я общественнаго богослуженія по церковному уставу, спасовцы молятся по домамъ, читая псалтирь и каноны, любятъ повторять "Ісусову" молитву; испов'ядь совершаютъ предъ иконою, вычитывая скитское покаяніе, состоящее изъ нѣкоторыхъ молитвъ и перечисленія грѣховъ. Испов'ядь эта совс'ямъ не то, что таинство покаянія, и есть не что иное, кавъ покаянная молитва <sup>1</sup>).

Рябиновщина. Рѣшеніе вопроса о крещенія естественно не могло казаться всёмъ удовлетворительнымъ. И вообще отношенія спасовцевъ къ православной церкви очень неопределенны и двусмысленны. Посему и въ сектахъ съ направленіемъ "вѣтовщины" должно было произойти раздѣленіе. Bo 2-й половинѣ 18 стол. появилась секта, извъстная полъ навваніемъ "Рябиновщины". Названіе это она получила оть того, что послёдователя оной поклоняются кресту, сдёланному изъ рябиноваго дерева; эго дерево, по ихъ мивнію, въ Писаніи именуется певгомъ (по преданію, —одно изъдревъ вреста Христова). Сами себя они называють "по кресту", потому что поклоняются только крестамъ безъ изображенія на оныхъ Спасителя. Въ общемъ они держатся правилъ нѣтовщины, НО ВЪ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ рукописяхъ она озаглавляется такъ: «Скитское покаяніе душеполезное, еже есть списаніе молитвы, яже сочинена съ покаяніемъ». (Рук. нашей библ.).

общения вопроса о крещение отступають отъ этихъ npaвиль; именно они признали возможнымъ крещеніе совершать и мірянину. Сначала они совершали крещеніе безъ всякаго чива и молитвъ, а потомъ стали вводить Я чтевіе нѣкоторыхъ молитвъ; этимъ они стали приближаться къ поморской безполовщини. Близость эту они ноказали и твмъ. что переходящихъ къ нямъ стали перекрещивать, a браки заключать по благословенію родителей. Въ послёднее время рабиновцы пошли еще дальше по этому направленію. Они стали устроять молельни и совершать общественное Coroслужение: при исповѣди они завели и духовниковъ, которые въ отличіе оть духовниковъ поморцевъ, являются только свидътелями при исповёданіи грёховь, но не духовными отцами. могущими, если не преподать разрътшение гръховъ, то coвъть дать или спитимію валожить. Посему съ поморнами они и не сливаются. Но особенно резко отличаются рябиновцы оть поморцевъ твмъ, что не поклоняются иконѣ Господа Саваова на томъ основания, что Богъ-Отецъ не принималь человѣческой плоти. Не поклонялись они прежде и другимъ иконамъ, на коихъ изображаются лица и предметы непокланяемые: напр. изображенію входа Господня въ Іерусалимъ, иковѣ Воскресенія, гдѣ изображается разрушеніе ада, - и даже распятію Христову, гдѣ пишутся и воины - распинатели. Но въ послёднее время нёкоторые рябиновцы стали поклоняться такимъ иконамъ.

Самокрещенцы. Рѣшеніе рябяновцами вопросовъ о крещеніи и о бракѣ слишкомъ приближало ихъ къ поморцамъперекрещенцамъ, — если не имѣть въ виду указанныхъ внѣшнихъ отличій, — и очень удаляло отъ коренныхъ правилъ нѣтовщины. Посему иные, желая болѣе слѣдовать основному правилу о невозможности совершать тайнодѣйствія лицу неосвященному, рѣшили вопросъ о крещеніи въ смыслѣ самосовершенія, т. е., что можно крестить лишь самому себя. Образованіе самокрещенства относится также, по всей вѣроятности, къ концу 18 столѣтія. Сначала самокрещенцы уподобляли свое крещеніе крещенію бабушкину (т. с. повивальной бабки), безъ всякаго чина; они совершали только троекратное по-

груженіе, но со временень понвился у нихь в чинь врещенія. Въ этомъ чивъ формула врещенія, "врещается рабъ Вожій"... нзить примънительно из мысли о свионрещения: "крещаюсь азъ, рабъ Божій"... Въ этонъ же смыслѣ рѣнаетса N B0просъ о совершения брака. Бракъ совершаетъ брачущий самъ вать собою, также изменяя слова бракосовершения: ...oopyазъ, рабъ Божій" (вия рекъ).... "рабъ Божіей" **BOOKE** (MAN'S рекъ); "вънчаюся азъ, рабъ Божій" (ямя рекъ).... и DAGA Божія (чия рекъ) 1).... Но такъ какъ рождающіеся младенцы. сами себя врестить не могуть, то ихъ обывновенно врестить повявальная быбка; при погружение она полагаеть руку не на голову крещаемато, а только на плечо. Переходящіе же изъправославія и другихъ секть и перекрещиваются сами BЪ оверѣ или въ рѣкѣ. Такимъ образомъ и въ ученіи самокрещенцевъ вамѣчается, хотя и меньшая, чѣмъ у рябиновцевъ. наклонность къ поморству. При томъ, ВЪ послёднее время они стали совершать и общественное богослужение, хотя безъ ивнія, дабы лишить оное всякой торжественности въ настоящее, антихристово время.

Въ ученія объ антихристь самокрещенцы отличаются отъ другихъ нѣтовцевъ. Они учатъ такъ же, какъ бѣгуны, что антихристъ царствуетъ въ лицѣ царей, начиная съ Петра I. Только въ отличіе отъ бѣгуновъ они не дѣлаютъ изъ этого ученія практическихъ выводовъ, т. е.—что нельзя жить вь обществѣ и исполнять общественныя обязанности: платить подати, брать паснорты и т. п., а нужно бѣгать и сирідваться отъ антихристовой власти.

Самокрещенство вмѣетъ лишь небольшое чесло послѣдователей по среднему Поволжью.

Соъласие Новоспасово (отрицанцы и подначальники). Въ послёднее время по вопросу о крещении произошло значительное движение и въ средё послёдователей "Спасова" согласия и выдёление многихъ изъ нихъ въ особое согласие, которое стали называть "Новоспасовымъ". Согласие это получило начало во владамирской губернии, откуда занесено

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Намъ удавалось видёть эти чины. Объ этомъ же свидётельствоваль намъ одинъ бывній послёдователь самокрещенства, впослёдствіи единоверецъ г. Казани.

въ губернію казанскую, и особенно распространилось B/L спасскомъ увздв, а частію въ тетюшскомъ. Послёдователи его предоставляють право совершать крещеніе и браки лицамъ неосвященнымъ,---Своямъ, такъ называемымъ, «попамъ». Эти «попы» совершають и общественное богослужение. Новоспасовцы тёмъ только и отличаются оть поморцевъ, ЧТО отнюдь не допускають перекрешиванія совращенныхъ отъ православной церкви, на томъ основании, что крещенныхъ во имя св. Троицы вновь крестить нельзя. Но въ вопросъ о пріем'я переходящихъ въ ихъ секту и между ними произопло разногласіе. Одни учать принимать посредствомъ отрицанія отъ срессей, какъ положено это въ Потребникахъ (отрицанцы); другіе же, при пріемѣ, требують только положить, такъ называемый, семипоклонный началъ (подначальники). По этому поводу происходять между ними горячія пренія, въ коихъ каждая сторова сильно нападаеть на противную сторону, но защитить себя не можеть. Такъ, «отризамѣчають «подначальникамъ», что положеніе «напанны» чала» никакъ нельзя считать чинопріемомъ. Подначальники, будучи не въ силахъ защитить свою правоту, съ своей стороны замѣчають отриданцамь, что чинь отриданія оть ересей, какой положень въ Потребникахъ, можно совершить лишь лицу освященному; мірянинъ же совершить этоть чинъ не можеть. На это замѣчаніе отрицанцы остаются безотвѣтными.

Такъ въ раскольническихъ согласіяхъ сами собою появляются веразрѣшимые вопросы.

Въ послѣднее время обнаружена новѣйшая отрасль Спасова согласія въ среднемъ Поволжьѣ. Послѣдователи этого вида новоспасовщины дѣтей совсѣмъ не крестять, а въ замѣнъ крещенія заставляютъ кого-либо изъ «нсвинныхъ» дѣтей надѣть на новорожденнаго кресть. Чаще бываеть это такъ: въ 8-й день но рожденіи повивальная бабка нарекаетъ новорожденному имя и надѣваетъ на него крестъ, при чтеніи 50-го псалмя, въ коемъ читается: окропиши мя гссопомъ, и очищуся, и омыеши мя и паче сныма убълюся <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дело, разбиравшееся въ г. Сызрани, 13 мая 1891 г. Сообщение въ Перк. Въдомостяхъ за означ. годъ. Также сообщение на 3-мъ Мисс. съёздъ въ Казани.

### Движеніе въ безпоповщинѣ раціоналистическаго характера. Самочинное священство.

Прав. Собес. 1883 г. ноябр. и 1884 г. дек. «Изъ старообр. міра». «Краткое извѣст. о сектахъ», архим. Павла, стр. 70—71. «Церк. Вѣд.» 1896 г.

Неудовлетворительность коренного ученія безпоповщины сказалась въ недавнее время новымъ, небывалымъ въ нашемъ расколѣ. движеніемъ чисто раціоналистическаго характера. Ученіе всёхъ безпоповцевь о томъ, что можно до стигнуть спасенія и безъ таинственнаго причащенія тёла и крови Христовой, находится въ прямомъ противорѣчіи съ словами самого Господа: аще не снъсте плоти Сына человъческаго и не піете крови Его, живота не имате въ себъ. и:-хльбъ, егоже Азъ дамъ, плоть Моя есть, юже Азъ дамъ за живота міра (Іоан: гл. 6, ст. 51 и 53). Оправданіе нуж-«огнепальнымъ желаніемъ» естественно лою. да не оклом удовлетворять всѣхъ; ученіе же о конечномъ истреблені**и** Христовой жертвы антихристомъ было совершенно произвольно, самими же безпоповцами придумано. Поэтому на. какой-либо другой выходъ стояла потребность найти ИЗЪ затрудненія, дабы изб'вгнуть прямого противор'вчія съ уче. ніемъ Спасителя. И вотъ одинъ брачный безпоповщинскій наставникъ въ Москвѣ, да выходецъ изъ Прусской обители, монахъ Іаковъ задумали создать, ради этого, новое ученіе о священствь. Принимая за источникъ истины только евангеліе и посланія апостольскія и отвергая значеніе соборовъ и отцевъ церкви, они, яко-бы на основани евангелія и апостола, стали учить, что священство можеть быть и безъ епископской хиротоніи, что въ немъ не сообщается особевной отъ Бога благодати, что можно поставить коголибо епископомъ или пресвитеромъ чрезъ одно избраніе общества, по подобію будто-бы того, какъ Христосъ избралъ апостоловъ (Марк. зач. 12), и апостолы избрали Матөія на місто Іуды (Дізн. зач. 16). Эти избранные старцы (епископы и пресвитеры) и могутъ совершать евхаристію и преподавать тайну причащевія. Монахъ Іаковъ былъ избранъ первымъ епископомъ. Но въ Москвѣ онъ не нашелъ себѣ

спослѣдователей и удалился оттуда. Ученіе его распространилось между казанскими брачниками, особенно же оно привилось въ Уржумѣ (вятской губернів), гдѣ находился другой избранный старецъ-епископъ, сильный пропагандисть этого ученія, купецъ Несторъ Соболевъ, теперь уже умершій. Самочинные епископы и пресвитеры совершають, какъ рукоположенные священники, - литургію, читають надъ хлѣбомъ и виномъ молитвы и преподаютъ народу, какъ св. причастіе. Вмѣстѣ съ тѣмъ они стали совершать и всѣ другія таинства и хвалятся, что у нихъ существуетъ полнота таинъ.

Вопросъ о причащении такимъ образомъ разрѣшался и противорѣчіе съ словами Христовыми, повидимому, устранялось. Но, не говоря уже о томъ, что въ писаніяхъ апостольскихъ нѣсколько разъ упоминается о рукоположении на священство апостолами или ихъ преемниками – епископами (Дѣян. 5, ст. 2-6; 14, ст. 23; 20, ст. 17 и 28; 1 Тимоф. 4, 14; 2 Тим. 1, 6), -признание за единственный источникъ свящ. Писанія, отверженіе церковнаго преданія и авторитета церковныхъ опредѣленій и писаній отеческихъ составляетъ уже основное ученіе нѣмецкаго протестантства и нашего молоканства и противорѣчить духу всего старообрядчества. Ибо гдѣ же въ евангелін, или въ посланіяхъ апостольскихъ послёдователи новаго направленія, — именующіе себя также старообрядцами, -- найдуть указание на содержимые ими обряды, изъ-за которыхъ и произошло отделение старообрядцевъ отъ церкви? Посему, держащиеся этого направления должны осудить своихъ предковъ, всёхъ другихъ современныхъ намъ старообрядцевъ и даже самихъ себя за исключительную приверженность къ такъ называемымъ старымъ обрядамъ, или же разстаться съ этими и со всякими другими обрядами и обратиться въ чистыхъ молоканъ-вольнодумцевъ.

#### 4) Раздѣленіе поповщины на частныя секты.

Онуфріевична. Раскольнич. дела XVIII стол. Есипова, т. 2.

Главными пунктами поповщины на первыхъ порахъ были Вътка и Керженскіе скиты. Первое раздъленіе поповцевъ произошло на Керженца по совершенно случайному.

> 9. Digitized by Google

11:4 "

хотя весьма важному, обстоятельству. Извёстный расколоучитель протопопъ Аввакумъ, находясь въ Пустозерскомъзаключенів, писаль сочиненія, въ коихь высказываль еретическія мысли о св. Троицё, что она имбеть разныя триестества или существа, и что Христосъ сидитъ на четвертомъ престолѣ, соцарствуя св. Троицѣ, что въ воплощенія. Сынъ Божій сощель во утробу св. Дъвы не существомъ, а только благодатію, и что Христосъ въ адъ сходилъ съ твломъ, по воскресени изъ мертвыхъ. Мысли эти были изложены въ грубой обличительной формф въ письмахъ къ заключенному вмъстъ съ нимъ діакону Өедору. Өедоръ писаль. на нихъ возобличенія <sup>1</sup>). Письма свои Аввакумъ послалъ въ. Керженскіе скиты старцу Сергію, съ припискою: «прими. сіе вѣчное евангеліе, не мною, но перстомъ Божіимъ писанное». Особеннымъ приверженцемъ этихъ писемъ оказался, впрочемъ, не Сергій, а начальникъ одного скита, Онуфрій. Онуфрій и его послъдователи читали эти письма за церковною службою. написали икону Аввакума и начали ей молиться. Большинство же керженцевъ говорили, что въ письмахъ содержится. «зловѣріе», а не православіе, и убѣждали Онуфрія отложить ихъ. Такимъ образомъ по поводу Аввакумовыхъ писемъ возникли горячіс споры и провзошла взаимная вражда. Керженцы списывались съ Москвою; собирались соборы и на Керженцѣ и въ Москвѣ; но Онуфрій упорствоваль, а послѣдователи его разъ. во время собранія выбѣжали даже съ ружьями противъ своихъ противниковъ. Одинъ изъ самыхъ жаркихъ приверженцевъ Онуфрія, Іерофей, ходиль по деревнямь, по базарамь и тамъ читаль Аввакумовы письма. Авторитеть писемь поддерживался твмъ, что ихъ писалъ страдалецъ; вникнуть же въ еретическое ихъ содержание приверженцы оныхъ не хотъли, а только вричали: «за три разныя существа умру; у меня и огнемъ изъ дущи не выжжень»! «Ексли оставить письма Аввакуто надо оставить и евангеліе». Такимъ образомъ отъ Ma. твхъ Аввакумовыхъ писемъ учинилось на Керженцъ <Be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подлинность этихъ писемъ видна изъ письма Өедора къ сыну его-Максиму (См. Матер. для ист. раск. т. VI, а также «Братск. сл.» 1875 г. ст. о Аввакумъ, стр. 255 и дал. отд. 2-й).

ликое разсѣченіе»; послѣдователей этихъ писемъ стали навывать онуфріевцами. Но согласія Онуфріевское не могло вывть будущности, такъ какъ еретичество писсмъ для большинства было очевидно, и самъ Онуфрій при концѣ жизни даль объщание не держать спорпыхъ писемъ. Въ 1717 году. по смерти Онуфрія, керженцами быль подписань мировой въ которомъ они отрекались отъ Аввакумовыхъ Cou mons. нисемъ. Послё этого водненія прекратились, а нёсколько лёть спустя, раскольническій писатель Семенъ Денисовъ въ **своемъ** сочи**вені**я «Виноградъ Россійскій» (ст. объ Аввакумф) старался опровергнуть даже самую подлинность Аввакумовыхъ писемъ.

#### Вопросы о принятіи половъ и о способъ кажденія.

Ист. прот. Іоаннова; Истор. раск. преосв. Макарія; «Раскольнич. дёла» Есипова, т. І, стр. 636 и дал.

Соотвѣтственно существеннымъ чертамъ ученія поповцевъ, ихъ занимали главнымъ образомъ два вопроса: 1) вопросъ о чинопріемѣ бѣглыхъ поповъ и 2) вопросъ о пріобрѣтеніи епископа. Неодинаковое рѣшеніе этихъ вопросовъ и сопровождалось раздѣленіемъ поповщины на частныя секты.

1) Во главѣ образовавшейся бѣглопоповщины, какъ особой секты, пріемлющей новорукоположенныхъ священниковъ, уклонявшихся отъ прав. церкви, на первыхъ порахъ стоядъ вѣтковскій черный попъ Өеодосій. Устранивъ перекрещиваніе переходящихъ изъ православія, какъ несоотвѣтствующее признанію дѣйствительности хиротоніи бѣглыхъ поповъ. Өеодосій сталъ принимать вторымъ чиномъ, т. е. чрезъ муропомазаніе. Но такъ какъ древняго мура на Вѣткѣ не было, то самъ Өеодосій святотатственно сварилъ муро. Сваренное муро на Керженцѣ не принимали, а употребляли яко-бы древнее муро, которое мѣшали съ деревяннымъ масломъ. Кромѣ того, тамъ не держались и опредѣленнаго чинопріема бѣглыхъ поповъ непремѣнно посредствомъ муропомазанія, а иногда привимали ихъ и чрезъ одно проклятіе ересей, т, е. третьимъ чиномъ. Извѣстно по крайней мѣрѣ, что одинъ изъ настоя-

телей керженскихъ скитовъ, діаконъ Александръ, писаль попу *Θеодосію* посланіе о прекращенія древняго мура<sup>1</sup>). Но принятія переходящихъ вопросъ о способѣ вторымъ NIN третьимъ чиномъ на этотъ разъ не произвелъ дробленія среди поповцевъ, — хотя впослействи онъ сделался главнымъ предметомъ взаимныхъ споровъ. Какъ и въ безпоновщине, первынъ поволомъ къ раздълению поповневъ послужилъ также соверневажный, обрядовый вопросъ о способѣ кажденія. шенно Раздѣленіе это произошло между діакономъ Александромъ съ его послёдователями и другими керженцами, на сторонъ которыхъ оказался и попъ Өеодосій.

Александръ былъ діакономъ въ пригородъ Костромы, называемомъ Нерехта; онъ былъ совращенъ въ расколъ какою-то старицей Елизаветою, ушель въ керженскіе скиты, поселился въ Лаврентьевскомъ скиту и, послѣ смерти попа Лаврентія, былъ избранъ настоятелемъ скита (не ранъе 1709 г.). Александръ сталь вводить иной способъ кажденія, чёмь какой до него употреблялся, именно, онъ сталъ кадить крестообразно, тогда какъ прежде употреблялось троектатное кажденіе, дважды прямо, а третій разъ поперегъ. Однажды, когда Александръ, во время врестнаго хода на воду въ день Богоявленія, сталъ кадить крестообразно, то «новокадильника» едва не лишили жизни. Такъ началась вражда на Керженцѣ; одни стояли за Александра, другіе же называли его еретикомъ, и жаловались вѣтковскому попу Өеодосію. Въ 1717 г. Өеодосій писалъ верженцамъ посланіе, въ которомъ убѣждалъ оставить «мятежъ» и кадить по прежнему, а въ случав непослушанія угрожаль отлученіемъ. Но посланіе не произвело уже наглежащаго дъйствія. Послъдователи діакона Александра стали выдбляться въ особое согласіе. названное дьяконовским; другіе стали именоваться согласіемь вътковскимъ. Отличительнымъ признакомъ дъяконовцевъ было также и то, что они признавали за истинный Христовъ кресть и кресть четвероконечный, а также считали спасительною мо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этомъ свидѣтельствуетъ безпоповщинскій, почти современный Александру писатель, Иванъ Алексѣевъ, въ «Исторіи о бѣгствующемъ сващенствѣ».

литву «Гди Ice Христе Бже нашъ». Такимъ образомъ они сдѣлали новый шагъ къ сближенію съ православною церковію.

Вътковцы и дъяконовцы, хотя и обособились, но на первыхъ порахъ уживались довольно мирно и анасемъ другъ на друга не произносили, пока ихъ окончательно не раздълилъ вопросъ о чиноприняти. — Это послъдовало уже въ царствованіе императрицы Екатерины II.

## Вопросъ о принятіи бъглыхъ поповъ въ царствованіе Екатерины II.

Историческія извѣстія о раскольникахъ, прот. Іоаннова, стр. 263 и дал. изд. 1831 г. Истор. раск. преосв. Макарія, стр. 306 и дал. Сбор. Попова вып. І. 199–317. Русск. Вѣстн. 1864 г. т. 51. Прав. Собес. 1857 г. «Иргизскіе ионастыри до обращенія въ единовѣріе». «Къ исторіи Рогожскаго кладбища». Н. Субботина. Москва, 1882.

Во второй половинѣ 18 столѣтія главные пункты поповщины частію перемѣстились, частію образовались новые; одинъ Керженецъ остался при прежнемъ значения. Поселивmiecя на Вѣткѣ русскіе старообрядцы два раза были возвращаемы въ отечество: въ цервый разъ при императрицѣ Аннѣ Іоанновнь, въ 1735 году, когда съ Вътки было возвращено до 40,000 человѣкъ, и во второй разъ, по распоряжению Екатерины II. въ 1767 году. Оба раза русское правительство. вслёдствіе замёшательствъ Польши, вводило въ ея предёлы свои войска и делало распоряжения о разрушении Ветки. Вслёдствіе этого значеніе Вётки упало, и вмёсто нея стали возвышаться Стародубскія слободы, въ конхъ само правительство поселяло многихъ вышедшихъ съ Вътки раскольниковъ. Съ Вѣтки перенесена была туда и церковь; туда же переселился, послё второй выгонки, знаменитый въ исторіи поповщины попъ Михаилъ Калмыкъ. Въ Стародубъъ образовалось так. обр. 17 слободъ, заселенныхъ раскольниками. Всё слободы управлялись волостною конторою, находившеюся въ слободѣ Климовской. Въ слободахъ находились и монастыри мужскіе и женскіе; было также немало церквей и много часовень. Главный монастырь былъ мужской Покровскій, построенный близь церкви, перевезенной съ Вътки; имъ управлялъ ісромонахъ Михаилъ Калмыкъ.

Кроминовцевъ въ Стародубскихъ слободахъ жили и безпоновцы, но ихъ было много меньше, чёмъ ноповщевъ, и въ истории безпоновщины они особениаго значения не имили (исключение составлялъ только Иванъ Алексвевъ- проповъдникъ учения о бракъ). Въ истории же поповщины Стародубъе заняло со второй половины 18 столътия ресьма видное мисто.

Другимъ, совершенно новымъ центромъ поповщины были Иргизскіе монастыри. Иргизскіе монастыри образовались вслѣдствіе милостиваго указа Екатерины II, которымъ она. приглашала бъжавшихъ изъ Россіи раскольниковъ къ возвъ отечество, даровавъ имъ полное прощеніе и вращенію предоставивъ разныя льготы. Возвращавшиеся изъ за границы раскольники устроили по руку Иргизу, - впадающей въ Волгу,-въ разныхъ мѣстахъ три монастыря: Нижне-Воскресенскій, Средне-Никольскій и Верхне-Преображенскій. Одинъ изъ выходцевъ, инокъ Сергій,-- сынъ московскаго купца Юршева, одного изъ главныхъ виновниковъ убіенія apxiг.),--съумѣлъ епископа Амвросія (1771 возвысить 38846ніе Иргиза во всей поповщинь. Этому содействовало какъ его происхождение, извёстное старообрядцамъ, такъ особенно его начитанность, трезвость и практическій умъ. На Иргизф онъ успѣлъ построить церковь. Обстоятельство эго было весьма важнымъ въ поповщинѣ, такъ какъ церкви нахедились въ то время только въ Стародубьв.

Третьимъ центромъ явилась Москва. Во время чумы 1771 года поповцамъ было отведено мъсто для кладбища на восточной окраинѣ Москвы. Тогда же командированнымъ въ Москву княземъ Григорьемъ Орловымъ было дозволено устрочасовню для отпѣванія умершихъ. По минованія ить тамъ морового повътрія кладбище превратилось въ поповщинское монастырское общежите, подъ именемъ Рогожскаго кладбища. Оно выбло много прихожанъ въ Москвѣ и ея OKDECTHOстяхъ. Какъ столичная община, Рогожское кладбище естественно не могдо не пользоваться большимъ вліяніемъ. Ho на первыхъ порахъ по своему вліянію оно уступало Стародубью и Иргизу. Съ цёдью пріобрёсти первенствующее въ поповщинъ значение, на Рогожскомъ кладбищъ и возбудили

- 136 -

старый вопрось о чинопрівмі, не окончательно еще рішен-Будучи последователями вытеовскаго согласія, члены яый. Рогожскаго кладбища желали разрышить этоть вопросъ въ пользу принятія переходящихъ изъ прав. церкан вторымъ чиномъ. Но такъ какъ мура, хотя бы и пономъ Деодосіемъ свареннаго, не было, то въ 1777 году рогожцы задумали последовать принкру Осодосія, --- снова сварить муро. Они купили необхомыя для этого вещества и устронли муроварение. Попъ Василий яебоксарскій приступиль къ муроосвященію, читаль надь кипівшимъ муромъ архіерейскія молитвы; другіе попы стояли вовругь сосуда, а длячекъ въ стихаръ мёшалъ варившееся муро. Такъ сварили мура слишкомъ два пуда и стали распространять его между поповцами. Но поновщинскія общины не всё приняли вновь сваренное муро. Особенно этому воспротивились нредставители дьяконовщины въ Стародубъй: попъ Михоила Калмыка и молодой, начитавный и эвергичный инокъ Никодима, настоятель небольшой пустыньки въ посадъ Злынка. 0 начитанности Никодима шла молва, что съ нимъ не сговорить и цяти начетчикамъ; при томъ, онъ былъ человись искрений. всегда действовавшій по уб'яжденію. Попъ Миханлъ я Никодимъ открыто возстали противъ рогожцевъ и въ своихъ письмахъ убъждали ихъ оставить свои затеи. Рогожцы настанвали на своемъ требованія, чтобы сваренное муро было принято въ Стародубьѣ. По этому вопросу въ 1779 г. въ Москвѣ происходиль соборь попоецевь, на который съёхались депутаты съ Керженца (старецъ Іона Курносый), съ Иргиза (инокъ Сергій), Стародубья (попъ Михаилъ и Никодимъ) и другихъ эбществъ. Предметомъ разсужденій было два вопроса: а) вопросъ о законности свареннаго мура и б) вопросъ о способъ принятія бъжавшихъ отъ прав. церкви священниковъ. Доказать незаконность мура было не трудно, и это скоро признали сами рогожцы. Труднье было согласиться въ рышеніи второго вопроса. Разсужденія по этому были бурныя. Рогожцы и большинство другихъ поповцевъ стояли за пріемъ вторымъ чиномъ, ссылаясь на существующій уже обычай. При этомъ, чтобы придать этому обычаю наибольшій авторитеть, на соборѣ читали сочинение Іоны Курносаго «о бы-

ствующемъ священствѣ, въ которомъ между прочимъ TOворилось, будто еще Павелъ Коломенскій зав'ящаль переходящихъ священниковъ прянямать чрезъ муропомазание 1). Противная сторона, заявивъ, что действія предковъ.-какъ несогласныя даже между собою, -- руководствомъ служить не могуть, оставляла въ сторонѣ выдумки о Павлѣ коломенскомъ и желала разсуждать на основании древнихъ церковныхъ правилъ. На основании этихъ правилъ Никодимъ, съ особенною силою возражавшій противь рогожцевь, утверждаль, что переходящихъ священниковъ должно принамать третьимъ чиномъ, потому что если ихъ вновь помазывать муромъ, то надобно и вновь рукополагать, т. е. что при пріемѣ вторымъ чиномъ, нельвя принимать ихъ въ сущемъ священномъ санв. Об' стороны остались при своемъ мнения. При этомъ соборъ кончился непримиримою враждою спорившихъ сторонъ: между вётковцами и дьяконовцами порвалась прежняя связь, и прежнія миролюбивыя отношенія замёнились враждою. Вётковское согласіе получило теперь и названіе перемазановщины. 3a ненивніемъ же мура перемазывали большею частію простымъ масломъ, оправцываясь нуждою.

Для покоренія дьяконовцевъ перемазановцы московскіе вздили въ Могилевскую губернію, возили съ собой очень много книгь; они устроили тамъ преніе съ дьяконовцами; но когда не могли склонить ихъ на свою сторону, то предали анаоемъ діакона Александра; стародубскихъ же дьяконовцевъ лишили всякихъ вспомоществованій и стали чинить имъ всевозможныя притёсненія.

Вражда между партіями особенно рёзко проявлялась именно въ Стародубьё. Попа Михаила и Никодима еще послё собора 1779 г. едва не лишили жизни; послёдователи той и другой партіи не имёли общенія ни въ молитвё, ни въ пищё и питіи. Первый историкъ раскола, протоіерей Іоанновъ<sup>2</sup>), раз-

- 138 --

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта исторія напечатана у Есипова «Раскольническія діла 18 столітія», 2, стр. 182, въ приложеніяхь.

<sup>?)</sup> О немъ подробнѣе рѣчь впереди, въ главѣ о единовѣріи.

сказываеть, что однажды послёдовательница дыяконовшины взяла воды изъ колодца, который принадлежаль перемазановцамъ. Этотъ случай такъ возмутилъ послёднихъ, что они считали воду въ колодцё оскверненною, хотёли его святить и искали молитвы противъ такого оскверненія.

Инокъ Сергій съ Иргиза, присутствовавшій при муроваренія, муро сваренное законнымъ не признавалъ, но ученіе о перемазывании старался удержать. По возвращение на Иргизъ онъ постарался извлечь изъ этого ученія пользу для Иргизскихъ монастырей. Такъ какъ настоящаго мура не оказывалось, то онъ началъ проповъдывать, что истинная исправа бъжавшихъ священниковъ можетъ совершаться только на Иргизъ въ церкви Успенія, которую онъ называлъ соборною. Основаніемъ для такого ученія было то соображеніе, что церковь соборная,--- и только она одна,---можетъ руководствоваться не только обдержными правилами, но и смотрительными случаями, допускаемыми какъ исключенія изъ правилъ, по нуждѣ. Мысль эту Сергій подтверждаль разными примърами изъ церковной жизни; напр. крещеніе по обдержнымъ правиламъ долженъ совершать священникъ, но по нуждѣ, въ видѣ исключенія, можеть совершить оное и мірянинь и т. п. Хотя въ соображеніяхъ Сергія и не указывалось примъровъ, чтобы помазание муромъ по нуждѣ могло замѣняться какою-либо иною «исправою», и хотя вопросъ о томъ, что только Иргизская Успенская церковь можеть быть названа церковію соборною, оставался также начёмъ не доказачнымъ и возбуждаль сомнѣнія; но тымъ не менѣе мысль Сергія о необходимости исправлять бъжавшихъ священниковъ на Иргизъ была принята поповцами. Съ этого времени Иргизъ савлался метрополіею поповщины; тамъ бѣжавшихъ священниковъ принимали въ старообрядчество, и оттуда разсылали ихъ по разнымъ поповщинскимъ общинамъ, получая за это деньги. Къ этому значенію Иргиза присоединилось еще и то, что оттуда же разсылались разныя священныя вещи: крестики, образки, просфоры, богоявленская вода и т. п.; оттуда нанимались читальщицы заупокойныхъ каноновъ. И за все это плати-

иясь деньки, или посылалась въ другихъ видахъ богатая милостыня. /

## Вопросъ объ исканіи поповцами архіерся въ 18 въкъ.

Исторические очерки поповщины, Мельникова. Происхождение Бёлокриницкой іерархіи, проф. Н. Субботина; Введеніе. Прав. Собес. 1881 г. дек.

Въ виду соблазнительнаго повеленія бъжавшихъ отъ прав. церкви священниковъ, а еще болъе вслъдствіе сознанія, безъ епископа быть что перковь не можеть, - въ первой ноловинь 18 стольтія начались хлопоты поповцевь о тожь. чтобы пріобрѣсти собственнаго епископа. Тогда только общество ихъ получило бы видъ Христовой церкви, упрочилось бы существование священства, и священники сдълались бы законными совершителями таянствъ и церковнаго богослужения (прав. св. апост. 39). Къ этому располагало поповцевъ и давнишнее, существовавшее въ расколё, убъжденіе, что гдё-нибудь да нахолится церковь съ полною іерархіею. Еще одинъ изъ червыхъ расколоучителей (діаконъ Өедоръ) думалъ, что iedyсалямскій патріархать остался въренъ истинному благочестію, что въ Палестинъ имъются древле-православные еписвопы. т. е. молящіеся двуперстно, сугубящіе адлилуіа и исполняющие другие содержимые раскольниками обряды. Въ послёднихъ годахъ XVII стол. между старообрядцами пошля толки о томъ, что «благочестіе сіяеть въ Антіохіи», B XOTA **HATDIADXL** автіохійскій Макарій, — бывшій въ Москвв 198. соборахъ, — отступилъ отъ православія, но за то Господь не допустиль его до Божія града, и онъ на пути умерь злою смертію. Въ 18 вѣкѣ появилось и распространилось сочиненіе одного безпоповца. Марка топозерскаго (Топоверо-свить въ Архангельской губ. Кемскаго уфеда): «путешественникь сирѣчь маршруть въ Опоньское царство, писаяъ дѣйствительнымъ очевидцемъ Маркомъ». Въ немъ разсказывается, 970 въ Бѣловодьѣ существуеть полная благочестивая въ Японія, перковь: «асирскаго языка 179 церквей, имѣютъ патріарха православнаго антіохійскаго поставленія N четыре матро. полита. А россійскихъ до сорока церквей, тоже имъютъ

митрополита и спископовъ, асирскаго поставленія» .... Нѣсколько рачѣе этого сказанія о Бѣловодьѣ стали распространяться устно и письменно уже совершенно фантастическіе разсказы о подземной церкви, находящейся въ Китежѣ градѣ на берегу овера Свѣтлояра. Китежъ былъ нѣкогда стольнымъ городомъ земли Суздальской; но когда подступилъ къ нему Батый-завоеватель, «градъ сдѣлался невидимымъ и будетъ онъ стоять невидимымъ до скончанія вѣка». Тамъ есть и церкви и монастыри и множество народа. Лѣтними вечерами на Свѣтлояромъ озерѣ слышенъ звонъ китежскихъ колоколовъ. Извѣстнымъ стало даже одно письмо отъ сына

къ отцу изъ китежскаго сокровеннаго монастыря— о томъ, чтобы его не поминаля за упокой, такъ какъ онъ живъ, живетъ въ земномъ царствъ, гдъ «покой, и тишина, и веселіе и радость духовная, а не твлесная».

Но одного убъждения, что церковь съ полною iepapxieю гав-то есть, было еще недостаточно, вбо «удобнве солнцу угас» нути, нежели церкви безъ въсти быти- 1); необходимо было позаботиться о томъ, чтобы самимъ имъть полную іерархію. Идти на понски древле-православныхъ епископовъ на востокъ, или въ «Опоньское царство» было слишкомъ далеко и трудно. Китежскіе монастыри, хотя и недалеко были, но-подъ землею. А между темъ ръзкія обличенія со стороны безпоповцевь, что церковь поповщинская есть безглавая церковь, что не имѣющіе главы бѣглые священнаки не могугь просвъщать народъ, -- производили поповцевъ немалое смущение. Оставалось одно: ΠØ среди примъру принатія бъжавшихъ отъ церкви греко-россійской священниковъ, попытаться, нельзя ли найти и епископа съ этомъ случав къ же хиротовією. Но обращаться въ T010 великорусскимъ архіереямъ, съ цёлью перемавить кого-либо. веъ нихъ или упросить рукоположить представленнаго ими кандидата, не представлялось никакой возможности. Ноэтому поновцы остановились на мысли, обратиться въ православнымъ архіереямъ заграничнымъ, которые, не зная русскаго

<sup>1</sup>) Слова св. Златоуста, въ Маргаритѣ.

раскола, могли скорбе удовлетворить ихъ желание. Такимъ образомъ еще въ 30-хъ годахъ 18-го столвтія они просили ясскаго митрополита Антонія о поставлевіи имъ епископа. Просьба эта, вслёдствіе прибытія въ Яссы константинопольскаго патріарха Пансія З-го, была повторена и послёднему. Согласіе было дано, на лицо быль и избранный канлилать. вётковскій инокъ Павелъ. Но послёлній иредъ хиротонією долженъ былъ, на вопросъ старшаго изъ носвящающихъ: «како въруещи?» -- прочитать присланные патріархомъ 12 пучктовъ, которые, по словамъ безпоповщинскаго писателя Ивана Алексбева, были составлены «въ таковомъ разумъ, да хотяй ставитися исповъдание дасть новотворные догматы Старообрядческій хранити». кандидать счелъ противнымъ совъсти прочитать такое исповъдание, И абло кончилось ничёмъ. Поповщинскій писатель съ Керженца, Іона Курносый, говорить <sup>1</sup>), что вѣтковцы, приблизительно годъ спустя, снова обращались къ тому же митрополиту Антонію, -- отправивъ въ качествѣ кандидата на епископство попа Василія Казанскаго, въ постриженіи Варлаама. Варлаамъ, явившись къ митрополиту, пускался въ ненужное многоглагодание, велъ себя «слишкомъ бойко», **Ha**двясь на «подаруньки». Митрополить, прежде чемь посвятить Варлаама, вступилъ съ нимъ въ разговоръ и пожелалъ знать, какъ Варлаамъ считаетъ его, митрополита, -- благочестивымъ, или нѣтъ? Варлаамъ отвѣчалъ уклончиво: «твое благочестіе съ тобой пребудеть, а я въ чемъ стою, то со мной». Митрополить поняль причину уклончивости, завязался споръ, окончившійся тёмъ, что митрополить велёль обрить бороду и голову кандидату на архіерейство и посадиль его въ тюрьму. Посланные съ Вѣтки старообрядцы едва упросили митрополита отпустить Варлаама, но не похвалили и Самого Варлаама за многоглагодание. Есть основание не довърять этому разсказу, написанному сорокъ лѣтъ спустя; но во вся-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Его сочинение «История о быствующемъ священствъ», у Есипова т. 2, въ прилож. стр. 177.

комъ случав попытка, если и была, то не удалась, и поповцы оставались попрежнему безъ епископа.

Епифаній. Но въ то время, когда вѣтковскіе поповцы тщетно хлопотали о поставлении архіерея предъ ясскимъ митрополитомъ, русскіе поповцы нашли архіерея въ самой Москвѣ. Въ 1731 г. въ Москвѣ, при синодальной конторѣ содержался какой-то таинственный колодникь, пересылавшійся въ Соловецкій монастырь, на смиреніе. Услышавъ объ этомъ, московскіе старообрядцы стали посёщать его и старались узнать, кто онъ такой. Колодникъ не сталъ скрывать своего имени и объявилъ, что онъ епископъ Епифаній, посвященный за границею ясскимъ митрополитомъ Георгіемъ. Объясненіе заключеннаго было справедливо. Епифаній быль кіевскій монахъ, пользовавшійся расположеніемъ архіепископа Варлаама Ванатовича. Свёдёнія о его служебномъ положенія не вполнѣ точны в ясны; по однимъ онъ состоялъ келейникомъ архіепископа, а затёмъ игуменомъ Козельскаго монастыря <sup>1</sup>); другіе называють его экономомъ кіевскаго архіерейскаго дома <sup>2</sup>). Очень можеть быть, что въ разное время онъ исполнялъ объ означенныя должности. Несомнънно то, что онъ имълъ въ Кіевъ много родственниковъ, которыхъ очень любилъ и которымъ старался помогать изъ своихъ средствъ. При этомъ онъ не отличался ни трезвою жизнію, ни строгамъ цёломудріемъ. Кромё того Епифаній былъ справедливо заподозрѣнъ въ похищении 240 р. казенныхъ денегъ изъ Ковельскаго монастыря. Послё совершенія такого преступленія ему трудно было оставаться въ Кіевѣ, тдѣ угрожали ему судъ и расправа. Не будучи пока еще уволенъ отъ должности и преданъ формальному суду, Епифаній выправилъ себѣ заграничный паспорть, для осмотра будто

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ разсказываетъ проф. Субботинъ въ сочиненіи «Происхожденіе Бѣлокр. iepapxiu» (стр. 20—21), основываясь на одной раскольнической рукописи, составленной неизвъстнымъ современникомъ Епифанія, и на другихъ сочиневіяхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ разсказывается въ «Очеркахъ Поповщины» Мельникова (стр. 97), на основании производившагося о немъ дѣла, а также нѣкоторыхъ раскольническихъ сочиненій.

бы зарубежныхъ вотчинъ, принадлежащихъ кіевскому архіерейскому дому. Кром'є того, онъ вырёзаль поддёльную печать кіевскаго архіепископа, а въ дѣлахъ кіевской каеедры отыскаль и сорваль одну печать львовскаго митрополита. Запасшись отими печатями, онъ отправился за границу и ринился сдилаться бродячимо архіереемь, — какіе тогда встричались вт. Подолія и Галиціи. Эти безъ епархіальные православные епископы отправляли богослужение для жившихъ упіатовъ православныхъ, находившихся подъ срели поль-Скимъ владычествомъ. Для достиженія задуманной пфли Епифаній составиль подложную грамоту-оть лица Варлаама Ванатовича, въ коей кіевскій архіепископъ, жалуясь на новый порядовъ цервовнаго управленія, чрезъ учрежденіе св. Синода, на потерю прежняго значения кіевскихъ іерарховъ й на уничтожение звания митрополита, --коему по 4 прав. 1-го всел. собора довлёетъ утверждение епископа, -- просилъ ясскаго митрополита совершить надъ Епифаніемъ епископскую хиротонію. Къ сочиненной грамоть привѣшава была в вырѣзанная печать. При этомъ Епифаній составилъ другую подложную грамоту отъ лица жителей г. Чигирина, желавшихъ будто бы имъть его своимъ епископомъ. Ясский митрополить вдался въ обманъ и 22 іюля 1724 г. рукоположилъ Епифанія во епископа, съ наименованіемъ его-чигиринскамъ. Но епископомъ чигиринскимъ Епифаній и не думалъ быть на самомъ дълъ, а немедленно отправился въ Украйну, гдв поставилъ, по просьбе раскольниковъ, 14 поповъ и въсколько діаконовъ.

Недолго пришлось Епифанію на свободѣ епископствовать; скоро онъ былъ арестованъ правительствомъ. Сунодъ не призналъ его за епископа, такъ какъ онъ обманомъ восхитилъ этотъ санъ, а Сенатъ приговорилъ его къ ссылкѣ въ Соловецкій монастырь. Чрезъ три года онъ успѣлъ бѣжать изъ монастыря, вившавшись въ толпу богомольцевъ, хотѣлъ пробраться за границу, но былъ пойманъ и препровожденъ въ Москву, гдѣ и содержался до рѣшенія своей участи. Здѣсь-то онъ повнавомился со старообрядцами, которые в предложили ему перейти къ нимъ и поселиться на Вѣткѣ, въ

старообрядческомъ монастырё. Хотя Епифаній въ душё и не любилъ старообрядцевъ и зналъ, что, перейдя къ нимъ, онъ долженъ измёнить прав. церкви; но предложеніе спокойной жизни на свободё, въ другомъ государстве (польскомъ), въ виду им'вющей послёдовать ссылки, казалось ему настолько обаятельнымъ, что, послё нёкотораго колебація, онъ далъ свое согласіе.

Получивъ согласіе Епифанія, старообрядцы стали оказывать ему всё знаки почтенія, подобающаго его сану, и приходили къ нему за благословеніемъ. Скоро вышло рёшеніе отправить Епифанія снова въ Соловки. И воть, когда его повезли на Ярославль и Вологду, то, минуя первый городъ, на первой станціи, въ такъ называемомъ Коломинскомъ лесу, московскіе старообрядцы, по заранёе обдуманному плану, отбили его отъ конвоя и увезли на Вётку.

На Въткъ были рады привезенному епископу. Но прежде, чъмъ принять его въ старообрядчество, ръшили навести справки, дъйствительно ли онъ – епископъ, и кромъ того, не поливательно ли крещенъ. Въ первомъ вътковцы убъдились вполнѣ, что онъ рукоположенъ ясскимъ митрополитомъ; относительно же второго вопроса они не могли узнать ничего несомнѣннаго, и только самъ Епифаній, по наученію людей, его похитившыхъ, свидѣтельствовалъ, что онъ крещенъ погружательно, такъ какъ въ дѣтствѣ малыя дѣти, на улицѣ играя, утопленникомъ его дразнили.

Более года собирались справки. Не смотря на неуясненность вопроса о способѣ крещенія Епифанія, онъ въ августв 1734 г. былъ торжественно принять въ старообрядчество въ сущемъ санѣ епископа. Но принятіе его не только не соединило между собою всёхъ старообрядцевъ, но послужило еще въ большему ихъ раздѣленію. Русскіе старообрядцы далеко не всѣ согласились признать Епифанія епископомъ изъ опасенія, что онъ обливанецъ. Съ Керженца былъ 110лученъ общій рішительный отказъ, въ которомъ sarba Bbrковцевъ названа Богу неугодною, неспасительною, лушепагубною. Недолго спустя и среди московскихъ старообряд. цевъ, которые сманили и отбили Епифанія, явилось исма-

ло сумнищихся и зазирающихъ вётковцевъ въ томъ, сохранилось ли уже у нихъ древнее благочестіе. И сама Вътка слишкомъ недолго наслаждалась спокойствіемъ и сознаніемъ радостной мысли, что ихъ перковь теперь уже не безглавая, что въ ней находятся всё три чина священства. Очень скоро<sup>1</sup>) и здѣсь нашлись враги Енифанію, болфе BCC H болѣе пріобрѣтавшіе силы и значенія. И причинъ на это было не мало. Епифаній мало высказываль свою приверженность въ старообрядству, не хотёлъ свыкаться СЪ VCTaвами старообрядцевъ и ихъ повятіями; вриятолят чно продолжительными церковными службами, строгимъ соблюденіемъ постовъ, и, что особенно было важно въ глазахъ CTSD0обрядцевъ, позволилъ себъ назвать обливательное крещеніе благочестивымъ... Не ясный ли это признавъ, OTP N самъ онъ обливанецъ, значитъ и хиротонія его недъйствительна? И вотъ: «бысть мятежъ и молва на Въткъ не мала, разсказываетъ старообрядческій писатель <sup>2</sup>), сталось раздѣленіе между собою у нихъ даже до драки». Противники Emudaнія стали называть его сущимъ еретикомъ, волкомъ. ROTOраго пустили въ овчарню. Къ довершенію всего извѣстно стало всёмъ вётковцамъ, что Енифаній и перешелъ къ старообрядцамъ не по убъжденію, и до сихъ поръ считаеть ихъ раскольниками и ерстиками. этомъ убедило ветковцевъ Bъ одно письмо Епифанія къ родственникамъ, жившимъ B% Кіевѣ, которое попало руки вътковскимъ старикамъ и въ было прочитано ими. Въ этомъ письмѣ Епифаній пишеть. «какъ раскольники его обольстили и какъ разбоемъ на пути онъ отнять, и какъ въ Польшу его препроводили и привезли до своихъ еретическихъ вертеповъ».... Изумились вѣтковскіе старики, когда читали это письмо, и воспылали къ Ецифанію невавистью.

<sup>2</sup>) Іона Курносый.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По свидётельству старообрядческаго «*Сказанія*», недовольство Епифаніемъ возникло на Вёткё при самомъ его появленіи, такъ что многіе не хотёли признать его за епископа; ихъ мучили и подъ колокольню сажали. См. у Суббот. стр. 23 примёч.

Неизвъстно, чъмъ кончилась-бы исторія Епифанія, если бы ему пришлось долго оставаться на Въткъ. Но онъ епископствоваль тамъ всего около 8 мѣсяцевъ,-~съ 6 августа 1734 г. до 1 апръля 1735 г. – Перваго апръля 1735 г. произошла выгонка старообрядцевъ съ Вътки. Императрица Анна Іоанновна, послё неоднократныхъ объявленій ветковскимъ раскольникамъ, бъжавшимъ изъ Россіи, - пользуясь слабостію Польши и ея замъшательствами по выбору короля послѣ смерти Августа II, - приказала полковнику Сытину очистить Вѣтку и возвратить сторообрядцевъ въ отечество. Вътка была окружена, визств съ другими взятъ былъ и Епифаній и препровожденъ въ Кіевъ, гдъ скоро заболълъ и умеръ въ соединении съ православною церковію, испов'ядавшись и причастившись св. Таинъ.

По смерти Епифанія поставленные имъ попы не хотѣли разстаться съ своимъ званіемъ и убѣждали своихъ прихожанъ считать его истиннымъ епископомъ. Они отправляли по немъ панихиды, распускали молву, что онъ принялъ кончину мученическую, крѣпко стоя за старую вѣру, огласили его даже святымъ и ходили въ Кіевъ на поклоненіе его могилѣ. Они носили имя епифановцевъ, въ отличіе отъ другихъ поповцевъ. Противники Епифанія, вапротивъ, приравнивали его къ Арію еретику и общенія съ епифановцами не имѣли. Въ 1790-мъ г. умеръ послѣдній попъ, посвященный Епифаніемъ, и послѣ его смерти епифановцы изчезли въ средѣ поповцевъ.

Итакъ, первый старообрядческій епископъ, вибсто согласія и соединенія, породилъ раздоръ и новое раздёленіе въ средѣ поповцевъ.

Авчинотенъ. Въ самой половинъ 18 столътія, когда жива была еще память о Епифаніи, явился другой архіерей, гораздо худшій, чъмъ былъ Епифаній; явился онъ самъ, прежде всего въ Стародубьъ.

Послѣ очищенія Вѣтки Стародубскія слободы, заселенныя выходцами съ Вѣтки, пріобрѣли, можно сказать, первенствующее значеніе въ поповщинѣ. Изъ находившихся въ Стародубьѣ поповъ особеннымъ вліяніемъ пользовался попъ Цатрикій, дьяконовскаго согласія; онъ жилъ въ слободѣ Зыб-

кой, при церкви Рождества Христова. Въ 1749 г. эту ΒЪ слободу явился неизвёстный монахъ, видимо, очевь образованный, знавшій языкъ латинскій и лаже говорившій посвященноиновомъ французски и попольски. Онъ вазвался Авиногеномъ и объяснилъ, что онъ происходитъ изъ дворянскаго рода, позналъ истину древняго благочестія пошелъ И ради Бога странствовать. Успѣвъ заслужить довѣріе Ø pacположение Патрикія. Асиногенъ началъ высказывать темные намеки, что въ Петербургѣ есть у него сильные враги, **TTO** онъ владбетъ важной государственной тайной. оглашевія если они свѣдаютъ которой боятся его недоброжелатели, И же уча о его пребывании, то Стародубье подвергнется той сти, какъ и Вътка. Кто- эти враги его и что за тайна, ему ввъренная. – Аеиногенъ не объяснилъ даже И Патрикію, а только давалъ понять, что ему лучше было бы уйти подальше за границу. Случай къ этому скоро представился: изъ C10боды Борской, находящейся за р. Бугомъ, явился Пат-КЪ рикію посланный съ извёстіемъ, что тамъ народъ «жаждсть священника», и съ просьбою помочь ему ΒЪ такой нуждя. Патрикій и отправиль туда Аеиногена. Съ полнымъ довъріемь принятый зарубежными старообрядцами и заслуживь скоро полное со стороны ихъ расположение своимъ VMOM'L, степенными пріемами и точнымъ исполненіемъ уставовъ, Авиногенъ и здёсь продолжалъ высказывать ясные намеки, только не на враговъ своихъ, боящихся оглашенія извістной ему тайны, а на свое болте высокое положение, чемъ какое 085 3888малъ. То онъ какъ будто по ошибкѣ благословитъ обѣвмя руками, то въ своей кельт станетъ на молитву въ омофорт,--который держаль подъ образами вмёстё съ епитракилью, ---а паконецъ, пройзжему священнику на исповъди, подъ великимъ секретомъ, онъ прямо объявилъ, что онъ-епископъ JVRa. поставленный сибирскимъ митрополитомъ Антоніемъ, состоялъ въ послёднее время при сосланномъ будто бы въ Сибирь Іоаннѣ Антоновичь съ своею родительницею, но, познавъ древнее благочестіе, бѣжалъ и призялъ имя Аевногена. Столь важный секреть естественно не могь долго оставаться секретомъ; да в самъ таияственный пришлецъ объявиль о своемъ архі-

ерейскомъ санѣ еще одному переселившемуся въ Стародубье орловскому выходцу, нѣкоему Суслову, бывшему по какимъто дѣламъ въ Борской слободѣ,—съ присовокупленіемъ, что онъ — коренной ведикоруссъ и крещенъ въ три погруженія. При этомъ епископъ Лука отправилъ съ Сусловымъ письмо къ Патрикію, въ коемъ писалъ, что податель письма можетъ открыть ему тайну, всему благочестію необходимо нужную, и словесно приглащалъ его прибыть къ нему за полученіемъ епископской хиротоніи.

Но Патрикій, прежде чёмъ отозваться на его приглашеніе, счелъ необходимымъ собрать о немъ нужныя справки. Епископъ же Лука, узнавъ о семъ и опасаясь и въ предёлахъ польскихъ опасности отъ русскаго правительства, удалился за Прутъ, въ Молдовалахію, и тамъ рукополагалъ въ священныя степени. Но скоро по справкамъ оказалось, что это не только не епископъ Лука, — какого никогда около Іоанна Антоновича и не было, — но даже и не священноинокъ Абиногенъ, а не кто другой, какъ іеродіаковъ воскресенскаго новоіерусалимскаго монастыря Амвросій.

Молва о самозванствъ епископа Луки скоро разнеслась не только между русскими, но и зарубежными старообрядцами и достигла Молдавіи. Только поставленные имъ попы отстанвали достоянство своего мнимаго архіерея; HO **Э**М'Ь уже мало вто върилъ. Ясскій господарь хотёль его повёсить. Успевь спастись быствомъ, самозванецъ не былъ уже принять и тамъ, гдѣ онъ жиль раньше; старообрядцы 3**8** 1100изведенный соблазнь хотёли или бросить его вь ржку, или выдать русскому правительству. И воть «оть стыда и срамоты» онъ убъжалъ въ пограничный городъ польскаго **KODO**левства Каменецъ-Цодольскъ, гдф скинулъ архіерейское платье, принялъ «католическій расколъ и записался въ томъ городѣ въ гарнивонъ». Черевъ н'есколько лятъ жители Борской слободы, оть лица очевидцевъ, писали о немъ Патрикію слёдующее: «отныев генераломъ и ходить по-нёмецки и въ парик'ь, и борода обрата, и тамъ многіе люди были и видёли».

Аноимз. Имя самозванца ецископа связано съ другимъ вменемъ, съ именемъ Аноима, епископа кубанскаго. Не

чайшій соблазнъ во всемъ старообрядческомъ мірѣ, вслѣлъ за нимъ является новый епископъ, котораго принимали мноrie зарубежные старообрядцы По наружности новый сиископъ былъ довольно безобразенъ, по внутреннимъ качествамъ онъ былъ «своенравенъ и безсовётенъ». Это былъ нфкто Анениъ, монахъ Кременскаго монастыря на Дону, утверждавшій, что онъ поставленъ былъ во јеромонаха воронежскимъ епископомъ Іоакимомъ, – хотя это увъреніе Анеима въ свое время подтверждено не было. Онъ судился за уклоненіе изъ прав. церкви въ расколъ, былъ за это судимъ Ħ наказанъ по тогдашениъ законамъ. Приговоренный къ ссылкѣ въ Сибирь, онъ успёлъ бёжать, но былъ пойманъ и привезенъ въ Москву. Здёсь, сидя въ заключении, онъ чествовался старообрядцами, яко «доблій страдалець за вёру», в успёль пріобрѣсти вліяніе на какую-то богатую и старую женщинувдову и на двухъ, жившихъ у нея, дъвицъ. Съ помощію денегь Аноимъ бъжалъ вмъсть съ ними за границу, на Вътву, склонивъ къ тому же и караульнаго сержанта. Но на Въткъ овъ встрътилъ холодный пріемъ. Тогда въ 4.хъ верстахъ отъ Вътки, въ мъстечкъ Боровицы, на. деньги московской богачки, онъ устроилъ два монастыря: мужской H женскій. постровлъ и освятилъ церковь и отправлялъ въ ней священническія служби. Монастыри Анеимовы скоро наполнились, и относительно его священства сомнѣній не высказывалось. Но Анонму хотелось быть более, чемъ священникомъ; онъ захотвль архіереемь сдвлаться и сталь исвать епископскаго омофора. Въ это время (1752 г.) неподалеку находился Ш быль въ чести у старообрядцевъ мнимый епископъ Лука. Къ нему Анониъ и обратился за хиротонісю. Но самозванный епископъ на этотъ разъ не удостоилъ его епископской хиротонія, а только поставиль во архимандрита. Получивь это званіе, Аноимъ началъ дяйствовать по-архіерейски и «многихъ въ причетъ церковный поставилъ». Поставлевныхъ поповъ онъ разсылалъ по разнымъ мъстамъ, X одного послалъ въ Гуслицы. Когда гуслицкіе поповцы узнали, что Анениъ, приславшій имъ попа, вовсе не спископъ, то воротили попа

обратно и веліли сказать Анениу: «почто ты, отець архамандрить Анониь, поцовь поставляеть»? Этоть справедливый укоръ побудилъ Аненма во что бы то ни стало добиться архіерейскаго сана. Но еписвопъ Лука былъ тогда уже далево, за границею Польши, и переходиль съ миста на мисто, -- такъ какъ слухи о его самозванствѣ стали уже распространяться, хотя самого Анениа они еще не достигли. При такомъ ватрудвенія личнаго свиданія съ ев. Лукою, Аноних придумаль просыть его о заочной хиротонія, прим'єрь которой онь отыскаль въ исторіи древней церкви. «Благодать Св. Духа, писать Анониь инимому спископу, не стъсняется предълами земения, но вездъ и присно дъйствуеть. Служи божественную литургію въ предстовщій великій четвертовъ въ своей церкви и въ положенное время читай молитвы св. хиротоніи, азъ же смиренный въ тоть самый чась буду возлагать на себя одежды архіерейскія». Такъ какъ къ письму было приложено волото, то самозванный епископъ согласился на предложение Ановма и увѣдомилъ, чтобы онъ въ назначенному дню готовился принять хиротонію. 11 априля 1753 г. въ великій четвертокъ Анеимъ служилъ литургію, и въ опредъленное церковнымъ уставомъ время (послъ малаго входа) возложиль на себя архіерейскія облаченія, при пёніи клира «аксіосъ!», -- въ увъренности, что въ это время епископъ Лука также служить литургію и читаеть молитву хиротоній; тогда же Анениъ поставилъ попа и діакона. Послѣ этого Анениъ успѣлъ еще поставить нѣсколько поповъ и діаконовъ, какъ разнеслась справедливая въсть, что въ то время, какъ 08% надъваль на себя архіерейскія облаченія, епископь Лука не только не служиль литургін, но уже и сань епископскій оставиль и въ «католицкій расколь» перешель, и ходиль въ военномъ мундиръ польскаго жолнера. Соблазнъ выходиль величайшій, никогда еще небывалый..... Но Аноимъ былъ мужъ «своенравенъ», и не въ характеръ его было OTEAзаться оть небывалой хиротонии. Онъ сталь добиваться, чтобы кто-нибудь изъ епископовъ греко-восточныхъ подтвердилъ оную, или довершилъ ее, и въ этомъ, по свидетельству самого Анеима, онъ успѣлъ, упросивъ браиловскаго митропо-

лита Даніила. Даніилъ надъ главою колёнопреклоненнаго Анеима, во время, положенное для архіерейской хиротоніи, прочиталъ будто бы «молитву благословенія». Было или нётъ это на самомъ дёлё, писатели разногласять <sup>1</sup>); но во всякомъ случаё, трудно объяснить, что это за «довершеніе» хиротоніи и какъ оное понимать.

Съ того времени, какъ сдълался извъстнымъ переходъ мнимаго епископа Луки въ католичество, начались постоянныя странствованія Анениа по разнымъ старообрядческимъ обществамъ, въ которыкъ онъ встръчалъ TO ласковый пріемъ, то, послѣ недолгаго времени, слышалъ угровы лишить ето жизни. Причина нерасположенія къ нему заключалась не въ сомећніи относительно его хиротоніи, а въ его характеръ «своенравномъ» я въ жизни соблазнительной. Быль онь въ обществахъ казаковъ на Кубани и по Дунаю, гађ лержалъ себя высокомёрно и стремился къ властительству надъ ним и чёми и возбуждаль всеобщее неудовольствіе. Сверхъ сего обнаружилась соблазнительная связь его съ двумя молодыми женщинами, --- воспитанницами покровительствовавшей ему московской богачки. Наконецъ, что особенно вовмущало старообрядцевъ, такъ это то, что онъ служилъ по новымъ служебникамъ и по нимъ поповъ ставилъ, а въ довершение всего сдѣлалъ даже доносъ молдавскому митрополиту на свою непокорную и презирающую его паству, представившись съ нимъ епископомъ единомысленнымъ. Въ этомъ доносв онъ жаловался на то, что старообрядцы ни во что вмёняють епископовъ, принямають бъжавшихъ изъ Россіи священниковъ, и въ тоже время задумали въ митрополіи молдавскаго архісрея построить церковь, чего Анеимъ и просилъ не дозволять имъ.

Этимъ «доношеніемъ» Аноимъ какъ бы отрекался отъ раскола и вступалъ въ единеніе съ православною церковію. Старообрядцы, узнавъ объ этомъ, объявили его еретикомъ. Некрасовцы слёдили за нимъ и поймали въ одномъ м'єстечкѣ около Днёстра. Начальникъ некрасовскій собралъ «круть»,

<sup>1)</sup> Авторъ «Очерковъ поповщины» довѣряеть этому; проф. Субботинъ не безъ основанія заподозрѣваеть; стр. 28 въ примѣч.

на коемъ объявилъ вины Анеима. Анеиму связали руки и ноги, посадили въ куль и бросили съ моста въ Дийстръ.

Такъ трагически окончилъ свою, полную превратностей, двятельность третій раскольническій архіерей.

Были у старообрядцевъ еще два епископа около этого времень: 1) Осодосій, — поставленный херсонскимъ епископомъ Гедеономъ, по приказанію турецкаго султана, лля Herpaсовцевъ. Но Өеодосій, рукоположенный православнымъ епископомъ, не видно чтобы былъ и принятъ въ согласіе поповцевъ посредствомъ извѣстнаго чина, а напротивъ, перковь православную онъ никогда не привнаваль сретическою, за что некрасовцы и грозили ему смертію, N вмфсто него въ 1755 г. поввали въ себъ Анеима. 2) Bъ нелавнее время стало извёстнымъ имя одного спископа, отправлявшаго служеніе у запорожскихъ казаковъ. Это быль Анатолій Meлесь, поставленный во епископа константинопольскимь 118.тріархомъ Кирилломъ. Принимая во вниманіе, что DACCRIN св. Сунодъ, узнавъ о немъ, сопоставвлъ его съ извъстнымъ Ецифаніемъ, что въ служенія онъ Нe велѣлъ возглашать инени кіевскаго православнаго архіорея, можно думать, **TTO** онь нѣкоторое время епископствоваль именно у раскольниковъ. Въ 1760 г. онъ былъ посланъ на неисходное содержаніе въ одинъ изъ монастырей сибирской епархіи <sup>1</sup>).

Всё означенные старообрядческіе архіерен, по отсутствію между ними преемства, даже по способу полученія ими хиротоніи, по самому поведенію своему и, наконецъ, по своимъ отношеніямъ къ греко-восточной церкви, — которую они болѣе уважали, чѣмъ старообрядчество, — не могли слукить опорою поновщинскаго согласія, и порождали только внутреннюю вражду въ средѣ самихъ поповцевъ, такъ что являлись партіи: епифановцевъ, авиногеновцевъ, аноимовцевъ.

Исканіе архіерейства въ послядней четверти 18 в. Въ послёдней четверти 18 столётія объ отысканія архіерея болёе всего хлоноталъ стародубскій инокъ Накодимъ. Вполяё

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Свёдёнія о немъ сообщены въ «Русс. архнвё» 1870 г. № 4 и въ «Русс. старинё», 1871 г. кн. V, въ запискахъ Добрынина.



сознавая незакомность бытлыхь поповь. Онь всю жизнь свою посвятиль на то, чтобы имъть законную іерархію чрезъ пріобратеніе своего епискона. При этонъ онъ лумаль. что найденный епископъ соединять всёхъ старообрядневъ полъ своею властію и насеніемъ, такъ какъ, по его мнинію, старообрящы и распались на частныя секты именно вслёдствіе неимѣнія епископа. Для постиженія этой пѣля Николимъ нрибыталь въ разнаго рода средствамъ. Будучи человъкомъ очень вліятельнымъ, онъ содействоваль собранію въ Москве старообрадческаго собора еще въ 1765 году. На этонъ соборѣ, кромѣ депутатовъ отъ разныхъ поповщинскихъ общинъ, присутствовали и бевпоновци; на немъ былъ молодой настоятель Выговской пустыни Андрей Борвсовъ, другъ Никодима, человѣкъ, извѣстный князю Потемкниу и пользовавшійся его расположениемъ. Изъ московскихъ поморцевъ были на соборѣ Василій Емельяновъ и нѣкоторые другіе. Предметомъ 083сужденій было то, нельзя ли, по нужаб, --- воторая 3**8.KOH**Ъ соблюдать не обязана, --- поставить енископа самимъ. Искали для этого примёровь въ исторія и нашли въ лёториси. 9TP кіевскій митрополить Клименть быль поставлень на митрополію, помимо греческаго патріарха, главою CB. Климента. папы римскаго; при этомъ собравшіеся старообрядцы забыли, что тамъ ставили тѣ же епископы, а не міране. Найденный примѣръ по видимости разрѣшалъ затрудненіе. Было рЪшено самимъ поставить епископа рукою святителя Іоны. почивающаго въ Успенскомъ соборѣ, или-какого другаго святителя. Съ возможностію такого поставленія или рукоположенія согласились-было всь; но кто-то изъ присутствовавшихъ старообрядцевъ возбудилъ вопросъ о томъ. кто nopyчится, что святитель Іона, руку котораго они будутъ B08лагать, будеть согласень на такое действіе. Вопросъ этотъ смутиль многихь. Но еще болье распря вышла **B2-38** B0проса о томъ, кто во время вовложенія руки святителя будетъ читать слёдующія при этомъ архіерейскія молитвы,---бёглопоповщинскій священникъ, или поморскій старикъ. Распря по послёднему вопросу имёла то серьезное значеніе, что оть такого или иного рѣшенія спора зависѣло то, которое согласіе

-- поповщинское или безпоповщинское -- должно считать ИCтивною Христовою церковію. Поэтому об'є спорящія партія не хотёли уступить и разошлись далеко не такъ дружелюбно, какъ сходились. Между ними возникла лаже полемика по вопросу о вѣчности и непрерывности Христова священства. Одинь изъ присутствовавшихъ на соборѣ, безполовецъ Иванъ Васильевъ (въ монашествъ Венедиктъ), написалъ противъ поповцевъ сочинение о ихъ суевърномъ заблуждения по предметамъ хиротоніи и крещенія россійской церкви.

- 155 -

Послѣ неудачной святотатственной затѣи поставить епископа рукою святителя Іоны, Никодимъ прилагалъ всё старанія, чтобы заимствовать епископство 0ТЪ восточныхъ ісрарховъ. Поэтому, уже одни поповцы вскорѣ послѣ этого обращались кь находившемуся въ Москвѣ грузинскому архіепископу Асанасію и, по его совёту. Никодимъ съ товарищами отправились въ Грузію; но пробхать въ оную они не могли но случаю наступающаго военнаго времени. Были и еще разные попытки въ этомъ родѣ, закончившіяся тьмъ, что одинъ изъ стародубскихъ инововъ-Поасафъ-былъ дъйствительно поставленъ antioхійскимъ патріархомъ Даніиломъ въ архимандрита, а другой. Разанлъ, получилъ даже санъ епископскій, но дорогою въ Россію умеръ. Возвратившійся Іоасафъ нашелъ въ Стародубьѣ совершенно новое направление мислей. Никодимъ и его единомышленники перестали уже и думать о какомъ либо заграничномъ епископѣ, а рѣшились просвть священства законнымъ порядкомъ отъ россійскаго Сунода. Такимъ образомъ Никодимъ и многіе стародубскіе дьяконовцы начали искать единенія съ православною церковію и положили начало такъ называемому согласію, которое впослёдствія было Единоназвано върівмь.

Волнение въ попоещинь по вопросамъ обще-раскольническимъ. Согласія: Суслово, Чернобольское и Лужковское.

Полн. историч. изв. прот. Іоаннова. «Историч. очеркъ поповщины» Мельни-кова; «Происхождение бълокрин. iерархии» Н. Субботина стр. 117 и дал. и 303. «Раскольнические споры о метрикахъ», Субботина и «Краткія свёдёнія о сектахъ» архим. Павла, стр. 20 и далёе.

Кромѣ вопросовъ, вепосредственно вытекающихъ изъ существеннаго ученія бытлопоповцевь, въ исторіи поповщины

происходили волненія по вопросамъ, имъющимъ связь, съ общими раскольническими мнѣніями.

Суслово согласие. Въ половинъ 18 стол. въ средъ дьяконовцевъ возникъ вопросъ о самой возможности принятія бъжавшихъ отъ православной церкви священниковъ. Дѣло въ томъ, что, по мнѣнію всвхъ старообрядцевъ, крещеніе посредствомъ обливанія не имѣетъ никакой силы. -- его нельзя считать действительнымъ врещеніемъ, и врещенныхъ такимъ способомъ слёдуетъ вновь крестить; значить, и священство таковыхъ лицъ не можетъ быть также признано действительнымъ. Между тёмъ бёглые попы принимались не только изъ Великой Россіи, но и изъ Малороссіи. Кромѣ того въ 18 B. вe мало было и въ Великороссіи епископовъ Ø35 югозапалной Россіи, гдѣ было распространено обливательное крешеніе. Такимъ образомъ между поповцами явилось подозрѣніе, что многіе изъ русскихъ священниковъ получили хиротонію оть епископовъ, крещенныхъ обливательно. Въ Стародубскомъ посадъ Злынка въ половинъ 18 стол. поселились нёсволько вывеликорусскихъ городовъ Орла и Коломны: изъ холцевъ изъ этихъ выходцевъ былъ наиболее известенъ купецъ Оедоръ Сусловъ, — тотъ самый, который обращался къ самозванному епископу Лукв и привезт оть него письмо попу Патрикію. Его безпокоила мысль, какъ бы не принять священниковъ, RD6щенныхъ чрезъ обливаніе, яли рукоположенныхъ епископомъобливаецемъ, или наконецъ такимъ епископомъ, который самъ получиль хиротонію оть епископовь, крещевныхь обливательно. Поэтому онъ требоваль въ этомъ отношении самой строгой разборчивости и разслёдованія о преемствё хиротоніи. Ho такая разборчивость могла вести къ чрезвычайнымъ затрудненіямъ въ пріобрѣтеніи священниковъ, и дьяконовцы съ попомъ Патрикіемъ во главѣ, видимо, не требовали этого. IIO OTOMY поводу Сусловъ и его сторонники отделились оть своихъ согласниковъ. На общемъ совѣтѣ они положили: принимать къ себѣ только тѣхъ священниковъ, которые поставлены Beликорусскими епископами, и при томъ такими, относительно коихъ можно было убѣдиться, что и рукоположившіе NX'S епископы имѣли рукоположеніе, идущее преемственно отъ мос-

- 157 -

MININEAPOLIS, - MININ

ковскихъ патріарховъ, до п. Никона. Отдёлившаяся партія получила названіе Суслова согласія

Суслово согласіе будущности не имѣло. Строгость требованія послѣдователей этого согласія прекратилась сама собой по мѣрѣ того, какъ постепенно ослаблялось подозрѣніе въ обливанствѣ и старообрядцы болѣе и болѣе убѣждались, что въ русской прав. церкви крещеніе совершается погружательно. Но подозрительное, фанатичное направленіе продолжало существовать среди поповцевъ и проявляться въ болѣе рѣзкихъ чертахъ и въ болѣе широкомъ видѣ. Убѣжденіе въ воцареніи антихриста, положенное въ основу раскола его первоучителями, не могло совершенно исчезнуть и въ поповщинѣ, и проявлялось особенно въ средѣ людей невѣжественныхъ. Только умный и начитанный поповецъ могъ понимать полное нессотвѣтствіе этого учевія съ принятіемъ бѣглыхъ священниковъ.

Чернобольское согласие. Въ то время, когда послъдователи Суслова согласія заподозривали стародубскихъ слобожанъ въ пріемѣ священниковъ-обливанцевъ, въ тѣхъ же слободахъ поселились выходцы изъ заграницы, отличавшіеся еще большимъ фанатизмомъ. Послѣ вторичнаго раззоренія Вѣтки при Екатеривѣ II нѣсколько человѣкъ, - во главѣ которыхъ находились Иларіонъ Петровъ, по прозванью «Коровьи-ножки», и Никифоръ Иларіоновъ, - послѣдователи вѣтковского согласія, по переселении въ Стародубье, отдѣлились отъ слобожанъ вообще за ихъ близкія сношенія съ православными; она говорили, что стародубцы «перемътались и сообщились съ еретиками--хохлами и москалями». Сами они пропов'ядывали воцареніе антихриста и паступление близкой кончины міра, поэтому не дозволяли поступленія въ военную службу, воспрещали принимать присяту и имѣть паспорты, не молились за царя по изданнымъ отъ Св. Сунода формамъ.

Изъ обрядовыхъ отличій самымъ выдающимся было то, что они не поклонялись кресту Христову осмиконечному безъ изображенія распятія Спасителя. Къ самымъ бъглымъ попамъ они относились подозрительно, и Иларіонъ, вмъсто священниковъ, присвоилъ себъ какую-то духовную власть, хотя попов-

ства прямо и не отвергаль. Такимъ образомъ, это ученіе носило отпечатокъ безпоповства. Отделившивсь отъ слобожанъ, Иларіонъ, вифсть съ немногими посльдователями, ушелъ сначала въ Польшу и поселился въ мъстечкъ Черноболь, отъ чего эти сектанты и получили название чернобольцевь. Но вскоръ (1775) они ушли въ Добруджу, построили особую деревню на самомъ устьё Дуная (на Георгіевскомъ гирлё) и образовали тамъ особое, отдѣльное отъ некрасовцевъ, общество. Спустя немного лътъ (около 7), вслъдствіе услуги, оказанной имя неизвестному австрійскому вельможе (полагають. что чернобольцы спасле его отъ турецкихъ разбойниковъ), австрійскій императоръ Іосифъ П особою грамотою позволилъ имъ переселиться въ Австрію, свободно отправлять богослуженіе и всё религіозныя действія и на 20 лёть освободиль оть всякихь налоговъ. Такимъ образомъ чернобольское общество съ Дуная перешло въ Буковинскую область и заняло урочище, извъстное подъ именемъ «Билой Криницы». Но здись они смитались съ другими старообрядцами, частію жившими уже въ предблахъ Австріи, частію вышедшими изъ Молдавін; всё эти старообрядцы носили название «липованъ». Такимъ образомъ имя чернобольцевъ, какъ особой секты, по смерти ся основателей, мало-по-малу исчезло, но строгое фанатичное настроевіе оставалось у всёхъ липованъ.

Лужковское согласие. Это настроение въ дальнъйшей исторів липованъ съ особенною ясностію выразилось въ сходств' съ такъ называемою Лужковскою сектою. Поповцы стародубскаго посада Лужки выдёлились особую секту по BЪ следующему обстоятельству. Въ 1822 г. ниператоръ Александръ І издалъ правила, которыми дозволялось раскольникамъ безпрепятственно имъть у себя бъжавшихъ отъ прав. церкви священниковъ, если они до своего побъга не учинили уголовнаго преступления. Но при этомъ священники этя инаевоо были вести для порядка метрическія записи родившихся, брачившихся и умершихъ. Такое дозволение, принятое съ радостію большинствомъ поповцевъ, въ людяхъ, фанатически настроенныхъ, породило сомизнія, --- насколько истинно такое небывалое, дозволенное священство и, особенно, нъть ли ереси

— 158 **—** 

въ томъ, чтобы вести метрическія записи, которыя были также совершенною новостію. При томъ, они привыкли уже къ священству тайноми; таковое только и могло быть, по ихъ разсуждению, въ гонительное антихристово время, ибо церковь тогда должна скрываться. По такимъ соображеніямъ поповцы посада Лужки признали необходимымъ держаться попрежнему только тайнаго бъгствующаго священства и не вести метрическихъ записей; изъ-за этого они считали другихъ поповцевъ находящимися въ ереси и отделились отъ нихъ. Но въ самомъ вачалѣ у нихъ не оказалось ни одного единомышленнаго попа. Въ этихъ затруднительныхъ обстоятельствахъ лужковцы поступили такимъ образомъ: когда къ нимъ явился бѣжавшій оть прав. церкви священникъ, то они уговорили попа другого согласія помазать приходящаго муромъ, а потомъ сами приняли его въ свое общество чрезъ проклятіе ересей (3-мъ чиномъ). Такъ появилось лужковское, тайное священство. Последователи его сначала принимали всёхъ поповцевъ, какъ еретиковъ третьяго чина. Кромѣ посада Лужки эта секта существовала на Дону въ казацкихъ поселеніяхъ и въ Гуслицахъ московской губерніи. За границею ученія лужковцевъ держались липоване.

Но эта секта, въ смыслё отдёльнаго общества, существовала также недолго. Причиною этого было то, что правила 1822 г. были отмёнены не болёс, какъ чрезъ 10 лётъ; явныхъ поповъ принимать стало уже нельзя, и, попрежнему, появились только «тайные» попы, при которыхъ и о метрическихъ записяхъ не могло быть рёчи. Но фаватическое направленіе чернобольцевъ и лужковцевъ, основанное на глухомъ убѣжденіи въ царствованіи антихриста, сказалось впослѣдствіи при появленіи и распространеніи такъ называемаго австрійскаго священства.

## 5) Австрійское старообрядческое священство,

«Объ австрійскомъ священствѣ», публичныя лекція, читанныя въ Казани въ 1868 г. въ Прав. Обозр. и отд. брош., лекція 1-я. «Происхожденіе бѣлокриницкой іерархія», проф. Субботина. Москва, 1874. Тоже сочиненіе въ сокращенномъ видѣ напечатано въ «Братск. Словѣ»: 1885 г. т. 2-й и дал. О послѣдней судьбѣ Амвросія: «Расколъ, какъ орудіе враждебныхъ Россіи партій» въ въ Русск. Вѣстн. 1866 г. и отд. брош. стр. 17--30. Сборн. изъ ист. стар. Попова, вып. 1, стр. 47-71. «Былъ ли и остался ли Амвросій преданъ старообрядчеству», іером. Филарета. Москва. 1881.

Послъ неулачныхъ попытовъ 18. в., закончившихся учрежденіемъ «Единовърія», поповцы оставили мысль о своемъ епископь. Этому содъйствовало болье всего то обстоятельство, что, вслёдствіе снисходительнаго законодательства Екатерины II и--особенно нравилъ Александра I, 1822 г., поповщина не только не нуждалась въ бъжавшихъ священникахъ, но изобиловала ими. Отъ этого въ совершения требъ и богослужения соблюдалось болѣе благочинія и благольпія, чымъ прежде. A это благолёпіе заставляло поповцевъ забывать о несостоятельности своего коренного ученія и о неудовлетворительности церковнаго устроенія. Но такое положеніе діль продолжалось лишь до наступленія новаго царствованія. При императорѣ Николав I, начиная съ 1827 г., дозволение, данное старообрядцамъ, имъть бъжавшихъ священниковъ, стало ограничиваться сначала по отношенію къ Рогожскому кладбищу и нѣкоторымъ другимъ мъстностямъ, а въ 1832-мъг. прежнія правила о бъглыхъ попахъ были совершенно отмѣнены. Старыхъ поповъ. бѣжавшихъ до 1826 г., велѣно было оставлять 88 своихъ мъстахъ, но принимать вновь бъжавшихъ отнюдь не дозволялось. Этотъ законъ, довольно строго исполняемый, произвелъ въ расколъ такъ называемое «оскудъние священства». Поповъ дозволенныхъ становилось все меньше и меньше, а за умаленіемъ ихъ увеличивались безпорядки, и съ особенною рѣзкостію обнаруживалось безобразное поведеніе со стороны оставшихся поповъ, которыми по необходимости поповцы должны были дорожить. Совершение богослужения и требъ стало производиться съ крайнею небрежностію: крестили заразъ по нфскольку младенцевъ, свадьбы вѣнчали «гуськомъ», -- паръ 110 семи. исповъдывали всъхъ вмъстъ, при чемъ длячекъ читалъ

перечисленіе грѣховъ по Потребнику; во время этого чтенія присутствовавшіе должны были говорить: «грѣшенъ», — почему многіе каялись въ грѣхахъ, несвойственныхъ ихъ полу или возрасту; послѣ такой исповѣди выходилъ попъ и читалъ всѣмъ разрѣшительную молитву. Во многихъ мѣстэхъ, — не исключая Иргиза, — стали вводить безпоповщинскіе порядки. Правда, и въ это время было немало поповъ «тайныхъ», которыхъ перевозили съ мѣста на мѣсто. Но эти тайные попы, — постоянно въ страхѣ, часто нетрезвые, — не могли удовлетворять религіознымъ потребностямъ поповцевъ. Были между ними попы разстриженные и даже самозванные.

Еще послѣ самаго изданія закона 1832 г. радѣтели поповства, предвидя оскудѣніе священства, придумывали средства предотвратить оное, и много разъ пытались просить правительство о возстановлении правиль 1822 года; но просьбы ихъ были осгавляемы безъ вниманія. Въ тоже время между поповцами оживились старыя мечты о существовании на востокѣ древлеправославныхъ епископовъ. Настоятель одного монастыря (Куреневскаго) подольской губернін, Ираклій съ другимъ инокомъ, и старообрядческіе иноки, жившіе въ Молдавіи <sup>1</sup>), въ числѣ 16 человѣкъ, путешествовали ради отысканія этихъ епископовъ черезъ Турцію до Египта, но-безплодно; изъ путешествія возратились только четверо, остальные же всё умерли. Независимо отъ этого въ самомъ началѣ 30-хъ годовъ мысль объ отыскания архіерея явилась на Иргизъ, гдъ горячимъ поборникомъ этой мысли былъ старообрядецъ Аеоній Кочуевъ, отличавшійся начитанностію и предпріимчивымъ характеромъ, собиратель и знатокъ старинныхъ рукописей, получившій въ 1847 г. даже званіе соревнователя Московскаго общества исторіи и древностей. Въ 1832 г. мысль объ отысканіи архіерся обсуждалась въ Москвѣ на соборѣ, происходившемъ на Рогожскомъ кладбищѣ. На этомъ соборѣ мысль объ архіерев, хотя и встрётила противниковъ въ партіи купца Царскаго, но нашла себъ и жаркихъ защитниковъ, во главъ

<sup>1</sup>) Нѣкоторые изъ нихъ впослѣдствіи сдѣлались болѣе извѣстными таковы: Аркадій (Лысый), Ефросинъ, Дорофей.

конхъ находилась богатъйшая фамилія Рахмановыхъ. Не придя ни въ какому опредъленному рътенію, собравшіеся ва рогожскомъ соборѣ старообрядцы рѣшили сообщить о своихъ намёреніяхъ вліятельнымъ поповцамъ въ Цетербурге, куда и отправились, въ качествъ депутатовъ, Авоній Кочуевъ и Өедоръ Рахмановъ. Въ Петербургѣ въ это время пользовались громаднымъ вліяніемъ богачи, братья Громовы, и особенно Сергий Громовъ, имивший близкое знакомство съ правительственными лицами. Сергей Громовъ, выслушавъ московскихъ посланныхъ относительно новаго ходатайства о возстановления правиль 1822 г., или же относительно исканія свосго архіерея, обратился за совѣтомъ къ шефу жандармовъ, графу Беккендорфу. Графъ, по разсказамъ старообрядческаго писатсля, прямо объявилъ ему, что Государь не можетъ согласиться, --- какъ членъ господствующей церкви --- на то, чтобы старообрядцы явно могля принимать уходившихъ отъ нея священниковъ. Иное дело, если бы опи имели свою самостоятельную ісрархію: тогда скорве можно надвяться, что правительство не станеть преслёдовать членові этой ісрархія. Такь ли это точно было, или не такъ, но Сергви Громовъ принялъ къ сердцу мысль о самостоятельной іерархів в, значитъ, объ отысканія епископа. Но эту мысль одъ остерегался высказать прямо московской депутація, -- такъ какъ Рахмановъ быль человъкь болтлявый и хвастлявый, не умъвшій хранить секретовъ. Между темъ онъ сталъ присматривать человека способнаго для труднаго дёла исканія архіерея. Такой человъкъ представился, спустя около двухъ лътъ послъ этого, въ лицв Петра Васильева Великодворскаго.

Петръ Великодворский былъ сынъ волостного писаря Валдайской подгорной слободы; родился онъ въ 1808 году. Съ юныхъ лётъ Петръ отличался особенною приверженностію въ старообрядству и восторженнымъ мистическимъ настроеніемъ. Онъ въриль въ сны, находя въ нихъ указаніе ва свое особенное призвание. Разъ ему явился во снѣ святи-Никола, - котораго онъ считалъ особенныхъ тель своимъ покровителемъ, — въ полномъ архіерейскомъ облаченія, CHEO

ангель свётлосіянень», и сказаль: «якоже азь есмь, аминь глаголю тебѣ, тако все есть!» Поэтому всѣ задуманныя предпріятія, всѣ перемѣны своей жизни Петръ Великодворскій рѣшалъ жребіемъ, послѣ поста и молитвы. Первымъ его предпріятіемъ на пользу старообрядства было отысканіе клада въ смоленской губернін. Два знакомыхъ старообрядца изъ сосёднихъ волостей разсказали Петру, что въ одномъ помѣстьѣ смоленской губерни съ незапамятныхъ временъ находится въ погребѣ кладъ, – нъсколько бочекъ золотой монеты и чудотворная икона Божіей Матери съ неугасимою лампадою,что для открытія этого клада нужна крепкая вера. Цетръ отправился на исканіе клада; но пом'єщикъ, которому принадлежала земля, прогналь кладоискателей. Тогда Великодворскій отправился въ Петербургь, где и познакомился съ Громовымъ. Громовъ далъ 2000 р., и кладоискатели купили у помѣщика право рыть землю, но никакого клада не нашли. Смущенный этою неудачею, Петръ Великодворскій нe возвратился на родину, а, минуя Петербургъ, удалился для аскетической жизни въ Лаврентьевъ монастырь, въ Стародубье. Мысль о великомъ призваніи не оставляла его; онъ не зналъ только, въ чемъ заключается это призваніе и ждалъ указанія промысла. Въ 1835 году это указаніе явилось въ предложении Громова заняться исканіемъ архіерея. Сообразно съ этимъ предложеніемъ онъ и истолковалъ теперь свое видъніе святителя Николы и другіе свои сны. Принявъ предложение, онъ постригся въ монахи, съ именемъ Павла, и въ спутники себъ избралъ инока Серковскаго монастыря въ Бессарабія Геронтія, — въ мірѣ Герасима Колпакова, сына помѣщичьяго крестьянина московской губерніи. Геронтій въ противоположность Павлу быль человвкъ практическаго направленія, и много разъ путешествовалъ за сборами на свой монастырь. Въ 1836 г. Павелъ и Геронтій отправились къ гредѣламъ Персіи, черезъ Кавказъ, на поиски «древлеправославнаго- епископа; но на Кавказѣ, вслѣдствіе собственной неосторожности, они были арестованы и, по получении справокъ, препровождены были подъ конвоемъ на мфста жительства, одинъ-въ Бессарабію, другой-въ Валдайскій уйздъ.

Digitized by Google

**a** 1

Черезъ два года искатели архіерейства вновь сошлись вмѣстѣ и весною 1839 г. отправились на новые поиски, но уже въ другую сторону, чрезъ австрійскую гваницу. IIeрейдя оную, они остановились въ Бълой Криницъ, гдъ находился и раскольническій монастырь. Завсь они налбялись выправить австрійскіе паспорты на чужія имена и начать но, потериввъ неудачу въ пріобрьпутешествіе по востоку, теніи паспортовъ. остались въ монастырѣ на всю осень и зиму 1839—40 г.

До этого времени поповцы, заботившіеся объ отысканія енископа, не задавались вопросомъ о томъ, гдѣ помѣстить его. Жива въ Белой Кринице, Павелъ успелъ разузнать, что живущіе въ той містности старообрядцы еще съ 1783 г. пользуются правомъ свободнаго отправленія богослуженія, дарованнымъ грамотою Іосифа II. Такое благопріятное положеніе бѣлокриницкихъ раскольниковъ и подало Павлу мысль, учредить здёсь архіерейскую каеедру, съ дозволенія австрійскаго правительства. Поэтому, вмѣсто того, чтобы спѣшить путешествіемъ на востокь, онъ занялся осуществленіемъ этой мысли. Для этого онъ, хотя и не безъ усилій, расположиль липовань обратиться къ австрійскому правительству съ просьбою, на основаніи существующихъ привиллегій, дозволить имъ имѣть въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ своего епископа на полномъ со. Просьба была подана, благополучно монастыря. держанія прошла первую административную инстанцію (Крайзамтъ), во неблагопріятно была принята въ губерніи, которая въ удопросьбы отказала. Это причинило Павлу много влетвореніи хлопотъ и не на одинъ годъ отгянуло дѣло. Основанія, на которыхъ оцерлась губернія въ своемъ противодъйствіи зать искателей архіерейства, заключались съ одной стороны въ томъ, что Бълокриницкій монастырь не имълъ права на законное существование, - еще въ 1790 г. его велѣно было уничтожить, какъ учреждение созерцательнаго только характера, съ другой сторовы губернія заподозрила самыя средства монастыря. Но дъло, проигранное въ губернія, было перенесено въ Въну, гдъ раскольники нашли себѣ высокихъ покровитетей въ лицѣ министра Внутреннихъ Дёлъ графа Коловрата и эрцъ-герцога

Людвига. Послѣ наведенныхъ формальныхъ справокъ и разслѣдованій особой коммиссіей о монастырскихъ средствахъ, императоръ Фердинандъ 6 сент. 1844 г. подписалъ декретъ которымъ дозволялось бѣлокриницкимъ липованамъ привести изъза границы епископа; привезенный епископъ имѣетъ поставлять священниковъ и посвятить себѣ преемника; вмѣстѣ съ этимъ узаконялось и самое существованіе монастыря.

Послѣ изданія означеннаго декрета Геронтій, сдѣлавшійся уже настоятелемъ Бѣлокриницкаго монастыря, послѣ бывшаго настоятелемъ инока Іоиля, отправился въ Россію. Въ это время Громова уже не было въ живыхъ. Но вмѣсто него семейство Рахмановыхъ въ Москвѣ и, по вліянію ихъ, Рогожское кладбище приняли на себя всѣ матеріальныя издержки по устройству въ Бѣлокриницкомъ монастырѣ архіерейской каведры и по обезпеченію будущаго епископа. Рахмановы дали 200,000 р. ва приспособленіе монастырскихъ зданій для удобнаго помѣщенія архіерая; кромѣ того, было собрано много церковныхъ украшеній и утвари.

Между тёмъ Павелъ вмёстё съ другимъ инокомъ Алимијемъ, -- человѣкомъ пылкимъ, любившимъ большія, затруднительныя предпріятія, - -запасшись заграничными паспортами, отправились на востокъ. Целію их путешествія было прежде всего отыскать епископа «древлеправославнаго», если же такого уже не найдется, то обратиться съ предложеніемъ къ епископу, сущему въ ереси, но -- такой, отъ которой священныя правила дозволяють принимать священныхъ лицъ въ сущемъ ихъ санѣ. Проходя старообрядческими поселеніями въ Европейской Турціи, они познакомились съ атаманомъ некрасовцевъ Гончаровымъ, который въ свою очередь далъ имъ рекомендательное письмо въ Константинополь къ предводителю польской партія, пану Чайковскому.--- Чайковскій принялъ мусульманство и назывался Садыкъ-пашею. -- Садыкъ-паша принялъ искателей архіерейства подъ свое покровительство и, изъ желанія сдёлать вредъ Россіи, изъявиль полную готовность помогать имъ въ достижения цъли. Онъ указалъ HA. безмфстныхъ, проживавщихъ въ Константинополф, многихъ елясконовъ, какъ на лицъ, которыхъ всего удобнѣе соблазнить

- 165 -

къ самовольному переходу въ Белую Криницу. Но прежде чёмъ обратиться къ нимъ, Павелъ хотёлъ посётить восточныя страны для отысканія епископа «древлеправославнаго», а также и для личнаго удостовъренія въ томъ, какое крещеніе тамъ совершается, --- трехпогружательное, или обливательное; ибо съ этимъ связанъ былъ вопросъ о сямой возможности признанія хиротоніи действительною. Къ тому же располагалъ его и Садыкъ-паша, въ тѣхъ видахъ, чтобы русское посольство не узнало во время о раскольническихъ затвяхъ. Такимъ образомъ Павель и Алимиій отправились въ путешествіе по востоку, посѣтили Палестину, Сирію, Египеть, но желаемаго не нашли; вездѣ видѣли они употребленіе троеперстваго сложенія и другихъ, прянатыхъ православною церковію обрядовъ. Во время своего путешествія они видёли также на востокё остатки древнихъ еретическихъ сектъ: несторіанскихъ, евтихіанскихъ и северіанскихъ, отъ которыхъ переходящіе въ православіе, по правиламъ вселенскихъ соборовъ, должны быть принимаемы З-мъ чиномъ, а значить, и священныя лица ихъ могли быть признаваемы въ сущемъ савѣ. Относительно этихъ секть Павелъ замѣчалъ, что «греки благочестіемъ догмата вѣры отстоять оть нихъ, какъ небо отъ земли, наружные же обряды ихъ весьма отвратительны». Замёчаніе это имёло какъ для Павла такъ и для всёхъ старообрядцевъ то значение, что показывало несумвительность принятія хиротоніи отъ грековъ, и могло служить доказательствомъ пріема греческаго епископа именно 3-мъ чиномъ, - о чемъ Павелъ уже и писалъ сочиненія. Относительно способа крещенія Павлу также удалось, во время пребыванія въ Іерусальмѣ и Египть, убѣдиться, что греки крестять трехпогружательно, и что обливание, по мнѣнію грековь, есть римскаго папы преданіе. Такимъ образомъ, находясь уже предъ самымъ Константинополемъ, Павелъ въ письмѣ къ Геронтію высказываль слѣдующія два заключенія, какія онъ вынесъ изъ путешествія по востоку: 1) что «едивовърнаго» имъ архіерея нигдъ на востокъ не обрътается, и 2) что относительно дёла о заимствовании священствомъ отъ грековъ «они теперь совъстію совершенно спокойны».

- 167 -

По возвращения въ Константинополь Павелъ узналъ, что дъло отысканія кого-либо изъ безмъстныхъ архіереевъ въ его отсутствіе значительно подвинули впередъ его польскіе друзья. Теперь они указали ему на двухъ подходящихъ архіереевъ; имя перваго осталось неизвёстнымъ, и попытки склонить его къ переходу въ расколъ были безуспѣшны. Второй---былъ Амвросій. бывшій боснійскій митрополить, гревъ, родомъ изъ Еноса, уволенный отъ епархіи по неудовольствію на него турецкаго правительства. Амвросій быль изъ вдовыхъ священниковъ, имвлъ сына Георгія и проживалъ вивств съ нимъ въ Константинополів, въ большой біздности. При посредстві серба Константина Огняновича, знавшаго русскій и греческій языки, начались переговоры между Павломъ и Амвросіемъ. Павелъ началъ переговоры очень осторожно и съ немалою хитростію. Онъ разсказывалъ, не знающему русскаго раскола, греку о старообрядцахъ, что они отличаются только содержаніемъ извёстныхъ обрядовъ, -- умалчивая до времени о дъйствительныхъ отношеніяхъ ихъ къ прав. церкви, а тёмъ болёе о необходимости церковнаго чинопріема, въ которомъ по меньшей мірь требовалось проклясть мнимыя ереси православной церкви. или - еще того болёс- быть принятымъ чрезъ помазаніе муромъ. Но на первыхъ порахъ и Амвросій, видя, что люди, съ которымя онъ имветъ двло, всетаки находятся внъ церковнаго единенія, и понимая, что ему придется такъ или иначе сдёлаться измѣннякомъ прав. церкви, далъ рѣшительный отказъ.

Павелъ, мало смущенный первоначальнычъ отказомъ, сталъ дъйствовать на сына Амвросіева Георгія, выставляя болъ́с всего то, что ему представляется удобный случай измъ́нить свое бъ́дственное существованіе на жизнь совершенно обезпеченную, что для этого и требуется немногое:—чтобы отецъ его отрекся оть подчиненія той іерархической власти, которая была и есть къ нему столь несправедлива. Павлу легко удалось склонить Георгія на свою сторопу, и онъ явился предъ своимъ отцемъ ходатаемъ за раскольниковъ. Крайняя бъ́дность Амвросія и особенно вліяніе сына пересилили добрыя чувства повиновенія высшей церковной власти. Амвросій снова вступилъ въ болѣе обстоятельные переговоры съ иска-

телями архіерейства. Во время довольно продолжительныхъ переговоровъ его занималъ одинъ вопросъ: не содержать-ли старообрядцы какихъ-либо ересей, и потому, съ переходомъ въ Бълую Криницу, не придется ли ему измънить православной въръ. Особенно смущало Амвросія старообрядческое перстосложение для врестнаго знамения. Павлу не стоило больнюго труда доказать Амвросію православное знаменованіе двуперстія и существованіе его въ русской церкви до п. Никона, а равно и то, что они старообрядцы ересей никакихъ не содержать. Убъдившись въ этомъ, Амвросій ръшился Ba противоканоническій поступокъ самовольнаго удаленія отъ патріарха, въ православіи котораго нимало не сомнѣвался <sup>1</sup>). 15 апреля 1846 г. обемми сторонами быль заключень логоворъ, которымъ старообрядцы обязывались содержать Амвросія и платить ему жалованье по 500 австрійскихъ червонцевъ въ годъ, пона онъ живъ; сыну его они обязались купить въ Бълой Криницъ домъ въ его собственность. Съ своей стороны Амвросій обязался вступить въ старовърческую религію, учинивъ законное присоединение, затвиъ исполнять монастырский уставъ безъ нарушенія и поставить себѣ преемника. Такимъ образомъ греческій митрополить рёшился сдёлаться архіереемъ русскихъ раскольниковъ и даже родоначальникомъ новой, до сихъ поръ не существовавшей, раскольнической iepapxiu. Черезъ мѣсяцъ по заключенія условій Амвросій секретно былъ вывезень изъ Константинополя на пароходь; при этомъ онъ былъ переодѣтъ въ платье казака --- неврасовца. Дорогою, остановивпись у турецкихъ старообрядцевъ, жившихъ по Дунаю. онъ снова одблся въ свое платье и, послћ немалыхъ опасеній быть узнаннымъ разными встречавшимися дорогою людьми. былъ привезенъ въ Вѣну для необходимыхъ представлений; изъ Въ́ны 12 октября 1846 г. онъ прибылъ и въ Белую

<sup>1</sup>) Значеніе побужденій, которыми руководился Амвросій, будеть разсмотр'ёно въ урокахъ полемики, при сужденіи о б'ёлокриницкой іерархіи съ канонической стороны.

Криницу.

27 октября, въ воскресный день, около вечерень, ΒЪ Белокриницкомъ монастыре происходилъ соборъ по вопросу о пріемѣ Амвросія въ старообрядчество. Соборъ происходилъ со всевозможною внѣшнею торжественностію. Въ храмѣ Покрова Пресвятой Богородицы на амвонъ былъ поставленъ аналой, на которомъ положено св. божественное Евангеліе, съ предстоящею возженною свещею; по объ стороны отъ амвона, вдоль церкви, для засёданія присутствующихъ поставлены были стулья, а посреди на другомъ аналов положена Кормчая и другія божественнаго писанія книги. «Симъ же тако устроеннымъ, по трикратномъ ударении въ колоколъ собравшиеся людіе благоговъйно вошли въ церковь и по обычномъ началъ сёли на приготовленныхъ мёстахъ» (описаніе Цавла). Соборъ происходиль подъ предсёдательствомь Геронтія, который и предложилъ собравшимся разсудить, какимъ чиномъ слёдуетъ принять митрополита Амвросія. Вопросъ этотъ много раньше занималъ Павла, и онъ писалъ по сему сочинения, въ коихъ. доказываль, что пріемъ должень быть учинень З-мъ чиномъ. Но съ его мивніемъ многіе не соглашались и въ Россіи за границею. Только немногочисленные послёдователи дьяконовскаго согласія были за пріемъ З-мъ чиномъ; остальное большинство поповцевъ, привыкшее къ пріему поповъ черезъ муропомазаніе, требовали того же и по отношенію къ епископу. Такъ вопросъ этотъ и оставался неразрѣшеннымъ. И во время настоящаго собора согласія также не послѣдовало. «Кто кричаль: надо мазать, какъ мазали бъглыхъ поповъ; а больше кричали: не надо мазать!» Амвросій, сидя въ кельъ, слышалъ эти крики и приходилъ въ смущеніе, не зная, о чемъ идетъ споръ (слова Онуфрія, присутствовавшаго на соборѣ). Партія, требовавшая перемазыванія, одержала верхъ; только для приличія было положено, спросить согласія самого Амвросія, и на что онъ соизволить, такъ тому и быть. Утромъ должна была отправиться къ Амвросію особая допутація. Но еще ночью приходилъ къ нему самъ Павелъ и убъдилъ его разными доводами, «ради успокоенія сов'єти немощныхъ братій», подчиниться народной воль. Амвросій, видя безвыходность своего положенія, долженъ былъ согласиться на все, и только зам'втиль: «видно и ты, Павель, глупый»!

На другой день посл'я собора, 28 окт., быль совершень чинопріемъ. Принималъ митрополита Амвросія, находившійся въ монастырѣ, нарочито для этого приготовленный, іеромонахъ Іеронимъ. Этотъ чинопріемъ митрополита въ сущемъ сань, совершенный іеромонахомь, -- незаконный самь по себѣ 1), — отличался и нѣкоторыми особенными, для всѣхъ очевидными, странностями. Амеросій не зналь славянскаго явыка в не умёль даже читать славянской грамоты; поэтому славянскій чянь проклятія ересей быль написань для него твиь же Огняновичемъ, -- который прибылъ съ Амвросіемъ и въ Бълую Криницу, -- греческими буквами. Значить, когда, по сказанію Павла, стоя противъ царскихъ дверей, Амвросій «велегласно русскимъ языкомъ проклиналъ всв ереси», то онъ самъ не понималъ того, что читалъ. Затъмъ онъ удалился съ Іеронимомъ въ алтарь для исповёди. Но опять, Іеронимъ, ничего не знавшій погречески, не могь на самонь діль исповѣдывать Амвросія, не понимавшаго порусски. Посему, какъ замѣчалъ одинъ изъ участниковъ всего происходившаго (инокъ Онуфрій), «затворились они оба въ алтаръ на пъсколько минуть, уповательно-посмотръли друга на друга; тѣмъ и кончилась исповѣдь». Тамъ же въ алтарѣ Іеронимъ и перемазалъ Амвросія, только помазалъ его не священнымъ муромъ, --- котораго въ Бѣлой Криницѣ и быть не могло, а только простымъ масломъ. Послѣ всего этого Іеронимъ объявилъ достоянство митрополита, засвидётельствовавъ въ особой грамотѣ, что «онъ испыталъ тщательно глубины сердца его». Амвросій вышель изъ алтара уже чрезъ царскія двери въ полномъ архіерейскомъ облаченіи и, взявъ въ руки трикирій и дикирій, сталь освнять народь. Такимь образомь прагреческій митрополить сталь раскольпическимь вославный apxiepeemъ!

Въ званіи раскольническаго архіерея Амвросій приступилъ къ совершенію богослуженія и къ поставленію на церковныя степени. Не зная славянскаго языка, литургійныя молитвы онъ читалъ по греческому служебнику, пославянски

<sup>1)</sup> Эта незаконность будеть разъяснена въ урокахъ полемики.

же произносиль только возгласы. Поставленія начались настоятеля Геронтія и нѣкоторыхъ другихъ лицъ въ низшія церковныя степени; послѣ этого приступлено было къ избранію и поставлению намыстника. Кандидатами на это высокое званіе были избраны двое оть монастырской братія (Геронтій и Нифонтъ) и третій отъ бълокриницкихъ липованъ. – вдовый дьячекъ Кипріанъ Тимофеевъ. Самое избраніе изъ трехъ вамѣченныхъ кандидатовъ совершилось по жребію. Жребій паль на Кипріана Тимофеева. Тогда, онъ предварительно быль постриженъ въ монахи, съ именемъ Кирилла; затъмъ 25 декабря быль поставлень іеродіакономь, 1 янв. 1847 г. — священникомъ, а 6 января, въ день Богоявленія, торжественно хиротонисанъ во епископа Майносскаго; хиротонію совершаль одинъ Амвросій, вопреки 1-го правила апостольскаго,---на основаніи нъкіихъ «благословныхъ случаевъ», т. е. по нуждѣ. На освящение воды въ этотъ праздникъ шли два архісрея съ прочими священнослужителями; молитвы водоосвященія читаль Кириллъ, а Амвросій прочиталъ только краткое Евангеліс. На торжество раскольниковъ събхалось со всей Буковинской области множество народа разныхъ сословій) были самъ областвой начальникъ и воинскій начальникъ съ командою; для нихъ былъ устроенъ объдъ на гостинномъ монастырскомъ дворѣ.

Кромѣ Кирилла, поставленнаго въ намѣстника митрополія, Амвросій въ августѣ 1847 г. рукоположилъ другого епископа, Аркадія, для турецкихъ некрасовцевъ, названнаго епископомъ Славскимъ. Такимъ образомъ дальнѣйшее существованіе бѣлокриницкой іерархіи, обезпеченное двумя епископами, не находилось уже въ исключительной вависимости отъ личности Амвросія.//

Дальнийциая судьба Амеросія и его смерть. Немного болѣе одного года приплось пробыть Амеросію въ Бѣлой Криницѣ. До русскаго правительства скоро стали доходить слухи о появившемся въ предѣлахъ Австріи раскольническомъ архіереѣ. Слухи эти подтвердились слѣдующимъ обстоятельствомъ. Геронтій, послѣ посвященія Кирилла, отправился въ Москву, съ паспортомъ на имя купца Леонова.

Объ этомъ стало извъстно русскому правительству, и, П0 распоряженію императора Николая Павловича, Геронтій, на обратномъ пути, былъ арестованъ и препровожденъ въ Це-Начавшимся слѣдствіемъ подтвердилась тербургъ. полная достовѣрность всѣхъ слуховъ, съ прибавленіемъ того, TT0 упедтій отъ греческаго патріарха епископъ рукоположиль уже Тогда русское правительство себъ и намъстника. вошло въ дипломатическія сношенія съ австрійскимъ правительствомъ и предъявило требование объ удалении Амвросія изъ Былокриницкаго мовастыря. Въ то же время россійскій св. синолъ обратился съ кановическимъ пославіемъ къ константинопольскому патріарху, прося его принять мѣры къ возвращенію Амвросія, или подвергнуть его церковному осужденію<sup>1</sup>). Константинопольскій патріархъ, также чрезъ австрійское министерство, обратился къ Амвросію съ посланіемъ, указывая на его противоканоническія дъйствія и предлагая ему раскаяться и возвратиться въ Константинополь. Слёдствіемъ этого было то, что отъ Амвросія потребовали письменныхъ объясненій<sup>2</sup>) вызвали ero въ Въну; здъсь ему И было предложено: или возвратиться къ патріарху, или отправиться въ ссылку: Бѣлокриницкій же монастырь велѣно было запечатать, что и исполнено 3 марта 1848 г.

Но прежде, чъмъ Амвросію назначено было мъсто ссылки, когда онъ проживалъ еще въ Вѣнѣ, въ Австріи произошолъ государственный переворотъ. Императоръ издаль манифестъ о конституціи, и во главѣ новаго правительства сталъ покровитель старообрядцевъ, графъ Коловратъ. Павелъ въ своемъ письмѣ въ Москву называлъ конституцію ножемъ. медомъ помазаннымъ и уготованнымъ на закланіе всего міра: но въ то же время въ происшедшемъ переворотъ старообрядцы видѣли и пріятную сторону. Алимпій въ качествѣ депутата отъ Бѣлокриницкаго монастыря обратился къ новому прави-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Посланіе это напечатано въ собран. пост. по части раскола по въдомству св. Сунода.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ этихъ объясненіяхъ Амвросій и излагаетъ тѣ побужденія, <sup>10</sup> которымъ онъ самовольно ушелъ отъ патріарха; см. въ сборн. Попова.

тельству съ прошеніемъ о распечатанія монастыря и о возвращени Амвросія. Но правительство и теперь не исполнило этой просьбы. Послѣ этого Алимпій ирисутствоваль на революціонномъ сеймѣ въ Прагь, гдѣ заявлялъ жалобы на русское и австрійское правительства. Революціонныя собранія скоро были прекращены. Алимпій возвратился въ Вину, гди вскори послѣдовало и окончательное рѣшеніе судьбы Амвросія; онъ быль отправлень на жительство въ г. Цилль. Тогда, изъ оцасенія оскудінія іерархів въ Білой Криниці, Кирилль рукоположиль во епископа Онуфрія, ставшаго впослёдствія нам'ь. стникомъ митрополита, -- назвавъ его епископомъ браиловскимъ, а затьмъ вскоръ поставилъ и для русскихъ старообрядцевъ епископа Софронія. На другой день послѣ поставленія Софронія (4 янв. 1849 г.) Онуфрій вместь съ Софроніемъ рукополовъ митрополита бѣлокриницкаго жилъ Кирилла полнымъ чиномъ архіерейскаго посвященія '). Что же касается монастыря, то онъ былъ самовольно распечатанъ, и въ немъ поирежнему стали отправляться всё церковныя службы. Ближайшее начальство, зная объ этомъ, не принимало никакихъ мѣръ иротивъ такого самовольства. Такое неопредбленное положение монастыря продолжалось болёе 11-ти лёть; въ 1859-мъ году правительство вновь разрѣшило существованіе онаго.

Проживавшій въ ссылкѣ м. Амвросій продолжалъ получать обѣщанное ему содержаніе въ 500 червонцевъ; но въ тоже время онъ не скрывалъ своего презрѣнія къ раскольвикамъ. а) Во все время пребыванія своего въ Цилли онъ ни разу не пожелалъ исповѣдаться предъ кѣмъ либо изъ посѣщавшихъ его лицъ бѣлокриницкаго духовенства, — а посѣщали его и епископы и іеромонахи не мало разъ. б) Сынъ его Георгій, по смерти Амвросія, въ одномъ изъ своихъ писемъ писалъ, что покойный его родитель много разъ бранилъ его за то, что онъ совѣтовалъ «передти ему въ липованску ересь», чего самъ онъ не хотѣлъ. в) Самъ Амвросій въ 1859 г. вслѣдствіе невысылки ему слѣдующихъ денегъ, въ иисьмѣ къ Кириллу предавалъ проклятію самого Кирилла,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Братск. Слово 1883 г. стр. 411.

всёхъ хиротонисанныхъ имъ и тёхъ, кто станетъ принимать совершаемыя ими священнодёйствія. «Теперь я всёхъ васъ сдёлаю безпоповщиками», говорилось въ письмё. г) Наконецъ, предъ смертію Амвросій снова возвратился въ православную церковь. Въ посланной на имя Кирилла телеграммё Геронтій писалъ: «30 октября (1863 г.) скончался митрополить Амвросій, бывъ предъ смертію напутствованъ греческимъ священникомъ; погребенъ будетъ въ Тріестё по греческому закону».

## Распространение бълокриницкаго священства въ предълахъ Турціи и Румыніи, и правительственныя къ нему отношенія.

Русск. Въстн. 1869 г. т. 81. «Учреждение архиерейской казедры у турецкихъ раскольниковъ». Чтен. общ. истор. и др. 1865 г. кн. 3, стр. 231 и дал. «Расколъ, какъ орудие враждебныхъ России партий». «Истор. очеркъ австрийскаго священства». Монастырева.

поповцы жили по Въ предълахъ Турціи раскольники берегамъ Дуная близь впаденія его въ Черное море, на полуостровѣ, извѣстномъ подъ именемъ Добруджи. Они носили названіе некрасовцевъ, отъ имени казацкаго атамана Некрасова, ушедшаго послѣ Булавинскаго бунта съ своею ADVXNною изъ предѣловъ Россіи. Кромѣ того часть старообрядцевъ жила на противоположномъ концѣ, между Мраморнымъ моремъ и Архипелагомъ; наконецъ, на малоазіатскомъ *<u>Gepery</u>* Мраморнаго моря они занимали селение Майносъ. Всѣхъ раскольниковъ, жившихъ въ Турдіи, считалось до 10,000 душъ. Когда Павелъ съ Алимпіемъ шли еще на поиски архіерея, и тогда некрасовцы просили не лишить и ихъ этого блага; нѣкоторые помогли имъ деньгами, а атаманъ Гончаровъ свелъ искателей архіерейства съ паномъ Чайковскимъ (Садыкънаша). Когда Амвросій сдёлался раскольническимъ apxieреемь, то Гончаровъ и нѣкоторые другіе, не медля, рѣшились открыть у себя отдёльную епархію. Но нашлись и **CO**мнящіеся признать Амвросія законнымъ епископомъ; эти сомнящіеся высказывали подозръ́ніе въ томъ, что Амвросій крещенъ не трехпогружательно, а черезъ обливание. Они составляли на-

столько сильную партію, что слёдили даже за дёйствіями самого Гончарова, пылали противъ него злобою, разъ на собраніи не давали ему говорить и угрожали побить его или заковать въ желёзо. Такимъ образомъ между раскольниками появилась взаямная вражда и несогласіе. По этому поводу собирались соборы въ Журиловић и въ Славскомъ скиту. Соборы кончались ничемъ. Противники Амвросія утверждались на подозрѣніи его въ обливанствѣ; нѣкоторые же по меньшей мъръ требовали повременить, пока выскажутся русскіе и молдавскіе старообрядцы. Защитники новаго священства на одномъ изъ соборовъ читаля подложныя письма, будто московскіе и стародубскіе раскольники согласны принять митропо-Послѣ собора 8 іюля въ Славскомъ скиту, окончивлята. шагося также ничтых, славскіе монахи выбрали кандидатовъ на священныя степени, которыхъ и отправили въ Билую Криницу. Кандидатомъ на епископство былъ избранъ бывшій нгуменъ Лаврентьевскаго монастыря, ушедшій по закрытія монастыря въ Турцію, Аркадій (Шапошниковъ). Но избраннаго кандидата Амвросій отказался рукоположить въ спископа по той причине, что до поступленія въ монашество онъ былъ женать на вдовѣ. Вмѣсто него въ августь 1847 г. для турецкихъ раскольниковъ былъ рукоположенъ во епископа инокъ Славскаго скита, тоже Аркадій (Дорофесвъ, или иначе Лысый), предеазначавшійся для посвященія во священника; названь онь быль епископомъ Славскимъ. По получения епископскаго сана Аркадію пришлось вспытать много непріатностей со стороны иартіи недовольныхъ, которые дяже сдѣлали доносъ, что старообрядцы, принявшіе греческаго епископа, согласились съ греками и болгарами и, значить, опасны для правительства. По этому доносу Аркадій быль посажень въ тюрьму. Проси-Авь шесть месяцевь въ тюрьме, онъ не только получиль свободу, но, благодаря хлопотамъ Гончарова и Чайковскаго, быль признань въ званіи епископа безь всякой за то платы, какая взималась съ православныхъ епископовъ. Кромѣ того султаномъ былъ изданъ фирманъ, чтобы и впредь некрасовцы, какъ вфрные подданные, пользовались религіозною свободою, имъя собственное священство, и чтобы никакая другая

церковная власть въ ихъ дёла не вмёшивалась. Старообрядцы цёловали султанскій фирманъ, и, пользуясь онымъ, на своихъ церквахъ повёсили даже колокола,--что въ Турціи запрещено всёмъ христіанскимъ вёроисповёданіямъ.

При дарованіи такихъ правъ и свободы, и жившіе около Тульчи поповцы пожелали также имъть своего епископа. Тогда Аркадій, вмъстъ съ намъстникомъ Кирилла Онуфріемъ, рукоположилъ для нихъ 27 сент. 1850 г. Алимпія, съ наименованіемъ епископомъ тульчинскимъ.

Но обоимъ этимъ ецископамъ не долго пришлось служить у старообрядцевъ. Въ 1854 г. открылась война Россіи съ Турціею; въ концѣ 1853 г. русскія войска стояли около Дуная. Турецкое правительство предложило некрасовскимъ семействамъ удалиться подальше отъ мъста военныхъ дъйствій. Нѣкоторые изъявили на это согласіе. Но оба епископа остались на своихъ местахъ. Тогда для отправлявшихся поставленъ былъ Аркадіемъ (который былъ возведенъ въ званіе архіепископа) третій епископъ, тотъ самый Аркадій, въ 110. священии котораго отказаль Амвросій; онь названь быль епископомъ странствующихъ христіанъ. По внѣшнему своему виду, вслѣдствіе особенно большой бороды, онъ звался «брадатымъ», по уму слылъ «дюжесловеснымъ и многовачитаннымъ»; по характеру быль гордъ, величавъ и злопамятенъ. Съ нъсколькими семействами онъ удалился на берега Босфора, гдѣ и провелъ время военныхъ дѣйствій.

Оставшіеся на мѣстѣ епископы Аркадій и Алимпій были между тѣмъ арестованы русскими войсками и, какъ бѣглые русскіе подданные, заключены въ суздальскій Спасо-Евенміевъ монастырь. По окончаніи войны раскольники хлопотали о ихъ возвращеніи черезъ турецкое правительство, жаловались даже Наполеону III, но- безъ всякихъ послѣдствій. Возвратившійся съ береговъ Босфора Аркадій Шапошниковъ,хотя и не охотно, признанъ былъ ецискоцомъ славскимъ. На мѣсто Алимпія въ Тульчу въ 1861 г. былъ поставленъ послушникъ Аркадія Іустинъ, родомъ изъ московской губерніи волоколамскаго уѣзда, человѣкъ мягкосердечный и довольно начитанный.

Такимъ образомъ, положеніе бѣлокриницкой ісрархіи у турецкихъ раскольниковъ было упрочено.

Въ Молдавіи и Валахіи старообрядцевъ насчитывалось 10 20,000 человѣкъ; жили они во многихъ городахъ. Eme Амеросій поставиль для жившихь въ Яссахь старообрядцевь попа Никафора. Затёмъ, намёстникъ митрополіи Онуфрій названь быль епископомь брандовскимь и завёдываль лблами молдо-влахійскихъ раскольниковъ. Въ 1853 г. къ нимъ поставлень быль особый епископь, тоже по вмеен Арнадій. навванный васлуйскимъ (Васлуя-городъ въ Молдавін),--саратовскій урожденець, человѣкъ полуграмотный и фанатичный. Онъ разъвяжаль по спархія Ø наставиль очевь много поповъ. Сначала правительство относилось къ pacкольникамъ, какъ и прежде, довольно строго. Аркадій TOTжевъ былъ разъёзжать секретнымъ образомъ. Но послё турецкой войны, когда Молдавія и Валахія были соединены въ одно княжество Румынское, и правителемъ его сдъланъ быль князь Куза, покровительствуемый Наполеономь, положение раскольниковъ значительно измёнилось. Православное духовенство было стѣсняемо, а раскольники получали больше и больше свободы. Они открыто сталя совершать свои церковныя службы. Мёстныя гражданскія власти оказывали Аркадію почести, присвоенныя архіерезмъ. На принесенную православнымъ ясскимъ митрополитомъ жалобу мнистерство отвѣчало, что теперь всѣмъ върамъ свободно. Мало того: въ 1860 году Аркадій быль утвержденъ правительствомъ въ вванія архіепископа Молдавія, в ему былъ виданъ надлежащій видъ на свободный пробздъ по всей Мозлавія.

Такимъ образомъ бълокриницкая iepapxiя и въ Румыніе. заняла твердое положеніе, какъ признанная закономъ.

## Австрійское священство въ Россіи; отношеніе къ нему правительства и попытки создать лучшее внѣшнее положеніе.

Русск. Вѣстн. 1864 г. марть. «Поѣздка за муромъ». «Расколь, какъ орудіе....». Сборникъ Попова, вып. V. «Историч. очеркъ....» Монастырева и замѣчаніе въ Русск. Вѣстн. 1883 г. сент. Братск. Слово 1873 г. «Воспоминанія объ Антоніи Шутовѣ» и «О бывшихъ суздальскихъ заточникахъ Аркадіѣ, Кононѣ и Геннадіѣ» и 1884 г. ч. 1-я. «О Кононѣ», стр. 321 и дал.

Первыя сношенія русскихъ поповцевъ съ Бълокриницкою іерархіею начались при Амвросів, вскорв послв TOTO. какъ прибывшій въ Москву Геронтій привезъ извѣстіе не только о пріемѣ Амвросія, но и о посвященія Кирилла. По вліянію Рахмановыхъ и другихъ прихожанъ Рогожскаго кладбища двое старообрядцевъ, Борисовъ и Жигаревь, были отправлены въ Бѣлую Криницу за муромъ. Посланные 38паслись необходимыми для муроваренія веществами, секретно перешли пограничную канаву и, перерядившись въ хохлацкіе зипуны, достигли Бѣлой Криницы. Амвросій на CTDACTной недблё свариль и освятиль муро, которымь и снаблилъ московскихъ посланныхъ. Но сваренное муро привимали далеко не вездѣ. И между русскими, какъ и между турец. кими, раскольниками было сомнёніе, не обливательно ли крещенъ Амвросій. Поэтому многіе не хотѣли признать ero законнымъ архіереемъ. Особенно противился этому бъглый тульскій попъ Павелъ; овъ цо самой смерти (въ янв. 1862 г.) быль жаркимъ противникомъ бѣлокриницкаго священства. Въ начале 1848 г. Амеросій поставиль и попа для русскихъ старообрядцевъ. Но первый, поставленный Амвросіемъ попъ, Кириллъ Масляевъ, не былъ ими принятъ. Этому содъйствовало, помимо сомнѣнія въ его законности, и то, что UНЪ быль былый арестанть, готовый на BCAROE преступленіе; старообрядцы гнушались имъ и стыдились его.

Между тѣмъ у рогожцевъ начались сношенія съ керженцами по вопросамъ о признаніи м. Амвросія. Большинство рогожцевъ и керженцевъ признали его законнымъ епископомъ. Начались хлопоты о томъ, чтобы и для русскихъ старообрядцевъ былъ поставленъ свой епископъ. Это происходило уже

после удаленія Амвросія изъ Белой Криницы. Наступила вентерская война, и русскіе поповцы, не безъ основанія опасаясь совершеннаго разворенія бёлокриницкаго монастыря, приготовили и кандидата на епископство, жившаго на. Кержениъ Діонисія Рахманова. Но Діонисій быль заподозрёнь въ распространении фальшиваго Высочайшаго указа о предоставлени свободы раскольникамъ, и посему долженъ былъ CEDMваться. Вийсто него въ 1849 году въ Москви явился архіерей, никъмъ не избранный, совершенно случайный, посвященный Кирилломъ (янв. 1849 г.) во епискола симбирскаго. Это быль Софроній, въ мірв Степань Трифововь Жировь, крестьянинъ малоярославскаго убзда, а потомъ московскій мёщанинъ. занимавшійся извозомъ бъглыхъ поповъ. Хотя Софроній былъ нанменованъ епископомъ симбирскимъ, но получилъ право завёдывать церковными дёлами всёхъ русскихъ поповцевъ и посвящать для нихъ священниковъ. Но онъ, Софроній, сталъ не какъ «добрый пастырь пещись о порученныхъ овцахъ, 8 жакъ наемникъ стяжевать только волну и млеко» (выраженіе раскольнической рукописи); онъ возводилъ въ церковныя степени за деньги и поставленныхъ поповъ обложилъ окладомъ въ свою пользу, — чтобы московские попы отдавали ему изъ своихъ доходовъ половину, а жившіе внъ Москвы третью часть. Въ 1852 году, т. е. два года спустя, московские поновцы сталь добиваться того, чтобы онъ удалился BЪ свою епархію — Симбирскъ; но Софроній не хотѣлъ ихъ послушаться и оставался въ Москвъ до появленія тамъ новаго епископа, въ 1853-мъ году.

Новый епископъ также не былъ избранъ старообрядцамя, а появился случайно; при томъ почти до самаго посвященія въ епископы онъ былъ безпоповцемъ. Это былъ Антоній, въ мірѣ Андрей Ларіоновъ Шутовъ. Онъ былъ послѣдователь осдосѣевской секты и занималъ должность казначея на Преображенскомъ кладбищѣ. Вслѣдствіе строгихъ мѣръ правительства Андрей Ларіоновъ стремился уйти за границу, въ Пруссію, и тамъ завести безпоповщинскую обитель. Къ этому онъ склонялъ и настоятеля кладбища Семена Кузьмина; но послѣдній не изъявилъ на то желанія. Тогда Андрей Ларіоновъ ушелъ

изъ Москвы, не сказавшись настоятелю, при чемъ воспользовался процентами съ находившихся въ кладбищенскомъ сундукъ процентныхъ бумагъ. Но, устыдившись своего поступка, деньгиизъ Кіева онъ возвратилъ по почтѣ, а затѣмъ возвратился и самъ. На этотъ разъ все ограничилось олной молвой. Въ 1850 г. Андрей Ларіоновъ вторично убхалъ съ Преображенскаго кладбища, свабженный девьгами, книгами и иковами. Онъ направлялся въ безпоповщинскую обитель, устроенную въ Пруссія, где проживаль и известный Павель (прусскій). Въ Черниговскихъ слободахъ, въ одной безпоповщинской обители. Авдрей приняль монашество, съ вменемъ Антовія. Но Павельнаходился въ это время въ предблахъ Австріи, близъ Бѣлой Криницы, въ селении Климоуцахъ. Въ прусской обители настоятель принялъ Антонія недружелюбно, и онъ удалился въ-Австрію, гдѣ былъ тогда Павелъ. Здѣсь онъ завелъ сношенія съ Павломъ бѣлокряницкимъ и перешелъ въ поповство, XOTS · до самой смерти держался безпоповщинскихъ повятій. Павелъ бѣлокриницкій видѣлъ въ Антоніи человѣка очень пригоднаго для епископства: онъ думалъ, что когла бывшій казначей Преображенскаго кладбища явится Россію епископомъ. BЪ то успѣетъ обратить многихъ безпоповцевъ поповство. въ Самъ Антоній желаль епископства по честолюбію." З февр. 1865 года Антовій быль поставлень епископомь граду Владвміру и отправленъ въ Россію. Въ Москвъ Антовія приняли съ радостью.

По прибыти въ Москву Автовію пришлось выдержать соблазнительную борьбу съ Софроніемъ, который викакъ нехотѣлъ уступить другому управленіе дѣлами старообрядцевъ. Софроній не хотълъ имъть съ Антоніемъ даже религіознаго. отвѣчалъ: общенія и на вразумительную грамоту Кирилла «Если не удалите Антонія, то вспыхнеть пламень, который не утушьтся въками». Но Софронію было невозможно вестиборьбу съ Антоніемъ въ самой Москвв. Поэтому онъ **yI**8лился на Уралъ и тамъ началъ высказывать раздорническія. мысли не только по отношенію къ Антонію, но и къ самому Кириллу, и даже задумаль отделиться оть белокриницкой іерархія. Объ Антонія онъ говориль, что онъ-двукрещенець,

и священство его посему незаконно, о митрополіи же выражался, что тамъ муро варили по новому чиновнику, и ОТР старыхъ книгъ тамъ вътъ. Встрътивъ сочувствіе этимъ мыслямъ. онъ отдѣлился отъ Антонія, а для большаго авторитета задумалъ даже возстановить патріаршество. Кандидатомъ въ патріарха московскаго, съ именемъ Іосифа, былъ избранъ имъ казакъ Яковъ Бредневъ. При этомъ. лжеепископа уральскаго Виталія, прежде имъ рукоположеннаго. Софроній предполагаль поставить въ митрополита новгород-«каго, а себя возвести въ званіе митрополита казанскаго. 16 янв. 1854 г. Софроній и привелъ ВЪ всполненіе свою затью. Но этоть поступокъ былъ уже настолько противозаконенъ, что старообрядцы положительно отшатнулись отъ него. Антоній же издаль на него окружное посланіе, которое имѣло полный успѣхъ. Софроній долженъ былъ принести повинную. Самочинныя степени всё были уничтожены. Софроній оставленъ въ епископскомъ званіи безъ епархів. Но когда узналъ объ этомъ Кириллъ, то низвергъ его и изъ епископскаго сана.

Кромѣ Софронія, поставленнаго Кирилломъ, Виталія и Антонія, въ Россій годъ отъ году стали появляться новые архіереи. «Еще въ 1853, г. Кирилломъ же былъ поставленъ архіерей для раскольниковъ стародубскихъ, названный новозыбковскимъ. Это сылъ Спиридоній, человѣкъ малоизвѣстный; чрезъ два года его смёнилъ Кононъ, родомъ съ Дона, проживавшій въ стародубскомъ посадѣ Лужки. Онъ держался безпоповщинскихъ убъжденій въ ученіи объ антихристь и, какъ оказалось впослёдствія, сомнёвался даже въ самой законности бълокриницкой ісрархіи, такъ какъ Амвросій перешелъ въ старообрядство за деньги. Въ 1858 г. онъ былъ арестованъ и заключенъ въ Суздальскій монастырь, глъ И содержался 22 года. По освобождения изъ заточения, въ 1881 году, чрезъ три года онъ умеръ (1884). Въ 1855 году была открыта епархія саратовская, на которую быль поставлень епископомъ мъщанинъ г. Хвалынска Аванасій, человъкъ строгихъ раскольническихъ убъжденій. Въ 1856 году были открыты епархіи пермская и казанская. Для первой поставленъ былъ

Геннадій, бывшій вмёстё съ Конономъ въ числё суздальскихъ заточниковъ и, по освобожденіи, проживавшій въ-Харьковё. Важнёе былъ епископъ казанскій Пафнутій (Шикинъ), считавшійся человёкомъ разсудительнымъ, спокойнаго характера. По своему вліянію это былъ одинъ взъ рёдкихъ лжеепископовъ. Въ 1857 г. была открыта епархія кавказская, въ 59-мъ-балтская.

Годомъ раньше открыта была епископія коломенская, нѣчто въ родѣ викаріатства Антонія. Коломенскимъ enncroпомъ былъ поставленъ житель стародубскаго посада Воронка Пафнутій (Овчинниковъ), - человъкъ очень молодой, но бойкій, самолюбивый, отличавшійся значительнымъ краснорфчіемъ. Онъ былъ блежайшимъ помощникомъ Антонію. Дальнъйшая его судьба замѣчательна тѣмъ, что онъ обратился КЪ православной церкви, нъсколько лётъ жилъ въ Москвѣ, въ Чудовомъ монастырѣ, велъ въ кремдѣ СЪ раскольниками бесёды, но въ 1882 г., по побужденіямъ самолюбія, снова ушель въ расколъ.

Такимъ образомъ въ теченіе 12 лётъ австрійское священство утвердилось и значительно распространилось между русскими поповцами. Въ это время было открыто десять епархій; лжеепископы поставили очень много священниковъ, такъ что въ одной Москвъ въ 50-хъ годахъ насчитывали до 20-ти поповъ. Старообрядцы были довольны новымъ священствомъ потому особенно, что теперь не стало уже затрудненій въ совершеніи требъ, какія происходили вслёдствіе оскудёнія священства.

. Для управленія церковными дёлами быль образованъ въ Москвъ «Духовный Совъть», состоящій изъ лжеепископовъ в лжесвященниковъ. При такомъ управленія церковныя двла, - особенно на первыхъ порахъ, -- стали выходить изъ рукъ мірянь, какъ было прежде. Это обстоятельство способствовало образованію особенной партія въ Москвѣ, извѣствой подъ именемъ «Винокуровской», --задумавшей возстановить значеніе мірянь. Этою партіею было подано на Высочайтее имя прошеніе о дозволенія старообрядцамъ имѣть бѣжавшихъ отъ православной церкви священниковъ, на основани правилъ

į

Александра I, 1822 года. Пафнутій коломенскій боялся, что такое ръшеніе можеть повести къ значительному DOADHBY бѣлокриницкаго священства, и въ свою очередь подалъ прошеніе о признанія существующаго старообрядческаго AVX0венства. Оба прошенія оставлены были безъ вниманія. Пафнутія этоть отказь побудиль къ тому, чтобы искать иныхъ способовъ въ упроченію и процвѣтанію своей іерархін. Въ это время съ нашими раскольниками заигрывали политическіе эмигранты въ Лондонѣ, во главѣ которыхъ стоялъ Герценъ. Кельсіевъ издаваль тогда свои сборники правительственныхъ свъдъній о расколь, съ явнымъ сочувствіемъ расколу. Поэтому у Пафнутія и явилась мысль, сблизиться съ этими друзьями, основать въ Лондонѣ старообрядческую церковь, училище для образованія будущихъ миссіонеровъ старообрядства и типографію для печатанія раскольническихъ сочиненій. Съ этою цёлію онь ёздиль въ Лондонь, познакомился тамъ съ своими мнимыми друзьями и нашель въ нихъ людей, даже въ Бога невърующихъ. Въ 1862 г. Цафнутий возвратился изъ Лондона съ полнымъ убъжденіемъ, что меж у старообрядчествомъ

и лондонскими эмигрантами нётъ ничего общаго по положительнымъ убъжденіямъ. Намёреніе искать поддержки за границею было совершенно оставлено, и потому что русское правительство, сначала строго преслёдовавшее епископовъ бёлокриницкой іерархіи, какъ самозвънцевъ, стало относиться къ нимъ снисходительно и не преслёдовало уже ихъ за самое званіе. Эта перемёна стала особенно замётною послё польскаго мятежа, въ 1863 году. Законъ преслёдовалъ только совращеніе и публичное оказательство раскола.

### 6) Внутренняя исторія австрійскаго священства. Неурядицы между русскими поповцами.

Братское Слово 1885 г. т. 2-й: «Воспоминанія о составитель «Окружнаго посланія» Кожевникова. Чтен. общ. ист. и древн. 1865 г. кн. 3, смъсь и 1886 г. кн. 3, смъсь, также у Монастырева.

Представители бѣлокриницкой iерархiи на первыхъ же порахъ заявили себя разными неурядицами. О характерѣ

Софронія и его затіб уже извістно. Но и Антоній скоро сталь обнаруживать незаконныя действія и дёлать распоряженія въ духѣ безпоповства. Такъ онъ строго запретилъ священникамъ на литургіи приносить за царя положенную просфору, чёмъ, помимо заповёди о молитве за царя, неизбёжно нарушался и уставь о седмипросфорія. Непослушныхъ Антоній подвергъ запрещенію. Кромъ того овъ требовалъ IDNзнанія святыми страстотерпцами Аввакума, Лазаря, Никиты и другихъ. Наконецъ, онъ требовалъ перекрещиванія тёхъ младенцевъ, родившихся отъ пріемлющихъ даже австрійскую іерархію, которые по какимъ-либо обстоятельствамъ были врещены прав. священныкомъ. Эти распоряженія производили немалое смущение между поповцами. Одинъ изъ нихъ высказываль такое суждение о своихъ архиерсяхъ: «Они только волотыя шапки одёли, а дёло свое плохо понимають» (слова Иларіона Егорова, см. Бр. Сл. 1885 г. т. 2, стр. 446).

Еще большее смущеніе и соблазнъ породили властолюбивыя притязанія Антонія, которыя поставили его въ прямое столкновеніе съ другими лжеепископами. Въ началѣ 1860 года онъ сталъ писаться архіепископомъ московскимъ и всея Россіи. Пафнутій казанскій выступилъ съ обличеніями противъ самовольства Антонія. Послѣдній въ свою очередь началъ публично поворить и оскорблять Пафнутія. Пафнутій обратился къ защитѣ свѣтской власти, за что Антоній подвергъ его изверженію язъ сана. Тогда очень многіе вовнегодовали на самоуправство Антонія и потребовали совершеннаго удаленія его изъ Москвы. Пафнутій коломенскій защищалъ Антонія, хотя и не оправдывалъ.

7 февр. 1861 г. по этимъ двумъ вопросамъ происходилъ соборъ. На соборѣ Антоній отказался отъ титла архіепископа московскаго. Соборъ принялъ его отказъ, но счелъ нужнымъ утвердить оный авторитетомъ Кирилла. Послѣдняго онъ просилъ разобрать и дѣло Антонія съ Пафнутіемъ казанскимъ. При этомъ въ Бѣлую Криницу были отправлены списки съ нѣкоторыхъ писемъ Антонія, въ которыхъ онъ чернилъ Кирилла и Павла Васильева. Кириллъ, извѣстившись о такихъ безпорядкахъ, отправилъ въ Москву на-

мъствика Онуфрія для разбирательства дёла, а также и для избранія на Москву особаго епископа. По прибытія Онуфрія въ Москву кандидатомъ на московскій архіерейскій престоль быль избрань Аванасій саратовскій. Ho Аванасій предъявилъ такія строгія требованія относительно выполненія уставовъ и обличаевъ «житейскихъ», что московскіе поповцы не надвялись всполнить оныя. Онъ потребовалъ сдвлать соборное постановление, чтобы нимецкаго платья не носигь, твмъ болве не ходить въ ономъ на молитву, музыкъ дътей не учить и танцевъ не позволять, противъ среды Ø пятка поздно вечерами не засиживаться, въ ястіи и питіи съ иновърными не сообщаться безъ крайней нужды. въ гостинницы не ходить и т. п. По получении этихъ условій приглашение не было повторено, но и избрание другого кандидата не состоялось. Антоній по прежнему оставался жить въ Москвъ, хотя временнымъ предсъдателемъ Духовнаго Совѣта, а главнымъ лицомъ по управленію сталъ Онуфрій.

#### Волненіе между заграничными поповцами изъ-за метрикъ.

«Раскольнические споры о метрикахъ». Душенол. Чтен. 1867 г. ч. 3.

Вопрось о метрикахъ возникъ въ Россіи, въ стародубскомъ посадѣ Лужкахъ, по поводу правилъ 1822 г.,--которыми дозволялось раскольникамъ имъть бъглыхъ поповъ; при этомъ имъ предписывалось вести метрическія записи. Лужковцы признали такое требование неблагочестивымъ и выдѣлились въ особое согласіе. Въ Бълой Криницъ предъ появленіемъ австрійскаго священства правительство также требовало отъ липованъ учрежденія метрическихъ записей; ΗΟ липоване противились этому. Съ появленіемъ признаннаго правительствомъ священства недоумѣнный вопросъ о записяхъ ОСТАвался по прежнему неразрѣшеннымъ. Правительство настаивало на своемъ требованія, липоване не соглашались. Наковъ 1858 году правительство поручило производить нецъ. записи своему особому чиновнику. На этомъ дѣло уладилось. Посль совершившагося распоряженія липоване стали свыкаться съ записями, тёмъ болёе, что не сами они произво-

дили оныя. Бёлокриницкая же митрополія не находила въ этомъ ничего противнаго религіи и поучала не противиться распоряженіямъ правительства.

Волненія изъ-за метрики происходили межау кагульскими и браиловскими раскольниками. Когда ВЪ 1860 r. румынское правительство потребовало отъ нихъ веденія метрики и прислало затёмъ самыя тетради для этого, TO Старообрядцы назвали это всепагубною претестною статьею. Христіане, разсуждали они, не должны повѣдать врагомъ тайны (слова изъ пъсни «Вечери твоея тайныя»). т. e. таинствъ крещенія, брака и проч. Немногіе были съ этимъ несогласны, но они должны были молчать. Начались хлопоты предъ правительствомъ объ отмънь этихъ требованій.

Въ вопросё о метрикахъ невольно должны были принять участіе и архіереи; но они оказались на сторонё метрическихъ записей. Аркадій васлуйскій убёждалъ бранловцевъ принять метрику, ибо въ Писаніи о метрикахъ нётъ писаннаго и всё архіереи не видятъ въ нихъ ереси. Эти убёжденія произвели то, что метрикоборцы задумали отдёлиться и отъ архіереевъ.

Между тъ́мъ на хлопоты метрикоборцевъ изъ Бухареста сначала послѣдовалъ отказъ съ угрозою назначенія военной экзекуціи; но потомъ, при помощи одного сенатора, дѣло уладилось за 500 червонцевъ. Правительство уступило, извѣстивъ, что только по временамъ гражданскіе чиновники будутъ отбирать у старообрядцевъ свѣдѣнія о родившихся и умершихъ.

Послё улаженія дёла съ правительствомъ метрическихъ записей можно было не вести: но являлся вопросъ: Kake смотрѣть на пріемлющихъ метрику? Можно ЛИ съ HUMH имѣть общеніе? Свобода отъ метрики, говорили метрикоборцы, повреждается въ своей чистотъ общеніемъ съ пріемлющими оную, необходимо это общение расторгнуть. Поэтому метрикоборцы постановили: съ пріемлющими метрику общенія. не имѣть, въ молитвословіяхъ и на ектеніяхъ ихъ не поминать. Кириллъ и Аркадій были исключены изъ поминовенія; вм'в-

сто нихъ стали поминать Амвросія и Конона новозыбковскаго.

Попы Аггей в Иванъ Юдинъ, принявшіе это опредяленіе, но видъвшіе, что оно должно породить великій перковный раздоръ, обратились за совётомъ къ Аркалію славскому. Послёдній отвёчаль имь грамотою, ВЪ которой высказался не только за признаніе метрики, какъ **учрежде**нія чисто гражданскаго, но и строго обличалъ произведшихъ раздѣленіе поповъ, забывшихъ свой санъ и мѣру И B38B**шихся судить iepapховъ. Попъ Иванъ** Юдинъ съ метрикоборцами стали послё этого готовиться къ совершенному отдвленію.

Но прежде они рѣшились узнать, какъ думалъ Кириллъ, котя знали, что записи въ Бѣлой Криницѣ ведутся. Къ Кириллу было отправлено пославіе съ вопросами о метрикѣ за подписомъ болѣе 60-ти человѣкъ. Кириллъ, знавшій ранѣе обо всѣхъ безпорядкахъ, отвѣтилъ строгою грамотою, въ коей угрожалъ метрикоборцамъ отлученіемъ, а попа Юдина подвергалъ запрещенію священнослуженія. Но такъ какъ метрикоборцы не смирились, то Кириллъ и предалъ ихъ, вмѣстѣ съ попомъ, анаеемѣ.

Волненія закончились соборомъ пріемлющихъ метрику въ Браиловѣ, на который хотя и не явились никто изъ метрикоборцевъ, а попъ Иванъ послѣ собора уже прямо отдѣлился и пріемлющихъ метрику положилъ принимать 3-мъ чиномъ; но большинство старообрядцевъ мяло-по-малу переходили на сторону епископовъ. Волненіе стало затихать, и рѣшительнаго раздѣленія между послѣдователями австрійскаго священства не произопло. Этому содѣйствовало и то обстоятельство, что въ средѣ ихъ возникъ несравненно болѣе важный вопросъ объ «Окружномъ посланіи».

### •Окружное посланіе и происшедшія по поводу появленія онаго волненія. Окружники и противоокружники.

Ни одинъ вопросъ въ исторіи раскола не имъ́етъ такой богатой и серьезной литературы, какъ вопросъ объ «Окружномъ посланіи» и о происходившихъ изъ-за него волненіяхъ. Отмъ́чаемъ не только пособія, но и общіе источники, такъ какъ первыя далеко не исчерпываютъ всего матеріала. Самое посланіе въ Братскомъ Словъ́ 1885 г. т. 2-й. «Воспоминанія объ авторъ́ «Окружнаго посланія» и переписка съ нимъ» «Братск. Слов. 1884 г. т. І. «Воспоминанія....» Дударева; Бр. Сл. 1885, т. І. «Воспоминанія»..... Кожевникова, Бр. Сл. 1885, т. 2. Русск. Въ́сти. 1863. 6 и 5 ч.ч. статьи проф. Субботина «Современныя лѣтописи раскола» и «Современныя движенія въ расколѣ». «Историч. очеркъ» Монастырева. О послѣднихъ событіяхъ въ мірѣ окружниковъ и противоокружниковъ въ Брат. Словь́ 1883-€5 г.г.

Происхождение Окружнаго послания и содержание онаю. Въ прежнее время противъ бъглопоповщанскаго общества высказывали главнымъ образомъ то возражение. что это общество, не имѣющее епископовъ, составляетъ церковь безглавую, и что бѣжавшіе отъ прав. церкви священники суть неэзаконные совершители таинствъ. Съ пріобрътеніемъ собственной іерархіи это возраженіе устранялось. Но и теперь для размышляющаго старообрядца не разрѣтались всѣ сомнѣнія. Безпоповщинское мнѣніе о наступленіи царства антихриста, вождей расимѣющее своимъ источникомъ ученіе первыхъ кола, общераскольнические взгляды на начертание имени Спасителя Іисист и на кресть четвероконечный, -- раздѣляемые и многими поповцами, -- вели къ отрицанію самой дъйствительности этой ісрархів. Ибо, есля въ греко-россійской перкви царствуеть антихристь, если имя Iucycz есть RMU иного не можетъ быть Бога, то и священство Амвросія признано священствомъ Христовымъ. А между тъмъ означенныя мнънія разд'влялись не только многими мірянами, но И BHOBP поставленными священниками и епископами, напр. Конономь новозыбковскимъ и Антоніемъ Шутовымъ,--какъ бывшимъ безпоповцемъ. Это обстоятельство приводило въ смущение мыслящихъ поповцевъ, и одинъ изъ нихъ, наиболфе начитанный, державшійся уб'ёжденій дьявоновскаго согласія, называвшій себя убогимъ Ксеносомъ (ξένος), житель Стародубья, Иларіонъ Егоровъ Кабановъ, задумалъ уврачевать старообрядство,

постигнуть осуждения этихъ мижний отъ лица собора епископовъ. Съ этою цёлю, въ бытность свою въ Москвё, въ 1861 г. онъ умолялъ Онуфрія и другихъ епископовъ издать соборное опредбленіе на истребленіе означенныхъ плевелъ. При этомъ онъ присовокуплялъ, что доколѣ эти зловредныя мудрованія. соборив не уничтожатся, до тъхъ поръ онъ не будетъ послёдователемъ бёлокриницкой ісрархів. Епископы сначала не соглашались, но потомъ, согласившись, поручили Иларіону составить. Окружное послание. Поручение было охотно исполнено. Составитель посланія указаль десять тетрадокъ, наполненныхъ душецагубнымъ и зловреднымъ мудрованіемъ, напр., седиитолковый апокалинсись, толкование десяти роговъ апокалипсическаго звъря, о духовномъ антихристь и проч. 24 февр. 1862 года отъ имени Духовнаго совъта, за подписью Овуфрія, Автонія и другихъ епископовъ, священниковъ И

даже двухъ мірявъ, и было издано для всеобщаго руководства «Окружное посланіе единыя, святыя, соборныя, апостольскія древле-прявославныя, касолическія церкве». Антоній хотя и подписалъ посланіе, во весьма неохотно и неискренно.

Окружное посланіе изложено въ 10 пунктахъ, но, по существу вопросовъ, его можно раздѣлить на три части. Представивъ критическій разборъ означенныхъ безпоповщинскихъ тетрадей, авторъ излагаеть положительное ученіе, что истинное священство Христово и приношение безкровной жертвы пребудуть до дня суднаго, что это священство ваходится BT. церкви велико-россійской и греческой, а стало быть и у нихъстарообрядцевъ, - такъ какъ источникъ священства заимствованъ ими отъ грековъ. Мысли эти соверщенно согласны съ общимъ ученіемъ поповщины и, стало быть, не могли встрѣтить со стороны послёдова телей оной какого-либо возражения или нареканія. Но авторъ «Посланія» не желаль ограничиться изложениемъ этого только вопроса. Бевполовци, проповѣдуя учение о воцарении антихриста въ церкви православной, энаменіе этого воцарснія видять въ имени Іисусь, -подъ коимъ разумѣютъ другое лицо въ сравненіи съ именемъ Ісусъ.--въ почитании четвероконечнаго креста, который считають крыжомъ, т. е. крестомъ латинскимъ, или, по другимъ, -- не бо-

лѣе, какъ сѣнію креста Христова, и въ другихъ полобныхъ предметахъ. Составитель «Посланія» усматриваль въ STOM'S нечестивыя мудрованія и высказаль на эти предметы. B BOобще на церковь православную иной взглядъ, соотвётствующій бывшему ученію дьяконовцевъ. Взглядъ этотъ онъ раскрылъ весьма обстоятельно и не менее основательно. «Focподствующая въ Россів церковь, а равно я греческая, въруетъ не во инаго Бога, но во единаго съ нами Творца небу и земли. Единаго и того же исповѣдуеть съ нами Христа, родившагося отъ колѣна Іудова, отъ пречистыя дѣвы Маріи. безъ сѣмене. нантіемъ Св. Духа. Посему хотя мы произносимъ в пишемъ имя Спасителя Ісусъ, но и пишемое и произносимое Іисусъ хулити не дерзаемъ и не нарицаемъ его именемъ инаго Іисуса. противника Христова, якоже нѣцыи безпоповцы мудрствують. Подобнѣ и четвероконечный кресть Христовъ образъ есть креста Христова, отъ дней апостольскихъ и донынѣ пріемлемый православно-касслическою церковію; овъ изображается въ воображении себя крестнымъ знамениемъ, начертавается въ муропомазании и маслопомазании, налагается на свящ. одеждахъ, его силою изгоняется духъ лукавый, когда священникъ въ чинѣ крещенія, осѣняя воду рукою крестообразно, произносить: «да сокрушатся подъ образомъ знаменія креста Твоего вся сопротивныя силы». Поэтому мы не безчестимъ и не хулимъ этого креста и всякое крестохуление и кресторугательство отреваемъ, отметаемъ и уничтожаемъ». Такой ясный. рвшительный взглядъ на прав. церковь и некоторые, более важные, обряды естественно выдвигаль предъ авторомь третій вопросъ. Если имя Іисусъ, четвероконечный кресть не заключають въ себѣ ничего богопротивнаго; если въ великороссійистинное Христово ской церкви существуетъ священство, если въ ней совершается таинство тёла и крови Господней: старообрядцевъ, отдъто справедливо ли поступили предки лившись отъ этой церкви, справедливо ли поступають и онипотомки, удерживающіе такое раздѣленіе? Авторъ хорошо понималь необходимость отвёта на этоть вопросъ и рёшиль его такимъ образомъ: «вины непослъдованія пастырямъ рус-

ской церкви, писаль онь, важныя и благословныя» заключаются

Digitized by Google

-- 190 ---

въ клятвахъ собора 1667 года и въ порицаніяхъ, какія были высказаны въ полемическихъ книгахъ на старые обряды. При этомъ онъ упомянулъ также и о какихъ-то «новодогматствованіяхъ», не объяснивъ ни однимъ словомъ, въ чемъ оныя «состоятъ. Таково содержаніе «Окружнаго посланія»!

Всматриваясь въ общее содержаніе «Посланія», нельзя не замётить, что третій вопросъ доказант въ немъ очень слабо: ибо клятвы собора 1667 г. были не причиною раскола, а послёдствіемъ онаго; порицанія же были высказываемы еще поздние, и кроми того они имили частное, а не общецерковное значение. Новыхъ же догматовъ, существующихъ якобы въ прав. церкви, въ «Послания» никакихъ не указано. Посему, если дёлать строгіе, послёдовательные выводы изъ ваходящихся въ «Посланіи» мыслей, то необходимо придти въ убъждению въ неосновательности существующаго раздора съ Церковію и примириться съ нею. Это скоро поняли и ивкоторые изъ старообрядцевъ. Вотъ слова одного изъ нихъ: •Я благодаренъ автору Посланія за его здравыя и умъренныя сужденія о церкви; нѣчто отрадное и успокоивающее чувствовалось въ словахъ его, нѣчто примиряющее насъ съ тою единою святою церковію, съ которою двести лёть назадъ находились мы въ неразрывномъ союзѣ». Понятно, что слёдствіемъ такого върнаго пониманія «Посланія» было обрашеніе КЪ прав. церкви. Но результать этоть быль далеко нежелателень большинству. А отсюда нетрудно было уже зарание предвидъть, что «Посланіе», изданное старообрядческою іерархіею въ смыслё обязательнаго для всёхъ исповёданія, не будеть всёми безспорно принято, а, напротивъ, возбудить большія волненія среди старообрядцевъ.

Волненія эти, дёйствительно, и обнаружились очень скоро. Посланіе возбудило упорную и продолжительную борьбу, изъ которой не могли уже найти надлежащаго успокоительнаго выхода самые ревностные представители и защитники австрійскаго священства. Помимо воли ихъ, въ силу здраваго симсла и логики, оно поколебало самыя основы поповщинскаго согласія и раздёлило его на два враждебные, непримиримые лагеря.

Когда, по утверждения «Послания», Иларіонъ Егоровъ возвращался взъ Москвы, калужские поповцы, прочитавъ «Посланіе», остались недовольны онымъ. «Въ чемъ-же послів этого разнствуемъ мы отъ великороссійской церкви и за чтоотдёляемся оть нея»? говорили они. Въ Стародубъё горячимъпротивникомъ «Посланія» явился Добрянскій поять Григорій; онъ разсыдалъ письма по этому въ Москву и другія міста. Наконець, обяженный нѣкогда Софроній также оказался врагомъ Пославія. Онъ прямо вазваль его «сретическимъ нововведеніемъ, предательствомъ великороссійской церкви», и эти мысли разскеваль по Поволжью. Мало того, Софровій и понь Григорій жаловались самому Кириллу и просили его отъ имени нѣкоторыхъ московскихъ старообрящевъ прибыть. щя успокоенія умовъ, въ Москву. По прибытів Кирилла въ Москву, въ началъ 1863 г. около него образовалась уже довольно значительная партія недовольныхъ «Окружнымъ посланіемъ». Но въ числѣ этихъ недовольныхъ были всѣ міряне. Поэтому, прежде чёмъ приступить къ суждевію объ «Окружномъ посланіи», Кириллъ счелъ нужнымъ устранить защитниковъ Посланія. Онъ предложилъ вопросъ о вазначенія епископана московскую митрополію, который бы управляль всею старообрядческою церковію; когда такимъ епископомъ былъ избранъ Антоній, именовавшійся до сихъ поръ владимірскимъ, и по этому предмету была подписана грамота; то KEDUJJA грамоту уничтожиль, а затёмь выслаль изъ Москвы своего намфстника Онуфрія и, прекративъ сношенія съ епископами, объявилъ, что онъ самъ вступаетъ въ управление российскою церковію. Подготовивъ такимъ образомъ благопріятную почву, Кириллъ 24 февраля 1863 года издалъ объявление объ уначтожени Окружнаго послания 1). Къ этому обявлению Карилла, подписанному также Софроніемъ, присоединилъ свою подпись и Антоній.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) «Такъ какъ многіе прав. христіане, не постигая смыслъ состава его, претываются о камень соблазна и повреждаются совъстію; то мы сниъ нашимъ опредѣденіемъ уничтожаемъ оное Окружное посланіе и считаемъ не дъйствительнымъ» (Чтен. общ. ист. и древн. 1865 г. кн. 3, смѣсъ стр. 265 - 267).

Уничтоженіе Кирилломъ «Окружнаго посланія», вмёсто успокоенія умовъ, послужило началомъ образованія двухъ партій: «окружниковъ» и «противоокружниковъ» и повело къ открытой борьбё между этими партіями.

Первое проявленіе борьбы выразилось въ удаленію Кирилла нвъ Москвы. Поводомъ къ этому удаленію послужили политическія событія. 1863 года 18 февр. окружники подали совѣту епископовъ прошеніе, въ коемъ писали: «для какой цѣли Его Высокопреосвищенство изволилъ прибыть въ такое время, когда почти всѣ западныя губерніи находятся въ смятеніи? Развѣ для того, чтобы подтвердить о насъ прежнее политическое миѣніе правительства? Просимъ васъ, боголюбивые епископы, упросить Его Высокопреосвященство выѣхать изъ Россіи обратно въ митрополію». Къ этому прошенію недовольные поступками Карилла и отъ себя присоединили просьбу Кириллу, не отягощать болѣе своимъ опаснымъ для кителей столицы пребываніемъ. Кириллъ долженъ былъ уѣхать.

Оь удаленіемъ Кирилла окружники взяли перевёсь. Они стали собирать какъ можно больше подписей подъ Окружнимъ посланіемъ, при чемъ не обходилось и безъ нёкогорыхъ притёсненій. Но болёе всего въ настоящій разъ помогь, довольный высылкою Кирилла, его намёстникъ Онуфрій. Онъ писаль къ заграничнымъ старообрядцамъ, чтобы они не признавали Кирилла митрополитомъ, и успёлъ настолько, что въ нёкоторыхъ мёстахъ, дёйствительно, его перестали поминать на службахъ.

Но торжество окружниковъ было очень непродолжительно. 12 мая 1863 г. въ Духовномъ совъть было получено заявление раскольниковъ Павловскаго посада (богор. уъзда) и стародубскаго посада Воронка относительно посланія, что многіе чревъ «Окружное посланіе» не довъряють церковнымъ учителямъ. «Вы пишете, говорили они, что въ названіи *Іи*сусз нельзя подразумъвать иного Бога. А если такъ, то вы насъ заставляете кланяться наименованіямъ, какія пишутъ въ всликороссійской церкви на иконахъ, т. е. *Іисусъ*. А мы кланяемся Богу Ісусу, егоже пріяша отцы наши. Молимъ вы, боголюбивів епископи, уснокойте умы христіанъ, упичтожте

новосоставленное вами «окружное посланіе». Эти заявленія поставили «спископовъ» въ крайнее затрудиеніе. Сь одной стороны, въ случай отказа, они боялись отпаденія довольно значительныхъ обществъ, а съ другой, естественно, не желали и не могли удовлетворить вполнѣ ихъ просьбѣ. Они избрали нѣчто среднее, никогда и никого въ подобныхъ случаяхъ не удовлетворяющее. Опредѣленіемъ 26 іюля 1863 г. они доказывали, что изданіемъ Окружнаго посланія не намѣрены были дѣлать никакой уступки въ пользу великороссійской церкви. Если же это такъ показалось другимъ, то сіе провзошло отъ недоразумѣнія и превратныхъ толкованій. Вмѣстѣ съ тѣмъ относительно самаго Посланія они сдѣлали то ограниченіе, что не вмѣняли уже каждому въ обяванность руководствоваться онымъ, а предоставляли это на произволъ каждаго.

Такимъ образомъ была уничтожена обязательность Окружнаго посланія; но противники не этого хотѣли и этимъ не удовлетворились. Вскорѣ разнеслась молва, что проживающій въ Цилли Амвросій прямо уже осудилъ Посланіе. Въ основаніи этого слуха лежала правда. Кириллъ, послѣ удаленія его изъ Москвы, составилъ соборъ, ва которомъ Окружное посланіе, дѣйствительно, было осуждено. Вмѣстѣ съ симъ соборъ приглашалъ всѣхъ быть съ бѣлокриницкимъ митрополитомъ въ единомысліи. Дѣянія этого собора были представлены Амвросію, который, ничего не зная о существующихъ распряхъ и не имѣя никакого понятія объ Окружномъ посланів, и утвердилъ Дѣянія своею подписью.

Какъ только это обстоятельство стало извъстнымъ московскимъ окружникамъ, послъдніе рѣшились отправить къ Амвросію депутацію, съ цѣлію разъяснить ему смыслъ Посланія и разсказать о незаконныхъ дѣйствіяхъ Кирилла въ Москвѣ. Въ Цилль отправился епископъ тульчинскій Іустинъ, которому и удалось легко раскрыть обманъ, въ какой введенъ былъ Амвросій Кирилломъ, и убѣдить его отказаться отъ сдѣланной имъ подписи подъ актами бѣлокриницкато собора. По поводу раскрытія грубаго обмана со стороны Кирилла Амвросій выразился о немъ, что «безбожникъ и нана католикъ такъ не дѣлаетъ». Тогда же онъ нашисалъ два

иосланія: одно— на имя Антонія, въ которомъ благодарилъ за изданіе «Окружнаго посланія», другое— на имя Кирилла; въ немъ онъ порицалъ послёдняго за обманъ и грозилъ ему запрещеніемъ, если бёлокриницкій актъ не будетъ уничтоженъ.

Торжество такимъ образомъ снова оказалось на сторонѣ окружниковъ, но опять не надолго. Окружники списали иного копій съ посланія Амеросія и велёли читать ихъ для назиданія въ церквахъ, при богослуженіи. Но скоро стала извъстна присланная по этому поводу грамота Кирилла; въ этой грамоть онъ зоподозривалъ подлинность Амвросіевой подинси подъ его посланіемъ. «Это не митрополита Амвросія сочинение, а Іустиново дёло. Когда Іустинъ былъ въ Цилли, Амвросій лежаль уже на смертномь одрё, при послёднемь издыханіи. Когда ему было въ то время разсматривать наши бунаги в разсуждать о нашихъ дёлахъ»?.... Противоокружники ухватились за овначенную грамоту Кирилла и стали распространять толки о поддълкъ подписей. Слъдствіемъ этого было усиленіе вражды между об'вими партіями, достигшее до того, что міряне стали разбирать, какихъ мыслей держится ихъ попъ. и сообразно съ этимъ принимать его, или гнать вонъ. Дёло клонилось уже къ формальному разрыву церковнаго единства.

Противоокружники прямо и пошли на это. Они задумали ноставить на Москву, съ помощію Кирилла, другого епископа, изъ своихъ единомышленниковъ. Съ просьбою объ этомъ быль отправлень въ Белую Криницу некто Ефимъ Крючковъ, который «за довольны сребреники» легко получилъ согласіе Кирилла. Между тёмъ объ этой затёй, хотя она держалась пока въ секретв, узналъ Антоній и посмотрвлъ на нее, какъ на личное только дѣло, какъ на желаніе свергнуть его съ московской митрополіи. Поэтому, желая во что-бы ни стало грасположить противоокружниковъ въ свою пользу и твиъ остановить выборъ другого епископа, онъ рѣшился пожертвовать Окружнымъ посланіемъ. 23 февр. 1864 г. Антоній издаль «Объявленіе попечителямь Рогожскаго кладбища и всёмъ православнымъ христіанамъ», что опъ подтверждаеть определение Кирилла объ уничтожении Окружнаго посла-

нія. Но это «объявленіе» ни на окружниковъ не произвело. впечатлёнія, ни противоокружниковъ не расположило въ его пользу. Мысли о новомъ епископъ они и не думали оставна епископство найденъ былъ Крючколять. Кандидатъ вымъ; это былъ одинъ полуграмотный, съ трудомъ читающій книги, крестьянивъ богородскаго утвда, Асанасій Климовъ, незадолго предъ тъмъ постриженный въ монахи съ имещемъ Антонія. Новый кандидать отправился вместь съ Крючковымъ въ Белую Криницу, где довольно секретнымъ образомъ быль рукоположень въ діакона. Но такъ какъ въ Бълой Криничу нашлись люди, рышившіеся воспрепятствовать производству Автонія въ пальнійшія перковныя степень, то рукоположение во священника и епископа (24 июля 1864 г.) было совершено въ мъстечкъ Соколинцы, близъ молдавской границы, въ церкви, отданной въ распоряжение Кирилла тамошнимъ попомъ за «тридесять, - какъ выражались окружники, --сребренниковъ». Антоній былъ поставленъ епископомъ «богоспасаемаго града Москвы» и снабженъ особой грамотой Кирилла, въ которой излагались его права: «по прибытія въ богодарованную епархію сооружать церкви Христовы, устроять священноначаліе и прочія творити д'Бла, свойственныя епископу».

Такимъ образомъ у старообрядцевъ на Москвъ оказалось два епископа: Антоній старый и Антоній новый, извістный еще подъ именемъ гуслицкаго, - потому что Гуслицы представляли главное гибздо противоокружниковъ. Такъ какъ по церковнымъ правиламъ въ одномъ городѣ двухъ епископовъ (самостоятельныхъ) быть не можетъ, то появленіе въ Москвѣ двухъ Антоніевъ естественно вело уже къ разделенію староавстрійскаго священства на два согласія. Такъ это обрядцевъ и поняли епископы-окружники и горько свтовали на Кирилла за поставление Антонія новаго. Онъ «умысли сотворити конечное раздрание Христовой церкви, странно учреждая отдельную iepapxiю и прелюбодвиственно ставя престолъ на престолъ». Это «раздраніе церкви» и обнаружилось прежде всего во взаимной бранной письменной полемикъ между двумя Антоніями, въ которой каждый доказываль незаконность своего

- 196 -

соперника. Бранную переписку началъ Антоній новый своимъ письмомъ на имя Антонія Шутова, на которое въ томъ же духѣ отвѣчалъ и послёдній. Каждый доказывалъ, что соперникъ его взошелъ незаконно на его престолъ. Антоній новый доказывалъ это авторитетомъ Кирилла, его поставившаго, Антоній Шутовъ— тёмъ, что онъ былъ уже еписконами русскими утвержденъ въ званіи архіепископа московскаго.

Но кром' этой личной вражды обнаружилось во всей рёзности и разд'яление догматическое. До этого времени противники «Окружнаго посланія» только возражали противъ него, называль оное предательствомъ церкви великороссійской, но ве высказывали своихъ положительныхъ выглядовъ на имя Інсусъ, на четвероконечный кресть и вообще на церковь грекороссійскую. Но однихъ возраженій и поряцаній, естественно, было недостаточно. Защитники «Окружнаго посланія» могли спросить своих противниковь: какъ же самито вы думаете? Поэтому, когда было задумано поставление своего отдёльнаго епискова, а затёмъ, какъ скоро явился и самый епископъ. противоокружники стали высказывать и свои положительныя убъжденія. Первымъ выравителемъ этихъ убъжденій и взглядовъ былъ лжеепископъ Софроній. Въ томъ же 1864 г., въ которомъ явился Антоній новый, онъ на Ураль впервые высказаль свои положительные взгляды. Воть въ чемъ они заключаются: «господствующая нынѣ въ Россія церковь въруеть во иного Бога, Іисуса Христа, рожденнаго осмью годами позже Спасителя міра, Ісуса Христа; подъ именемъ должно подразумъвать сына погибели – антихриста. Iucuca «Посланія» впали въ сресь, именно: въ немъ Составители заключается 120 ересей».

Почти два года это ученіе дальше Урала не шло. Но въ 1866 году въ Москву прибыли нѣкоторые изъ уральскихъ старообрядцевъ и разсказали о нелѣпомъ ученіи Софронія собору епископовъ. Послѣдніе признали это учевіе ложнымъ и богопротивнымъ, и, пользуясь тѣмъ, что Софроній былъ въ то время въ Москвъ, положили пригласить его на соборное разглагольствіе, или, если онъ оамъ не пойдетъ,--просать его, чтобы онъ поручилъ кому-либо говорить за се-

бя. Софроній даль порученіе Давыду Антипову, гусляку. Семь дней происходили разглагольствія, въ коихъ Давыдъ выскаваль то же ученіе, что и Софроній, съ поясненіемъ, что кресть четвероконечный никакой силы не имѣетъ, совершаемое подъ четвероконечнымъ крестомъ жертвоприношеніе въ великороссійской цевкви есть агнецъ неправедный, грѣшный.

Возмущенные этамъ ученіемъ, нѣкоторые изъ московскихъ старообрядцевъ обратились къ Кириллу, прося его разнедоумѣніе, порожденное ученіемъ Давыда Антиртинть пова. Кириллъ поручилъ отвётить одному формозскому жителю. Лаврентію Баженову, который и взложиль свой отвёть на бумагв въ следующихъ положеніяхъ: 1) Іисусъ есть внъ Богъ, --антихристъ, а посему россійская, равно и греческая перковь въруетъ въ антихриста; 2) антихристь сей родилспустя восемь лёть по рождестве Ісуса Христа; 3) ро-**B**O дился отъ матери также Маріи; 4) къ зачатію антихриста она была освящена нантіемъ Св. Духа чрезъ слово архангела Гавріила (какое богохульство!); 5) сей антихристь распять на двучастномъ кресть; 6) верующие въ него имеють свое крещеніе, также во имя св. Троицы, свою хиротовію, свою просфору съ изображениемъ четвероконечнаго креста». Кириллъ утвердилъ это богохульное ученіе, изложенное Лаврентіемъ, и препроводнаъ въ Москву при своемъ письмѣ, въ коемъ между прочимъ замъчалъ, что это изложение, «отъ божественнаго писанія и отъ св. правилъ сочиненное, посылается старообрядцамъ во утверждение, чтобы не колебаться въ церковныхъ догматахъ».

Правда, послѣ столь рѣшительнаго и авторитетнаго заявленія пріемлющимъ австрійское священство старообряцамъ можно было не колебаться въ церковныхъ догматахъ, но тогда имъ необходимо было оставить свою іерархію и сдѣлаться безпоновцами, т. е. признать правильными тѣ, «дышущія зловѣріемъ», безпоновщинскія тетрадки, которыя и послужили поводомъ къ самому изданію «Окружнаго посланія». Въ самомъ дѣлѣ, если русская и греческая церковь подъ словомъ Імсусъ разумѣетъ другое лицо, если, такимъ образомъ, она вѣруетъ въ другого Бога, въ антихриста, то

какъ нельзя болѣе ясно, что и хиротонія этой церкви не можетъ быть принята, и значить, хиротонія Амвросія есть хиротонія недѣйствительная, антихристова, а посему онъ долженъ бы былъ быть принятъ въ общество старообрядцевъ не иначе, какъ чрезъ перекрещиваніе и не въ сущемъ санѣ, а какъ простой мірянинъ, а отсюда, и Кириллъ, и Софроній и всѣ другіе епископы и поставленные ими священники должны снять свои омофоры и ризы и облечься въ кафтаны безпоповщинскихъ учителей.

Но о столь ясномъ выводѣ теперь не думали ни Кириллъ, ни другіе противники «Окружнаго посланія», озабоченные лишь тѣмъ, чтобы поразить окружниковъ и дать торжество своей партіи. Дѣйствительно, вслѣдъ за указаннымъ опредѣленіемъ и письмомъ Кирилла послѣдовали отъ его же имени двѣ грамоты: одна—на имя Антонія «стараго», въ коей онъ и всѣ защитники «Посланія» подвергались отлученію, какъ еретики, съ которыми не подобаетъ имѣть никакого общенія, другая—на имя Антонія «новаго»; послѣднему предоставлялись всѣ права епископа московскаго, повелѣвалосъ устроить и «Духовный совѣть» изъ трехъ іереевъ и шести мірскихъ старшинъ, и предписывалось поставить новаго архіерея, для обезпеченія іерархіи. Теперь раздѣленіе на дѣлѣ произошло вполнѣ. Недоставало только формальнаго соборнаго опредѣленія, каковое и не замедлило явиться.

Горячіе, полные взаимваго раздраженія споры между партіями окружниковъ и противоокружниковъ заключились нѣсколькими соборами, которые собирались съ цѣлію умиротворенія, но заканчивались взаимными анаеемами и каноническимъ, если можно такъ выразиться, раздѣленіемъ. Въ этомъ отношеніи заслуживаютъ особаго вниманія два собора: одинъ, подъ именемъ «вселенскаго», созванъ былъ по почиву окружниковъ въ Москвѣ, другой, – по приглашенію противоокружниковъ въ Москвѣ, другой, – по приглашенію противоокружниковъ, за границею. Являясь на общіе соробы, окружники и противоокружники стремились совершенно къ противоположнымъ цѣлямъ: послѣдніе надѣялись, что они добьются анаеемы на Окружное посланіе и утвержденія на Москвѣ Антонія новаго, окружники же требовали осужденія ереси

Прокоповой и утвержденія Антонія стараго. Ясно, что при тавихъ стремленіяхъ придти къ единству было невозможно. Московский «вселенский» соборь происходиль осенью 1865 года; на него събхались не только русскіе старообрядческіе епископы, но и депутаты отъ заграничныхъ енископовъ и даже отъ Кирилла. Для облегченія дёла, прежде соборныхъ разсужденій, было решено избрать по 6 человекъ съ каждой стороны для взавимныхъ переговоровъ о причиналъ вражды и о средствахъ къ прекращенію оной, что и представить на разсмотрѣніе собора. Избранные представители порѣшили, въ духѣ партіи противоокружниковъ: «Окружное посланіе» и съ несогласными на сіе не имъть общенія VHRATORATE въ молитвъ. Но съ такимъ предложениемъ никакъ не могсогласиться епископы-окружники. Съ своей стороны ЛИ они составили новое предложение, чтобы «въ вину Окружному посланію» поставить проистедтіе изъ-за онаго раздоры. и вмёнить сако не бывшія только «слова несогласныя священному писанію». Такимъ образомъ еще прежде соборныхъ разсужденій стало яснымъ непримиримое между парнями окт. открылся самый соборь. Разсужденія раздѣленіе. 13 на этомъ соборѣ ограничились лишь немногими словопреніями и крикомъ. Мъстомъ собора избрана былъ домъ одного противоокружника. Пом'єщенія для партій были разныя. Когда предъ соборомъ предсталъ Автоній, то Давидъ Антиповъ сейчась же и спросиль его, проклинаеть ли очъ Окружное. Антоній, видя предъ собою и окружниковь, стёснялся отвёчать прямо; онь сталь говорить неръшительно, что уничтожалъ «Пославіс» три раза, и яко не бывшее вийналъ, готовъ и теперь это сдёлать. Но этого оказалось мало, Давидъ требоваль, чтобы «Окружное» было проклято, Поднялся шумъ и крикъ; раздорники осыпали окружниковъ бранью и. схвашацки, выбъжали вонъ. Тъмъ соборъ и кончился..... тив'ь По удалении раздорниковъ, окружники составили опредвленіе, что окончательное умиревіе смущающихся оставляють на волю Божію. Сверхъ того, Антоній старый кослаль соборное предложение Антонию новому, сущность котораго заключалась въ томъ, что Антоній новый есть незаконный вла-

дыка по «всёмъ обстоятельствамъ своего поставленія». Противоокружники также 25 января 1867 года, подъ предсёдательствомъ своего Антонія, составили въ Гуслицахъ соборъ изъ 10 поповъ, на которомъ предали проклятію «Окружное посланіе» и тёхъ, кто оное будетъ читать.

Не довольствуясь этимъ, противоокружники рѣшились собрать новый вселенский соборь, въ Белой Кринице, и пригласить на оный окружниковъ. Кириллъ согласился быть собору лётомъ 1868 г. подъ его предсёдательствомъ. Къ 29 іюня собралнов депутаты отъ той в другой партія. До открытія собора партів держались особнявомъ. Держащіяся «Окружнаго пославія» духовемя лица не были джие приглашены Карилломъ принать участие въ служения. Самый соборь быль не лучше московскаго. Когда стоявшій во главь окружниковъ Аркадій славскій, имёя въ виду примиреніе партій, предложиль мысль о томъ, чтобы «Окружное посланіе», над'влавнее столько раздоровъ, выбнить яко не бывшее, то противоокружникъ Давыдъ Ангиповъ потребоваль, чтобы ово сверхъ того было предано проклятію, какъ сретическое. Окружники на послёднее никагь уже не могли согласнться и замётили, что проклинать Посланіе не за что, ибо сресей въ немъ нёть. Это замичание вызвало сильный шумъ, въ которомъ трудно было сохданить какой-либо порядовъ. Противоокружниен кричали: «какъ въ Окружномъ ересей нёть? Мало ли въ немъ ересей! Оно не исповёдуеть быти въ россійской церкви инаго бога, вресть четвероконечный признаеть за истанный». «Это ---не ереси, а правое ученіе, отвізчали окружники; ереси вы пропов'дуете: надо осудить учение Прокопово и предать проклятію». Слёдующее собраніе, бывшее чрезъ два дня (З іюля), отличалось еще большимъ шумомъ, въ которомъ трудно было и равобрать что-нибудь. Одни кричать: «Окружное вовнутило всю вселенную»; «вы ереси Проконовы пріемлете», отвѣчаютъ другіе; «инаго Іисиса приняли», слышанъ голось третьяхъ. Соборь тёмъ и кончился. Окружники объявили, что они ве помиратся съ раздорниками до тѣхъ поръ, пока тѣ не откажутся письменно оть своихъ еретическихъ мудрованій, и убхали обратно. При прощанія Кириллъ отказался и благословить ихъ.

Случайно возвратившійся въ Белую Криницу Аркадій славскій и другіе заграничные епискоцы-окружники, въ видахъ того же примиревія партій, рішились было пожертвовать «Посланіемъ» и подписали составленную Давыдомъ Антиповымъ грамоту, въ коей оное уничтожалось и проклиналось, а на Москвё признавались законными епископами оба Антонія. Но такая измѣна «Окружному посланію» возбудила только всеобщее неудовольствіе и рашительный протесть со стороны руссвихъ окруженковъ. Сделанную уступву Аркадій объясниль прискорбнымь для окружнивовь положеніемъ піль на бывшемъ соборі, -- тімь, что «Давыль и его товарищи упорно стояли, народъ до безвоиечности волновался, митрополить Кириллъ былъ на ихъ стороне..... Что оставалось дёлать? Давайте мириться! Грязный мирь, да лучше прошедшей брани».... «Богонротивное веление», отвѣчали Аркадію московскіе окружники, «беззавоннующихъ святителей высокъ пламень вознесло есть.... У насъ въ Москвѣ съ начала ся существованія на архісрейской казедрі **АВУГЛАВАГО** архіерся никогда не было. Определеніе ваше вынуждаеть каждаго здравомыслящаго христіанина признать себя раздорникомъ, принести раскаяние и требовать прощения отъ проклятыхъ еретиковъ, богохульниковъ и христопродавцевъ, чему вы сами собой подали недобрый примёръ, которому подражать совъсть наша не допущветь. Когда, влъдствіе подписанной Аркадіемъ и другими епископами противоокружнической грамоты, извёстный Софроній прибыль въ Калугу и потребоваль. чтобы окружники шли къ нему за прощеніемъ, то они писали Антонію: «тогда пойдемъ, когда наша ръка Ока возвратить свои струи вспять. Оть клятвопреступниковь прощенія не просять»! Въ томъ же родѣ получились заявленія на имя Антонія и Духовнаго сов'ята отъ старообрядцевъ Уральска и Самары. Первые выражали свой протесть противъ ученія противоокружниковъ даже въ стихахъ:

> «Лишь одни безпоновцы такъ учили, И по достоинству награду себѣ получили. Они всего новоблагодатнаго закона лишились, И до конца въ своей ереси утвердились <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) См. Совр. лѣт. раск. стр. 197.

Въ тоже время члены московскаго Духовнаго совъта поручные составителю посланія Иларіону Егорову написать попробный разборъ подписаннаго Аркадіемъ Белокриницкаго акта, съ указаніемъ всёхъ его погрёшностей, и порушити не только уничтожить его обязательность для себя, но и отаблиться отъ митр. Кирилла. Разборъ былъ написанъ и отосланъ для сообщенія Кирилау, съ заявленіемъ, что къ Benv окружники "потеряли всякое довъріе, что распоряженія ero они почитають незаконными и въ руководство отнюдь не пріемлють". Такимъ образомъ "грязный", по выражению Аркадія славскаго, "миръ", заключенный было въ Белой Криниць, быль снова и рышительно разорвань; объ парти обособились въ отдъльныя секты, стали считать другз друга еретиками и переходящих принимать Змъ чиномъ.

Сверхъ сего противъ Кирилла билъ составленъ весьма обширный обвинительный акть, въ коемъ принясывались ему сорокъ винъ, на основаніи коихъ онъ считался не могущимъ быть верховнымъ сватителемъ, ни предстоятелемъ перкви. Но прежде, чёмъ этотъ приговоръ былъ приведенъ въ исполненіе, Кириллъ, для всёхъ неожиданно, совершенно измфнилъ свои мысли и перешелъ на сторону окружниковъ. Сначала въ письмѣ къ частному лицу, а потомъ ко всему формовскому обществу онъ рёшительно заявиль, что ,кто разумёсть и прочихъ людей поучаетъ, что Гисисъ-инъ богъ или антихристь, таковый человёкъ самаго жестокаго, закоснёлаго духа безпоповскаго". Посему формозскихъ противоокружниковъ онъ называлъ крамольниками и кривотолками. Въ тоже время онъ формально примирился съ окружниками чрезъ написаніе такъ называемой "мирной грамоты", которую и отправилъ въ Москву.Въ этой грамоте семилетнюю распрю Кириллъ сваливалъ на врага рода человъческаго-діавола, говорилъ, что тв, которые признають въ имени Іисусз яного бога, противорёчать свящевному писанію и порочать чистоту церкви, и что такое учение отнюдь странно даже здравому разуму. Въ заключение онъ молилъ окружническихъ епископовъ 4**A**стосердечно простить его и оть запрещенія разрѣшить. 20 іюля 1870 г. грамота Кирилла была прочитана въ собраніи

окружническаго духовенства и скреплена полписами онаго. Въ отвътномъ послания овружники прощали И разрвшали Кирилла за вей содбянныя имъ незаконныя дийствія. Противоокружники же о "мирной грамоть" Кирилла съ здобою говорили ему :,,что мы двлали семь годовъ? отввчай!". Кромъ того, они писали ему обличительныя посланія, перестали за него молиться и отложились отъ него. Одинъ загравичный раздорникъ (Акиноъ Васильевъ) вознамбрился даже **умертвит**ь его, подговоривъ своего племянника совершить преступленіе въ почь на 13 окт. 1870 года. Убійство не удалось, но Кивсетаки получиль раны въ руку. Pycckie противораллъ окружныхи также отложились отъ Кирилла и последн 38rD8 ничнымъ своимъ единомышленникамъ деньги на построенів въ Белой Криннив особой церкви; на эти дерыти и биль KWOленъ просторный домъ, въ которомъ устроена противоокружническая церковь и киновія для инокань.

Полуокружники. Мирная грамота Кирилла, поднисанная въ Москвъ находившинся тамъ старообридчеснияъ духовенствомъ, была отправлена для подписи Пафнутію назанскому и Іову кавказскому. Первый охотно подписаль окую. Іовь же выразиль несочувствіе этой грамоть; ему показалось CØблазнительнымъ то, что писалось въ ней 0 имени Іисусъ. Овъ говорилъ, что хотя сіе имя и не заключаєть послёдняго антихриста, но тёмъ не менъе въ немъ есть слогъ еретическій, чуждый православной церкви. Какой это именно еретический слогь. Іовъ не пояснияъ, да и пояснить TPYZHO  $^{1}$ ). Поэтому онъ предлагалъ составить новую примирительную грамоту, въ которой было бы совершенно **ОНВРЕОМУ** объ имени Інсусь. На сторонъ Іова оназалось общество донскихъ старообрядцевъ, которое и образовало особую нартію, подъ именемъ полуокружникоет. Но эта нартія не выдълилась BЪ отдъльное согласте и мало-по-малу слилась съ овружниками. Этому сліянію содействовало то обстоятельство, что и въ средѣ окружниковъ было и есть очень много людей, которые

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ послѣдующее время противоокружники сталинаходить въ двухъ начальныхъ гласныхъ буквахъ (Ін) ересь несторіанскую. Прав. Собес. 1875 г. іюнь («Изъ старообр. міра»).

— **20**5 —

не раздёляють всёхъ мыслей, Окружнаго посланія", такъ какь эти мысли находятся въ противорвчій съ коренными раскольническими мнѣніями и слишкомъ приближаютъ старообрядца къ православной церкви; держась ихъ, трудно отстаивать расколь съ церковію. Сгрогихъ окружниковъ въ послѣднее время стало очень мало не только въ средѣ мірянъ, но даже и въ средѣ самихъ епископовъ. Московскій архіепископъ Савватій, преемникъ Антонія Шутова, весьма холодно относился къ ., Посланію", -- самъ не разд'влялъ мнѣній, въ немъ выраженныхъ, и другихъ не обязывалъ слъдовать оному. Кононъ и Геннадій, бывшіе суздальскіе заточники, говорили, что они не знають никакого "Окружнаго посланія" и знать He XOтять. Самь былокриницкій митрополять Асанасій, преемникь Кирилла, – явный врагь "Посланія". Въ 1884 г. Савватій и Духовный совыть рышились снова на примирение съ противоокружниками, чрезъ подтверждение формальнаго уничтожения "Окружнаго посланія", съ чёмъ соглашался даже и Пафнутій Духовный совъть издаль "Объказанскій. 1 дек. 1884 г. явленіе", что опредѣленія объ уничтоженіи "Окружнаго посланія" (послёдовавшія въ 1863 г. февр. 24-го Ø 1865. ноября 1-го) никогда (будто бы) соборнымъ опредѣленіемъ опровержены не были, и потому считаются дъйствительныжи. Въ силу этого московскіе окружники стали уже и принимать въ церковное единение съ собою противоокружниковъ безъ всякаго чина, т. е. безъ отреченія отъ ересей, Только рушительный протесть Сильвестра балтскаго остановиль дальнъйтее движение этого примирения партий, на основании уничтоженія "Посланія".

Такимъ образомъ "Окружное посланіе" взволновало и до настоянцаго времени волнуетъ пріемлющихъ австрійскую іерархію поповцевъ. Въ немъ подняты такіе вопросы, которые и невозможно рѣшить на почвѣ поповщинскаго раскола. Тѣ мысли, какія проводились въ "Окружномъ посланіи", влекутъ старообрядца въ церковъ православную и по этой причинѣ другимъ казались и кажутся зазорными; а съ другой стороны мысли противоокружниковъ прямо ведуть въ безпоповщину. Но справедливому въ сущности, хотя и рѣзкому, отзыву быв-

шаго старообрядческаго епископа Пафнутія коломенскаго, "Окружное посланіе" это—,,бритва, которая разръзала двухвъковой смердящій струпъ". "Теперь, писалъ онъ же еще въ 1868 г. Окружное посланіе свое дъло исполнило; оставимъ его; пусть сами члены управляются съ нимъ, какъ хотятъ".

# Сознаніе неудовлетворительности коренныхъ основаній бълокриницкаго священства: а) Наиболѣе замѣчательныя присоединенія къ православной церкви. б) Появленіе епископасамозванца.

«Присоединеніе къ православію раскольническихъ епископовъ», въ Русск. Въст. 1865 г. дек. и отд. брош. Совр. изв. 1881 г. № 246. «Къ исторіи славяно-бѣловодской іерархія». Никифоровскаго. Самара, 1891 г. Вратск. Слово 1893 г. № 10, стр. 805 и дал.

а) Въ то время, когда старообрядческій поповщинскій мірь быль раздираемь ожесточенною борьбою изъ-за "Окружваго посланія", въ средѣ самой бѣлокриницкой iepapxiu выдёлились нёсколько видныхъ членовъ, которые, мало принимая участія въ этой борьбь, пошли въ своихъ стремленіяхъ гораздо далве вопроса о "Посланів". Пафнутій коломенскій, разсматривая разныя сочиненія Павла Васильева, съ пѣлію приготовить оныя къ изданію въ заграничныхъ типографіяхъ, усмотрёль въ нихъ разнаго рода догматическія погрёшности (такъ, напр. въ Уставъ бълокриницкаго монастыря, написанномъ имъ для австрійскаго правительства, — когда шли еще хлопоты о получения дозволения учредить въ монастырѣ архіерейскую каеедру, --- была высказана неправославная мысль. что Богъ Отецъ имѣлъ только въ умѣ Единосущное "Слово Сына Своего, и нетлѣнно родилъ Его уже во время акта творенія). Особенно же Пафнутія смущала та мысль, что въ церкви Христовой ісрархія должна быть непрерывною 0ТЬ самихъ апостоловъ, а между тёмъ почти 200 лётъ старообрядцы этой іерархіи были лишены, довольствуясь лишь принлыми со стороны священниками (рукоположенными ΒЪ прав. россійской церкви), и так. образ. апостольское преемство въ ихъ обществъ, значитъ, порвалось. Пафнутій не видълъ, чъмъ бы нацолнить эту пустоту, или какъ бы объяснить ее. Павелъ

- 206 -

Васильевъ въ объяснение этого написалъ сочинение: Десять посланій къ безпоповцамъ 1); въ немъ онъ цридумалъ новое. небывалое въ христіанской церкви, ученіе о временномъ оскудени благодати хиротония, по подобію сокрытія неугасимаго жертвеннаго огня въ ветхомъ завёттё на время вавилонскаго плѣна. Это объясненіе, сначала успоковвшее Пафвутія, при внимательномъ пересмотръ ветхозавътной исторія относительно ветхозавѣтнаго священства, въ связи съ мыслію, что благодать хиротоній у сретиковъскрываться не можеть, -- привело его къ убъжденію въ полной неосвовательности **ученія** объ оскудѣніи благодати священства въ Христовой церкви. Убѣжденіе свое Пафнутій и высказываль въ письмахъ къ близкому себѣ человѣку, московскому начетчику Семену Семенову. «Что же дълать, другь, когда рука моя стала писать не то, что вамъ хотёлось.... Поступать иначе считаю святотатствомъ, поелику знаменитую сію о двухвѣковомъ превращенія іерархія проповъдь.... считаю за ничто; фундаменть сей оказался фальшивымъ, я стало, что двухв'вковая наша храмина основана не на камени, а на пескъ».

Поэтому, когда шель вопрось объ уничтожении "Окружнаго посланія" въ 1863 году, Пафнутій, вмѣсто этого посланія, предлагалъ издать новое окружное посланіе, въ которомъ хотѣлъ включить въ число запрещенныхъ нечестивыхъ тетрадокъ, — сверхъ упомянутыхъ въ Иларіоновскомъ посланіи, еще Соловецкую челобитную, а также и сочиненія Павда Васильева и Семена Семенова, въ которыхъ проповѣдывалось прекращеніе благодати хиротоніи въ Христовой церкви. Это предложеніе само собою показывало, что Пафнутій въ душѣ разорвалъ уже всѣ связи съ бѣлокриницкимъ священствомъ.

На его сторову скоро перешли другія вліятельныя лица изъ білокриницкой іерархіи. Намістникъ митрополіи Овуфрій сблизился съ Пафнутіемъ и по тімъ же самымъ причинамъ порішилъ порвать свою связь съ расколомъ. Къ нимъ присоединились: архидіаконъ білокриницкой митрополіи Филареть,

<sup>1)</sup> Сочиненіе это названо такъ потому, что писалось по поводу этого же самаго сомнѣнія относительно австрійской іерархіи, выраженнаго бывшимъ безпоповцемъ, инокомъ Павломъ прусскимъ.

священновнокъ Іоасафъ и іеродіаконъ Мельхиседекъ. Всё эти видныя лица и были присоединены къ православной церкви на началахъ единовёрія въ 1865 г. въ Москвё, гдё и поселились навсегда. Присоединившіеся составили 8 вопросовъ, въ которыхъ изложили свои понятія о существенныхъ свойствахъ Христовой церкви и о бёлокриницкомъ священствё. Эти вопросы были отпечатаны и разосланы вліятельнымъ членамъ овначенной іерархіи.

Примѣру присоединившихся вскорѣ послѣдовали: протодіаконъ Антонія Шутова, Кириллъ Семеновъ и епископъ тульскій Сергій, нѣсколько лѣгъ спустя—Іустинъ, епископъ тульчинскій и другія лица изъ духовенства. Всѣ присоединившіеся разстались съ незаконными священными степенями, но званіе иноковъ, на основаніи правилъ единовѣрія, было за ними оставлено.

б) То же сознаніе отсутствія преемственности XHD0тоніи въ согласіи поповцевъ, принявшихъ австрійское CBAщенство, дало поводъ явиться епископу-самозванцу, 880бы посвященному въ "Опоньскомъ царствв". Въ 1881 rogy въ глазовскомъ убяде вятской губерни появился ΒЪ средѣ старообрядцевъ неизвестный человекъ, назвавшій себя Аркадіемъ, архіепискономъ бѣловодскимъ. Онъ проповѣдывалъ, что быловриницкая ісрархія, какъ происшедшая отъ еретика Amвросія, есть незаконная, безблагодатная, а истинная непреры.вающаяся іерархія находится въ Японіи; по его словамъ, тамъ существуеть множество древле-благочестивыхъ монастырей и церквей, въ коихъ служать по "старому", тамъ есть шесть митрополитовъ и патріархъ Мелетій, которымъ онъ-Аркадій и рукоположень во архіепископа для россійскихь старообрядцевъ. Какъ доказательство своего рукоположенія. Аркадій показывалъ ставленную грамоту, въ концъ коей находилась поднись и печать Мелетія, патріарха бѣловодскаго. Всѣ эти Beленые разсказы не имели бы никакого смысла, если бы старообрядци, пріемлющіе биловриницкую іерархію, не сознавали сами двухсотлётняго перерыва хиротоніи, да и самыя попытки выдумывать подобные разсказы едва ли были бы возможны. Между тымь мнимый архіепископь быловодскій успыль при-.

влечь на свою сторону многихъ старообрядцевъ и даже одного, поставленнаго Антоніемъ, попа Кузьму, котораго снова рукоположилъ во священника. Антоній Шуговъ былъ очень озабоченъ появленіемъ опаснаго самозванца, и секретарь его. Онисимъ Шведовъ полученную съ грамотъ копію подвергъ критическому разбору, въ коемъ доказывалъ, что патріархъ бъловодскій и шесть японскихъ митрополитовъ составляють чистый вымысель Аркадія. Содержащая вритическій разборь тетрадь была оттиснута на гектографи во множестви экземпляровъ, которую Антоній и постарался распространить мсжду поповцами въ вятской губернии и въ сибирскомъ крађ. Та-- вимъ образомъ возражение противъ законности бълокриницкой іерархія въ томъ, что она не имъеть апостольскаго преемства, высказывалось не только православными обличителями, по и съ другой стороны.

#### Остатки бъглопоповства.

Братск. Сл. 4884 г. т. 2-й.

Не смотря на чрезвычайное распространение австрийскаго священства, прежняя бъглопоповщина и до настоящаго времени не уничтожилась, а продолжаетъ существовать въ довольно замѣтномъ еще количествѣ ея послѣдователей. Это также служить звакомъ того, что бълокраницкая iepapxis, и по взгляду самихъ старообрядцевъ, не есть истинная и законная. На самыхъ первыхъ порахъ появленія бёлокриницкой ісрархіи главнымъ противникомъ оной изъ бъглыхъ поповъ былъ тульскій попъ Павелъ Пока онъ былъ живъ, Тула и служила центральнымъ мфстомъ, куда стекались непрісмлющіе австрійскаго священства поповцы изъ разныхъ губерній. Они получили даже и назвавіе старообрядцевъ «по тульскому согласію». До своей смерти, послѣдовавшей въ началѣ 1862 г., Павелъ принялъ въ сущемъ санъ бълаго попа. Дмитрія Бъляева изъ калужской епархіи. Диитрій Бѣляевъ былъ вдовецъ; въ 1854 г. онъ былъ командированъ въ Петербургъ для приготовленія къ должности противораскольническаго миссіонера. Въ 1858 г., по случаю сокращенія числа священниковъ, онъ остался за штатомъ и

былъ, согласво прошенію, помѣщенъ въ Боровскій Пафнутьевъ монастырь, откуда и бъжалъ въ 1859 г. Онъ священствопроживая въ Москвћ и имћя валъ у бъглопоповцевъ, Π0слёдователей въ губерніяхъ: нижегородской, самарской, саратовской, ярославской и вятской. Въ числё его духовныхъ дътей были богатые нижегородские вунцы Блиновъ и Бугровъ. Но такъ какъ нѣкоторые бѣглопоповцы заподозривали его, что онъ до перехода къ нимъ былъ запрещенъ священнодъйствія, то нѣкоторые и не считали его законнымъ попомъ и не хотвли принимать его. Они нашли себе другого попа, Бориса Акимова изъ московской епархіи. Но такъ какъ въ это время Павла тульскаго уже не было въ живыхъ, то явилось затрудненіе относительно его принятія. По этому вопросу происходило собраніе, на которомъ и положиля, чтобы, за оскудівніемъ безсумнительнаго священства, попъ Борисъ принялъ самъ себя, прочитавъ изъ Потребника отречение отъ ересей, что онъ и исполнилъ. Затъмъ принявтій самъ себя Борисъ Акимовъ приняль другого попа изъ тульской епархіи. Петра Щепетова. Были и есть у бъглопоновцевъ и доугіе священники, проживавшіе въ разныхъ местахъ, хотя число ихъ очень ограниченно. Въ послёднее время уже очень рёдко православные священники рипаются: быть измённиками православной церкви; кь священныкамъ же бълокриницкой ісрархіи бъглопоповцы, по прежнему, не обращаются, такъ какъ считаютъ эту іерархію незаконною. Въ настоящее время, въ противовъсъ распространенію австрійскаго священства, быглопоповцы свова получили право имъть у себя открытыхъ, уходящихъ отъ прав. церкви священниковъ; но охотниковъ уходить въ расколъ, съ отреченіємъ отъ мнимыхъ ересей прав. церкви, является очень немного.

### <u>- 211</u> <u>-</u>

#### ГЛАВА IV.

### СТРЕМЛЕНІЕ РАСКОЛЬНИКОВЪ ВСТУПИТЬ ВЪ ЕДИНЕ-НІЕ СЪ ПРАВОСЛАВНОЮ ЦЕРКОВІЮ, ПОДЪ УСЛОВІЕМЪ СОДЕРЖАНІЯ СТАРЫХЪ КНИГЪ И ОБРЯДОВЪ (ЕДИНО-ВЪРІЕ).

### 1) Начало единовърія или «согласія» въ Стародубьъ.

«Исканіе старообрядцами въ XVIII в. законнаго архіерейства» Прот. Т Верховскаго. Петербургъ, 1868. «Историческій очеркъ единовѣрія» М. С-го. 1867. Рецензія въ Прав. Обозр. 1867 г. окт. «Согласные и несогласные» Н. Верховскаго въ Странникѣ 1863 г. апр. и май и отд. брош. Собран. пост. по ч. раскола, стр. 8 и дал. «М. Гавріилъ и его письма», Прав. Обозр. 1857 г. мартъ.

Единовприема, которое сначала называлось «согласісна», единеніе старообрядцевъ называется **ус.10вно**е СЪ nuaboцерковію. Оно заключается въ томъ, что HAR0. славною церковный. раскольниковъ вступили въ союзъ торые язъ принявъ законное благословенное Церковію священство, подъ условіемъ содержанія старыхъ книгь и обрядовъ. Какъ встуинвшіе въ церковное единеніе, единов'єрцы составляють не другую, а единую съ православною Христову Ho церковь. какъ вступившіе въ единеніе условное, они имъютъ свои особенности, отличающія единовърцевъ отъ православныхъ. Особевности эти касаются не существа вёры, а нёкоторыхъ выраженій богослужебныхъ книгъ и церковныхъ обрядовъ. Такъ какъ обрядовыя разности единства въры не нарушаютъ, то церковная власть совершенно законно и справедливо допустила употребление этихъ особенностей въ церквахъ единовърческихъ, дабы изъ-за разности въ обрядахъ не лишить весьма многихъ людей участія въ церковныхъ таинствахъ и, значитъ, вѣчнаго сиасенія. Но эти особенности допущены только въ приходахъ единовърческихъ, для обращающихся изъ раскола старообрядцевъ; въ православныхъ же храмахъ содержится исправленный и соборами утвержденный обрядъ.

Согласіе старообрядцевь съ православною церковію позучило начало въ концѣ 18 стол. въ Стародубскихъ слободахъ. Ходатайство ихъ о законномъ священствѣ связано было съ

вопросомъ объ отыскании собственнаго епископа. Однимъ изъ двательныхъ по этому предмету лицъ былъ модолой стародубскій инокъ Никодимъ. Посл'єднія попытки въ 18 в. цолучить архіерейство съ востока закончились тёмъ, что антіохійскимъ патріархомъ былъ рукоположенъ въ спископа стародубскій инокъ Рафаиль, --- умершій на обратномъ пути съ востока, а монахъ Іоасафъ, возвратившійся въ Стародубье, получилъ званіе архимандрита. Никодимъ ясно сознавалъ незаконность бъжавшихъ отъ прав. церкви священниковъ и, будучи человъкомъ искреннимъ, не скрывалъ этого и предъ другими. Въ 1781 г. Никодимъ былъ въ имѣніи графа Румянцева, тогдашняго намъстника Малороссіи. Въ бесъдъ съ Никодимомъ графъ подалъ мысль о томъ, чтобы старообрядцамъ просить у русскаго правительства законнаго священства, въ чемъ и объщалъ свое содъйствіе и ходатайство предъ императрицею. Мысль эта пришлась по душъ Никодиму, и онъ началъ распространять ее между старообрядцами своего согласія (діаконовскаго), не принявшими перемазыванія. Въ то же время онъ просиль отправлявшагося въ Петербургъ монаха Герасима Князева.сочувствовавшаго этой мысли, открыть ихъ намфреніе членамъ св. Сунода. Герасимъ, будучи въ Москвѣ, обращался къ преосв. Платону, а въ Петербургѣ являлся къ мигрополиту Гаврінлу и псковскому архіепископу Иннокентію. Всё они одобрали намърение Никодима. По возвращения Герасима въ Стародубье, тамъ образовались двё партіи: одни стали на сторону Недругіе настолько ожесточились. EOIUMA. НO **T**TO хотвля убить его. Тогда Никодимъ и его друзья дали другъ другу отъ своего намъренія. Никодимъ самъ клятву не отступать обратился письменно въ м. Гавріилу и князю Потемкину, лично его знавшему, -прося его совѣта и содѣйствія. Потемкинъ объщалъ свое ходатайство и обнадеживалъ, что Государыня и митрополить цетербургскій Гавріиль согласятся уважить просьбу старообрядцевъ. Не довольствуясь такимъ ручательствомъ, Никодимъ въ 1782 г. самъ отправился въ Петербургъ, гдъ былъ ласково принять митрополитомъ Гавріиломъ. Кромъ того, Потемкинъ представилъ Никодима даже Государынъ, которая выслушала слезныя мольбы Никодима,

была тронута его рѣчами и одобрила его намѣреніе. Заручившись обѣщаніями, Никодимъ возвратился въ Стародубье и рѣшился начать дѣло формальнымъ порядкомъ.

Въ октябръ 1783 г. было составлено и подписано почти полутора тысячью старообрядцевъ прошеніе о возсоединеніи ихъ съ прав. церковію. По предварительномъ представленіи его Потемкину и Румянцеву, оно отослано было въ Сунодъ. При этомъ Никодиму дана была довъренность на личное ходатайство предъ св. Сунодомъ, съ которою онъ вторично и отправился въ Петербургъ.

Изложенное въ 12 пунктахъ прошеніе заключало три главные пункта условій: 1) чтобы были отложены пореченія и клятвы, 2) чтобы было разрѣшено богослуженіе по старопечатнымъ книгамъ съ соблюденіемъ «старыхъ» обрядовъ и 3) чтобы данъ былъ отъ св. Сунода свой епископъ, или хорепископъ, который бы, завися непосредственно отъ Сунода, вавёдываль дёлами вспах старообрядцевь, пожелавшихь вступить въ церковное единение, и управлялъ старообрядческимъ духовенствомъ по всей Россія. По разсужденію старообрядцевъ, со стороны св. Сунода дать ямъ своего епископа и не опасно, такъ какъ они не собою, но св. Сунодомъ избраннаго требують, и полезно для приведенія и примиренія тѣхъ, которые о томъ еще и не думали. Причемъ и оный старообрядческій епископъ, подобно всёмъ другимъ епископамъ, будеть находиться въ подчинения св. Суноду.

Дорогою изъ Стародубья въ Цетербургъ Никодимъ останавливался въ Москвъ и являлся къ преосвященному Платону, которому также представилъ копію съ прошенія. Затъмъ въ Торжкъ онъ успълъ склонить къ своему намъренію многихъ старообрядцевъ. Въ концъ 1783 г. Никодимъ прибылъ въ Петербургъ и подалъ прошеніе.

Какъ же отнеслось правительство къ желаніямъ и условіямъ старообрядцевъ? Самымъ труднымь для удовлетворенія условіемъ было требованіе самостоятельнаго епископа. Съ посвященіемъ особаго епископа для старообрядцевъ проивонно бы нарушеніе церковныхъ правилъ, по которымъ въ одной епархіи не можетъ быть двухъ емискоцовъ (т. е. самостоятель-

ныхъ): при томъ полная старообрядческая iepapxis, съ епискономъ во главъ, сообщила бы обществу старообрядцевъ видъ особой церкви, какъ бы отдёльной отъ православной. Вотъ почему представители власти духовной, хотя ласково принимали Никодима, но удовлетворить вполнѣ требованіямъ старообрядцевъ ве находили возможнымъ. Объ этомъ намекалъ и самъ Никодимъ въ одномъ изъ своихъ писемъ, въ которомъ, извѣщая объ отъбеде Потемкина изъ Петербурга, замечалъ: сбезъ него дъло наше провсхожденіе имъть не можетъ. Его свѣтлость особое о насъ имѣстъ стараніе какъ въ Сенатѣ, такъ и въ Сунодъ. Что касается Потемкина, то онъ на словахъ давалъ Никодиму объщание испросить епископа, почти и назначаль, кого и поставить можно, о чемъ увѣдомлялъ Никодимъ стародубцевъ. (Письмо отъ 5 янв. 1784 г.). Но при этихъ словесныхъ объщаніяхъ Потемкинъ и самь едва-ли раздбляль возможность дарованія старообрядцамъ отдёльнаго епископа. По крайней мѣрѣ, на находящемся у него экземплярѣ прошенія овъ на поляхъ помѣтилъ противъ пункта о епископѣ: «сего дать не можно, ибо хорепископы въ церквь уничтожены. А епископъ старообрядческий, управляя старообрядцами всей Россія, былъ бы равенъ патріарху».

11 марта 1784 г. послѣдовало Высочайшее повелѣніе на имя м. Гавріила о томъ, чтобы архіепископамъ могилевскому и славянскому было сообщено, что они могутъ давать старообрядцамъ священниковъ по ихъ желанію.

Хотя въ Высочайшемъ рескрипть о епископь и рычи не было, но Никодимъ былъ въ восторгь и отъ такого повелънія. Онъ отправился въ Стародубье съ благопріятною въстію, и въ апрыль мысяць, на свытлой недъль прибылъ въ свой монастырь. Но здъсь онъ забольль отъ простуды и 12 мая скончался. За три дня до смерти, собравъ послъднія сили, онъ написалъ трогательное письмо м. Гавріилу; въ немъ онъ просилъ митрополита причтить его къ избранному стаду сыновъ св. церкви, даровать ему прощеніе гръховъ и молиться о немъ при принесеніи безкровной Жертвы (письмо отъ 9 мяя). Такимъ образомъ, хотя Никодимъ на дълъ и не былъ возсоединенъ съ прав. церковію, но онъ положилъ начало

таковому возсоединенію или «согласію» многихъ старообрядцевъ и появленію между ними «благословеннаго священства». Поэтому означенныхъ старообрядцевъ и называли тогда «согласниками». Самого Никодима, суди по письму, можно считать первымъ «согласникомъ».

По смерти Никодима продолжателями его дёла были: казначей Виталій, иноки: Іоасафь, — получившій сань архимандрита, -- и Евдокимъ и бълецъ Иванъ Кузнецовъ. О смерти Никодима они извъстили Потемкина и Румянцева и просили ихъ оказывать и имъ свое покровительство. Въ то же время, исходатайствовавъ паспорты, послёдніе трое отправились въ Петербургъ, съ просьбою къ м. Гавріялу, чтобы онъ разрѣшиль Іоасафу священствовать и утвердиль его строителемь Успенскаго монастыря, - около котораго стали группироваться иноки другихъ монастырей и слобожане, пожелавшие вступить въ церковное единение. Просьба «согласныхъ» была совершенно естественна; между тёмъ почти цёлый годь она не была удовлетворена. Чрезъ годъ же послъдовало повелъніе императрицы о дачѣ священниковъ тѣмъ изъ старообрядцевъ, которые пожелали бы переселиться на земли Таврической области. При этомъ слободы Стародубскія въ церковномъ отношенія подчинялись епископу таврическому. Вслёдствіе этого м. Гавріилъ извъстилъ епископа новгородъ-съверскаго Иларіона, чтобы тё слободы онъ не считаль принадлежащими къ его епархія. Тогда же Іоасяфъ получилъ благословеніе на отправление богослужения въ своемъ монастырь.

Означенное распоряженіе произошло по вліянію князя Потемкина, который хотвль, чтобы старообрядцы изъ Стародубскихъ слободъ, принадлежащихъ къ намёстничеству новгородъсѣверскому, переселились въ его намёстничество, новороссійское. Въ этомъ смыслѣ онъ и послалъ приглашеніе стародубцамъ. Но такъ какъ пожелавшихъ переселиться оказалось чрезвычайно мало, то Петемкинъ рѣшился употребить косвенную мѣру, немало повредившую дѣлу «согласія». Въ своемъ намѣстничествѣ онъ устроилъ особый для «согласныхъ» монастырь, а настоятелемъ этого монастыря былъ назваченъ вызванный изъ Стародубья, —спустя лишь нѣсколько мѣсяцевъ по пріѣздѣ туда, — Іоасафъ. Съ удаленіемъ его стародубскіе «согласники» остались безъ священниковъ.

Это обстоятельство послужи 10 началомъ продолжитель наго томленія, которымъ Господь испытывалъ ихъ довъріе къ церкви. Немедленно по удалении Іоасафа стародубцы отправили къ архіепископу екатеринославскому Амвросію избранныхъ на священство кандидатовъ. Но Амвросій не посвятилъ ихъ на томъ основания, что не имълъ на то «соизволенія отъ свётлёйшаго князя». Старообрядцы отправились къ Потемкину. Тотъ объявилъ имъ, что онъ выпросилъ благословенное священство для своего намъстничества, а въ чужое ему дать не можно. Такъ просители и не получили удовлетворенія. Послё этого они нёсколько разъ посылали Амвросію письма, въ коихъ описывали свое горестное состояніе, ссылались на Высочайшія повельнія, объясняли, что переселяться имъ невозможно. Но Амвросій на всё ихъ письма не отвѣчалъ ничего. Такъ продолжалось цёлыхъ пять лётъ. Число согласныхъ за это время значительно уменьшилось. Противники «согласія», во главѣ коихъ стоялъ попъ Михаилъ Калмыкъ, насмѣхались надъ ними и притъсняли ихъ. Оставтиеся твердыми въ «согласіи» пребывали безъ церкви, безъ священническаго крещенія, безъ мура святого, безъ причащения.

Послѣ напрасныхъ попытокъ къ полученію благословен наго священства отъ Амвросія, «согласные» стародубцы рѣшили обратиться снова съ письмомъ къ м. Гавріилу, которое повезъ въ Петербургъ инокъ Пафнутій. Письмо это весьма обширное и замѣчательно по силѣ чувства. «Просимъ Ваше Высокопреосвященство, писали согласники, пока всё не ожесточились, сжалиться надъ нами, помянуть объщанія свои»... Въ Петербургь Пафнутій познакомился съ священникомъ Больше-Охтенской церкви Андреемъ Іоанновымъ Журавлевымъ, который самъ былъ нѣкогда раскольникомъ, и потому принялъ живое участіе въ затрудненіи старообрядцевъ и явился ходатаемъ за нихъ предъм. Гавріиломъ. Положеніе митрополита было очень трудное: онъ не могь приказать Амвросію поставить для старообрядцевъ священниковъ и опасался огорчить Потемкина. Съ другой стороны, онъ понималъ невозможность оставить просителей

безъ священства. Лучшимъ средствомъ онъ призналъ отправить въ Стародубье самого Іоаннова.

Протогерей Андрей Гоанновичь Журавлевь и его дъятель. ность въ Стародубъв. Отецъ Андрея Іоаннова былъ московский купець; вся семья принадчежала къ осдосъевскому согласію; Андрей быль прихожаниномь Преображенского кладбища. Не смотря на свою молодость, какъ человъкъ умный, пытливый и начитанный, онъ пользовался даже уваженіемъ Ковылина. Рано вачинались въ немъ колебанія и сомнёнія въ истинности бракоборнаго еедосвевскаго толка. Переселившись на житье въ Петербургъ, онъ скоро женился, и при томъ на дочери гвардейскаго сержанта, православнаго. Поступокъ этотъ показываль уже его отречение оть прежнихъ вѣрованій. Около 1780 г. Андрей совершенно оставилъ расколъ и поступиль въ 1782 г. на гражданскую службу, въ Губернское Правленіе, а затёмъ въ слёдующемъ году правятъ былъ въ духовное звание и очень скоро быль рукоположень во священника, сначала къ Троицкому собору, что на Петербургской сторовь, а затьмъ быль переведенъ настоятеленъ Больше-охтенской церкви. Скорость возведения Андрея Іоанновича въ стященный санъ показываетъ, что митрополитъ Гавріилъ увидѣлъ въ немъ человѣка, подезнаго для церкви въ борьбѣ съ расколомъ.

Будучи лично извъстенъ митрополиту, о. Андрей неразъ обнаруживалъ разные противозаконные поступки раскольниковъ, хотя и не былъ въ строгомъ смыслѣ миссіонеромъ. То подмѣчалъ онъ раскольническихъ монаховъсборщиковъ, то открывалъ раскольническихъ лжеучителей, то останавливаль совершение ими требъ и богослужений. Въ ревности у него недостатка не было, и всь, желавшие оставить расколь, обращались къ нему за совѣтомъ. Къ нему-то обратился и стародубскій инокъ Пафнутій, съкоторымъ о. Андрей, принявъ благословление митрополита, и отправился въ Стародубье. 8-го ноября 1788 г. Іоанновъ прибылъ въ Стародубье и встрвченъ былъ восторженнымъ образомъ. Одивъ изъ стародубскихъ жителей, Яковъ Бъляевъ, сказалъ ему ръчь, въ которой называлъ его «духоноснымъ мужемъ, имѣющимъ ключи отъ прекраснаго рая».

Цёль отправленія Андрея Іоаннова въ Стародубье была двоякая: а) исправление требъ и богослужения у «согласныхъ» и б) образование приходовъ. Выполнить первую задачу было нетрудно, такъ какъ Іоанновъ ниоткуда препятствій не встр'вчаль. Но достиженіе второй ціли представляло немало затрудненій. Образованіе приходовъ было связано съ вопросомъ о храмахъ. Храмовъ было немало, но они строились съобща и теперь принадлежали вмёстё и «несогласнымъ». Іоанновъ, не задаваясь «согласнымъ», и мыслію объ умиротвореніи и не заботясь путемъ нравственнаго вліянія привлечь «несогласныхъ» на свою сторону, 3**a**хотѣлъ, при посредствѣ властей передать церкви согласнымъ. Въ этомъ смыслѣ овъ дѣлалъ представленія архіепископу Амвросію и въ управленіе намѣстника. «Несогласные» такой передачѣ противились и также обращались съ ходатайствами и жалобами къ гражданской власти. Такимъ образомъ завязались соблазнительныя тяжбы о церквахъ, продолжавшіяся во все время пребыванія Іоаннова въ Стародубьѣ. Такъ какъ «несогласные» не хогѣли исполнять предписаній гражданской власти, то для передачи нёкоторых ь намѣченныхъ церквей, - въ томъ числѣ Покровскаго монастыря, --- была отправлена военная команда. Насильственная передача вѣкоторыхъ церквей подала поводъ къ составленію одного раскольническаго произведенія, извёстнаго подъ именемъ «Синаксаря», въ которомъ, съ раскольнической точки зрѣнія, описывается отобраніе этихъ церквей и мужественное стояніе «несогласныхъ»; при этомъ разсказывается также о бывшихъ чудесахъ и видъвіяхъ Это-своего рода «Исторія объ отцёхъ и страдальцёхъ соловецкихъ», хотя менёе извёстная и гораздо болѣе кощунственная. Въ концѣ концовъ, благодаря подкупности губернскихъ властей и настойчивости «несогласныхъ», отобранные храмы были снова имъ возвращены. Въ этомъ отношения миссія Андрея Іоаннова была неудачиа. Но за то объ пріучилъ «согласныхъ» къ законному священству, упрочивъ такимъ образомъ самое «согласіе» въ Стародубьв. После напрасныхъ попытокъ «согласные» стали строить новыя церкви. По освящение одной изъ нихъ, въ посадъ

Злынка, мальчикъ во время праздничнаго объда, вставъ на столъ, сказалъ: «Церковь безъ епископа не бываетъ», и тъ́мъ выразилъ общее убъждение присутствовавшихъ въ несостоятельности бъглопоповства.

# 2) Распространеніе «Согласія» за предѣлами Стародубья и правила «Единовѣрія».

Историч. очеркъ единовърія. М. С.—го. «Изъ писемъ м. Платона» Прав. Обозр. 1896 г. августъ. Ист. Мин. Вн. Д. Варадинова, кн. 8 дополнит. стр. 325 и Ц ерковн. Въстн. 1881 г. № 37. Брат. Сл. 1886 г. № 7.

Мысль Никодима о согласіи съ прав. церковію нашла сочувствующихъ не въ одномъ Стародубьв. Послѣ того какъ Андрей Ісанповъ упрочилъ «Согласіе» въ Стародубьв, оно стало появляться на Иргизв, въ предѣлахъ губерній: нижегородской, казанской и петербургской.

На Иргизъ проводникомъ мысли о «согласи» былъ извѣстный инокъ Сергій, настоятель Верхне-Преображенскаго монастыря, болье другихъ содъйствовавший возвышению Иргиза. Главнѣйшею причиною искать благословеннаго священства послужила аля Сергія безнравственная жизнь біглыхъ поповъ. «Бъглые попы въ нравахъ непотребные; въ попахъ трезвенныхъ полный недостатокъ», сознавался Cepriй. Особенно подъйствоваль на него одинь случай. Однажды во время престнаго хода на воду, 1 августа, при многочисленномъ стеченія народа, къ ногамъ первенствующаго священника бросилась женщина и стала громко укорять его, что онъ изывникъ, оставилъ ее, законную жену, безъ всякихъ средствъ. Сергій съумълъ потушить соблазнъ, объявивъ ес сумасшедшею. Но въ немъ самомъ сильно заговорила совъсть. Не доставало ему еще полной увѣренности въ чистотѣ отъ ересей прав. церкви. Въ этомъ случаѣ Сергію много помогъ архіепископъ астраханскій Никифоръ. Прибывъ на епархію въ 1786 г., онъ разослалъ «Окружное посланіе» къ раскольникамъ, составленное въ духъ любви, чуждое укоризнъ Прочигавъ посланіе, Сергій составиль 15 вопросовь о предметахь разномыслія раскольниковъ съ церковію, созваль на совѣть настоятелей и уставщиковъ другихъ скитовъ и прочиталъ предъ ними

- 219 -

вопросы. Вопросы были одобрены и въ 1790 году поданы преосв. Никифору, при обозрѣніи имъ церквей саратовской губерніи, большая часть которой входила въ составъ астраханской епархіи. Въ скоромъ времени получены былии отвѣты преосвященваго.

Получивъ и прочитавъ отвѣты, Сергій разослалъ ихъ въ спискахъ по всъмъ Иргизскимъ монастырямъ, а самъ сталъ заботиться о вступления въ согласие съ прав. церковію. Намфреніе свое онъ сообщилъ другу своему, богатому вольскому купцу Злобину, сильно поддерживавшему расколь, а тецерь выразившему полное сочувствіе нам'яренію Сергія. Но жена Злобина, упорная раскольница, - подслушавъ разговоръ мужа съ Сергіемъ, рѣшилась погубить послѣдняго, о чемъ сообщила сестръ Сергія Александръ, бывшей **И**ГVменьей одного женскаго скита, - съ тёмъ, чтобы она предупредила брата объ опасности, если онъ не оставитъ своего намбренія. Тогда Сергій рышился немедленно отправиться въ Петербургъ. Жена Злобина, узнавъ объ этомъ, разставила по дорогамъ тайныхъ караульныхъ, чтобы они схватили Сергія; но злое намъреніе не удалось. Вслъдъ за Cepгіемъ прибылъ въ Петербургъ и Злобинъ. Здѣсь они явились къ м. Гавріилу и, по сов'ту посл'єдняго, подали въ св. Сунодъ прошеніе о дачѣ имъ благословенныхъ священниковъ. Въ Сунодъ было ръшено послать въ Игризскіе монастыри двухъ іеромонаховъ и одного іеродіакона. Избранныя Сергіемъ изъ Тихвинскаго монастыря, означенныя лица и были отправлены на Иргизъ. Но на Иргизъ ихъ не приняли; мысли о согласіи съ церковію тамъ не сочувствовали. Самъ Сергій, поселившійся, по возвращенія, въ настоятельскихъ комнатахъ, былъ едва не задушенъ за измѣну вѣры келаремъ и двумя монахами, ворвавшимися къ нему въ полночь, и быль заперть въ чулань, язъ котораго освободиль его уже исправникъ, по донесенію племянника Сергія. На мѣсто Сергія былъ выбранъ другой настоятель. Тогда Сергій, видя полную безуспѣшность своихъ стараній на Иргизѣ, удалился въ 1796 г. со всёми своими родственликами въ Стародубскія слободы, гдѣ, вступивъ въ согласіе съ церковію, поселился съ племян-

никомъ своимъ въ Никодимовомъ монастырѣ. Вскорѣ онъ былъ посвященъ въ іеромонахи и сдѣланъ настоятелемъ одного монастыря. Здѣсь онъ составилъ книгу «Зеркало для старообрядцевъ», съ цѣлію обратить ихъ, какъ писалъ въ предисловіи, «на путь правды».

. Злобинъ успълъ-было положить начало согласію въ Вольскъ; но и здъсь успъхъ былъ весьма незначительный. Самъ Злобинъ не имълъ мужества бороться съ раскольниками, принимавшими по прежнему бъглыхъ поповъ, и даже колебался въ своихъ мысляхъ, хотя умеръ искреннимъ согласникомъ.

Но въ то время, когда мысль о благословенномъ священствѣ не могла привиться между раскольниками саратовской губернів, --- раскольники нижегородской епархіи вступили въ согласіе съ церковію. Въ 1797 году нижегородскій епископъ Павелъ сцілаль представленіе св. Суводу, въ его епархів ваходится до 1000 человъкъ, желаю-9TO щихъ получить благословевныхъ священниковъ. Правительство дозволило имъ «имъть для себя особую цервовь Ħ разрѣшило епархіальному архіерею руконоложить для нихъ священниковъ». Вместе съ твмъ императоръ Павелъ I именнымъ указомъ на имя Сунода разрѣпилъ даватъ священнаковъ и по другимъ епархіямъ, по желанію старообрядцевъ, безъ особаго на то каждый разъ Высочайшаго соизволевія.

Немного спустя и казанскіе старообрядцы въ значительномъ числё ивъявили желаніе принять благословенныхъ священниковъ. Тогда архіепископъ Амвросій, по сношенію съ св. Сунодомъ, передалъ для нихъ существующую на берегу озера Кабана церковь Четырсхъ евангелистовъ. Первымъ священникомъ у казапскихъ согласниковъ былъ Архипъ Андреевъ.

Въ 1799 году нёкоторые изъ петербургскихъ старообрядцевъ – поповцевъ также вступили въ согласіе съ прав. церковію. Во главѣ согласныхъ находился почетный гражданинъ Ив. Ив. Милооз; въ домѣ его была моленная, и онъ устроилъ изъ нея церковь, которая и была освящена во имя святителя Николая.

Императоръ Павелъ I лично посѣтилъ эту церковь и слушалъ въ ней литургію.

Въ томъ же 1799 году изъявили желаніе принять благословенныхъ священняковъ и нѣкоторые московскіе старообрядцы. Вслѣдствіе этого было уже сдѣлано распоряженіе о посвященія для нихъ священниковъ казанскому архіепископу Амвросію. Это произошло отъ того, что московский м. Платонъ заподозривалъ просителей въ неискренности. Подозрънія его оправдались. Просители, какъ оказалось, не желали поминать св. Сунодъ и епархіальнаго apxiepes. а также и брать отъ него муро. На основания этого императоръ Павелъ повелёлъ прекратить съ ними всякое сношение. Тогда московские старообрядцы составили подробныя условія, на которыхъ они были согласны принять благословенныхъ священниковъ. Условія эти были высказаны въ 16 пунктахъ. Прошеніе ихъ и условія были разсмотрвны митрополитомъ Платономъ и съ замечаніями его утверждены императоромъ Павломъ I, въ 1800 г. Възаключение этихъ условій м. Платонъ назвалъ старообрядцевъ, вступающихъ въ союзъ церковный, единовърцами, а церкви ихъ-сдиновърческими. Правила м. Платона послужили основаниемъ на будущее время для принятія старообрядцевъ въ церковное единеніе.

Правила м. Платона изложены въ 16 пувктахъ. Эти правила частію старыя, частію новыя,---касающіяся отношеній единов'ярцевъ въ православной церкви.

Прежнія условія касались разрѣшенія клятвъ и позволенія служить по старымъ книгамъ. Затѣмъ, опредѣляемые къ единовѣрцамъ священники могли назначаться или изъ наличныхъ православныхъ священниковъ, или изъ вновь поставляемыхъ; бѣглые же попы лишались права быть единовѣрческими священниками. Принявшіе въ расколѣ монашество принимались въ званіи иноковъ. Муро должно было получаться отъ епархіальнаго архіерея.

Новыми условіями выговаривались старообрядцами и были допущены церковною властію права обособленности и самостоятельности единов'рцевь и ихъ духовенства. 1) Едино.в'рческі: церкви должны освящаться единов'рческимъ духовенство. 6, или же преосвященными (если бы то случилось)

непремённо по старопечатнымъ книгамъ. Значитъ, православный архіерей, являясь въ единов'рческій храмт, долженъ быль исполнять обрядь единовърцевъ и слъдовать ихъ уставу. 2) Единовърческихъ священниковъ, а равно и другихъ едино вирцевъ преосвященные должны благословлять двуперстно. 3) Единовърческихъ священниковъ пе должно требовать на общія соборныя моленія, или въ крестные ходы; совершать эти моленія они должны въ своихъ церквахъ, отдёльно отъ православныхъ. Въ то же время на свои службы единовърцы могли не допускать молящихся троеперстно и брёющихъ брады, кромѣ Высочайшихъ особъ. - хотя такое воспрещение м. Платону естественно казалось «предосудительнымъ», а потому и положено было предоставить сіе на благоусмотрѣніе священняковъ. 4) Едяновърческое духовенство подчинялось непосредственно преосвященному, помимо другихъ епархіальныхъ учреждений. 5) Старообрядцы просили, чтобы не возбравяемо было сынамъ грекороссійской церкви испов'єдываться и причащаться у священника старообрядческаго, а старообрядцамъ въ церкви грекороссійской. Но м. Платонъ, дозволивъ безусловно послёднее, первое ограничилъ лишь смертнымъ случаемъ и невозможностію найти священника православнаго. Этимъ ограниченіемъ имѣлось въ виду предупредить возможвый переходъ изъ православія въ единовфріе, такъ какъ послёднее допущено только для раскольниковь. Посему 6) принятіе единовѣрія разрѣшалось только отписнымъ отъ церкви раскольникамъ и тѣмъ изъ неотписныхъ, которые, по изслѣдованію епископа, оказывались никогда въ церковь православную не ходившими и таинъ ея не принимавшими. Наконецъ 7) браки, гдъ одна половина православная, а другая пранадлежала единовърческой церкви, разръталось вънчать, πο согласію брачущихся, какъ православнымъ, такъ и единовърческимъ священникамъ, а равно и крестить дътей отъ тако. выхъ браковъ.

Не смотря на значительную обособленность и самостоятельность, многіе единовърцы были недовольны правилами м. Платона и стремились еще къ большему разъединенію съ прав. церковію и даже къ преобладанію единовърія надъ

православіемъ. Въ этихъ видахъ они не разъ обращались съ просъбами о дозволении свободнаго перехода изъ православія въ единовфріе и о томъ, чтобы имъ данъ былъ особый самостоятельный епископъ. Власть церковная справедливо отклоняла всё означенныя домогательства. Но съ другой сточтобы облегчить нереходъ роны она заботилась о томъ. въ единовбріе раскольникамъ неотписнымъ. По представленію пермскаго епископа Аркадія, разрѣщено было принимать единовёріе тёмъ изъ раскольниковъ незацисныхъ, которые уклонились отъ церкви не менъе 10 лътъ. Въ послъднее время, вслёдствіе поданныхъ въ св Сунодъ двухъ прошеній единовърцевъ, этотъ пунктъ подвергся новому измѣненію; именно: въ 1881 г. высшая церковная власть разрёшила принимать въ единовъріе лицъ, бывшихъ въ расколъ 5 лютъ. Въ то же время облегчено в разрътение православному причащаться у единовърческаго священника вслъдствіе бользни или иныхъ случаевъ нужды, при чемъ исповъдавшійся и причастившійся обязанъ представить о семъ удостовърение своему приходскому священнику для записи въ исповъдныя книги. Въ этомъ же году и константинопольскій патріархъ подтвердилъ единовъріе чрезъ допущеніе въ свою область священниковъ, могущихъ отправлять богослужение по до-никоновскимъ русскимъ внигамъ, съ соблюденіемъ, такъ называемыхъ, «старыхъ обрядовъ». Такое позволение дано жителямъ Майноса, -- русскимъ старообрядцамъ, которые не признали бѣлокриницкую iepapхію законною и просили «благословеннаго» священства. Священникъ для нихъ, по предложению патріарха, былъ рукоположевъ въ Москвѣ.

Бывшее въ 1885 г. собраніе Архипастырей въ г. Казани также высказало желаніе облегчить переходъ раскольниковъ къ единовѣрію и содѣйствовать въ то же время образованію единовѣрческихъ приходовъ. Цри этомъ на самое единовѣріе оно высказало слѣдующій взглядъ, признанный правильнымъ и Высшею властію россійской церкви. «Православіе и единовѣріе составляетъ одну церковь... Посему, съ одной стороны никто не долженъ унижать и порицать то, что церковію благословляется, а съ другой стороны сами

единовърцы должны помнить, что единовъріе заключается тольно въ союзъ съ православною церковію, что безъ этого союза вътъ единовърія, а будетъ опять расколъ»

### 3. Распространеніе единовѣрія въ центрахъ раскола въ царствованіе Николая I.

«Историч. очеркъ Един.» С.-то. «Обращение Иргизскихъ монастырей къ единовърію», въ Прав. Собес. 1858 г. кн. І. Отеч. Зап. 1874 г. ноябрь, ст. Мордовцева «Стародубье». Записки прот. Т. Верховскаго. По распространению единовърія въ Москвъ: «Свъдънія о единовърч. церквахъ». Москва, 1858. «Изъ записокъ Сапълкина»; Русск. Въстн. 1864 г. ноябрь. Прав. Обозр. 1866 г. май. Истор. М. В. Варадинова, кн. 8, дополн. стр. 285, 459, 559, 562, 568 и 574. Расколъ въ Саратовскомъ краъ, Соколова, 1888 г.

Единовфріе получило наибольшее распространеніе въ царствованіе императора Николая І. Оно распространялось съ одной стороны вслёдствіе административныхъ распоряженій, а съ другой, вслёдствіе уб'єжденія самихъ раскольниковъ въ несостоятельности раскола. Въ это время единов ріе утвердилось во всёхъ центрахъ расвола.

Единовъріе на Иргизъ. Прежде всего Иргизскіе мона. стыри была обращены въ единов врческие. Обращение началось монастыря Нижне-Воскресенскаго. Въ 1827 году 14-го съ іюня въ монастырь пріфхалъ саратовскій губернаторъ князь Голицынъ и лично увѣщевалъ иноковъ принять единовъріе, вычитавъ имъ и существующее предположение высшаго правительства, утвёржденное Государемъ, чтобы Иргизскіе монастыри уничтожить и закрыть, или обратить въ единоверческие 1). На первый разъ никто изъ монаховъ не изъявилъ согласія, но на другой день настоятель Адріанъ и нёсколько иноковъ изъявили согласіе присоединиться къ прав. церкви на правахъ единовърія. Не смотря на выраженное другими неудовольствіе и требованіе отказаться отъ даннаго слова, они подали прошение первому саратовскому епископу Монсею, въ количестве 12 человекъ. Между темъ вражда къ нимъ несогла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Расколь въ Сарат. краћ, Соколова, стр. 297.

- 226 -

сившихся была такъ веляка, что полиція должна была охранать ихъ. Вслёдствіе поданнаго означенными монахами прошенія, самый монастырь объявленъ былъ единовёрческимъ и прачисленъ къ 3-му классу монастырей. Упорные раскольники или отданы были въ солдаты, или сосланы въ Сибирь, по распоряженію губернатора. Такъ совершилось обращеніе иргизскаго Нижне-Воскресенскаго монастыря въ единовёрческій. Голицынъ пытался привлечь къ единовёрію и другіе иргизскіе монастыри, но безуспёшно. Въ слёдующіе года дѣло обращенія монастырей пріостановилось, такъ какъ преемники Голицына (Рославлевъ и Переверзевъ) почти покровительствовали расколу.

Уже въ 1836 г. послъдовало обращение монастыря Средне-Никольскаго, и - съ большими затрудненіями. Въ 1836 г. село Мечетное было преобразовано въ уъздный городъ, названный Николаевскимъ. Монастырь Средне-Никольскій входиль въ черту города, и его предположено было обратить въ единовърческий. По случаю назначения въ Саратовъ новаго губернатора Степанова 1), ему предложено было министромъ Внутреннихъ Дёлъ дать заключение о возможности такого обращенія. Губернаторъ нашелъ это возможнымъ. Тогда послёдовала Высочайшая виструкція, которою предписывалось: 1) за монастыремъ оставить всё угодья, 2) упорныхъ перевести въ Верхне-Спасопреображенскій монастырь, Средне Никольскій монастырь передать въ управление настоятеля костромского Выссковскаго единовърческаго монастыря, архимандрита Зосимы. Распоряжения эти приказано привести въ исполнение секретно и въ одно время по духовной и гражданской части. Вслёдствіе такого распоряженія саратовскій епископъ Іаковъ, сдѣлавъ секретное сношеніе съ губернаторомъ, просилъ у него для содъйствія успьху дьла чиновника. Губернаторъ предпи-

<sup>1)</sup> Когда Степановъ явился къ государю и государь указалъ на обиліе раскольниковъ въ сарат. губ. и на Иргизскіе монастыри, то Степановь отвѣчалъ: «Ваше Величество, я ихъ приведу къ одному знаменателю». Государь на эти слова сказалъ: «безъ сильныхъ мѣръ; надо дѣйствовать осторожно и не раздражать» (Русская Старина 1879 г. І. 552).

саль привести Высочайшую волю въ исполнение Николаевскому городничему, вмёстё съ однимъ частнымъ приставомъ г. Саратова. 8 февр. командированные чиновники, вместе съ Зосимою, явились въ монастырь и обратились къ настоятелю Корнилію съ объявленіемъ Высочайшей воли и съ ув'ящаніемъ передать монастырскіе ключи и имущество. Корнилій отказался всполнить это безъ согласія окрестнаго населенія. Между тёмъ секрстъ не былъ сохраненъ; около монастыря стали появляться толпы народа; собралось до 300 человѣкъ; раздавались голоса: «не отдадимъ монастырь, хотя бы это стоило пролитія крови». Тогда были приглашены чиновники Земскаго суда и Удѣльной конторы. Корнилій сталь податливѣе; онъ принесъ ключи и положилъ ихъ на столъ. Зосима взялъ ихъ и пошелъ отпирать церковь, но народъ заслонилъ ему дорогу на паперти. Кто-то вбъжалъ на колокольню и ударилъ въ набать. Толпа зашумёла. «Карауль, карауль, стойте, старики!» слышались громкіе крики. Не будучи уполномочены прибъгать къ силѣ, да и не имѣя къ тому возможности, чиновники удалились въ городъ и о всемъ происшедшемъ составили журналъ. Въ монастырской же оградѣ заперлись до 500 человѣкъ раскольниковъ. Въ февралѣ изъ Саратова прибыли: помощникъ управляющаго Удельною конторою, советникъ Губернскаго правленія, саратовскій исправникъ и жандармскій офицеръ, которые, захвативъ большое количество понятыхъ, и отправились къ монастырю. Когда понятые съ полиціей стали вытаскивать раскольниковъ изъ ограды, то поднялся величайшій шумъ, раздался звонъ колоколовъ, и къ монастырю стали прибывать новыя толпы раскольниковъ. Заарестовавъ нѣсколько человѣкъ, чиновники удалились и послали донесеніе въ Саратовъ. На мъсто дъйствія явился самъ губернаторъ. Но и прибытіе губернатора на первый разъ не помогло дёлу. Раскольники, собравшись въ оградъ, въ количествъ до 200 человѣкъ, стали на колѣни въ нѣсколько круговъ около церкви, сцёпились руками и объявили, что они умруть на мёстё, заслоняя своими тёлами входъ въ храмъ. Губернаторъ возвратился въ Саратовъ и донесъ о происшедшемъ министру, признавъ сопротивление раскольпиковъ возмущениемъ. Тогда министръ

разрѣшилъ употребить въ дѣло военную команду. Послѣ этого губернаторъ снова явился къ монастырю съ командою изъ казаковъ и съ артиллеріею. Такъ какъ ходили слухи, что собравшіеся въ оградѣ раскольники хотять зажечь монастырь, то были привезены и пожарныя трубы. Когда сдёланныхъ увъщаній раскольники не послушались и, схватившись руками, легли кругомъ монастыря на землю, то ихъ стали разливать водою; день быль морозный; лежавшіе не выдержали и бросились бёжать изъ монастыря. Въ происшедшей свалкъ ихъ били прикладами и многихъ поранили, многихъ арестовали. Монастырь былъ переданъ Зосимѣ. Послѣ обращенія Никольскаго монастыря въ единовърческій быль закрыть женскій Успенскій монастырь. Губернаторъ приказалъ монахинямъ, приписаннымъ къ нему по ревизіи, переселиться въ Покровскій монастырь на верхнемъ Иргизѣ, а неприписаннымъ возвратиться въ свои ивста. Изъ монастырскихъ монаховъ и монахинь никто не принялъ единовѣрія. Они разбрелись на Уралъ, на Донъ и по Сибирскимъ пустынямъ. По выражению раскольническаго писателя, «сія послёдняя Христова инвалидная команда пошла на пропаганду».

Государь остался недоволенъ дъйствіями Степанова. Онъ былъ смѣненъ, и на его мѣсто назначенъ Бибиковъ. При отъѣздѣ его изъ Петербурга Государь сказалъ ему: «Не упускать изъ виду возможности упразднить и Спасопреображечскій раскольническій монастырь».

Въ 1841 году, дъйствительно, послъдовало обращеніе въ единовърческій и Верхняго Спасопреображенскаго монастыря. Но это было уже при новомъ губернаторъ Оадъевъ. Совершенно нечаянно и секретно въ монастырскую церковь явились власти съ единовърческимъ духовенствомъ, которое окропило церковь св. водою, и монастырь объявленъ единовърческимъ; монахамъ было предложено или оставаться въ монастыръ, принявъ единовъріе, или удалиться въз него. Согласныхъ оказалось два человъка. Настоятелемъ монастыря былъ назначенъ инокъ Трифилій, лично извъстный преосвященному саратовскому Іакову, человъкъ, по его отзыву, простой и кроткій, имъвшій вліяніе на старообрядцевъ. Тъмъ же путемъ и также съ со-

блюденіемъ секрета былъ обращенъ въ единовърческій и женскій Покровскій монастырь. Согласныхъ принять единовъріе между монахинями не оказалось.

Такъ Иргизскіе раскольническіе монастыри обращены были въ единов'врческіе! Обстоятельство это съ одной стороны увеличило раскольническую пропаганду въ другихъ мёстахъ и, усиливъ фанатизмъ, послужило поводомъ къ составленію небольшого сочиненія въ стихахъ:

«Воспоминание о озлоблении каволиковъ».

«Иргизское солнце тучею закры, «Храмы Божіи замками заклепи, «Книги древнія огнемъ попали. «Чины иноковъ уловляхуся, «Злымъ казненіемъ умерщвляхуся».

Но съ другой стороны, обращение Иргизскихъ монастырей въ единовърческие показывало окрестнымъ раскольникамъ, что такова воля Государя, и содъйствовало, чрезъ уничтожение одного изъ центровъ раскола, распространению единовърия въ саратовской епархия; и это тъмъ болъе, что преосвященный Іаковъ ревностно старался самъ объ обращения раскольниковъ, дъйствуя словомъ убъждения.

Единовпріе въ Стародубъв. -Въ Стародубъв, послё Никодима в его сотрудниковъ, единовъріе распространялось очень мало. Въ царствованіе Александра I тамъ очень увеличился бъглопоповщинскій расколъ. Императоръ Николай Павловичъ обратилъ вниманіе и на Стародубскія слободы. Въ 1847 г., провъздомъ въ Крымъ, онъ завхалъ въ слободу Добрянку. Жители слободы, раскольники, поднесли ему хлёбъ соль. Государь не принялъ хлѣба-соли, замѣтивъ, что они не ходятъ въ церковь Богу молиться, -- разумѣя церковь православную, съ законнымъ священствомъ. «Мнѣ весьма непріятно видѣть васъ въ заблужденія, прибавилъ государь; когда же вы будете въ церковь ходить, тогда и хлѣбъ приму, а церковь выстрою Я самъ». Дѣйствительно, церковь очень скоро была выстроена и освящена нарочито команцированнымъ въ Стародубье для утвержденія и распространенія единовърія, священникомъ единовърческой церкви въ Петербургъ, Тимофеемъ Верховскимъ. Послъ освященія церкви государь снова посътилъ Добрянку и, оставшись доволенъ усердіемъ добрянцевъ къ церкви, принялъ хлъбъ-соль. При содъйствіи священника Верховскаго въ стародубскихъ посадахъ было принято восемь единовърческихъ священниковъ, а въ 1848 г. и Покровскій монастырь обращенъ былъ въ единовърческий. О. Тимифей Верховскій составилъ подробныя записки о своей дъятельности въ Стародубьъ.

Единовъріе на Роюжскомъ и Преображенскомъ кладбищахъ. Въ Москвъ единовъріе утвердилось на Рогожскомъ и Преображенскомъ кладбищахъ по свободному желанію нъкоторыхъ прихожанъ.

На Рогожскомъ кладбищь единовъріе ввелъ Владиміръ Андреевичъ Сапѣлкинъ. Онъ происходилъ изъ раскольнической семьи и былъ усерднымъ приверженцемъ быглопоповства. но-противникомъ австрійскаго священства. Бѣжавшихъ отъ православной церкви священниковъ, --- хотя и нехорошей жизни, --онъ признавалъ получившими благодать въ хиротоніи; но онъ не признавалъ законности бѣлокриницкой іерархіи вслѣдствіе того, что родоначальникъ оной, м. Амвросій, вопреки соборнымъ правиламъ, самовольно ушелъ отъ патріарха. Кромъ того смущало Сапълкина и то, что священство стали получать теперь разные мѣщапе и крестьяне, не имѣвшіе и понятія о высотѣ священнаго званія. Поэтому онъ и рѣшился не только самъ перейти въ единовъріе, но и ввести оное на Рогожское кладбище, которымъ овладъвали уже австрійскіе попы. Согласившись съ нѣкоторыми, Сапѣлкинъ подалъ въ 1854 г. прошеніе м. Филарету объ обращеніи одной изъ часовень Рогожскаго кладбища въ единовърческую церковь. М. Филареть удовлетворилъ просителей, и часовня была назначена къ освященію. Но здёсь Сапёлкину пришлось вынести много оскорбленій отъ раскольниковъ. Въ то время, когда совершалось всенощное бдёніе въ предназначенной къ освященію часовие, въ его домъ раскольники камнями выбили стекла и кричали: «сожжемъ домъ Сапълкина». Съ надеждою на Бога принялъ Сапълкивъ эти оскорбленія и ръшиль перенести всъ непріат-

ности отъ бывшихъ своихъ единовѣрцевъ. Освященіе часовни въ назначенный день совершилось. Такимъ образомъ на Рогожскомъ .кладбищѣ явился единовѣрческій храмъ во имя Святитсля Николая. Число прихожанъ сначала было очень небольшое, но впослѣдствіи значительно увеличилось.

Въ томъ же году единовърие появилось и на Преображенскомъ кладбищъ, гдъ изъявили согласие на присоединение сначала 64 человъка, а вскоръ къ нимъ присоединилось и еще нъсколько человъкъ. Было ръшено одну изъ молелень на мужской половинъ обратить въ единовърческую церковь. Самъ митрополитъ совершалъ освящение церкви. Черезъ годъ тамъ была освящена другая церковь, въ 1857 году—третъя. Теперь на мъстъ бывшиго мужского отдъления находится мужской единовърческий монастырь, открытый въ 1866 году. Много лътъ онъ находился подъ управлениемъ извъстнаго о. архимандрита Павла (Прусскаго); монастырю пожертвована замъчательная библютека купцомъ Алексъемъ Ив. Хлудовымъ.

Единовъріе на Кержению. Въ Семеновскомъ увздв нижегородской губернія быля обращены въ единовѣріе два скита: мужской Благовѣщенскій и женскій Осиновскій. Первый скить, вслёдствіе обнаружившихся въ немъ безпорядковъ, въ 1848 г. былъ запечатанъ. Начальникъ скита Тарасій, желая видёть скить распечатаннымъ, сталъ приходить къ мысли о обращении къ православной церкви на правахъ единовѣрія. Когда объ этомъ стало нѣсколько извѣстно преосвященному нижегородскому Іакову, то онъ отправился въ Семеновскій убздъ и, какъ простой миссіонеръ, вошелъ въ сношенія съ Тарасіемъ. Слёдствіемъ этихъ снопеній было то, что въ 1849 г. Тарасій почти со всею братією обратился въ единовѣріе. Тогда свить быль распечатань и обращень въ третьеклассный монастырь. Обратившиеся иноки въ томъ же 1849 г. встръчали преосв. Іакова, уже въ послъдній разъ прибывщаго туда, церковною пъснію: «процвъла есть пустыня, ако кринъ. Господи». При ревностномъ содъйствія того же преосв. Іакова примъру Тарасія съ братіею послъдовали обитательницы Осиновскаго скита (1849 г.), который также былъ обращенъ въ женскій единовърческій монастырь 3-го класса; бывшая часовня освящена въ церковь.

Кромѣ утвержденія единовѣрія въ главныхъ центрахъ раскола оно значительно распространялось почти во всѣхъ епархіяхъ. Съ 1825 по 1854 г. включительно было выстроено болѣе 150 единовѣрческихъ церквей. Наибольшее распространеніе единовѣрія было въ епархіяхъ саратовской и пермской, вслѣдствіе особенной ревности и просвѣтительныхъ трудовъ преосвященныхъ Іакова саратовскаго и Аркадія пермскаго.

Неодинаковый способъ обращенія къ единовфрію отразился и на состояни самихъ елиновърцевъ. Съ одной стороны многіе изъ нихъ, получивъ законное священство и разрѣшеніе содержать «старые» обряды, не сознавали необходимости внутренняго единовърія съ православною церковію, а стремились болёе и болёе обособиться отъ нея. Они тяготёли къ расколу съ нею и давали нѣкоторымъ поводъ самое едивовъріе считать едва не расколомъ. Такъ въ селѣ Криволучьв Никольскаго увзда (сарат. губ.) единовърды, принимая поставленнаго епископомъ священника, подвергли его «исправѣ». Другіе саратовскіе единовѣрцы открыто говорили, что они не допустять прав. епискойа служить въ ихъ церкви. Нѣкоторые единовѣрцы исправляли требы у раскольническихъ поповъ. Въ Стародубскихъ слободахъ нѣкоторые, такъ называемые, «новые» единовърцы чуждались «старыхъ», а Добрянская в Шеломская церкви почти някѣмъ не посъщались. Въ Костромской губерніи многіе только числились единовфрдами, а на самомъ дѣлѣ оставались въ расколѣ и священниковъ своихъ держали въ постоянномъ угнетени и безпрекословномъ повиновеніи. Такимъ неправильнымъ пониманіемъ единовърія и столь прискорбнымъ состояніемъ нѣтокорыхъ единовѣрцевъ и объясняются бывшія ихъ домогательства о самостоятельномъ епископѣ 1), о дозволении свободнаго перехода изъ православія въ единов'вріе, объ уничтожени соборныхъ клятвъ 1667 г. Главнымъ и виднымъ представителемъ означеннаго рода единовърцевъ былъ петербургскій единовърческій священникъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ недавнее время (1889 г.) единовърцы замънили мысль о самостоятельномъ епископъ просьбою трехъ викаріевъ.

Іоаннъ Верховскій, въ 1885 г. тайно убѣжавшій къ заграничнымъ раскольникамъ и постановленіемъ св. Сунода изверженный изъ священнаго сана.

Съ другой стороны, искренніе единов'єрцы все бол'є и болѣе сближались съ прав. церковью. Такое сближеніе выражалось въ служения православныхъ епископовъ въ единовѣрческихъ церквахъ, по желанію самихъ единовѣрцевъ. Cavженія эти, во время которыхъ православные епископы молялись двуперстно и исполняли другіе, содержимые единовърцами, обряды, показывали, что православная церковь не BIдитъ въ семъ ничего еретическаго. Въ Москвѣ и въ Казани бывали даже случаи совмѣстнаго служенія духовенства православнаго и единовърческаго, и это наглядно свидътельствовало, что православіе и единов'вріе составляють единую святую апостольскую церковь. Въ недавнее время и co стороны искрепнихъ единовърцевъ было прошеніе о разъясненіи порицательныхъ выраженій на "старые" обряды, смущавшихъ ихъ совъсть, -- какія находятся въ полемическихъ книгахъ прежняго времени. Св. Сунодт, признавъ такое прошеніе заслуживающимъ уваженія, издалъ въ 1886 г., Изъясненіе" о сихъ порицаніяхъ. Въ этомъ "Изъясвенія" говорится: "Православная церковь признасть содержащиеся въ полемическихъ противъ раскола сочиненіяхъ прежняго времени порицательные отзывы и выраженія объ именуемыхъ старыхъ обрядахъ принадлежащими лично писателямъ сихъ сочиненій, которыми ови произнесены по особенной ревности 0 защить православной церкви и содержимыхъ ею обрядовъ отъ нестернимо дерзкихъ хуленій на оные со стороны раскольническихъ писателей; сама же она не раздъляеть и не подтверждаетъ сихг отзывовг и выраженій".

### ГЛАВАV.

## ВНЪШНЕЕ ПОЛОЖЕНІЕ РАСКОЛА ВЪ ГОСУДАРСТВЪ И ДУХОВНЫЯ ДЪЙСТВОВАНІЯ КЪОСЛАБЛЕНІЮ ОНАГО.

# 1) Краткій статистическій очеркъ правительственныхъ къ расколу отношеній.

Историч. собраніе Зак. Рос. госуд. т. II. Собр. постановл. по части раскола по М. В. Дѣлъ. 1875 г. Собр. пост. по ч. раскол. по Вѣд.Св. Сунода. 1860 г. Раскольнич. дѣла XVIII ст. Есипова. Состояніе раскола при Петрѣ І,Елеонскаго. Истор. Мин. Вн. Дѣлъ. Варадинова, кн. 8 дополнит.

Въ теченіе двухсотъ-тридцатилѣтняго существованія раскола внѣшнее его положеніе въ государствь было весьма разнообразно. Предпринимаемыя правительствомъ мѣры къ его ослабленію были неодинаковы; ихъ можно раздѣлить на четыре періода. Первый періодъ отъ начала раскола до царствованія Цетра I, или до 18 вѣка; второй періодъ заключаетъ царствованія Петра I и его преемниковъ, до Екатерины II; третій—царствованія Екатерины II и Александра I и четвертый—царствованія императоровъ Николая I и Александра II.

Мпры противь раскола, предпринятыя въ XVII в. Ha самыхъ первыхъ порахъ образованія раскола не было издано никакихъ спеціальныхъ законовъ. Раскольники подводились подъ 1-ю сатью Уложенія, изданнаго при Алексѣѣ Михайловичь и подписаннаго патріархомъ Іосифомъ, митрополитами, архіепископами, епископами и всёмъ священнымъ соборомъ. Въ этой стать в говорится, что тъ, которые возлагаютъ хулу на Господа нашего І. Христа, на Божію Матерь, на кресть Христовъ, должны быть сожигаемы. Кромъ того, противъ раскольниковъ употребляли разныя административныя мёры; ихъ велѣно было повсемѣстно сыскивать, ловить и представлять въ приказъ духовныхъ дёлъ для увёщаній; непокорныхъ подвергали наказаніямъ <sup>1</sup>).

Царевна Софія, по укрощенія стрѣлецкаго мятежа, издала первый, прямо раскольниковъ касающійся, законъ. Эгимъ

<sup>1)</sup> Акт. Истор. т. V. № 100. Акт. археогр. Экспед. т. VI. № 284-й.



закономъ воспрещалось самое содержаніе раскола: держащихся раскола, перекрещивателей и перекрещиваемыхъ расколоучителями повелѣвалось казнить смертію чрезъ сожженіе; въ случаѣ обращенія, первыхъ повелѣвалось отсылать въ монастыри, а послѣднихъ наказывать кнутомъ; укрывателей намѣренныхъ велѣно также бить кнутомъ; на укрывателей, которые о раскольничествѣ не знали, назначались денежныя цени. Этотъ строгій указъ на дѣлѣ примѣнялся недолго.

Мъры, предпринятыя въ первой половинь XVIII сто*мьтія*. Петръ I, по вступленія на престолъ, долгое время не пакакахъ новыхъ законовъ по отношению къ издавалъ pacколу, но и прежніе законы уже не прилагались на дёлё. Правительство, занятое другими государственными дѣлами, 88 расколъ не обращало вниманія. Но при этомъ скоро CTA10 извъстнымъ, что точка зрънія на расколъ государя была уже другая, чъмъ прежде, не церковная, а государственная. Βъ основания его отношений къ расколу стала ясно высказываться въротерпимость. Считая расколь глупостію и порожленіемъ невѣжества, государь говорилъ, что дѣлать раскольниковь мучениками за въру не стоить, и государству отъ этого пользы не будетъ. Овъ обращалъ вниманіе на то, каковы раскольни ки, какъ граждане, и если находилъ ихъ хорошими гражданами, то предоставлялъ имъ право въровать, какъ они хотять. Такъ какъ выговцы наприм. исполняля всё его распоряженія, то онъ въ 1706-мъ году особымъ указомъ далъ имъ свободу въ отправления богослужения и предоставиль права внутренняго самоуправленія. Также точно и стародубскихъ раскольниковъ, оказавшихъ услуги во время войны со піведами, онъ отписалъ на свое имя и предоставильимъ льготы и свободу въ дѣлахъ въры. Это быля первыя распоряженія Петра I, касавшіяся частныхъ раскольническихъ общинъ. Но вс пъдствіе обнаруженія случаевъ фанатизма со стороны раскольниковъ, при издавсѣхъ раскольниковъ, государь нія законовъ, касающихся сталъ строже.

Новые, касавшіеся всёхъ раскольниковъ, законы Петръ І сталь издавать съ 1714 года. И въ этихъ законахъ онъ собственно не хотёль прямо быть преслёдователемъ расколь-

никовъ за ихъ убѣжденія, а имѣлъ въ виду извлечь изъ раскола пользу для государства. Онъ завелъ особые раскольническіе списки, въ которые повелѣлъ записываться всѣмъ раскольникамъ и платить двойной окладъ за содержавіе раскола. Указы о записи и о двойномъ окладѣ повторялись нѣсколько разъ. Но такъ какъ многіе раскольчики въ учрежденные списки не записывались, — частію потому, чтобы избѣжать липнихъ налоговъ, а еще болѣе по фанатизму, — то и дальвѣйшія распоряженія государя касались: во 1-хъ, раскольниковъ явныхъ или записныхъ и, во 2-хъ, тайныхъ или скрывающихся.

1) Отъ явныхъ раскольниковъ напасти блюстися не надобно, говорилось въ Регламенть. Поэтому явные, записные раскольники не преслёдовались. Но государь хотёлъ сдёлать ихъ для всѣхъ видимыми и смѣшными. Поэтому онъ приказалъ имъ носить платье особаго покроя, котораго уже никто не носиль, и кромѣ того быль придумань особый знакь, который раскольники должны были носить на верхнемъ платьв, съ буквами е. р. w. т. е. еретикъ, раскольникъ. отступникъ. Сверхъ того, раскольникамъ было воспрещено занимать какіялибо государственныя должности, "даже до пос издняго начала и управленія" (Регламенть, п. 6-й). Затьмь, раскольникамъ не дозволялось являться свидътелями въ дълахъ судебныхъ. кромѣ дѣлъ, происходившихъ между раскольниками же. Раскольниковъ дозволялось только выбирать въ сборщики двойного оклада за содержание раскола (7 июля 1725 г.).

Такимъ образомъ гражданскія права раскольниковъ были значительно ограничены; но преслѣдованій за содержаніе раскола уже не было. Записныхъ раскольниковъ, если и захватывали когда-нибудь случайно, то, по разъясненіи дѣла, отпускали на свободу. (Есип. т. 2 й, стр. 250).

Но такъ какъ предоставленная явнымъ раскольникамъ свобода способствовала развитію раскольнической пропаганды, то Св. Сунодъ, — въ въдъніе котораго пере́даны были дъла по расколу, — озаботился прекращеніемъ этой пропаганды. Въ этихъ видахъ особыми докладами онъ испросилъ право изыскивать и ловить расколоучителей, которые, ходя тайно по домамъ, раскольническую прелесть распространяли. Далье, особымъ

указомъ 1722 г. 15-го мая были приняты мъры не только противъ расколоучителей в совратителей (п. 14), но и противъ тъхъ, которые таковыхъ укрываютъ (п. 15). Но такъ какъ доказать совращение далеко не BO3MOZHO, всегда TO вслёдъ затёмъ, 13 іюля, послёдовалъ указъ. новый коимъ воспрещалось бытлымъ попамъ и безпоповщинскимъ наставникамъ всякое отправление требъ и у своихъ елиновѣрцевъ. Двти раскольниковъ должны были быть крещены православными священниками. Въ частности, относительно выговцевъ, пользовавшихся наибольшими льготами, въ 1724 году было также постановлено, чтобы они самовольно не отлучались изъ ивста жительства, а брали паспорты, хотя и после этого самовольныя отлучки, съ цёлію пропаганды, не прекращались.

Такимъ образомъ отношения правительства и къявнымъ раскольникамъ постепенно становилось строже и строже.

2) Цёлію правительства по отношенію къ тайнымъ раскольникамъ было ихъ обнаружение. Открытие раскольниковъ ближе всего лежало на обязанности духовенства. Ho такъ какъ многіе священники были замѣчены сами въ укрывательствѣ раскольниковъ, то, съ одной стороны, за такое укрывательство полагались наказанія, какъ за противленіе власти: укрывателей священниковъ лишали священства, отлавали полъ мірской судь, подвергали телесному наказанію, а иногда и ссылали въ каторжныя работы. Съ другой стороны, для сыска тайныхъ раскольниковъ назначались особыя лица ИЗЪ BOEBныхъ и гражданскихъ чиновниковъ, въ помощь которымъ иногда назначались и военныя команды. Сыщики отправлены были въ Стародубье, въ предѣлы новгородскіе, нижегородскіе, въ лифляндскіе и др. Посылаемымъ сыщикамъ чинились препятствія какъ со стороны духовенства, такъ и со стороны пом'вщиковъ. Обнаруженныхъ раскольниковъ сначала отправляли въ духовному начальству на ув'ещание, а затёмъ подвергали наказанію и ссылкь. Наказаніе полагалось за вину противленія царскимъ указамъ.

Система императора Петра I продолжалась и при его преемникахъ. Въ издаваемыхъ по какимъ-либо частнымъ случаямъ указахъ повторялись неръдко тъже самыя выраженія,

какія находились въ указахъ Петра. Поэтому во все время до царствованія Петра III встрѣчаются только частныя распоряженія, и при томъ нѣкоторыя совершенно случайныя. Такъ а) Выговская пустынь, вслёдствіе производимыхъ выговцами работъ на повѣнецкихъ заводахъ, во все время царствованія Петра I занимала исключительное положение и ве платила двойного оклада; но посмерти Петра и выговцы были обложены двойнымъ окладомъ (іюня 3, 1826 г.). Кромѣ того являлась даже мысль о совершенномь уничтожения Выговскаго общежитія и о выселеніи насельниковъ онаго на прежнія мъста ихъ жительства. Но мысль эта осуществлена не была. Bъ 1732 г. былъ изданъ относительно раскольниковъ указъ, чтобы ихъ ссилать по монастырямъ для увъщанія И ВЪ тѣхъ монастыряхъ держать подъ крѣпкимъ присмотромь неисходно и водить ихъ въ церкви ко всякому божественному пѣвію, въ случаѣ же упорства передавать свътскому суду. Въ 1734году было издано постановление о воспрещении раскольникамъ строить часовни. Наконець, при императрицѣ Аннѣ Ивановиѣ произведена была первая выгонка раскольниковъ СЪ Вѣтки. при чемъ было выведено въ Россію 40,000 человѣкъ бѣжавшихъ раскольниковъ.

Мпры, предпринимаемыя во второй половиню XVI II стометія и первой четверти XIX. При император'ь Петр'ь III вышель указь, которымь раскольники приравнивались кь посл'ядователямь признанныхь закономь инославныхь испов'яданій, жившимь въ Россіи. Указь этоть, за кратковременностію царствованія Петра III, практическаго прим'ьненія не им'яль. Екатерина II съ постепенностію пошла по тому же пути и создала новую систему правительственныхъ къ расколу отношеній, которая существовала и въ царствованіе Александра I.

Изданіе новыхъ законовъ началось по отношенію къ раскольникамъ, бъжавшимъ за границу. Пользуясь политическими замѣшательствами въ Польшѣ, императрица въ 1764 г. повторила мѣру Анны Ивановны и вывела съ Вѣтки около 20,000 человѣкъ, послѣ чего Вѣтка совершенно пала, потерявъ историческое въ расколѣ значсніе. Но еще прежде этого она издала указы, приглашавшіе бѣжавшихъ за границу раскольниковь

возвращаться въ отечество. При этомъ раскольники не только за побѣгъ, но и во всѣхъ преступленіяхъ, до побѣга совершен ныхъ, прощались. Возвращавшимся обѣщано было право носить бороду я не носить указного платья; при этомъ имъ предоставлялось на волю идти къ помѣщикамъ, или записываться въ государственные крестьяне, иля въ купечество. Вышедшіе изъ-за границы раскольники должны были платить двойной окладъ, но и при этомъ имъ давалась льгота на шесть лѣтъ. На первыхъ порахъ эти мѣропріятія цѣли не достигли, такъ какъ раскольники въ положеніи своихъ единовѣрцевъ, жившихъ въ Россіи, не видѣли еще никакой перемѣны. Вотъ почему государыня и должна была въ 1764 году употребить силу для возвращенія бѣжавшихъ раскольниковъ въ отечество.

Съ 1764 года являются указы, касавшіеся и жившихъ Россіи раскольниковъ. Хотя съ тайными раскольниками BЪ велёно было поступать по всей строгости законовъ и нѣкоторые изъ таковыхъ были сосланы въ Нерчинскіе заводы, но раскольники записные прежде всего получили право носить не носить указного платья. Въ томъ бороду и Жe 1764тѣ изъ раскольниковъ, которые были заключены въ году монастыри и, въ случав необращения, должны были пребывать тамъ неисходно, были освобождены. Въ 1769-мъ году раскольниковъ стали допускать къ свидетельству на суде. Въ 1782 были освобождены отъ двойного оклада; году раскольники вмѣстѣ съ этимъ и записи въ раскольническіе списки потеряли свой прежній характеръ. Теперь раскольники не только не имѣли основанія оставаться скрытыми, но и стали просить, чтобы ихъ считали раскольниками записными; это делали они чтобы освободиться отъ вліянія и всякой тъхъ видахъ. BЪ зависимости отъ православнаго духовенства. При этомъ стали просить о записи въ расколъ и такіе, которые до этого времени считались православными. Правительство съ свой стороны, не удовлетворая подобныхъ ходатайствъ, пришло къ мысли уничтожить во всёхъ юридическихъ актахъ самое имя «раскольникъ». Мысль сбъ этомъ подалъ пермскій и тобольскій генералъ-губернаторъ. Онъ писалъ, что съ уничтоженіемъ

Digitized by Google

-

двойного оклада бывшая статья въ окладныхъ книгахъ по сбору навсегда уничтожается, а потому и наименованія раскольника въ ревизскихъ сказкахъ и прочихъ актахъ нигдѣ уже не существуетъ, а вписывается каждый по своему званію. Это разсужденіе было одобрено сенатомъ, и въ 1783 г. послѣдовалъ указъ, чтобы и въ духовныхъ росписяхъ и другихъ вѣдомостяхъ имя раскольника не употреблять, а также и въ словесныхъ разговорахъ. Такимъ образомъ въ глазахъ закона исчезло даже и самое имя «раскольникъ». Послѣднее распоряженіе было подтверждено и Св. Сунодомъ, въ 1784 году. Въ 1785 г. было объяснено, что раскольники, на основаніи городового положенія, могутъ бытъ избираемы въ обществевныя городскія службы. Такимъ образомъ Петровская система была рѣшительно замѣнена новою.

Отношеніе правительства къ религіозной сторонь жизни раскола: а) былые попы, б) молитвенныя зданія и в) совершеніе богослуженія и требъ церковныхъ. Отношенія правительства къ религіозной сторонѣ жизни раскольниковъ были менѣе опредѣленны и послѣдовательны, хотя вообще гораздо болѣе мягки и снисходительны, чѣмъ въ прежнее время. Эта непослѣдовательность происходила отъ двухъ неодинаковыхъ взглядовъ. Съ одной стороны на проявленія религіозной жизни раскольниковъ смотрѣли съ точки зрѣнія вѣротерпимости и предоставленія имъ всѣхъ правъ гражданскихъ, до уничтоженія самаго имени раскольника; но съ другой строны въ открытыхъ обнаруженіяхъ раскола и предоставленіи раскольникамъ правъ по отправленію богослуженія не могли не видѣть происходящаго соблазна.

а) Относительно бѣглыхъ поповъ правительство на первыхъ порахъ поступало строго. Бѣжавшіе къ раскольникамъ священники были лишаемы священства (29 ноября 1765 г. и 22 янв. 1776 г.) и, какъ лишенные сана, они должны были скрываться. Но въ самомъ началѣ XIX столѣтія императоръ Александръ I разрѣшилъ имѣть открытыхъ поповъ жителямъ села Городца нижегородской губерніи (22 мая 1803 г.,) и велѣлъ смотрѣть «свозь пальцы» на поповъ, появлявшихся въ Стародубьѣ (іюнь 1803 г.). Между тѣмъ въ 1812 году Сунодъ

не разрѣшилъ поновцамъ села Иванова владимірской губ. имѣть бѣглыхъ поповъ на томъ основаніи, что таковые попы послужатъ поводомъ къ размноженію раскола. Государь утвердилъ и это опредѣленіе (17 февр. 1812 г.).

Такая непослёдовательность правительства закончилась правилами 1812 года (марта 26-го), по которымъ раскольникамъ дозволялось имёть открытыхъ бёглыхъ поповъ, если они до своего побёга не совершили никакого уголовнаго преступленія. На требованія же епархіальныхъ архіереевъ о высылкё такихъ священниковъ повелёвалось отвёчать, что они находятся на своихъ мёстахъ.

б) Таже вепослёдовательность видна и въ распоряжевіяхъ, касающихся молитвенныхъ здавій. На первыхъ порахъ, когда расколь еще не получиль полныхь правь гражданскихь, молитвенныя зданія раскольниковь, въ духъ прежнихъ 3a KOноположений, были воспрещаемы (21 іюля 1769 г. и 1-го апр. впослёдствія, чтобы оставаться вёрнымъ 1778 r.). Ho принятымъ началамъ, правительство и на молитвенныя зданія раскольниковъ стало, прежде всего, смотръть «сквозь пальци». Въ одномъ случав оно распорядилось уничтожить только главу на раскольнической часовнь, оставивь самое здание (22 дек. 1817 г.). Въ другой разъ, когда монахини Климовскаго стародубскаго монастыря построили новую церковь и просили разръшенія исправлять въ ней службу, то государь приказалъ, монахинямъ препятствія къ продолженію богослуженія не чинить, но и формальнаго разр'єшенія на построоніе церкви не давать (28 окт. 1811 г.). Но еще ранье этого, въ 1809 г., государемъ было утверждено законное существование московскаго Преображенскаго кладбища подъ названіемъ Преображенскаго богадъленнаго дома (15 март.). Βъ то же почти время министръ внутреннихъ дълъ разръшилъ въ одномъ мѣсточкѣ вятской губерніи вмѣсто стараго дома новый молитвенный домъ. Такое же дозволеніе построить дано было въ 1815 г. раскольникамъ г. Сарапула увзднымъ судомъ и городовымъ магистратомъ. Основаніями для такихъ разрѣшеній послужили законоположенія о иновѣрцахъ. По поводу двухъ послъднихъ разръщений Сунодъ вошелъ съ сво-

имъ разсужденіемъ, высказавъ на дёло вной взглядъ. Онъ доказываль неосновательность разръшеній тьмь, что въ именномъ указе 1803 г. относительно раскольниковъ сказано, что, «не дѣлая насилія совѣсти, не должно допускать никакихъ явныхъ оказательствъ отступленія отъ церкви и строго воспрещать всякіе въ семъ соблазны» (28 дек. 1815 г.). Этотъ послёдній взглядь легь въ основаніе дальныйшихъ распоряжевій государя. Въ 1816 г. были уничтожены, по высказаннымъ Сунодомъ соображеніямъ, раскольническая часовня, построенная въ г. Фатежѣ курской губ., и въ той же губернія молитвенный ломъ колокольнею (распор. 4 сент.). Въ СЪ 1817 г. (22 дек.) государь подтверждалъ мёстнымъ властямл, чтобы вновь часовни отнюдь не были устраиваемы. Наконецъ, въ 1822 году (марта 26-го) было Высочайне преднисано относительно раскольническихъ церквей: 1) о тёхъ, кои давно построены, не входить ни въ какое разсмотрение, 2) вновь же строить не дозволять ни по какому случаю.

в) На совершеніе богослуженія раскольниками въ ихъ обществахъ точно также смотр'ёли «сквозь пальцы». Теперь раскольники могли крестить родившихся, хоронить умершихъ и т. п. (1818 г. 8 марта). Пользуясь этимъ, раскольники не только отправляли богослуженіе въ своихъ молитвенныхъ до махъ, но открыто совершали крестные ходы при колокольномъ звон'ё. Такъ было, наприм'ёръ, въ Москвё и на Иргизё.

Но такъ какъ явное и торжественное совершеніе богослуженій порождало соблазнъ между православными и способствовало совращенію ихъ въ расколъ, то съ 20 хъ годовъ стали принимать строгія мѣры, прежде всего, противъ совратителей. Въ 1820 году (авг. 4 го) одинъ екатеринославскій мѣщанинъ (Соколовъ) за совращеніе другихъ въ расколъ былъ навсегда сосланъ въ Соловецкій монастырь. Въ тоже время стали наказывать и за открытое совершеніе богослуженій. Въ 1823 г. бѣглый попъ, который совершалъ въ Петербургѣ богослуженіе при колокольномъ звонѣ и въ священническомъ облаченіи погребалъ умершихъ, былъ сосланъ въ Соловецкій монастырь. Въ слѣдующемъ году полиція воспретила послѣ-

Digitized by Google

L

дователямъ секты еедосъевцевъ въ Ригъ погребать умершихъ съ пъніемъ и кадильницами <sup>1</sup>).

Мъры, предпринимаемыя въ царствование императора Николая I. Съ двадцатыхъ годовъ начался поворотъ въ отношеніяхъ правительства къ расколу, хотя и не во всёхъ отношеніяхъ. Въ то время какъ цоповцы получили право имёть открыто бёжавшихъ священниковъ, еедосеевцы, вслёдствіе замѣченныхъ на Преображенскомъ кладбищѣ безпорядковъ и злоупотребленій дарованною свободою (разврата и дітоубійства), были ограничены въ правахъ гражданскихъ запрещеніемъ выбирать ихъ въ общественныя должности, а затёмъ былъ воспрещенъ и самый переходъ въ еедосъевскую секту (11 апр. 27 мая и іюля). При Николай Павловичь измьнена была вся система Екатерининскаго времени. Въ основаніе правительственныхъ къ расколу отношеній положено было также начало терпимости, такъ что раскольники за мевнія о не преследовалесь; но эта терпимость была значивѣрѣ тельно ограничена, какъ въ дарования раскольникамъ правъ гражданскихъ, такъ и по отправленію ими богослуженія.

И прежде всего во всёхъ оффиціальныхъ документахъ было возстановлено названіе «раскольникъ». Хотя и прежде это название стало уже входить въ употребление, но указъ Екатерины II (1773 г) формально еще не былъ отмѣненъ. Теперь было Высочайше повелёно раскольниковъ не называть несвойственными имъ именами, напр. «старообрядцы по австрійскому священству» и т д. Въ тоже время раскольническія общества не стали считаться дозволенными закономъ. Поэтому было воспрещено пріобрѣтать на имя этихъ обществъ недвижимыя имущества; духовныя завёщанія, по которымъ таковыя имущества оставлялись означеннымъ обществамъ, не были утверждаемы. Съ особенною ясностію это выразилось по слёдующему обстоятельству. Въ 1836 году петербургскій купецъ Долговъ зав'ящалъ домъ въ пользу Выговской пустыни. Госузавѣщанное имѣніе предоставить дарь повелёть соизволиль: въ распоряжение законныхъ наслъдниковъ Долгова, потому

1) У Варадинова стр. 103 и 126.

что общество выговскихъ старообрядцевъ, не будучи признано закономъ, не имѣетъ и права владѣтъ недвижимою собственностью (25 ноября 1840 г.). Отъ имени раскольническихъ обществъ не принимались даже пожертвованія. Въ 1841 г. раскольники Рогожскаго кладбища построили этапный домъ для пересылочныхъ арестантовъ и изгявили желаніе принять содержаніе онаго на свой счетъ, а арестантамъ доставлятъ ивщу. Государь повелѣть соизволилъ: «принять за правило, чтобы никакія пожертвованія отъ имени раскольническихъ обществъ не были принимаемы» (16 февр.).

Но такъ какъ нѣкоторыя раскольническія общежитія въ прежнее время получили уже право законнаго существованія и владѣли недвижимымъ имуществомъ, то новыми распоряженіями этимъ обществамъ приданъ былъ характеръ благотворительныхъ учрежденій на общихъ основаніяхъ. Вслѣдствіе этого Преображенское и Рогожское кладбища въ Москвѣ, Волковская и Малоохтенская богадѣльни въ Петербургѣ и нѣкоторыя другія были подчинены вѣдѣнію Приказовъ общественнаго призрѣнія, а съ 1853 г.--вѣдѣнію Императорскаго человѣколюбиваго общества (26 окт. и 21 дек. 1853 г.).

Лишивъ расколъ, какъ общество, права на законное существованіе, правительство ограничило и личныя права раскольниковъ. Имъ воспрещено было пріобрѣтать земли въ остзейскихъ губерніяхъ; раскольники не могли быть избираемы въ общественныя должности, даже въ сотскіе и десятскіе (8 окт. 1835 г., 11 апр. 1840 г.), вмѣсто же отправленія этихъ обязанностей былъ установленъ особый денежный съ раскольниковъ сборъ (25 окт. 1847 г.). Исключеніе было сдѣлано для Екатеринбурга, гдѣ дозволено было выбирать немногихъ членовъ въ общія городскія присутствія, и для мезенскаго и кемскаго уѣздовъ архангельской губерніи, гдѣ было разрѣшено выбирать въ сотскіе и десятскіе (27 дек. 1837 г.). Раскольникамъ было воспрещено выдавать свидѣтельства на право обученія дѣтей (28 ноября 1839 г.), записываться въ иконописные цехи (5 янв. 1845 г.) и въ купеческія гильдіи,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 150, 150, 263 и 419.



- 245 -

торговать же они могли по такъ называемому «временному праву» (10 іюн. 1853 г.). Была также ограничена выдача наспортовъ на отлучки. Полученіе раскольниками наградъ сначала было ограничено тѣмъ, что поповцамъ разрѣшалось давать медали, но не ордена; но затѣмъ, въ 1853 году, вышло распоряженіе о ченагражденіи раскольниковъ никакими знаками отличій.

Относительно религіозной стороны раскола правительство не входило въ обсужденіе богослуженія и другихъ религіозныхъ дъйствій, если они совершались въ кругу его послёдователей (26 янв. 1826 г.); но при этомъ оно не придавало имъ никакого законнаго значенія, почему и браки, заключаемые въ расколѣ, считало недѣйствительными (13 февр. 1826 г.). Кромѣ того, не преслѣдуя раскольниковъ за совершеніе богослуженія, законъ воспрещалъ всякія духовныя дѣйствія отправлять публично и съ явнымъ оказательствомъ своего ученія и богослуженія (1834 г. 5 дек.).

Относительно молитвенныхъ зданій было постановлено чтобы построенныя до 1826 года оставлять въ томъ положеніи, въ какомъ они въ то время находились; послё же этого не только вновь строить что-либо похожее на церкви не дозволялось, но воспрещалась и передёлка или возобновленіе старыхъ зданій (27 апр. 1841 г.). Если же раскольники самовольно строили новый молитвенный домъ, или исправляли существующій, то велёно было запечатывать оный и доносить министру внутреннихъ дёлъ, отъ котораго зависёло, оставить ли его запечатаннымъ, или совершенно уничтожить (5 мая 1839 г.).

Дозволяя существованіе прежде (до 1826 г.) построенныхъ молитвенныхъ зданій, правительство распорядилось снимать съ оныхъ кресты (31 дек 1836 г.), воспретило колокольный звонъ (21 ноябр. 1840 г.) и приказывало отбирать тѣ колокола, которые висѣли на открытомъ воздухѣ (27 апр. 1841 г.). Слѣдствіемъ такихъ распоряженій было сокращеніе молитвенныхъ зданій. Съ 1842 по 1846 годъ было запечатано 102 зданія, уничтожено 147 и передано въ вѣдѣніе епархіальнаго начальства 12. Въ 1836 г. уничтожена въ Москвѣ и извѣстпая Покровская часовня.

Digitized by Google

Подобныя же распоряженія были сдёланы и относительно бъглыхъ поповъ. Правила 1822 г. были отмёнены. Новыми законами установлялось то общее правило, чтобы прежде бъжавшихъ поповъ оставлять въ поков, но вновь принимать ихъ отнюдь не дозволялось. При этомъ дозволевные попы (прежде бъжавшіе) не могли «переходить» изъ убзда въ убздъ, изъ губерніи въ губернію (24 мая 1827 г. и 24 дег. 1834 г.). Вновь же бъжавшіе священники были возвращаемы въ распоряженіе епархіальныхъ преосвященныхъ (1832 г.). Взятыхъ у раскольниковъ поповъ лишали священства к исключали изъ духовнаго званія. А такъ какъ нёкоторые изъ нихъ и послё этого опять уходили къ раскольникамъ и продолжали священствовать, то впослёдствіи велёно было всёхъ лишенныхъ сана священниковъ ваключать въ монастыри.

Относительно раскольническихъ скитовъ существовали тѣже общія правила, т. е. проживавшимъ въ нихъ скитникамъ дозволялось доживать свой вѣкъ, но вновь принимать въ скиты запрещалось; точно также воспрещались всякія исправленія зданій. При этомъ проживавшимъ въ скитахъ раскольникамъ воспрещались всякія изъ скитовъ отлучки (10 іюня 1853 г.). Но такъ какъ незаконный пріемъ въ скиты по прежнему продолжался, то министру внутреннихъ дѣлъ было предоставлено постепенное упраздненіе скитовъ, монастырей и прочихъ сборищъ, при чемъ стариковъ или старухъ, свыше 60-ти лѣтъ, велѣно переводитъ въ богоугодныя заведенія (10 іюня 1853 г.).

Издавая рядъ означенныхъ законоположеній, правительство имѣло въ виду ту цѣль, чтобы наличные раскольники могли дожить свой вѣкъ, но чтобы прекратить дальнѣйшее распространеніе раскола. Дабы вѣрнѣе этого достигнуть, правительство распорядилось составленіемъ именныхъ или семейныхъ списковъ раскольниковъ, съ указаніемъ раскольническихъ церквей, монастырей и скитовъ, а равно и живущихъ въ нихъ (8 окт. 1853 г., 5 мая 1893 г. и 11 апр. 1840 г.). Рождающіяся отъ раскольниковъ дѣти должны быть крещены въ православной церкви, и не считались уже въ числѣ раскольниковъ (11 марта 1838 г. и 16 апр. 1841 г.).

•••

SSIAN ORTHODOX SEMINARY, 1701, 5th. st. n. e.

- 247 ---

MINNEAPOLIS, - MINN.

Для наблюденія за точнымъ и неуклоннымъ исполненіемъ правительственныхъ распоряженій былъ учрежденъ строгій полицейскій надзоръ. Поэтому въ твхъ мъстакъ, гдѣ проживали раскольники, полиція была усилена (10 іюна 1853 г.). Кромѣ того въ 1840 году въ черниговской губерніи въ нѣкоторыхъ слободахъ, для ограниченія своеволія раскольниковъ, былъ расположенъ военный постой (14 апр. 1840 г.), а въ 1847 г.—была образована тамъ особенная полиція съ отнесеніемъ расходовъ по ея содержанію на особый сборъ съ жителей (11 сент. 1847 г.).

Въ случаяхъ нарушенія закона виновные въ совращеніи или въ публичномъ оказательствё раскола подвергались или отдачё въ военную службу, или ссылкё въ Закавказскія провинціи, иногда въ Сибирь. Одинъ отставной солдать, отступившій отъ православія и совратившій жену въ расколъ, былъ лишенъ знака св. Анны и сосланъ въ отдаленныя мёста Сибири (6 окт. 1836 г.). Уклонившимся въ расколъ дёлались увёщанія не только на мёстё, но и въ духовныхъ консисторіяхъ. Если же отступившій отъ православія имёлъ во владёніи своемъ крёпостныхъ людей, то имёніе его поступало въ опеку. При этомъ совратившійся изъ православія не могъ имёть православныхъ въ услуженіи (21 марта 1740 г.). По совращеніямъ и уклоненіямъ возникало очень много дёлъ, которыя часто тянулись по нёскольку лётъ.

Не смотря на ясно выраженную цёль, на полноту и строгую послёдовательность, правительственная система Николаевскаго времени цёли не достигла. Это произошло съ одной стороны отъ того, что она опиралась на полицейскій надзоръ, а надзоръ этотъ былъ недостаточенъ для того, чтобы обнаруживать всё противозаконные поступки раскольчиковъ, а съ другой и потому, что полицейскіе чиновники, подкупаемые раскольниками, послабляли имъ. Раскольническіе монастыри и скиты, по выраженію лётописца Преображенскаго кладбища, покупали «право молиться въ своихъ моленныхъ и увлажали ниву ан тихристовыхъ приставниковъ» (Кельсіевь, т. 1 й.). Огъ этого и зданія продолжали исправляться, и насельники постоянно прибывали на мёсто выбывшихъ. Иногда высшее правительство назначало экстренныя ревизіи, но объ этихъ ревизіяхъ раскольники были предупреждаемы, и все противозаконное увознлось изъ монастырей. Такъ случалось особеяно на Преображенскомъ кладбищь. Конечно, это было не вездъ. Семеновскіе скиты нижегор. губ. были уничтожевы. Но неодинаковое приложеніе закона только усиливало фанатизмъ, а къ цёли не приводило. Тотъ же фанатизмъ развивали и возникавшія дъла объ уклоненіяхъ и совращеніяхъ. Ссылаемые совратители находили возможность переписываться съ своими единовърцами, возбуждая чувство ненависти противъ церкви и изображая себя въ нихъ мучениками за въру. Судимые за уклоненія, препровождаемые для увъщаній въ духовныя консисторія, подвергались иногда насмѣшкамъ со стороны сопровождавшихъ и, фанатически настроенные, оставались большею частію упорвыми, иногда даже издъвались надъ увъщателями; но если и приносили раскаяніе, то лицемѣрно... Между тѣмъ подъ покровомъ секрета и поблажекъ расколъ жиль и не ослабѣвалъ.

При императорѣ Александрѣ Николаевичѣ система законовъ оставалась прежняя. Въ 1858 г. Петербургскій м. Григорій возбуждаль вопрось о томъ, какой системѣ въ отношение раскольниковъ слёдовать на будущее время. При обсуждения этого вопроса въ совътъ министровъ, Государь указалъ, что въ измѣненіи дѣйствующей системы надобности не представляется, что неудобства, теперь оказывающіяся, происходять не оть самой системы действій, но отъ неточнаго и неправильнаго исполненія оной, происходящаго или отъ неблагонамѣренности исполнителей въ нисшихъ инсганціяхъ, или отъ разнообразныхъ узаконеній на счетъ раскола, въ различное время и по разнымъ вѣдомствамъ изданныхъ (24 апр. 1858 г.). При томъ было подтверждено, что при заковѣ о непреслѣдованія раскольниковъ за мнения ихъ отнюдь не должно допускать совращенія въ расколъ православныхъ; при совершеніи же раскольникими требъ по своимъ обрядамъ, не дозволять публичнаго оказательства раскола (1858 г. 15 окт.)<sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подъ публичнымъ оказательствомъ раскола разумѣлись: крестныс ходы, пѣніе внѣ молеленъ и такое пѣніе внутри моленныхъ, которое было-

Но и при существования прежней системы, въ царствованіе Александра II послѣдовали значительныя измѣненія относительно нёкоторыхъ частныхъ предметовъ. Такъ: а) раскольникамъ было предоставлено право записываться въ купечество (13 ноября 1863 г. и 5 февр. 1864 г.); б) ихъ стали награждать не только медалями, но и орденами (15 іюн. 1862, 3 апр. и 11 дек. 1864 г.). Вмъстъ съ этимъ раскольниковъ менње вредныхъ сектъ (пріемлющихъ бракъ и молящихся за царя) разрѣшено выбирать въ общественныя должности, хотя съ нѣкоторыми ограниченіями и съ предоставленіемъ министру внутреннихъ дёлъ, при утвержденіи избранныхъ въ означенныя должности раскольниковь, руководствоваться личнымъ усморѣніемъ, и въ предѣлахъ разумной возможности (27 іюл. 1861 г., 16 іюня 1870 г. и 9 марта 1873 г.). Βъ 1874 г. были узаконены браки раскольниковъ отъ рождения, чрезъ записи въ особыя метрики въ полицейскихъ и волостныхъ управленіяхъ. Законность этихъ браковъ не зависитъ оть совершенія какихъ-либо обрядовь, раскольниками употребляемыхъ, а обусловливается именно записями въ метрическія книги и имъетъ значение чисто гражданское.

Таковы были измѣненія въ гражданскомъ положеніи раскольниковъ. Что касается ихъ религіозныхъ правъ, то, хотя въ примѣчаніи къ Высочайше одобренному «Наставленію для дѣйствій съ раскольниками» 1858 г. (15 окт.) и было сказано, что открытіе вновь раскольническихъ моленныхъ и возобновленіе старыхъ относится къ публичному оказательству раскола, но тѣмъ не менѣе и въ этомъ отношеніи были давяемы частныя разрѣшенія. Въ 1863 году по Высочайшему повелѣнію были распечатаны двѣ часовни въ западномъ краѣ, во вниманіе къ политическимъ событіямъ и тому участію, которое принимало въ нихъ раскольническое населеніе западныхъ

бы слышно внѣ оныхъ, торжественное совершеніе крещенія и брака, сопровожденіе тѣлъ умершихъ на кладбища въ мантіяхъ, клобукахъ и иныхъ, раскольническихъ особенныхъ одѣяніяхъ, съ пѣніемъ, ношеніе раскольниками монашескаго одѣянія, открытіе вновь раскольническихъ моленныхъ піоставлене вадъ моленными новыхъ крестовъ, или возобновленіе старыхъ и употребленіе въ молельняхъ или при оныхъ колоколовъ.

губерній (9 и 11 сентября). 1865 г. была распечатана одна часовня въ подольской губернія (18 іюня); въ томъ же году было разрѣшено произвести починку моленной въ витебской губерніи (27 авг.). Въ 1868 году было разрѣшено безпоповцамъ Преображенскаго кладбища собираться для отправленія богослуженія въ исправленную часовню по срединѣ двора, въ женскомъ отдѣленіи (24 авг.).

Наконецъ, отмѣнено было прежнее требованіе, чтобы дъ́тей раскольниковъ крестить въ православной церкви.

Одвовременно съ этими частными измѣненіями правительство останавливалось на мысли объизмёнения всей системы закоподательства по отношенію къ послёдователямъ тёхъ секть, которыя будуть признаны менье вредными. Еще въ 1864 году сдёланы были первыя попытки къ пересмотру постановленій о раскольникахъ (авг. 16-го). Въ 1867 году (въ янв.) постановленіемъ І'осударственнаго Сов'вта было положено со ставить и внести въ Государственный Совъть проэкть закона о гражданскихъ правахъ раскольниковъ. Съ тъхъ поръ разработкою эгого проэкта занимались разные комитеты изъ члевѣдомствъ, новъ отъ разныхъ выслушивались заключенія экспертовъ (Мельниковъ). Выработанныя предположенія представлены были Св. Суноду и, по распоряжению оберь провуьора, были препровождены на обсуждение спеціалистовъ <sup>1</sup>). Но послѣдовавшія въ 1877 году политическія событія и затъмъ мученическая кончина Государя пріостановили окончаніе этого лѣла.

#### Существующее законодательство по отношенію къ расколу<sup>2</sup>).

«По поводу законовь 3 мая 1883 года», Прав. Собес. 1883 г. сент.

3 мая 1883 года послѣдовало Высочайшее утвержденіе мнѣнія Государственнаго Совѣта о дарованіи раскольникалъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Оффиціальныя записки по этому предмету напечатаны въ «Странникѣ» за 1887 и 88 года.

<sup>?)</sup> Такъ какъ существующее законодатольство пмѣстъ въ виду не однихъ раскольниковъ-старообрядцевъ, а и другихъ сектантовъ, то и мы при дальнѣйшомъ изложеніи будемъ держаться этого.

правъ гражданскихъ и по отправленію духовныхъ требъ. Прежняя система правительственныхъ отношеній оказалась значительно измѣненною. Такимъ образомъ внѣшнее положеніе раскола въ настоящее время представляется въ слѣдующемъ видѣ.

а) Въ гражданскомъ отношении раскольники почти ничёмъ не отличаются отъ прочихъ гражданъ. Такъ, по существующимъ законамъ, 1) имъ выдаются паспорты на отлучки внутри имперіи на общемъ основаніи, за исключеніємъ только скопповъ: 2) всёмъ раскольникамъ дозволяется производить торговлю и промыслы. записываться въ купеческія гильдія и пользоваться всёми привиллегіями, соединенными съ свми 3) съ разрѣшенія министра внутреннихъ дѣлъ записями: раскольники допускаются къ вступленію въ **иконописные** цехи; 4) раскольникамъ дозволяется занимать и общественныя должности, съ утвержденія подлежащихъ властей. Но отпосительно этого сдёлано ограничение, именно: если въ волости, состоящей изъ православныхъ и раскольниковъ, ВЪ должности волостного старшины утвержденъ будеть раскольникъ, то помощникъ его долженъ быть непремѣнно православвый. Ограничение это сдѣлано въ виду могущихъ быть стѣс. неній со стороны раскольниковъ по отношенію къ православнымъ. Наконецъ, 5) совершенно естественно, -- если старшина раскольникъ, то онъ не допускается къ участію въ дѣлахъ приходскихъ попечительствъ.

б) Будучи сравнены въ гражданскихъ правахъ со всёми гражданами, раскольники и въ религіозномъ отношенін пользуются полною терпимостію и свободою, съ устраненіемъ лишь такихъ дёйствій, которыя могли бы производить соблазнъ между православными и давать мысль, что раскольническія секты признаются закономъ наравнѣ съ православною церковію. Такъ, не будучи преслѣдуемы за мнѣнія о вѣрѣ, раскольники могутъ творить общественную молитву, исполнять духовныя требы и совершать богослуженіе по ихъ обрядамъ <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ этого исключены штундисты по особому распоряженію Комитета миннстровь. При томъ хлыстовскія собранія никогда не считались дозволенными.

Это хотя и прежде не преслёдовалось, но закономъ прямо и не разрёшалось. Уставщики, наставники и другія лица, исполняющія духовныя требы у раскольниковъ, также не подвергаются за сіе преслёдованію. При дозволеніи совершать обществевную молитву раскольникамъ разрёшается имѣть и особые молитвенные дома, или же отдѣльныя помѣщенія въ частныхъ домахъ, чего прежде закономъ не дозволялось. Посему теперь они имѣютъ право исправлять и возобновлять молитвенныя зданія, пришедшія въ ветхость, по предварительному разрѣшенію губернатора. Министръ внутрепнихъ дѣлъ, по пред варительномъ сношеніи съ оберъ-прокуроромъ св. Сунода, можетъ разрѣшать распечатавіе зданій, прежде запечатанныхъ, кромѣ раскольническихъ монастырей; наконецъ, съ разрѣ шенія того же министра, раскольники могутъ обращать для общественнаго богомоленія существующія строенія.

Но при этихъ дозволеніяхъ, раскольникамъ, какъ и прежде, запрещается публичное оказательство раскола. Публичнымъ оказательствомъ признаются: 1) крестные ходы и публичныя процессіи въ церковныхъ облаченіяхъ, 2) публичное ношеніе иконъ, за исключеніемъ только предношенія иконы сопровождаемому на кладбище покойнику, 3) употребление внѣ молитвенныхъ домовъ церковнаго облаченія или монашескаго и священнослужительскаго одбяний, 4) раскольническое пъніе на улицахъ и площадяхъ. За лицами, совершающими требы у раскольниковъ, не признается духовнаго сана или званія. Наконець, что касается молитвенныхъ домовъ, то оные не могуть имъть вида христіанскихъ храмовъ: на верху зданій не можеть быть крестовъ, не дозволяется вѣшать наружныхъ колоколовъ. Цозволяется только имѣть надверные кресты и иконы надъ входомъ въ часовню. За исполненіемъ означенныхъ требованій обязана наблюдать полиція, а за нарушеніе оныхъ полицейскія власти должны виновныхъ привлекать къ отвѣтственности по уставу Мировыхъ учрежденій (Уст. о нак. мир. судьями, ст. 29).

Съ особенною строгостію законъ относится къ распространенію раскольническаго лжеученія, каковое безусловно воспрещается, и виновные судятся окружными судами по стать в

196-й Уложенія о наказаніяхъ. Въ духѣ существующаго законоположенія сдѣланы и нѣкоторыя дополненія въ статьяхъ закона, а также даны разъясневія и со стороны Правительствующаго Сената.

По смыслу закона 1883 года уничтожено существовавшее прежде раздѣленіс секть на менѣе вредныя и «особенно вредныя», --- съ твмъ отличіемъ, что последователи секть «особенно вредныхъ» судились за одно склонение въ секту, хотя бы и безуспѣшное, какъ за распространение 1). Въ замѣвъ этого статья 196-я Улож. о наказаніяхъ получила дополненіе въ двухъ отношеніяхъ. Во первыхъ, въ нее внесено, какъ противозаконное дъйствіе, совершеніе раскольниками духовныхъ для лицъ православнаго вѣроисповѣданія (**q.** 3-a). требъ напр.---крещевія, брака, погребевія и т. п. Но при этомъ Сенать разъясниль, что могуть быть судимы и подлежать наказанію именно только совершители требь, родители же и другія лица, допустившіе сіе, привлекаемы въ отвѣтственности быть не могуть 2). Во вторыхъ, ст. 196-я дополнена тъмъ, что раскольникъ, дозволившій себѣ публично проповѣдывать свое лжеученіе православнымъ или склонять и привлекать ихъ въ свою ересь, когда сіи дъйствія не имѣли своимъ послёдствіемъ отпаденія въ расколь, также подвергается отвётственности <sup>8</sup>). Къ этому необходимо присовокупить, что издавна существуетъ особая въ законъ статья (189), которою воспрещается совращать проповёдію или сочиненіемъ, безъ упоминанія о публичности 4), а только завѣдомо и съ намѣреніемъ

1) Кассац, рішен. 1873 г. № 595, по ділу Соболева. См. Улож. о наказ. сенатора Таганцева, изд. 8-е, 1895 г., стр. 215 и 219. «Понятіе о совращеній имість обширный смысль и не обусловливается достиженіемъ ціли, но совміщаеть въ себі и склоненіе кого-либо къ ереси и расколу чрезь подговоры, обольщенія или иныя средства».

2) Кассац. рѣшеніе 1894 г. № 46, по дѣлу Потапова.

<sup>3</sup>) Также часть 3-я ст. 196-й. См. у Таганцева.

4) На основаніи этого и вслёдствіе неопредёленности выраженія въ ст. 196-й «публично», 3-й миссіонерскій съёздъ возбудилъ ходатайство о замёнё этого выраженія другимъ: «при свидётеляхь».

совратить православныхъ, — распространять такія проповѣди и сочиненія (ч. 2 ст. 189-й <sup>1</sup>).

Говоря о раскольникахъ, законъ не исключаетъ и техъ. которые имѣютъ свое особенное отъ православія священство, т. е. послѣдователей бѣлокриницкой іерархія; и послѣднихъ онъ считаетъ принадлежащими къ расколу<sup>2</sup>). Но сюда, очевидно. не входять единовърцы и вхъ священники, посвященные православными епископами, и священство ихъ не сособенное», а такое же, православное. Но при этомъ, съ другой стороны, законъ не смѣшиваеть совершителя духовной требы для православнаго съ его совратителемъ. Дъйствіе совращенія объясняется именно какъ склоненіе въ секту, а не какъ даже формальное въ нее принятіе, каковое относится къ совершевію духовнаго обряда <sup>3</sup>). При этомъ дъти, не достигшія возраста, въ коемъ они могли бы понимать различіе между догматами вёры, не могуть быть совращаемы въ ересь или расколь въ точномъ смыслѣ этого слова 4).

Относительно молитвенныхъ зданій и раскольническихъ скитовъ (ст. 206-я) Сенатомъ равъяснено, что подъ «молитвен-

<sup>1</sup>) Поясняя эту статью закона, Правительствующій Сенать, хотя въ 1872 г. по дѣлу Селюгиной и въ 1873 г. по дѣлу Соболева и употребляль выраженіе «публичное проповѣданіе раскола», но въ 1888 г. 31 мая, по дѣлу Гребенюка онъ говорить: «раскольникамъ воспрещается проповѣданіе словесное, или письменное ихъ ученіе, соедписнное съ попыткою привлечь въ свой толкъ или секту православныхъ». Таганцевъ, стр. 207, 215 и 208. Снес. стр. 217. Выраженія «публично» здѣсь уже не встрѣчается. Видимо, законъ имѣетъ въ виду и преслѣдуетъ главнымъ образомъ преступную цѣль, а не видъ или форму пропаганды. Посему еще въ рѣшеніи 1893 г. (№ 24-й), по дѣлу Суханова, говорится: «Существеннымъ признакомъ означеннаго преступленія (т. е. предусмотрѣннаго ст. 196-ю Улож.) есть совращеніе обвиняемымъ кого-либо въ свою секту посредствомъ уловора, или инаго воздъйствия совратителя на лицо совратившееся, при чемъ эти дѣйствія совратителя должны быть указаны въ вопросахъ, предлагаемыхъ на рѣшеніе присяжныхъ засѣдателей». (Таганцевъ, стр. 217 п. 11-й н стр. 219 п. 2-й).

<sup>2</sup>) Признаніе подсудимаго принадлежащимъ къ въроученію, имѣющему свое особенное отъ православнаго священство, даетъ право признать его принадлежащимъ къ расколу (1879 г. № 29, по дѣлу Гончарова. Снес. 1893 г. № 24, по дѣлу Суханова).

<sup>3</sup>)Кассац. рѣшенія: 1888 г. мая 31-го по дълу Гребенюка и 1893 г. № 24, по дѣлу Суханова. (У Таганцева, стр. 217, п. 9 и 15).

4)-1893, № 46, по дѣлу Потапова; Таганцевъ, 207.

Digitized by Google

1

— 25**ŏ** —

ными зданіями» слёдуеть понимать зданія, особо предназначенныя для публичнаго богослуженія. А посему раскольники не подлежать уголовному преслъдованію за отправленіе общественнаго богослуженія по ихъ обрядамъ въ частныхъ домахъ, слёдовательно и за устройство въ этихъ домахъ необходимой для моленія обстановки <sup>1</sup>). Но построеніе, хотя в на двор'ь. особой избы, приспособленной къ общественному богослуженію, воспрещается <sup>2</sup>). Говоря объ особыхъ молитвенныхъ зданіяхъ и о моленныхъ въ частныхъ домахъ, законъ совершенно не имѣетъ въ виду внутренняго устройства и приспособленія, будеть ли оно походить на простую моленную, или и на церковь съ свойственнымъ церкви устройствомъ. Открывать скиты раскольникамъ воспрещается <sup>8</sup>). Опредѣленіе признаковъ скита со стороны практической, видимо, должно подлежать спеціальной экспертизь, такъ какъ въ законь эти признаки не указуются.

Оберегая достоинство, православной церкви отъ сектантской пропаганым и отъ соблазна, законъ, кромѣ воспрещенія публичнаго оказательства раскола или иного сектантства, воспрещаетъ всякія дерзости противъ прав. церкви и ея духовенства. Кто въ публичномъ мъсть или въ собранія болёе или менёе многолюдномъ, или просто при свидётеляхъ будеть порицать христіанскую вѣру или православную церковь, съ намфреніемъ поколебать вфру и произвести соблазнъ, тотъ подвергается извѣстному, по закону, наказанію (ст. 178 Улож.). Наказуется и тотъ, кто учинилъ бы сіе безъ умысла, а единственно по неразумію, невѣжеству, или цьянству (ст. 180). Кром' означенныхъ общихъ статей есть спеціальное, до раскольниковъ относящееся, запрещеніс, по заблужденію фанаправославную или духовенство тизма оскорблать церковь

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кассац. рѣшен. 1888 г. 12 апр. по дѣлу Рябинина и 1895 г. окт-13-го, по дѣлу Тулупова (См. у Таганцева, стр. 226).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Касс. рвин. 1882 г. № 35, по двлу Кочергина. (Таганцевъ, стр. 226, п. 3-й).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ст. 206 и касс. рѣщен. по дѣлу Соболева. (См. у Таганцева стр. 215 и 225).

оной <sup>1</sup>). Но при этомъ Сенатъ разъяснилъ: а) что когда оскорбленіе относится къ духовенству, безъ неуваженія къ въръ православной, то оно должно быть явное, направленное противъ его представителей непосредственно, т. е. лично <sup>2</sup>). б) Что же касается оскорбленія православной церкви, то необходимо установить, что извъстное выраженіе было сказано, особенно во время собесъдованія православнаго священника съ раскольниками, — именно съ цёлію оскорбить церковь, а не вызвано было желаніемъ защитить свое заблужденіе <sup>3</sup>).

Всё дёла по совращеніямъ изъ православія въ расколь или въдругія, терпимыя закономъ, 'секты начинаются не иначекакъ по требованію духовнаго начальства <sup>4</sup>). Посему приходское духовенство, узнавъ о подобныхъ нарушеніяхъ закона, само не можетъ входить въ какія-либо сношенія съ судебными и другими гражданскими властями, а должно доносить о семъ епархіальному начальству. Требованіе же духовныхъ консисторій о начатіи судебнаго преслёдованія должно быть выражено совершенно опредёленно и точно <sup>5</sup>). Въ настоящее время предположенія о семъ должны быть представляемы оберъ-прокурору св. Сунода.

Есть законоположенія и сенатскія разъясненія и по нѣкоторымъ частнымъ вопросамъ.

1) Относительно брачныхъ сопряженій православнаго съ раскольникомъ. Законъ допускастъ такіе браки не иначе, какъ по вступленіи раскольника въ соединеніе съ православною церковію <sup>6</sup>). Брачныя сопряженія раскольниковъ съ православными по раскольническому обряду, хотя сами по себѣ не являются совращеніями православнаго лица, но считаются противозаконными, и въ случаѣ рожденія рабенка и разрыва этихъ сопряженій отецъ обязанъ обезпечить содержаніе младенца и

1) Ч. 2-я ст. 196-й и кассац. рѣшеніе по дѣлу Соболева.

5) Кассац. рѣшен. 1888, г. 27 №, по дѣлу Бурцева.

6) Ст. 33 т. Х., ч. 1. Кассац. рѣшен. 1893 г. № 46. по дѣлу Потапова. У Таганцева стр. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Касац. рѣшен. 1892 г. янв. 21, по дѣлу Мешеватина. У Таганцева, стр. 218.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кассац. рѣшеніе 1896 г. ноябр. 15, по дѣлу крестьянина Сергѣя Сосанова.

<sup>4)</sup> Уставъ уголовн. судопроизв., ст. 1006 и кассац. рѣшен. 1868 г. ио дѣлу Курдрюкова. У Таганцева, стр. 219.

матери (ст. 994) <sup>1</sup>). Попеченіе объ охраненіи православія малолётнихъ дётей лица, совратившагося въ расколъ или ересь, возлагается на министра внутреннихъ дёлъ, который, въ случаё усмотрённой имъ необходимости принятія въ семъ отношеніи мёръ, превышающихъ его власть, испрашиваетъ Высочайшее соизволеніе (Уст. о пред. и пресёч. прест. ст. 57<sup>2</sup>).

2) Послѣдователи секты бѣгуновъ, секретно хоронящіе покойниковъ въ неизвѣстныхъ мѣстахъ и зарывающіе ихъ въ землю не въ опредѣленной глубинѣ, и при томъ въ сомнительныхъ случаяхъ – безъ судебно-медицинскаго осмотра, могутъ быть привлекаемы къ отвѣтственности за самыя эти дѣйствія по общимъ законоположеніямъ (ст. 107 Миров. Устав.). Но если они похоронили кого-нибудь, бывшаго православнымъ, то должны быть привлекаемы и за совершеніе требы для лица православнаго (196 ст. ч. 3), тѣмъ болѣе, что означенное православное лицо должно быть непремѣнно ими перекрещено.

Кромѣ секъъ терпимыхъ, послѣдователи коихъ не преслёдуются за мнёнія о вёрё, есть секты нетерпимыя, послёдователи коихъ преслѣдуются и за самую привадлежность къ секть. Таковы-скопцы и вообще секты, соединенныя съсвиръпымъ изувърствомъ и фанатическимъ посягательствомъ на жизнь свою или другихъ, либо съ противонравственными гнусными действіями (ст. 203) Но при этомъ Правительствующій Сенать еще въ 70-хъ годахъ разъясниль по вопросу о скопцахъ, что по тексту закона не всв принадлежащіе къ скопческой ереси могуть быть преслёдуемы за самую принадлежность къ сектѣ. соединенной съ противонравственными гнусными дѣяніями, а только оскопившіе себя или другихъ <sup>3</sup>). Этоть взглядь сь особенною обстоятельностію раскрытъ по дѣлу Тарусскихъ хлыстовъ, въ 1895 году, которые судились не только за распространеніе, но и за принадлежность КЪ

<sup>1)</sup> Кассац. рѣшен. 1896 г. № 18, по дѣлу Елесина.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кассац. рѣшен. 1893 г. № 46, по дѣлу Потапова. У Таганцева стр. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Кассац. рѣш. по дѣлу Кудриныхъ (1871 г.) и Шароповыхъ (1872 г.). У Таганцева стр. 225.

сектв, соединенной съ противонравственными гнусными двйствіями (ст. 203). Для примёненія статьи, говорящей о принадлежности къ сектамъ изувёрнымъ, или гнуснымъ, требуется, по рёшенію Сената, установить въ самомъ судебномъ дёлё дбйствія изувёрныя или противонравственныя, гнусныя <sup>1</sup>).

Дѣла какъ о совратителяхъ, такъ и о совратившихся въ скопчество и другія изувѣрныя или противонравственныя секты вачинаются и безъ требованія духовнаго начальства <sup>2</sup>).

Въ 1903 году Высочайше утверждено новое Уложеніе о наказавіяхъ. По смыслу этого Уложенія пропаганда послёдователей секть терпимыхъ, т. е. не соединенныхъ съ изувърствомъ или противонравственными гнусными двяніями. запрещается въ томъ только случаѣ, когда соединяется съ насиліемъ или обманомъ. Въ другихъ же случаяхъ COBDAщение православныхъ въ расколъ или иную какую секту закономъ не преслѣдуется. Уложеніе это еще не вошло въ дѣйствіе, какъ 17 апрёля 1905 года послёдоваль Высочайшій указъ Сенату о полной въротерпимости, заключающійся въ 17 пунктахъ. По смыслу этого указа «отпаденіе отъ православной въры въ другое христіанское исповъданіе или въроученіе не подлежить преслѣдованію» (п. 1).

Самое названіе «раскольникъ» уничтожено, а присвоено имя «старообрядецъ», при чемъ «духовныя лица, избираемыя общинами старообрядцевъ и сектантовъ для отправленія духовныхъ требъ», должны называться «настоятелями» (у поповцевъ) и «наставниками» (у безпоповцевъ). Настояте-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Для примѣненія сей (203) статьи судь долженъ съ точностію установить, что обвиняемые дѣйствительно принадлежали къ такой сектѣ, послѣдователи коей учиняють указанныя въ сей статьъ дѣйствія или въ силу исповѣдуемыхъ ими догматовъ пхъ вѣрованія (оскопленіе, самосожиганіе), или при выполненіи ими принятыхъ сектою религіозныхъ обрядовъ (человѣческія приношенія, свальный грѣхъ и т. п.). При этомъ, конечно, въ особенности по дѣламъ, разсматриваемымъ съ участіемъ присяжныхъ засѣдателей, опредѣляя преступныя свойства секты, судъ долженъ съ точностію установить тѣ фактическія проявленія религіозныхъ вѣрованій, въ коихъ усматриваются изувѣрныя или противонравственныя дѣйствія» (Журн. Мин. Юстиц. 1896 г. январь, хроника, стр. 240-241).

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Уст. угол. судопроизв. ст. 1007 и кассац. рѣшен. 1888 г., № 27, по дѣлу Бурцева.

ли и наставники, по утверждении ихъ въ должностяхъ, подлежать исключенію взъ мъщань или сельскихъ обывателей, если они къ этимъ состояніямъ принадлежали, и освобождевію оть призыва на действительную военную службу (п.п. 7 и 9). Разрѣшено строить молитвенные дома и производить въ нихъ ремонть на условіяхъ одинаковыхъ съ храмами инославныхъ исповёданій (п. 8). При этомъ разрёшено распечатать закрытые молитвенные дома (п. 12), - что и совершено на Рогожскомъ кладбищѣ. Старообрядцы и сектанти уравнены съ послёдователями инославныхъ исповёданій въ случаяхъ заключения браковъ съ православными (п. 11), т. e. бракъ старообрядца съ лицомъ православнаго исповъдания можеть быть заключень и безь присоединенія перваго КЪ православію.

Нѣкоторыя частности, разработанныя въ комитетѣ министровъ 1-го, 8 и 16 февр. 1905 г., не вошли еще въ Высочайшій указъ.

Но и помимо этого старообрядцы и сектанты получили полную религіозную свободу. Только секты изувѣрныя остаются въ прежнемъ положеніи (п. 5) (<sup>1</sup>).

#### .2) Духовныя дъйствованія къ ослабленію раскола.

Съ самаго появленія раскола церковная власть употребляла мѣры для вразумленія заблудшихъ, частію посредствомъ сочиненій, частію же посредствомъ миссіонерскихъ собесѣдованій.

 а) Изъ сочиненій прежняго времени наиболѣе замѣчательны слѣдующія:

#### Жезлъ Правленія.

Прав. Обозр. 1860 г. т. III; Христ. чт. 1860 г. ноябр.; Странн. 1880 г. ноябрь.

Книга «Жезлъ Правленія, утвержденія, наказанія и казненія» написана инокомъ Симеономъ (Ситіановичемъ), прибывшимъ въ Москву въ 1664 г. изъ Полоцка. Въ Москвѣ онъ состоялъ воспитателемъ царскаго сына, Өедора Алексѣе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. «Миссіонер. Обозр.» 1905 г. № 7-8.

вича и отличался проповёдническимъ талантомъ. Симеонъ Полоцкій быль близокь и кь церковнымь властямь. «Жезлъ Правленія» язданъ отъ имени собора 1666 г. и одобренъ соборомъ 1667 г. Послѣ «Предисловія», въ коемъ объясняется смыслъ названія книги, въ «Жезль» опровергаются: челобитная попа Никиты Добрынина и одно изъ сочиненій попа Лазаря. Въ означенныхъ раскольническихъ сочиневіяхъ, представленныхъ царю, Никита и Лазарь писали свои обличения частію противъ обрядовъ, но болѣе всего противъ нѣкоторыхъ выраженій, находящихся въ книгв «Скрижаль», a также и въ другихъ новопечатныхъ книгахъ. Въ этихъ выраженияхъ заключались, по ихъ мнѣнію, еретическія мысли или, по меньшей мёрё, нёчто недоброе, развращенное. Составитель «Жезла» и опровергаетъ эти обличенія и изв'вты, разъясняя грамматически всю ихъ лживость. Ръчь книги цвътистая; товъ рѣзкій.

Въ «Жезлѣ» встрѣчаются и мысли частію произвольныя, частію недостаточно уясненныя. Такъ, въ доказательство написанія имени Спасителя Іисись авторь говорить, что первыя двѣ начальныя буквы знаменують, по свидѣтельству нѣ. коего мужа премудра, душу и тело воплощеннаго Сына Божія (ч. 2, возоблич. 10-е). Раскольники обращали и обращають на это вниманіе (См. въ «Пращицѣ» вопр. 43 и «Историч. изслёдованіе въ оправданіе старообрядцевъ» т. 2-**¤**). Кромѣ того, раскольники указывали, что въ «Жезлѣ» содержатся мысли прямо неправославныя, а именно: а) метніе о непорочномъ зачатія пресвятой Девы Марія и б) о времени пресуществленія св. Даровъ. На самомъ дЪлЪ составитель «Жезла», разбирая обличение Никиты противъ одного мѣста изъ «Скрижали», гдъ сказано, что «скверна прародительска бяте въ ней», - недостаточно рътительно защишаетъ 9TO мѣсто и возобличаетъ челобитчика. Приведя нѣкоторыя выраженія изъ богослужебныхъ пёсней относительно непорочнаго зачатія, авторъ говорить: «о семъ отсылаемъ на соборное опредвление. а въ концъ замѣчаетъ только. что «мяѣяie И Скрижали не есть еротичество, но св. отецъ восточныя деркве» (возоблич. 10-е, л. 27 об. и 29). Дийствительно, вопросъ

. •

этогь вращался въ то время въ областе только частныхъ мнёній, и римскій догмать о непорочномъ зачатія не былъ еще провозглашенъ. Что же касастся мнѣнія о времени пресуществленія св. Даровъ, то составитель «Жезля» опровергаль извѣты Никиты на «Скрижаль», въ коей написано, что во время литургів хлѣбъ на проскомидін есть простой хлѣбъ и только подобится «истинному хлёбу рэспятому». Никита находилъ въ этомъ ересь. Составитель «Жезла», развивая мысль «Скрижали» и возобличая Никиту, говорить, что хлѣбъ предложенный на всей проскомидіи и до половины литургін, ЛO словъ: «пріимите ядите....», не имфеть пресуществленія въ тъло и кровь Господню. Затъмъ онъ доказываетъ, OTP BO время произнесснія этихъ словъ и слѣдующей за ними молитвы благословенія (и сотвори убо хлёбъ сей честное тёло Христа....) и совершается пресуществление хлъба и вина въ тело и кровь Христову. Значить, составитель «Жезла» делаеть общее указание, а не опредъляеть самаго момента пресуществленія, что для него и не было нужно. (Возоблич. 13-е, л. 31-32). Есть въ книгъ «Жевлъ» и нъкоторыя другія неправильности, напримфръ относительно необходимости св. причащенія.

#### Увътъ духовный п. Іоакима.

Странникъ 1884 г. т. 1-й.

Написаніе «Увѣта» находится въ связи съ стрѣлецкимъ бунтомъ и соборомъ 5 іюля. Расколоучители жаловались на недостаточность «Жевла» и желали, чтобы патріархъ далъ имъ письменный отвѣтъ. Поэтому п. Іоакимъ и занялся опроверженіемъ новой стрѣлецкой челобитной, въ которой повторялись извѣты на прав. церковь прежнихъ челобитныхъ. Въ кногѣ «Увѣтъ», напечатанной въ 1682 году, въ началѣ помѣщено «Возглашеніе увѣщательное всему россійскому народу». Въ этомъ «Возглашеніи» патріархъ увѣщеваетъ «покарятися церкви святой, яко своей матери», затѣмъ кратко вспоминаетъ всѣ бывшіе по вопросу о книжномъ исправленіи соборы, объ-

ясняеть, по какимъ причинамъ происходило книжное исправленіе: наконецъ, какъ очевидецъ, онъ описываеть бывшее стрѣлецкое раскольническое возмущеніе. Послѣ этой исторической части слѣдуетъ разборъ челобитной. Такъ какъ стрѣлецкая челобитная составлена по образяду прежнихъ челобитныхъ, то и въ своихъ опроверженіяхъ п. Іоакимъ часто повторяетъ то, что писалось въ «Жезлѣ», занимаясь разборомъ и опроверженіемъ тѣхъ же извѣтовъ. Такъ напр. онъ опровергаетъ, будто въ новыхъ книгахъ повелѣвается ходить безъ крестовъ, будто проповѣдуется, что Христосъ умеръ за нѣкое прегрѣщеніе, заповѣдуется молиться духу лукавому и проч. т. п.

Особенности сравнительно съ «Жезломъ» въ «Увётё» тё, что п. Іоакимъ часто дёлаетъ ссылки на старыя богослужебныя и другія книги, греческія и славянскія (см. стр. 4, 7, 10, 13, 14, 16, 18),— пріемъ необходимый въ борьбё съ расколомъ.

Но раскольники и книгу «Увътъ» не оставили впослъдствіи безъ замѣчаній, какъ и книгу «Жезлъ». Писатели раскольническіе считаютъ вымышленнымъ одно новое доказательство троеперстнаго сложенія отъ руки св. ап. Андрея. Дъйствительно, въ «Увътъ» говорится, что въ патріаршей ризницъ въ ковчежцѣ находится рука св. апостола Андрея съ троеперстнымъ сложеніемъ (л. 185—186. См. «Пращицу» вопр. 75-й).

#### Розыскъ св. Димитрія Ростовскаго.

Св. Даматрій по происхожденію — малороссъ. Своими учеными трудами по составленію Четь-миней онъ обратиль на себя вниманіе Петра I. Назначенный на Ростовскую кабедру, св. Димитрій обратиль особенное вниманіе на находившихся въ его епархіи раскольниковъ и стяль заниматься язученіемъ раскола. Свёдёнія о расколё онъ пріобрёталь частію чрезъ личное знакомство, частію чрезъ достовёрныхълицъ. Плодомъ его изученія было написаніе книги, названной «Розыскомъ». Розыскъ раздёляется на три части: въ первой раскрывается мысль, что вёра раскольниковъ неправа, во второй, — что уче-

ніе ихъ душевредно, и въ третьей, — что дъла ихъ небогоугодны. Неправость въры раскольниковъ доказывается разъясненіемъ, что въра есть то, чего нельзя видъть глазами или осязать руками, а между тёмъ вёра раскольниковъ заключается въ предметахъ видимыхъ (въ обрядахъ). При этомъ, что касается дъйствительно догматовъ въры, то расколоучители погръшаютъ въ оныхъ; такъ Аввакумъ училъ неправославно о Св. Троицъ и о воплощеніи <sup>1</sup>). Душевредность ученія раскольниковъ CB. Димитрій доказываеть тёмь, что ученіе это проповѣдуется ложными учителями и исполнено лжи и неправды; таково учение объ антихристь, о прекращении Христовой жертвы, о томъ, что раскольники образъ и подобіе Божіе видятъ ΒЪ бородѣ. Тутъ же разсматриваются вопросы о поклонени иконамъ, о почитаніи мощей, примънительно къ ученію секть раціоналистическихъ. Небогоугодность дѣлъ раскольниковъ доказывается тёмъ, что внё церкви и внёшніе подвиги у раскольниковъ лицемѣрны. Изъ дѣлъ прямо дурныхъ св. Димитрій указываеть на самосожигательство в запащиванія, также a на развратную жизнь. Примёровъ самосожигательства указывается имъ очень много.

Такамъ образомъ составитель «Розыска» первый сталъ разсматривать расколъ съ догматической и нравственной стороны. Изъ обрядовыхъ вопросовъ въ первыхъ двухъ частяхъ наиболѣе подробно разсмотрѣнъ вопросъ о крестѣ, менѣе обстоятельно—о сложеніи перстовъ, объ имени Іисусъ и о молитвѣ Іисусовой (Господи Іисусе Христе Боже нашъ....).

При разсужденіи о перстосложеніи св. Димитрій, возмущенный хулами раскольниковъ на троеперстное сложеніе, въ отвѣтъ на эти хулы, самъ высказалъ порицаніе на сложеніе двуперстное <sup>2</sup>). Затѣмъ, какъ писатель, знающій греческій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ «Розыска» и стали въ первый разъ извѣстны еретическія письма Аввакума, о которыхъ была уже рѣчь (см. стр. 130).

<sup>2)</sup> Въ доставленномъ св. Димитрію раскольническомъ свиткъ была изображена рука съ троеперстнымъ сложеніемъ, гдъ на одномъ перстъ было написано: *са*, на другомъ *ma*, на третьемъ *на*. Св. Димитрій дълаетъ по сему замъчаніе, что приличнъе на двуперстномъ написать *де-монъ* (стр. 409 изд. 1847 г.).

языкъ, онъ объяснилъ, что по словопроизводству съ греческаго языка *Іисус*з значитъ исцёлитель, а *Ісус*з—равноухій. «Но не буди намъ тако нарицати Христа Спасителя», заключилъ св. Димитрій (стр. 16). Раскольническіе писатели выставляютъ оба эти мѣста, какъ порицанія на «старые» обряды.

## Пращица епископа нижегородскаго Питирима.

«Пращица» нижегородскаго епископа Шитирима, напечатанная въ 1720 году, представляетъ отвѣты на вопросыдіаконовцевъ. Занимаясь обращениемъ раскольниковъ въ нижегородской епархія, Питиримъ еще въ званія архимандрита. послалъ діаконовцамъ 130 вопросовъ. Послѣдніе вмѣсто отвѣтовъ прислали ему свои 240 вопросовъ. На вопросы Питирима. явились Отвѣты діаконовцевъ, написанные по просьбѣ ихъ Андреемъ Денисовымъ; на вопросы діаконовцевъ написаны Питиримомъ отвѣты, подъ названіемъ «Пращицы». Насколько разнообразны были вопросы раскольниковъ, настолько же разнообразно и содержаніе «Пращицы». Въ ней идеть ричь о въръ, о значени преданий, объ обрядовыхъ разностяхъ и о прежнихъ полемическихъ книгахъ. Составитель «Пращицы» въ первый разъ занимается сличеніемъ русскихъ старопечатныхъ книгъ между собою, - пріемъ наиболѣе удобный въборьбѣ съ расколомъ и употребляемый въ настоящее время. Изъ обрядовыхъ разностей основательно разсмотрѣнъ вопросъ о кресть, о количествь просфоръ и о хождении посолонь: HO наиболѣе подробно составитель «Пращицы» долженъ былъ говорить о перстосложении для крестнаго знамения. Опровергая двуперстное сложеніе, овъ усиливался доказать, OTP въ ономъ заключаются разныя ереси: аріанская, несторіанская и армянская. Доказывая правильность сложенія троеперстнаго и другихъ содержимыхъ церковію обрядовъ, авторъ ссылался на только что открытый документь: соборъ на еретика Мартына, -оказавшійся впоследствій подложнымь. Кёмь составлень этоть документъ, неизвѣстно; но составитель «Пращицы» пользовался имъ весьма широко. Такъ какъ «Дѣяніе на еретика Мартына», иомъщаемое въ концъ «Пращицы», было напечатано отдъльно

еще ранѣе, то Питиримъ въ «Пращицѣ» долженъ былъ уже защищать подлинность онаго. Равнымъ образомъ ему пришлось быть защитникомъ нѣкоторыхъ мыслей, высказанныхъ въ прежнихъ полемическихъ книгахъ: Жезлѣ, Увѣтѣ и Розыскѣ, противъ которыхъ раскольники высказывали возраженія. Общирность вопросовъ, обрядовая точка зрѣнія и увлеченіе подложнымъ документомъ дѣлаютъ это сочиненіе неудачнымъ

полемическимъ произведеніемъ по многимъ поставленнымъ вопросамъ.

## Обличеніе неправды раскольническія Өеофилакта Лопатинскаго, архіепископа тверского.

Въ заглавіи сказано, что «Обличеніе неправды раскольническія» написано противъ «Поморскихъ отвѣтовъ»; но въ немъ опровергается собственно отвѣтъ на 5-й вопросъ. Неофита. Въ этомъ отвѣтѣ выговцы указывали тѣ разности, изъза которыхъ они отдѣляются отъ прав. церкви. Долгое время книга Өеофилакта оставалась не напечатанною; уже въ царствованіе Елизаветы Петровны она была разсмотрѣна и исправлена ростовскимъ митрополитомъ Арсеніемъ Маціевичемъ и напечатана въ 1745 году.

Въ «Обличения» разсматриваются слёдующіе обрядовые вопросы: о перстосложения, о крестъ четырехконечномъ N осмиконечномъ, о печати на просфорахъ, о количествъ просфоръ, объ имени Іисусъ, объ аллилуіи и другихъ болфе мелкихъ разностяхъ. Разсматривая означенные предметы, составитель «Обличенія» доказываеть, что они не составляють догматовъ вѣры, во спасенію потребныхъ. Затьмъ онъ обстоятельно разбираеть тё доказательства, какія приводились и въ настоящее время приводатся раскольниками ВЪ полтвержденіе двуперстія (сказаніе о Мелетіъ, слово Өеодоритово, свидѣтельства Петра Дамаскина и Максима грека, опредѣленіе Стоглаваго собора и указаніе на св. мощи). Өеофилакть Лопатинскій можеть быть названь первымь писателемь. который критически разбиралъ эти доказательства. Сверхъ того, въ его книгѣ можно находить немало И положительныхъ доказательствъ изъ книгъ въ подтвержденіе обрядовъ, содержимыхъ прав. церковію.

Послё обозрѣнія въ частности каждаго изъ означенныхъ вопросовъ, составитель «Обличенія» говоритъ вообще о старопечатныхъ книгахъ, что онё не согласуются между собою, и доказываетъ ихъ неисправность сознаніемъ самихъ издателей, выраженнымъ въ послѣсловіяхъ къ снымъ, и фактомъ бывшихъ книжныхъ исправленій. Въ частности, онъ въ первый разъ занимается разборомъ книги Кирилловой, доказывая, что она не принадлежитъ св. Кириллу іерусалимскому, — Большого и Малаго катихизисовъ и Книги о вѣрѣ. Во всѣхъ этихъ книгахъ онъ справедливо находитъ неправильныя мнѣнія.

Такимъ образомъ книга «Обличеніе неправды раскольническія» имѣла въ свое время важное значеніе. Но, увлекшись полемикою, составитель оной допустиль очень рѣзвія выраженія не только относительно раскольниковъ, и от-ΒO носительно составителей старыхъ книгъ (напр. Стефана Зизанія); кромѣ того онъ усиливался безъ надобности опровергать свидѣтельства о кресть осмиконечномъ и доказывать, чтокресть Христовь-четвероконечный, тогда какь тоть и другой кресть есть истинный Христовь кресть, Затемь, подражая составителямъ «Гозыска» и «Пращицы», о́нъ повторилъ филологическое объяснение имени Ісусъ (равноухій) и употреблялъ ръзкія порицательныя сужденія относительно происхожденія двуперстнаго сложенія.

#### Увѣщаніе во утвержденіе истины и въ надежду дѣйствія любви евангельскія.

Прав. Собес. 1900 г. ст. Нечаева: «Увъщаніе» Платона м. московскаго, какъ предвъстникъ единовърія. Изслъдованіе И. В. Лысогорскаго: «Московскій митр. Платонъ, какъ противораскольничій дъятель», 1905.

«Увѣщавіе во утверждевіе истины» ваписано по слѣдующему поводу. Императрица Екатерина II стала снисходительно относиться къ раскольникамъ, и это снисхождение на первыхъ порахъ повело къ тому, что «многіе ΒЪ расколъ, яко въ растворенныя двери, побѣжали» (Предисл. къ читателю). Въ іюнѣ мѣсяцѣ 1765 г. раскольники ворвались ΒЪ новгородскій Зеленецкій монастырь, выгнали монашествующихъ, пожгли священныя книги, поломали иконы И въ за-

ключеніе всего сами сожглись. Тогда императрица повелѣла сочинить «Увѣщаніе». Увѣщаніе составлено архимандритомъ Платономъ, впослѣдствіи московскимъ митрополитомъ, и издано отъ имени «православно-каеолическія восточныя Христовы церкве»; оно напечатано въ 1765 году.

«Православно-касолическая восточная Христова церковь» сворбить вѣло и утробою своею смущается, видя, что нѣкоторыя бывшія ея чада оставляють ее.... Нельзя довольно словами изобразить, коликую отдёленіе сіе церкви Христовой наносить скорбь». Такъ начинается «Увъщание», и это чувство соболѣзнованія о заблудшихъ проходитъ чрезъ BCe COчиненіе. Въ «Увёщаніи» сначала кратко излагается исторія просвѣщенія Россія храстіанскою вѣрою, переводъ книгъ съ греческаго языка на славянскій, появленіе книжныхъ погрѣшностей и исправление книгъ, начиная съ преп. Максима грека до п. Іосифа включительно, каковое исправление къ совершенному окончанію не было приведено. Отсюда выясняется необходимость дальнъйшаго книжнаго исправленія, о коемъ кратко и разсказывается, какъ оное происходило, и какъ появился расколъ.

Обращаясь въ раскольникамъ, увъщатель замъчаетъ, что они въ самой въръ согласны съ нами и только за одни мелкости спорять. Съ этой точки зрѣнія въ первый разъ Da3сматриваются вопросы: о разностяхъ въ книгахъ старыхъ и исправленныхъ, о сложени перстовъ, о четырехконечномъ креств, о количествв просфоръ, о хождения посолонь. Стоя на догматической точкъ зръни и придавая особенно важное. значение единению съ церковию, составитель «Увѣщания» раскрываетъ и доказываетъ слѣдующія мысли: а) что въ старыхъ и новыхъ книгахъ въра одна, а прибавленія или убавлевія въ книгахъ были всегда, и церковь таковыхъ не только не проклинала, но и похваляла; б) что въ двуперстномъ. и троеперстномъ сложения заключаются однь и тъже догматическія мысли, а персты сами по себѣ ничего не значать; в) что чствероконечный в осмаконечный кресть одинаково---Христовъ крестъ, сила котораго зависитъ не отъ числа концовъ, а отъ Распятаго на немъ І. Христа; г) что пять или

семь просфоръ, употребляемыя на проскомидіи, — вещь безразличная, такъ какъ таинство совершается на одной просфорѣ; д) по солнцу или противъ солнца ходить, въ томъ великой силы нѣтъ. Утверждая такимъ образомъ безразличіе обрядовыхъ разностей, «Увѣщаніе» сближаетъ старообрядцевъ съ православною церковію, лишая ихъ главной своей опоры, заключающейся въ положеніи: «аще кто іоту прибавитъ или убавитъ, да будетъ анаоема». Поэтому «Увѣщаніе» не потеряло своего значенія и въ настоящее время. Оно печатается и теперь, по благословенію св. Сунода.

Въ концѣ «Увѣщанія» помѣщенъ особый отдѣлъ «о самоубійственномъ сожигательствѣ», имѣвшій важное значеніе для того времени, когда оно было написано.

#### Отвъты архіепископа Никифора на вопросы старообрядцевъ.

Никифоръ, архіепископъ славенскій, а потомъ астраханскій, --родомъ грекъ. По прітадъ въ Россію онъ посвященъ архіепископомъ вь [славенскую и херсонскую епархію. Прибывъ на епархію, преосв. Никифоръ составилъ «окружное посланіе» къ жившимъ въ его епархіи старообрядцамъ. Отвѣтомъ на это посланіе была присылка отъ старообрядцевъ бахмутскаго увзда списка Соловецкой челобитной BЪ  $\mathbf{20}$ тлавахъ, съ требованіемъ отвѣтить на оную. Въ непродолжительномъ времени отвѣты были написаны. Затѣмъ, когда онъ былъ переведенъ на Астраханскую епархію, двое изъ иргизскихъ старообрядцевъ, извѣстный Сергій и Прохоръ, подали ему отъ имени всего своего общества прошеніе, состоящее въ 15 вопросахъ, на которые просили отвѣтовъ. Отвъты на эти вопросы также были написаны. Такимъ образомъ «Окружное посланіе», Отвѣты на Соловецкую челобитную и Отвѣты на вопросы иргизскихъ старообрядцевъ и составляютъ содержаніе книги архіепископа Никифора. Bъ концѣ книги помѣщево разсужденіе о св. мурѣ, имѣется лИ оное у старообрядцевъ.

«Окружное посланіе» содержить общія мысля относительно происхожденія раскола и его свойствъ. Цѣль онаго—

призваніе къ обращенію въ нѣдра Христовой церкви. «Обратитеся безъ отлагательства къ святѣй матери нашей церкви!.. Прівдите убо, приступите: сей гласъ нашего смиреннаго пастыря и архіерея вы должны разумѣть, какъ гласъ всемогущаго Бога».

Въ разборѣ Соловецкой челобитной авторъ сначала опредёляеть, что есть ересь в что есть расколь,--на основания 1-го прав. Василія Великаго, а также говорить о значенія источниковъ въроученія: свящ. писанія, постановленій соборовъ и ученія св. отцовъ. При этомъ онъ замѣчаетъ, что мяѣніе одного отца, хотя бы онъ и свять быль, можеть и не быть непогрѣшительнымъ. Затътъ преосв. Никифоръ переходитъ опроверженію тёхъ извётовъ на прав. церковь, какіе КЪ высказаны были въ челобитной. Здёсь ему пришлось повторять опровержение тыхъ же обвинений, противъ которыхъ писали Симеонъ Полоцкій и патріархъ Іоакимъ. Особенность Никифора-та, что онъ сличаетъ славянскій переводъ съ греческамъ текстомъ, для чего дъластъ довольно общарныя греческія выписки, и вообще разсуждаеть, какъ ученый грекъ, на основания греческихъ, а не древне-славянскихъ источниковъ. Злёсь же, какъ и въ «Посланіи», говоря о началь раскола и о нъкоторыхъ обрядахъ, содержимыхъ раскольниками, авторъ ссылается на напечатанное въ «Пращицъ» дъяніе на еретика Мартына, какъ на документъ подливный, даже доказываеть подлинность онаго. Затямъ онъ ръзко отвергаетъ написание имени Ісусъ, какъ ничего невначущее.

Въ отвѣтахъ на 15 вопросовъ Сергія, примѣнительно къ вопросамъ, наиболѣе подробно говорится о Стоглавомъ соборѣ,--что опредѣленія его не имѣютъ твердыхъ доказательствъ, о книгѣ Кирилловой, что она св. Кириллу не принадлежитъ. Изъ вопросовъ обрядовыхъ болѣе обстоятельно разсматривается вопросъ о перстосложеніи, при чемъ авторъ, вопреки составителю «Увѣщанія», придаетъ немалое значеніе и самымъ перстамъ, говоря, что двуперстіе, хотя и не содержитъ ересей Аріевой и Несторіевой, но есть обычай армян\_ скій и противно преданію прав. церкви (отв. 8-й и 9-й). При этомъ преосв. Никифору приплось въ первый разъ от-

звъчать на ръзко и ръшительно поставленное обвинение относительно бывшихъ порицательныхъ выражений на двуперстное сложение. Въ отвътахъ также дълаются ссылки на еретика Мартына и встръчаются ръзкия выражения относительно Сгоглаваго собора и Кирилловой книги. Вообще, книга архиепископа Никифора долеко уступаетъ «Увъщанию» м. Платона.

Изъ полемическихъ произведеній болёе близкаго къ намъ времени имёютъ наибольшее значеніе по своимъ достоинствамъ и распростравенности слёдующія: 1) Бесёды къ глаголемому старообрядцу, 2) Бесёды о мнимомъ старообрядствё и 3) Истина святой Соловецкой обители. Первое сочиненіе принадлежитъ московскому митрополиту Филарету, послёднія два—олонецкому архіепископу Игнатію.

1) Въ Беспдахъ къ глаголемому старообрядиу разсматриваются разные обрядовые вопросы по древнимъ славянскимъ рукописямъ и княгамъ старопечатнымъ. Наиболѣе обстоятельно разсмотрѣнъ вопросъ о начертаніи имени Спасителя Іисусъ, а тавже о именословномъ благословеніи. Кромѣ того есть бесѣда о значеніи Стоглаваго собора и отвѣты на вопросы относительно единовѣрія, а также и относительно осужденія раскольниковъ соборомъ 1667 года. Всѣ бесѣды отличаются сильными по доказательствамъ, но спокойными по духу и авторитетными по лицу писателя разсужденіями.

2) Беспеды о мнимомъ старообрядствъ касаются преимущественно вопросовъ о церкви и таннствахъ и направлены противъ безпоповцевъ. Хотя онъ и не представляютъ ученыхъ изслёдованій, какъ «Бесёды къ глаголемому старообрядцу»; но твиъ не менве очень метко и ясно показывають несостоятельность безпоповщинскаго ученія по 0388ченнымъ важнымъ вопросамъ. Кромѣ того составитель **«Бе**раскрываеть и ту мысль, что безпоповцы не испол-·СЪ́лъ> няють и многихъ чиновъ и обрядовъ, въ древнихъ Потребникахъ положенныхъ, и удержали «менъе нежели тысящную часть; прочее все. такъ сказать, выдрали изъ Требника и бро--сили» (бес. 20).

3) Истина святой Соловецкой обители представляеть новое основательное опровержение Соловецкой челобитной, составленное на основании старыхъ книгъ и руколисей, находившихся въ библютекъ Соловецкаго монастыря. Такимъ образомъ извъты Соловецкой челобитной изобличаются древними памятниками, въ самомъ монастыръ находившимися.

Въ 1854 г. явилась первая полная система обличенія раскола подъ названіемъ Истинно древняя и истинно православная Христова церковь, составленная с.-петербургскимъ митрополитомъ Григоріемъ. Съ появленіемъ этой системы возникла наука противораскольнической полемики <sup>1</sup>).

## Противораскольническое миссіонерство,

Истор. раск. пр. Макарія. Раскольн. дёла 18 стол. Еснпова, т. 1. Нижегор. •ецарх. вёд. 1869 г. ст. о Питиримё. Чтен. общ. ист. и древн. 1859 г. кн. III. «О братьяхъ Денисовыхъ», Н. Барсова

Противораскольническое миссіонерство началось съ царствованія Петра I, когда въ основу законодательства по отношенію къ расколу положена была *въротерпимость*, т. е. когда раскольниковъ за ихъ убъжденія уже не преслъдовали. Извъстными въ исторіи миссіонерами были тогда нижегородскій епископъ Питиримъ и іеромонахъ Неофитъ.

Миссіонерская двятельность Шитирима. Питиримъ былъ нъкогда раскольникомъ и принялъ монашество на Вѣткѣ. По обращеніи изъ раскола онъ сдѣлался виднымъ противораскольническимъ миссіонеромъ. По порученію самого государя Петра I, онъ занимался обращеніемъ раскольниковъ нижегородской епархій, сначала въ званій игумена и архимандрита Переяславскаго Никольскаго монастыря, а съ 1719 г. въ санѣ епископа нижегородскаго. Еще будучи игуменомъ, въ 1716 году, онъ послалъ жившимъ въ Керженскихъ скитахъ діаконовцамъ 130 вопросозъ, общій смыслъ которыхъ заключался въ томъ, «коихъ ради винъ они отдираются отъ церк-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Белžе подробныя свёдёнія объ этой книгѣ будуть сообщены въ полемикѣ противъ раскола, въ отдёлѣ о пособіяхъ.

ви», и требовалъ на оные отвёта. Вмёсто отвёта керженцы прислали ему свои 240 вопросовъ. Отвётами на эти вопросы и были съ одной стороны «Діаконовы отвёты», а съ другой «Пращица». Когда Питиримъ получилъ отвёты діаконовцевъ, то захотёлъ обличить ихъ неправость предъ народомъ. 1-го окт. 1721 г. въ селё Пафнутьевѣ происходило торжественное разглагольствіе Питирима съ раскольниками. Но вмёсто собесёдованія представители діаконовцевъ подали прошеніе о томъ, чтобы ихъ не истязывать, такъ какъ они сознаются, что отвёты написаны ими неправо; при этомъ они клялись никогда своихъ отвётовъ за правые не вмёнять. Послѣ долгихъ убѣжденій къ разглагольствію, Питиримъ принялъ ихъ раскаяніе и удовольствовался наставленіемъ народу.

Но раскольники клятвы своей не сдержали. Сначала монахъ Іона, а за нимъ и самъ діаконъ Александръ явились въ Петербургъ и заявили самому государю, будто бы Питиримъ вынудилъ ихъ подать прошеніе предъ народомъ, и они приложили руку по неволъ, опасаясь преслъдованія, о чемъ послъ много скорбъли. По этимъ заявленіямъ началось разслъдованіе; для очныхъ ставокъ вызванъ былъ въ Петербургъ Питиримъ и одинъ изъ обратившихся діаконовцевъ, инокъ Варсонофій. Дъло кончилось обращеніемъ Іоны, котораго опредълили для жительства въ Невскій монастырь, и — казнію Александра, за клятвопреступленіе.

Вслёдствіе дёятельности Шитирима расколъ весьма значительно сократился въ предёлахъ вижегородской губерніи. Въ 1716 г. онъ доносилъ объ обращеніи 2000 раскольниковъ. Къ концу его дёятельности (ум. въ 1732 г.) въ Чернораменскихъ лёсахъ число скитниковъ уменьшилось болёе, чёмъ на двё трети (съ 8000 на 2240 чел.)

Миссія Неофита. Въ 1722 г. Св. Сунодъ издалъ воззваніе къ раскольникамъ. чтобы они явились прамо въ Сунодъ за разрѣшеніемъ своихъ сомнѣній. Но это воззваніе осталось безъ послѣдствій; учители раскольническіе, «несвѣдуще писанія, продолжали прельщать простой народъ, предъ таковыми прельщенными показывали себя мудрыми, отъ должнаго же разглагольствія отговаривались, яко бы изъ страха

тулескаго наказанія». Такая уклончивость раскольническихъ учителей побудила св. Сунодъ и самого государя отправить въ Выговскую пустынь для разглагольствія миссіонера. Такниъ миссіонеронъ, по рекомендаціи Питирима. былъ назначень іеромонахъ Спасо-сараевской пустыни (нижегор. губ.) Неофить. Неофиту была дана подробная инструкція. По ней, онъ долженъ былъ производить нубличныя разглагольствія въ присутствіи м'естныхъ властей; содержаніе разглагольствія велёно было записывать и записи скреплять подписами свидётелей; въ случаяхъ трудныхъ вопросовъ-отвѣты обдумывать и даже обращаться въ Сунодъ за разрътеніемъ; при увъщаніяхъ поступать умёренно и не употреблять никакой жестокости даже съ непокорными. Не смотря на ясную инструкцію, Неофить по прибытія въ Петрозаводскъ послаль выговцамъ, но примъру Питирима, 106, вопросовъ. Выговцы, получивъ вопросы, ревностно принялись за составление отвётовъ и долго отклонялись оть разглагольствія, отв'ячая на требованіе Неофита явиться на оное, что отвѣты еще не написаны. Впрочемъ, нъсколько мъсяцевъ спустя еще, до написанія отвътовъ, выборныя отъ выговцевъ явились для разглагольствія. Подробности этого разглагольствія записаны только раскольническимъ писателемъ, и въ этой записи Неофить выставлень побежденнымъ. Самъ же онъ никакихъ записей объ этомъ не оставилъ, а только послалъ донесение государю, что выговцы не присылають отвѣтовъ. Выговцы оправдывались, что отвѣты пишутся нелѣвостно. Когда отвѣты были написаны, то одинъ экземпляръ былъ переданъ Неофиту, а другой оберъ-гофмейстеру Олсуфьеву, для представления государю. По получение отвѣтовъ Неофить въ течение двухъ ивсяцевъ разсматриваль оные. 5-го сентября происходило публичное разглагольствіе или, точнѣе, чтеніе отвѣтовъ Н8. вопросы Неофита. Неофить читаль на нѣкоторые изъ отвѣтовъ свои возобличенія; раскольники тробовали, чтобы отвыты были читаны по порядку, и особенно требовали чтенія отвѣта на 5-й вопросъ, въ которомъ собраны свидѣтельства въ пользу двуперстія и другихъ обрядовъ. Неофитъ читалъ возобличеніе на 6-й вопросъ. Затёмъ CBOe происходило

преніе объ обливательномъ крещеніи и о именословномъ благословеніи. Неофитъ заключилъ свою бесёду словами: «вижу, яко вы къ намъ не свлоняетесь въ согласіе». Но и здёсь подробныхъ записей самъ онъ не сдёлалъ. Въ Св. Сунодъ были представлены имъ донесенія, имёющія лишь самый общій характеръ, о томъ, какъ велись пренія.

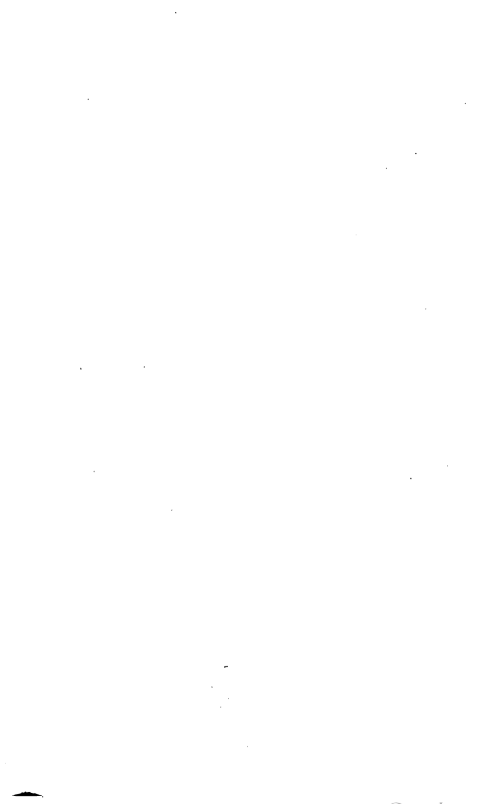
Въ послъдствіи времени Св. Сунодъ также отправляль благонадежныхъ лицъ въ качествъ миссіонеровъ въ губерніи пермскую, саратовскую, черниговскую и въ другія мёстности. населенныя раскольнивами. Въ то же время были разсылаемы полемическія книги. Болбе оживленною лѣятельноразныя отношении отличалось время царствованія стію въ этомъ Николая Павловича. Въ борьбъ съ расколомъ трудились тогда лично некоторые архипастыри. Наиболее известны въ этомъ отношенія епископы: саратовскій Іаковь и пермскій Аркадій. Тогда же церковная власть заботилась и о томъ, чтобы поднять нравственный уровень духовенства, особенно въ зараженныхъ расколомъ приходахъ. Съ 50-хъ годовъ стали обращать внимание и на умственную подготовку противораскольническихъ деятелей. По мысля с.-петербургскаго митрополита Григорія въ епархіяхъ были учреждены особые миссіонеры, которые въ Петербургѣ слушали спеціальные уроки о расколѣ отъ самого митрополита. Въ тоже время въ духовныхъ семинаріяхъ и академіяхъ было введено преподавание истории и обличения раскола. Особенное оживление получило противораскольническое миссинерство въ 60-хъ годахъ, когда къправ. церкви обратились видные члены бѣлокриницкой іерархіи (1865 г.) и безпоповщинскій наставникъ Павель Прусскій (1868 г.). Тогда положено было начало публичнымъ собесёдованіямъ съ раскольниками, которыя въ настоящее время и представляють обычную форму противораскольнической дѣятельности. Собесвлованія 9TH производились сначала большею частію членами разныхъ открывшихся братствъ, такъ что въ борьбъ православія съ расколомъ принимали живое и дъятельное участіе не только духовенство, но и лица светскія. Въ настоящее время этимь дёломъ завимаются и оффиціальные миссіонеры и другія лица, опытныя въ борьбъ съ расколомъ. Для поднятія миссіонерскаго

дёла съ 1886 г. преподаваніе ученія о расколё снова введено, послё 17-лётняго перерыва, въ духовныхъ семинаріяхъ Въ тоже время получили начало миссіонерскіе съёзды, учреждаемые по мысли собранія архипастырей въ Казани, въ 1885 году. Первые два съёзда происходили въ Москвё, въ 1887 и 1891 году, третій съёздъ былъ въ Казани, въ 1897 году. На всёхъ съёздахъ разсматривались разныя мёропріятія къ ослабленію раскола, а послёдній съёздъ въ Казани удёлилъ много времени рёшенію разныхъ недоумённыхъ миссіонерскихъ вопросовъ и по ихъ существу <sup>1</sup>).

КОНЕЦЪ.

## 

<sup>1</sup>) Дёян. 3-го миссіон. съёзда, изд. В. Скворцовымъ.Кіевъ. 1898 г.



# ОГЛАВЛЕНІЕ.

## **ВВЕДЕНІЕ**.

Стран.

| Общій характеръ       | русскаго |  |   | соктантства. |   |   |   | Каноническое |     |  |   |   |   |  |    |
|-----------------------|----------|--|---|--------------|---|---|---|--------------|-----|--|---|---|---|--|----|
| опредѣленіе раскола . | •        |  | • | •            | • | • | • |              | • . |  | • | • | • |  | 3. |

## ГЛАВАІ.

## Происхождение раскола.

| Обрядовый характерь русскихь. Спорь во Псковѣ о               |          |
|---------------------------------------------------------------|----------|
| двоенія аллилуіа. Споръ о хожденія посолонь и другіе недо-    |          |
| умѣнные предметы. Разности и погрѣшности въ богослужеб-       |          |
| ныхъ книгахъ                                                  | 8-15.    |
|                                                               |          |
| Попытки книжнаго исправления. Преподобный Максимъ             |          |
| грекъ, какъ книжный справщикъ. Преподобный Діонисій, какъ     |          |
| книжный справщикъ. Исправление богослужебныхъ книгъ по        |          |
| принятымъ пріемамъ со времени Стоглаваго собора до п. Іосифа  |          |
| включительно                                                  | 15 - 26. |
| Начало новаго направленія въ патріаршество Іосифа.            |          |
| Патріархъ Никонъ, его характеръ и стремленіе къ реформамъ.    |          |
| Возвращение Арсения Суханова съ востока и его «Проскини-      |          |
| тарій»                                                        | 26 - 33. |
|                                                               |          |
| Начало обрядовыхъ исправлений и первые противники             |          |
| патріарха. Соборь 1654 г.; сношеніе съ константинопольскимъ   |          |
| патріархомъ и посланіе п. Паисія. Осуществленіе дёла книжнаго |          |
| исправленія на новыхъ началахъ. Взглядъ русскихъ на грековъ   |          |
| и западно-русскихъ ученыхъ. Прибытіе въ Москву антіохійскаго  |          |
| патріарха Макарія и сербскаго Гавріила; соборныя засёданія    |          |
| 1655-56 годовъ: утверждение и введение исправленныхъ книгъ.   | -        |
| Вопросы о перстосложение и о пріемѣ датинъ                    | 33-46.   |

Начало раскола. Взглядъ на книжныя исправленія, какъ на введеніе ересей латинскихъ. Размолвка Никона съ царемъ и вліяніе этого обстоятельства на усиленіе раскола. Соборы 1666 и 67 годовъ.

46-57.



## ГЛАВА ().

## Состояніе раскольнической общикы при жизни первыхъ расколоучителей.

Стран. ь. Проис-

58 - 66.

66 - 82.

Ваглядъ раскольниковъ на православную церковь. Происхожденіе раскольническаго ученія о наступленіи царства антихристова. Опредѣленіе понятія объ антихристѣ первыми расколоучителями. Практическія отношенія раскольниковъ къ прав. церкви

Отношенія раскольниковъ къ власти гражданской. Челобитныя, ихъ содержаніе и тонъ. Возмущеніе въ Соловецкомъ монасты т. Возмущеніе стръньцовъ въ Москвъ. Указъ 1685 г. и слёдствія этого указа въ положенія раскола. Кратковременное примѣненіе указа и колонизація раскольниковъ.

## ГЛАВА III.

## Дробление раскола на частныя секты.

| Вопросъ объ іврархіи; образованіе безпоповщины; обра-      |          |
|------------------------------------------------------------|----------|
| зованіе поповщины                                          | 8393.    |
| Ра, дѣленіе безпоповщины на частныя секты. Вопросы         |          |
| о титлѣ и о бракѣ. Поморцы и Өедосѣевцы. Вопросъ объ отно- |          |
| шенія къ гражданскому обществу, какъ причина дробленія     |          |
| безпоповщины. Поморцы. Филиповцы. Бегуны. Аароновщина      |          |
| или Онуфріевщина                                           | 93—123.  |
| Везпоповщинскія секты «нётовскаго направленія». Спа-       |          |
| сово согласіе. Рябиновщина. Самокрещенцы. Согласіе Ново-   |          |
|                                                            | 123-130. |
| Новъйшее движение въ безпоповщинъ съ молоканскимъ          |          |
| характөромъ                                                | 130-131. |
| Раздѣленіе поповщины на частныя секты. Онуфріевщина.       |          |
| Вопросы о принятіи бъглыхъ поповъ и о способъ кажденія.    |          |
| Вопросъ о приняти обглыхъ поповъ въ царствование Екатерины |          |
| II. Перемазанцы. Діаконовцы. Вопросъ объ исканія поповцами |          |
| архіерся въ XVIII въкъ. Епифаній, Асиногенъ, Ансимъ. Вол-  |          |
| ненія въ поповщинѣ по вопросамъ общераскольническимъ. Со-  |          |
| гласія: Суслово, Чернобольское и Лужковское                | 131160.  |
| Австрійское старообрядческое священство. Происхожде-       |          |
|                                                            |          |

160-183.

BAUL

Внутренняя исторія австрійскаго священства. Неурядицы между русскими поповцами. Волненія между заграничными поповцами изъ-за метрикъ. Окружное посланіе и происипедшія по поводу появленія онаго волненія. Окружники и противоокружники. Полуокружники Сознаніе неудовлетворительности коренныхъ основаній бълокриницкаго священства: а) Наиболье замъчательныя присоединенія къ прав. церкви. б) Появленіе епискоца самозванца. Остатки бъглопоповства

Стран.

183-210.

## ГЛАВА І V.

Стремленіе раскольниковъ вступить въ соединеніе съ прав. церковію, подъ условіемъ содержанія старыхъ книгъ и обрядовъ (Единовъріе).

Началь единовърія въ Стародубьъ. Распространеніе «согласія» за предълами Стародубья и правила «Единовърія». Распространеніе единовърія въ центрахъ раскола въ царствованіе Николая І. Единовъріе на Иргизъ, въ Стародубьъ, на Рогожскомъ и Преображенскомъ кладбищахъ и на Керженцъ. Состояніе единовърцевъ

4 day,

## ГЛАВА V.

## Внѣшнее положеніе раскола въ государствѣ и духовныя дѣйствованія къ ослабленію онаго.

| Краткій историческій очеркь правительственныхь къ     |            |
|-------------------------------------------------------|------------|
| расколу отношеній и современное положеніе раскола     | 234-259.   |
| Духовныя дъйствованія къ ослабленію раскола: наиболье |            |
| извѣстныя полемическія процзведенія                   | 259 - 271. |
| Противораскольническое миссіонсрство                  | 271 - 275. |







ʻ≯. <sup>∙</sup>.

۱

