

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

## Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

## О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

Slar 30:35.195



# HARVARD COLLEGE LIBRARY









.



•



Ome M. w sonpe congension une Addrewia, Apriliancena Kazan croro n citencoro Councerney Jaspinny Hepman Kun Mar 7 . 1866 2.

, DREVNIAIA PRAVOSLAVNAIA KHRISTOVA TSERKOV,

. .

•



# истинио древняя

И

# ИСТИННО ПРАВОСЈАВНАЯ

# ХРИСТОВА ЦЕРКОВЬ,

## изложение

въ отношение къ глаголемому старообрядству.

григорія архівнископа казанскаго.

## ЧАСТЬ І.

Издание второе пересмотрънное и умноженное.

#### САНКТИЕТЕРБУРГЪ.

въ тинографіи григорія трусова.

## 1855.

Slav 3035.195 (1-2)

Отъ С. Петербургскаго Комитета Духовной Цензуры печатать дозволяется. Ноября 11 дня 1854 года. Ценсоръ Архимлидритъ Іоаннъ.



MRHPjar

420 Digitized by Google

## оглавление

ПЕРВОЙ ЧАСТИ.

#### Стран.

I.

|       | Вступленіе                             | 1.  |
|-------|----------------------------------------|-----|
| I.    | Что есть Церковь?                      | 14. |
| П.    | Что суть врата адовы?                  | 22. |
|       | Что значить выражение: не одольють     |     |
|       | ей (Церкви)?                           | 24. |
| IV.   | Что Господь разумвать подъ словомъ     |     |
| •     | Церковь, когда сказаль: созижду Цер-   |     |
|       | ковь Мою и врата адова не одольють     |     |
|       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  | 27. |
| v.    | Создаль ан Госполь об'ящанную Цер-     |     |
|       | ковь?                                  | 31. |
| VI.   |                                        |     |
|       | стовой Церкви?                         | 36. |
| VII.  | Не прекратится ли Христова Церковь     |     |
|       | во времена послёднія, особливо во вре- |     |
|       | мя антихристово?                       | 46. |
| vIII. | . Постановилъ ли Господь въ Слоей Цер- |     |
|       | кви накое-вибудь начальство?           | 61. |
| IX.   | Что составляеть начальство въ создан-  |     |
|       | вой Господовъ Церкви?                  | 70. |
| ×.    | Что сеть Епископъ? Кънъ установлено    |     |
|       | въ Церкви Еписконство? Какія обязан-   |     |
|       | ности Епископовъ?                      | 76. |

|       |                                      | Стран.       |
|-------|--------------------------------------|--------------|
| XI.   | Что есть Пресвитеръ? Какъ избираются |              |
|       | и поставляются Пресвитеры? Какія ихъ |              |
|       | права я обязанвости?                 | 81.          |
| XII.  | Пресвитерство въ первенствующей Цер- |              |
|       | кви не составляло ди одной степени   |              |
|       | съ Епископскою? или: Епископы не бы- |              |
|       | ли ли тогда то же, что Пресвитеры?   | 85.          |
| хm.   | Что есть Діаконъ, в составляеть ли   |              |
|       | Діаконство особую степень въ церков- |              |
|       | ной Іерархія?                        | 108.         |
| XIV.  | Нужны ли въ Христовой Церкон Діа-    |              |
|       | коны?                                | 114.         |
| XY.   | Нужны ли въ Христовой Церкви Пре-    |              |
|       | свитеры, и какъ много нужны?         | 115.         |
| XVI.  | Нужны лв въ истивно Христовой Цер-   |              |
|       | кви Епископы, и какъ нужны?          | 122.         |
| XVII. | Нельзя ли какъ-шабудь быть безъ Епн- | - <b></b> -• |
|       | ск оповъ и Священниковъ?             | 166.         |
| XVШ.  | Безъ Еписконовъ и Священникевъ и бтъ | 100.         |
|       | таннства Крещенія                    | 168.         |
| VIV   | Бевъ Елископовъ и Священниковъ нётъ  | 100.         |
| ЛІА.  |                                      | 400          |
| ~ ~   | таянства Тѣла и Крови Христовыхъ.    | 180.         |
| XX.   | Беръ Епископа и Срященниковъ нътъ    |              |
|       | тавиства Покаянія                    | 184.         |
| XXI.  | •                                    |              |
|       | таннства Брака                       | 215.         |
| XXII. | Не лишится ли истинная Христова Цер- |              |
|       | ковь Епископовъ и Священи вковъ ког- |              |
|       | да-нибудь? и не будеть ли она нако-  |              |
|       | нень состоять только наь мінень нли  |              |

П

.

Digitized by Google

.

|        | Стран.                                                 |
|--------|--------------------------------------------------------|
|        | изъ мірянъ и Священниковъ безъ Епи-                    |
|        | скоповъ?                                               |
| XXIII. | Несомићнимя следствія изъ сказаннаго 258.              |
| XXIV.  | Созданная Господомъ Церковь—едина . 261.               |
| XXV.   | Гдѣ нынѣ находится созданная отъ Гос-<br>пода Церковь? |
|        | Первый отвѣтъ, отвѣтъ Православной                     |
|        | Церкви съ его основаніемъ 264.                         |
|        | Вторый отвѣть, отвѣть Поповщины.                       |
|        | Главное основаніе сей секты съ опро-                   |
|        | верженіемъ его                                         |
|        | Третій отвѣтъ, отвѣтъ Безпоповщины.                    |
|        | Главное основаніе сей секты съ опро-                   |
|        | вержевіемъ его                                         |

ш



•

• • • • • •

. . . . . . .

. . *. . .* . .

.

.

.

,

-

# BCTYNJEHIE.

«Что въ нашемъ ученія всего превосходиве си всего полеакие? - Миръ. А что всего гнусчиве и вредние? - Разногласие. Предложний та-«кой вопрось, и давь на него отвъть, спрошу «еще разь: что преимущественно прекратило «миръ, и введо разногласје?... Причиною сего. «неустройства — характеры горячіе и сильные, сапрочемъ не просто горячность и сила (ни макло не осуждаю той горячности и силы, безъ «поторой не возможно успёть ни въ благочестіи, «ни въ другой добродътели), но горячность и сисла, соединенных съ неблагоразумість, съ невъ-«жествомъ, и съ злымъ норождениемъ невъже-«ства -- дераостью; нбо дераость есть илодь несвъжества. Дуни слабыя въ отношения въ до-«брояттели равно слабы и велы и въ отношения «КЪ ПОРОКИ: ОНВ НС СКЛОНЯЮТСЯ МНОГО НИ НА ТУ. «RE BA LOUTHO CTOPORY; Y BEE'S TABLE ME ABRIC-(Rif, NARS & Y MOLCH, OFPAKLYMUXE ONEMBRICHE «членовъ. А души горячія и сильныя, если ру-«ководствуеть и управляеть ими разумь, вели-«кое пріобрътеніе для добродътели; при недо-Томъ I.

«статкв же знанія и разума онв-то же самое и «для порока..... И нанбольшею частію сія-то не-«разумная горячность расторгала члены, раздъ-«ляла братьевъ, возмущала города, приводная «въ ярость чернь, вооружала.... народъ противъ «себя самаго и противъ священниковъ, родите-«лей противъ дътей, дътей противъ родителей, «мужей противь жень, жевь противь мужей, и «всбхъ, соединенныхъ какими-либо узами пріяз-«ни, другъ противъ друга, также рабовъ и го-«сподъ, учениковъ и учителей, старцевъ и юныхъ; «п она-то, презръвъ заковъ стъда, это величай-« шее пособіе для доброльтеля, ввела законъ вы-«сокомърія. И мы.... раздълнянсь въ демахъ н «тисныхъ обществахъ, и накъ бы каждый санъ «съ собою: раздвлились, говорю, всв мы, къ «кому достигло Божіе слово. Многоначаліе ста-«ло безначаліень, и разсыпашася кости на-«ша при адъ (1). Падобно было, нослъ того накъ «одержали мы побъду надъ визничини врагами «(язычниками), терпыть встребленіе другь отъ «друга, подобно бискующимся тервать собствея-«ную илоть, и не чувствовать, но радоваться «влу болве, нежели другіе-мпру, санос Овдствіе «требленість служебу приносини Богу (\*); на-«AUGHO GELLO DROGRAMTECH I DOCH.AMMEMYSEN DAS-«Авлоніємь не похвальнымь, по предобудитель-

(1) Псал. 140, 7.

(2) IOaH. 16, 2. 3A4AJ. 53.

-

начить планстань не очищающимъ, но губиательнымъ..... Единая Церковь начала инъть емпорія части, и пронеошло раздаленіє не меж-«Ау однина Павлонъ, наи Кифою, ная Аполлосонъ, АНАН ТАКНИТАТА НАСАЖАВАНЦИМЪ , ИЛИ ТАКИМЪ-ТО «ненаяющимь (1); но оказалось множество Павловь «и Аноллосовъ, и Кифъ, п витсто того, что-«бы именоваться оть Христа-имени великаго и «новаго, мы именуемся ихь именемъ, и счи-«таемся ихъ учениками.... Что же побудило къ «сему?-Горячность безъ разума и повналія, ни-«чень не удержимая, и плаваніе веры безь кори-«чаго. Зная сіс, братія, не будемъ лёнивы;.... . «не будемъ и восыламеняться съ безразсудствомъ •н самолюбіень, чтобы не увлечься и не укло-. «ниться съ царскаго пути..... Божественный Со-«лононь соворить : не уклонися ни на десно, «ни на шуе (2) .... И въ другонъ мъсть гово-«рить онь: не буди правдиев вельми, ни му-«дрися излише (3).... Посему никто да не бу-«деть ни мудрь болье надлежащаго, ни закон-«изе закона, ни блистательнъе свъта, ни пря-«мве правила, ни выше запов'вди (4)!»

Такъ съ глубокою сердечною скорбію говорилъ св. вселенскій учитель, Григорій Богословъ, среди христіанъ своего времени, раздиравнихъ

<sup>(1) 4.</sup> Kopune. 3, 6. sama. 127.

<sup>(\*),</sup> **Пратич.** 4, 27.

<sup>(3)</sup> Exc. 2, 17.

<sup>(4)</sup> **Творенія св. Отецъ, част. 3, стр. 135---139**.

Церковь Господию разными суемудрыми и патубными толнами! Какъ все это, сказанное святымъ великимъ Учителенъ Перкви, весьма върно изображаеть у насъ состояніе людей, отделивнихся отъ Православной Церкви – состояніе, въ которомъ они находятся съ того времени, какъ Православная Церковь рыпительно принялась 38 исправление церковно-служебныхъ книгъ, которыя отъ многократного списыванія или исправленія людьми, часто очень малосвидущими, были весьма испорчены и настоятельно требовали исправленія. Й у насъ прежде весьма единодушно и вполит благоговъйно. исповълывавшіе единую святую Христову Перковь разделнансь не только на многія, но и на весьма многія частя (1), раздъленіемъ весьма не похвальнымъ. Ибо это разделение, истребивъ изъ сердецъ върующихъ духъ п жизнь Христовой Въры, положило на ихъ мъсто расположение другъ къ другу прямо не христіанское. Эти в'врующіе теперь вездѣ ненавидять другь друга, стараются вредить другь другу, злорадуются несчастію другь друга, иногда даже готовы истребить другъ друга, и таковое свое расположение и поведение почитають

<sup>(1)</sup> По свидѣтельству одного изъ отступниковъ, обратившагося къ Православной Церкви, всѣхъ толковъ, не согласныхъ съ Православною Церкевно и самихъ съ собою, въ Русскомъ Государствѣ находится болѣе ста. Смотр. послѣднее примѣчаніе въ периой части книга: Настаеление состязаться съ расколицияли. не только не противнымъ Вѣрѣ, а въ нѣкоторыхъ случаяхъ даже богоугоднымъ. И у насъ въ разныхъ отдѣлившихся отъ св. Церкви сектахъ, сперва проявилось высокомпърiе, а потомъ возникло и утвердилось безначаліе и самочиніе. И у насъ вмѣсто того, чтобы именоваться отъ великаго имени — Христа, многіе чазываются именами своихъ учителей: Данилюсцами, Филиповцами, веодосіанами и ироч. и проч. <sup>(1)</sup>.

Что нанначе довело й насъ до такаго элополучія?—Нанбольшею частію также горячность и сила, соединенныя съ неблагоразуміемъ, съ невъжествомъ и съ злымъ порожденіемъ невѣжества—дерзостью, — горячность безъ разума и въдънія, пичъмъ неудержимая, и плаваніе въры безъ коричаго. Ибо какъ иначе прояснить соетеяніе, при которомъ въ единой Христовой Церивн стало такое множество въръ? Какъ мометъ совершиться такое дъло при благоразуміи, падлемащемъ просвъщеніи, смиреніи и благоговъщіи?

Упомянутый св. вселенскій Учитель сильно

(1) Впроченъ мы имѣемъ въ виду не всѣ толки, не согласные съ Православною Церковію въ Русскомъ Государствѣ, а только тѣ, которые пользуются въ Богослуженіи тѣив же Богослужебными книгами, какими полязуецся и она, только по изданіямъ, жанечатаннымъ праводо Матріараноства Никонева, и преямущественно княгами, которыя напечатаны при Патріархѣ Іосноѣ.

прекратить несчастіе своего времени старался по Въръ. Какъ намъ уврачевать подобное несчастіе времени нашего? Какъ водворить единомысліе и миръ у себя?-Какъ возвратять всяхъ, отпадшихъ отъ Православной Перкви, въ слипую истинно старую, истинно православную н несомнънно спасительную Христову Церковь, н утвердить въ ней?- Главная причина ихъ отнаденія оть Православной Церкви и запоствнія въ отпадении состоитъ въ неимънін. точнаго нонятія о созданной Господомъ Інсусомъ Христомъ Неркви. Ибо изкоторые изъ отнадшихъ отъ созданной Госнодонъ Церкви думають, что она можеть правильно существовать и не въ тоиъ видь, въ какомъ создалъ се Господь. Эти отпадшіе обыкновенно называются сектою Попосиянны, потому что при встхъ церковныхъ службахъ довольствуются одания попами. Другіе наъ отпадшихъ мечтають, что созданная Господонь Нерковь уже рушилась, и что въ томъ видъ, въ какомъ создалъ се Госнодь, она и существовать не можетъ. Эти отпадшіе обыкновенно называются сектою Безпоповщины; потому что они пе териять никакихъ Священниковъ, и церковныя службы совершають посредствомъ простыхъ неосвященныхъ людей, а часто даже посредствомъ женщинъ.

Что должно сделать, чтобы все отцадшіе вёрно узнали созданную Господонъ Церновь? — Безъ сомненія должно доставную о ней такое сведёніе, которое было бы для всёхъ праводущ-

пыхъ совершенно ясно и вполиъ удовлетворительно.

Какъ пріобръсть такое сведеніе? — Такое совершенно для всёхъ ясное и вподить удовлетворительное свёдёніе о созданной Господомъ Церкви, думаю, надежно пріобрътемъ, ежели совершенно основательно и обстоительно разсмотримъ обътованіе Госнода о Своей Церкви:

На цамени созижду Церковь Мою, и врата адова не одольють ей. Мато. 16, 18. зач. 67.

Т. с. ежели при разсмотрънін сего Госиодия обътованія не упустимъ безъ вниманія вичего, что въ разныхъ отношеніяхъ сказано о семъ обътованіи въ болъе или менъе важныхъ источникахъ, изъ которыхъ доставляются намъ хрістіанскія истины, или ихъ проясненія, опредъленія и доказательства, именно:

въ Словв Божіенъ, т. е. въ Библін (4).

въ правилахъ какъ св. вселенскихъ и поиъстныхъ Соборовъ, такъ и святыхъ Отцевъ Церкви <sup>(6)</sup>;

- а) Всё тексты изъ Слова Божія будуть приводимы по Библів, изданной въ 7089 [1581] г. въ листь, въ Острогѣ, за исключеніемъ св. Евангелія и Апостола, изъ которыхъ свидётельства будуть заимствованы изъ изданій бызникъ при Патріаръѣ Іосноѣ, какъ преимущественно уважаемыхъ всёми отступниками.
- 6) См уразила заилючаются въ книгъ Кормчей. Единственное уважаемое всёми такъ называющимиея Ста-

въ дровнихъ славянскихъ переводахъ цисаній св. Отцевъ и другихъ, наиболъе уважаемыхъ, древнихъ же учителей св. Церкви (в) (цисаніямъ

рообрядцами изданіе сей книги, есть изданіе, начавнееся нечатаніемъ при Патріярхѣ Іоснов въ Новбрѣ. 7158 и поичившесся 7161 г. въ Москвѣ, въ листъ. Посему всѣ правила св. вселенскихъ и поиѣстныхъ Соборовъ, а также правила Св. Отцевъ, будутъ приводямы во сему издайно. – Новый а полный переводъ всѣхъ обначенныхъ правилъ, заключающійся въ книгѣ подъ названіемъ Правила св. Апостоловъ, св. вселенскихъ и помъстивихъ Соборовъ и проч., изданный въ Москвѣ, въ 1889 году, въ листъ, будетъ употребляемъ тольке тамъ, гмѣ онъ нушевъ для больщей ясности нан опредѣленности содержанія правилъ, заключающихся въ Кормчей.

в) Таковыя писанія суть частію печатныя, а частію до нынѣ сохраняющіяся только въ рукописяхъ, именно:

#### а) ПВЧАТНЫЯ:

- 1) Св. Васнайя Великаго книга в постанчестеть 1594 г. въ Острогв, въ листъ.
- 2) Св. Іванна Златоустаго книга о священство 7122 (1614), г. въ Москвё, въ четверть.
- 3) Св. Іоанна Златоустаго бесёды, сирёчь толкованіе на четыренадесять посланій св. Апостола Павла, 7131 (1623) г. въ Кіевъ, въ листъ.
- 4) Еваниеми учительнов Воскреснов; творение Іеромоцака Кирилла Транквилліона. Въ Москвъ 1629, 1642и 1651 г.
- 5) Св. Ісанна Златоустаго бесяды на Дилнія св. Апостоль 1624 г. въ Кіевъ, въ листь.
- 6) Анекалипсись съ толкованіемъ Андрея Кесарійскаго 1625 г. въ Кіевъ, въ листь,

св. Энцевь и учителей Церкви въ новыхъ нереводакъ всъ отступники отъ Православной Церкви не довърнотъ);

7) Ведшелие Учительное Воскресное, творение св. Каллиста, напечатанное въ Москвѣ въ 1633; въ 1640 и ир 1652 годахъ, въ листъ.

- 8) Марнаритъ, или собрание разныхъ словъ св. Іоанна Златоустаго 7150 (1642) г. въ Москвѣ, въ листъ.
- 9) Соборникъ, т. е. собрание словъ нравоучительныхъ, собранное отъ учителей св. Восточной Церкви св. Отецъ 1647 г. въ Москвѣ, въ листъ.
- 10) Слова св. Ефрема Сирина 1647 г. въ МосквЪ, въ листъ.
- 11) Толкованіе блаженнаго Өсофилакта, Архіспископа Болгарскаго, на четыре Евангелиста, извѣстное наипаче подъ именемъ Благовъстника 7156 (1648) г. въ Москвѣ, въ листъ.
- 12) Прологъ, или Синаксарій, т. е. краткое описаніе житія святыхъ, и проч. 4 части, въ Москвѣ 1641 — 1644, въ листъ.

β) рукописныя:

- 1) Св. Діонисіл Аргопазита писанія о церковной Іерархіи и проч.
- 2) Св. Іоанна Дамаскина книга, глаголемая небеся.
- 3) Коаны Пресентера слово на Боголидовь.
- 4) Книза Матовя (Властаря) Правильника.
- 5) Книза Севаста Арменопула.
- 6) Симеона Солунскаго, книга на ереси и о влинёй, правъй, христіанства нашей Върб, священныхъ же олужбахъ и таниствахъ церковныхъ разглагольствіе: о Божественнъйшемъ же храмъ, Архіереехъ же Іереекъ и Діаконѣхъ, и о`ихъ священныхъ одежлакъ, и Божественномъ священводъйствъ и проч. Рукопись.
- 7) Писанія преподобнаго Іосифа Волокеманскага.

въ сочниеніяхъ, составленныхъ церковными учителями, жившими въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до времени святъйшаго Патріарха Никона, и всъми отступнаками отъ св. Церкви преимущественно уважаемыхъ <sup>(r)</sup>;

г) Таковыя сочиненія преимущественно суть:

- 1) Четія. Минея Макарьевская. Рукопись.
- 2) Стоглавь. Рукопись.
- 3) Катихизись селикій, нанболье называемый Катихизись Большой, сочиненный Корецкимъ Протоісреемъ Лаврентіемъ Зизаніемъ я напечатанный въ Москвъ 7135 (1627) г., въ листъ.
- 4) Кныга подъ названіемъ Кирилла Архіепископа Іерусалимскаго слова, пначе обыкновенно называемая кикла Кириллова, напечатанная (въ Москвѣ 7152 (1644) г.,) въ Гродненской типографія 7291 (1783) г., въ листь.
- 5) Книза о Върљ единой, истинной, Православной и о святой Церкви Восточной и о изрядибищихъ сложеніяхъ отъ Божественнаго Писанія вкратиб избранныхъ, иначе обыкновенно называемая клиза о Върл. напечатапная 1648 г. въ Москвъ, въ листъ.
- 6) Катихизись собраніе краткія науки объ артикулахь Впры, или, какъ онъ обыкновенно называется, Катихизись малый, напечатанный въ Москвъ 1649 г. въ 8.
- 7) Требники или Потребники, изданные въ Москвѣ съ 1623 по 1651 г. включительно.
- 8) Сынь церковный, или сказаніе нужиййшихъ обычаевъ науки православшыя новопросв'тившему потребно, нацечатенный въ четверть листа безъ означенія м'єста и года изданія.
- 9) Акостоль Толковый, напечатанный въ Почаевъ 7292 . (1784) г. въ листъ.

въ сочиненіяхъ, писанныхъ такъ называемыми старообрядческами учителями и защитимками старообрядства по низложеніи Патріарха Никона (4); ваконецъ

въ сочиненіяхъ преимущественно за православныя содержимыхъ, и выдаваемыхъ право-

- 10) Сборникъ подъ названіемъ Іоанва Златоустаго поученія, числомъ 112, яначе обыкновепно называемый Златоусткикъ, нацечатанный въ Вильнѣ 1708 г. въ листь.
- 11) Клика преподоблаю Никола изумена Черныл горы съ присовокупленіемъ Тактикова, или Чиновинка, издана съ рукописнаго въ Почаевъ 1695 г. въ двухъ частяхъ, въ листъ.

д) Главнъйшія изъ нихъ суть:

- 1) Обличенів Лазарево и Шикитино. Оно напечатано съ опроверженіемъ въ Жезль Правленія 1666 г. въ Москвѣ.
- 2) Соловецкая Челобитная, въ 8, въ Супраслѣ 1788 г.
- 3) Исторія о Отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ, въ 4, напечатациая безъ означенія года и мѣста.
- 4) Полорские отвъты, данные Іеромонаху Неофиту. Рукопись.
- 5) Керженские отбюты Питириму Епископу Нижегородскому. Рукопись.
- 6) Российский Виноградъ. Рукопись.
- 7) Сборникъ подъ именемъ Златоуста. Рукопись.
- 8) Книга, глаголемая Церковное Утверждение. Рукопись.
- 9) Собрание отъ св. Писания объ Антихристь. Рукопись.
- 10) О въчности священства, заключающая опровержение сего. Рукопись. и т. п.

славною Церковію посл'ї Патріарха Никона доныять (•).

Болію источниковъ къ составлению яснаго и для всёхъ праводушныхъ вполит удовлетворительнаго свёдёнія о созданной Господомъ Церкви нётъ, и-отступники не предъявляють. Разсмотримъ по симъ источникамъ означенное обътованіе Господа о созданной Имъ Церкви со всевозможною полнотою и върностію.

Но Господи, Господи, Создатель св. Церквн! Безъ Тебя не можемъ мы ничего <sup>(1)</sup>. Ты Самъ, какъ просвъщающее солнце истипы, посредствоиъ сего, съ теплою молитвою и сердечною любовію къ истинъ, предпринятаго разсмотрънія, уни-

е) Главнъйшія изъ нихъ суть:

- 1) Православное Исповъдание Петра Могилы, исправленное и утвержденное на Соборѣ, бывшемъ въ 1643 г. въ Яссахъ, потомъ одобренное четырьмя Греческими Восточными Патріархами, первоначально напечатавное 1696 г. по благословенно Патріарха Адріана въ Москвѣ, въ листъ.
- 2) Посланіе Патріарховъ Восточно-Каеолическія Церкви о Правоодавной Вёрѣ отъ Сентября 1723 г. Это извлеченіе изъ постановленія Іерусалимскаго Собора, бывшаго въ 1672 году.
- 3) Православный Катихизисъ, изданный по благословеню Святбйшаго Сунода, и обыкновенио нынѣ употребляемый въ училищахъ при наставления дѣтей въ Вѣрѣ.
- (1) IOAH. 15, 5. 3a4. 50.

чтожь тму неправды во всёхъ заблуждающихъ нашихъ братіяхъ,--какъ Всёсильный, разрушь отдъляющее ихъ отъ насъ средостёніе, и какъ Всеблагій и Всемилостивый обрати ихъ къ единой, святой, соборной, Апостольской Церкви, дабы всё мы, по Твоему всеспасительному для насъ хотёнію, были совершени во едино (1), п, при единстве веры и люби усердно содльвая сове спасение, не только инкому не полагали прешинанія или соблазна (2), но возлюбя ямсе нъ солиданию другь ко другу (3), всть облеклись ев новаго человька, созданнаго по Боцу ев правдль и преподобіи астаны (4), и всё наконець удостоились во радости сиднить славу Твою (8)!

(1) Ісан. 17, 23. зач. 57.
(2) Рям. 14, 13. зачал. 114.
(3) Рям. 14, 19. зачал. 115.
(4) Ессс. 4, 24. зачал. 226.
(5) Ісан. 17, У4. зачал. 57.

#### что есть церковь?

Ŧ.

Слево Церковь (1) по-гречески імдлаіа, собственно значить собраніс, общество, соединеніе какихъ либо людей. Такъ, объясняеть это олово Са. Златоусть: «Церкае имя не разлівлеия, но соединскія и согласія есть имя (2)». Такъ объясняется это слово и въ Больфонь Катихионсь: «Екилисія, спрачь созецийе или собраніс-оть «еккалео.... собираю (3)».

- (1) Слово Церковь въ старославянскомъ языкѣ ямѣеть въ именительномъ падежѣ три окончанія: Церковь, Церкви и Церква. Такъ въ Библіи Острожской 1 Корино. 14, 5. зачал. 154 она называется Церковь: да и Церковь созиданіе пріемлеть. Но Ефес. 5, 24. зачал. 230— Церкви: Якоже Церкви повинуется Христу. Равно 1 Тим. 3, 15. зачал. 284: Да увъси, како подобаеть въ дожу Божіи жити, яже есть Церкви Бога жива. Такъ это слово нерѣдко употребляется въ старославянскихъ учительныхъ кингахъ. Далѣе въ Ист. Акт. Т. І. № 21. стр. 43. она называется Церква: Церкву Божію смущал. Также: Церкву глаголемь, не храма того свзиданаю. Тамъ же.
- (2) Златоусть въ толкованія на 1-е посланіе къ Кориве. Бесёда 1.
- (3) Большой Катихизисъ лист. 119 на оборотъ.

Но значеніе, въ каконъ унотребляется слево Мерновъ въ Священнонъ Шисавія и въ кисенілъъ св. Отцевъ и Учителей Церкви, не одно.

а) Словомъ Щерковь кногда пасываются церкси частныя, т. в. православные христіяне, жисущіе во какой-ливо одной странь, в каколь-либо одномь млесть, даже во одпожь какомь-либо домь. Явно такъ 1012200 радунеть слово Перковь въ следующихъ словихъ кинги Апостольскихъ Дъявій: бысть еб mon dens conenie serie na ueproes lepycaлимскую (1), т. е. на Христіанъ, живущихъ во **верусканив. И именно такъ разунблъ из синь** словать слово Церковь инсатель кинги о Вторм. Упонянувъ слова книги Апостольскихъ Двяній: бысть вь то врежя гоненіе веліе на церковь Ісрусалимскую, онъ тотчасъ присовокуннаъ: чие на ту, нике Соломономъ создана бысть (т. с. «не хранъ Солоновъ), сюже тогда жидове вла-«двли, но на върующихъ во Христа, гоненіе ра-«зунъй. Тогда бо еще не ў созидаемы върныкъ «церкви (храмы) бъща (2).» То же должно разуитъть подъ имененъ – Церковь, когда въ Апостольскихъ писаніяхъ упоминаются Церкеи: Кориноская (3), Асійская (4), Антіохійская (5), Со-

- (1) Дёян. 8, 1. зачал. 17.
- (2) Кинга о Въръ, лист. 24.
- (3) 1 Kopune. 1, 2. 2444. 122.
- (4) 1 Kopano. 16, 19. savas. 166.
- (5) Aban. 13, 1. savas. 31.

«донь носко либо христанива Марицаедся Цер-«новь Мрискиллы и Алилы (4), Церковь Мамфала (4), и проч. Тань и насатель ништи Болашино Манилизиса, показывая развесть аначевій слова Кернось, говорить: «косгондо храна «парохія или прихождёніе (7. с. прихода); и вось «донь носко либо христанива марицаедся Цер-«новь (6), »

6) Словень Церковь еще озвачается собраніс, чали вообще все множенство нетачно върудинахъ на землів людей, чам прасославнахъ правийани, не исключая ни прасославнахъ правийани, не исключая ни прасославнахъ правийа, на званій, равно ни времена, ни возрасно, ни званій, равно ни времена, ни возрасно и уди онь чании совранить у сво Паларь св. Апостола простоя на слова Церковь внать у сво Затоуста на слова Церковь внать у сво Затоуста на слова Церковь внать у сво Затоуста на слова Церковь внать у сво Запато значенія слова Церковь внать у сво За-

- (1) 1 Солун. 1, 1. зачал, 262,
- (2) Колос. 4, 16. зачал. 261.
- (3) Апокал. 2, 1.
- (4) Римл. 16, 3. 4. зачал. 120.
- (5) Koloc. 4, 15, Bayas. 261.
- (6) Большой Катихизисъ. лист. 120.
- (7) Такъ Ефес. 1, 22. зачал. 219. Ефес. 3, 21. зачал. 223. Ефес. 5, 23. 24. 25. 27. 29. 32. зачал. 230 н 231. Колос. 1, 18. зачал. 251. Колос. 1, 24. зачал. 252, н проч.

теусть генерить: «Все тиле би, не аже въ Ко-«ризелних Церновь, но яже веди по вселен-«ви: Сеге ради рече: ото части, сиричь, яко «Церновь яже въ вась, часть есть новсюду ле-«жиція Церкве, и тила всяческими состоящагосея церквани. Тимъже не тоимо съ собою, но и «съ всею сущею по вселенный Церкевію виръ симыте (1).» Такъ слово Церковь опредиляется и въ Большома Катихизисть: «Вси върніи во своемъ міръ, иже нышь суть, бяху и будуть, ссуть единою святою, соборною Церковію (3).»

е) Словомъ Церковь вногда означаются только Пастыри Церков. Явно такъ употреблено слово Церковь въ слъдующихъ словахъ Госнода: аще не послушаетъ ихъ (т. е. двоихъ или троихъ свидътелей), повъждъ Церков: аще же и Церковь преслушаетъ, буди ти якоже язычникъ и мытаръ (<sup>3</sup>). И именно такъ разумълъ слово Церковь въ этихъ словахъ Господа св. Златоустъ. Объясняя ихъ, онъ говоритъ: «повъждъ «Деркои, сирвчъ повъждъ ея предсъдящимъ (<sup>4</sup>).» Такъ разумълъ слово Церковь въ означенныхъ словахъ Господа и Благовъстникъ. Объясняя ихъ, онъ говоритъ: «аще ли же двоими или тре-

- <sup>(1)</sup>Златоустъ въ бесёдё 32 на 1-е посланіе къ Корине. стр. 927.
- (2) Большой Катихизисъ лист. 120 на обор. Подобное исто въ книгъ о Правой Въръ глав. 2, дист. 22.
- (8) Mate. 18, 17. зачал. 75.
- (4) Бесѣда 50 на Евангеліе отъ св. Матеея. Томъ І.

2

«ми свиділели обличень быйь не умплится, тог-«да предъ предстателемъ Церкое обличи согрі-«пеніс (4).» Танже разуніль въ вастоященъ мість слово Церковь и писатель Большиго Китижизиса: «Особво же, говорить онъ, вастая-«ницы Церковній и строителя варимаются Церакооь, якоже рече Госнедь: аще же пряслу-«шаеть Церков, буди ти яко язычникь и «лытарь (3).»

· 1) Иногда же словомъ Церковь означенотоя только пасомые церковными Цастырями, т. е. мідяне. Очевнано въ этопъ смысль должно разуизть слово Церковь въ словать ср. Апостола Павла нь Ефесскимъ Пастырямъ: енимайте себъ и ввему отаду, въ немже васъ Духь Сеяпый постаец Еппскопы, насти Церковь Господа и Боза (3). Въ этонъ же спыстъ должно разумъть Царковь и въ слъдующихъ словахъ Аностола Павла: подобаеть Епископу быти..... свой домь добри правящу. Аще же кто своего дому не умъетъ правити, како о Церкви Божіей прилъжати возможеть (4)? Св: Златоусть, объясняя эти апостольскія слова, говорить: «якоже въ дому суть дъти, жена, раби, «а надъ всъми мужъ пріять власть: сице и въ «Церкви ничтоже ино, развъ сіе есть: дъти, же-

- (1) Благовъстникъ въ толков. Мате. 18, 17. зач. 75.
- (2) Больтой Катихизисъ; лист. 120 на обор.
- (3) Дѣян. 20, 28. зачал. 44.
- (4) 1 Тим. 3, 4. 5. зачал. 283.

сям, ребя.... Иже убо сихъ (сущихъ въ дому) сдобрѣ не устронный, како церковная устроити сазаможеть (1)?» Сіе же значеніе соединяль оъ имецемь Церкач и писатель кмигм о Вирль, въ словахъ: «Це точію сами Апостоли, но и но нихъ словахъ: «Це точію сами Апостоли, но и но нихъ словъствики цхъ святіи учители и вся Церповь, соще есть православній христівне, отъ поганыхъ сцерей и мучителей за Христову Вѣру .... стано врёнцѣ и мужественѣ подвизалися, яно му-«чители не возмогоща одолѣвати имъ, аще и «смертемъ предаяху ихъ <sup>(2)</sup>.»

d) Наконецъ, у св. Одневъ и Учителей Церкви словомъ Шерковь еще означается мъсто, кула вървые, живущіе на земль, собираются для общественнаго Богослуженія, т.е. св. храмь. Въ этонъ смысла весьма часто было употребляемо слово Церковь св. Златоустомъ. Такъ, обличая въ одной бестат нерадящихъ о созидании храмовъ Божіихъ, онъ говоритъ: «торжища и бана творять «мнози, Церквей же ни: и вся паче, нежели сіс. «Твиже молю, и прошу, и благодати иставую, «паче же и законъ полагаю, да никтоже явит-«ся, пусто дериве село имъя. Да не речеши ми: «близъ есть церковь, въ сосъдстве есть, многое «есть иждивеніе, не многій же приходъ. Аще «что вмаши на нищихъ иждити, тамо иждини: «лучше есть тамо, нежели здв (3).» Въ этонъже

(4) Златоуст. на 1-е послан. къ Твиое. бесбда 10, стран. 9446.

- (2) Кинга о Въръ, глав. 2, лист. 24 на обор.
- (3) Беска. 18 на Двян. Апост. въ нравоучения, стр. 339.

смыслё не рёдко употребляль слово Церковь писатель книги о Впррь. Объясняя упомянутыя слова св. Аностола: бысть гонение велие ни Церковь Іерусалимскую, онъ говорить: «Егда «слынимъ въ Писаніи: Церковь гонения тер-«пить, съ Церковію брань; тогда не о стпъ-«нажь и муражь, но о вёрныхъ Божінхъ разу-«мёти потреба (1)». Равно писатель Большаго Катихизиса говорить: «такожде храмъ, сирёчь, «домъ молитвы церковь Божія нарицается (2).»

е) На Славянскомъ языкъ именемъ Церкеи называется еще, во-первыхъ, всякій върующій, наприм. въ словахъ св. Апостола Навла: вы есте церкви (храмъ) Бога жива (<sup>3</sup>); во вторыхъ, тъло, въ какомъ Христосъ находился на земль, именно въ слъдующихъ словахъ Господа: разорите церковь сію, и треми денми воздвыгну ю (<sup>4</sup>). Но въ обоихъ сихъ мъстахъ въ подлиниякъ стоить слово не екклисіа (схадоба); а наосъ (чайо), т. е. храмъ. Посему въ словахъ Апостола, совершенно подобныхъ означеннымъ его словамъ, слово надсъ, въ нашемъ Славянспомъ Новомъ Завътъ, и переведено словомъ не

(1) Книга о Въръ лист. 22.

- (2) Вольшой Катяхизисъ лист. 120. Есть н еще высколько значений, соединяемыхъ въ Словъ Божіемъ съ словомъ Церковь. Но всъ остальныя значения здъсь не берутся въ разсмотрѣніе, какъ не нужныя.
  (3) 2 Корино. 6, 16. зачал. 182.
- (4) Ioan. 2, 19. зачал. 7.

церковь, а храмь, именно: не вњете ли, яко храмъ Божій есте, и Духь Божій живеть въ вась (1)?

Примљчание. Замътить это различие значений слова церкось весьма нужно. Потому что, не различая этихъ эваченій и употребляя міста Писанія, въ которыхъ находится слово церковь, безъ надлежащаго разсмотранія, неизбъжно впадешь въ разныя заблужденія. Ибо что говорится въ Писаніи о церкви въ одномъ значения, того нельзя сказать о церкви въ другомъ значенін. Напримѣръ, того, что можно сказать о церкви, какъ о храмѣ Божіемъ (о зданія), пельзя сказать о Церкви, какъ о правовърующихъ людяхъ. Посему св. Элатоусть, въ бесёдё на слова: «Предста Царица,» сказавъ о Церкен, какъ о върующихъ людяхъ: «Церкен ничто-«же всть равно,» тотчасъ остерегалъ слушателей, чтобъ они не приняли этихъ его словъ о Церкви, какъ о храмѣ (о зданін), именно: «не глаголи ми стѣны..., стѣаны лётами обетшавають, Церковь же никогда же стаарѣеть (3) .» Или еще: «Вельми Церковь Богу возлюбленна «есть. Но сія, яжо стънами огражена, по сія, яже върою «espancena (3).»

- (1) 1 Корино. 3, 16. зачал. 128.
- (3) Смотр. Маргарит. въ словѣ: О еже предста Царица, лист. 519.
- (3) Книга о Върв лист. 19 на обор.

#### что суть врата адовы?

Святый Злотоусть въ бесёдё на слова: Предста Царица, подъ выраженіемъ врата адовы разумёль бльсовъ; ибо вмёсто выраженія врата адовы онъ употребилъ слово «бльсове», какъ слово совершенно однозначащее, —именно: «Церкве ни бёсове преодолёвають <sup>(1)</sup>.»

Благовъстникъ подъ выраженіенъ ората адовы разумѣлъ гонителей, еретиковъ и гръхи. «Врата адова,» говорить онъ, «суть по вре-«менѣхъ бывающіи гонители, иже прелщеніемъ во «адъ отпущаху христіаны, еретицы суть врата, «во адъ низводяща.» И нѣсколько ниже: «Вра-«та адова, сирѣчь грѣси, не одолѣють намъ, «(вѣрующимъ) <sup>(2)</sup>.»

- (1) Маргарить въ словѣ: О еже предста Царица, лист. 519 на оборотѣ. Совершенно то же подъ выраженіемъ ерата адовы разумѣлъ св. Аванасій Великій. Упомянувъ слова Господа: созижду Церковь Мою, и врата адова не одольють ей, онъ говорить: «Вѣрно слово, «твердо обѣтованіе, Церковь не преодолима, хотя бы «самъ адъ дванулся, и міродержители тмы произ-«вели смятеніе.» Смотр. Христ. Чтеніе часть 47.
- (2) Въ толкованія на Мате. 16, 18. зачал. 67, лист. 128 на обор. и 139. Также разушёлъ слова — срата адосы

П.

Преподобный Косма Пресвитеръ подъ словами врата адова разумълъ еретическое ученіе. Онъ говоритъ: «на камени, рече Христосъ, «созижду Церковь Мою, и врата адова не одо-«лъютъ ей, еже суть еретическа ученія, то бо «суть врата адова: поистинъ тъхъ послушаю-«ще, сходятъ во врата аду <sup>(1)</sup>.»

Писатель книги о Вюрть подъ вратами адовыми разумълъ вообще гибельныя бъдствія. «Врата адова,» говоритъ онъ, «бъды на-«рицаетъ (Господь), иже смерти раждаютъ <sup>(2)</sup>.»

Изъ сихъ объясненій словъ врата адова видно, что подъ адовыми вратами должно раsymbtь все, что адъ съ своеми слугами можетъ употребять въ озлобленію Христовой Церкви на земль, яменно: всякаго рода гомителей, еретаковь, развратныхъ людей п ихъ соблазны, обольщенія, лжеученія, ереси, гоменія, насилія, стъсненія, мучекія и грюлч.

св. Іоаннъ Дамаскинъ. Въ словѣ на день Преображенія Господня онъ говоритъ: «Противъ нея (Цер-«кви) хотя и возстанутъ врата адовы — уста ерети-«ковъ, орудія демоновъ, но не преодолѣютъ ея; хотя «и вооружатся, но не разрушатъ ея.» Смотр. Христ. «Чтеніе на 1842 г. Часть 3. страм. 179.

(2) Книга о Вѣрѣ глав. 2, лист. 25.

<sup>(1)</sup> Въ словѣ на новопоявившуюся сресь Боюмилу, въ началѣ.

### ЧТО ЗНАЧИТЪ ВЫРАЖЕНІЕ: не одольють ей (Церкви)?

Слово одольть собственно значить: превозмочь, осилить, взять надъ чълб-либо вержь, побъдить, остановить, прекратить чье-либо дъйствование или существование.— Такъ въ книгъ Премудрости Соломоновы слова: премудрости не одольетъ злоба (1), очевидно значать: «злоба не побъдить времудрости, не «возметъ верха надъ премудростью, или не оста-«новитъ, не прекратитъ дъйствованія премудро-«сти.»

Но поелику въ означенномъ обътованіи Господа о Своей Церкви, Церковь представляется какъ зданіе, какъ какой-либо домъ: то одольніе въ семъ обътованія Его должно быть понимаемо не въ смыслъ собственномъ, а въ смыслъ иносказательномъ, приличномъ зданію. Въ отношенія же къ зданію, одольніе можстъ значить не иное что, какъ разрушеніе, истреб-

(1) Премудр. Солом. 7, 30,

Digitized by Google

#### HI.

леніе, уничтоженіе; пбо одольть зданіе. конечно, значить разрушить, истребить здание. прекратить его существование. Св. Церковь такъ всегда и разумъла употребленное Госполомъ слово одолють. Св. Златоусть занвняль употребленное въ разсматриваемомъ обътовании Господа о Своей Церкви слово одольть наипавыраженіями: хαταλύω (разрушить) н че двумя арачісь (потерять, раззорять). Такъ въ третьей бесъдъ противъ Іудеевъ, произнесши слова Господа: созижду Церковь Мою, и врата адова не одольють ей, и исчисливь разные, употребленные врагами къ разрушенію св. Церкви способы, онъ сказаль: «обаче отъ сихъ (спо-«собовъ) инчтоже разруши (халедите) Церковь, ни-«же сотвори немощерйшу (1).» Въ словъ «еи-«дњя Господа на престоль высоць,» св. Златоусть о св. Церкви говорить: «удобъйше «есть солнцу угаснути, нежели Церкви безељ-«Сти быти (афаноЭђуан) (2),» т. е. потеряться изь виду, исчезнуть, пропасть. Что афановтна здъсь должно разумъть именно такъ, а не иначе, это совершенно ясно видно изъ употребленія сего слова св. Апостоломъ Іаковомъ о парњ въ сравнении съ нашею земною жизнію. Кая, говорять онъ, жизнь ваша! пара бо есть, вмаль является, потомъ же исчеяже

<sup>(1)</sup> Маргарить слово З на Јудея, лист. 99 и на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Маргарыть въ словѣ: о еже видѣхъ Господа, лист. 193.

застъ <sup>(1)</sup>. Въ этихъ словахъ афачіζω не можетъ быть понимаемо иначе <sup>(2)</sup>.

- (1) Јак. 4, 14. зачал. 56.
- (2) Кромѣ означенныхъ словъ св. Златоустъ употребляеть еще слово хаЭацсе́ю (разрушать, истреблять). Такъ въ словѣ о томъ, что Іисусъ Христосъ есть истинный Богъ, имѣя въ виду означенное обѣтованіе Господа о св. Церкви, онъ говоритъ: «того, что Господь соз-«далъ, никто не можетъ разрушить; и что Онъ сразрушилъ, того никто не можетъ возстановить. Онъ сразрушилъ, того никто не можетъ возстановить. Онъ «основалъ Церковь, и никто не можетъ (хаЭсдеї») « разрушить ее. Онъ разрушилъ храмъ (Герусалимскій), «и никто въ столь долгое время не въ силахъ былъ «вновь построить его. Сколько было враговъ, которые « нокушались (хаЭсдеї») разрушить Церковъ Христову, «и не возмогли!» Смотр. Христ. Чтеніе на 1832 годъ часть 47, стран. 79.

# ЧТО ГОСПОДЬ РАЗУМБЛЪ ПОДЪ СЛОВОМЪ Церковь, КОГДА СКАЗАЛЪ: созижду Церковь Мою и врата адова не одольють ей?

Въ этихъ словахъ подъ именемъ Церкви Господь разумѣлъ Церковь во второмъ изъ вышепоказанныхъ значеній, т. е. Онъ разумѣлъ все множество истинно върующихъ въ Него людей, или православныхъ христіанъ, всякаго пола, возраста, званія, и всякаго времени и мъста ихъ жительства и существованія. Иначе: Онъ разумѣлъ ту Церковь, которую св. Сумволъ Вѣры называетъ единою, святою, соборною (вселенскою) и Апостольскою.

Св. Златоустъ, доказывая противъ Іудеевъ и стину означеннаго Христова обътованія о Своей Церкви, говоритъ: «Колики рати на Церковь «воздвижены бышя, и воиньства многа пригото-«влена бышя, и оружія изощрена бышя, и всякъ «видъ мученія и казни умышлены бышя, и всякъ «видъ мученія и казни умышлены бышя, и сков-«рады, и объшала, и конобе, и пещи, и рови, «и звърей зубы, и пучины, и разграбленіа, и «иная тмами томительства ни словомъ изреченна, «ниже дъломъ стерпима, и не отъ внъшнихъ то-«чію, но и отъ своихъ самъхъ..... не бо гражда-

IY.

«не гражяномъ точію, но и сродницы сродни-«комъ, и свои своимъ, и друзи другомъ, срас-«терзахуся. Но обаче отъ сихъ ничтоже разру-«ши Церковь (1)». Этихъ словъ св. Златоуста нельзя разумъть о Церквахъ частныхъ, т. е. о христіанахъ, живущихъ въ накой-либо извъстной странъ; потому что многіе христіане, нъкогда жившіе въ разныхъ мъстахъ и странахъ земли, истреблены до того, что теперь тамъ не остается почти ни одного христіанина. Нельзя также разумъть только о пастыряхи Церкви, потому что не одни пастыри Церкви подвергаемы были разнымъ искушеніямъ, истязаніямъ н мукамъ, а и пасомые ими. Тъмъ болъе нельзя разумъть сихъ словъ св. Златоуста о церкви, какъ о храмљ Божіемъ, потому что пи сковрады, ни рвы, ни зубы звтьрей, и проч. не могли разрушать храмовъ Божінхъ, ни даже быть употребллемы къ ихъ разрушенію. Означенныя слова св. Златоуста можно разумъть только о всемъ множествъ истинно върующихъ во Інсуса Хри-"та.

Впрочемъ, что слова Церковь, въ означенномъ обътованін Господа, не должно разумъть о Церкви, какъ о *храмль*, совершенно ясно видимъ изъ словъ того же Златоустаго въ другомъ мъстъ. Вь словъ «предста Царица» онъ говоритъ: «Пребывай въ Церкви.... Церкви ничтоже «есть равно. Не глаголи ми стъны и оружія,

(1) Маргарит. слово З на Гудея, лист. 99 и на обор.

«ствны льтомъ [т. е. съ льтами] обетшавають, «Церковь же [истивно върующіе] инкогда же «старъсть. Ствиы варвары разоряють, Церкви «же ни бъсове преодолъвають <sup>(1)</sup>».

Точно также разунѣлъ слово Церковь въ означенныхъ словахъ обѣтованія Господня о Своей Церкви Благовльстникъ. Объясная означени́ыя слова обѣтованія Господня о Своей Церкви, онъ, ин мало не оговариваясь, употребляетъ вивсто слова Церковь слово вльрующіе. «Сіе «исповѣданіе,» говорить онъ, «еже исповѣда (св. «Апостолъ Петръ), основаніе хощетъ быти вль-«рующимъ <sup>(3)</sup>.»

Какъ разумъли слово Церковь въ означенномъ обътования Господа о Своей Церкви церковные учителя, жившіе въ Русской Церкви отъ времени всероссійскаго Митрополита Макарія до времени Патріарха Никона?—

Точно такъ же.

Въ книгъ о Правой Върљ читаемъ: «Цер-«ковь отъ собранія върныхъ насъ человъковъ «всякаго возраста, сана, святыхъ Божіихъ и пра-«ведныхъ мучениковъ, и преподобныхъ и всъхъ «благочестивыхъ отъ въковъ составися, и Цер-«ковію наречеся <sup>(3)</sup>.»

(3) Книга о Върљ лист. 22.

-

<sup>(1)</sup> Маргарит. лист. 519 и на обор.

<sup>(2)</sup> Благовъстн. на Мато. глав. 16. зачал. 67. листъ 138 на обор.

Также нёсколько ниже читаемъ: «на томъ «(т. е. Петровомъ) исповѣданін созда Христосъ «Церковь Свою, еже есть върніи людіе во имя «Его крестившіцся <sup>(1)</sup>.»

Въ Большомъ Капихизисть читаемъ: «Гос-«подь рече: и Азъ тебъ глаголю: яко аны еси «Петрь, и на семъ камени созимсду Церковь «Мора. Подобно рещи, яко ты еси камень, я на «тебъ воздвигну Церковь Мою, еже есть спруючистъ съ Мя тобою покажу <sup>(2)</sup>.» И нъскольно выше: «Сіе исповъданіе, еже исповъда Петръ, «основъданіе хощетъ быти впрующимъ <sup>(3)</sup>.»

Въ Кирилловой книгљ читаемъ: «Пріндеть «Христосъ съ небесъ, и его самого (т. е. анти-«христа) и со всею его властію убіетъ, и вѣч-«нымъ мукамъ предати имать. Ибо пріити имать «екоро, п наипаче избыточествитъ о Церкви «Своей, еже есть надъ православными хри-«стіаны <sup>(4)</sup>.»

И такъ нътъ сомпънія, что подъ именемъ Церкви въ означенномъ обътованія Господа, должно разумъть вообще вспьхъ впорующихъ, не исключая ни ихъ пола, ни возраста, ни званія, ни времени ихъ жительства, или существованія.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Клига о Върв гл. 8, листь 65. Смотри тамъже гл. 2, листь 24.

<sup>(2)</sup> Большой Катихизисъ, лист. 128 на обор.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> Тамъ же лист. 128.

<sup>(4)</sup> Кириллова книга, лист. 21 на обор.

#### создаль ли господь объщанную церковь?

V.

Создаль. Слово Божіе свидътельствуеть о семъ совершенно ясно. Вскоръ по Своемъ креиснія Господь началь пропов'ядывать: покайтеся, приближивося царство небесное (1), и-многіе, въруя въ Него (2), немедленно дълались Его учениками. Въ послъдствія, проведши целую ночь въ молитет, Господь набралъ наъ Своихъ учениковъ, какіе тогда у него были, двънадцать учениковь особсниыхъ, которыхъ и назваль Апостолами. Изыде вь гору, говорять о Госполе Евангелисть, помолитися: и бы обнощь въ молитеть Божіи. И егда бысть день, призва ученикы Своя, и избра оть нихь дванадесяте, ихже и Апостолы нарече (3). Этихъ набранныхъ учениковъ, снабдивъ ихъ особенамин духовными дарами и особенными наставленіями, Господь посылаль пропов'ямвать Іудеямъ о вриблизившемся Царствін Божіемъ. Созвань обанадеолие, говорить св. Евангелисть, дасть имь силу и власть на вся бњоы, п

(1) Мато. 4, 17. зачал. 8.

(3) Jyr. 6, 12. 13. 389. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Ioan. 2, 23. savas. 7; 4, 41. savas. 12; 7, 31. savas. 26; 8, 30. savas. 30.

недугы цълити. И посла ихъ проповъдати Царствіе Божіе (1) Іудеямъ. Спустя нъсколько времени по набраніи сихъ двънадцати учениковъ, или Апостоловъ, Господь избралъ семьдесятъ другихъ учениковъ, и, снабдивъ ихъ подобными дарами и наставленіями (2), посылалъ съ подобною проновъдью передъ Собою въ тв мъста Іуден, куда Самъ шелъ, но два «яко несвер-«немы,» какъ говоритъ Благовъстникъ, «да другъ «другу содъйствуетъ, предъ лицемъ Его идуще, «сиръчь учаще (3).» Самое избраніе сихъ учениковъ показываетъ, что у Госнода Інсуса Христа, еще до Его страданій, учениковъ было уже не мало, слъдственно была Церковь Его.

Предъ Своимъ вознесеніемъ на небеса Господь торжественно далъ Своимъ Апостоламъ заповѣдь, идти проповѣдывать Евангеліе уже не однимъ Іудеямъ, а всему человѣческому роду. Инедше, скавалъ Онъ, научите вся языки....., учаще ихъ блюсти вся, елика заповъдахъ вамъ <sup>(4)</sup>. И чтобы ободрить ихъ къ иснолненію сей заповѣди, воодушевить къ преодолѣнію предстоящихъ имъ препятствій и трудовъ, чтобъ отъ исполненія ея не могло отвлечь ихъ инчто, им разнаго рода бѣдствія, ни даже явная опасность

- (1) Ayr. 9, 1-5. 384. 40.
- <sup>(2)</sup> Лук. 10, 1. н слѣд. зач. 50.

(4) Mare. 28, 19. 20. 3ay. 116.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Благов'ест. на Еван. отъ Луки глав. 10. зачал. 50. лист. 96.

жизни, Онъ въ то же время сказаль имъ: дастмися всяка власть на небеси и на земли. И се Азъ съ вами есмь вся дни. до скончанія въка (1). Впрочемъ къ исполненію сей заповъди, св. Апостолы не должны были приступить тотчасъ; но, оставаясь въ Іерусалимъ, ждать, дондеже облекутся для того силою свыше (2), когда получать объщаннаго Ŧ. e. имъ Bceсвятаго Духа (3). Получивъ же Всесвятаго Духа въ день Пятдесятницы, св. Апостолы немедленно начали проповъдывать учение Господа всъмъ, сперва въ Іерусалимъ, а потомъ по всъмъ странамъ земли. Св. Писатель книги Апостольскихъ Авяній показываеть, что, въ слъдствіе апостольской проповѣди, Іудеи и язычники во множествъ начали почти вездъ въровать во Христа, и что число върующихъ со дня на день непрестанно умножалось. Именно, обозначая разныя мъста и случаи Апостольской пропов'яди, св. Писатель книги Апостольскихъ Дѣяній говорить: Господь прилагаше спасающыяся по вся дни Церкви (4); мнози отъ слышавшихъ слово въроваша (5); прилагахуся върующе Господеви, множество мужей и жень (6); мнози вть-

- (1) Mare. 28, 18. 20. 3au. 116.
- (2) Лук. 24, 49. зач. 114.
- (3) IOan. 14, 16. 26. 3ay. 48; IOan. 16, 13. 3ay. 53.
- (4) Дѣян. 2, 47. зач. 6.
- (5) Двян. 4, 4. зач. 10.
- (Ф) Двян. 5, 14. зач. 14. Томъ I.

3

роваша въ Господа <sup>(1)</sup>; многое число впровавше обратишася ко Господу <sup>(3)</sup>; приложася народъ многъ Господеви <sup>(3)</sup> и т. н. Этотъ народъ имълъ собственныя собранія для Богослуженія <sup>(4)</sup>, и носилъ собственное имя — имя христіанъ <sup>(5)</sup>.

И такъ Господь дъйствительно создалъ объщанную Имъ св. Церковь, и основалъ имения Самъ; ибо св. Апостолы совершали порученное имъ великое дъло не собственною силою, по, какъ говоритъ св. Евангелистъ, Господу постъшествующу, и слово утверъжающу послъдствующими знаменми (<sup>6</sup>).

Такъ это дѣло разумѣлъ и св. Златоустъ. Указывая Іудею на существованіе Христовой Церкви, онъ говоритъ: «Предрече (Христосъ) «Петрови, яко на семъ камени созимсду Цер-«ковь Мою, и врата адова не одольють ей. «Что убо, рцы ми, имаши ли зазрѣта речен-«нымъ, о жидовине, и показати ложно быти сіе «предвозглашеніе (пророчество); но не утеринтъ «вещемъ свидѣтельство, аще и тмами ты любо-«препираешися (какъ бы иного ты ни усиливал-«ся) (7).»

(1) Дѣян. 9, 42. зач. 23.
 (2) Дѣян. 11, 21. зач. 28.
 (3) Дѣян. 11, 24. зач. 28.
 (4) Дѣян. 2, 46. 20, 7.
 (5) Дѣян. 11, 26. зач. 28.
 (6) Марк. 16, 20. зач. 71.
 (7) Маргарит. слово на Іудея лист. 99. Тѣ же мысля св.

Точно то же говорить и писатель книги о Вгъргъ, именно: «Христосъ Спасъ отъ языкъ свя-«тую Церковь созда, о пейже Петрови рече: на «семъ камени созижду Церковь Мою, и вра-«та адовы не одолгьють ей (1).»

Впрочемъ, что Господь создалъ объщанную Имъ Церковь, это никогда не подлежало ни малому сомпѣнію, и это, посему, не требуетъ дальмѣйнщхъ доназательствъ. Св. Церковь ни въ какое время не называла себя ниаче, какъ Церкоейю Христовою, Господнею или Божіею.

Златоуста читаемъ въ словѣ его противъ Іудеевъ и язычниковъ о томъ, что Іисусъ Христосъ есть Истинный Богъ. Здѣсь, произнесши слова Господа: на семъ камени созижду Церковь Мою и ерата адова не одолють ей, св. Златоустъ говоритъ; «изслѣдывай сіе «предсказаніе, какъ тебъ угодно, и ты всегда уви-«динь истивность его въ полномъ блескѣ. Ибо Онъ «во всей вселенной устроилъ Свою Церковь.» Смотр. Христ. Чтеніе часть 47, стран. 59.

(1) Книга о Въръ глав. 2, лист. 16 на обор. и 17.

# долго ли врата адовы не одолѣютъ христовой церкви?

Врата адовы не одольють совданной Господомъ Церкви никогда. Никогда не будеть времени въ которое на земле не будеть Христовой Церкви. Церковь Христова будеть существовать на земле до самаго конца міра, или что тоже, до самаго втораго Христова пришествія.

Это несомнѣнно знаемъ, во-первыхъ, изъ обѣтованія Господня о Своей Церкви: врата адова не одольють ей. Ибо если бы врата адовы въ какое-нибудь послѣдующее по вознесеніи Господа на небо время могли одолѣть на землѣ Христову Церковь; то Христосъ не выразилъ бы Своего обѣтованія о ней такъ неограниченно, какъ Онъ выразилъ, но выразилъ бы съ надлежащимъ ограниченіемъ. Потому что при той неограниченности, въ какой Онъ выразилъ Свое обѣтованіе о Своей Церкви, нельзя разумѣть Его обѣтованія въ ограниченномъ смыслѣ, особливо когда Господь о вѣрности Своихъ словъ говоритъ такъ сильно: небо и земля мимоидетъ, словеса же Моя не мимоидутъ (1).

(1) Maro. 24, 35. 384. 101.

Digitized by Google

#### YI.

Это несомнённо знаемъ, во-вторыхъ, наъ того, что ни въ св. Евангеліи, на въ книгѣ Дѣаній, ни въ Посланіяхъ Апостольскихъ, ни въ Апокалипсисѣ, нигдѣ нѣтъ ни слова, которое бы поназывало, что означенное обѣтованіе Господа о Своей Церкви должно разумѣть съ какимъ-нибудь ограниченіемъ. Напротивъ тамъ встрѣчается нѣсколько иныхъ изрѣченій, совершенно ясно показывающихъ, что сказанное обѣтованіе Господа непремѣвно должно понимать не иначе какъ такъ, что созданная Господомъ Церковь ве прекратится никогда, и что посему она непремѣнно будетъ продолжаться до скончанія вѣна, или до самаго втораго Господонъ принествія на землю. Такъ:

е) Господь предъ Своимъ вознесеніемъ на небеса сказалъ Своимъ ученнкамъ: се Азъ съ вами есмь вся дни до скончанія влька <sup>(1)</sup>. Здёсь нодъ словомъ съ вами Господь явно разумѣлъ не только Апостоловъ, но и всёхъ истивно вёрующихъ вообще, кто изъ нихъ въ накое время ни будетъ: нбо св. Апостоламъ не дано об'втованія жить до скончанія влька, и земная мизнь ихъ уже давно окончилась. Но какъ Господь означенными словами об'вщалъ быть съ истинно вёрующими до скончанія влька, или міра; то вѣтъ сомнѣнія, что истинно вёрующіе будутъ на землѣ до самаго скончанія міра, или до самаго втораго пришествія Христова

(1) Mare. 28, 20. say. 116.

на землю. А какъ Церковь Христову составляють именно елрующіе со Христа; то очевидно, что Церковь Христова въ мірѣ инкогда не прекратится, а будеть существовать до спокчанія міра, или до самаго втораго Христова принествія. Именно такъ разунълъ овначенныя слова Господа и Благовльстьникъ. Объясняя сказанныя слова Господа, онъ говоритъ: «не токно «Апостоломъ объщася съ ними быти, но и всёмъ «върующимъ въ Опь, и заповъди Его хранящимъ: «не бо жити Апостоли до конца въка имяху, и «намъ убо и учениковъ Своимъ объщается Сей, «т. е. Христосъ (1)».

б) Архангель Гаврінль, при благовищенія Дввё Марія, предсказывая, что имиющій еть нея родиться Сынь, Ісь, езидрится еб дому Гаковли еб вівкы, даліе говорить: и царствію Его не будеть конца <sup>(2)</sup>; а Его царстве составляють собственно віврующіе въ Него, т. с. св. Церковь—христіане. Именно такъ разумиль слово царство, въ означенныхъ словахъ Архангела, Благовівстникъ. Объясняя означенныя слова Архангела, овъ говорить: «нисть конца сцарству Христову, сиричь, богоразумію и хри-«стіянству <sup>(3)</sup>.»

с) Св. Апостолъ Павелъ говорить: Толу (Воry) слава въ Церкви о Христь Ісъ, во вся

<sup>(1)</sup> Благовъст. на Мате. зач. 116. лист. 247 на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Лук. 1, 33. зач. 3.

<sup>(3)</sup> Благовъст. на Луку зач. 3. лист. 12 на обор.

роды егьна стъкомь (1). Здъсь выражение со сся роды влка влькомь, очевидно, означаеть всегдашнее продолжение славы Богу въ Церкви Хрнстовой — продолжение во все время, въ которое будеть существовать человъческий родъ; а родъ человъческий будеть существовать до самаго Христова пришествія на судъ міру. Именно такъ ра**зумъль** означенныя слова св. Апостода св. Здатеусть. Объясняя наз., онъ говорить: «Добре тако «рече: (т. е. слава Его въ Церкви во вся роды «спъка спъкомъ), сія бо (т. е. Церковь) въсть «сдина пребывати выну (т. с. всегда, во всякое «время). Елиа же (т. с. послику же) сія выну «стоить, хощеть, да Той (т. е. Богь) просла-«вляется отъ насъ до скончания. Сіе бо яви рень: сев вся роды въка<sup>(2)</sup>».

Это несомнённо знаемъ, еб-третьижъ, изъ того, что св. Христова Церковь всегда разумъла означенныя слова обътованія Господня о Его Церкви именно такъ, что врата адовы не прекратятъ ся существованія викогда, и—ни одинъ изъ всёкъ древнихъ св. Отцевъ Церкви никогда не разумёлъ этихъ словъ обътованія Господня иначе. Ни въ одномъ истивно отеческомъ Инсаніи не находимъ ни черты, которая давала бы такую мысль, что существованіе Христовой Церкви когда-инбудь прекратится прежде скончанія міра,

(1) Ecc. 3, 21. 3ay. 223.

(2) Златоуст. въ изъяснения послан. къ Ефес. бесёд. 7, стр. 1639.

прежде втораго и славнаго пришествія Господня на землю.

Св. Іоания Златоусть говорнть: «Церкви «ничтоже есть равно.... Церковь никогда же ста-«рћетъ.... Церкви ин бѣсове преодолѣваютъ..... «Колицы ратовашя Церковь, и ратовавшен по-«гибошя, тая же выше небесъ взыде. Таково бо «имать величество Церкви (Церковь): ратуема «побѣждаетъ, навѣтуема одолѣваетъ, досаждае-«ма свѣтлѣйшя устронетъся, пріемлетъ языя, но «не иизпадаетъ отъ язвъ, волиуется, но не подъем-«летъ, обуреваетъся, но потоплевія не подъем-«летъ, борима есть, но не побѣждается, порѣ-«ваема, но не соодолѣваема. И чесо ради попу-«сти брань? Яко да покажетъ свѣтлѣйиз небѣ-«ду <sup>(1)</sup>.»

Еще говорить св. Златоусть: «Не удаляй-«ся Церкве, ничтоже бо Церкви кръпчайше.... «пебесь высши есть, каменія твердъйши есть.... «никогдаже старъеть, присно юнъется. Сего (ради твердое ся являя Писаніе, гору ся на-«ричеть, не превратное, камень ся наричеть (2).»

Онъ же говоритъ: «Церковь небеси паче «укоренилася есть.... удобъйше есть солнцу «угаснути, нежели Церкви безвъсти быти (т. е. «исчезвуть-афанаЭднас)... Почто бо паче небе-

(2) Тамъ же лист. 525 на обор.

<sup>(1)</sup> Маргарит. въ словѣ: о еже предста Царица лист. 519 в на обор.

«се ту основа больше?.... Небо ради Цериве, а «не Церковь ради небесе (1).»

Еще онъ говорить: «На камени созижду «Церковь Мою, и врата адова не одольють «ей. Сте есть ствна, сте ограда, сте укрвиление, «сте пристанище и прибъжище. Познавай пераз-«рунимость и непоколебимость ствны отсюду (в).»

Наконецъ онъ говорить: «Ничтоже, ничто-«же, человъче, сильнѣе Церкви.... Церковь есть «крѣпчайша самаго неба. Небо и земля жимо «идуть, словеса же Моя не мимо идуть. Кін «суть словеса сін? Ты еси Петръ, и на семъ «камени созижду Церковь Мою, и врата «адова не одольють ей (3).»

Св. Іоаннъ Дамаскинъ говорить: «Мы твер-«до увърены, что Церковь никогда не испро-«вергнется, инкогда не поколеблется и не разру-«шится; ибо это сказалъ о ней Христосъ, Кото-«рымъ небеса утвердились, и земля основалась «и стоитъ твердо, такъ говоритъ Духъ Святый: «Словомъ Господнимъ небеса утвердишася (4).»

Благовъстникъ, объясняя слова Господни:

- (1) Маргарит. въ словѣ: о еже видѣхъ Господа лист. 193.
- (3) Златоуст. въ словѣ ва надписаніе Дтяній Апостольсквхъ.
- (3) Въ бесѣдѣ на его отхожденіе въ заточеніе. Смотри книгу разныхъ поучит. словъ и бесѣдъ св. Іоанна Златоустаго, лист. 236 на оборотѣ.
- (4) Псал. 32, 6. Дамаскинъ въ словѣ на Преображение Господне. Смотр. Христ. Чт. на 1842 г. часть 3, стр. 179 ѝ 180.

ис имать прейти родь сей, дондеже воя сія будуть, говорить: «Родъ здѣ рече не тогда су-«щій, но родъ весь христіанскій вѣрный.... Не «прейдетъ родъ сей христіанскій: небо и земля «намънится, словеса же Мол, Евангеліе Мое, не «разорится, но пребываютъ. Аще и вся двигнут-«ся, но о Миѣ вѣра не оскудѣетъ. Являетъ же «здѣ, яко Церковь честнѣйшу имать всѣхъ тва-«рей. Ибо аще и тварь измѣнится, вѣрныхъ же «Церкви (т. е. Церковь) и словеса ся и Еванге-«ліе никогда же <sup>(1)</sup>.».

Косма Пресвитеръ говорить: «Рече Хри-«стосъ: созимсду Церковь Мою, и врата адо-«ва не одольють ей: еже суть еретическа уче-«нія: то бо суть врата адова. По истивъ бо тъхъ «послушающе, сходятъ во врата аду. Елма (хотя) «бо сильніи древніи цара и квязи и хитрецы, «покушающеся сбороти (побороть) Церковь Бо-«жію..... и не возмогоша. Но сами ся погубища «душею и тъдомъ <sup>(3)</sup>.»

Что говорния о продолжении существования Христовой Церкви церковные учятели, жившіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до времени Патріарха Никона?

И они твердо говорили, что Церковь Христова будетъ существовать до скончанія вѣка.

<sup>(1)</sup> Благовѣстн. на Луку глав. 21, лист. 224 и на обор.
 <sup>(2)</sup> Слово Космы Пресвитера, въ началѣ.

Ву книгь Кирилловой сназано: «Богъ ис-«тинный всегда пребываеть во истину, и славит-«ся во всемъ мірѣ въ православнѣй истивнѣй «Церкви Христовѣ, отъ начала дней Апостоль-«екихъ даже и до нынѣ, и до скончанія вѣка (1)». Но какъ Богъ, по симъ словамъ Кирилловой книги, пребываеть и славится въ православной Церкви до скончанія вѣка; то по этимъ же словамъ Кирилловой квиги должно за несомиѣнное принять, что и православная Церковь будетъ иребывать до скончанія вѣка.

Въ той же книгъ нъсколько инже сказано: «Церковь Христова православная и Въра «всегда пребываеть въ соединсији ненамънно по «вся дин до скончанјя въка.» Здъсь ясно показывается та же самая мысль о св. Церкви: ибо какъ Христова Церковь и въра ненамънно будуть въ соединенји до скончанјя въка; то само собою ясно, что и сами овъ, т. е. Въра и Церновь, неизмънно будутъ существовать до скончанјя въка.

Книга о *Правой Въръ* говоритъ: «Едина «сечь святая, касолическая, соборная и ано-«стольская Церковь, Духоиъ Святымъ начата и «сенована Апостолы бъ, и есть и будетъ <sup>(3)</sup>.»

Та же книга въ другомъ мъсть говорить: «Церкви ничтоже равно есть, и никогдаже ста-

<sup>(1)</sup> Книга Кирилла Іерусалим. лист. 93 на обор.

<sup>(2)</sup> Книга о Въръ глав. т.1, лис 10 на обор.

«рѣетъ.... каменія твердъйшя есть.... присно «юнвется <sup>(1)</sup>.»

Еще: «Церковь аще и боряма бываеть, но «побъждена во въки не имать быти <sup>(2)</sup>.»

Еще: «Церкве ради Единородный Сынъ «Божій челов'якъ бысть, якоже Павелъ рече: «Иже Сына Своего Богъ не пощадъ, яко да «Церковь исцѣлитъ, и кровь Сына Своего излія «Церкве дѣля. Кровь сія окропляетъ Церковь, «сего ради розги ся и листвіе ся не увядаетъ, «древеса ся листвія не отмѣтаютъ, не подлежитъ «времени тлѣнія (<sup>3</sup>).»

То же самое говорится о св. Церкви св кимиль Стоглава. Именно: «Клятся Христосъ, «неразрушеннъй быти отъ неправомыслящихъ «и непоколебимъ ей (св. Церкви) быти отъ са-«мого ада <sup>(4)</sup>.»

Првнимая въ должное разсмотръніе всѣ эти изрѣченія, всякой разсудительный и добросовѣстный человѣкъ непремѣнно долженъ признать за несомвѣнную истину то, что святая Христова Церковь не прекратится до самаго втораго Христова пришествія. Всѣ говорящіе, что св. Христова Церковь нѣкогда прекратится или уже прекратилась, обнаруживаютъ мнѣніе, нротивное учевію Іисуса Христа, противное

(4) CTOFJAB. FJAB. 100.

<sup>(1)</sup> Книга о Въръ глав. 2, лист. 19 и на обор.

<sup>(2)</sup> Тамъ же глав. 8, лист. 61 на обор.

<sup>(3)</sup> Тамъ же глав. 2, лист. 19 на обор.

ученію св. Апостоловъ, противное ученію св. Отцевъ вселенской Церкви, и, наконецъ, противное твердому ученію даже твхъ учителей, которые жили въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до времени Патріарха Никона.

Слёдовательно всё говорящіе, что св. Христова Церковь нёкогда прекратится или уже прекратилась, суть люди, безъ всякаго сомнёнія, ваблудшіе.

# VII.

# НЕ ПРЕКРАТИТСЯ ЛИ ХРИСТОВА ЦЕРКОВЬ ВО ВРЕМЕНА ПОСЛЪДНІЯ, ОСОБЛИВО ВО ВРЕМЯ АНТИХРИСТОВО?

Въ наше время между христіанами есть люди, которые твердо держатся мысли, будто «въ «послёднее время, именно во время антихристо-«во, Церкви Христовой не будеть (1).» Въ доказательство такой своей мысли они ссылались и ссылаются на нёкоторыя мёста разныхъ, более или менње важныхъ, писаній, которыя будто бы ясно доказывають, что «въ послъднее время, «именно, во время антихриста, Церкви Храсто-«вой подлинно не будеть.» Но всъ мъста писапій, на которыя ссылались и ссылаются означенпые люди въ доказательство своей мысли, не доказываютъ истивы ихъ мысли, п отнюдь не опровергають той истины, что Церковь Христова будстъ существовать до скопчанія міра, или до самаго втораго и славнаго Христова пришествія.

1. Ссылались на слова Апокалипсиса, гдъ объ антихристь, который тамъ называется звљ-

(1) Мивніе Безпоповщины общее.

ремь, сказывается, что онь отверзе уста своя вь хуленіе кь Богу, хулити имя Его, и селение Его, и живущая на небеси; что дано бысть ему брань творити сь святыми, и побъдити я; я что поклонятся ему вси жиеущеи на земли (1).-Но слова «еси жиеущін «на земли» здвсь не означають ни встать людей вообще, ни твмъ менве всвхъ твхъ, кон тогда будуть составлять на земль Церновь Христову; а только всёхъ тёхъ, имже, какъ въ томъ же Апокалипсисв говорится непосредственно послъ означенныхъ словъ, не написана суть имена въ книгахъживотныхъ Агнца, заколена-10 оть сложенія міру (2). Такъ это разумыть и св. Андрей Кесарійскій. Объясняя означенныя слова Апокалнисиса, онъ говорить: «Онъми обла-«лати булеть, ихже имена не суть написана въ «книзъ животнъй (8),» и которые посему не будуть наслажлаться въчною жизнію. — Кто эти несчастные люди?--Это далье проясняется въ томъ жеАпокалнисись: страшливымь и невторныть, и сквернымъ и убійцамъ, и блудъ творящимь, и чары творлщимь, идоложерцемь и встать лживымь, часть имь вь езерть горящемъ огнемъ и жупеломъ (4).

- (1) Апокал. 13, 6-8.-Рукописиая тетрадь.
- (2) Anokai. 13, 8.
- (3) Толков. на Апок. лист. 131, изд. 1768 г.
- (4) Апок. 21, 8.

2. Ссылалнсь еще на другія слова Анокалипсиса, гдъ говорится, что «инь звърь въсходящь «оть земля..... и творяше землю и вся жи-«вущая на ней, поклонитися прывому звъ-«рю,..... и сотворити, да иже аще не покло-«нится образу звъриному убіень будеть. И «створить вся малыя и великыя, богатыя си убогія, свободныя и работныя, да дасть «имь начертаніе на деснъй руць ихь, чли «на челохъ ихъ, да никто же взможетъ ни «купити, ни продати, токмо кто имать «начертаніе, или имя звъря (1).» Но и въ это тяжкое время не вст поклонятся образу звъря, и не всъ, отказавшіеся покланяться ему, будуть убиты. Потому что тотъ же св. Тайновидецъ, посль описанія нъсколькихъ посльдующихъ пропсшествій сего же рода и времени, говорить: здъ есть терпъніе святыхь, иже соблюдають запавъдь Божію и въру Ісову (2). А эти слова показывакоть, что и тогда будуть святые, т. е. върные, а посему будетъ и Церковь

Христова.

Далве еще говорится: и всякъ островъ бъжа <sup>(3)</sup>; а «острова суть», какъ разумветъ св. Андрей Кесарійскій, «святыя Церкви <sup>(4)</sup>», т. е. Церкви частныя и мвстныя. Слъдовательно опять

<sup>· (1)</sup> Апок. 13, 14-17. Рукописная тетрадь.

<sup>(2)</sup> ADOR. 14, 12.

<sup>(3)</sup> Апок. 16, 20.

<sup>(4)</sup> Толков. на Апок. св. Андрея Кесар. 171.

еовершенно ясно, что Церкви, т. е. правовърующіе, будутъ и во время антихриста; ибо сказано, *окль побльгуть*, но побъжать не эначить прекратиться или исчезнуть.

И такъ истинно върующіе, хотя не въ больнонъ часль, будуть существовать на земль до самаго втораго пришествія Господня на земль. А какъ Церковь, по общему разумънію и сказанію минги о Впърть суть върній во имя Христово крестившінся <sup>(1)</sup>; то очевидно, что Церковь Христова ве препратится во время автихристово.

3. Никоторые наъ отступниковъ, защищая свое мивніе, говорили и говорять, что подъ именемъ Церкви, которой не одолівють врата адовы, должно разуміть не впрующихт во Христа, а правое Христіанское ученіе, предамія св. Отець и божественныя правила (<sup>3)</sup>, и въ доказательство сего ссылались и ссылаются на Нинова Черногорца.

Въ книгъ блаж. Никона Черногорца подлянно читаемъ слова: «Соборныя Церкви не стъны »суть, но правая ученія и преданія божествен-«ныхъ правилъ и св. Соборовъ и св. Апостолъ, «якоже рече Господь къ верховному Апостоломъ: «ты еси Цетръ, и на семъ камени созижду «Церковь Мою, и врата адова не одольють «ей. Въдъ ли, кая есть Соборная Церкви? Самъ

<sup>(2)</sup> Рукопись, подъ заглавіемъ: Вопросы и Отекты. Томъ І. 4



<sup>(1)</sup> Книга о Вбрб глав. 8 листъ 66.

«бо великій Петръ первъе, но Антіохійскія мно-«гажды разрушени быша отъ языкъ: закони же «н преданія св. Отецъ, и божественная правила «пребываютъ не разрушена во въкп (1).» Но эти слова Никона Черногорца не имъють ни малой силы къ опроверженію общаго голоса встать Учителей св. Церкви. Ибо а) эти слова даютъ о созданной Господомъ Церкви такое понятіе, котораго нътъ ни у одного изъ встяз св. Отцевъ и Учителей Церкви, слёд. понятіе, не согласвое съ Отеческимъ ученіемъ. б) Эти слова помвинены у блаж. Никона въ совокупности словъ явно безсмысленной, показывающей, что славянскій переводъ книги Никона Черногорца поступилъ въ чечать безъразсмотрвнія оть человвка еныслящаго, и посему недостойны уважевія. Кромъ сего в) навъстно, что напечатанный переводъ книги преп. Никона Черногорца не быль свидътельствоваяъ ни однимъ Православнымъ Митрополитомъ пли Патріархомъ (2), и напечатанъ отступниками отъ Церкви въ 1795 году въ незаконной, По-CB. чаевской, Типографін. Поелику же книга блажевнаго Никона, въ которой находятся означенныя слова, вся заключаеть въ себѣ выписки изъ разныхъ Отеческихъ квигъ; то должно полагать, что упомянутыя слова занмствованы изъ слова св. Іоанна Златоустаго: О еже предста Парица, но заимствованы неправильно. Св. Зла-

(3) Т. е. въ Тактиконъ.

<sup>(1)</sup> Тактиконъ слов. 22, лист. 134.

тоусть такъ говорить: «Церновь глагодю не мъ-«сто точію, но и нравъ, не ствны церковныя, но «зановы церповныя.... церковь бо не ствны и «покровъ есть, но въра и житіс (1).» Этихъ словъ св. Златоустаго не должно разумъть въ прямомъ сяысль, а должно понимать ихъ какъ не ръдко / употребляемый у писателей обороть рачи, въ поторомъ, для сильнъйшаго выраженія, содержимое употребляется внъсто содержащаго. Т. с. подъ именемъ втъры въ словахъ св. Златоуста должно равумъть людей, проникнутыхъ Върою. Подъ именемъ жизни – людей, живущахъ или старающихся жить по правыламъ въры. Подъ именемъ права-образъ жизни и качествъ людей, образованныхъ по Въръ. Подъ именемъ законовъ церковныхъ — людей, живущикъ по церковнымъ правиламъ (2). Иначе означенное понятіе св. Златоуста о св. Церкви было бы не понятно. Ибо а) что такое значило бы: Церновь есть жизнь? Церковь есть Въра? Церковь есть нравъ? Церковь есть законы церков-

(1) Маргаритъ лист. 518 на обор. и 519.

<sup>(2)</sup> Точно также должно разумѣть изрѣченія преподобнаго Максима Исповѣдника: «Христосъ Господь каеолисческою Церковію нарече быти правое спасенное испо-«влданіе Въры» (смотр. Чет. Минен Генваря 21 день), т. е. подъ именемъ Церкви должно разумѣть людей, твердо держащихся праваго, спасительнаго исповѣданія Вѣры. Ибо преподобный непосредственно послѣ сихъ словъ говоритъ: «Идѣже нарицается Христосъ, «ту и соборная Церковь сходится.»

ныс? б) Св. Златоусть далье въ означениють словь о св. Церкви говорить, что Церковь вногонратно была ратусма, язвы принимала в ироч. Какъ ратовать правъ, жизнь? Какъ даяать раны нраву, жизни, Върв? Кромъ сего такос разумбніе словъ св. Златоуста было бы не согласно со всъмъ его ученіемъ о создавной Господомъ Церкви въ другихъ его писаніяхъ; ибо овъ подъ именемъ созданной Господонъ Цериси. ришительно везди разумивль истинно сворующихь людей. О созданной Господомъ Цернин онъ говорилъ всегда одинаково, именяо: «Цер-«новь глаголю вървыхъ весь народъ (1).» Вярочемъ Писатель внаги о Въръ въ одномъ месть употребляеть почти тв же слова о св. Церкан, навія ваходятся у св. Златоуста въ его слови; о еже предста Царица, пивию: «Церковь — «не ствам и покровъ, но втра и житіе (2);» по онъ въ томъ же ивсть показываеть и то, какъ должно разумъть эти слова; ибо онъ тамъ же реворять, что эта Церковь «ограждена Върею (3), к слъдовательно въ его взоръ она не есть Въра.

А нъсколько далъе онъ говори она не сеги изра. суть върующіе во Христа <sup>(4)</sup> или православные христіане <sup>(5)</sup>. И въ другомъ мъсть тотъ

- (1) Маррарить въ житін ев. Златоуста лист. 116.
- (Ф)-Книга о Въръ лист. 19.
- (З/Тамъ же на обор.
- (4) Книга о Вёрё лист. 24.
- (5) Тамъ же на обор.

же Писатель коиги о Вврв также отличаеть Церковь отъ Въры; ибо говорить, что Господь объщаль создать ее на въргь исповидания Петрова (1); но тамъ онъ ясно соединяетъ съ имененъ созданной отъ Господа Церкви именно то понатіе, какое соединяють съ нею вообще всв св. Отцы Церкви, именно: върніи людіе во имя Его крестившися (3). — Писатель Большаго Катихизиса перебираеть всв значенія, соедиияемыя въ разныхъ церковныхъ писаніяхъ съ словомъ Щерковь, но о такомъ значении, что созданная ГосподомъЦерковь есть въра, житіе, нравъ, церковные законы, у него нътъ. А напротивъ послъ исчисленія всъхъ понятій, соединяемыхъ съ словомъ Церковь, онъ даеть понятіе о Церкви слъдующес: «Церковь Божія есть собраніе «всвхъ върныхъ Божінхъ, иже непоколебямую «держать едину православную въру и проч. (3).» Следовательно сама св. Церковь не есть Въра.-Впрочемъ ежели подъ именемъ созданной отъ Господа Церкви разумъть даже и то, что разумъетъ въ означенномъ мъсть блаженный Никонъ Черногорець; то и въ семъ случав отступники отъ ев. Церкви должны признать несомнённымъ то, что св. Церковь, какъ истивно върующіе христіане, непремћино продолжится до самаго втораго Христова пришествія. Ибо блаженный Ин-

<sup>(4)</sup> Кашта о Вбрб лист. 64 на обор.

<sup>(9)</sup> Tamb же лист. 65.

<sup>(3)</sup> Большой Катихизисъ лист. 120 на обор.

конъ тамъ же далѣе ясно говоритъ, что «закони «и преданія божественныхъ Отецъ и божествен-«ныя правила пребывають не разрушимы во «въки не сами по себѣ и въ себѣ, но отъ содер-«жащихъ я.» А содержатъ, или исполняютъ ихъ, конечно, только истинно вѣрующіе, истинные христіане-Церковь.

И такъ мъста св. Писанія, на которыя ссылались я ссылаются въ доказательство той мысли, что будто во время антихриста не будеть Христовой Церкви, дъйствительно не доказываютъ сей мысли. Напротивъ, тъ же самыя мъста ясно и несомнънно показываютъ, что Церковь Христова, хотя не въ большомъ числъ, будетъ существовать и во время антихриста.

Впрочемъ, что Церковь Христова во время антихриста дъйствительно будетъ и продолжится до самаго втораго пришествія Господня, это совершенно прямо и несомитино показываютъ слъдующія мъста Слова Божія:

1) Господь Інсусъ Христосъ, упоминая о самомъ послѣднемъ времени предъ Своимъ пришествіемъ, или прямѣе, о самомъ времени Своего притествія, говоритъ: въ ту нощь будета два на одръ единомъ : единъ поемлется, а другій оставляется. Будете двъ вкупъ мслющи: едина поемлется, а другая оставляется. Два будета на селъ : единъ поемлется, а другій оставляется (1). А эти слова

(1) Лук. 17, 34-36. зач. 87,

совершенно ясно показывають, что истинно вѣрующіе, т. е. св. Церковь, будуть и тогда. Ибо если бы тогда не было истивно вѣрующихъ, то не быль бы поемлемъ никто, а были бы оставлены всѣ.

2) Св. Апостоль Павель, обнаруживая тайну обстоятельствь предь вторымь Господнимь пришествіемь, говорить: мы живущіи оставшіи ев пришествіе Господне, не имамы предварити умершихь... и мертвіи о Христь воскреснуть первње: потомъ же мы живіи оставшеи, купно съ ними восхищени будемъ на облацьхъ въ срътеніе Господне на воздусь (1). Эти слова тоже совершенно ясно показывають, что нъкоторые наъ имъющихъ жить предъ вторымъ Господнимъ пришествіемъ будутъ достойные срътить и срътятъ Господа; но эти достойные будутъ конечно истинно върующіе, т. е. истивная Церковь.

3) Тотъ же св. Апостолъ, предсказывая, каковы въ послъднія времена будутъ христіане, говоритъ: въ послъдняя дни настанутъ времена люта. Будутъ бо человљицы самолюбцы, сребролюбцы, величави, горди, хулницы...., и сихъ отвращайся <sup>(2)</sup>. Предписаніемъ «сихъ отвращайся» св. Апостолъ ясно показываетъ, что и въ послъднее время будутъ христіане, не именемъ только, а истинно: ибо если бы тогда таковыхъ христіанъ не было, то не ко-

- (1) 1 Cosyn. 4, 15. 16. 17. 3aq. 270.
- <sup>(2)</sup> 2 THM. 3, 1. 2. 5. BAY. 295.

му было бы давать предписанія: сихъ отеращайся. Такъ это предписаніе св. Апостела разумѣлъ и св. Златоустъ: «и сихъ отеращайся», говоритъ онъ, а потомъ спрашиваетъ: «Аще убо «въ послѣдняа времена таковіи будутъ, како гла-«голетъ: и сихъ отеращайся?» Отвѣчаетъ: «Лѣть есть убо и тогда сицевымъ быти вѣко-«нмъ, аще и не съ превеличествомъ, но обаче «быти (1).»

4) То же говорить о людяхъ самаго послъдняго времени св. Ефремъ Суринъ, именно: «мно-«зи святіи, елико тогда обрящутся вкупъ, абіе пришествіе сквернаго, продіють «услышавше «ръки слезъ со воздыханіемъ яъ Богу Святому, «избавитися отъ змія: и побъгнуть со тщанісиъ «Великимъ въ пустыни, и скрыются въ горахъ «и въ вертьпѣхъ со страхоиъ (2).» Далее: «н но «скончаніи трехъ времевъ.... Господь Спаситель «нашъ прівдеть, яко молнія блистающяся съ «небесе (3).» Нъсколько виже: «тогда возрадуют-«ся святіи радостію великою, и угодившін пра-«ведній, и вси не пріємшій печати антихриста «лукаваго и нечестиваго<sup>(4)</sup>.» И еще: «и вси, иже «не пріямшіи печати антихристовы, и съкрыв-

- (1) Златоуст. бесёд. 8 на 2 посл. къ Тямов. стр. 2612.
- <sup>(2)</sup> Ефремъ Суринъ въ словѣ 105 о антихристѣ лист. 276 на обор.
- (3) Тамъ же лист. 277.
- <sup>(4)</sup> Ефремъ Суринъ въ словѣ 105 о антихристѣ лист. 277 ва обор.

«ніеся въ вертпѣхъ и въ пропастѣхъ, радуются «съ Жевиховъ радостію неизреченною со всѣми «святыми <sup>(1)</sup>.»

5) То же говорить, обълсияя слова Господа аминь глаголю вамь: не мимо идеть родь сей, дондеже вся сія будуть (2), св. Златоусть. Именно: «что Онъ (Господь) разумъстъ подъ «словомъ, вся сія? То, что случилось съ Іеру-«салимомъ: войны, голодъ, моръ, землетрясеція, «ижехристовъ, ижепророковъ, повсеиственное раз-«пространение Евангелия, мятежи, раздоры и все. «что, какъ мы сказали, должно случиться до Его пришествія. Какъ же Онъ сказаль: не прейдеть продъ сей? Заъсь говорится не о родъ, тогда жив-«шенъ, но о родъ върныхъ; ибо родъ означаетъ не только время, по и образъ служенія и жизни. (Такъ сказано: сей родъ ищущихъ Господи «(Псал. XXIII, 6). Сверхъ сего Інсусъ Христосъ прежде снаваль: подобаеть бо встьмь симь бы-«пи, и еще: проповъстся Евангеліе сіе. Тоже и здъсь Онъ выражаетъ, говоря, что все сіе не-«премѣнно сбудется, а родъ върныхъ пребудетъ чи не прервется ни отъ одного изъ вышеозначен-«ныхъ бъдствій. Разрушится Іерусалимъ и погиб-«неть большая часть Іудеевъ: но ничто не прео-«долветь сего рода, ни голодъ, ни моръ, ни зем-«летрясеніе, ни ужасы браней, ни лжехристы, ни

<sup>(2)</sup> Mare. 24, 34, 3ay. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Ефренъ Сурниъ въ словѣ 105 о антихристѣ лист. 277 на обор.

«лжепророки, на прельстители, ни соблазнители, «ви предатели, ни лжебратія, ни другія, подоб-«выя симъ, искушенія <sup>(1)</sup>.»

6) То же самое о людяхъ самаго послъдняго времени предъ пришествіемъ Христовымъ сказываеть Благовъстникъ. Объясняя слова Христовы: не имать прейти родъ сей, дондеже вся сія будуть, онъ говорить: «родъ сей хри-«стіянскій не прейдетъ, даже сія вся (т. е. все «сказанное Господомъ) о Іеросалимъ и о анти-«христовъ пришествін будуть. Не бо здъ родъ «Апостольскій глаголеть, понеже не до сконча-«вія міра живутъ Апостоли, виже до скончавія «Ісросалиму мнози достигоша жити: родъ убо «христіянскій глаголеть, утѣшая Апостолы, да «не мнять толикимъзлымъ бывающимъ, вся оску-«дветъ въра, рече: дерзайте, не прейдетъ родъ «христіянскій, ниже оскудъетъ. Прежде бо без-«душныя сія стихіи, небо и земля прейдеть, не-«же словеса Моя отпадуть: вся бо съвершатся, «Слико рекохъ (2).»

Что говорные о семъ предметъ церковные учители, жившіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до времени Патріарха Никона?

<sup>(1)</sup> Златоуст. на Еванг. Мато. бесъда 77 въ началъ.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Благовѣст. на Марк. глав. 13. зач. 61. въ началѣ. Листъ 81 на обор. и 82.

Совершенно то же.

Вь книзь о Върљ читаемъ: «яко во время «(перваго) пришествія Христова, избранныхъ Бо-«жінхъ малое стадо было, тако и въ пришествіе «антихристово, уменшатся правовърніи, а зло-«върніи умножатся<sup>(1)</sup>.» Только уменьшатся, а не прекратятся.

Въ книгљ Кирилловой читаемъ: «Духомъ «Божіимъ утверженная Церковь не требуетъ дни «и мъсяцы премънити, и во всъхъ своихъ пре-«даніяхъ стоитъ непремъпна, и единъ уставъ и «преданіе держитъ до скончанія въка (<sup>2</sup>).» Но какъ Церковь держитъ одинъ уставъ и преданіе до скончанія въка; то само собою ясно, что она продолжится до скончанія въка.

Толковый Апостоль говорить то же, что, какъ показано выше, сказаль св. Златоусть. Онъ также спрашиваеть: «Аще убо въ послёднихъ «временахъ человёцы такови (т. с. самолюбцы, «сребролюбцы п проч.) будутъ, како глаголетъ: «сихъ отвращайся?» И отвѣчаетъ: «Являетъ, «яко и тогда пѣцыи такови (каковъ т. с. былъ «Тимоесй) будутъ, аще и не мнози, и тѣхъ на-«казуетъ его отвращатися <sup>(3)</sup>.»

И такъ въ томъ, что св. Христова Церковь продолжится до самаго втораго пришествія Христова на землю, пъть пи малаго сомнѣнія. Всѣ,

- (1) Кинга о Вере, глав. 2 на конце. лист. 30.
- (2) Кырылл. княга лист. 17.
- (3) Толковый Апостолъ лист. 935.

которые говорять, что Церковь Христова когдаимбудь прекратится прежде втораго Христова пришествія, или уже прекратилась, говорять ложь, и суть лживіи учители, которыхь въ будущей живни ожидаеть вевыразимо страшиля участь, именно: езеро, горящее ознежь и жупеломъ; ибо это езеро назначено какъ невърнымъ, и скверпылъ, и убійцамъ, и блудъ творящимъ, и идоложерцемъ, такъ и вслъяв лживымъ (1).

(1) Anokaj. 21, 8.



#### VIII.

## ностановилъ ли господь въ своей церкви какое-нибудь начальство?

Никакіе люди на свёть не могуть существевать безъ начадьства и управленія. «Зло вездё «есть безначаліе и многихъ бёдъ вина (\*),» говоритъ св. Златоустъ. По сему Господь Інсусъ Христосъ создалъ на земля Свою Церновь такъ, что бы въ ней нъкоторые изъ составляющихъ ее върныхъ управляли другими върующими; т. е. Онъ поставовнаъ въ созданной Имъ Цернов мачальство.

Что Господь дийствительно поставовиль въ создавной Имъ Церкви начальство, это ясно видикъ изъ слъдующихъ словъ св. Апостола Павна иъ Коринолавиъ: Осыхи положи Бого со Церкен перење Апостолы; оторое Пророни, третіе Учители, потолже силы, таже дарованія исцилленій, эаступленіе, исправленіе, роди языкось. Еди вси Апостоли? Еди оси Пророцы? Еди вси Учители, и проч. (2)?

Ту же дайствительность поставовленнаго въ

(2) 1 Kopune. 12, 28. 29. зачал. 158.

<sup>(1)</sup> Златоуст. въ 34-й бесёд ва послан. къ Евреямъ, стр. 3113.

Церкви начальства видимъ изъ словъ того же св. Апостола къ Евреямъ: повинуйтеся наставникомъ вашимъ и покаряйтеся (1); ибо покорность и повиновение всегда должны быть оказываемы какой-лябо власти, кавому-нябудь вачальству.

Таковое постановленіе у себя начальства св. православная Церковь во всѣ времена признявала за несомнѣнное.

Св. Священномученнкъ Климентъ Пана Римскій, мужъ Апоетольского вренени, говорить: «Братія! представниъ себъ воинствую-«щихъ подъ распоряженіемъ вождей нашихъ. «Въ какомъ благоустройствъ, съ канимъ усер-«Liemb. Съ какою подчиновностію исполняють «они приказація! Не всв изъ нихъ предводите-«ли, не всъ тысященачальники, стоначальники и «пятидесятиначальники и т. д., но каждый въ «своемъ чивъ исполняетъ повельнія Царя нля «вождей. Не могуть быть высшие безъ нязшихъ, «ни инашіе безъ высшихъ. Во всенъ есть авкая «связь, и отъ сего дъятельность. Возменъ свое «тело: голова безъ вогъ ничего не звачить. «равно и ноги безъ головы, и самоналъйщіе «члены въ твль нашемъ нужны и полезны для «BCCTO TEJA: NORAY TEME BCB ORB COLLACHIE W «соблюдають подчиненность для здравія нівлаго «тъла. И такъ да будетъ здраво все тъло наше

1) Esp. 13, 17. зачал. 335.

«во Христь Інсусь, и да повинуетоя каждый «ближнему своему соотвътственно стопени, на «которой онъ поставленъ благодатію Его (1).»

Св. Василій Великій говорить: «Церков-«ное управленіе не явно ли и не безпрекослов-«но ли производится Духомъ? Той бо, сказано, «даде Церкви перење Апостолось, еторое «Пророковь, третіе Учителей, потомь же «силы, таже дарованія исцъленій, засту-«пленія, правленія, роди языкось. Ибо сей «чинъ установленъ съ раздъленіемъ даровъ «Духа (2).»

Св. Григорій Богословь говорить: «Яко же «въ тъль, ово убо начальствующее есть, и яко «предсъдящее, ово же начальствуемое и води-«мое, тако и Церквамъ зачини Богъ, овъмъ убо «паствоватися, и начальствоватися, еликимъ сіе «полезншее, и словомъ и дъломъ къ подобаю-«щему правильнымъ: овъмъ же быти пастыремъ «и учителемъ къ совершенію Церкве, слово ду-«ши къ тълу, или ума къ души обдержащимъ, да «обое сложенная другъ другу, и содержавшаяся, «лишащее же и множащее, якоже во удесъхъ, «и членовеніемъ Духа сочтанная и связанная

- <sup>(1)</sup> Климентъ въ 1 послан. къ Корино. глав. 37 и 38. смотр. Христ. Чт. на 1824 г. часть 14, стран. 275 и 276.
- (2) Василія Великаго о Св. Духѣ глав, 16. Смотр. Твореній Василія Великаго часть 3, лист. 292. изд. 1846 г. въ Москвѣ.

«едино совершенное покажется твло, и Самато «Христа — Главы нашея сущив достойнов. (1).» Т. с. «какъ въ тълъ инос начальствуетъ н «накъ бы предсъдательствуетъ, а нное состоятъ «подъ начальствомъ и управленіемъ: тавъ и въ «Церквахъ Богъ постановилъ, чтобы одни, для «кого сіе полезите, словомъ и дъломъ направ-«ляемые къ своему долгу, оставались цасоны-«ни и подпачальными; а другіе..... были пасти-«рями, учителями къ соверщению Церкан, н «нићан къ другимъ такое же отношенie, наное «луша къ твлу и умъ къ душъ, дабы и то н «другое, недостаточествующее и избыточествуючщее, будучи подобно телеснымъ членамъ сос-«динено и сопражено въ одниъ составъ, сово-«куплено и связано союзомъ духа, представля-«ло одно тъло, совершенное и истинно достой-«ное Самаго Христа-нашей Главы (2).»

Въ другомъ словѣ тотъ же св. Богословъ говоритъ: «Воззрите на небо горѣ и на землю «долѣ. Чиномъ вся украсишася, и украсившее «слово, и убо яко едино вся и внезапу предстати «мощно бяше..... Чинъ и Церквамъ, ово убо «быти нѣкую паству, ово же пастыри распре-«дѣли. И ово убо начальствовати, ово же на-



<sup>(1)</sup> Григорія Навіанзина слово отвѣтное бѣгства ради въ Понтъ. лист. 1 и на обор. изд. 1656 г.

<sup>(3)</sup> Смотр. Творенія святаго Отца цашего Григорія Богослова часть 1, стр. 17 и 18. изд. 1844 г. въ Москвѣ.

«чальствоватися. И ово убо быти яко главу, сово же ние что удесь тыла ко всею благочлено-**«Менію полеэному или** преимунцествуемыхъ или «аревнуществующихь. И якоже въ телесткъ, «иние отверзаются аругъ друга уди; но едино «Все чило сочь, наъ разнственныхъ слежащее. «Щиже тожде вевих двло, аще и тожде пребы-«вати другъ друга въ нужду благоумія же и «смановенія. И ниже нога прозираеть, но пре-«подить и предагаеть. Ниже языкъ пріемлеть агаасы, слуха бо. Няже слухъ въщаеть, языка сбо. И восъ убо обоняний чувство. Гортань же «нама вкущесть, глаголеть Іовь. Рука же даавати и прівмати орудіе. Умъ же всёмъ вождь, «ОТЪ НСГО Же Чувствовати и къ немуже чувство. «Тапо и у насъ общаго Христова тъла. Вси бо «сдине твло есны во Христв. Сущін же по едиэнему Христови и другъ другу уди. Ово, убо на-(чальствуеть и предсвдательствуеть, ово же во-«днтея и правится.... Павлу глаголющу, не су-«минся. И яже убо положи, глаголеть, Богь въ «Щеркви, первое Апостоли, второе Пророки, стретье Пастыри и Учители..... Сей чтимъ чинъ, «братіе, сей хранимъ. Овъ убо да будетъ вто «слухъ, овъ же языкъ, овъ же рука, овъ же нно «что, овь убо да учить, овъ же да учится. Овъ «убб да вачальствуеть, овъ же да оправдается солуменіемъ (1).» Т. е. «Воззрите на небо горъ

(1) Григорія Назіанзина слово 36 о разглагоданінхъ благочинія. взд. 1656 г. Томъ I. 5.

«и на землю низу. Все устроплось по порид-«ку, п устроялось словомъ, хотя все могло быть «произведено вдругъ, накъ въчто единое..... По-«рядокъ и въ Церквахъ распределилъ, чтобъ одан «были пасомые, а другіе пастыри, один началь-«ствовали, а другіе были подначальными; ито «составляль какъ бы главу, кто-ноги, кто-ну-«КИ, КТО-ГААЗЪ, КТО-ИНИЙ ИЗЪ ЧАСНОВЪ ТВАЯ, «для устройства и пользы цвлаго-какь назвикь, «такъ и высшихъ. И въ твлахъ члены не отдъ-«лены другъ отъ'друга, но цвлое твло есть одно, «наъ различныхъ частой сложеннос: не у встяхъ «членовъ одинъ образъ двйствования, хотя и всв «Одинаково им'єють нужду другь въ другі для «дружнаго и взанмнаго дъйствованія. Такъ глазъ «не ходить, но указываеть путь; нога не смот-«рить, но переступаеть и перевосить съ одного «мъста на другое; языкъ не пріемлеть звуновь, «ибо это дѣло слуха; ухо не говорить, потему «что это дёло языка; нось ощущаеть завахи; «гортань же вкушаеть брашна, говорыть «Іовъ (Іов. 34, 3); рука есть орудіе въ тову, «чтобы давать и принимать, а умъ вождь всего; «отъ него способность ощущать, и из нему вов-«вращается всякое ощущение. То же и у нась-«въ общемъ теле Христовонъ. Ибо вст едино «тъло всмы о Христъ, а по единому (Хри-«сту) другь другу уди (Римл. 19, 5). Одавь «начальствуетъ и предсъдательствуетъ, а другой «водится и управляется...... Не сомнъвайся въ

«отонъ, нетону что сіє говорнть Павель. И осылк «убо, сказано, положси Богъ съ Церкен пер-«ане Апоетолюсь, второе Пророкось, третіе «Шастырей и Учителей (1 Корино. 12, 28)... «Буденъ, братіс, уважать и соблюдать сей по-«рядонь. Пусть одинъ будетъ слухъ, другой — «языкъ, иной — рука или что другое; пусть «одить учить, другой учится..... Пусть одинъ «ванальствуеть и получаетъ честь, а другой «оправдывается своинъ служеніемъ (<sup>1</sup>).»

То же самое говорить св. Златоусть: «Яко-«ме на воинствахъ не вси въ единомъ видъ воин-«ствують, но въ различныхъ чивохъ, такожде «и въ Церкви, овъ убо въ учителя чину, овъ же «въ ученика, а инъ въ невъжды <sup>(2)</sup>.»

Въ другомъ мъстъ онъ говоритъ: « Суть «власти виды: едниъ убо, имже народми и грады «владъютъ человъци, гражданское сіе исправляю-«ще житіе, еже Павелъ являяй глаголаше: всяка «души властель предержащимъ да пока-«души властель предержащимъ да пока-«расиса.... Другій же видъ, имже собою нъвто «кождо умъ имъяй начальствуетъ..... Здъ же есть чи вная власть..... Кая убо есть сія? Яже въ «Церпън: юже и туюжде Павелъ въспоминаетъ «гдаголяй: повинуйтеся пастасникомъ ва-

- (1) Въ словъ о соблюдения добраго порядка въ собесъдования. Творений св. Григорія Богослова часть 3, стр. 140. 142. 143. изд. 1844 г.
- (3) Златоуст. въ бесфаф 5 на 1 посланіе къ Тамоеею. стр. 2408.

чшимъ, и покарлйтеся: яко miu бдять о ду-«шахъ вашихъ, аки слово **въздати** х**отр** «ще 1).» Т. е. «Начальство бываеть разныхъ ро-«довъ: одно есть то, которымъ люди начальству-«ють надь народами, устроевая граждянскую «жнань. О немъ сказалъ св. Павелъ: всяка дупредержащимь да носи-«Ша властель «пуется..... Другое же начальство то, поторынь «каждый разумный человънъ начальствуеть надъ «самимъ собою..... Здъсь же есть еще другое на-«чальство.... Какое<sup>»</sup> Начальство въ Церкев Бо-«жіей, о которомъ упомянуль св. Павелъ, сна-«завъ: повинуйтеся на**ст**ав**никомъ ванны**ть «и покаряйтеся, тін бо бдять о душихь са-«шихъ, яко слово воздати хотяще (Евр. 15, <17) (2), \*

Этя свидвтельства четырекь великихъ свътилъ св. Церкви несомибнио поназываютъ, что евятая Христова Церковь имбетъ, и всегда двйствительно признавала въ себъ свое собствениое начальство, отличное отъ начальства гражданекаго.

Что говорили о семъ предметъ церковные учители, жившіе въ Русской Церньи отъ вренеим всероссійскаго Митрополита Макарія до времени Патріарха Никона?

<sup>(1)</sup> Златоуст. на 2 послан. въ Корине. бесбда 15 въ иравоучения, стр. 1304.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ бесѣдѣ 15 на 2 послан. къ Корино. стр. 140 и 141, изд. 1843 г. Москва.

То же.

Писатель Большаго Катихизиса, показывая, что такое есть Церковь Божія, между прочимъ, говоритъ: «Церковь Божія есть собраніе «всѣхъ вѣрныхъ Божіихъ.... иже суть подъ еди-«ною Главою..... а подъ правленіемъ совершен-«ныхъ святыхъ, отъ Него поставленныхъ <sup>(1)</sup>,» т. е. рукоположенныхъ, ибо слово поставленинй значитъ то же, что рукоположенный, посалижиный, какъ то ясно можемъ видъть изъ словъ св. Апостола Павла: внимайте себъ и всему стаду, въ немже васъ Духъ Святый постави Епископы <sup>(3)</sup>; здъсь подъ словомъ посияви очевидно должно разумъть рукоположили, посеящиль.

И такъ нътъ сомивнія, что Інсусъ Христосъ двйствительно постановилъ въ созданной Имъ Меркви особенное духовное начальство, отличное отъ начальства гражданскаго. Если бы Онъ оставиль созданную Имъ Церковь безъ начальства, боль настырей; то, какъ говоритъ св. Златоустъ, «ничто же возбранило бы въ ней всему растли-«тиса (<sup>3</sup>).»

(1) Больщой Катихизисъ лист. 120 на обор. и 121.
(2) Дѣян. 20, 28. зач. 44.

(3) Въ Толков. на 1 къ Корвно. бесъда 8. листъ 62.

## ЧТО СОСТАВЛЯЕТЪ НАЧАЛЬСТВО ВЪ СОЗДАННОЙ ГОСПОДОМЪ ЦЕРКВИ ?

Начальство въ созданной Господонъ Церкви, или въ Церкви истинно-Христовой, общиновенно называется Іерархією (священнопачаліемъ), и состоить существенно пот степенение ней или чиновъ: Епископосъ, Пресонтеросъ (с) и Діаконосъ. Эту тройственность степеней Церковной Іерархіи св. Церковь несонийнию признавала за установление Бонкіе, и литьла во всѣ иремена.

Св. Діонисій Арсопашть говорнуь: «При «церковническомъ священновачалін троичесно «есть раздъленіе (<sup>2</sup>). Божественный Ссященно-«начальникъ (Епископовъ) чниъ.... Соященно-«косъ.... и Діаконовъ (<sup>3</sup>).»

Св. Священномученикъ Климентъ Енскопъ Римскій говорить: «Госнодь повелѣлъ со-«вершать приношенія и службы, не случайно и «безъ порядка, но въ опредѣленныя времена и

(3) Тамъ же лист. 262 и 263 на оборот.

#### IX.

<sup>(1)</sup> Они иначе обыкновените называются Іереями и Сеященкиками, а въ старославянскомъ языкт-попами.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> О Церковной Іерархія княг. 3, глав. 5. лист. 259 на обор.

«часы. Также гдё и чрезъ кого угодно Ему со-«вернить сіе, Самъ Опъ опредѣлилъ высочай-«нипъ Своимъ изволеніемъ, дабы все, будучи «сонерниемо свяго и благоугодно, было пріятно «волѣ Его.... Первосвященнику свое дано слу-«жсніе, Священникомъ свое назначено мѣсто, «и на Левитовъ (Діаконовъ) свои возложены «должности (<sup>1</sup>).»

Св. Священномученикъ Игнатій, когда говорить о лицахъ, начальствующихъ въ Церкви, то всегда упониваетъ только о трехъ стеневяхъ, не болъе. Такъ въ посланіи къ Традліаванъ енъ говорить: «иже белъ Епископа и Пре-«свитеровъ и Діаконовъ что либо творитъ, та-«ковый оснвервяется совъстію (<sup>2</sup>).» То же говоритъ св. Минатій въ посланія къ Филаделфійцанъ: «Христосъ есть радость вѣчная и твер-«дая наниче тѣнъ, иже едино суть со Епискосиелъ и со Пресенитеры и со Діаконы (<sup>3</sup>).» Миогихъ другикъ мѣстъ не выставляю. Желаюный можетъ самъ читать посланія св. Игнатія: они внолить достойны чтенія всянаго человѣна.

- (1) Климентъ въ 1 послан. къ Корино. Смотр. Христ. Чт. част. 14, стр. 278.
- (2) Игват, къ Традліанамъ лист. 12.
- (3) Игнат. къ Филаделфійцамъ лист. 25. Въ кратчайшемъ видѣ посланій св. Игнатія это мѣсто читается такъ: «Кровь Іисуса Христа есть радость вѣчная и постоян-«ная, особенно для пребывающихъ въ единеніи съ «Епископами и его Пресвитерами и Діаконами, уста-«новленными по волѣ Інсуса Христа.»

Благоењстника говорить: «въ Церкви чикъ «совершеніе имать, предъ стоящими укращевіе: «и ни большемъ лвпо быти, ни мнъс, еже.... тріс «сіи.... Діакони.... Пресвитери.... и Драгі-«ерец ().»

Симеонъ Солунскій пишеть: «киротонисус-«мые въ три чина раздѣляеми суть: во Еписко-«па, Пресвитера и Діакона (<sup>2</sup>).»

Что говорили объ этомъ церковные учители, жившіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до времени Патріарха Никова?

То же.

Книга о Віъріъ говорить: «Божественный «Діонисій (Арсопагить), во время святыхъ Ано-«столъ бывый, и Апостола Шапла ученикъ свяй, «все священноначаліе церковное на Діаконы, «Соященныки и Епископы раздъляеть (э).»

Ту же мысль обнаружнваеть и такъ вамеваемая Кириллова книга: «Христосъ Анесто-«ловъ Своихъ освяти хиротонісю, еже есть ру-«ковозложеніемъ..... А Апостолы пави Башско-«повъ освятиша, якоже пишетъ: тогда постив-«шеся и помолившеся, и возложше руки на

3) Книга о Вбрб глав. 8, лист. 64.

<sup>(1)</sup> Благовѣст. въ Евангелія оть Луки зач. 95, лист. 906.
(2) Симеонъ Солунскій толков. на Литургію глав. 30, стр. 275.

«ня, ц отпустина ихъ пропозъдати Слово Бо-«жів (1). А Епископы паки поповь, аножо пи-«тоть: оселщене же имъ попыт на вся Церкви, «помолнащеся съ постомь, предаша ихъ Гос-«подеан (Дъви. 14, 93) (2).»

Иравда, въ Церкви кроить Епископовъ, есть Архієписновы, Митрополиты, Патріархи и нроч.; но эти чины не составляють новыхъ степеней въ Церковной Ісрархів, а озвачаютъ вѣкоторое нреимущество другъ предъ другонъ на той же стопени, и введены для соблюдевія порядка и подчиненности въ Церковномъ управлении. Это видно нать того, что св. Соборы называли встахъ Архівреевъ однимъ именемъ-именемъ Епископа, не неключая ни јерусалимскаго, ни Антіохійскаго, ви Александрійскаго, ви Константинопольскаго, ин Рямскаго. Такъ читаемъ: «Египтомъ и Ли-«вісю, и Нентанолісю, Алевсандрійскій Еписконъ чла влалбеть, и Ривский Евнокопь сущени поль «Римонъ да владветъ, и Антіохійскій и прочіе «Емислони своими да обладають (3).» «Констан» стипя града Епископъ, по Ринствиъ почтенъ «ость (4).» «Впископъ Елійскій (Ісрусалимскій) да «соть ночитаемь (5)» и т. п. Но Епископъ Іерусалимскій, Антіохійскій, Александрійскій, Кон-

(1) Двян. 13, 3. зач. 31.

(2) Книга Кириллова лист. 77 и на обор.

<sup>(3)</sup> Первато Вселен. Собора 6-е правило. Кормч. лист. 34.

<sup>(4)</sup> Виораго Вседен. Собора 3-е правило. Корич. лист. 86.

<sup>(5)</sup> Перваго Вселен. Собора 7-е правило. Тамъ же лист. 34 на обор.

стантинопольскій и Ричевій суть Патріархи, каль въ толкованіи на 6 правило перваго Воеленскато Собора ясно сказано: «Кійждо Патріарть спошін «предѣлы обладати долженъ есть, и никому же «ихъ иныя области не восхищати, не быншія «превыше изъ начала водъ рукою его.»— Шравда во время перваго Вселенскаго Собора еще не было Архіепископовъ, Патріарховъ и проч. Не это-то самое и ноказываеть ихъ равенство; ибе послѣ Іисуса Христа и Его св. Апостоловъ не могли установляться новыя существенныя степевн въ Церковной Іерархін.

Равенство всёхъ званій Епископской стеневи еще видимъ изъ толкованія на 39-е иравило Кареагенскаго Собора, гдё читаемъ такъ: «Святительскій санъ едияъ есть и тойжде на «всёхъ. И не наречется сей убо совершенъ «Святитель, инъ же несвершенъ Святитель, но «вси равни Святители, вси Епискони, якоже и «благодать Св. Духа равно пріемше. Епископъ «те иже въ Митрополіи, яко первое имѣя сѣ-«далище, того ради и съ приложеніемъ наречет-«ся Епископъ Матропольскій, рекше Митропо-«литъ. Митрополіа же мати градомъ сказуется. «Митрополить же матере градомъ Епископъ, «рекше старѣйшаго града въ той области (<sup>1</sup>).»

То же утверждаетъ Симеонъ Солунскій: «Едино Епископомъ, Архіепископомъ же и Патрі-«архомъ Архіерейства дъйство же и мощъ, но и

(1) Лист. 133 на обор. Кормч.

сразнство есть чина же и престола, еще же и **свачальетва**, и двла, и промысла..... есть (1). «**Патріар**хъ Митрополита, BTH Митрополитъ «Епископа, по благодати же и дъйству Архіссрейства, инедино же имать разиство: таяжде бо «двйствуеть и можеть кійждо: по чину же пре-«стола и начальству и подчиненія слову, и вЪ «сущыя подъ нимъ промыслу, Патріархъ убо сотецъ есть встакъ и глава..... Митрополитъ же сотепъ есть, паки и глава Епископовъ своихъ си клириковъ, вся хиротонисуя, и всея своея «Епархін начальникъ же и правитель, тую добре «должсиствуя строити. Епископъ же есть глава склириковъ же и людиновъ, сущихъ подъ ено-«ріею его,» т. е. подъ его въдомствомъ (2).

И такъ несомнѣнно, что въ истинно Христовой Церкви начальство состоить изъ трехъ существенныхъ степеней или чиновъ: изъ Епископовъ, Пресвитеровъ и Діаконовъ.

(1) Симеонъ Солунскій въ отвътъ на 19 вопросъ Митро-, полита Пентапольскаго, стр. 338.

(2) Тамъ же въ отвътв на 35 вопросъ, стр. 343.

## ЧТО ЕСТЬ ЕПИСКОПЪ ! КВМЪ УСТАНОВЛЕНО ЭЗ ЦЕРКВИ ЕПИСКОПСТВО ? КАКІЯ ОБЯЗАННОСТИ ЕПИСКОПОВЪ ?

Епископъ (¿ліоходос) собственно значить надзиратель отъ Греческаго глагола слихолеби.

Епископы установлевы Самимъ Господомъ Іисусомъ Христомъ, и составляютъ въ созданной Имъ Церкви первую, или высшую, послѣ св. Апостоловъ степень Церковной Іерархіи. Ибо

1) Хотя первые Епископы (кромѣ Іакова) въ свое время рукоположены для Христовой Церкви не Самимъ Іисусомъ Христомъ, а св. Апостолами, однако жъ св. Апостолы никогда не присвояли установленія Епископской степени самимъ себѣ. Напротивъ, когда въ Св. Шисаніяхъ Новаго Завѣта гдѣ-нибудь говорится о постановленіи (посвящевіи, рукоположеніи) Епископовъ; то постановленіе ихъ принисывали Св. Духу, а установленіе —Богу Отцу или Іисусу Христу. Такъ св. Апостолъ Павелъ, давая въ Ефесѣ наставленія тамошнимъ Епископамъ, говоритъ: васъ постави Духъ Святый (1).

(1) Діян. 20, 28. зач. 44. Внимайте себть и есслу стаду.

2.7

Вч носланін из Ефессань онъ спазналеть, что мастырей и учителей такъ же накъ и Апосчоловь, даль соны Христось (<sup>1</sup>). Въ посланія "И Корписанань, упонивая о нахъ же, онъ сказывасть, что положи (установиль) изъ Боге (2).

9) Такъ это дъю разунъща вся древивйшая истивно православная Церковь.

Св. Солщенномученикъ Клижентъ Римскій говоритъ, что «Епяскопъл поставлени Апо-«столани, по новелъцію Іноуса Хриета (2).»

Сс. Изланий Босоноссия въ своемъ нославін къ Филадельфійнамъ, называетъ Енисионовъ, тамъ какъ и двъ низийя стенени, «вчинойными «волею Бога Отца чрезъ Господа Інсуса Хри-«ста (<sup>4</sup>).»--То же говоритъ онъ и въ нослания къ Бюсселиъ, именно: «потщитося водлюбленнія, по-«виноватися Епископу и Пресвитеровъ и Діано-«номъ: иже бо симъ поввнуется, слушаетъ Хри-«ста, учредившаго ихъ (<sup>3</sup>).»

ев пемяте важ Духъ Сеятый постави Епископы пасти Церковь Господа и Бога, юже снабдъ кровію Сеоею.

(1) Ефес. 4, 11. зач. 224. И Той (Христосъ) даль есть овы Апостолы, овы же Пророки, овы же блаювъстники, овы же пастыри п учители.

(2) 1 Kop. 12, 28. 3a4. 153.

- (ФВь 1 послан. къ Корино.
- (4) Къ Филаделфійцамъ лист. 25 въ самомъ началѣ. То же въ посланія къ Тралліавамъ лист. 12 ча обор.
- (5) Къ Ефес. лист. 48 на обор. Та же пысль видна изъ носланія его къ Тралліанать лист. 12 на обор.

Св. Сващенномученик Минрівик и: исслація къ Падиниъ пинеть: «Госполь пониъ, «установляя достоинство Еписоноца, и обрать «Своей Церкви, свазаль въ Евангелія Папру: тос «сси Петръ, и на семъ камени водижду Цер-«ковъ Мою; и врата адова не одолжощъ ей. «И дамъ ти ключя Царства небеснаще ей. «Ш дамъ ти ключя Царства небеснаще и «еже аще свяжещи на земли, будеть свя-«зано на небестьхъ: и еже аще разръщи-«ши на земли, будетъ разръщето на исбе-«стъхъ (1). Съ того времени пресизъещо про-«должется поставление Енископовъ (3).»

То же говорить о Епископ'я блаженный Мелетій, Патріархъ Алепсандрійскій, именно: «Власть и сила святительоваго дийства и благо-«дати, яко зерно горушимо отъ Снаса Соосй «Его Церпви вистисно (<sup>8</sup>).»

Что говорили о семъ предметъ церковные учители, жившіе въ Русской Церкви отъ времени всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона?

Совершенно то же.

Малый Катихизись въ статъв о четвертой тайнъ говоритъ: «четвертая тайна есть Свя-«щенство, уставленное отъ Христа во Апостолъкъ,

<sup>(1)</sup> Mare. 16, 18. 19. sayas. 67.

<sup>(2)</sup> Кипріана посланіе 27 къ Падшимъ.

<sup>(3)</sup> Въ Кирилловой книгъ послание 5, лист. 471 на обор.

«икме возложеніемъ рукъ на Ениспонакъ, отъ «Еписконовъ же на Священинкахъ, яже освяще-«пи бываютъ чиномъ Церковнымъ на строеніе «св. талиъ, и на преподаваніе спасительнаго уче-«вія Христова (1).»

Большой Катихизись говорить: соная бла-«годать Божія, о нейже св. Апостоль Павель къ «Тимоесю пишеть: не неради о благодати, сущей «въ тебъ, давяъй ти пророчествоиъ со возложе-«ніемъ руку священническу,» т, е. благодать симскопства, (слъд. и самое епископство) даяа отъ Бога (<sup>2</sup>).

Что говорить о семъ православная Церковь послв Патріарха Никона?

Совершенно то же.

Православное Исповѣданіе говоритъ: «Свя-«щенство есть тайна, завѣщася Апостоломъ отъ «Христа, и чрезъ возложеніе рукъ ихъ до днесь «бываетъ хиротонія, преемшимъ Апостоловъ «Епископомъ къ раздаянію Божественныхъ та-«инствъ (<sup>3</sup>).»

- (1) Малый Катихизисъ въ стать о тайнъ Священства.
- (2) Большой Катихизисъ лист. 330.
- (3) Правосл. Исповѣд. часть 1 отвѣтъ на 109 вопросъ. Эти слова въ русскомъ переводѣ читаются такъ: «Свя-«щенство, именуемое таинствомъ, заповѣдано` Апо-«столамъ отъ Христа. Посвященіе производилось «чрезъ возложеніе рукъ ихъ и до нывѣ производит-

Обизанность Енископа, по древному чиву посвященія, есть: 1) твердо соблюдать Церковный миръ; 2) рукополагать для ввъренного сму стада потребное число Пресвитеровъ, Діаноновъ и другихъ клириковъ; 3) наблюдать, како пребываютъ върнія въ Въръ и въ исправленіи двлъ благихъ; 4) усердно учить ихъ христіанскимъ истинамъ, не мудрствуя противно истолкованію тъхъ истиать у св. Отцевъ и великихъ Учителей Цериви, и 5) охранять върныхъ отъ всъхъ ересей (1).

«ся по преемству Епископовъ, наслёдовавшихъ Апоастоламъ для раздаянія Божественныхъ тайнъ.» (1) Смотр. Архіерейскую присягу и грамату.

# ЧТО ЕСТЬ ПРЕСВИТЕРЪ? КАКЪ ИЗБИРАЮТСЯ И ПОСТАВЛЯЮТСЯ ПРЕСВИТЕРЫ? КАКІЯ ИХЪ ПРА-ВА И ОБЯЗАННОСТИ?

Слово Пресвитеръ (прибитерс) просто значить старещь. Въ этомъ смыслё оно нъсколько разъ употребляется въ св. Евангеліяхъ, и въ писаніахъ св. Апостоловъ. Танъ въ притчѣ о блудномъ сынѣ старшій брать блуднаго называется въ подлинномъ тексть преобитерся—стартъй (1). Такъ въ княгѣ Апостольскихъ Дъяній въ словахъ приведеннаго св. Апостоломъ Петронъ пророчества: юноши ваши видънія узрять, и старцы вати сонія видаты (2), означенные старцы въ подлинникѣ называются пресвитерами (преобитерся;); но подъ вмейенъ пресвитеровъ въ этомъ мѣстѣ, но протявоноложности ихъ юношамъ, явно должно разунѣтъ просто старцевъ, или старшист лѣтами.

Кронътанаго употребленія слова Пресвитеръ, въ тваъ же книгахъ Новаго Завъта аменемъ Пресситеросъ называются еще лица особаго рода,

6

 <sup>(1)</sup> Лук. 15, 25. зач. 79.
 (2) Дёлн. 2, 17. зач. 4. Томъ I,

пменно пресвитеры (старцы) церковныя (<sup>1</sup>),лица, составляющія вторую степень церковной Іерархін. Эти Пресвитеры получали и получають имя Пресвитера не оть возраста, но оть Епископскаго рукоположенія (оть хиротоніи) (<sup>2</sup>). Такъ св. Апостоль Паведь заповёдаль ученику своему Титу устроять по всльхе градльхе попы (пресвитеры) (<sup>3</sup>). И самъ онъ съ Варнавою, научивъ многихъ въ Листрѣ, Иконіи и Антіохіи, рукоположиле име попы (пресвитеровъ) на вся церкви (<sup>4</sup>).

Рувоположеніе же (хиротонія) есть ованценнодъйствіе не вакое-нибудь простое, только обрядовое, но такъ же таннотвенное, какъ совершеніе крещенія, причащенія и проч. Именно, только посредствоиъ сего рукоположенія доставляется рукополагаемынъ право и благодать на совершеніе всѣхъ священныхъ дѣйствій въ Церкви.

Св. Апостолъ Павелъ ясно говорить, что Тимовей, какъ Епископъ, получилъ особенный даръ Божій оть того, что онъ возложиль, на него свои руки. Воспоминаю тебъ, висалъ онъ Тимовею, взгръвати даръ Божій, живущій въ тебъ, возложеніемъ руку мо

- (2) Длян. 14, 21. 23. зачал. 35.
- (3) Тит. 1, 5. зачал. 300.
- (4) Джян. 14, 21. 23. зачал. 35.

<sup>(1)</sup> Дѣян. 20, 17. зач. 44. Отъ Милита же нославъ во Ефесъ, Павелъ призвати попы (Пресвитеры) Церковныя.

ею (1). Какой это дарь?—Св. Златоусть, объясвия означенныя слова св. Апостола, отвъчаеть: «сиръчь, благодать Духа, юже пріяль еся въ «иредстательство Церкве, въ знаменія, въ служ-«бу всякую (<sup>2</sup>),» т. е. въ службу, соотвътствуюную его степени.

Эти пресвитеры посредствомъ рукоположснія нолучали, какъ видимъ изъ древняго чина рукоположенія Пресвитеровъ, право и обязанность: 1) «священнодъйствовать слово истины,» т. с. учить ввёренныхъ имъ 'людей благовѣрію, заповѣдямъ Божінмъ и всёмъ христіанскимъ добродѣтелямъ; и 2) «тайнами святыми совершати «человѣка въ жизнь христіанскую духовную: кре-«щати, муропомавывати, исповѣдывати, литурги-«сати, вѣвчати, елеосвященіе надъ болящимя «совершати и вся церковная послѣдованія и чи-«ны дѣйствовати, яко служители Христовы и «строители таинъ Божіихъ (<sup>3</sup>).»

Что таковые Пресвитеры дъйствительно имѣли и имъютъ означенное право и обязанность, видимъ изъ 1-го правила Анкирскаго Собора, которое говоритъ: «Презвитери и Діакони, иже по-«жерше идоломъ, и потомъ истиннымъ сердцемъ «обратившеся, токмо мъста и чести да пріобщат-«ся, цикако же къ святымъ прикасающеся.» —

- (1) 2 TEM. 1, 6. 38484. 290.
- (2, Златоуст. бесёд. 1 на 2 посланіе къ Тимовею, стр. 2540.
- <sup>(3)</sup> Смотр. чинъ хиротоніи въ Пресвитера, и Священническую грамоту.

Толкованіе: «елицы убо отъ Презвитеръ и Діа-«конъ, во время гоненія понужденя бывше но-«жрети идоломъ, и потомъ истинно пристуниша «паки къ Соборнъй Церкви, кающеся о инхъ же «соѓрѣшиша, токмо съданія и чести сподоблени «быти должни суть: священническое же что со-«дъловати, не достойви суть; яноже се, хлъбъ, «или чащю принести, или слово ученія къ лю-«демъ сотворити, и отнюдъ ничтоже отъ святыя «службы сотворити (1).» Следовательно сін Пресвитеры, до своего паденія, имёли право приносить хлъбъ и чащу, творити слово ученія людямъ, совершать св. службы, и потеряля это право своимъ паденіемъ.

Представлять дальнъйшія доназательства въ подтвержденіе сего права не нахому пужнымъ.

(1) Анкирскаго Собора правило 1, Кормч. лист. 42. Это правило въ нашей Кормчей смѣшано со вторымъ; потому что оно тоже говорить и о Діаконахъ, подобнымъ образомъ согръшившитъ. Подланное правило читается такъ: «О Пресвитерахъ, кетерые идоло-«жертвовали, потомъ возобновили подвигъ за Веру, «и притомъ не по ухищренію нѣкоему, но по исти-«нъ, не дълая предварительнаго приготовленія и со-«глашенія къ тому, да покажуть себя аки бы под-«вергаемыхъ мученіямъ, тогда какъ употребляемы «были оныя токмо для вида и притворно, разсужде-«но: да нелишаются чести съдалища, но да не имъ-«ють власти совершати приношеніе, проповѣдывати «и вообще священническое что-либо действовати.» Смотр. Книгу правиль св. Апостоловь и проч. Правило 1 Анкирскаго Собора.

XII.

# ИРЕСВИТЕРСТВО ВЪ ПЕРВЕНСТВУЮЩЕЙ ЦЕРКВИ НЕ СОСТАВЛЯЛО ЛИ ОДНОЙ СТЕПЕНИ СЪ ЕПИ-Скопскою ! Или : епископы не были ли тогда то же, что пресвитеры!

Нъть. Къ сему вопросу подало поводъ сначала въ пятомъ въкъ, а потомъ въ недавнія времена то, что имена: Епископъ и Пресвитеръ, конии означаются высшія церковныя степени или чины, давно имъли въ языкъ, кромъ особеннаго значенія церковнаго, свое общеупотребительное значеніе; а посему, прежде нежели церковное значение вошло въ твердое употребленіе, имена сій употреблялись не съ довольною точностію. По сему употребленію Пресвитерь, поелику онъ въ своемъ приходъ былъ надзирателемъ за върными, могъ называться Епископожь. А Епископъ, поелику онъ наиболье былъ наъ старцевъ, могъ называться Пресвитерожъ. Иненно въ такомъ смыслѣ эти имена не разъ употреблены и въ Новомъ Завътъ. Такъ Апостолъ Павелъ, ндя въ послъдній разъ изъ Греціи въ Іерусалимъ, послалъ изъ Милета въ Ефесъ, чтобы оттуда пришли къ нему Пресвитеры; отв Милита пославь во Ефесь, призвати попы

(Пресвитеры) церковныя (1). Но когда эти Пресвитеры къ нему пришли, онъ назвалъ ихъ Епископами. Внимайте себъ и всему стаду, сказаль онь имъ, вь немже вась Духь Святый постави Епископы пасти Церковь Господа и Бога (2). — Въ посланіи къ Филипписеямъ, Апостолъ Павелъ прив'тствовалъ, Вожіею благодатію и миромъ отъ Бога Отца, встъхъ святыхъ, сущихъ въ Филиппахъ съ Епископы и Діаконы (3). Здъсь подъ именемъ Епископовь онъ явно разумълъ Пресситеровъ, иначе привътствовалъ бы н вхъ благодатію и миромъ, тъмъ болѣе, что опъ привѣтствовалъ низшую степень-Діаконовъ. Ибо нельзя думать ни того, чтобы въ городъ Филиппахъ не было ни одного Пресвитера, ни того, чтобы Апостолъ не хотълъ пожедать благодати и мира жившимъ тамъ Пресвитерамъ.

Но такое употребленіе именъ Епископа и Пресвитера въ Апостольское время отнюдъ не должно вести къ такой мысли, будто въ то время не было различія степени Епископской отъ Пресвитерской. Имя Епископа и Пресвитера очень рано получило въ созданной Господомъ Церкви свое особенное церковное значеніе.

Еще при святомъ великомученикъ Клименть Римскомъ, непосредственномъ ученикъ и

- (1) Двян. 20, 17. зач. 44.
- (2) ДВян. 20, 28. зач. 44.
- (3) Филин. 1, 1. зач. 235.



преемникѣ Аностола Петра, п при св. Иснатіи Богоносць, непосредственномъ ученикѣ Іоанна Богослова, эти имена въ своемъ церковномъ значенія уже отнюдъ не смѣшивались.

Св. Священномученикъ Климентъ въ своемъ посланія къ Римлянамъ пишетъ: «Пер-«восвященнику (Епископу) свое дано служеніе, «Священникамъ (Пресвитерамъ) свое назначено «мъсто, и на Левитовъ (Діаконовъ) свои возло-«жены служенія (<sup>1</sup>).»

Св. Игнатій Богоносець въ своемъ послапін къ Смирнянамъ, на мало не думая, что кто-вибудь пойметь его не точно, пишеть: «Вси «Епископу послѣдуйте, якоже Христосъ Інсусъ «Отцу, и Пресвитеромъ якоже Апостоломъ: діа-«коновъ почитайте, яко по заповѣли Божіей «служащихъ (<sup>2</sup>).» И ниже: «Цълую богодостой-«наго Епископа вашего Поликарпа, и боголъп-«ное Пресвитерство, и христоносныхъ Ліако-«новъ, сослужебниковъ моихъ (3).» Въ посланіи къ Магнезіанамъ ппшеть: «Якоже Го-OHT споль безъ Отца ничтоже творитъ: тако и вы безъ Епископа ни Пресвитеръ, ни Діаконъ, ни простолюдинъ (4).» Въ посланіи къ Тралліанамь онъ пишеть: «Иже безъ Епископа и Пре-

- (3) Тамъ же лист. 41.
- (4) Къ Магнезіанамъ лист. 20 на обор.

 <sup>(1)</sup> Св. Климентъ въ 1 посланіи къ Коринолнамъ глав.
 40. Смотр. Христ. Чт. за 1824 г. часть 14, стр. 276.

<sup>(2)</sup> Къ Смирнянамъ послание листъ 38 на обор.

«свитеровъ и безъ Діаконовъ что-либо творитъ, «таковый оскверняется совъстію (1)».

Впрочемъ эту твердую опредъленность аначенія именъ Епископа, Пресвитера и Діакона вездъ видниъ въ правилахъ самихъ св. Апостоловъ, напримъръ: «Единъ Епископъ поста-«вляетъ Презвитера и Діакона (<sup>2</sup>).» Еще: «Аще «который Епископъ или Презвитеръ или Діаконъ «святый день Пасхи прежде времени со Іюден «празднуетъ, да извержетъся (<sup>3</sup>).»

Эту тверлую опредъленность ямень Елископа, Пресвитера и Діакона, далье, ясно показываеть весьма ученый писатель втораго въка Клименть Александрійскій: «Церковныя сте-«пенн Епископовъ, Пресвитеровъ и Діаконовъ,» говорить онъ, «по моему мнѣнію суть подража-«ніе Ангельской славъ (4).» Онъ же говорять: «Очень много правилъ, относящихся къ нэбран-«нымъ лицамъ, написано въ священныхъ кни-«гахъ. Одни для Епископовъ, иныя для Пресвите-«ровъ, иныя для Діаконовъ, иныя для вдовъ (5).»

Впрочемъ, самыя посданія Аностода Цавла къ Тимовею и къ Титу ясно показываютъ какъ истивное бытіе, такъ и разность Епископа въ Христовой Церкви отъ Пресвитера. Ибо что

(5) Педагог. книга 3, глав. 12,

<sup>(1)</sup> Къ Тралліанамъ лист. 12.

<sup>(?)</sup> Правила св. Апостолъ 2. Кормч. лист. 1.

<sup>(3)</sup> Правило св. Апостолъ 7. Корич. лист. 2 на обор.

<sup>(4)</sup> Стромат. книга 6.

такое быль Тить въ Крить, которому св. Аностоль даль повельніе устроить по всльхъ градляхь попы (Пресвитеры)? — Конечно не то же, что Пресвитеръ, а выше Пресвитера; потому что этоть Тить имвль право избирать и рукополагать Пресвитеровъ.—Что такое быль Тимосей въ Ефесь, когда Апостоль писаль къ нему пославія? То же ли, что Пресвитеры, которые тапь находились, и которыхъ св. Апостоль иначе называль Епископами? — Конечно не то же! Потому что Тимовсю дано было право а) избирать въ Пресвитеры достойныхъ (<sup>1</sup>), никого не хиротонисать безъосновательнаго разсмотрънія (<sup>2</sup>); б) принимать и разсматривать жалобы на нихъ (<sup>3</sup>),

- (1) 1 Тимов. 3, 1-14. зач. 283.
- (2) 1 Тимов. 5, 22. зач. 287. Руки скоро не возлагай ни на когоже.
- (3) 1 Тимов. 5, 19. зач. 286. На попа (Пресвитера) хулы не пріемли, развь при двою или трівхь свидателяхь. Св. Златоусть и блаженный Өеофилакть, Архіепископъ Болгарскій, разумѣли сія слова св. Ацостола о старць просто, не о Пресвитерь. Смотр. вхъ истолкованіе сихъ словъ. Но св. Епифаній, блажен. Өеодорить, Епископъ Кирскій и др., разумѣли подъ именемъ пресвитера въ означенныхъ словахъ св. Апостола къ Тимовею не просто старца, но именно Пресвитера. Св. Епифаній въ описація и опроверженіи 75 ереси пишетъ, что «Епископъ и Пресвитеръ не «могутъ быть одно. Божественное слово Апостола по-«казываетъ, кто Епископъ и кто Пресвитеръ, когда «пишетъ: старца не укоряй, но умоляй якоже отца «(1 Тимов. 5, 1). Какое право имѣетъ Епископъ уко-

награждать (<sup>1</sup>) и наказывать (<sup>2</sup>) ихъ. Такой человъкъ, безъ сомнъвія, имълъ высшую, начальственную степень въ Іерархін Христовой Церкви, и не былъ совершенно то же, что Пресвитеръ.

Именно высшую, начальственную стенень въ Церковной Іерархіи разумѣли подъ ямененъ Епископовъ всѣ древнѣйшіе св. Отцы Церквн.

Се. Игнатій Богоносець говорить: «Ни-«нтоже Богу лучній и близній Ему есть во

«рять Пресвитера, ежели онъ не имъетъ власти надъ «Пресвитеромъ?» И послѣ говорить: «на Пресентера «хулы не пріємли, развъ при двою или трієхъ сви-«дътельхъ (тамъ же ст. 19). Неужели какому-нибудь «Пресвитеру онъ далъ заповѣдь, пе принимать хулы «на Епископа или не укорять Епископа?»--Блаженный Өеодорить говорить: «Онъ (Апостоль) пишеть: «на Пресвитера хулы не пріемли, развь при двою или «трівхь свидътельхь. Это законъ для всёхъ. Ибо «сказано: при устьхь двою или тріехь свидьтелей «станеть всякь глаголь (Мато. 18, 16). Особенно такъ «должно поступать въ отношении къ Пресвитеру. Ибо «какъ онъ въ Церкви начальствуетъ, то нъкоторымъ «изъ согрѣшающихъ досаждаеть: а сія, злобствуя, «вымышляютъ на него клеветы. Посему должно тре-«бовать свидѣтелей.»-Снотри его толкованіе на означенныя слова св. Апостола въ первомъ послание къ Тимоею.

- (1) 1 Тим. 5, 17. зачал. 286. Прилъжащии добръ попы (Пресвитеры) сугубыя чести да сподобляются, паче же труждающеися въ словъ и учении.
- (2) 1 Тим. 5, 20. зачал. 286. Согръшающихъ предъ встыи обличай, да и прочіи страхъ имутъ.

«ветхъ, яже суть: инже въ Церкви что-либо ващ-«ше паче Енископа (<sup>1</sup>).» Еще: «Что есть Еви-«скопъ, аще пе паче всякаго начальства и вла-«сти надъ вствии начальствуяй, елико возможно «начальствовати человъку, подражающему по си-«лъ Христу Богу (<sup>2</sup>)?»

Св. Священно.нученикъ Кипріянъ называетъ Епископскую власть властью, въ церковной Герархіи, верховною. Ободряя Епископа Корнилія къ должному дъйствовавію, не смотря на дерзость еретиковъ, онъ въ посланіи своемъ говоритъ ему: «Возлюбленный брать! Ежели до-«шло до того, что надобно бояться дерзости лю-«дей нечестявъйшихъ, и они въ дерзости и от-«чаящи сивютъ дълать то, чего не могутъ дъ-«лать по праву и справедливости; то пропала вая-«вость Еписконства, высшая и божественная «власть управленія Церковію, и мы уже не «можеиъ оставаться христіанами (<sup>3</sup>).»

Представлять другія свидътельства св. Отцевъ не нахожу нужнымъ.

Что говорили о семъ предметъ церковные учители, жавшіе въ Русской Церкви со времени

<sup>(1)</sup> Игнат. въ послан. къ Смириянамъ лист. 39.

<sup>(2)</sup> Игнат. въ послан. къ Тралліанамъ лист. 12 и на обор.

<sup>(3)</sup> Кипріанъ въ послан. къ Корнялію о Фортунатъ я Фелиц.

всеросеійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона?

То же.

Книга о Въръ говорить: «Епископи суть «всвиъ чиномъ и степенемъ духовенству нап «священству належащимъ первыми и начал-«ными, и для того суть почтени титлами раз-«личными, иже суть описани явственит въ «дъянінхъ седин вселенскихъ Соборовъ. Къ се-«му же Архіереами и Пастырьми наречени «суть Епископи, яко началными надъ Іереами, «ихже рукополагаютъ (<sup>1</sup>).»

Дальнъйшихъ свидътельствъ разсматриваемой истины изъ писателей означеннаго времени не присовокупляю. Для нихъ будетъ мъсто и ниже.

Нѣкоторые лжеучители изъ такъ называемаго поповщинскаго толка, стараясь доказать, будто Епископъ равенъ Пресвитеру, или имветъ отличіе отъ Пресвитера не важиое или почти ничтожное, и что посему имъ можно оставаться только при попѣ, безъ Епископа, представляютъ слѣдующее:

1) Толковый Апостоль, при объяснения словъ Апостола Павла: діакономь такоже чистомь, т. с. подобаеть быти п т. д. (<sup>2</sup>), гово-

<sup>(1)</sup> Книга о Вѣрѣ лист. 59 на обор. и 60.
(2) 1 Тим. 3, 8. зачал. 283.

рять: «Между Епископонь и Презвитеромъ им-«слино различіе бысть, понеже и Презритеронъ «понечение Церкви увърено бысть, и еже о Ени-«скоптахь рече, Презвитероиъ достоять (1).»-Отвъчаемъ: а) Св. Златоусть, у котораго Толковый Апостоль взяль это свое толкование, отвюдъ не даетъ мысли, будто между Пресвитеронъ и Еписковонъ ни едино различие ость. Напротивъ св. Златоусть ясно говорить, 970 они различны. Ибо у св. Златоуста сін, взятым въ Толковый Апостоль, слова читаются такъ: «не многое среднее (т. с. не во многомъ заклю-«чается отличіе) ихъ (Пресвитеровъ) и Еписко-«повъ; ибо и тін, т. е. Пресвитеры, восиріяща «учительство и предстательство Церкви. И яже «о Епископъхъ рече, сія и о Пресвитеръхъ при-«личная суть (<sup>2</sup>).» б) Самъ Толковый Аностолъ, произнесши мысль, будто Епископъ ил чемъ но оклачается отъ Пресвитера, тотчасъ ограничи-NGET'S CLOBA CBOH TAK'S: «TOLAKO (TOLLKO) CAMININ'S «устроеніемъ (посвященіемъ, рукоположеніемъ) (<sup>3</sup>) «оня (Епископы) высочайни суть (4).» А это от-

- (†) Толк. Апостолъ 1 Твм. зачал. 283. лист. 913. Церковное Утверждение-сказание 23.
- (2) Здатоуст. на 1 нослан. къ Тимосею. Бестая 11 из мачали.
- (3) Такъ должно разумѣть слово устроенія, потому что оно ясно взято изъ словъ Апостола Павла: устроиши по вспля прадомъ Пресвитеры. Твт. 1, 5.
- (4) Толковый Апостолъ 1 Тимов. зачал. 283. стр. 913.

личіє составляеть различіе нкъ другь оть дру-: га весьма важнос. Ибо право устроенія т. с. щосвященія, рукоположенія Пресвитеровъ, оченядно, становить Епископовь стольно же выше Преовитеровъ, сколько отецъ выше сына. Потому что безъ Епископовъ, патнощихъ право руконоложенія, выть Пресвитеровь. Пресвитеры существують тольке потому, что есть Кписие. ны. в) Впроченъ, что ни говорилъ бы Толковый Апостоль о Епископъ и Пресвитерахъего, свидетельство не должно вметь надложанаго уваженія; ибо сей Апостоль ве быль свидътельствованъ и одобренъ ни однимъ На-Митрополятомъ, тріврхомъ. ни HH Ensenoпонь, а налечатанъ въ порвый разъ въ 7292 (1784) году отступниками отъ св. Церкан самовольно и не въ законной типографіи - Почась-CKOH.

9) Нѣноторые изъ отступниковъ говорять: «Свящовное Писаніе раввяетъ Свящеввака не «только съ Кинскономъ, по и съ самими Апо-«столани-Петромъ и Павломъ. Такъ св. Злато-«устъ говорить: «Хощу нѣчто преславное релци, «но не чудитеся, ниже смущайтеся. Что же сie «есть? Приносъ (просфора, святые дары) тойж-«де есть, аще и случивыйся (т. е. кто-нибудь) «принесетъ, аще и Павелъ, аще и Петръ, той-«жде есть, егоже Христосъ ученикомъ даде. И его-«же нывъ Священцицы творятъ, ничимже сей «меншій онаго, зане п сего не человъци освя-«щаютъ, но Самъ Той, Иже и онаго освяти-

«вый (1).»---Отвъчаемъ: Эти слова подлинво Златоустовы; во св. Златоусть здёсь признаеть равенетво не въ отношения къ лицамъ, приносящемъ св. дары, т. с. св. твло и Кровь Господа, а въ отношении къ приносимымъ дарамъ. Это ясно видно изъ другаго мъста, гдъ онъ говорять еще выразительные: «Въруйте, яко и ныиз она вечеря есть, на ней же Самъ возлеякапе, ничимъ бо она отъ сея разиствова. Ниже (бо сію (вечерю) человікь содільваеть, ону же «Христосъ, но сію и дну Христосъ. Егда убо «Іерея, подающа тебъ, увидиши, не Іерея не-«внуй быти сіс творяща, но Христа руку, неви-«димо простирающа (2).» Т. е. «Въруйте, что н «нынѣ совершается та же вечеря, на которой «Самъ (Господь Інсусъ) возлежалъ. Ибо онъ ин-**ЧЪМЪ НС ОТЛИЧНЫ** ОДНА оть аругой. Нелься (сказать, что сію совершаеть человѣкъ, а ту --«Христосъ; напротивъ ту и другую совершаетъ (Овъ Самъ. Посему когда видншь, что Священ-«викъ преподаеть дары, представляй, что не «Священныхъ дъластъ это, но Христосъ вевиди-«мо простираеть къ тебъ руку (3).» Ежели помянть, что Священия равень Архісрею пе-

- <sup>(1)</sup>Златоует. въ вравоуч. 2 бесѣды на 2 посланіе Апостола къ Тимовею, къ концу, стр. 2556. — Церковное Утвержденіе—сказаніе 23.
- <sup>(2)</sup> Златоуст. бесёда 50, на Матеея, часть 2, ласть 74 на обор.
- (3) Бесвда 50, часть 2, стр. 357. изд. Москв. 1839 г.

тому, что совершаеть Евхаристію, которая оданаково спасительна для причащающагося; то на основания твать же самыхъ словъ св. Златоуста, должно признать справедливымъ и то, что Свяненникъ равенъ Самому Господу Івсусу Христу, что явно нельно: ибо нашему Госноду Інсусу Христу никто не равенъ. Ену разенъ только Богъ Отепъ и Св. Духъ. Онъ Едине Господь (1), Единь Ходатай (2) и Архісрей несочетанный (песравниный) (3). То, что двлаль на вечерн Інсусь Христось, и что нынъ дълають Архіерей и Священникъ, совершая то же св. Таниство, равно; но сами овп отнюдъ не разны. Въ болъзни, которая постигла и тяготитъ место сосвда, можеть помочь врачь, можеть помочь какой-либо Святый, прославленный Богомъ, ножетъ помочь Ангелъ п Самъ Господь Богъ. По врачь не равенъ прославленному Святому, не равенъ Ангелу, и тъмъ паче не равенъ Самому Господу Богу. Архіерей и Священнякъ не только не равны Господу Богу, но Архісрей и существуеть только потому, что есть Христосъ, Архіерей высшій небесь (4). Безъ Інсуса Христа, въ полноть симслъ Единаго Архіерея, не было бы никакихъ Архіереевъ, ни Церкви, ни Въры. Равно безъ Архіерея не было бы никакаго Свя-

(1) 1 Kop. 8, 6. sav. 139.
(2) 1 Тим. 2, 5. sav. 282.
(3) Кормч. лист. 30 на обор.
(4) Евр. 7, 26. зач. 318.



ненина; ибо. лолько Архіерей инкеть право и баврадать поставлять Саященциковъ.

3) Нъкоторые изъ отстуящиковъ говорять: «Священникъ разрънаетъ и связываетъ гръш AMRGES HE TOJERO C'E TAKOJO RE CHAQIO, KAR'E «Ецисконъ, во разръннетъ даже тъхъ, конхъ «связаль Енисковь (1),» слёдовательно онь раник Канскону. - Отречасиъ: что Священникъ подлято инбеть власть разрёщать и связывать свояхи духовныхь детей, это безенерно. Но что Сощнениень имреть власть разръшать овязаннато Енисконоруь, это неоправельно. Связаннаго Епископомъ Сеядненникъ можетъ разрёпить только об дозволения связавшаго Елискона, и именно въ томъ случат, когда находящийса подъ спитанісю Ежископа не можеть по какой-лябо уважительной прячань, напримъръ, по своей тажкой больвни, испросить себъ у самоте Тапископа прощевія, а нежду твиъ показываеть духъ покорный Господу и Церкви. Ибо соборное вравные говорить такъ: «Сущаго въ сбъдъ нъкоей. Ісрей котя примирити къ свято-«му жертвенику, да вопросить Епископа, яко-«же повелить ему, да творить.» Въ толковавіи на это правило сказапо: «Се правило повелъсрасть, по воли-Енископа, и Презвитеру тако-«вое (т. е. проценіе) творити: глаголеть бо, аще сивкто въ вапрещения сый разболится къ смер-«тн, нли въ нъкую въ напасть впадеть, со во-

<sup>(1)</sup> Церковное утвержденіе—сказавіе 23. Томъ І.

7

М'есто, въ доказательство озраченнаго миввія приводимое изъ читаемой Духовникомъ разръшительной молитвы, навечатанной въ Потребникв, изданномъ при Натріархв Ісасафв нервомъ, не имъстъ силы доказательства. Въ соваченной молнтвъ послъ словъ: «по заповтан Го-«спода и Бога и Скаса нашего Ісуса Христа, «прощаю тя и азъ отецъ твой духовный, имриъ, «Духовное чадо мое, ямркъ, да будени прещенъ,» духованиъ говоратъ Господу Богу следующее: каще же.... или отъ Архіерея въ тяжкое отлу-«ченіе впадъ, о немже нерадивъ и въ лъвости «пребывая, не получивъ прощенія, простя сего «мною грышнымъ и недостойнымъ рабояъ Тво-«имъ, имркъ, и тело убо сего, отъ нихъ же сло-«жено бысть, разръши, и душу его въ сканіяхъ «святыхъ учини (2).»--Но эти слова, какъ всякій сань собою видить, отнюдь не заплючають въ себъ разръщенія связанному отъ Епископа,

- (1) Каре. Собор. правило 7. Кормч. лист. 121. Полное правило читается такъ: «Аще кто, находясь въ опас-«ности жизни, будетъ просити о примирении себя со «святымъ олтаремъ въ отсутствии Епископа: то Пре-«свитеръ по прилично долженъ вопросити Епискона, «и тако, по его разрѣшенно, примирити находяща-«гося въ опасмости.» Смотр. книзу правиль св. Апостоловъ и проч.
- (2) Листь 299 на обор.

а лынко молятку къ Господу Богу о прощенія связаннаго Епискономъ. Впрочемъ и этихъ словъ въ Потребникахъ послёдующихъ изданій, напримиръ, въ Потребникахъ, изданныхъ при Патріаркъ Іосноть, уже вътъ. Въ разрёшительной моляткъ, употребляемой въ настоящее время духовниками Иразославной Церкви, читаются слова модобныя тъмъ, какія находятся въ молитвѣ Потребника, изданнаго цри Патріархѣ Іоасафѣ иервомъ; ио и въ нынѣцинемъ Требникѣ означелныя слова составляютъ только молитву о разрѣщещи, а не самое разрѣщеніе.

4) Нікоторые наз отстуннимовь говорять: «Въ Коричей внигь Епископъ называется холможа сысокима, такъ: «Епископъ колма сысока нарицается, на цемже стража бываетъ; и «аще кто ва вемъ ворху стоя стрежетъ, и смо-«эритъ също и овамо, Епископъ сей нарищает-«ся (1).» А въ той же Коричей книгъ холмомъ сысокима называется и Пресвитеръ. Именно въ Святительскопъ говоритъ: «имена твоя многа и «велика по Господвю словеси и святыхъ Его: «свътъ міру....стражъ....холма сысока и т.д. (2).»

- (\*) Въ толкования на 58 правило св. Апостолъ. Кормч. лист. 16 на обор.
- (2) Смотр. въ Кормчей главу о хиротоніи или рукоположенія Святительскомъ къ концу, листъ 605. — Церковное Утвержденіе—сказаніе 23.

въчаемъ: наяменованіе холжь сысска, которынь въ Святительскомъ поучения названъ новенеставленный Іерей, отнюдь не показываеть разеяства Епископа съ Пресвятеромъ. Это ланменеваніе показываеть одинаковость вхъ обязанностей только относительную. Имелно, какъ Емисконъ долженъ имъть надворъ за всею витренною ему епархісю, такъ Пресвятеръ делженъ надвирать за ввъреннымъ ему приходожъ. Напротивъ указываемое Пастырское поучение ноказываеть величайшее превосходство Еписиона предъ Іерсемъ. Иненно: а) оно поставляеть Ісрея въ совершенную зависниость отъ Елископа, ибо оно требуетъ, чтобы Ісрей безъ воли своего Енископа ничтоже творыль (1). б) Оно даеть Іорено знать, что Енископь есть Епископъ не только всвхъ мірянъ, находящихся въ его Епархін, по и самого сто Ісрея; ибо говорить: «Въ чуженъ «предълъ не служи, не вземъ отъ Енископа сво-«его грамоты (2).» Наконсцъ в) это поучение обязынаеть Іерея величайнымъ уваженіенъ къ Конскопу и безпрекословнымъ ему новановеніенть, нбо оному говорить: «Инъй Влископа своего яко «Бога, и волю его во всемъ твори, любовь жъ «нему и боязаь (нмъй), яко Апостоли Христу (3).»

5) Нѣкоторые изъ отступниковъ говорять: «Въ Кормчей книгъ сказано: Святительсвій санъ

(3) Тамъ же лист. 605.

<sup>(1)</sup> Кормч. лист. 605.

<sup>(2)</sup> Кормя. лист. 604 на обор. и 605.

«саниъ ссть и тойжде на всвхъ, и не паречется «сей убо совершенъ Святитель, инъ же не свер-«пенъ Святитель, но вси рабни Святители, вси •Енископы, якоже и благодать Св. Духа равно «пріємше (1);» слёдственно Пресвитеръ съ Еписпономъ равны. --- Отвъчасмъ: Въ означенныхъ словахъ Кормчей книги подъ именемъ Святительскаго сана разумъется санъ только Епископскій, а не и Пресвитерскій. Ибо Святителемъ назынется только Епископъ, потому что только онъ итеть право священія пли посвященія, рукоположенія. Пресвитеры никогда не назывались Селтителями ни въ Инсавіи, ни св. Соборами, ни ов. Отцама Церкви . Вь книгъ Кормчей, правда, есть два или три мъста, которыя будто даютъ нысль, что имя Соятителя принадлежить и ·Пресситеру, даже-Діакону; но въ самонъ дълв эти мъста отнюдь не дають такой мысли. Напримъръ въ толкованіи на 27 Апостольское яравньо: «Святитель върнаго или невърнаго «бивъ, да извержется,» въ Славянской Кормчей сказано: «Епископъ или Презвитеръ или Діаконъ, «анке біеть досадившаго ему и проч. (2).» Такое толнование двиствительно показываеть, будто ина Ссятителя принадлежить не только Епископу, но и Пресентеру, даже-Діакову. Но это

(9) Kopny. [rjab. 1, juct. 7.

<sup>(1)</sup> Тамъ же въ толкованів на 39 прав. Кареаг. Собора, лист. 133 на обор.—Утвержденіе церковное—сказаніе 23.

показываеть только толкованіе на Апостольское правило, а самое правило отнюдь не даеть такой мысли. Ибо въ подлинномъ Апостольскомъ правилѣ имени Святителя нѣть. Ими Святателя неправильно употребилъ въ означенномъ правилѣ только сократитель Апостольскаго правила. Въ подливникѣ это правило читается такъ: «По-«велѣваемъ Епископа, или Пресвитера, или Дia-«кона, біющаго вѣрныхъ согрѣшающихъ, или «невѣрныхъ обидѣвшихъ, и чрезъ сie устрашати «хотящаго, извергати отъ священнаго чина. Ибо «Господь отнюдъ насъ сему не училъ: напротивъ «того Самъ, бывъ ударлемь, не наносилъ уда-«ровъ, укоряемь, не укорялъ взаимно, страдая, «не угрожалъ (<sup>1</sup>).»

6) Нѣкоторые изъ отступниковъ говорять: «Въ Кормчей книгъ говорится: Давидъ рече: «Іереи твои облекутся въ правду, и во Отецъ «Твоихъ мъсто, быша сынове Твои, и по-«ставиши я князи по всей земли. Во Авра-«амова убо чада мѣсто, Апостолы постави: во «Апостолъ же мѣсто, святыя Отцы, Архіеписко-«пы и Іереи (<sup>2</sup>). А какъ Архіепископы и Іереи «поставлены на одно мѣсто — на мѣсто Апосто-«ловъ, то слѣдуетъ, что Архіепископы и Іереи «равны между собою (<sup>3</sup>).» — Отвѣчаемъ: И это мѣсто не даетъ права равнять Архіепископовъ

.:

<sup>. (1)</sup> Правила св. Апостолъ, правил. 27.

<sup>(2)</sup> Кормч. глав. 57, лист. 595 и на обор.

<sup>(3)</sup> Утверждение церковное-сказание 23.

ныя Епископовъ съ Іерелия; ибо св. Апостолы были не одного чина: иные Апостолы—дельнадцать и иные Апостолы—сельдссять. Первынъ соотвътствуютъ Епископы, вторымъ Іерен или Ібресватеры, какъ говоритъ и Симеонъ Солунсий: «Освященния вси кійждо свой чинъ обря-«зуютъ. И Господа убо—нервый Архіерей, Епи-«сночы же Апостоловъ, понеже и тъхъ благодать «имутъ, Преовитери же седмьдесятныя (1).»

7) Нівюторые изъ отступниновъ говорять еще: «Въ Коричей книгів написано: Презвитери «стояти съ Енископомъ и сіздіти повелівни бы-«на, ма и тін высокаго ради сізданія, возводятся «на смотрівніе людей и на строеніе ихъ (<sup>2</sup>). Слі-«довательно Пресвитеры Епископамъ равны (<sup>3</sup>).» ---Но Коричая туть же непосредственно говорить, что «Пресвитеры помощницы вдани суще «оть Бога Епископу (4).» а помощникъ никогда не равенъ тому, кому помогаеть: онъ близокъ иъ нему, но не одно съ нимъ. Притомъ 55 правило Лаодикийскаго Собора запрещаетъ Пресвитеру даже «входять во св. алтарь, и садиться «врежде Епископа (<sup>8</sup>).»

8) Наконець въкоторые изъ отступниковъ говорять: «Бароній пишеть: лъта Господия пят-

- (3) Утверждение церковное-сказание 23.
- (4) Кормч. лист. 16 на обор.
- (5) Кормч. авст. 83 на обор.

<sup>(1)</sup> Симеон. Солунск. на ереси глав. 23.

<sup>(2)</sup> Корич. въ толков. на 58 Апостольск. правило.

«десять осьнаго, бывь въ Греція Перель свястый, виса впистолію нь Титу въ Крить, чай-«же его Аностоломъ поставнаъ, въ ней же но. «ислъваеть сму, дабы поставляль Сыпценника «нан Пресвитеры во градъхъ. А тъхъ Салиса-«наковъ или Пресвитеровъ такожде называетъ «Епноконами (1).» Следовательно Еписнопть Пресвитеръ суть одно, в разны (2).-Но Вароній въ семъ мъстъ отнюдь не ведеть нъ такому заключенію, но молагаєть между ними большое различіс. Ибо почти непосредственно за означенными словами онъ говорить: «Въ то время сто вия (т. с. имя Епискона) обониъ чиномъ «(т. с. чину Еписиона и чину Пресвитера — два «разлячные чина) служаще. Но самою вещно «звло суть развы сін чинове Саяневначескій «и Еписковскій, нашаче въ носвященія и вля-«CTH (3).».

И такъ Пресвитеръ отнюдь не равенъ Епископу, и мивніе, будто Преовитеръ равенъ Епископу, есть авблужденіе, притомъ не напос-пибудь не очень важное, но весьма важнос----сресь.

Св. Епифаній, Епископъ Кинрскій назаваеть Аерія, отца сего мивнія, безумнылов, и опровергая его, говорить: «Онъ старается «утвердить равенство между Епископами и Пре-«свитерами. Какъ это можеть быть? Тотъ чнить

<sup>(1)</sup> Бароній двян. Церков. часть 1, лист. 50 в 51.

<sup>(2)</sup> Утверждение церковное-сказание 23.

<sup>(3)</sup> Бароній дёян. Церков. часть 1, лист. 50 и 51.

«(чанъ Енископа) существуеть для рожденія «Отцевъ, ибо раждаеть Отцевъ въ Цернин. «А сей (чинъ Просвитера) не иожеть раждать «Отцевъ; ибо банею паки бытія раждаеть «Неркин только дітей, не отцевъ или учителей. «Какъ можно ему поставить Пресвитера, когда «Онъ для поставленія его не инбеть права воз-«лоневія рукъ (хиротовів)? Какъ можетъ быть «Пресвитеръ равевъ Епископу (1)?»

По другому случаю св. Епифаній называєть мизніе Лерія чудоващиными и самыми безумными, накое только можно представнть (<sup>2</sup>).

Равно и бывшій въ 1679 году Іерусалимсвій Соберъ, упоминая, что есть люди, т. е. вев Лютерене, Калянинсты, Реформаты и пр., учверидающів, будто, простый Священникъ и Архісрей равны между собою, и будто можно быть и безъ Архісресвъ, называетъ сихъ людей срепниками, а ихъ мићніе — миљиісми мечесимасыми. Соборъ говорять письно такъ: «Ме-«иду прочним нечестивыми мићніями, сретики «утверидали и то, что простый Священникъ и «Архісрей равны между собою, и проч. (<sup>3</sup>).»

**Отличіе Епискона оть Овященника состоить** въ томъ, что онъ можетъ совершать всѣ сващеннодъйствія, а Священникъ не можетъ освянатъ ни мура, ни жертвенника, ни совершать таинства священства или хиротоніи.

(3) Членъ 10.

<sup>(1)</sup> Епифан. ересь. 75.

<sup>(2)</sup> Епифан. ересь 76.

Св. Діоншсій Ареоналить говорить: «Зна-«менай, яко святити и свершити муро ність «Пресвитера, но ниже жертвенникъ совершати, «да принесеть на немъ, ниже хиротописати. Сія «бо единъ Священноначальникъ совершити «ниать (1).»

То же говорить Блаж. Симеонь Солунскій. Гаврінль, Митрополить Пентапольовій. даль ему вопросъ: «Кое разиство Епискона и «Ісрея, и чесо ради не хиротонисусть Ісрей, «повеже литургисуеть и крещаеть?» - Симеонь отвъчаетъ: сРазвая суть Духа даровавія. И ово-«му убо дается cie, овому же оно дарованіе. Овъ «Іерей, иже и совершателенъ глаголется, яко «даже до сего, еже таннства двйствовати мо-«гушь, не преподаяти же дарования. Овъ же «есть lepapxъ (Епископъ) яко священная и Бо-«жественная вся дъйствовати могущь, и препода-«теленъ свяъ сый...... Самъ Спась твлесно нолно-«ту всю Божества имв, ученицы же по прича-«стію того дарованія. Твиъ Азъ есмь, глаголеть, свъть міра; и ученикомъ же: вы есте свъть «міра. Чревъ тыя убо и преемницы твхъ Ар-«хіерен благодать яко свять всёмь пріемлють. «Іерее же тоя благодати не ниуть, но токмо «священнодъйствовати могуть и крещати (<sup>2</sup>).»

Въ другомъ мвств Блаж. Симеонъ Солун-

<sup>(1)</sup> Діонисій глав. 5. о церков. священноначалів.

<sup>(2)</sup> Свмеонъ Солун. отвѣтъ на 37 вопросъ Митрополита Пентапольскаго Гавріила.

скій говорить: «Разни суть дарованін Духа..... «чтецъ прінмаеть благодать прочитати, но онъ «не возмогаетъ, яже суть діаконова, д'вйствовати, «діаконъ же не возмогаетъ презвитерова, ниже «презвитеръ, яже суть архіерейскія благода-«ти (1).»

Въ Маложь Катихизисть сказано: «Единъ «Епископъ поставляетъ презвитера и діакона и «прочія причетники (<sup>2</sup>).»

1151) · · · ·

(\*)Свмеонъ Солун. глав. 32. (\*) Малый Катихизисъ въ статьт о тайнъ священства.

#### XIII.

# ЧТО ЕСТЬ ДІАКОНЪ, И СОСТАВЛЯЕТЪ ЛИ ДІА-Конство особую степень въ церковной іерархия?

Діаконъ (дихогос) буквально значнть слуга, служитель. Этнми двума значеніями это слово и выражено въ нашемъ Славянскомъ переводѣ св. Евангелій и писаній Аностольскихъ. Такъ Інсусь Христосъ говорить Своимъ ученикамъ: иже аще хощеть съ сасс слщий быти, да будеть важь слуга (діаконъ) (1). Такъ св. Аностолъ Шавелъ называетъ Апостола Тимосся служителемъ (діакономъ) Івсуса Христа (2). Равно и себя онъ называетъ слугою (діакономъ) Божіимъ (3). А въ другомъ мъстъ онъ называлъ слугажи (діаконами) Христосыжи и себя и другихъ Апостоловъ (4).

- <sup>(1)</sup> Мате. 20, 26. зач. 81. Смотр. подобныя мяста Мате.
   23, 11. зач. 93. Марк. 9, 35. зач. 41 и т. д.
- (3) 1 Тим. 4, 6. зач. 285. Добрь будеши служитель Ісу Христу.
- <sup>(3)</sup> Во всемъ представляюще себе яко Божія слуги. 2 Кор. 6, 4. зачал. 181.
- (4) 1 Кор. 4, 1. зачал. 130. Тако насъ да непицуетъ человъкъ, яко слуги Христовы.

Но кропи сего обыкновеннаго употребленія въ Греческомъ языкѣ ниени Діаконъ, Діаконями въ Новонъ Завѣтѣ нязываются особеянаго рода служителя....с.нужсители св. Цериви, именно: мица, составляющія въ Іерархія Христовой Церкви нижную степень.

Что таковая степень въ Іерархія Христовой Цериви дийствительно установлена по повелинію Бошію, пли по распоряжению Всесвитаго Духа, п составляеть степень особую оть степеня Клиспона и Пресвитера, это не осноримо. Ибо

1) Св. Аностель Павель въ своемъ послати нъ Филинвиссямъ, желая благодати и мира незить святымъ (т. с. истинно вернымъ), захохиминися въ городъ Филиниахъ, явно различаеть въ никъ Епископовъ и Діанововъ, какъ особенвыя звачія. Снъ говорить: Пасель и Тилоосй, риби Теусь Христови, встак селинымо о Христь Ісусь, сущимь во Филинтъхо со Впаскопы и Ліакопы: благодать важь и лирь ото Воол Отца нашего и Господи Гоа Хран ста (1). Если бы эти Качекоты и Діяковы не соотнала изжду вврующении от Феленцахъ NAKAPO-ANGO GOOGOBBARO SERAIA: TO CR. AUCCTORS не отличаль бы ихъ ни отъ върующихъ вообще, ни другъ отъ друга. А если бы они существовали въ Христовой Церкви не по установлению Божію; то овъ отнюдь не упомянуль бы о нихъ, такъ какъ онъ не упомянулъ им о какихъ дру-

(1) Филип. 1, 1. зачал. 235.

тихъ заяніяхъ, которыя въ Филиниехъ новечно бщая.

2) Разнымъ образомъ св. Апостолъ из чосамия нъ Тиморею отдълкогъ Даноновъ и отъ Епископовъ, и отъ изрующихъ вообще. :Мисино, показавъ Тиморею, кановы делины батъ Енископы (1), онъ далъе ноказываетъ, крковы должны быть Діаконы (2). Для чего онъ ато Адлестъ, сжели не для того, что званіе Діаноновъ было отличное отъ Енисконскаго, и что Тимоосю должно было въ Ефесъ набиратъ четъ зарующихъ и поставлять въ Кинскоповъ и Діакововъ мужей достойныхъ сого сранія, извъ альвъдалъ онъ Титу поставлять въ Критъ Преоритеровъ (3)? И накъ могло быть танос званіе, смели оно не было Божественнаго установления?

3) Особенность стенени Діакона отъ стенеин Елиекова и Пресвятера, разно Божестнойность установленія діаконской стенени въ Іорорхія Христовой Церкви, ясно недтаержанисть учитеми первенствующей Церкви, св. Священномученики Игнатій и Кинріанъ.

Св. Священиомученикь Изманій, упониная нь посланія пъ Филаделоїйцань о Канскопахь, Пресвитёрахь и Діаковакь, о вебиь ним

- (1) 1 THM. 3. 1-7. 3848. 288.
- (2) 1 Tam. 3, 8, 9. 19. and. 283.

<sup>(3)</sup> Тит. 1, 5. зачал. 300. Сего ради оставиять тя ек Критъ, да недокончаная исправнии, и устроним по всъях прадъять попы.

говоритъ, что они установлены по волѣ Бога Отна посредствомъ Іисуса Христа. Именно: «Кровь «Інсуса Христа есть радость вѣчная и твердая, «панначе тѣмъ, иже едино суть со Епископомъ «и со Пресвитеры и со Діаконы, вчиненными «водею Бога Отца чрезъ Господа Інсуса Хри-«ста (<sup>1</sup>).»

Сс. Селиненномученикъ Кипріанъ твердо говоритъ, что «Діаконовъ, по вознесенія Госно-«да, набрали въ служителей своего Епископства «п Церкви Апостолы (<sup>2</sup>).»

Что степень Діакона въ Церковной Іерархін составляеть степень третью, низшую Пресвитерской, это ясно видимъ изъ 18 правила св. перваго Вселенскаго Собора. Сей св. Соборъ сильно запрещаеть Діаконамъ изкоторые, замъченные за ними, противозаконные поступки, именно: 1) проскоинсание просфоръ, т. е. совершение просконидін, конечно потому, что это двло собственно Пресвитерское; 2) причащение св. тайнамъ прежде Пресвитеровъ, и преподавание св. такизь Пресвитерамъ, конечно потому, что ения поступнами Діаковы становили себя выше Пресвитеровъ; и 3) сидъвіе между Пресвитераин. Осначенное 18 чравило перваго Вселенскаго Собора въ Славянскомъ переводъ читается такъ: «Діакони въ своихъ мърнятьхъ да пребывають, «да ни просфиръ проскомисають, ин причаще-

<sup>(1)</sup> Игнат. къ Филаделфійцамъ лист. 25.

<sup>(2)</sup> Кипріанъ въ 60 послан. къ Рогатіану.

«пія Презвитеромъ да не дають, ни прежде наъ «къ святыяя да не прикасаются, и посредъ Про-«звитеръ да не съдають: чрезъ правило бо есть, «и бесчинно, аще что таково будетъ (1).» Виолнъ же это правило читается такъ: «Дошло де «святаго и великаго Собора, что въ нъкоторыяъ «мъстахъ и градахъ Діаконы преподаютъ Пре-«свитерамъ Евхаристію, тогда какъ ни прави-«ломъ, ни обычаемъ не предано, чтобы не нитью-«ціе власта приносити преподавали приносятвло Христово. Также и то «ЩПМЪ COLBIG-«лось извъстнымъ, что даже изкоторые изъ «Діаконовъ, и прежде Епископовъ, Евхари-«стія прикасаются. Сіе убо все да пресъчет-«ся: и Діаконы да пребывають въ своей мъръ, «зная, что они суть служители Епископа, и ния-«пне Пресвитеровъ. Да пріемлютъ же Евха-«ристію по порядку после Пресвитеровъ, пре-«подаваемую имъ Епископомъ, наи Пресвите-«ромъ. Но няже сядъти посредъ Пресвитеровъ «позволено Діаконамъ. Ибо то бываетъ не пе «правилу, и не въ порядив. Аще же ито, и но-«слв сего опредъленія, не хощеть послушень «быти: да прекратится его Діаконство (<sup>2</sup>).»

Блаженный Симеонъ Солунский называеть должность Діакона только служебною Іерею и Архіерею, я поставляеть его при священнослужепін въ совершенную зависямость отъ никъ.

(1) Кормч. лист. 39 на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>(2</sup> Смотр. въ книгѣ «Правила Св. Апостолъ и проч.» 1-го Вселен. Собора прав. 18.

Онъ говорить: «Діакони суть служительное до-«стопиство имуще токмо. Не мощно тымъ въ «священную одъватися одежду (надъвать стиха-«ря) безъ благословенія Архіереа или Іереа, ин-«же начината кую священную службу безъ Пре-«свитера или благословенія Пресвитерова (1).»

(1) Симеонъ Солунскій глав. 96. лист. 108. Томъ I,

8

нужны ли въ христовой церкви діаконы?

Діаконы, какъ ноказываетъ самое напменованіе Діакона, въ св. Христовой Церкви, конечно, нужны; впрочемъ они нужны не сами по себъ, а только какъ лица служебныя Епископу и Священнику. «Діакони подслужителя чинъ «имутъ, и не могутъ кромъ Іерея что дъяти,» говоритъ блаженный Симеонъ Солунскій (<sup>1</sup>). Посему особенно доказывать нужду для святой Церкви въ Діаконахъ не усматриваю причины, тъмъ болъе, что касательно діаконской степени въ, св. Церкви никогда не было и нынъ нътъ ни малъйшаго разногласія.

(1) Симеонъ Солунскій въ главѣ 32 о <del>хрань стран. 275, –</del> и глав. 96 къ концу. стр. 108.

## НУЖНЫ ЛИ ВЪ ХРИСТОВОЙ ЦЕРКВИ ПРЕСВИТЕ-РЫ, И КАКЪ МНОГО НУЖНЫ?

Пресвитеры въ истинной Христовой Церкви весьма нужны.

Священная Исторія ясно сказываеть, что св. Апостолы по всёмъ мёстамь, въ которыхъ они обращали нёсколько душъ ко Христу, и изъ которыхъ имъ должно было удаляться въ мёста другія, сами руконолагали въ Пресвитеровъ, кого находили достойными (<sup>1</sup>). А рукополагать нужное число Пресвитеровъ въ тё мёста, въ которыхъ они оставляли вмёсто себя Епископовъ, приказывали тёмъ Епископамъ (<sup>2</sup>), и для правильнаго исполненія сего дёла давали имъ законы (<sup>3</sup>). Это несомятьно. А такое дёйствованіе св.

- <sup>(1)</sup> Такъ о св. Апостолахъ Павлъ и Варнавъ сказано: «освящьше (рукоположивши) имъ (своимъ ученикамъ «въ Листръ, Иконіи и Антіохіи) попы на еся церкеи.» Дъян. 14, 25. зачал. 35.
- (2) Такъ Апостолъ Павелъ, оставивъ Тита въ Критѣ, приказалъ ему устроить по всѣхъ градѣхъ попы. Тит. 1, 5. зачал. 300.
- (<sup>3)</sup> Такъ даны были законы Тимовею. 1 Тим. 3, 1—12. зачал. 283; 5, 17. 19. 22. зачал. 286 и т. п. Тит. 1. 7—11. зачал. 300 и т. п.

.

Апостоловъ уже само собою показываетъ, что они почитали Пресвитеровъ въ Церкви Христовой весьма нужными; иначе они не поставляли бы ихъ такъ повсемственно сами, не дълали бы приказанія Еписконамъ поставлять ихъ, и не писали бы законовъ для ихъ избранія и поставленія. Впрочемъ нужда Пресвитеровъ очевидна сама собою: Епископы не могли быть вездъ сами, дабы удовлетворять встать потребноетямъ возложен ой на нихъ должности: имъ весьманужны были помощники, т. е. Пресвитеры.

Весьма нужнымя для св. Церкви почитали Пресвитеровъ и св. Отцы Церкви.

Св. Златоусть даеть отзывь о нужде Священниковъ въ Христовой Церкви следующий: «Безъ хиротонисанныхъ Священниковъ нъть ни «крещевія, ни муропомазанія, ни причащевія «Твла и Крови Христовыхъ, ни разръшенія гръ-«ховъ, ни честнаго брака, ни благословения Бо-«жія. ни самой возможности спастися-возмож-«ности войти въ царство небесное, и кто не «въруетъ, что священническія дъйствія можетъ принявшій пресвятерскую только «совершать «(священническую хиротовію), тоть не христіа-«нинъ и почти то же, что невърный, т.е. языч-«никъ.» Таковый отзывъ о великой нуждъ въ Священникахъ для Христовой Церкви ясно читаемъ въ следующихъ весьма спльныхъ словахъ ero:

а) «Отступи отъ неистовства: неистовство «бо явленно презирати толикаго начальства, его

«же кромъ им спасенія намъ, виже объщанныхъ «благь нолучити. Аще бо не можеть кто внити «въ паретво небесное, аще не водою и Духомъ «породится (1), и не ядый тела Господия, и Кро-«ве Его не пія отверженъ есть отъ в'вчиаго жи-«вота (<sup>3</sup>), вся же сія ни чимъ же другимъ, ток-«мо священными онъми навершаются руками, «Ісрейскими глаголю: како кто сихъ кромъ, или «гесиснаго избъгнути взможеть огня, или тано «лежащихъ вънецъ получита? Сів бо суть сін, «ниъ же духовяая увърена суть и иже креще-«вісиъ повелѣни быша порождати (3).» Т. е. «Удались безуніе! нбо дъйствительно безумно не «имъть уваженія къ такому достоинству, безъ «котораго исльзя намъ получить спасенія и объ-«павныхъ благъ. Если не возродивнийся водою «и Духонъ не ножеть войти въ царствіе небес-«ное (Ioan. 5, 5.), и не ядущій Тъла Господвя «и не піющій Крови Его не нолучаеть жизни «въчной (Іоан. 6, 53); а все сіе (Крещевіе и «Бахаристія) совершается только освященными «рунами, т. е. рунами Іерсевъ: то какимъ обра-«зомъ безъ жхъ посредства возможетъ кто-нисбудь набъжать огня геснскаго и получить уго-«теванные вънцы? Они-они суть тв, которымъ «препоручено рождение духовное крещениемъ (4).» (1) IOAH. 3. 5. 1444. 8.

- (2) JOAN. 6, 53. 3444J. 23.
- (\*) О Священствъ слово 2, стр. 58, изд. 1614 г. въ четверть.
- (4) О Священствъ слово 3. стр. 60 и 61, изд. 1836 г. въ 8 д.

б) Въ другомъ мѣстѣ онъ говорнтъ: «Тѣнн «(Священникамя) породистеся рожденіемъ вѣч-«нымъ, тѣмн царство получисте: руками ихъ вся «бываютъ, тѣмн вамъ врата небесная отвер-«заются (¹).»

в) Еще онъ говорнтъ: «Аще верадияна о «Священникъ, не о немъ нерадищи, но о руко-«положившемъ и Бозъ. Отвуду явленно, яко «Богъ рукоположилъ есть и? Тъмже аще не та-. «ково имаши митніе, надежда твоя истощися. «Аще бо твиъ ничтоже Богъ двёствуеть, ниже сбаню (крещеніе) имаши, ниже тайнамъ прича-«щаешися, ниже благословеніа прінмаеши: убо «не христіанинъ еси (2).» Т. е. «Если ты прези-«расшь Священника, то не его презираень, а «Бога, Который рукоположиль его. А отвуда «извъстно, скажешь ты, что руконоложнить его «Богь? Если ты сему не върниь и не такъ ду-«маешь о Священствь, то надежда твоя сустна. «Ибо если Богъ чрезъ него не двиствуети: то «ты не имћешь ин бани возрожденія, ни прісбащенія тайвамъ, и благословенія не получисть. «а слёдовательно ты не христіанинь.»

Блаженный Симеонь Солупскій човорить: «Еже аще речеть Іерей, Авйствительно «есть Священства силою. Сія же Божія ерть «сила, юже не всякъ имать върный, но иже хи-

<sup>(1)</sup> Златоуст. въ толкования на 1 послан. къ Солунянамъ. Бесёда 10. стр. 2288.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Златоуст. въ толкованія на 2 посланіе мъ Тамоесю. Бесёда 2 въ правоученія, стр. 2552.

жротбнію Священства точію прісывій. И всякая «менные того совершеннотворна Божественною «благодатію. И сему не ввруяй, пи прісмляй, ..... вычжь крещение убо, ниже мура совершение..... «ниже разр'вненія гр'яховъ..... прісмлеть, и не-«върнато сей близъ. И себе самаго изводитъ жоть части христіанскія. Вся бо сія чрезъ мо-«мтвы совершаются Священияческія (1).»---Тоть -же блаженияй Свиеонъ ниже говорить: «Свя-«щения ческія молнтвы отметаяй въ совершенія «таинствъ..... не христіанинъ той: понеже ниже -спрещение, жоже предревохомъ, никв хрисму «(журепоназаніе), ниже покаяніе,.... или чеотный "бракъ, или акое весма священие приемлетъ. чбія бо воя чревъ Священияческія молитам «двёствуютоя (<sup>2</sup>).» •••

При столь ясномъ отзывѣ о нуждѣ Священниковъ въ Христовой Церкви, ве нахожу нужды въ: отзывахъ о томъ же другихъ св. Отщевъ Щеркви.

Что говорили о нуждѣ въ Священникахъ церковные учители, жившіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона?

Совершенно то же..

(2) Тамъ же стр. 287.

**.** .

<sup>(1)</sup> Симеонъ Солунскій въ толкованія о храмѣ глав. 88, стр. 285.

Въ Маложа Кажыхизиснь сназано: «Тайна «(таняство) приносить намъ оть Госпеда Бога аневидимую благодать, освящающую человъна и «до въчнаго живота вспомогающую (<sup>1</sup>).» Но «на «стросние тавиъ (таниствъ) освящеви бывають «Священники отъ Епископовъ чиномъ Церков-«нымъ (<sup>3</sup>).» И нъсколько ниже: «ни сдинъ на «Священство не руковозложенный таинъ строи-«телемъ быти можетъ. Дъйствовати убо тавиъ «не могутъ, развъ возложениемъ рукъ Епископ-«скихъ (<sup>3</sup>).»

Большой Камихизись говорить: «Санщев-«вичество... нужно потребно (весьма нужно) «есть..... ради строснія святыхъ Божественныхъ «тачнъ (<sup>4</sup>).» Таннства же «крещеніе и иричащеніе «и покаяніе сице нуждно потребни суть всякому «во снасеніе, да снасется, якоже корабль во пре-«нлытіе глубаны морскія, бевъ вихже ни единъ «снастися можетъ, развъ вще не возможеть наъ «употребляти вожделѣвъ ихъ (<sup>5</sup>). Убо потребова-«ти Священничества всякъ долженъ есть, безъ «него бо спастися не можетъ (<sup>6</sup>).»

Въ книгъ Сынз Церковный читаемъ; «Ве-«ликъ есть чинъ Священическій..... дана ему отъ

- (1) Малый Катихиз. лист. 29 на ебор.
- (2) Тамъ же лист. 34 на обор.
- (8) Тамъ же лист. 35.
- (4) Большой Катихизисъ лист. 307 на обор.
- (5) Тамъ же.
- (6) Тамъ же лист, 310 на обор.

«Бога власть надъ душами человъческими, ихже «могутъ вязати и разрѣшати: и того ради имена «ему многа дана быша: чиститель, ходатай къ «Богу, свѣтъ міру, соль земли» и проч. и проч. «Тан се слынавъ, безъ него (безъ Священияче́-«скаго чина, безъ Священника) не жива (<sup>1</sup>). Безъ «него инктоже разрѣшити тя можетъ (<sup>2</sup>).»

Изъ сего сказаннаго видимъ, что чинъ Священниковъ признавался въ Христовой Церкви весьма нужнымъ, и что всѣ, которые думаютъ, что спасительно могутъ жить и спастися безъ законно хиротонисанныхъ Священинковъ, не суть люди правовърные.

<sup>(1)</sup> Сынъ Церковный глав. 62 лист. 29 на обор. <sup>(2)</sup> Тамъ же лист. 30.

### НУЖНЫ ДИ ВЪ ИСТИННО ХРИСТОВОЙ ЦЕРКВИ ЕПИСКОПЫ, И КАКЪ НУЖНЫ?

Чинъ Епископовъ, или Архіереевъ, въ истанной Христовой Церкви не только весьма нуженъ, но и необходимъ.

Какъ ни много нужны въ Христовой Церкви Пресвитеры, или Священники; но они нужны не столько сами по себъ, сколько въ отношения къ Епископу какъ помощники ему. Вся сила, нужда и важность заключается въ Епископъ.

Богочеловѣкъ Інсусъ Христосъ, пріобрѣтши человѣческому роду Своею крестною смертію вѣчное искупленіе (<sup>1</sup>), или вѣчное спасеніе (), передалъ, по Своемъ воскресеніи, все прочее дѣло, порученное Ему Богомъ Отцемъ касательно спасенія рода человѣческаго, Своимъ Апостоламъ, когда сказалъ имъ: якоже посла Мя Отецъ, и Азъ посылаю вы (<sup>3</sup>).

Какое именно дъло?

Слѣдующее :

1) Інсусъ Христосъ пришелъ на землю для возвъщенія людямъ Евангелія, т. е. Своего спа-

(1) Евр. 9, 12. зачал. 321.
 (2) Евр. 5, 9. зачал. 311.
 (3) Іоан. 20, 21. зачал. 65.

Digitized by Google

#### XVI.

сительныйцивго учения. Ибо такъ сказаль Онъ въ Канернаунъ Своимъ ученикамъ: идежь об ближнія въси и грады, да и тамо проповъмь: на се бо изыдохъ (1), и на се послани есть (<sup>2</sup>). Но сему и ученикамъ Своимъ, предъ Своимъ вознечениемъ на небеса, даль Онъ заповёдь н власть идти проповъдывать встить людямъ истины спасенія, т. е. все Свое ученіс, или Бвантоліс, сказавь имъ: шедше научите воя языки,... учаще ихъ блюсти вся, елика заповъдахъ важь (3). Шедиес въ мірь весь, проповъдите Еваниелие всей твари (4). Для нсполненія сего великаго п труднаго двла Гооподь объщаль даровать имъ Святаго Духа (<sup>5</sup>), Котораго и дъйствительно даровалъ въ день Пятдесятницы (6).

2) Інсусь Христось пришель на землю для того, чтобъ быть Первосвященниковъ (7): вб ивкать, яме къ Богу, во емся очношини връжи людскія (\*). По сему и ученикамъ Своинъ Овъ дароваль заповёдь и власть свящевнодъйствовать для спасенія всёхъ людей безъ неканоченія. Именно, предъ Своинъ страданіемъ, Онъ,

(1) Марк. 1, 38. зачал. 6.
(2) Лука 4, 43. зачал. 16.
(3) Матө. 28, 19. 20. зачал. 116.
(4) Марк. 16, 15. зачал. 71.
(5) Лук. 24, 49. Іоан. 14, 16—26; 15, 26. 16, 13.
(6) Дѣян. 2, 4—8. зачал. 3.
(7) Евр. 6, 20. зачал. 314.
(8) Евр. 2, 17. зачал. 306.

какъ говорить св. Евангелисть, пріамь хлюбь, хвалу воздавь, преломи, и дасть имь (учоинкамь), глаголя: се есть тело Мое, еже за вы дасмо, се теорите въ Мое въспоминаніе (1). Векорь, по Своенъ воскресеніи, явивпись Своимъ ученикамъ, Онъ сказалъ: пріимыте Духъ Свять; имже отпустите гръхи, отпустятся имъ; и имже держите, держатся (3). А предъ своимъ вознесеніснъ на побо Онъ далъ имъ право крестить вся языки во имя Отца и Сына и Св. Духа [3).

5) Інсусъ Христосъ пришелъ на землю для того, чтобъ быть Паставгрежь (4), дабы всёми людьми управлять къ ихъ спасению (5). Посему и ученикатъ Своимъ Овъ далъ заповёдь и власть управлять вёрующими къ ихъ снасению, т. с. привлекать ихъ ко спасению, располагать ихъ ревностно содёвать свое спасение, окранять отъ уклонения отъ спасения, защищать отъ уклоняющихъ отъ спасения, такъ что, ежели бы ято оказался преслушають, то того они должны иривикать за язычника и мытаря, т. с. отлучить отъ сносто обществи (6).

Приняли ли ва себя такое дёло св. Аностолы?

(1) Лук. 22, 19. зачал. 108.
(2) Іоан. 20, 22. 23. зачал. 65.
(3) Мате. 28, 19. зачал. 116.
(4) Іоан. 10, 11. 14. зачал.
(5) Лук. 9, 56. зачал. (6) Мате. 10, 9. 11-14. 27. 28. 18, 15-18.

Св. Аностолы безпрекословно принали на себя это двло, и ощутивъ въ себв, но совестия на нихъ Св. Духа, объщанную имъ силу, совевмъ усердіемъ немедленно начали пемолнять его.

1) Они тотчасъ начали всемъ проноведывать Христово ученіе. Ставь Петрь со единымь надесять, говорять св. Двенисатель, воздвиже глась свой, и рече имь: мужіе Гудейстіи, живущіе во Іерусалимпь вси (1) н проч. Дело проповеди Евангелія все св. Апостолы признавали своею важиващею обязаниестію. Когда возникъ ропотъ у Еллиновъ и Евреевъ, яко презираеми бываху во вседневнъмъ служении вдовицы ихт; то всв дванадесять рыша: не угодно есть намъ оставлышимъ слово Божіе служити трапезамъ. Усмотрите убо братіе мужы отъ васъ свидътельствованы седмь,.... ихже поставимь надъ службою сею: мы же въ молатвъ и служеніа слова да пребудеть (2). Равно особенного своею обязанностію признаваль благовствование слова Божія св. Апостолъ Павель, и сказаль: аще благовъствую, нъсть ми похвалы: нужда бо ми належить (т. е. это мя в заповѣдано, это мой долгъ) (3): горе же мнъ

(2) Дёян. 6, 1-4. зачал. 16.

<sup>(1)</sup> Дѣян. 2, 14. зачал. 4. Смотр. также Дѣян. 3, 12-26. зачал. 8 и 9.

<sup>(3)</sup> Златоусть въ бесёдё 22 на 1-е посланіе къ Корано. ласт. 791.

(ость), вще не благовъствую (1). Посему св. Авостолы, накъ говоритъ о нихъ св. Дъсписатоль, по вся дни въ Церкви и въ домљжь не престалху учаще и благовъствующе Іса Христа (2). Когда же они проповъдывали, то проповъдывали какъ посланники Божін, т. е. какъ моди, получившіе Божіе повельніе и снабженные властію оть Самаго Господа Бога. Посему когда Іудейское начальство запрещало ямъ, проповъдывать Евангеліе, тогда они ръщительно. не согласились на прекращение своей проповъди, и неустрашимо сказали: аще праведно есть предь. Богомь, вась послушати паче, нежели Бога? Судите (<sup>3</sup>)! Въровати подобаетъ Богови паче, нежели человъкомъ (4). При таконъ усердія и при такой твердости въ своемъ дълъ св. Апостолы стояли въ народъ такъ, что, какъ говорить тоть же св. Дбеписатель, величаху ихъ людіе (<sup>8</sup>).

2) Св. Апостолы тотчасъ начали совершать священнодъйствія. Бяху терпяще, говорить о. первыхъ христіанахъ св. Дъсписатель, во ученіи Аностоловъ, и во общеніи, и въ преломленіи хльба и въ молитвахъ (<sup>6</sup>). Посему <sub>св.</sub> Апо-

(1) 1 Корино. 9, 16. зачал. 142.
(2) Дъян. 5, 42. зачал. 15.
(3) Дъян. 4, 19. зачал. 11.
(4) Дъян. 5, 29. зачал. 15.
(5) Дъян. 5, 13. зачал. 14.
(6) Дъян. 2, 42. зачал. 6.

столы и называли себя строишелями тачны Божіихь (1).

3) Св. Апостолы тотчасъ приняли на себя управленіе вѣрующими, а именно: дацали имъ.
разныя предписанія, какъ то видимъ изъ Апостольскихъ правилъ (<sup>2</sup>) и проч., престунныхъ подвергали наказаніямъ, какъ напримѣръ Ананія.
м Сапфвру (3), кровосмѣсителя (<sup>4</sup>), и освобождали отъ наказанія, какъ поступлено съ исправившимся кровосмѣсителемъ (<sup>5</sup>), и нроч.

Но эту власть пропов'ядывать свое ученіе, священнод'я ствовать и управлять в врующими Інсусъ Христосъ даровалъ только Своимъ Аностоламъ, не всъмъ в врующимъ. Ибо во всемъ Словѣ Божіемъ и тъть ни слъда, который бы показывалъ, что означенная власть дарована Господомъ всъмъ в врующимъ, и безъ ограниченія. Напротивъ только св. Апостоламъ Інсусъ Христосъ сказалъ: Азъ избрахъ васъ (<sup>6</sup>), в: яможе посла Мя Отецъ, и Азъ посылаю вы (<sup>7</sup>). Только Своимъ ученикамъ Онъ сказалъ: дастьмися всяка власть на небеси и на земли: иедше убо научите вся языкы, крестяще

(1) 1 Корине. 4, 1. зачал. 130.
(2) Смотр. Кормч. книги правила св. Апостолъ.
(3) Дѣян. 5, 1—10. зачал. 13.
(4) 1 Корине. 5, 1—5. зачал. 132.
(5) 2 Корине. 2, 8—10. зачал. 171.
(6) Іоан. 15, 16. зачал. 51.
(7) Іоан. 20, 21. зачал. 65.

и**жь ев имя От**ыв, и Сына и Св. Духи (). Только на Свопхъ учениковъ Онъ дунулъ и скаэаль низ: пріимпьте Духь Свять: имже отпустите гръхи, отпустятся имь, и имже держите, держатся (2). Св. Апостолъ Павсль говорить, что къ совершению святылъ, в дъло служенія, въ созданіе тъла Христова, Той, т. е. Христосъ, даль есть овы убо Апостолы, овы же Пророки, овы же благовъстнаки, овы же пастыри и учители (8). И въ подтверждение того, что означенное дьло пранадлежать тольно уномянутымъ лицамъ, а не нному кому, и особливо не всемъ вёрующинь, Аностоль Павель говорнть: еда вси Апостоли? еда вси Пророцы? еда вси учители? н т. д. (4). А кромъ сего всъхъ, не получнышихъ оаначенной власти, онъ обязываеть оказывать полное повиновение получившимъ власть: повинуйтеся наставникомь вашимы и покаряй**теся** (<sup>5</sup>).

Поелику же св. Апостолы приняли на себя дъло спасенія человъковъ, порученное Інсусу Христу Богомъ Отцемъ; то изъ сего ясно слъдуетъ, что св. Апостолы были преемниками Іп-

(в) Евр. 13, 17. зачал. 335.

<sup>(1)</sup> Mare. 28, 18. 19. зачал. 116.

<sup>· (2)</sup> IOAH. 20, 22. 3444. 65.

<sup>(3)</sup> Eeec. 4, 11-13. 3498. 994.

<sup>(4) 1</sup> Kopune. 12, 29. зачал. 153.

суса Христа,-презначками пменко въ дълв свасевія человъковъ. Такъ всегда и разумъла это аревняя православная Христова Церковь.

Св. Златоусть, объясияя слова ев. Апостоля Павла къ Корниоянамъ: по Христь молима, яко Богу молящу нами.... примиритеся св Бозомб (1), говорить отъ имени св. Апостола сладующее: «посла Сына Отецъ утвинити и хо-«датайствоватя въ человѣческому естеству о Се-(бъ: елма убо Той (Івсусъ Христосъ) закланъ «бывъ отънде, мы преемници быхомъ хода-«тайства, и вывсто Его и Отца молимъ вы..... «о Христь ходатайствуемъ: сирвчь вмъсто Хри-«ста: мы бо вспріахомъ яже онаго.» И прсволько ниже говорять : «наведе, аки Богу мочлящу нами. Не токно бо Сыномъ Свеянъ мо-«Литъ, но и нами, иже онаго выспріемшими «дљло (<sup>3</sup>).» Т. е. «Отенъ послалъ Сына Своего «увъщавать людей и исполнить посольство отъ КЕГО ИМЕНИ КЪ роду человъческому. Но послику «Онь, будучи умерщелень, отожель отсюда: то чтенерь это посольство передано намь. Посему и просимъ васъ именемъ Інсуса Христа и «Отца Его.... - По Христь молимъ, т. е. вижето «Христа, ибо намъ передана должность Его.» И ивсколько ниже онъ говоритъ: «яко Богу мослящу нами. Ибо не чрезъ Сына только Богъ

<sup>(1)2</sup> Kopune. 5, 20. зачал. 180.

<sup>(2)</sup> Златоуст. на 2 посл. къ Корино. бесбда 11, стр. 1959. Томъ І.

«призываеть людей, но и чрезь нась, которымь «передано дъло Его (<sup>1</sup>).»

То же самое говорить св. Златоусть въ наъяснения послания св. Апостола Павла къ Римлянамъ, именно: «И что достоить вящие глаго-«лати, т. е. объ Апостолахъ, но развъ яно еже «Христосъ пришедъ дъаше, с*ie тъжь вручи и* «отьиде (2)?» Т. е. «И что можно сказать объ «Апостолахъ еще болъе, какъ то, что Христосъ; «оставляя землю, все то поручилъ имъ, что Самъ «прежде совершалъ на землъ (<sup>3</sup>)?»

Равно и Благовъстникъ, объясняя означенныя слова св. Апостола, говорнтъ: «по Хри-«стъ, т. е. вмъсто Христа мы псполняемъ по-«сольство. Ибо что должно было дълать «Ему, то исполнять теперь приняли на «себя мы (<sup>4</sup>).»

То же говорить святый Фотій Матрополить Кіевскій и всея Россіи въ своемъ поученім Свящеяникамъ п инокамъ: «Творецъ нашть «Христосъ Владыка Своимъ ученикомъ и Апо-»столомъ Своего дівла вручи діъйствовати, и «рукоположи ихъ, яко и Себть подобныхъ сдя-«телей, дъйствомъ вседътельнаго Духа, могу-

- (1) Златоуст. на 2 послан. къ Корино. бесъда 11. Изд. 1843 г. Москва, стр. 261 и 262.
- (2) Златоуст. въ 1 бестат на послание къ Римлянамъ, лист. 11.
- (3) Златоуст. толкованіе на пославіе къ Римлянамъ. Изд. 1839 г. въ 8, въ Москвѣ.
- (4) Вь толков. на 5 глав. 2-го посланія къ Кориноянамъ.

<sup>•</sup>«няяхъ творитя вёлюкая Божественныя силы ••двла (1).»

Что говорные о семъ церковные учители въ Русской Церкви, жившіе со времени всероссійскаго Матрополита Макарія до Патріарха Никона?

То же самое.

· • .

Толковый Апостоль, объясняя слова св. Апостола Павла: по Христь молить, говорить то же, что сказаль св. Златоусть, именно: «Мо-«лимь о Христь, сирвчь, вмёсто Оного: по-«неже еже власти Его (Інсуса Хриета) бысть, «и мы пріяхомь. И аще сіе веліе быти мнит-«ся, послушай нослёдующихь, ими же являеть, «нно о (Этцы (Богћ) сіе творять: ибо того ради «наводять, аки бы Богъ молиль нами, понеже «не точію Сыномъ наказуеть, но и нами, иже «дівло Сына пріяхомь (<sup>2</sup>).»

То же говорить и писатель инили о Правой Впррь, именно: «Владыка всесильный и пре-«благий Господь нашь Ісь Христось, Пастырь «добрый, Иже приде спасти всего міра, и сего «ради сниде съ небесь, проповъдая царство не-«бесное, и подтвержая чюдесы, даже до смерти «всъмъ обрътаяся, и всъхъ призывая, и благо-«дать великую и милость всъмъ подая, но пре-

<sup>(1)</sup> Дополн. къ актамъ Истор., собран. Археологич. Коммиссіею том. 1, стр. 325.

<sup>(2)</sup> Толков. Апостолъ зачал. 180, лист. 634.

«славномъ же восвресения Своенъ в вознесения «на небеса, дъло то спасеное Божестаен-«нымъ ученикомъ и Апостоломъ поручилъ (1).»

И такъ что св. Апостолы были преемникамп Інсуса Христа въ дълъ спасенія человъковъ, это несомнънно.

Теперь слёдуеть весьма важный вопрось. Божественное поручение двла спасения человъковъ на однихъ ли св. Апостоловъ было возложено? Или ово съ подобною благодатію возлагается на какія либо лица и послъ нихъ даже до нынъ? - Отвъчаемъ: Божественное поручение дъла спасенія человъковъ не было возложено на однихъ св. Апостоловъ, но оно съ подобною благодатію не нерестаеть возлагаться на изкоторыхъ людей и вынъ. Інсусъ Христосъ не далъ Своимъ Апостоламъ объщанія сохранить ихъ въ жывыхъ до скончанія в'вка, до Своего втораго пришествія, и всё они уже давно порещля въ въчность. Между же тънъ Інсусъ Христосъ, давъ Своимъ Апостоламъ заповъдь: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца, и Сына и Святаго Духя н ир., въ ободревіе ниъ сказаль: се Азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія въка (2). Такое объщаціе можеть исполниться только въ такомъ случат, ежели

 <sup>(1)</sup> Кныга о Вѣрѣ глав. З, лист. ЗО и на обор.
 (2) Мато. 28, 20. зачал. 116.

св. Апостелы и сами оставные нослё себя преемниковъ Інсусу Христу подобныхъ себъ, и персдали имъ порученное себъ дъло. Св. Апостолы въ самомъ дълъ передали порученное имъ спасительное дело своимъ собственнымъ ученикамъ, какихъ находили способными къ исполнению того дъла, именно Епископанъ. Впрочемъ въ отнопенін из прееминкамь Апостольскимь, т. с. Епископамъ, означенное великое дъло перешло уже еь ограничениемъ, именно такимъ, что каждый вов Апостольскихъ преемниковъ, Епископовъ, лолженъ былъ исполнять порученное ему спасительное дело только въ томъ мисти, на которое нто изъ нихъ ноставленъ. Св. Апостолу Пстру Госполь сказаль: паси овия Моя (1), и - св. Петрь, какъ самъ старецъ, церковнымъ старцажь сказаль: пасите еже въ васъ стадо Божіе (<sup>2</sup>); т. е. запов'ялаль означеннымъ старцамь совершать то же двло, какое Господь поручиль совершать ему самому, но съ тёмъ различіеть, чтобъ эти церковные старцы совершали порученное имъ двло каждый въ своемъ мъстъ, а не вездъ, какъ должны были совершат<sup>1,</sup> его св. Апостолы. Пасите стадо только то, еже вы васы, сказаль онь. Посему и въ правилахъ св. Апостоловъ запрещается всякому Епископу дъйствовать въ епархін другаго Епискона (3). Но что старцы, которымъ св. Апостолъ

- (1) IOAH. 21, 16. 17. 3848J. 67.
- <sup>(2)</sup> 1 Петр. 5, 2. зачал. 62.
- (3) Смотр. Апостольск. правило 35. Кормч. л. 9 на обор.

даваль такую зановёдь, были Еписколы, видно изъ того, что св. Апостоль далёе заповёдуеть имъ послыцать стадо, ими пасоное, а «Епи-«скопство речеся, оть емсе послыцати всёхь», говорить св. Златоусть (<sup>1</sup>).

Такъ ли это? Подливно ли вреемниками св. Апостоловъ были Епископы ?---

Подлинно. Ибо св. Апостолъ Павелъ, убъдивъ Тимовея вмъсто себя оставаться въ Ефосъ, повелълъ ему избирать (2) тамъ пресвитеровъ, поставлять (3), награждать (4) и подвергать ихъ взысканіямъ (5); а это дъло Еписиопское. Тотъ же св. Апостолъ поручилъ Титу окончить вмъсто себя дъло въ Критъ, и руконоложить тамъ по всъмъ городамъ Пресвитеровъ (6); но Титъ, явно, былъ Епископомъ; ибо руконоложение въ Пресвитера есть принадлежность только Епископовъ.

Какъ смотръла на это дъло древняя св. Церковь?

Именно такъ: она всегда смотръда на Епископовъ какъ на преемниковъ св. Апостоловъ.

Св. Священномученикъ Ириней говорить: «мы можемъ исчислить поставленныхъ отъ Апо-

- (1) Златоуст. въ началѣ 10 бесѣды на 1 послан. къ Тимовею, стр. 2443.
- (2) 1 Тимов. 3, 2-7. зачал. 283.
- (3) 1 Тимов. 5, 22. зачал. 286.
- (4) 1 Тимов. 5, 17. зачал. 286.
- (5) 1 Тимов. 5, 20. зачал. 286.
- (B) TRT. 1, 5. 28484. 300.

«столовъ Енископани въ Церквахъ, преемии-«Ковъ ихъ, даже до насъ (<sup>1</sup>).»

Се. Священномученикъ Кипріанъ говоритъ: «нраво отпускать грѣхп дано Апостоламъ «и Епископамъ, которые наслѣдовали имъ по «мреемственному порядку (<sup>2</sup>).»

Клименть Александрійскій говорнть: «Въруй, накъ мы, Епископы, преемники св. «Апостоловъ, въруенъ (<sup>3</sup>).»

Св. Василій Великій св. Амвросію Медіоланскому писаль: « Самъ тя Господь изъ судей «земныхъ на Апостольскій престоль поса-«дпль», т. е. сдёлаль Епископомъ (4).

Св. Амвросій Епископъ Медіоланскій говорить: «Епископъ представляеть лице Христа «и есть намъстникъ Господа (<sup>8</sup>).»

Блаженный Іеронимь говорить: «мъсто «Апостоловь у насъ занимаютъ Епископы (6).»

Св. Григорій Двоесловь говорить: «мљ-«сто Апостоловь вынь держать въ Церкви «Епископы. Ови приняли власть вязать и ръ-«шить, и получили степень управленія. Великая «честь! Но тяжела эта честь (7).»

- (1) Иряней о ересяхъ книга 3, глав. 3.
- (2) Посл. 75.
- (3) CTPOMAT. 6, 13.

- (3) Св. Амеросія Медіоланскаго послан. 25.
- (6) Іеронима пославіе 27.
- (7) Григорія Двоеслова бесёда 26.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> Смотр. Васныя Великаго посланіе къ Амвросію, Енископу Медіоланскому. Послан. 194.

Блаженный Геннадій Патріархъ Константинопольскій въ своемъ пославія ко вобять Митрополитамъ и къ напѣ Римепому со всбять, бывшимъ при вемъ, Соборовъ лишеть: «Вла-«дына намъ и Ботъ и Спаситель Івсусъ Хри-«стосъ ввѣрилъ св. Своимъ ученикаять проио-«вѣдь Евангелія..... Сію заповѣдь онъ далъ «не токмо имъ, по чрезъ вихъ и намъ, конхъ «удостоилъ возвести на ихъ степень и мъ-«сто (<sup>1</sup>).»

Влаженный Симеонь Солунскій говорить: «Апостоловъ преемницы Епископи (<sup>2</sup>).» И еще: «Іерархъ (Епископъ) Апостольскаго есть преем-« ства (<sup>3</sup>).»

Св. Фотій Митрополптъ всероссійскій въ своемъ поучевіи Священникамъ, говоритъ: «мы «отъ сихъ (Апостоловъ) преемницы.....великаго «Божіл свящевства (<sup>4</sup>).»

Блаженный Іеремія Патріархъ Константинопольскій говорить: «Какъ вначалѣ Гос-«подь поставилъ пасъ владыками всего вндима-«го, такъ и нынѣ, предавши намъ Священство, «Онъ содѣлалъ насъ владыками гораздо прево-«сходнѣйшими; ибо Апостоламъ и нхъ свищен-

- (2) Въ отвѣтѣ на 11, 12 и 13 вопросы Патріарха Константянопольскаго.
- (3) О храмѣ глав. 29.
- (4) Дополн. къ актамъ История. том. I стр. 325.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Въ окружн. послаи. ко всѣмъ Преосвященнымъ Митрополитамъ и папѣ Римскому. Смотр. книгу правилъ св. Аностолъ и нр., изд. 1843 г. лист. 367.

нымъ пресмникамъ Опъ вручилъ нлючи неба (<sup>1</sup>).»

Блаженный Мелетій Патріархъ Констангиновольскій говорить: «Епископъ есть мысто «плімій и образь Христовъ (2).»

Блаженный Сеофань Патріархь Іерусалимскій, въ благословенной грамоть Филарету Патріарху Московскому и всея Россін, говорить: «Иже аще свяжете, рече Господь, на земли, «соязано будеть на небеси, а иже ризри-«шите на земли, на небеси ризришено бу-«деть. И да никтоже речеть, яко ко Апостоломъ «единъмъ сія речена суть, но и ко всъмъ хотя-«щымъ быти преемникомъ сихъ, иже убо отъ «Апостолъ и до нынъ хранимо и соблюдаемо въ «православныхъ ненавътно (<sup>3</sup>).»

Что говорили о семъ церковные учителя, жавшіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макаріл до времени Патріарха Никона?

Совершенно то же.

Писатель Большаю Катихизиса говорить: «Петръ отъ Господа пріемъ Церкви обладатель-«ство, яко же и прочіи,.... и по вихъ наслюд-«ницы Церковвіп Святители (<sup>4</sup>).»

<sup>(1)</sup> Іеремія въ 1 послан. къ Лютеранамъ. Смотр. Хр. Чт. на 1845 годъ, часть 1, стр. 202 и 203.

<sup>(2)</sup> Посланіе 5 въ Кирилловой книгѣ, лист. 477.

<sup>(3)</sup> Дополн. къ Истор. Актамъ тон. 2, стр. 207.

<sup>(4)</sup> Большой Катихизисъ лист. 124.

Вс книгь о Въръ читаемъ: «Госнодь гос-«подей и Пастырь пастырей..... не восхоть до-«стояніе Свое оставити на земли веустроево от-«ходя на небеса, но иземъ два сребреника, даде «гостинникомъ, се есть, старый и новый завътъ. «Кому же далъ? Кто гостивници? Апостоли и по «нихъ воспріемници ихъ, Пастыріе и Учите-«діе, Архіепископи и Епископи (1).»

Въ Большомъ Номоканонъ сказано: «Епи-«скопи суть пріемшіи Апостольское мъсто «отъ Бога (<sup>2</sup>).»

Что говорить о сенъ Православная Церковь чослѣ Патріарха Никона?

Совершенно то же.

Ісрусалимскій Соборъ 1672 года говорить: «Епископъ—пресмиикь Апостольскій (3).»

Православное исповъдание говоритъ: «Аркі-«ерен суть *мъстоблюстителс* Христовы (4).»

И такъ, что Епископы суть преемники св. Апостоловъ, это есть всегдаший, общій, и посему совершенно иссомитиный голосъ св. православной Церкви.

Но изъ сего само собою вытекаютъ пать слъдствій слъдующихъ:

- (1. Книга о Въръ глав. 7 въ концъ, лист. 59 на обор.
- <sup>(2)</sup> Большой Номоканонъ лист. 72 на обор. или 730 на обор.
- (3) Послан. Восточ. Патріарх. Членъ 10, стр. 34.
- (4) Часть 1, отв. 85.

1) Поелику дёло снасенія человёковъ, н прежде всего право всенароднаго проповёдыванія истинъ спасенія, или Евангелія, Інсусонъ Христомъ передано Своимъ св. Апостоламъ, а нрееминии св. Апостоловъ суть Епископы; то накъ право учить истинамъ спасенія, или проновёдывать Евангеліе, имѣли въ свое время только св. Апостолы, такъ нынѣ во всакей енархіи имѣетъ право публично учить собственно только Епископъ.

2) Поелику совершеніе всякаго священнодъйствія Інсусомъ Христомъ передано св. Апостоламъ, а преемники св. Апостоловъ суть Епиепопьк, то какъ имъли право священнодъйствовать въ свое врсмя только св. Апостолы, такъ во всякой епархіи нынъ имъетъ право священнодъйствовать собственно только Ецископъ.

5) Поелику право управленія, т. е. распоряженія духовными действіями въ Церкви, или въ обществѣ вѣрующихъ, Іисусомъ Христомъ дано только св. Апостоламъ, а преемники св. Апостоловъ суть Епископы; то какъ право управленія принадлежало только св. Апостоламъ, такъ теперь это право принадлежитъ въ Церкви собственно только Еписконамъ.

4) Поелику Апостолы заняли на землѣ мъсто Іисуса Христа, а Епископы суть преемники Апостоловъ; то само собою понятно, что каждый Епископъ въ своей епархіи цредставляеть собою образъ не только св. Апостоловъ, но и Самаги Інсуса Христа. 5) Поелику Церковь Інсуса Христа (истанво върующіе) можеть существовать только тамъ, гдв проповъдуется Христово ученіе, гдв совершаются св. священнодъйствія и существуеть вадлежащее управлевіе върующими; а проповъдываніе Христова ученія, совершеніе священнодъйствій и управленіе върующими Інсусонъ Христомъ предоставлено только св. Апостоламъ, преемники же св. Апостоловъ суть Енископы: то нъть сомвѣнія, что во всякое время, слѣдовательно и въ наше время, истинная Христова Церковь можетъ существовать только тамъ, гдѣ ссть Епископъ; гдѣ нѣтъ Епископа, тамъ вѣтъ и Церкви, нѣуъ истинно върующихъ въ Інсуса Христа.

Всё эти слёдствія суть самый прямой выводъ изъ вышесказавнаго, и слёдовательно всё эти слёдствія суть совершенная истина. Но для большаго удостовёренія въ ихъ истинё обратимъ означенныя слёдствія въ вопросы, и дадимъ ва нихъ приличные отвёты.

1. Въ сановъ ли дълъ только Евископъ имъеть право всевародно проновъдывать Еван reлie ?

Право всенародно проповѣдывать Евангеліе, т. е. истины, нужныя ко спасенію, въ самойъ дълѣ имѣстъ только Епископъ. Это ясао видно изъ того, что проповѣдывать Христово ученіе обязываются преимущественно Епископы. Въ этонъ правъ Епнокона участвуютъ и Пресвитеры. а по нуждъ даже Діаконы, но не иначе, какъ только съ благословения Епискона. Первый же и главный проповъдникъ истинъ спасения есть только Епископъ.

Св. Апостолъ Павелъ писалъ въ Тимовею: **проповъду**й слово, настой, понуди благо **времениъ и безвремениъ, обличи, запрети, умоли со всякимъ** долготерпьніемъ и уче **міемъ (1).** Равно писалъ онъ н въ Титу: сія глагоми и моли, и обличай со всяцъмъ по **чельніемъ:** да никтоже тя преобидить (2). Но Тимовей и Титъ были Ецископы.

Апостольсное 58 правило говорить: «Епн-«скопъ или Пресвитеръ, небрегій о причетни-«Фагонвріе..... да извержется (3).» А въ толкованіи на сіе правило сказано: «Безъ всякаго из-«Фата (т. с. непремѣино) должни суть спископи «учити моди сущія нодъ имии, благовърнымъ «чепельніемъ, и на правовъріе, и на чистое жи-«тіе наставляти. Рече бо Богъ пророкомъ къ «модой сикъ владыкамъ, аще не научиши, ни «созалаголеши, умретъ беззаконный въ безслаконім своемъ, и кровь его отъ руку тво-«на азъщу..... такоже и Презвитери, учительснымъ бо быти и тъхъ новелъваетъ правило (4).»

<sup>(1)</sup> 2 Тимов. 4, 2. зачал. 297.
 <sup>(3)</sup> Тит. 2, 15. зачал. 392.
 <sup>(3)</sup> Кормч. люст. 16.

(4) Kopaw, inor, 16 # na •6op.

Св. Діонисій Ареопалить говорнть: «Бо-«жественный священноначальникъ чинъ совер-«шятельную, воеже научити, силу яріяль есть (<sup>1</sup>).»

Мірянамъ, т. с. людямъ неосвященнымъ, 64 правило 6-го Вселенскаго Собора ясно запрещаеть всенародную проповъдь, именно : «Мір-«скій человъкъ да пе учить: пе вси бо Преро-«ци, пяже убо вси Апостоли (2).» Въ толкования на сіе правило сказано: «Всякъ долженъ есть «свой чинъ въдати, и не творити себе пастыря «овца сый, п глава да не мнится, нога сый: но «повиноватися предавному отъ Бога чину, и ущи «свои отверзати на послушавіе пріємлющяхъ «благодать учительскаго словесе. Не вси бо «Пророцы, и не вси Апостоли: сего ради мір-«стін человѣцы да не учать, ни словесь о запо-«въдехъ да не подвизаютъ, темъ санъ учитель-«скій къ себъ привлачаще.»

Учительное Евангеліе относить право всенароднаго учительства только къ лицамъ освя цепнымъ хиротоніею. Такъ, объясняя слова Господа: «Человъкъ нъкій отходя, призва своя «рабы, и предаде имъ импьнія своя, и овому «даде пять талантъ и проч., оно говорить: «раби его суть церковніи учителя, сиръчь Ар-«хіерен и Священницы и Діакони, ввъреніе ело-«ва службы и благодати духовныя пріемлюще (<sup>3</sup>).»

- (2) Кормч. лист. 198 и на обор.
- (3) Слово 37 въ недълю 16, анст. 257. изд. 1652.

<sup>(1)</sup> О Церков. Герарх. глав. 5, лист. 262.

А въ другомъ мъстъ оно относить это право только къ высшей степени Церковной Іерархіи, именно: «Господь восходя на небеса даде «два динаря, сиръчь два завъта ветхій и но-«вый....Аностоломъ, и нже по временомъ Пасты-«ремъ п Учителемъ, сиръчь Архіепископомъ и «Бинекопомъ (<sup>1</sup>)».

Блаженный Антоній, Патріархъ Константинопольскій, вразумляя Стригольниковъ, сильно инсалъ: «Вы, Стригольници, глаголете, еже «Павелъ и простому человъку повелъ учити: «тогда бо вси невърни быша, и не вамъ ерети-«комъ сіс речено бысть. Како вы ныяъ право-«вървыхъ христіанъ смущаете, Святителя и «Церкви Божія преобидъли (<sup>2</sup>).»

Что говорили о семъ предметъ церковные учители, жившіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона?

То же.

Малый Катихизись говорнть, что «на «строеніе святыхъ ташнъ и на преподаваніе спа-«сительнаго ученія Христова, освящени быва-«ють Епископи и Священники чиномъ церков-«нымъ....» Такъ что «ни единъ на священство «ве руковозложенный.... ниже ученія Христова

<sup>(1)</sup> Слово 46 въ недѣлю 25, лист. 323 на обор. и 324.
(3) Акты Истор. том. 1. стр. 14.

«подавати въ Церкви отъ амбона можетъ по ре-«ченному: како же проповѣдятъ, аще не посла-«ни будутъ (<sup>1</sup>).».

Большой Кашихизись припнсываеть право церковнаго учительства также людямъ только освященнымъ. Ибо въ пемъ міряне, пріемлющіе на себя дёло учительства Вёрѣ, называются еретиками, и присвоеніе ими себѣ права учительства поставляется въ ясный признакъ того, что они ерешики. Именно на вопросъ: «почену по-«знавати еретики,» между прочимъ, отвѣчается: «аще пе призываени входятъ въ чинъ учитель-«ства (2).»

Къ числу же еретиковъ относитъ сихъ .нодей Четія Минея. Описывая ересь Акефалитовъ, она замъчаетъ въ сей ереси, какъ нъчто особенно преступное, то, чго «въ ней кійждо по ум-«ствованию своея главы безумныя творится на-«чальщикъ и учитель (<sup>3</sup>).»

Что говорить о семъ Православная Церковь нослъ Патріарха Никова?

Совершенно то же.

Іерусалимскій Соборъ 1672 года говорить: «Архіерей особенно и преимущественно.... про-«новъдустъ святое Ецангеліе, и православныхъ

- (1) Въ статъѣ о четвертой тайнѣ, лист. 34 на об. и 35.
   (2) Большой Катихизисъ лист. 21.
- (3) Августа въ 30 день.



«утверждаеть въ Върв, а непокорныхъ, какъязыч-«никовъ и мытарей, отлучаетъ отъ Церкви, ере-«тиковъ же предаетъ низверженію и анаосиъ (<sup>1</sup>).» И нъсколько выше: «по власти, данной отъ Епи-«скопа, учитъ и Священникъ тъхъ изъ право-«славныхъ, которые приходятъ къ нему (т. е. «своихъ прихожанъ), указывая имъ путь къ но-«лученію царства небеснаго (<sup>2</sup>).»

И такъ что всенародная проповъдь Евангелія принадлежитъ собственно только Епископамъ, а за ними и Священникамъ, какъ вхъ помощникамъ, это есть постоявное ученіе Православной Церкви.

Въ ослабленіе сказаннаго пъкоторые взъ отступниковъ говорять:

1) «Нѣсть тако: мнози бо и простіи провѣ-«щаваху Евангеліе, и быша мученицы.» — Отвѣчаемъ: Правда, при первоначальномъ распространеніи христіанства многіе и изъ неосвященныхъ людей проповѣдывали Христово ученіе; но о семъ должно замѣтить слѣдующее: 1) при началѣ христіанства, какъ йзвѣстно, многіе получали отъ Господа чрезвычайные дары, которыхъ въ настоящее время не видно, и посему не всѣ дѣйствія первыхъ вѣковъ христіанства должны быть поставляемы въ примѣръ для нашего

(2) Тамъ же.

<sup>(1)</sup> Членъ 10 стр. 37.

Томъ I,

времени. 2) Когда говорниъ, что право проповедывать Евангеліе принадлежить только Епнскопанъ и Священникамъ; то разумъемъ проповъдь всенародную, проповъдь въ Церкия: но. внь Цернын всявій христівнскій отець семейства обязань учить Христовой Верь своихъ домашнихъ, и всякій христіанинъ обязанъ вразумлять своего сосъда, когда видить, что онь постунаеть несогласно съ Христовымъ ученіемъ. Ибо св. Апостоль Павель обязываеть всякаго отца воспитывать своихъ дитей въ наназании и учени Господни (1). А въдругомъ мвств онъ обявсъхъ христіанъ, безъ исключенія, зываетъ и вразумлять безчинныя (2). Посему св. Отцы часто съ особенною силою внушали православному народу сію обязанность. Такъ св. Златоусть по одному случаю говорыль: «Да не ре-«чеши себь: мірскій человькъ есмь,.....сія ісрейсская суть, сія иноческая... Ты, егда видиши «кого требующа врачевавіе, или твлесное или «душевное, не глаголи къ себъ: чесо ради овсяца «и овсица того не уврачева? Премъни его окъ «бользни, и не истязуй онъхъ ваны небрежения. «Аще обрящени злато лежаще, еда глаголения «къ себъ: чесо ради онсица и онсида то ве взя-«на, но спъщнии преже инъхъ самъ взяти. Тако «и падшихъ отъ братіи помышлий, и вмъвяй со-«кровнще обръстя прилъжание о нихъ. Аще бо «изліеши нань елей словеса учительства; аще

(1) Ечес. 6, 5. зачал. 232.

(2) 1 Солун. 5, 14. зачал. 273.

«обяжещи тихостію, пождавіемъ; аще уврачуе-«ши, сокровища всякаго богатъйша тя той со-«дълаетъ: изводяй бо честное отъ недостойнаго, «яко уста моя будетъ (<sup>1</sup>).»

2) Еще они говорять: «15 правило св. Апосстола Павла сказуеть: Учитель, аще и мірскій «человъкъ будетъ, искусенъ же слову ученія, и «нравомъ чистъ, таковый да учитъ (2). То же «говорить и Никонъ черныя горы (3).»-Отвечаемъ: Означенное правило отнюдъ не должно быть расиространяемо на дозволение мірянину учить или пропов'ёдывать въ Церкви, а должно быть ограннчиваемо только домашнимъ ученіемъ. Ибо въ Церкви запрещается даже обыкновенное церковное чтеніе человъку, не получившему благословенія Епископскаго (4). Въ толкованія на 14 правнло 7-го вселенскаго Собора сказано: «Аще «кто отъ Епископа поставлевія не пріиметъ, да сне чтетъ въ соборв на амбонъ священныхъ Бо-«жінхъ кипгъ. Тако же и мірскій человъкъ того «да не творить (<sup>5</sup>).» Такъ, а не пначе, должно разумѣть означенное правило; потому что иначе оно прямо противоръчило бы выше означенному 64 правилу 6-го вселенскаго Собора, чего до-

- (1) Маргаритъ въ 6 словѣ противъ Іудеевъ лист. 158.
- (2) Кормч. листъ 26 на обор, прав. 15.
- (3) CLOBO 8, JHCT. 59.
- (4) Прав. 14 всел. 7-го Собора, Кормч. лист. 214 на обор. Также 33 прав. 6-го всел. Собора, лист. 188. въ Кормчей.
- (5) Кормч. лист. 214 на обор.

пустить нельзя. Впрочемъ означенное 15 правило, приписанное св. Апостолу Павлу, заимствовано, какъ говоритъ блаженный Никонъ, изъ заповъдей Апостольскихъ, ибо надъ означеннымъ правиломъ онъ надписалъ: «отъ ззвъщанія свя-«тыхъ Апостолъ (<sup>1</sup>);» но эти заповъди 6-й вселенскій Соборъ «за нъкая ложна, яже суть «чужда благочестія, отъ иновърныхъ преложена «(татебно вверженная) въ нихъ на вредъ Церкви, «отврещн повелъваетъ (<sup>2</sup>).»

2. Въ самомъ ди дълъ только Епископъ имъетъ право священнодъйствовать?

Совершать всъ священнодъйствія, особливо св. таинства, посредствомъ которыхъ доставляется людямъ многоразличная благодать Божія, въ самомъ дълъ имъетъ право только Епископъ. Хотя и Священники могутъ сообщать людямъ различную благодать Божію, но не иначе какъ получивъ отъ Епископа право на то, т. е. получивъ отъ Епископа Священство посредствомъ хиротоніи. Это всегда такъ исповъдывала святая Церковь.

Св. Игнатій Богоносець говорить: «Добри «суть Священницы в слова служителіс: по луч-«шій есть Архіерей, смуже единому ввърена бы-«ша святая святыхъ и тайны Божія (<sup>3</sup>).»

(1) Никонъ въ словѣ 8, лист. 59.

Digitized by Google

<sup>(3)</sup> Кормч. 2 прав. 6-го вселен. Собора, лист. 177 и на обор. въ толковании.

<sup>(&</sup>lt;sup>8</sup>) Игнатій въ посланія къ Филаделфійцамъ, лист. 32 на обор. По сокращенному тексту сіе мѣсто читается

Св. Діонисій Ареопагить говорить: «Бо-«жественный священноначальникъ чилъ, пер-«вый убо есть Боговидныхъ чиновъ, крайній же си послъдній паки той: пбо въ томъ скончевает-«са и совершается всяко еже у насъ священно-«началія удобреніе. Якоже бо всяко священнона-«чаліе зримъ, во Інсуса скончеваемо, сице кож-«до въ своего Божественнаго Священноначаль-«ника.» Т. е. «Божественный свяшенноначальни-«ковъ (Архіереевъ) чинъ первый есть изъ бого-«зрительныхъ чиновъ, самый верховный и онъ «же самый послъдвій. Ибо на немъ оканчивается «все нашего священноначалія украшеніс. Пото-«му что, какъ всякое священноначаліе оканчи-«вается на Іисусь: такъ и каждое – на своемъ «Божественномъ Священноначальникъ.» И еще: «Аще бо и отъ священникъ совершаются нъкая «честныхъ образъ, но никогда священное бого-«порождение Священникъ содълати имать, боже-«ственнаго мура кромъ, ниже яже божественна-«го Причащенія совершати таинство, не боже-«ственному жертвеннику причастительнымъ насложенымъ образомъ, но ниже самъ Священ-«никъ будетъ, не отъ священноначальническихъ «совершеній удостоенъ. Тъмже божественнос «уставоположение священныхъ чинъ святитель-«ство, и божественнаго мура совершеніе, и свя-«щенное жертвеника службодъйство, божестве-

такъ: «Хороши в Священники, но Архіерей превос-«ходнѣе: ему ввѣрено святое святыхъ, ему одному «ввѣрены тайны (т. е. св. таинства) Божів.»

«ныхъ священноначальникъ совершенодъйствены-«ми силами единъ удостоить.» Т. е. «Хотя и Свясовершаются нъкоторыя святыя « щепниками «таниства, однако Священникъ не совершаетъ «священнаго богоотрожденія (крещенія) безъ «божественнаго мура, ни освятить тайну божс-«ственнаго Причащенія, ежели не возложить «причащательнаго знака (антиминса) на боже-«ственный жертвенникт, да и самъ священии-«комъ быть не можетъ, ежели не будетъ на сіе «поставленъ священноначальникомъ. Посему бо-«жественное законоположение препоручило освя-«щепіс Священноначальническихъ чиновъ, и сосвяшенное «вершеніе божественнаго мура, и «благословеніе жертвенника только совершистельнымъ сидамъ божественныхъ священнона-«чальниковъ (1).»

Симеонъ Солунскій говорить: «Епископъ «сдинъ имать преподательную благодать. Того «ради единъ и хиротонію и муро дъйствуеть; «чрезъ сія же два достизаеть всюду, и вся той «дъйствуеть, Бога подражая, и того обилуя бла-«годатію: ибо Архісрей ссть, вся чрезъ Іёрен и «прочыя клирики, хиротонисавъ тыя, дъйствуя «въ таинствахъ (<sup>2</sup>).»—Въ другомъ мъстъ онъ говорить: «Іерархъ свъщателепъ (просвътителенъ) «есть, яко образуетъ Отца свътовъ, и того бога-

<sup>(1)</sup> Діонис. о Церков. Іерархія глав. 5. отд. 5 лист. 262 и 263.

<sup>(2)</sup> Сямеонъ Солунскій глав. 76 о св. мурѣ.

ататся мощію, и всякій чивъ, и всямоє тенн-«ство, и всякое совершение чрезъ того. Той бо и « престити кулно и муродъйствовати, и... совер-«шати хиротонію можеть: и прочитати, и пти «и мовашествующыя устрояти, и освящати до-«мы (храмы), и степени (т. е. церковныхъ служи-«телей) подаяти, и къбраку спрягати, и вся тво-«рити благодатію Христовою можеть. Яко бо «отъ источника свъта, вся чрезъ того, яже въ « Церкви совершаются (1).» Далье блаженный Синеонъ говорить: «Ни единъ Іерей священнодъй-«ствовати можеть Духомъ, или ино что дъйство-«вати, аще не хиротонію имать. Сія же отъ Ар-«хіерея есть. Убо Архіерейство чрезъ того «(чрезъ Іерея) действуеть. Паки Іерей тайно-«водствъ (таннствъ) не дъйствуетъ безъ жерт-«венвика, сейже чрезъ муро свящается....Тъмже «промѣ Архіерея ниже жертва, ниже Іерей, ниже «жертвенникъ весма: убо вся сія чрезъ Архіе-«реа суть. Паки никто же крещаетъ, аще не хи-«ротонію имать, сія же отъ Архіереа. И паки «не можеть (Іерей) престити безъ мура, сіе же «Аркіерейства есть. Тъмъ вся божественныя «тайны и во встхъ священныхъ Архіерейство «дъйствующо есть: и безъ того виже жертвен-«никъ будетъ, ниже хиротоніа, ниже муро свя-«тое, ниже врещеніе, ниже убо христіане. Чрезъ «тое (Архіерейство) убо истивное христіанство, «и чрезъ тое вся Христовы тайны (9).» Еще онъ (1) Симеон. Солунск. о свящ. хиротоніяхъ глав. 157. (2) Симеон. Солунск. глав. 77.

говорить: «Оть него (Архіерея) всякь даръ намъ «и свъщевіе нисиосылается.... и Христа Самаго «изобразуеть и носить. Тъмъ и совершенна вся, «яже въ немъ совершаемая (1).»

Что говорный о семъ преднетъ дорковные учителя, жившіе въ Русской Цоркви со временя всероссійскаго Митрополита Макарія до временн Патріарха Никона?

Совершенно то же.

Малый Катихизись говорить: «Ни единь «на Священство не руковозложенный и ни тамяь «строителемъ быти можетъ.... Руковозложенія «же силы никто же имать, точію Енископове (<sup>2</sup>).»

Въ Большомъ Катихизисљ читаемъ: «Ни-«ктоже развъ Святителей хиротонисанныхъ, имъ «же дана есть власть отъ Господа Бога, рукопо-«ложеніемъ наслъдниковъ Апостольскихъ, мо-«жетъ строити св. тайны (таинства) (<sup>3</sup>).» А главнъйшія свящевнодъйствія составляетъ, какъ, всъмъ извъстно, совершеніе св. таинствъ.

Что говоритъ Православная Церковь послѣ Патріарха Никона?

То же самое.

Іерусалимскій Соборъ 1672 года говоритъ: «Епяскопъ есть обильный источникъ всѣхъ «таинствъ Вселенской Церкви, которыми прі-

<sup>(1)</sup> Симеон. Солунск. глав. 187.

<sup>(2)</sup> Малый Катихизисъ лист. 35.

<sup>(3)</sup> Большой Катихизисъ лист. 309,

«обрътается спасеніе (1).» Ибо ежели Еписковъ есть источникъ таинствъ, то очевидно, что бевъ него въть таинствъ.

Впрочемъ это и не можетъ быть иначе. Ибо ежели никто изъ непосвященныхъ во Священинка не можетъ совершать тавиствъ, а посвяинаетъ только Епископъ: то явно, что гдъ ивтъ Енископа, тамъ иътъ инкаквхъ даровъ снасительной благодати, получаемыхъ носредствомъ св. тапиствъ; и что всъ эти дары только тамъ, гдъ есть Епископъ. Въ Епископъ положева Господомъ сокровищинца Его благодатныхъ даровъ.

**3. Въ самомъ л**и дълъ право управленія, или распоряженія духовными дъйствіями въ Церкви, принадлежитъ только Епископамъ?

Право управленія, или распоряженія дёлами духовными въ сословіи вёрующихъ, т. с. въ Церкви, принадлежитъ въ самомъ дёлё Епископамъ. Правомъ управленія владѣютъ частію и Пресвитеры, но только по дозволенію и распоряженію Епископовъ. Это такъ твердо дсржала вся истинно древняя св. Церковь.

Св. Апостольское 39 правило говорить: «Безъ волп Епископа своего Презвитери или «Діакони, да не творятъ ничтоже, тому бо суть «поручени людіе Господни.» Въ толковапіи на сіе правило сказано: «нъсть достойно Презвитеру «или Діакону, безъ повельнія Епископа своего,

(1) Послан. Восточныхъ Патріарховъ стр. 34. член. 10.

«ия людей свявовати, еже есть отлучати, или «умножити иля умалити спитенію, смръчь запре-«щеніе, или ино что таковое творити, аще ис «будеть дано имъ оть Евископа о томъ писаніе, «сиръчь, прівнати въ покаяніе, и вязати и раз-«рънати. Кромъ того (кромъ Енископа) не ио-«гуть ничтоже творити; яко Епископу суть по-«ручени Господни людіе, и той хощетъ воздати «слово о душяхъ ихъ (1).»

Въ толкованія на 55 Апостольское правило сказано: «Тёми (т. е. Пресвитерами и Діаконами) «церковное правленіе сод'вваеть Енископъ (<sup>2</sup>).»

Св. Игнатій Богоносець писаль къ Тралліанамъ: «нужно есть, елика аще творите, безъ «Епископа ничтоже творити вамъ (<sup>3</sup>).»

Къ Магнезіанамъ онъ писалъ: «Якоже Гос-«подь безъ Огца ничтоже творить, не могу бо, «рече, Азъ о Себњ творити ничесоже: тако «н вы безъ Епископа ни Пресвитеръ, ни Діаконъ, «ни простолюдинъ: ниже что-либо да явится вамъ «благословно кромъ его произволенія, таковое «бо законопреступно есть (4).»

- (2) Кормч. лист. 15 на обор.
- (3) Послан. къ Тралліанамъ стр. 9 на обор. Въ кратчайшемъ изложения посланій св. Игнатія сін слова читаются такъ: «Необходимо, чтобъ вы (какъ и посту-«паете) ничего не дълали безъ Епископа.» Смотр. Христ. Чт. 1840 г. Мартъ. стр. 240.
- (4) Посланіе къ Магнезіанамъ стр. 20 на обор. Въ кратчайшемъ изложения посланій св. Игнатія сіє ибсто

<sup>(1)</sup> Апостольское правило 39. Кормч. лист. 10 на обор. и 11.

Имъ же писаль опъ: «Нѣцын Епискона на-«рицають, а безъ него вся творять: таковымъ «речеть Той, Иже есть истипный и первый Епи-«скопъ, и единъ по естеству Архіерей: что Мя «зовете, Господи, Господи, и не творите, «лже глаголю? Таковін бо не добросовъстнія, «но лицемъры и прелестницы быти Миъ видят-«ся (1).»

Къ Смирнянамъ писалъ онъ: «Никтоже безъ «Епископа что-либо да творитъ отъ подобаю-«щихъ яже въ Церквн. Та извъстна Евхаристія «да будетъ, яже отъ Епископа бывастъ, или «емуже той повелитъ.» И въсколько ниже: «не «лъть есть безъ Епископа ни крестити, пи пред-«ложенія творити, ни жертвы проскомисати (2).»

- (1) Посланіе къ Магнезіанамъ стр. 19. Въ кратчайшемъ изложеніи послацій Св. Игнатія сіе мѣсто читается такъ: «Надлежитъ не только называться христіанами, «по и быть, не смотря на тѣхъ, которые хотя и «признаютъ Епископа по имени, но дѣлаютъ все безъ «него. Таковые не имѣютъ чистой совѣсти, потому «что имѣютъ собранія не по совѣсти.» Смотр. Христ. Чт. 1830 г. Апрѣль стр. 5.
- (2) Посланіе къ Смирнянамъ стр. 38 на обор. Въ кратчайшемъ изложенія посланій св. Игнатія сіе мѣсто читается такъ: «Только та Евхаристія должна почистаться истинною, которая совершается Епископомъ

читается такъ: «Какъ Господь безъ Отца, по Своему «съ Нвиъ соединению, ничего не творилъ ни чрезъ «Себя, ни чрезъ Апостоловъ: такъ и вы ничего не «дѣлайте безъ Епископа.» Смотр. Христ. Чтен. 1830 г. Апрѣль. стр. 6.

Къ Филаделфійнамъ онъ писалъ: «Свидътель «ми той, егоже ради связанъ есмь, яко отъ устъ «человъческихъ не познахъ, но Духъ новъда мит, «глаголя сія: безъ Епископа ничтоже творите (¹).»

Св. Священномученикъ Кипріанъ говорить: «Всъ Церковныя дъйствія распоряжаются посред-«ствомъ предстоятелей, т. с. Еписконовъ (<sup>2</sup>).»

Что говорили о семъ предметъ церковные учители, жившіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до времени Патріарха Никона?

То же.

Книга о Вљрљ, обозначая права восточныхъ Натріарховъ, говоритъ: «Епископи кождо «въ своихъ епископіяхъ власть имутъ (<sup>3</sup>).»

Въ Прологљ читаемъ: «Не подобно (ве «должно) есть безъ Святителя ни крестити, вя

«или тёмъ, кому дана будетъ отъ него властъ сви-«щеннодёйствія.» И нёсколько ниже : «Нельвя бетъ «Епископа ии крестить, ни совершать вечерю, но что «онъ [Епископъ] одобритъ, то и Богу благоугодио. Смотр. Христ. Чт. часть ХХХИ, сгр. 256.

(1) Посланіе къ Филаделфійцамъ стр. 31 на обор. и 32. Въ кратчайшемъ изложеніи посланій св. Игнатія читается совершенно то же, именно: «Свидѣтель инѣ стотъ, за котораго я связанъ, что я не зналъ о томъ «по плоти человѣческой, но Духъ сказалъ миѣ, го-«воря такъ: безъ Епископа ничего не дѣлайте.» Смотр. Христ. Чт. часть XVI, стр. 7.

(2) Кипріан. посл. 27-е.

(3) Книга о Въръ лист. 181.

«брака творити.... Еже чрезъ (безъ нозволенія) «Епископа что творити, нельпо есть (1).»---

Другихъ мъстъ, за безспорностію предмета, не представляю.

Что говорить Православная Церковь посля Патріарха Никова?

Совершенно то же.

Людей, утверждающихъ, что нѣсколько Свяіценниковъ могутъ и безъ Епископа управлять Церковію, Іерусалимскій Соборъ называеть еретиками, и сіе мнѣніе ихъ — нечестисымъ. Именно онъ говоритъ: «между прочими нечести-«выми мнѣніями еретики утверждали,.... что нѣ-«сколько Священниковъ могутъ управлять Цер-«ковію (<sup>2</sup>).»

4. Въ самомъ ли дълъ Епископы представляютъ образъ Іисуса Христа.

Епископы въ самомъ дълъ представляютъ образъ Інсуса Христа — Бога.

Св. Священномученикъ Игнатій писаль къ Траліанамъ: «Почитайте Епископа вашего, «аки Христа, якоже намъ блаженнін запов'вда-«ша Апостоли (<sup>3</sup>).»



<sup>(1)</sup> Въ Прологѣ на 10 день Марта.

 <sup>(3)</sup> Посланіе Восточныхъ Патріарховъ. Член. 10, стр. 33.
 (3) Игнат. въ послан. къ Тралліанамълист. 12. Въ кратчайшемъ издожения посланій св. Игнатія находимъ

Въ другомъ посланія онъ пишеть: «Цодо-«баеть вамъ повиноватися Епископу вашему, и «ни въ чемъ ему не прекословити, стращие бо «есть таковому преръкати (<sup>1</sup>). Всякаго бо, его-«же посылаетъ Домовладыка на Свое домострое-«ніе, тако его подобаетъ вамъ пріимати, яко «Самаго пославшаго. На Епискона убо яноже «на Самаго Господа подобаетъ ввирати, егда Го-«сподеви предстоитъ (<sup>2</sup>).»

Св. Діонисій Ареопалить говорить: «Епи-«скопь образь есть всъхь Бога (<sup>3</sup>).»

Симеонъ Солунскій говорнтъ: «Іерархъ.... «Христа образуяй есть (').—Внутрь Алтаря Іерен «небесныя первыя являютъ чины, Архіерей же «Госкода (<sup>8</sup>).»

слѣдующее: «Ежели вы повинуетесь Епископу, какъ «Інсусу Христу, то ясно, что вы живете не по чело-«вѣческому обыкновенію, но сообразно Інсусу Христу.» (1) Къ Магпезіанамъ лист. 18 на обор.

(2) Игнат. въ посланій къ Ефесеямъ лист. 49. Въ кратчайшемъ изложеніи посланій св. Игнатія сіе мѣсто читается такъ: «Чѣмъ болѣе кто молчанія видитъ въ «Епископѣ, тѣмъ болѣе долженъ уважать его. Ибо «кого Домовладыка посылаетъ для управленія до-«кого Домовладыка посылаетъ для управления дои кого Домовладыка посылаетъ для управления дои кого Домовладыка посылаетъ для управления и цакъ и ц

(3) О цервовномъ священноначали глав. 2.

(4) Симеонъ Солунскій о храмѣ глав. 29.

(8) Симеонъ Солунскій глав. 97.

Что въ этомъ отношенім говордым церковныс учители, жившіе въ Русской Цернан, со врамени всероссійскаго Митрополита Мацарія до Патріарха Никона?

То же.

Въ *Кирилловой книгъ* читаемъ: «Епископъ «есть инъяй образь Христовъ (<sup>1</sup>).»

Въ Прологљ читаемъ: «почтите Епископа, «яко Самаго Христа (<sup>2</sup>).»

Что говорить о семъ Православная Церковь послѣ Патріарха Никона?

Совершенно то же.

Іерусалимскій Соборъ 1672 года говорить: »Епископъ есть живый образъ Бога на землѣ ().»

5. Въ самомъ ли дълъ истинная Христова Церковь можетъ существовать только при Еписпонъ?

Истинная Христова Церковь въ самомъ дълъ можетъ существовать только при Епископъ. Безъ Епископа вътъ Церкви.

Св. Игнатій Богоносець пишеть: «Еци-«скопь Бога Отца всъхъ образъ есть, Пресян-«тери же, яко совиъ Божій и союзъ Апостоловъ «Христовыхъ. Безъ нихъ Церковь пъсть из-

<sup>(1)</sup> Кириллов. квиги лист. 477.

<sup>(2)</sup> Прологъ на 10 Марта.

<sup>(3)</sup> Посланіе Восточныхъ Патріарховъ. Членъ 10, стр. 34.

• «бранна, ниже собраніе святое, ниже сонмъ пре-«подобныхъ (1).»

Онъ же говорить: «Елицы Христовы суть, «сін со Епископомъ суть (<sup>2</sup>).»

Св. Священномученикъ Кипріань говорить: «Церковь установлена на Епископахъ (<sup>3</sup>).»

Онъ же говоритъ: «Церковь есть стадо, при-«лъпляющееся своему пастырю; а по сему знай, «что Епископъ въ Церкви и Церковь въ Еди-«скопъ, и ежели кто не съ Епископомъ, то тотъ «и не въ Церкви (<sup>4</sup>).»

Что говорили о семъ церковные учители, жившіе со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона?

То же.

- (1) Послан. къ Тралліанамъ. изд. 1784 г. Москва. лист. 10. Въ кратчайшемъ изложенія посланій св. Игнатія сіе мѣсто читается такъ: «Всѣ должны почитать Епи-«скопа, какъ [Бога] Отца, и Пресвитеровъ, какъ Со-«боръ Божій и сонмъ Апостоловъ: безъ нихъ Цер-«ковь не можетъ назваться Церковію.» См. Хр. Чт. часть ХХХVII. стр. 240.
- (3) Послан. къ Филаделфійцамъ лист. 26. Въ кратчай-. шемъ изложения посланій св. Игнатія сіе мѣсто читается такъ: «Которые принадлежатъ Інсусу Богу и «Інсусу Христу, тѣ съ Епископомъ.» Смотр. Христ. Чтен. часть ХХХІ, стр. 5.
- (3) Кипріанъ въ письмѣ 27.
- (4) Кипріанъ въ письмѣ 69 къ Флоренцію Папіану.

Digitized by Google

Вы Прологь читаемъ: «Вон почтите Ени-«скина, ане Самаго Христа, повы же япо сопре-«стольницы и супруги Апостоловъ: безъ нихъ «бе Перми не нарицаются (1).»

"Въ Бонешомъ Катихизисть читвемъ: «Идъ-«же чвсть Священинковъ, тамо ниже Христіан-«ству возножно быти (<sup>2</sup>).» Но Священянкъ момоть быть только при существованіи Епаскопа.

Что говорять с сень Православная Церковь послё Патріарха Никона?

Соверноенно то же.

٠.

Іврусалимскій Соборъ 1672 года говорить: «Званіе Влископа танъ необходимо въ Церкви, «что безъ него ям Церковь Церковію, ни христианинъ христіаниномъ, не только быть, но и «вязничнъся не можеть... Полагаемъ, что Епи-«спонъ столько же необходимъ для Церкви, «вколько дыханіе для человъка и солнце для «міра (3).»

И такъ Епископы въ истинно - Христовой или Православной Церкви такъ нужны, что безъ нихъ не можетъ быть ни истивныхъ Священии-

Томъ I,

<sup>(1)</sup> Смотр. Прологъ Марта 10 день.

<sup>(</sup>Элбольшой Катихизись въ рукописномъ предисловии.

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) Смотр. нослан. Патріарховъ Восточно-Каболическія Церкви о правосл. Вёрё глав. 10, стр. 33 и 34. изд. С. Петербургъ. 1838 г. въ 8.

ковъ, ни истивныхъ таннствъ, ни ястинныхъ христіанъ, а слъдовательно-ни истинной Церкви. Посему, ежели гдъ какіе-либо моди, по видимому, держащіеся Христова ученія, не признаютъ нужнымъ для себя Епискона, или думають, что имъ можно быть христіанами и составлять Христову Церковь и безъ Епископа; тамъ тв люди не суть дъйствительная Христова Церковь, не суть дъйствительные христіане. Весьма несчастны такіе люди!

Не признающие въ наше время необходимости въ Епископствъ, защищаютъ свое митине и ложную правильность своего состояния безъ Епископства слѣдующнми словами, взятыми изъ 10-го мнимо-Мелетісва посланія (это посланіє писано не Патріархомъ Мелетісмъ, а Асонскими монахамн) (1), писаннаго въ началъ Унін иъ нравославнымъ въ Парствѣ Польскомъ, оставлянияся въ Православіи, по довольно не мало смущавшимся, и посему требовавшимъ подпръпленія въ Въръ, именно: «Обнажимъ отступниковъ благо-«честія, да ся ими не прельщаете, яко пастыри «отступиша или заблудиша, яко и намъ не мощ-«но ся безъ нихъ сохранити: но нюсть тако, «нъсть, мощно бо быти безъ нихъ, завеже «Богъ яхъ изъ Церкве изгналъ и обезчестиль, «повеже недостойнъ тыя престолы содержать, н «то имя на себъ носять (2).»-Но означенныя

(3) Кириллова книга, лист. 502 и на обор.

<sup>, &</sup>lt;sup>(1)</sup> Смотри надписаніе сего посланія Кирилловой киняги - лист. 501.

слова въ посланія: мощно быти безь нихьотнюдъ не давали православнымъ людямъ, въ Царствв Польскомъ, такой мысли, будто имъ можно было оставаться и жить безъ встахъ Епископовъ и Пресвитеровъ. Эти слова давали только такую мысль, что имъ можно было остаться православными безъ пастырей, отпадшихъ отъ Православія. Ибо хотя у нихъ отпало отъ Православія къ Уніи шесть Енископовъ, но эти шесть Епископовъ не составляли BCErO числа ИХЪ Епископовъ. У нихъ оставалось еще два православныхъ Епископа-Львовскій и Перемышльскій (1), отъ которыхъ они удобно могли получать себъ Священниковъ, да и на мъсто отпадшихъ Епископовъ Вселенскій Патріархъ могь рукоположить имъ другихъ Епископовъ право-СЛАВНЫХЪ (2), ТАКЪ КАКЪ И ВЪ САМОМЪ ДЪЛЪ НА **мъсто** отпадшихъ **Θеофаномъ** Патріархомъ Іерусалимскимъ вскоръ поставлены были новые Святители (<sup>3</sup>). Что у означенныхъ Православныхъ тогда еще оставались Епископы, это, кромъ Исторіи, ясно видно изъ самой надписи означеннаго посланія. Посланіе надписано такъ: «Благочести-«вому Князю.... и встмъ христіяномъ православ-«нымъ, отъ сана и чина господьскаго началь-«Ствуемаго княземъ, и воеводамъ, такоже и ду-«ховнымъ Епископомъ, и до послъдняго степене, «и простымъ смиренымъ гражданомъ и пр.» (1) Смотр. Исторію объ Уніи и книгу о Върв лист. 212, (2) См. Книгу о Въръ лист. 212. (3) Тамъ же лист, 214 на обор.

Ежели вринять, будто слова означеннаго пославія: мощно быти безь нихь — дають таную мысль, что истиннымь христіанемь можно быть безь Епископовь вообще и всегда; то должно принять, что то послание совершенно противно православной Въръ, и слъдовательно --- посланіе еретическое; ибо въ Правеславной Въръ, какъ мы уже видъли, всегда признавалось и нынъ признается за непременную нстину то, что быть истаннымъ христіанномъ и снастися безъ Епископовъ не возможно, и что безъ Епископовъ нътъ никакихъ таинствъ, никакой спасительной благодати. Но означенное посланіе писано монахами православными, а поссму не должно предполагать въ немъ ничего неправославнаго.

Въ защищеніе своего мибнія отступники ссылаются еще на Преподобнаго Максима Исповѣдника. Въ его житіи сказано, что когда Монооелиты убѣждали его присоединиться къ ихъ исповѣданію, и на слѣдующій день причаститься вмѣстѣ съ Цатріархомъ Константиномольскимъ, представляя ему, что съ ними согласился и Цаца Римскій, котораго послы завтра будутъ причащаться съ Патріархомъ; тогда Преподобный Мавсимъ, твердо стоя за благочестіе, и отиюдъ ис желая отречься отъ исповѣданія четвертаго вселенскаго Собора, сказалъ: «Аще и вся вселенная «начнетъ съ Патріархомъ причащатися, азъ не «имамъ причаститися съ нимъ (1).» Выставляя (1) Чет. Минея. Генв. 21 д.

сін слова Преподобнаго Максима, они говорять: «Такъ сказалъ Максимъ, а того не помышлялъ, «что безъ Епископа Церкви быть нельзя, яко-«же вынъ нъцыи глаголють (1).»--Эта ссылка на Пренодобнаго Максима ни мало не оправдываеть мнънія отступинковъ. У преподобнаго Максима и въ мысляхъ не было, что, не соединясь съ Моноеелитами и съ согласившимся съ ними Константивопольскимъ Патріархомъ, онъ останется безъ Епископа; пбо Преподобному Максиму было совершенно извъстно, что весь Западъ отвергалъ мнёніс Моновелитовъ, что онъ, слёловательно, ежели и не согласится съ Моновелитами, будетъ въ согласіи со встми православными Епископами на Западъ (2), слъдовательн останется съ Епископомъ, въ Церкви.

(1) Утверждение Церковн. сказан. 23. (2) См. въ томъ же жития препод. Максима.

### XVII.

### нельзя ли какъ нибудь быть безъ епископовъ и священниковъ?

Нельзя. Безъ святыхъ тавиствъ особенно безъ Крешенія. Причащенія и Покаянія викто не можетъ спастися. Беремъ доказательство изъ книги, которую всъ признаете православною, именно изъ Большаго Катихизиса. Въ немъ твердо сказано: «Крещеніе и Причащеніе н «Покаяние сице нуждио потребни (необходи-«мы) суть всякому во спасеніе, да спасется, «якоже корабль во преплытие глубивы морския, «безъ нихже ни единъ спастися можетъ, развъ «аще не возможеть ихъ употребляти, вожде-«лъвъ яхъ (1).» Но таниствъ Крещенія, Причащенія и Покаянія никто не можетъ совершать безъ Епископовъ и Священниковъ. Слѣдовательно безъ Епископовъ и Священниковъ нътъ ни Крещенія, ни Причащенія, ни разръшенія отъ гръховъ.

Поелику о всъхъ сихъ, необходимо нужныхъ, таинствахъ у отступниковъ отъ Право-

<sup>(1)</sup> Т. е. ежели не будетъ имѣть возможности принять святое Причащеніе, не смотря на то, что онъ крайне того желаетъ. Большой Катихизисъ лист. 307 на обор.

славія есть различнаго рода заблужденія: то дёло о всёхъ сихъ святыхъ таинствахъ, для большей ясности, должно разсмотрёть порознь. При семъ еще нахожу нужнымъ особо разсиотрёть о таинствё Брака, въ наше время весьма злоупотребляемонъ отступвиками.



#### XVIII.

# БЕЗЪ ЕПИСКОПОВЪ И СВЯЩЕННИКОВЪ НЪТЪ ТАИНСТВА КРЕЩЕНІЯ.

Кромѣ Еиископовъ и Священниковъ никто не имѣетъ права совершать Крещенія; ибо только Своимъ Апостоламъ, не иному кому, Інсусъ Христосъ сказалъ: шедше научите вся языкы, крестяще ихъ, въ имя Отца и Сына и Святаго Духа (1).

Но какъ́мѣсто св. Апостоловъ, по нхъ кончинъ, заняли Епископы, а Епископамъ даны въ помощники Пресвитеры, или Священники; то теперь право совершенія св. Крещенія имѣютъ только Епископы и помощники ихъ Пресвитеры, или Священники.

Это такъ разумъла и принимала Православная Церковь во всъ времена.

1. Во всёхъ правилахъ св. Апостоловъ, гдё упоминается о совершителяхъ св. крещенія, совершеніе св. крещенія присвояется только Епнскопамъ и Пресвитерамъ, конечно, не по чему иному, какъ потому, что только имъ однимъ пранадлежитъ право, или власть, совершать это

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Mare. 28, 19. зачал. 116.

св. таниство, а не діанонамъ, причетникамъ, инокамъ и мірянамъ. Именко

47-е Апостольсное правило говорить: «Вто-«рос крещаяй прещеннаго истаннымъ врещеаніемъ, и не покрещеваяй оскверненаго оть зло-«вѣрныхъ, таковый Святитель не освященъ (¹).» Это правило вполить читается такъ: «Епископъ «или Пресвитеръ, аще по истинъ имъющаго кре-«щеніе вновь окрестить, или аще отъ нечести-«выхъ оскверненнаго не окреститъ: да будетъ «изверженъ, яко посмъвающійся кресту и смер-«ти Господней, и не различающій Священниковъ «отъ лжесвященниковъ (²).»

..Апостольское 49-е правило говорить: «Аще «который Епископъ или Презвитеръ, по Господ-«ню завѣщанію, не крестить во имя Отда и Сына «и Святаго Духа, но въ три безначальны, или «въ три сыны, или въ три Утѣшители крещаетъ, «да будетъ изверженъ (<sup>3</sup>).»

Апостольсвое 50 правило говорить: «Аще «поторый Епископъ или Презвитеръ не крещаетъ «въ три погруженія единъмъ глашеніемъ, но въ «едино погруженіе, въ смерть Господию даемо, «да извержется таковый (<sup>4</sup>).»

- (3) Кормч. лист. 13.
- (4) Тамъ же. лист. 13 на обор.

<sup>(1)</sup> Кормч. лист. 12 на обор.

<sup>(2)</sup> Смотр. книгу правилъ св. Апостолъ, св. Соборовъ вседен. и помѣст. и св. Отецъ. С. Цетербургъ 1839 г. въ листъ.

Такъ разумълъ сін Апостольскія правила Матоей, называемый Правильникъ. Онъ говоритъ: «Апостольскими 47 и 49 правилами еди-«нымъ Епископомъ и Іереемъ дадеся св. креще-«ніе совершати. Явствуетъ сіе и отъ 26 и 43 «правилъ Лаодикійскаго Собора, которыя пове-«лъваютъ: ово убо, да непроизведенные отъ Епи-«скопа не заклинаютъ, ово же, да просвъщаемые «извъщевіе въры читаютъ предъ Епископами «нли Пресвитерами (<sup>1</sup>).»

2. Ничего внаго не усматриваемъ и въ правилахъ св. вселенскихъ и девяти помъстныхъ Соборовъ.

Такъ въ 59 правилъ 6-го Вселенскаго Собора прямо запрещается совершать крещеніе въ домовыхъ церквахъ, а предписывается обращаться для крещенія въ церкви каволическія, т. е. сооруженныя и существующія для встать. «Въ «церквицахъ, сущихъ внутрь домовъ, да не со-«творять крещеніа. аще же сего кто не хра-«нить, аще есть причетникъ, да извержется, «мірскій же человъкъ да отлучится ().» Это правило вполнъ читается такъ: «Крешеніе да не со-«вершается въ молитвенницъ, внутри дома обръ-«тающейся: во хотящіе удостовтися пречистаго «просвъщенія къ каеолическимъ церквамъ да «приходять, и тамо сего дара да сподобляются. «Аще же кто обличенъ будетъ не храняшимъ

<sup>(1)</sup> Мате. Правильн. Сост. 2, глав. 3.
 <sup>(2)</sup> Кормч. лист. 195 на обор. и 196.

«постановленнаго нами: то клирикъ да будетъ «изверженъ, а мірянивъ да будетъ отлученъ (<sup>1</sup>).»

Совершенно то же говорить 12 поавило нерво-втораго, вли двукратнаго Собора, бывшаго въ Константинополь: «Никтоже отъ Презви-«теръ въ церкви, сущей внутрь дому, да служитъ, «ни двтей да престить безъ повеления Есископля, «измещеть бо си: извержени бо оть причта Епи-• скопомъ да будутъ, иже въ церквицахъ сущихъ «внутрь дому служащіи: дерзнувшіи же чрезъ «сіе, да извергутся, и пріобщающівся къ нпиъ, «да отлучатся (2).» Это правило вполнт читается такъ: «Святый п Вселенскій 6-й Соборъ подвер-«гасть наверженію твхъ наъ клара, которые, «безъ сонзволенія Епископа, литургисають, или «крещають въ молитвенныхъ храминахъ, внутри «дома находящихся: согласно съ симъ и мы опре-«дъляемъ. Ибо тогда, какъ св. Церковь право «править слово пстины, и оное преподаеть и сзащищаеть, и соблюдаеть честность житія и «поучаеть оной, не прилично и преступно было «бы попустити живущимъ въ безначаліи и не-«наказанности поныряти въ домы, и разрушати «благочиніе Церкви, и исполняти оную многимъ «смущеніемъ и соблазнами. Того ради настоящій ссвященный и Богосодъйствуемый Соборъ, со-«гласно съ св. Вселенскимъ 6 Соборомъ, опре-

<sup>(1)</sup> Книга правилъ св. Апостолъ.

<sup>(2)</sup> Корич. перво-втораго Собора прав. 12, лист. 220 на обор. и 221.

«дёлняъ: да будутъ вазначаемы литургисающіе «въ молитвенныхъ хранинахъ, въ дом'в налода-«щихся, явно же есть, яко назначеніе сіе двется «нмъ отъ Ецископа того м'вста. Аще же кто «кром'в сахъ, безъ соизволенія Епископа, втор-«гансь въ домы дерзнетъ коснутися совершенія «Латургіи: таковый да извержется, а бывние «съ нямъ въ общеніи да подвергнутся отлуче-«нію (1).»

Но какъ этими правилами преднисывается совершать крещеніе въ церквахъ тольно Соборвыхъ, созданныхъ для общественнаго Богосдуженія: то само собою разумъется, что кренценіе должно быть совершаемо только Епископами или Пресвитерами; ибо въ Соборной, назначенной для общественнаго служенія, Церкъм никто не можетъ совершать священныя дъйствія, кромъ ихъ.

5. Но что говорять въ отношения къ совертелю крещения св. Апостолы и св. Соборы, то же совершенно согласно утверждають св. Отцы и учителя Христовой Церкви, т. е. что совершение св. крещения принадлежить собственно только Епископанъ, а въ зависимости отъ Епископовъ и Пресвитерамъ.

Св. Діонисій Ареопагить говорить: «Сва-«щеввоначальникъ крещаемаго погружаеть въ «водѣ, треми совершаемаго свожденьми и воз-

<sup>(4)</sup> Смотр. книгу правилъ св. Апостолъ и проч. стр-242.

«вожденьми троичныя Божествевнаго блажень-«ства призвавь составы (<sup>1</sup>).»

Св. Игнатій Богоносець говорить: «Не «лать есть безъ Епископа крестити (2),» или, какъ чатаемъ эти слова въ Пролога: «не подоб-«по (не прилично, не должно) есть безъ Святи-«таля крестити (<sup>3</sup>).»

Св. Лоанасій Александрійскій говорнть: «Человікь, оть человіка Священника крещаемь, «просвіщается Святаго Духа благодатію (4).»

Св. Григорій Богословъ, обличая и устраная разные, бывшіе въ его время, предразсудян касательно крещенія, говорить, что крещеніе совершать можеть не только Епископъ, но и всякой Священнаяъ, именно: «Не рцы: Еписконъ да «престить мя, и сей Митрополитъ, Герусамимляивиъ (не бо мъста благодать, но Духа), и сей «отъ благаго бывшихъ. Люто бо, аще крестиче-«лемъ благородное мое укорится. Или Пресвичтеръ убо, но и сей отъ безбрачныхъ и сей отъ воздержныхъ и Ангельскихъ житіемъ. Люто бо, «аще во время чищенія оеквернюся. Не ищи до-

- (1) Діонисій о Церков. Священноначал. глав. 2. книг. 3. лист. 232 на обор.
- (\* Пославіе къ Смириянанъ лист. 38 на обер. Въ крагчайщемъ изложенія посланій св. Игнатія сіе щёсто читается такъ: «нельзя безъ Епископа крестить.» Смотр. Христ. Чт. часть ХХХІІ, стр. 256.
- <sup>(3)</sup> Прологъ Марта 10 дня, въ словъ о чести Священинкъ.

<sup>(4)</sup> Никонъ черныя горы слово 55, лист. 455.

«стовърія крещающаго. Ивъ сихъ судія.... Тебъ «же всякъ достовъренъ въ очищение. Точио да «будеть кто оть избранныхь, а не оть проя-«вленно пореченныхъ, ниже Церкви чуждъ (\*).» Т. е. «Не говори: меня долженъ крестить Ени-«скопъ, притомъ Митрополитъ и Ісрусалимля-«винъ (благодать не отъ мъста, а отъ Духа), «сверхъ того кто-нибудь изъ людей благород-«ныхъ: нбо опасно, чтобы мое благородство не «было унижено крестителемъ; или хотя Священ-«никъ, но безбрачный, человъкъ воздержной н «Ангельской жизни; ибо не сносно, если осквер-«нюсь во время очищенія. Не вникай въ досто-«върность проповъдника или крестителя. У нихъ «есть другой судія.... Къ очищенію тебя всякой «достонеъ въры; только былъ бы изъ числа по-«лучившихь на cie власть, не осужденныхъ «явно, и не отчужденныхъ отъ Церкви (<sup>2</sup>).»

Св. Іоаниз Златоусть говорить: «Не мо-«жеть кто внити въ царство небеснос, аще не «водою и Духомъ породится. И не ядый твла «Госнодня и крови Его не пія, изверженъ есть «оть вѣчнаго живота. Вся же сія ни чимъ же «другимъ, токмо святыми онѣми навершаются «руками, Іерейскими глаголю,.... Сіи бо суть «сіи, нмъ же духовная увѣрена суть болѣ, и вже «крещеніемъ повелѣни быша порождати (<sup>3</sup>).»

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Смотр. Творенія св. Отецъ Церкви. Т. 3, стр. 298 и 299.

<sup>(3)</sup> Златоуст. о Священст. слово 2. глав. 4, лист. 58, изд. 1614 г.

Т. е. «Не возродившійся водою и Духомъ не «можетъ войти въ царствіе небесное (1): и не «ядущій твла Господня и не піющій крови Его, «лишается жизни въчной (2). А все сіе (креще-«віе и евхаристія) совершается только освящем-«ными руками, т. е. руками Іереевъ.... Они «суть тѣ, которымъ препоручено рожденіе ду-«ховное и возсозвданіе крещеніемъ (3).»

Въ другомъ мъстъ, объясняя слова св. Аностола: не посла жя Христось крестити, но благовъстити (<sup>4</sup>), св. Златоустъ, межау прочимъ, говоритъ: «Еже благовъстити, «сдинаго нъгдъ и другаго, а еже крестити, «всякаго есть, пже Священьство нмущаго.... «И простъйшимъ отъ Пресвитеровъ сіе, т. е. «крестити, вручаемъ: учительское же слово му-«дръйшымъ (<sup>3</sup>).» Т. е. Проповъдывать Евангеліе составляетъ обязавность одного или двоихъ, а крестить-всякаго, кто имъетъ Священство..... Крещеніе поручаемъ и простъйшимъ изъ Священниковъ, а ученіе умиъйшимъ.

Благовъстникъ, объясняя тъ же слова св. Апостола Павла, т. е. не посла мене Христосъ

- (1) Ioan. 3, 5. зачал. 8.
- (2) Ісан. 6, 53. зачал. 23.
- (3) Златоуст. о Священст. стр. 61. изд. 1838 г. С. Петербургъ.
- (4) 1 Кор. 1, 17. зачал. 124.
- (<sup>5</sup>) Златоуст. въ толкованім на 1 посланіе къ Корине. глав. 1, ст. 17, бесѣда 3. стр. 532.

престипи, но благовъстипи, говорить: «Бластовъствованіе трудите, и требувть желтваней «души; нбо цереубъдить человъка, и отклоначь «его отъ отечеснихъ предадій, и притомъ средя сопасностей, это дъло великой и мужественной «души. А готоваго принять и престить монисть «всякій получивній Священство (<sup>4</sup>).»

Блаженный Симеонъ Солунскій говорить: «Всяная молитва Священника совершенно-«творна Божсственною благодатію. И сему не ви-«руяй, ни пріемляй ниже крещеніе, ниже мура «совершеніе, ниже хиротонію священиическихъ «чиновъ, ниже разръшеніе гръховъ.... пріемлеть. «И невърнаго сей близъ. И себе самаго назо-«дить оть части христіанскія. Вся бо сія чрезъ «мелитвы совершаются Священниковъ (2).»

Въ житіи св. Епифанія Епископа Кинрекаго читаемъ, что когда онъ былъ еще Іудеемъ, и, удивясь щедрости нъкотораго простаго монаха Лукіана къ нищему, расположился принить христіанство, и просилъ его окрестить себи съ своею сестрою; то Лукіанъ, какъ былъ только простымъ монахомъ, не преподалъ имъ крещенія, а сказалъ: «Подобаетъ о семъ возвъсти-«ти Епископу: ибо безъ него не возможно «есть сему совершитися таинству. Иду убо «къ нему.... И иде Лукіанъ къ Енископу града

<sup>(1)</sup> Феофилактъ на 1 послание къ Кориняянащъ. Смотр. Христ. Чт. на 1843 г. часть 2, стр. 58.

<sup>(2)</sup> Симеонъ Солунский лист. 285, глав. 88 о хражи.

«того, а Епифавій шедши въ храмиву, въ нейже собиташе сестра его, рече: хощу Христіанинъ «быти, и во иноческий чинъ облещися. Глагола «ему сестра: еже ты хощеши, и азъ хощу: и сеже ты сотворнам, сотворю и азъ. Лукіанъ «же, егда Епископу возвъсти о Епифаніи подроб-«но, возрадовася духомъ Епископъ, и глагола «Луніану: нди и поучи юношу и сестру его свя-«той Въръ, и настави на законъ Христовъ. И «огда пріндеть день недбльный, и внидемъ въ цер-«ковь, тогда приведи ихъ къ милосердому челосвыколюбцу Богу, да присоедениять ихъ Тону ссвятымъ крешеніемъ.... Дню же недъльному на-«ставшу,.... Епископъ и Лукіанъ введоша обонхъ «въ куптъль и крестина (1).»

И такъ что только Епископы и Священники имъютъ право совершать св. крещеніе, это есть твердый церковный законъ.

Что говорили о семъ церковные учители, жившіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до времени Патріарха Никона?

Совершенно то же.

Въ Большомъ Катихизисть предложенъ общій вопросъ касательно святыхъ седми таинствъ слъдующій: «Кто можетъ сія тайны строи-

(1) Смотр. житіе св. Епифанія Еписк. Кипрскаго. Мая 12 ч. въ Четіи Минев. Томъ І.

12

ти?» — И дается отвътъ слъдующій: «Никтоже «развъ Святителей хиротонисанныхъ, имже «дана есть власть отъ Госнода Бога рукополо-«женіемъ наслъдниковъ Апостольскихъ..... Аще «въ Ветсъмъ Завътъ никтоже дерзну не освя-«щенъ строити тайны, множае паче у насъ не «достоитъ дерзати (<sup>1</sup>).»

Въ Маломъ Катихизисть спрашивается: «которая есть четвертая тайна?» И отвъчается: «Священство установленное оть Христа во Ано-«стольхъ, ихже возложеніемъ рукъ на Еписко-«пахъ, оть Епископовъ же на Священникахъ, яже «освлщени бывають чиномъ Церковнымъ, на «строеніе св. таинъ, и на преподаваніе спаси-«тельнаго ученія Христова: ибо и Господь во-«образуя та два чина во оныхъ словесъхъ сице «глаголя: шедше научите вся языки, крестя-«ще я во имя Отца и Сына и Св. Духа: «якоже и Апостолъ Павелъ то же свидътель-«ствуетъ сице глаголя: тако насъ да не-«пщуеть человъкь, яко слуги Христовы и «строителя тайнамь Божіимь (2).... Тако «убо потреба въдати, яко ня едниъ на Священ-«ство не руковозложенный ни талнъ строн-«телемъ быти можетъ, развъ нъкоторыхъ нуж-«ныхъ случаевъ, ниже ученія Христова по-«давати въ церкви оть амвона, по реченному:

- (1) Большой Катихизисъ лист. 309.
- (<sup>2)</sup> 1 Корино. 4, 1. зачал. 130.

«како же проповъдять, аще не послани бу-«дуть (1).»

Въ Толковомъ Апостолъ читаемъ: «Бла-«говѣстити зѣло малымъ есть (предоставлено), «крестити же всякому, точію Іерей бы «былъ (<sup>2</sup>).»

И такъ и въ то время, какое протекло отъ всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона, церковные учители, касательно совершенія таинства крещенія, говорили совершевно согласно съ древнею православною Церновію, т. е. что святое крещеніе можетъ и должно быть совершаемо только Епископами и Соященниками.

Слёдовательно законное право совершать св. таинство крещенія принадлежить подлинно только Епископамь и Священникамь.

<sup>(1)</sup> Малый Катихизисъ въ статъв о четвертой тайий. лист. 34 на обор. и 35.

<sup>(2)</sup> Толковый Апостолъ лист. 472 на обор.

#### XIX.

## БЕЗЪ ЕПИСКОПОВЪ И СВЯЩЕННИКОВЪ НѢТЪ ТАИНСТВА ТѢЛА И КРОВИ ХРИСТОВЫ.

Кром'в Епископовъ и Священниковъ никто не имбеть права совершать таинство Тела н Крови Христовы (евхаристіи, причащенія); ибо тольно Своимъ Аностоламъ, не ивому кому. Госводь нашъ Інсусъ Христосъ, подавая на тайной всчери благословенный Имъ со благодарсність хавбъ, сказаль: пріимите, ядите: сіе воть тъло Мое, еже за вы ломимое: сіе творите въ Мае воспоминание (1). И только Своимъ Апостоламъ, подавая благословенную со благодареніемъ чашу, Господь сказаль: пійте оть нея вси; се бо есть кровь Моа новаго завъта. Яже за многыа изливаема, вб оставленіе гръховъ (2): сіе творите, елижды аще nieme, въ Мое воспоминание (3). Но какъ преемники св. Апостоловъ суть Епископы, помошники же Епископовъ – Священники: TO очевидно, что совершать таянство Тъла и Крови Христовы, т. е. совершать Литургію, имъють право только Епископы, а потомъ, съ ихъ благословенія, Священники.

(1) 1 Корине. 11, 24. зачал. 149.
(2) Мате. 26, 27. 28. зачал. 108.
(3) 1 Корине. 11, 25. зачал. 149.

Digitized by Google

Это всегда такъ разумъла и держала св. Христова Церковь. Совершение таниства Тъла и Крови Христовы ръшительно запрещалось въ ней даже Діаконамъ; но во всъхъ правилахъ св. Соборовъ, гдъ говорится о семъ св. таинствъ, совершение сего таниства присвояется только Епископамъ и Священникамъ. Такъ, напримъръ, въ 18 правилъ 1-го Вселенскаго Собора читаемъ: «Діакони..... да ни просфиръ проскомясають, ни Презвитеромъ, да «причашенія не даютъ.... «Чрезъ правило бо есть и безчинно, аще что «таково будетъ.» А въ толковании на сіе правило сказано: «Сіе правило св. Отцы излошища, «нельпотво нвчто в безчивно обрътне..... И по-«велъвають Діакономъ никакоже привоненія «приносити..... на даяти Презвитероиъ Боже-« ственнаго причащенія.... но по Презвитерваъ «таковое благодарение воспринмати имъ, или отъ «Епискона или отъ Презвитера (1).»

Равнымъ образомъ только Епископамъ и Пресвитерамъ присвояютъ право совершать таинство Тёла и Крови Христовы и всё св. Отцы Церкви.

Сс. Игнатій Богоносець говорить: «Та из-«вѣстна евхаристія да будеть, яже оть Еписко-«па бываеть, или емуже той повелить.... Не лъть «есть безъ Епископа.... предложенія творити, ни «жертвы проскомисати (<sup>2</sup>).»

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Кормч. лист. 39 на обор.

<sup>(2)</sup> Игнат. послан. къ Смириянамъ лист. 38 на обор.

Св. Василій Великій, въ своемъ посланін къ подчиненнымъ ему Епископамъ, говоритъ: «намъ ввърено тъло и кровь Христовы (1).»

Св. Златоусть говорить: «Неистовство «явлено презирати толикаго начальства, егоже «кромв ниже спасенія намъ, ниже объщанныхъ «благъ получити. Аще бо не можетъ вто внити «въ царство небесное, аще не водою и духомъ «породится, и не ядый Твла Господня и Кровн «Его не ція, изверженъ есть отъ въчнаго живо-«та. Вся же сія ничных же другимъ, токмо свя-«тыми онъми навершаются руками, Іерейскими «глаголю: како кто безъ нихъ можетъ или геен-«скаго огня убъжати, или положенныхъ на не-«бесвхъ ввицевъ получити (2).» Въ другомъ мвств онъ говорить: «Аще твиъ (Іереемъ) ничто-«же Богъ дъйствуетъ, ниже баню (крещение) «вмаши, виже тайнамъ причащаешися, важе «благословеніа прінмаеши: убо не христіанниъ «еси (з).»

Блажсенный Симеонъ Солунскій, опревергая мивніе западной Церкви, будто святыя тайны освящаются только произнесеніемъ словъ Господа: пріимите, ядите и проч., и что потомъ священническая молитва и благословеніе

<sup>(1)</sup> Смотр. книгу правилъ св. Апостолъ, св. Соборовъ вселенскихъ и помѣстныхъ и св. Отецъ. изд. 1843 г. стр. 326.

<sup>(2)</sup> Книга о Священствъ слов. З. глав. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> Златоуст. въ толкования на 2 послание къ Тямоесю во 2 нравоучения стр. 2552.

уже не нужны, говорить: «Не еже просто рещи: «сотвори убо хлъбъ сей честное тъло Хри-«ста твоего и прочая, еже мощь имать само «по себъ самомъ, но еже съ духомъ Іерею ре-«щи, сиричь съ благодатію, явленно, съ силою «Священства. Аще бо тмищи рекуть Владычныя «глаголы, и все Божественное призываніе, аще «же царіс вси, или постницы, аще же вси бла-«гоговъйния, не имущи Священства, аще же вси «купво вврнія, иже по всей земля, начтоже вящ-«ше будетъ, не присущу Іерею, и никакоже свя-«щеннодъйствуема будуть оть оныхь предложе-«ная, ниже твло и кровь Христовы, яко не че-«ловъкъ, но Богъ есть дъйствуяй чрезъ Іереа, «призывающаго благодать Духа. И еже аще ре-«четь Іерей, двйствительно есть Священства си-«лою. Сія же Божія есть сила, юже не всякъ «имать върный, но иже хиротонію Священства «тонно пріемый (1).»

Послё сихъ весьма сильныхъ свидётельствъ представлять дальнёйния доказательства въ дёлв, такъ много всёмъ извёстномъ и почти для всёхъ несомнённомъ, не усматриваемъ нужды и конечно никто изъ отступниковъ не потребуетъ нхъ, потому что ни одинъ изъ нихъ не обнаруживалъ такой мысли, что таинство Тёла и Крови Христовыхъ можетъ совершать и лице не рукоположенное въ Епископа или Священника.

(1) Симеонъ Солунскій въ 88 главѣ о храмѣ. лист. 285.

# БЕЗЪ ЕПИСКОПА И СВЯЩЕННИКОВЪ Н**ЪТЪ** ТАИНСТВА ПОКАЯНІЯ.

Кром' Епископовъ и Свящевниковъ викто не имветъ права совершать танаство Покаянія. Кто думаеть, что принимать таинственную исповъдь, а особливо связывать и разръшать можетъ и міряннию, тоть мыслить ришительно противно ученію Христову. Ибо Інсусъ Христосъ не иному кому, а только Свониъ Аностоламъ сказаль: имже отпустите гръхы, отпустятся имъ, и имже држите, држатся (1). Слъдовательно только св. Апостолы и получили право прощать или не прощать гръхи, а посему только они получили и право совершать таниство покаянія. Но поелику преемники св. Апостоловъ, какъ мы видъли выше, суть только Енископы, помощники же Епископовъ-Священники; то очевидно, что прощать или не прощать гръхи, слъдовательно и совершать таинство покаянія, инъють право, посль и кромъ св. Апостоловъ, собственно Епископы, а потомъ, съ ихъ благословенія, Священники.

Такъ всегда и разумъла это истинная Хри-

(1) JOAH, 20, 23. 3494. 65.

Digitized by Google

#### XX.

стова Церковь. Правила св. Соборовъ и всъ древніе учители совершенно согласно говорять, что исповёдывать грёшенковъ, и потомъ разръпать или связывать ихъ могутъ собственно только Епископы. Правила св. Соборовъ дозволяють это дълать и Пресвитерамъ, но только съ повеявнія, съ дозволенія и совъта Епископовъ. Безъ повельнія же, дозволенія и совъта Епископовъ не имъютъ права разръшать или связывать исповъдающихся даже и Пресвитеры. Принимать исповёдь, въ случаё неотвратимой нужды, Енископами разрѣшалось и не Пресвитерамъ; но только въ случат дъйствительной и истиннеотвратимой нужды, притомъ и въ семъ нo случать разръшалось только принимать исповљдь, а не связывать или разр'вшать. Въ противномъ случат встиъ, не имъющимъ Священства, дело исповеди решительно запрещалось.

Апостольское 39 правило говорить: «Безъ «воли Епископа своего, Презвитерн или Діакони «да не творять ничтоже: тому бо суть поручени «людіе Господен.» Толкованіе: «Нѣсть достойно «Презвитеру или Діакону безъ повельнія Епи-«скопа своего.... пріпмати въ покалніе и вязати «и разрѣшати (1).»

Карваленскаго Собора 43 правило говоритъ: «Кающимся противу гръховъ Епископъ «даетъ запрещеніе: Презвитеръ же безъ воли

<sup>(1)</sup> Кормч. лист. 10 на обор. и 11.

«его, ин нужди нашедши, не разръннтъ кающа-«гося (1).»

Тоже говорить толкование на 6-е правило сего Собора. Именво: «Совершенное проце-«ніе сущимъ въ покаяніи творити, якоже стоя-«ти имъ несумънно «ъ върными, и Божествен-«ныхъ причащатися даровъ, Презвитеру не оста-«вляти того творити, но отъ Епископъ тако-«вымъ подобаетъ быти (<sup>2</sup>).»

Кромъ сего 7-е правило Карвагенскаго Собора говорить: «Сущаго въ бъдъ нъкоей, «Ісрей хотя примирити къ святому жертвеннку, «да вопросить Епископа, п, якоже поведить ему, «да творитъ (3).» Въ толковании на сіе правило сказано: «Прежде писаное правило (т. с. прави-«ло 6-е) отъ Епископа прощенію (т. е. разръ-«пенію) повелъваеть быти: се же правило но-«велѣваетъ, по волн Епископа, и Презвитеру «таковое творити. Глаголетъ бо, аще нъвто въ «запрещени сый разболится къ смерти, или въ «нъкую въ напасть впадетъ, со вопрошеніемъ «Епископа, да разрѣшить его Презвитеръ оть «запрещенія, и святыхъ даровъ причастіе дасть «ему; то бо есть, глаголеть, ко олтареви при-«миреніе (4).»

Соборъ, бывшій при Цареградскомь Патріархъ Николав, на вопросъ монаха Іоанна:

- (2) Тамъ же лист. 120 на обор.
- (3) Тамъ же лист. 121.
- (4) Тамъ же.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Кормч. лист. 134 на обор.

«Аще подобаетъ духовныя дъти прінмати, не «Презвитеру сущу,» говоритъ: «п весма убо се «речемъ, яко онъмъ достойно есть пріямати и «вязати дътп духовныя, и разрѣшати, иже отб «духовныя благодати власть пріяша, иже «суть перво Епископи, и потомъ Презви-«тери, отъ Епископъ повельніе о семъ прі-«щмше. Сін бо (суть) извъстиѣйшін правители «н къ разсужденію помысловъ прехитри: ими «бо, исповѣданія ради, оставленіе грѣховъ бы-«ваетъ: а ему же нѣсть достойно оставляти, «вотще отнюдъ къ таковому исповѣданіе (1).»

Св. Священномученикъ Кипріанъ, опровергая несправедливость жалобы одного изъ кающихся, какую онъ приносилъ ему на долгое неразръшеніе его въ гръхахъ и недопущеніе къ таниству причащенія, говоритъ: «О безмърное «твое, неистове, безуміе! Гнъваешися на того, «который старается отвратить отъ тебя гнъвъ «Вожій; угрожаешь тому, который умоляеть за «тебя милосердіе Господа, который язву твою «ощущаетъ, которой ты самъ не ощущаешь, ко-«торый за тебя слезы проливаетъ, коихъ ты «самъ, можетъ быть, не проливаешь, а еще «отягчаешь согрѣшенія и усугубляешь; и когда «ты самъ не примиримъ, гнѣваяся на Архіереевъ «и Священниковъ Божіихъ: мниши ли, чтобы

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Корыч. глав. 54, вопросъ и отвѣтъ 14, лист. 581 и на обор.

«Господь умилостивленъ былъ къ тебъ (1)?» — Эти слова явно показывають, что въ Кипріавово время могли давать разръшеніе въ гръхахъ только Епископы и Пресвитеры; ибо иначе жалующійся, оставивъ Епископа и Пресвитера, могъ бы обратиться къ другимъ лицамъ.

Св. Аванасій Александрійскій говорнть: «Якоже человѣкъ отъ человѣка Священнна «крещаемъ просвѣщается Святаго Духа благо-«датію, тако исповъдаяся въ покаяніе, ради «Іерея пріемлеть оставленіе благодатію Хри-«стовою (<sup>2</sup>).»

Св. Василій Великій ділаєть вопрось: «Желающій исповідать гріхи свои, всёмь ли и «кому случилось, или нікоторымь должень ис-«иовідывать?» — Потомь отвічаєть: «Исповіды-«вать гріхи необходимо преда тьми, кому свя-«рено строеніе таина Божіиха (<sup>3</sup>).» Но строеніе таинь Божіихь ввірено не всёмь, какь показываєть св. Апостоль, а только св. Апостоламь (4). Въ книль Никона, Игумена Черпыя горы, означенный отвіть Василія Великаго вь краткихь словахь выражень такь: «Согрішенія «ність исповідовати къ простому человіку, «разві кь Іерею (<sup>5</sup>).»



<sup>(1)</sup> Кипріан. въ статъѣ о падшихъ, изд. въ С. Петербургѣ 1803 г. стр. 247.

<sup>(2)</sup> Въ словѣ 55 у Никона Черныя горы, лист. 455.

<sup>(3)</sup> Васил. Велик. крат. вопр. 288.

<sup>(4) 1</sup> Корино. 4, 1. зачал. 130.

<sup>(8)</sup> Никон. Черн. горы въ словѣ 55, лист. 455.

Св. Златоусть о Священникахъ говорить: «Ане кто помыслыль бы, елико есть, человъку «сущу и еще плоти и крови приплетеву, бла-«женнаго и нетлъннаго естества онаго близъ во «илоти быти: тогда узрить добръ, еликія Іере-«овъ чести благодать Духа сподобила есть: онъ-«ми бо и сія, яже ръхомъ, свершаются и друничниже скуднъйшая въ словъ до-«Гая нхъ «стоинства же и спасевія нашего. Живущій бо «на земли и на ней житіе провождающій, свии, «яже на небестьх суть, строити повельны «быша и власть пріяша, юже ниже Анге-«ломь, ниже Архангеломь даде Богь; не бо .«ко онвиъ речено бысть: елика аще свяжете «на вемли, будуть связана и на небеси; селика аще разръшите на земли, будуть «разръшена и на небеси. Инъють бо и обла-«дающій землею, еже вязати власть, по твлесь «тение. Сей же союзъ самыя касается души, и спроходить небеса: и яже аще сдълають докль Івреи, сія Богь горть извъстна тво-«рить, и рабскій совъть Владыка подтвер-И что бо ино, развъ emedaems. всю имъ «небесную даде власть? Имже бо, рече, отспустите гръхи, отпустятся, а имже аще «держите, держаны будуть. Кая была бы «сея власть большая? Весь судь даде Отецъ Сысвори: зрю же всю сію врученную нмъ оть «Сына. Якоже бо на небеса уже принесше-«ся. и человъческое превосшедше естество и на-«шихъ свобождшеся страстей, тако на се приве-

«дени бывше начальство. Таже, аще убо Царь «кому отъ иже подъ нимъ сущихъ сея премо-«даль бы чести, дабы всажати ему въ узилище, «аще хощеть, и отпущати паки: ревлуемъ бы-«ваеть и влоревь всёми таковый. А иже оть «Бога толико большую власть пріемъ, елико зем-«ли честивниее есть небо и телесь душа: аще «ди малу въкимъ видится пріяти честь (1).» Т. с. «Если кто размыслить, сколь важно то, чтобы, «будучи еще человъкомъ, обложевнымъ плотію «и кровію, присутствовать близъ блаженнаго и «безсмертнаго Естества: то уввдить ясно, какой «чести удостоила Священниковъ благодать Духа. «Ими совершается жертвоприношеніе, соверша-«ются и другія высовія служенія, относящіяся «къ достоинству и спасенію нашему. Они еще «живуть и обращаются на земль; а поставле-«ны распоряжать небеснымь, и получили «власть, которой не даль Богь ни Ангеламь, «ни Архангеламь. Ибо не имъ сказано: елика «аще свяжете на земли, будуть связана на «небеси: и елика аще разръшите, будутъ «разръшена (Мато. 18, 18). Земные владыки «имбють власть связывать только тело. А те «увы связывають душу, проникають небеса, и «что Священники опредъляють на земли. «то Бого утверждаеть на небь. Госполь сосгласуется съ мизніемъ рабовъ Своихъ. Что же

<sup>(1)</sup> Златоусть о Священствѣ слово 3, глав. 4, лист. 62 и на обор.

«другое Онъ вручилъ имъ, какъ не вею небе-«сную власть? Имже, говорить, отпустите «гръхи, отпустятся, и имже держите, «держатся (Іоан. 20, 23). Какая власть мо-«жеть быть болье сей? Отень весь суль даль «Сыну (5, 22), а Сынъ, какъ видимъ, отдалъ «весь этотъ судъ Священникамъ. Они возведены «на такую степень власти, какъ будте уже пе-«ренесены на небо, превознесансь надъ человъ-«ческою природою, и освободились отъ страстей «земныхъ. Если бы Государь предоставилъ кому «нибудь изъ своихъ подданныхъ такую власть, «чтобы овъ могъ заключать въ темвицы и онять «освобождать изъ нихъ, по своему назначенію; «на такаго изъ подданныхъ вст смотръля бы съ «завистію и уваженіемъ. А о пріемлющемъ отъ «Бога власть, столько превосходнъйшую ceĦ. «сколько небо превосходнъе земли, и душа пре-«восходне тъла, некоторые дунають, что онъ «получаеть нёкое неважное преимущество (\*).»

Тотъ же св. Златоуств еще говорить: «Проказу тьлеспую очищати, паче же очищати «убо никакоже, очищенныхъ же искушати ток-«мо -имяху власть Священницы Іудейстін: еда «не въси, како сопрътельно бъ достоинство «Іерейское тогда. Сіи же наши не прока-«зу тълесную, но нечистоту душевную, «не по очищеніи отъ проказы искушати,

(1) Смотр. книгу о Священствѣ новый переводъ, стр. 59 и 60 изд. 1836 г. С. Петербургъ. въ 8.

«но всеконечнъ очищати пріяху власть: «твмъ же и иже сихъ презирающе, много и «оть сихъ, иже о Даоанъ, были бы нечистъй-«ши и большаго достойни томленія (1).» Т. е. «Священники Іудейскіе имѣли власть очищать ствло отъ проказы, или лучше, не очищать, «а только свидътельствовать очищенныхъ (Лев. «ГЛ. 14); И Однако извъстно, сколь завидъть «быль тогда савь священническій. Но Сед-«щенники Новаго Завъта получили власть «—не свидљтелями быть очищенныхъ, a сочищать, — притомь не проказу тъла, но «скверну души. Почему не воздающіе сану нхъ «должной чести гораздо преступнъе Дасана и «его сообщниковъ, и достойны тягчайшаго на-«казанія (<sup>2</sup>).»

Всероссійскій Митрополить Фотій говорить: «А которіи людіе живуть безь покаянія, «и отца духовнаго не держать, аще и къ церкви «приходять, не принимати отъ нихъ приношенія «въ церкви. А своимъ дѣтемъ духовнымъ воз-«браняйте съ таковыми ни ясти, ни вити, ни въ «своя домы призывати, ниже къ нимъ ходити: «понеже сіи сами отлучишася стада Христова и «словесныхъ овецъ, и елика сила таковыхъ при-«водити къ покаянію отъ злыхъ, и пріимати съ «радостію, а не гордяся (<sup>3</sup>).»

(3) Посланіе на сретики Стригольники.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup>Смотр. книгу о Священствѣ новый переводъ стр. 59 и 60 изд. 1836 г. С. Петербургъ, въ 8.

<sup>(2)</sup> Тамъ же стр. 62.

Влаговъстникъ, объяспяя слова Господа: и дамъ тиключи царства небеснаго, и еже свяжещи на земли п проч., говорить: «Имъють «Власть оставляти и удержати, иже на камени «Епископи, сподоблышінся благодать пріяти. «Аще ли же въ Петру токмо речено бысть, «дамъ ти, но и всъмъ Апостоломъ дано бысть «тогда, егда рече имъ: аще кому оставите «грњхи, оставлени будуть (1).» Въ другомъ мъсть онъ говорить : «Власть нъкую и благо-«дать духовную даде имъ (Апостоламъ Господь)..... «отпущати согръшенія: тъмъ и наводить: имже «Отпустите гръхи, отпустятся имъ, яв-« Лян, яко се видъ духовныхъ даровъ имъ даде, «оставляти гръхи.» И песколько ниже: «Смотри «же ми Ісрейскаго чина, яко Божественъ есть:-«Богу бо еже отпущати гръхи, онъмъ же «се дадеся. Тако убо чтемъ я, яко Бога, аще «и недостойни суть. Что сія? Божія бо дара «суть слуги, и благодать дъйствуетъ ими, яко-«же и осломъ Валаамлимъ глагода: неставляетъ «(не удерживаеть) бо благодати наше недостоинь-«ство, яко Іереомъ (чрезъ Іереевъ) благодать «дается, и того ради почитаемъ я (<sup>2</sup>).»

Тотъ же Благовъстникъ, объясняя вопросъ Апостола Петра, предложенный Господу:

<sup>(1)</sup> Въ толков. Еван. отъ Мато, зачал, 67 лист. 129 и на обор.

<sup>(2)</sup> Въ толков. Еван. отъ Іоанна зачал. 65, лист. 300 на обор. и 301. Томъ I.

коль-краты аще согръшить ес мя брать мой, и отнущу ли ему до седмь крать (1), между прочныт, говорять: «Се есть, аще согръ-«шить (брать мой), таже раскаявся придеть,.... «прося прощенія, прощу ли его, приложи: ез «мя аще согръшить: понеже бо аще Богу со-«грѣшить, не могу азъ препростый простатя «его, но аще кто Божій чинь имъяй, Сея-«щенничь (2).»

Св. Анастасій Синайскій спрашиваеть: «Аще кто, срамляяся решя Священнику человь-«ку своя гръхи и студодъянія, внидеть же въ «церковь, и о себь исповъстся Господевя, убо «пріятенъ ли есть или ни?» — И отвъчаеть: «Въ «опже день умилится человъкъ и объщеется Бо-«Гу ктому не согръшати, но прилъжнъ новается, «пріемлеть его Богь; но не пріемлеть изеп-«щение единь в себь (т. е. ве при Священии-«кв) совершеннъ о своемъ прощения.»-Н нъ сколько ниже : «Господь гордымъ противится, «смиреннымъ же даетъ благодать. Мже бо здъ «не хотяй предъ единъмъ (т. е. Священия-«комъ) посрамитися, тамо предъ многими по-«срамленъ будетъ (3).» Опъ же говорить въ другонъ ивств: «Священници имуть оть Бога «власть вязати и разръшати на небеси и «на земли (4).» Въ Потребникъ сін слова св.

Digitized by Google

j

<sup>(1)</sup> Благовъст. Мато. зачал. 76. лист. 154.

<sup>(2)</sup> Тамъ же.

<sup>(8)</sup> Никонъ Черной горы въ словѣ 51, лист. 416.

<sup>(4)</sup> Никонъ Черной горы въ словъ 14, лист. 100 на обор.

Анастасія читаемъ въ слёдующемъ порядкь: «Отъ Священника разръшается человъкъ; речеся «бо истиннымъ (т. е. руконоложеннымъ отъ Епи-«скопа) Священникомъ Божінмъ: иже аще раз-«ръшите на земли, будетъ разръшенъ и на не-«беси (4).»

Матосй Прасильники говорить: «Кающих-«ея помыслы аріямати, и ръшати и вязати сосграниенія Евископомъ дадеся, по повеленію же «ихъ и Пресвитеронъ. Шестое иже въ Кареаге-«ни Себора правило, еже поназанія святаго, рек-«ше, мура твореніе, и еже Церкви освященіе, «по никоемъ встхомъ бывшемъ обычан. и еже чкающихся примирение, еже есть понысловъ «неповъдание, и душевныхъ язвъ врачба.... вся «сія Пресвитеромъ отрече (не дозволяетъ) бы-«вати. Архіереонъ бо сихъ возложено есть строе-«ніс., яко вязати и р'внити могущинъ, образъ «ниущамъ Апостолъ, имже область сію Христосъ «вручн. Твиже иже кромъ повельнія Еписко-«пова пріємлюще помыслы человъческіе «Соященницы и иноцы злъ творять и вели-«камь казнемь достойни: виже бо рыпати, «ниже визати имуть область, много же наче не «священный иновы». Слив бо и еже повелёти «номыслы воспріннати и судити викако же по-«добно (подобаеть). Но и седьмое правило (т. е. «Кареагенскаго Собора) примирение кающихся, «аще о животь бъдствують, не мнить быти по-

(1) Іоснфов. Потребникъ лист. 192.

«добно Пресвитеромъ творити, кромъ Еписнена. «Сія и четыредесять третіе повел'яваеть. Аще «ли же пъсть ту Епископъ, рече, а иже въ по-«каянія сый на концы самомъ бъды съдитъ, да «примиряетъ того и Пресвитеръ (1).»

Симеонъ Солунскій говорить: «Сіе, еже «ръшити и вазати, токмо Евископовъ ссть, яко-«же разній о семъ канони глаголють. И явлене, «яко Апостоломъ единымъ сіе дадеся отъ Христа «Бога нашего, Апостоловъ же преемницы Епи-«скопи. Твиже Пресвитери, яко семдесятныхъ «чинъ пріемлюще, не имутъ власти даяти Духа, «сіе есть, благодати, или хиротовисати, или муро «творити, и рыненіе даяти гръховъ въ Дусь, яко «ниже Филинить, сый седьмый (Діаконовь), но-«жаше сіе. Наложеніемъ же рукь даяще того «(Духа) Петръ и Іоаниъ и прочін двавадесятници «Апостоли, и тёхъ пресмницы Епископства..... «Тъмъ не могутъ сже ръшити и вязати «Пресвитеріе, но Епископы сами (т. е. толь-«ко). Обаче повельніемь Епископовь, снръчь «запов'ялю, по вужаи, яко канони глаголють. «могуть тое и Пресвитерів дъйствова-«ти (2).» Въ другомъ мъсть онъ говорать: «Про-«стыя монахы не подобаеть ноставляти духован-«кы.... Духовнаго отечества смужение не «подобаеть дароватися монахомь nno-

<sup>(1)</sup> Матоей Правильшикъ въ составѣ М. глав. 9.

<sup>(2)</sup> Симеонъ Солунскій въ отвѣтѣ на 11, 12 и 13 вопросы Гавріила Митрополита Пентапольскаго.

«стымь, хиротонию весма не имущымь. По-«пеже толико священныйшее cie, яко еди-«ныач Епископовъ есть, а не Пресвитеровъ, **жако канони злаголють.** А еже Пресвитеронъ «двиствоватя; таковое но нужди бываетъ, съ по-«вслъніемъ Епископа, и отсутствующу ему, не «присущу. Вящшая же пороковъ, сиръчь отресченіе Въры, убійственный гръхъ и священсвыхъ паденія, къ Епископу взносити подобаетъ, ••н елина нвая пребъгають (превышають) въспрі--чемлющаго знаніе, и вся д'вяти съ волею Епи-«енопа:зане Епископовъ се дъло свойственно (1).»--Далье блаженный Симсонь говорить: «Аще «убо о Пресвитер' толикое внимание, отъ каносновъ, како убо дастся Священства не имуще-«ну? Подобаетъ бо исповъди пріемлющему и бла-«гословити, и молитву прощенія проглаголати, прощати, и запрещати, и божественныхъ -« H «причащати таниъ достойныя. И како двиство-«валь бы сіл не имъяй Священства (2)?»

Нѣсколько ниже онъ же говоритъ: «И Діа-«кона нижѐ весьма поминаютъ нанови въ вели-«чайшемъ семъ служеніи. Аще же убо безъ раз-«рѣшенія Пресвитери не имутъ свободы, и Діа-«коновъ канони не помипаютъ, како инъ про-«стецъ, весьма Священства не имущій, послужитъ «сему таниству (3)?»

- (1) Симеонъ Солунскій глав. 249.
- (2) Тамъ же глав. 250.
- (є) Тамъ же.

Digitized by Google

Косма Пресвитеръ говорить: «Апостоль «глаголсть: аще кто болить въ вась, да при-«зоветь попы церковныя, и да молитеу «творять надънимъ, помазавше и масломъ «во имя Господне, и молитва съ върою спа-«сеть болящаго, аще же и гръхи будеть «согрышиль, отпустятся ему. И исповъ-«дайте другь другу согръшенія. Еретицы же «сами въ себъ исповъдь творять и ръшать, сами «суще связани діаволями узами. Ниже точію «мужіе творятъ, но и жсны, еже руганія достой-«но ссть, женъ бо, рече Апостолъ, ме вълю «учити.»

И ниже: «Епископи суть пастырн и учите-«лн, поставлены словеснымъ обцамъ Божіямъ, «и тъмъ есть повелённо вязати и ръшати. Ере-«тицы же, елико не въдятъ, хулятъ, но словсеи «блаженваго Апостола Гуды: елико бо, рече, есте-«ствомъ, аки скоти животни свъдять, ез «сихъ сквернятся. Лютъ имъ: яко ез путь «Каиновъ идутъ и ез лесть Валаамовы «жзды (1).»

Что говорили о семъ предметѣ церковные учители, жившіе въ Русской Церкви со времеми всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріврха Никона, и книги въ это время переведенныя и преимущественно уважаемыя отступниками?

<sup>(1)</sup> Въ словѣ на еретики Богомилы,

Совершенно то же.

Въ книгъ Никона Игумена Черныя горы сказано: «Аще прегръшеніемъ прегръшить чело-«въкъ, въ гръхъ впадъ, изнуритъ же илоти тъла «Своего, и истаетъ кости мозговъ своихъ въ по-«сть и плачи, инчтоже успесть. Аще же изре-«четь человтку Священнику гръхи своя на «сражь себь, ради сего оправдится (1).»—Въ аругомъ мёстё онъ же говорить: «Все Боже-«ственное Писаніс глаголсть, яко Презвитс-«ромь священнодъйствующимь подобаеть «исповъдеть бывати, а не ко инъль (2).» Въ ссяь отношении онь разсказываеть следующую неторію: «Въ пресловущемъ градъ Антіохіи бъ «нъкій князь, и болъвъ къ смерти исповъдася «Презентеру. Паки же устрабився (выздоровѣвъ), си разуменъ сый и добродътелевъ, суди се въ «себъ, яко аще и бысть исповъдь моя, но къ «смерти сущу ин бысть. Елиа убо (поелику) Бо-«гу благоволящу, здравъ уже быхъ отъ болѣзен, «жело есть прочее по чину, и якоже подобаетъ «сотворити ми исповъдь. И се убо добръ совъсца, не въдяще же, яко къ Священникомъ лъпо «есть бывати исповёдемъ: имъя же въру къ нъ-«коему мниху, того призва, не сущу Священнику. «Да яко ему рече: исповеди ради: той, имбя ве-«деніе, не сміно рече, за еже не иміти ми свясщеническій санъ. Князь же рече: азъ доспъхъ

·(1) Никонъ въ словѣ 51, лист. 410 на обор. и 411. (2) Никонъ въ Тактиконѣ слово 14, лист. 72. «исповѣдатися (исповѣдался бы) в Презвитеру,-«по за еже къ смерти быти мп, того ради творю «се. Мнихъ же паки, слышавъ, отлагаше дондеже «разсмотрить. И убо отшедъ заутра возвратися «паки, и глагола князю, слика увъдввъ же и видъ «(во снъ), и рече: видъхъ нъкоего, яко во образъ «духовнаго моего отца, дающа въ руцъ мои дре-«во зъло тонко, на немже бъ оплетено уже, н «рече ко мнъ: возми се и развяжи, и паки свя-«жн. Мнъ же, рече, вземшу и не возмогшу раз-«ръшити, паки дахъ сму. И давый ми рече: яно «въдъти подобаетъ, яко ни ръшиши, ни влжеши: «но рекшему ти, исповеди ради, рцы, яко да со-«творить подобающая, и призоветь Презвитера «и исповъсть гръхи своя: и да речеть Презви-«теръ Евангеліе, еже реклъ есть Христосъ но «святому Апостолу Петру: яко егоже свяжени «на зсмли, будеть связань на небесахь и «проч. Сія же слышавъ князь, сотвори тако, н «исновѣдавъ сіе опасно (съ осторожностію) ино-«му старцу. Сей же старецъ исповъда сія въ «своей обители, глаголя: якоже убо Божествен-«ная писанія учать пась, се нынь и оть сего «навыклуемъ, яко къ Презватеромъ священнолвй-«ствующимъ лъпо есть бывати исповъдемъ (1).»---Посль сей повъстя, разсказавъ другую подобную повъсть, блаженный Никовъ говорить: скъ Свя-«щенвикомъ лъпо есть исвовъди творити, тін. «убо имутъ власть вязати же и ръшати (2).»

<sup>(1)</sup> Никопъ въ Тактиконѣ лист. 72 и на обор.
(2) Тамъ же лист. 73.

Въ Большожа Номоканоние сказано: «Въ-«домо буди, аще кто безъ повелѣнія мѣстнаго «Епископа дерзпетъ пріимати помышленія и «исповѣдп, сицевый по правиломъ казнь пріи-«метъ, яко преступнькъ Божественныхъ пра-«вилъ: ибо не точію себе погуби, но и елицы «у нето исповѣдашася, не исповѣдани суть; и «елицѣхъ связа или разрѣши, не исправлени «суть (1).»

Въ другомъ мъстъ тотъ же Ножоканонъ говоритъ: «Святіи отцы ниже Священникомъ спяколяютъ безъ новельнія Архіерейска прими-«ричи киющихся (<sup>2</sup>).»

Въ Малолъ Катижизисть спрашивается: «Которая есть пятая тайна?» И отвѣчается: «Понаявіе, еже за грѣхи бываетъ съ сокруше-«ніемъ сердечнымъ во исповѣдавіи грѣховъ, съ «надежею о отпущеній, ради изліанія честныя и по разрившениемъ Свя-

Въ томъ же Катихизисть далѣе спрашивается: «Что подобаетъ разумъти въ сей тай-«вћ?»—И отвътствустся: «Первѣе кающемуся «подобаетъ быти христіанизомъ православно вѣ-«рующимъ: поисже безъ благія вѣры пи единое

(3) Въ стать в о тайнъ покаяния.

<sup>(1)</sup> Больш. Номоканонъ лист. 6. Въ Іосиф. Потребникѣ лист. 668.

<sup>(2)</sup> Потребн. Іосифовск. лист. 730 на обор.

,

«же покаяніе быти можеть. Второе, разрыши-«ти кающагося никто же можеть, точію «православный Священникь, понеже нромь «Церкви нъсть спасевія и разръшенія (1).»

Тамъ же еще спрашивается: «Како бы-«вастъ разрѣшеніе грѣховъ отъ духовиаго отца?» И отвѣтствуется: «По слышаніи исповъди отв «кающагося, Священникъ добръ разсудиания «истинное сго исповъданіе, сокрушеніе же «сердечное и усердіе и устроеніе ко цѣломудре-«нію, такоже и произволеніе соблюдатися отъ «грѣховъ, разръшаетъ его по достоинству «покаянія отъ гръхъ, въ нихже имать раз-«ръшити или удержати. Разрѣшаетъ же «его.... глаголя: азъ данною миъ властію «отъ Христа разръшаю тя, во имя Отца «и Сына и Святаго Духа (2).»

Въ Большомъ Катихизисть читаемъ: «Во-«просъ: Написано, еже во второе принествіе «Христово нниги разгибаются, и вся гръхи иенза «обличаются. Всѣ ли грѣхи наша въ сихъ кин-«гахъ написаны будутъ, о нихже, во святѣй «Церкви прощеніе и оставленіе получина? — «Отвѣтъ: Сія токмо грѣхи тамъ написаны бу-«Дутъ, о нихже аще кто здѣ въ настоящемъ жи-

(2) Въ стать в о той же тайнь.

Digitized by Google

i

<sup>(1)</sup> Малый Катихизисъ въ стать о пятой тайнь. Смотр. подобное мъсто въ суждения о третьей тайнь подъ вопросомъ: которыжь образожь сія тайна разумытися имать?

«тім не исправнаъ съвершенаго покаянія, и «очищенія кронію Христовою, якоже право-«смаснымъ христіяномъ очищати своя пре-«грівшенія довльеть (1).»

Въ тожь же Катихизисть читаемъ: «Во-«иросъ: Что есть нокаянія тайва?—Огвѣть: По-«каяніе есть вторая дщица, по разбісній прести-«тельнаго корабля, и вуждно потребная тайна «согрѣнившамъ, въ вемже оставленіе грѣховъ «о повинныхъ испращается, отъ Бога же Іс-«реомъ (посредствомъ Ісрея) даруется (<sup>2</sup>).»

«Вопросъ: Колвко есть «частій и дъйствъ покаявія? — Отвътъ: три..... «Вторая часть (покаявія есть) исповъдавіе гръ-«ковъ своихъ предъ Богомъ Герею Бго (3).»

Книга, вазываеная Златоусть, говорить: «Въренъ и праведенъ Господь оставити намъ «гръхи наша, аще исповъдаемъ на ся безавконія «пашя Господеви предъ отцемъ пашимъ ду-«ковнымъ, и заповъди Его соблюдаемъ. Рече «бо Господь нашъ Інсусъ Христосъ ко учите-«демъ: аще свяжете кого на земли, будетъ «связань и на небеснъхъ: и его же аще раз-«ртышите на земли, будетъ разришенъ на «пебеснъхъ (4).» — Кто здъсь разумъется подъ

- (1) Больш. Катих. въ словѣ о второмъ пришествіи Христовѣ, лист. 104 и на обор.
- (2) Тамъ же въ главѣ 78, лист. 340 на обор.
- (8) Тамъ же лист. 340 на обор. и 341.
- (4) Поучение въ недѣлю 27 по недѣлѣ всѣхъ Святыхъ, лист. 297 на обор. и 298.

именемъ духовнаго отца?—Священникъ, не иной кто. Это само собою ясно, и совершенно видно изъ непосредственнаго продолженія означенныхъ словъ въ томъ же поученіи. Ибо далве говорится: «Того ради аще кто исповъдаетъ гръки своя «отцу своему духовному п той не свяжетъ его «епитиміею въ малъ иля въ ведицъ гръсв, или «по невъденію, или усрамяся кого, таковый «попъ ильсть Пастырь, но губитель золь «(злой). Аще бо не свяжетъ епитиміею кающа-«гося, то предаетъ душу его въчной муцъ (1).»

Кириллова книга говорить: «Нретивнія «блядуть: чего ради намъ покаяніемъ повъдати «предъ Іерен гръховъ своихъ; ибо то, ръкоща, «ковое умышлевіс уставися? Отвъщаемъ же им «къ нимъ: якоже въ прежнемъ, такоже и въ но-«войъ закоять, повелтвемъ Божіниъ, нсповтяаквіс гръховъ было, и есть. Въ прежасиъ бо за-«конѣ о исповъдании тако рече Богъ Монсею: «риы сыномъ Израндевынъ, мужъ или жева «идъже что согръшиша, и преступнша повельне «Божіе, о твхъ всёхъ гръсвхъ да плачутъ и ис-«новъдатъ гръхи, нже содъяща. А якоже испо-«въдати гръхи, въ той же главъ ниже приложи: «да поставитъ Ісрей мужа или жену предъ Го-«сподемъ, и наки учитъ и много съ клятвою, н «да вопрошаеть о гръсъхъ (2)..... Въ новомъ за-

(2) Кирилл. кишга гл. 18, лист. 202 и на обор.

<sup>(1)</sup> Поученіе въ неділю 27 по неділі всіхъ Святыхъ лист. 298.

«ковъ Господь нашъ..... новымъ Ісреомъ, нже сость ученикомъ Своимъ и Апостоломъ. 1816 «власть очищати, сже есть отпущати гръхи. Ре-«че бо: аще кому отпустите гръхи, отпу-«стятся имъ, и имже удержите, удержа-«ни будуть. Како же Аностоли имъша власть «удержати и отпущати гръхи, аще не бы испо-«въдание предъ ними было? Виравду же и яв-«СТВСНО ПОКАЗУСТЪ И СВИДЪТЕЛЬСТВУСТЪ О ТОИЪ «и Лука Евангелисть, яко бысть исповъдание «предь Апостолы, сине глаголя: мнози оть вы-«ровавшихь прихождаху предь Апостолы, «исповъдающе дъла своя» И ниже: «Яко убо «въ прежпемъ заковъ повельніемъ Божінмъ испо-«въдаща людіе гръхи своя предь Священники: «таво и въ новомъ предъ Апостолы, и потомъ «предъ ученики и наслъдники ихъ; якоже .«и нынь даже до днесь въ Цсркви во всъхъ убо «падевінхъ нашахъ (1).»-Кого Кирилдова книга разумъсть подъ именемъ учениковъ и наслъдниковъ Апостоловъ, предъ которыми должпо исповъдывать гръхи свои? - Епископовъ и Священниковъ: ибо далъе ясно говорать: «Истиняные намъстники Апостольскіе, по Авостолу, «блять о душахъ нашихъ, яко слово или дечбу «хотяще воздати о насъ, и исправляютъ прегръ-«шевія наша духомъ кротости. Къ нимъ бо при-«ходяще исповѣдуемъ дѣла наша, яко и оны «върныя предъ Апостолы исповъдашася и сказо-

(1) Кирил. кциг. лист. 203 и на обор.

«ваніа діла своя. Не мните же, яко Іереджі «псповідаетеся; аще же и преді Іереями, но «вісте, яко Самому Богу. Помяните убо кождо «вась ко исповіданію приступивый, не первіе «ан речени: исповіданотися Господи Боже We-«бесе и земли, потомъ же речешя: а тебъ, «отче. И въ томъ исполняется вышероченное «слово пророческое, якоже рече: чти Госпеда «Бога оть всея души твоея, и Священними Его, «н очищайся бремены сихъ. Очищаеммеся ис-«новідующе грізка своя. Угодьо бо есть, глачо-«леть Василій Великій, преді тівми, ижже «повельно исправляти тайны Божія, испо-«ондати гріьхи своя (1).»

Въ Іосифовскомъ Нотребникњ читаемъ: «Рече Господь Своимъ Апостоломъ: аме кого «селжете на зежли, будетъ связанъ на небе-«съхъ.... И паки таже власть и благодать Свя-«таго Духа подана есть отъ Бога Патріархомъ, «и Митрополитомъ, и Епископомъ, и встъмъ «Селщенникомъ вязати и ръшати впадающыя «въ согръшенія (<sup>2</sup>).»

Книга Сынь Церковный говорать: «Великь «есть чинъ Священническій, то бо есть Апо-«стольское наслёдствіе, и того ради дана имо «оть Бога власть надь душами человтьче. «скими, ихь же могуть вязати и разртыми-«ти. И того ради имена ему многа дана быша,....

(1) Кирил. книга, лист. 203 и на обор. и 204.

(2) Потребникъ, печатан, при Патріархѣ Іосифѣ ляст. 381.

«ходатай къ Богу, и свёть міру, и соль земли, «и наставникъ блудящимъ, учитель перазумѣ-«вающымъ, стражь и пастырь Христова стада, «и нроч. Ты се слышавъ, безъ него не живи (<sup>1</sup>). «Аще что предъ Богомъ согрѣшиши, то къ ме-«му приходя исповљдайся: той будетъ о тебъ «ходатай къ Богу, и той развяжетъ тя отъ грѣ-«ховнаго связанія. Безъ него же никтоже раз-«ръшити тя можетъ (<sup>2</sup>).»

Тамо же еще: «Священника вездѣ и всегда «ночитай, навиаче же отца духовнаго.... изыная «себѣ и призови его, и не буди безъ него. Пи-«шетьбося у насъ во христіянскомъ закояѣ: иже «кто въ мірѣ живеть, и отца духовнаго себѣ ие «имѣстъ, той нѣсть христіанинъ. И паки: горе «человѣку тому живущему въ мірѣ, иже умретъ, «а отца духовнаго себѣ не вмѣетъ, лучше бы «ему было еже не родитися (<sup>3</sup>).»

Какаго правила держится въ отношенія къ таинству покаявія Православная Церковь нослъ Патріарха Някона?

Того же самаго правила.

Совершеніе таинства покаянія, т. е. принятіе таинственной исповѣди, и потомъ разрѣшевіе или не разрѣшеніе, она дозволяетъ только Епископамъ и Священникамъ.

<sup>(1)</sup> Сынъ Церковный глав. 62, лист. 29 на обор. и 30.

<sup>(2)</sup> Тамъ же глав. 63, лист. 30.

<sup>(3)</sup> Тамъ же глав. 61, лист. 29 и на обор.

Въ Православномъ исповъдании цитаенъ: «Сія тайна (покаяніе) можествусть и пріємлеть «мощъ, сгда ръшеніе гръховъ бываеть чрезъ «Ісреа, по чину и обычаю Церковпому. Отнель-«же простится, оставляются гръси въ часъ оный «вся отъ Бога чрезъ Іереа, по словеси Христову, «ежс рече: пріимите Духъ Свять, имже аще «отпустите чръхи, отпустятся цмъ: м «имже держите, держатся (1).» Т. в. сів тащ. ство оказываетъ дъйствіе и силу своего рода, когда Священникъ по уставу и обычаю Церкви раврёшаеть грёхи. Ибо какъ скоро вто ночучаеть разрышение, тому въ то время, посредствомъ Священника, прощаются отъ Бога всъ грѣхи, по слову Хрпста, Который сказалъ: прјимите Духъ Святъ, имже отпустите гръжи, отпустятся имъ, и имже держите, держатся (<sup>2</sup>).

Въ предисловіи къ Чину исповљданія, употреблясмому въ Православной Церкви при исповъди, положено слъдующее увъщаліе Духовнику: «Аще кто безъ повелительныя грамоты мъстна-«го Епископа дерзиетъ пріимати помышленія п «исповъди, сицевый по правиломъ казнь пріимстъ, «яко преступникъ Божественныхъ правилъ: ибо «не точію себе погуби, но и елицы у него испо-

(2) IOan. 20, 22. 23. зачал. 65.

<sup>(1)</sup> Православное Исповёданіе въ отвётё на 112 вопросъ 1-й части.

«ВВДАЩАСЯ, НО ИСПОВБДАНИ СУТЬ: И СЛИЦВХЪ СВЯЗА «или разръщи; ве исправлени суть (1).»

ВСБ ЭТИ СВИДЪТЕЛЬСТВА СОВЕРШЕННО СОГЛАСНО говорять, что совершать таниство покаяния никто не можетъ кроит Епископовъ и Священииковъ. Посему истика, которую мы положили доказать, совершенно доказана. Больше означелныхъ, совершенно явныхъ и ришательно согласныхъ свидътельствъ едва ли можно представить по какому-либо предмету.

Теперь спрашивается: право совершать таняство нокаянія такь ля безъисключительно принадлежить Епископамъ и Священникамъ, что этимъ правомъ, кромѣ ихъ, не можетъ пользоваться никогда никто? - При отвътв на этотъ вопросъ надобно различать две исповеди: исповвль, двлаемую во таинствь покаянія, испов'ядь тачнственную, и пспов'ядь, д'блаемую таинства покаянія , исповъдь нраввкљ ственную.

Исповъдь нравственная есть обваружевіе человъкомъ своихъ дълъ, а особливо своихъ мыслей, пожелавій и склонностей, дълающихъ душу вечистою, и влекущихъ къ злымъ дъламъ, предъ другимъ человъкомъ, въ которомъ онъ

(1) Смотр. въ обыкновенно - употребляемомъ Требникѣ предисловіе и сказаніе о еже како подобаеть быти Духовнику. Томъ I.

предполатаеть больше свъдънія въ пути спасенія и духовнаго опыта, съ твиъ, чтобы получить оть него прилячное наставление, какъ удебные освободиться оть своего, по его сознанию, гръховнаго состоянія, набавнться отъ затрудненій въ дълъ спасенія, и исправиться. Таковая исповъдь всъми, заботливо пенущимися о своемъ спасения, очень часто деластся другу взаимно, а по мовастырямъ она всегда составляла, и нынъ составляетъ, для всъхъ, особливо для новоначальныхъ, очень важную ежедневную обязавность (1). Оть прянятія таковой испов'ям инкто изъ православныхъ, имъющихъ нъкоторую опытность въдълв спасенія и могущій дать прилнчное наставление, не имъеть права отказаться. Ибо св. Апостолъ зановъдуеть всвиъ върующимъ: другь друга тяготы носите (2), т. е. «берите», какъ объясняеть сін слова св. Василій Великій, «гръхъ другъ у друга и синмайте другъ «съ друга, приводя согръщающихъ къ обращевію (3).»-- Примъровъ таковой исповѣди въ опясанін житій Святыхъ находимъ весьма много. Принимавлые таковую исновъдь вногда назначаля кающимся разныя спитиміи, т. с. указывали разные способы къ удобнъйшему освобожденно оть грвха, -способы, часто имъвшіе весьма сна-

- (2) Гал. 6, 2. зачал. 214.
- (3) Васил. Велик. въ отвътъ на 178 вопросъ.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Васил. Велик. въ правилахъ пространно изложенныхъ отвътъ на 26 вопросъ.

сительныя послёдствія (1). Но никто изъ всёхъ простыхъ модей, принимающихъ таковую исповёдь, никогда нигдё не присвоялъ себё права разрюшать или связывать людей, приносившихъ ниъ свою исповёдь.

Что же касается до исповёди таинственмой, которую кающіеся приносили и приносять не для того только, чтобы нолучить наставленіе, но и чтобы получить разрёшеніе въ грёхахъ; то совершеніе таковой исповёди, какъ совершенно ясно видно изъ всёхъ выше представленныхъ свидётельствъ, принадлежитъ только Епископамъ п Свящевникамъ. Ибо ни Священное Писаніе, ни правила св. Соборовъ, ни правила св. Отцевъ Церкви рёшительно не даютъ позволенія на принятіе такиственной исповъди лицу не священному, какъ-то простому иноку, а особливо мірянныу.

Усердно желающіе принести искреннъйшую исповъдь въ своихъ гръхахъ, конечно, могутъ быть въ такой же великой или крайней нуждъ, въ какой могутъ быть усердно желающіе принять св. крещеніе; а посему, кажется, и усердно желающимъ принести искреннюю исповъдь, при великой вуждъ, должно быть сдълано снисхожденіе подобное тому, какое въ крайнихъ случаяхъ дълается желающимъ крещенія. Но такаго списхожденія для желающихъ принести ис-

<sup>(1)</sup> Смотр. Никона Черной горы слово 55. Прологъ Сентября 25, Генваря 16, Марта 10, Мая 15, Іюля 25 и проч.

тивное покаяние нигдъ не сдълано, и частию понятно, почему. Не привявшіе крещенія еще не въ союзъ съ Господомъ Богомъ, и цосему Господь Богъ, желающій всъмъ людямъ спастися, сдълалъ имъ снисхожденіе въ принятін крещенія; но всъ крещенные уже въ союзъ съ Госпрдомъ Богомъ, и посему, въ невозможности принести покаяніе по установленному порядку, MOFYTS обратиться съ своею исповелию прано къ Господу Богу. Именно такой совъть дастся въ книгв уважаемаго въ св. Церкви духовнаго юриста Севаста Арменопула, глъ читаемъ : «Вопросъ. «Аще не обрящу человъка, къ нему же имамъ «исполношеніа исповъсти, что долженствую тво-«рити?-Отвъть. Исповљждься Боги особь, «осуждая себе, и глаголя по подобію мытаря: «Боже нашъ, Ты вѣси, яко гръщенъ есмь, и ие-«достоинъ всякаго прощенія, по спаси ня ради «милости Твоея (1).»

Правда, нёкоторые Епископы, за недостаткомъ или отсутствіемъ Священниковъ, по нёкоторымъ не терпящямъ отлагательства нуждамъ, позволяли участвовать въ принятін таинственной исповёди Діаконамъ и частію простымъ монахамъ (мірлнамъ не дозволялось сего никогда); но это участіе простымъ монахамъ дозволялось всегда съ тёмъ яснымъ ограниченіемъ, чтобъ они, принявъ отъ кающагося исповёдь, представляли ее на судъ Епископу или Священнику, и только имъ предоставляли разрѣтеніе.

(1) Арменопула книга 6.

Такъ говоритъ блаженный Симеонъ Солунскій, показывая между тёмъ, что Епископы и это дозволение дълывали не по праву, и слъдовательно-не безгрѣшно. Онъ говорить: «Слышися «мив, яко монахомъ простцъмъ дается отъ Архі-«ереевъ, еже помыслы пріимати. Азъ же прежде «ръхъ и нынъ глаголю мысль мою, и чаю От-«цевъ быти, яко Священства сіе дъло (т. е. «принимать исповёдь и давать разръшеніе) есть, и отъ Архіерсевъ и Іереевъ подобаетъ сіе «дъйствоватися, никако же сіе отъ прост-«цевъ. Аще нъгдъ пужда кая, не сущу Іерею, «принудитъ содълати и монаха съ даянісмъ (т. е. «съ разръшенія) Архіерея, благоговъйна суща п «законы въдуща Божія, священныя глаголю ка-«нопы. Обаче якоже токмо пріяти помыслы, «да взењстить Епископу, или да разсудить «Аушеполезныхъ нъчто пщущему; не убо яко-«же простити и разръшити (1).»

Въ другомъ мъстъ блаж. Симеонъ говоритъ: «Аще нъгдъ кто по нужди, во обстоя-«нін (во время осады) нъкіихъ помыслы воспріи-«метъ, да возложитъ (обълвитъ) тыл Епископу, «нли имущему чрезъ писаніе служеніе. Таковое «бо видѣхомъ случающееся и въ многихъ бла-«гоговъйныхъ монаховъ, пже вниманіе да имутъ, «не отъ себе самыхъ ръшити, ниже звати «себе самыя духовники: зане ниже имутъ сіе, «но по нужди пріемлюще, и сіе исповѣдующе, «яко не суть духовницы. И аще убо близъ есть (1) Симеонъ Солунскій въ отвѣтѣ на 36 вопросъ. «служенія служитель (т. е. Епископъ или Свя-«щенникъ), тамо того (желающаго исповъдаться) «да посылаютъ. Аще же не есть, тогда убо да «пріемлють, да запов'ядають же и отцу рещи «духовному: и сами же, яже пріяша и слыша-«ша, да возвћщають имущимъ силу отъ Бога «рѣшити, и тако рѣшеніе твердо будетъ. Якоже «и монахомъ, не имущимъ Священства, отъ Ар-«хіересвъ дадеся, яже покаявія дъйствовати и «прінмати помыслы, слышися убо и намъ, но «не нуждно весьма мнится. Понеже бо треба «пріемлющему помыслы и благословляти и мо-«литву проглаголати и преподаяти тайны тре-«бующимъ, и просто быти Іерею, яко приноен-«ти (т. е. литургисать), и ходатайствовати о кая-«щихся и молитися. По нужди же нъкогда «многшей, во еже не присутствовати до-«вольну нтькоему священныхъ на сіе, власть «даяти, якоже пріимати помыслы и мо-«нахамъ благоговъйнымъ, обаче не якоже «ръшити тыя отъ себе самижь, но якоже «взносити по мъсту Архіерею, и отъ того «отвъту бывати (1).»

И такъ совершенно несомнѣнно и вѣрно то, что, кромѣ Епископовъ и Пресвитеровъ, никто не имѣстъ права совершать таниство покаянія, т. с. принимать исповѣдь и давать разрѣшеніе отъ грѣховъ.

<sup>(1)</sup> Симеонъ Солунскій въ отвѣтѣ на 11, 12 и 13 вопросъ Гавріила Митрополита Пентапольскаго.

## XXI.

## БЕЗЪ ЕПИСКОПОВЪ И СВЯЩЕННИКОВЪ НЪТЪ ТАИНСТВА БРАКА.

Христіанскій бракъ, по ученію св. Апостола Павла, есть таинство. Тайна сіл (христіанскій бракъ), велика есть (<sup>1</sup>). А строеніе таинъ Божсіихъ, по ученію того же св. Апостола, первоначально поручено было отъ Господа только св. Апостоламъ (<sup>2</sup>). Но какъ мѣсто св. Апостоловъ впослѣдствіи заняли Епископы, а въ помощники Епископамъ даны Пресвитеры, или Священники, то теперь право совершать браки имѣютъ тольно Епископы и помощники ихъ — Пресвитеры, или Священники.

Св. Церковь Христова всегда такъ разумѣла это дѣло, и оно всегда такъ совершалось въ ней съ самаго Апостольскаго времени.

Св. Игнатій Богоносець говорить: «Подо-«баеть женящимся и посягающимъ съ волею «Епископа сочетаватися, да бракъ будетъ о Го-«сподъ (<sup>3</sup>).»

<sup>(1)</sup> Epec. 5, 32, зачал. 231.

<sup>(2) 1</sup> Корвно. 4, 1. зачал. 130.

<sup>(3)</sup> Посланіе къ Поликарпу лист. 44.

Св. Амеросій Медіоланскій говорить: «Бракъ «долженъ быть освящаемъ покровомъ и благо-«словеніемъ священническимъ (<sup>1</sup>).»

Св, Іоаннъ Златоусть говорить: «Не мо-«жеши быти солнце, буди луна. Не можеши бы-«ти луна, буди звѣзда. Неможеши быти великая «звѣзда, буди малая, точію на небесн. Не може-«ши быти дъвственникъ, брачися съ цѣломудрі-«емъ, точію въ Церкви (<sup>2</sup>).»

Св. Тимовей Архіепископъ Александрійскій (380 г.) въ 11 правилѣ запрещаеть Священнику вѣнчать бракъ незаконный: «Причст-«никъ (Священникъ), позванъ бывъ вѣнчати «бракъ, аще увѣсть, яко беззаконенъ есть, къ «чужимъ грѣхомъ себе да не пріобщаеть (<sup>3</sup>).» Слѣдовательно во время сего Святптеля бракъ былъ вѣнчаемъ Священниками.

Священниками былъ вѣнчаемъ бракъ и во время св. Никифора Исповљдника, бывшаго съ 806 по 816 годъ Константинопольскимъ Патріархомъ. Въ своихъ правилахъ Священнику овъ писалъ: «Двоеженецъ не вѣнчается вѣн-«цемъ (4),» т. е. какъ вѣнчается вступающій въ первый бракъ, на котораго при вѣнчаніи возлагался вѣнецъ.

(1) Посланіе къ Вигилію.

- <sup>(2)</sup> Златоуст. въ словѣ О еже предста Царица, лист. 537 на обор.
- (3) Кормч. глав. 32. лист. 270.
  - (4) Смотр. Потребникъ, напечатанный 7132 (1624) г. при Патріархѣ Филаретѣ лист. 141 на обор. Также Кормч. лист, 596 на обор.

Въ древнемъ законоположеніи о бракѣ сказано: «Изряднъе да въсть Іерей, яко супружества «между восхищающимъ и восхищенною, егда са-«ма восхищенная въ власти восхитившаго ю пре-«бываетъ, такожде и потаенныя, и вся прочая «супружествъ, иже не съ благословеніемъ цер-«ковнымъ и чиннымъ отъ своего си Пастыря, «сіесть, отъ Епископа, или отъ тоя парохіи «Священника, въячаніемъ при двухъ или тріехъ «поне свидътелей свершаемая, по соборному уста-«новленію, и святыхъ Отецъ ученію, не законна, «паче же беззаконна и ничто же суть (<sup>1</sup>)».

Еще: «Вънчанію и благословенію супруже-«ства въ церквя достоить свершатися предъ «людьми (<sup>2</sup>).»

Фотій Митрополить Всероссійскій писаль Новгородцамь: «Который не по закону живеть «съ женою, безъ благословеніа поповска повя-«лися, тъмъ опнтимія три лъта, какъ блуднику, «да пакы съвокупити ихъ. А учите ихъ и при-«водите къ православію, съ благословеніемъ пон-«матись съ женами, а не съ благословеніемъ «въсхотятъ жити, ино ихъ разлучити (<sup>3</sup>).»

Въ поучения же Священнякамъ, онъ называетъ вступление въ брачное сожитие безъ церковнаго благословения неподобнаго неподобнъйшимъ. Именно: «Таже и паче аще, еже

<sup>(1)</sup> Кормч. глав. 51, лист. 522.

<sup>(2)</sup> Тамъ же люст. 523 на обор.

<sup>(3)</sup> Акты Археолог. том. 1 стр. 461.

«слышахъ, неподобнаго неподобявйше, еже яко «закону Божію нёконхъ ругателёхъ, иже нехо-«тящихъ совокуплятися отъ Божіа Церкви зако-«номъ Божьимъ, и поимати себё жены, но опри-«че закона Божія дёющихъ, неін по нужи и по «напрасньству (по своеволію) или ласкосердь-«ствомъ лукаваго' (наъ сластолюбія) поимаютъ «себѣ жены, и се убо си отъинудь, яко завону «Божію разрушители и ругателіе, мірской назви «великой подлежатъ, а душевной же вазни яко «душегублени суще (<sup>1</sup>).»

Митрополить всероссійскій Іона признаваль брачное совокупленіе безь церковнаго благословенія жизнію погибельною. Именно въ посланіи къ Вятчанамъ онъ писалъ: «Се слышаніе мос, «сынове, что деи.... у васъ на Вяткѣ чинится «Богу съпротивныхъ и ненавистныхъ дѣлъ вел-«ми много, къ крестьянской погибели: многые «деи христіане съ женами незаконно въ невѣн-«чаніи живутъ (<sup>2</sup>).»

Священинческаго благословенія для брака требовалъ Симонъ Митрополитъ всероссійскій. Именно: «Которымъ у васъ женитися, и они «бы женилися съ благословеніемъ отъ Священ-«ника.... по закону христіянскому (3).»

Матоей Правильникь говорнть: «Не со-

- (1) Дополн. къ Истор. Актамъ том. 1. стр. 329-
- (2) Акты Истор. том. 1. стр. 498.
- (3) Тамъ же стран. 168.

«вокупленіе, но молитвенное служеніе творить «обрученіе, якоже браку вмѣнятися (¹).»

Еще онь говорить: «Въ насъ не убо состо-«ятися можеть бракъ крожъ священнословія (<sup>2</sup>).»

Севасть Арменопуль говорнть: «Смѣше-«ніе безъ священнословія блудъ есть (<sup>3</sup>).»

Симеонь Солунскій говорить: «И сіе дьло «(двло брака) Іерарха есть, и той сіе.... дій. «ствуеть. Дается же сіе и Іереемъ творити.... «Обаче и Іереемъ съ наказаніемъ дается въ коем-«ждо дълв брака, яко свойственное есть Еписко-«па. И безъ воли его не можно составитися бра-«ку. Отецъ бо Церкве Архіерей единъ (4).

Еще онъ говоритъ: «Достойнымъ подобаетъ «быти общенія бракомъ супружествующимся, и «въ храмъ святъмъ счетатися, въ дому Божіемъ, «чадомъ Божіимъ, яко предъ Нимъ (<sup>8</sup>).»

Что говорили о Бракъ Церковные учители, жившіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона?

То же.

i.

- (1) Составъ З, глав. 15.
- (3) Тамъ же глав. 8.
- (3) Арменопул. книга. Отвѣтъ хартохранителя лист. 353 на обор.
- (4) Симеонъ глав. 281, лист. 197.
- (5) Тамъ же глав. 282, лист. 198.

Макарій, предсёдатель Стоглавнаго Собора, въ своей грамать въ Вотскую пятину говоритъ: «Да въ вашихъ мъстахъ.... многіе люди «отъ жонъ свопхъ живутъ законопреступно съ «конками и дъвками, также ден и жены ихъ «кивутъ отъ нихъ съ иными людьми законопре-«ступно, безъ вънчанія и безъ молитвы: и вы бъ «всѣхъ тѣхъ наказывали, чтобъ жили законю «съ своими предними женами, а которые не жо-«наты, а живутъ съ дъвками и съ жонками по «любви сиявся, и тѣ бъ отроки съ дъвищами «вѣнчалися, а вдовцы бы со вдовами молитвы «имали у васъ, у отцовъ своихъ духовныхъ (<sup>4</sup>).»

Малый Катихизись говорить: «Шестая «тайна есть устроеніе брака, иже бываеть об-«щимъ изволеніемь отъ тёхъ, иже входять въ «то достояніе безъ всякія накости, и благосло-«веніемъ священническимъ (<sup>2</sup>).»

Большой Катихизись: «Тайнъ есть седмь: «крещеніе, хрисма, сирѣчь муропомазаніе, свя-«щенство, спрѣчь рукоположеніе пли чинъ при-«четпическій, божественное причащеніе, спрѣчь «благодареніе, исповѣданіе или покалніс, закон-«ный бракъ, маслосвященіе или послѣднее еле-«освященное помазаніе (<sup>3</sup>).» Таннъ же никтоже «можетъ строити, развѣ Святптелей хыротонисан-«ныхъ, имже дана есть власть отъ Господа Бо-

- (2) Малый Катих. лист. 37 на обор.
- (3) Больш. Катих. лист. 306. на обор.

<sup>(1)</sup> Дополн. къ Акт. Историч. томъ 1. стр. 29.

-- 221 ---

«Га рукоположенісмъ наслъдниковъ Апостоль-«скихъ (1).»

Что говорить Православная Церковь послѣ Патріарха Никова?

То же.

Православное Исповљданіе говорнть: «Честный бракъ, иже бываетъ прежде убо къ «себѣ самымъ согласіемъ мужа н жены безъ «нѣкія препоны. Сіе согласіе не видится за истин-«наго брака схожденіе, развѣ они сами возсвидѣ-«тельствуютъ предъ Іереемъ обѣщаніе свое.... «Послѣди же утверждается й благословляется «отъ Іерея сіе согласіе и обѣщаніе, и бываетъ «написанное: честенъ бракъ во вслъхъ, и ложе «нескверно. Евреем. 13, 4. зачал. 333 (2).»

Въ Пространномъ Катихизисть сказано: «Бракъ есть таниство, въ которомъ, при свобод-«номъ предъ Священникомъ и Церковію объ-«щаніи женихомъ и невъстою взаимной супру-«жеской върности, благословляется ихъ супру-«жескій союзъ во образъ духовнаго союза Хри-«ста съ Церковію, и испрашивается имъ благофать чистаго е́динодушія, къ благословенному «рожденію и христіанскому воспитанію дътей (<sup>3</sup>).»

И такъ принимая въ разсмотръніе все вышеозначенное, несомвънно должно признавать,

<sup>(1)</sup> Тамъ же лист, 309.

<sup>(2)</sup> Отобть на 115 вопр. въ 1 части.

<sup>(3)</sup> Въ статъй о таниствѣ Брака.

что всякій хрястіянскій брань должевь быть благословляемь только Епископомь иля Священинкомь, и что всё, совокупляющіеся безь священническаго благословенія, должны быть признаваемы живущими въ совокупленія беззаконномь.

Нъкоторые изъ отступниковъ отъ св. Церкви говорять, 1) что «для заключенія брака Свя-«щенникъ ни мало не нуженъ. Законъ о заклю-«ченіи брака въ Церкви посредствоиъ Свящея-«ническаго благословенія, началь существовать «только съ одиннадцатаго вѣка, именно со вре-«мени Греческаго Царя Алексвя Комнина, ко-«торый далъ его. До времени же сего Царя, да «часто и послъ него, браки заключались не въ «Церкви (1).»-Отвъчаемъ: Законъ, обязывающій встать христіанъ вступать въ брачное сожительство посредствомъ священническаго благословснія въ Церкви, въ первый разъ данъ нодлинно Императоромъ Алексъемъ Компинымъ, и **CO**стояль въ следующемъ: «Отселе не быти ина-«ко, ни именоватися законному браку, и хри-«стіанскаго строенія достойну, аще не (священ-«ническія) молитвы совокупляющихся, рекше, «жениха и невъсту въ любовь свяжутъ (2).» И нъсколько ниже: «Елико аще безъ священныхъ «молитвъ, своя рабы на сочтаніс брака совоку-«пляюще, не боголюбивъ бракъ составляють

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>Смотр. Брачнов Врачество, рукопись раскольническая. <sup>(2)</sup>Кормч. глав. 43. лист. 335.

«ниъ, но блудинческое смъщевіе утвержають: «ихже бо не совокупи Богъ, священными мо-«литвани призываемь, тіи вси сходятся Πâ сгръхъ (1).» Но этотъ законъ о бракъ, въ царствованіе Алексвя Комнина, въ первый разъпоказался не въ церковныхъ законахъ, а только въ греческихъ гражданскихъ законахъ. До времени наря Алексвя Комняна въ Греческомъ государствъ, управлявшемся почти совершенно общими Римскими законами, касательно брачныхъ совокупленій, господствоваль старый Римскій языческій законъ, потому что въ Греческой имперін все еще иного было язычниковъ, и посему Греческіе Цари не ръшались перемънять общаго, издавиа существовавшаго, государственнаго завона (<sup>3</sup>). Но св. Церковь и прежде времени Царя Алексъя Комнина всегда спотръла на христіанскій бракъ, какъ на таинство, и совершеніе брака священническимъ благословеніемъ, съ самаго апостольскаго времени, вездъ признавала за правило. Выше это совершенно ясно видели мы изъ свидетельствъ св. священномученика Игнатія, св. Амвросія Медіоланскаго, св. Златоуста, св. Тимовея Архіспископа Александрійскаго, Нинифора Исповёденка, и проч., изъ свидетсльства санаго всероссійскаго Митрополята Макарія, н

<sup>(1)</sup> Тамъ же лист. 336.

<sup>(2)</sup> Этотъ законъ читается такъ: «Бракъ есть мужеви н «женѣ сочетаніе в събытіе (совокупное сожительство) «во всей жизни.» Кормч, глав. 49. грань 4. л. 408.

учителей того времени, какое протенло отъ его времени до Патріарха Никона. Вирочемъ въ дополясніе всёхъ прежде представленныхъ сондётельствъ есть и еще свидътельство. Бароній въ своей церковной летописи говорить: «Къ Есс-«сеемъ иншущь, Апостолъ Павелъ», говорить онъ. «тайною бракъ святый нарицаетъ, егоже че-«сти ради, и сей законъ отъ Апостоловъ про-«нзыде, дабы въ Церкви съ въдъніемъ Елискон-«скимъ вънчаніе брачное совершалося. Тако бо «Игнатій пинеть къ Поликарпу: подобаеть симъ. «иже жены посмлють, или бракъ воспрісмлють, «съ въдъніемъ Епископскимъ сіе творити, дабы «въдали, яко къ браку ндутъ.... якоже повелъ «Господь, н то есть, еже Апостоль глаголеть: «да посягають токмо о Господь: си есть, по ан-«Кону и правиламъ церковнымъ отъ свя-«тыхь Апостоль преданнымъ (1)»

Сей же Бароній по другому случаю говорить: «О супружествь, научаеть (св. Игнатій) «такожде, дабы безь Епископа (пли Священии-«ка) не было (<sup>2</sup>).»

Правда, въ христіанствъ до времени Царя Алексъя Комнина, въ бракахъ было много преступленій противъ церковнаго правила, особенно потому что таковыя преступленія тогда не преслъдовались законами гражданскими; но преступленіе правила не есть доказательство того,

<sup>(1)</sup> Барон. подъ 57 год. лист. 49 на обор. (2) Подъ 109 год. лист. 90.

что не было самаго правила. Въ наше время есть твердый закопъ, обязывающій вступающихъ въ брачное сожитіе вступать въ него посредствомъ церковнаго благословевія, и преступающіе сей законъ, когда о нихъ узнаютъ, ве оставляются безъ наказанія. Одпако же, къ несчастію, и въ наше время есть преступленія брачнаго закона, и таковые преступные поступки, конечно, не служатъ доказательствомъ того, что нътъ преступаемаго закона. Своевольные поступки всегда возможны, не ръдко вездъ совершаются, и никто не можетъ поставить людей такъ, чтобъ они ихъ не дълали.

2) Отступники еще говорять : «Сущность «брака состоить не въ вънчаніи, а въ изъявле-«ніи отъ чистой и сердечной любви другъ другу «объта въ общее и нераздъльное сожитіе, какъ и «великій Катихизисъ говорить: Бракъ есть тай-«на, еюже женихъ и невъста отъ чистыя любве «своея въ сердцы своемъ усердно себъ изво-«дятъ, и согласіе между собою и обътъ сотво-«рятъ (1). Для чего тутъ Священникъ (<sup>2</sup>).»---Отвъчаемъ. Изъявленіе добровольнаго взаимнаго объта вступающихъ въ бракъ, въ общее нераздъльное сожитіс, признается въ христіанскомъ бракъ подливно существеннымъ, но не одно оно, а вмъстъ и благословеніе священническое, какъ мы ясно видѣли изъ словъ даже сего же Катихизи-

Digitized by Google

15

<sup>(1)</sup> Большой Катихиз. лист. 342.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Брачное врачество, рукоп. раскольническая. Томъ I.

са, который говорить, что «таннъ церковныхъ, «къ которымъ принадлежить и тайна брака, «някто же можетъ строити развъ Святителей «хиротонисанныхъ, имъ же дана есть власть огъ «Господа Бога (<sup>1</sup>).»

Это же ясно видимъ изъ словъ непосредственно следующихъ за вышеозначенными словами сего Катихианса, именно: «Бракъ есть со-«пряженіе мужа и жены по закончомъ чену.» т. е. по согласію ихъ между собою и объту и по благословению Божию, «въ сожитие нераз-«дъльное, иже отъ Бога пріеилють особиъ сію «благодать, дабы дъти добръ и христіянски роди-«ли и воспитали, и да соблюдутся отъ мерзост-«наго блуднаго гръха и невоздержанія (2).» Безъ сего благословения, такъ какъ означенная Божія благодать дается именно посредствомъ сего благословенія, дающіе другь другу упомянутый объть, не получали бы благодатной силы соблюсти свой обътъ, а особливо-благодатной силы раждать и воспитывать дътей такъ, чтобъ они впослъдствіи сдълались достойными царствія Божія. Ибо безъ сего благословенія ихъ діли были бы порождение самочния, своеволія и безпо-**ДЛАКА.** Чего бы могла ожидать отъ таковыхъ людей св. Въра, св. Церковь, Государство и сами родители? Нельзя было бы ожидать отъ нихъ ни благонравія, ни покорности, какъ-то, къ несча-

-- 226 ---

<sup>(1)</sup> Большой Катихизисъ лист. 309.

<sup>(2)</sup> Тамъ же лист. 342.

стію, могутъ внавть на своихъ дѣтяхъ родители, вступнвшіе въ сожительство безъ священническаго благословенія, или и съ священническимъ благословеніемъ, но ни мало не приготовясь къ достойному принятію его, и посему не удержавшіе при себъ даннаго имъ Божія благословенія.

Наконецъ, что не одно изъявленіе согласія отъ вступающихъ въ бракъ, начать вести брачную жизнь, составляетъ сущность брака, видно еще изъ того, что въ чинъ вънчанія въ Потребникахъ, печатанныхъ при Патріархахъ Филаретъ и Іосифъ, не положено даже и спрашивать вступающихъ въ бракъ о ихъ взаимномъ согласіи на общее и нераздъльное сожитіе (<sup>1</sup>).

(1)Въ стать о таннств брака.

## XXII.

НЕ ЛИШИТСЯ ЛИ ИСТИННАЯ ХРИСТОВА ЦЕР-КОВЬ ЕПИСКОПОВЪ И СВЯЩЕННИКОВЪ КО-ГДА-НИБУДЬ? И НЕ БУДЕТЪ ЛИ ОНА НАКО-НЕЦЪ СОСТОЯТЬ ТОЛЬКО ИЗЪ МІРЯНЪ, ИЛИ ИЗЪ МІРЯНЪ И СВЯЩЕННИКОВЪ БЕЗЪ ЕПИ-СКОПОВЪ?

Никогда. Созданная Господомъ Церковь всегда будстъ имѣть у себя Епископовъ до самаго втораго и славпаго Христова пришествія. Это несомнѣнно знаемъ во-первыхъ, изъ установленія пастырей и учителей въ св. Церкви; вовторыхъ, изъ установленія таинства Евхаристіи, и въ-третьихъ изъ общаго твердаго ученія, какое преподавалось и было содержимо въ Русской Церкви, какъ съ ся начала, такъ и съ того времени, какое протекло со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона.

1. Что зваемъ изъ установленія пастырей и учителей въ св. Церкви?

Св. Апостолъ Павелъ говоритъ: Той, т. е. Христосъ, далъ есть овы Апостолы, овы же Пророки, овы же благовъстники, овы же пастыри и учители (<sup>1</sup>). — Что это за лица?—

(1) Ефес. 4, 11. зачал. 224.

Св. Златоусть отвечаеть такъ: «Первое Апо-«столы: вся бо имяху сін. Второе Пророки: «быша бо въцыя, вже Апостолы убо не быша, «но пророци, якоже Агавъ. Третіе благовъст-«ники, нже не всюду обходяще, но благовъству-«юще токмо, якоже Прискилла и Акила. Па-«стырей и учителей, имже всецыий ввъренъ «бысть языкъ.-Что же, пастыріе и учителіе «меншін ли бяху? И велин (меншін) обходящихъ «и благовъствующихъ, съдящіи я на единомъ « мвсть упражняющися, яко Тимовей, Тить (1).»-И такъ подъ именемъ Апостоловъ, въ означенныхъ словахъ св. Апостола, должно разумъть именно св. Апостоловъ. Полъ именемъ Пророковъ-пророковъ новаго завъта. Подъ именень благовъстниковъ – Евангелистовъ, занимавшихся по разнымъ мъстамъ распространеніемъ свъдъній о Христовомъ ученіи, и писавшихъ Евангелія; а подъ именемъ пастырей и учителей—Епископовъ, потому что Тимоеей и Тить были Епископы, какъ то даже Толковый Апостолъ признавалъ. Ибо, сказавъ нъчто не довольно ясное объ Апостолахъ и Пророкахъ, онъ говорить: «Епископы глаголеть Тимоося и Тита (2).»

Для чего Христосъ далъ есть пастырей и учителей?—На этотъ вопросъ тутъ же даетъ

<sup>(1)</sup> Златоуст. на посланіе къ Ефесеямъ бесёд. 11. стр. 1688.

<sup>(2)</sup> Толковый Апостолъ лист. 792.

отвѣтъ самъ св. Апостолъ Павелъ: къ совершенію святыхь вь дполо служенія, вь созданіе Тъла Христова т. е. какъ для руководствованія къ совершенному служенію Богу, къ истивно христіанской жизни (къ жизни святой (1)) техъ, которые уже обращены въ христіанство, каковые у св. Апостола Павла обывновенно вазываются святыми (2), такъ и для обращенія въ христіанство и руководствованія къ истинно христіанской жизни твхъ, которые сще не обращены въ христіанство, что также называется дъложь служенія (3) и созиданія Христовой Церкви, которая у св. Апостола ясно называется тъломе Христовыме, какъ, напримфръ, въ следующихъ словахъ св. Апостола Павла: исполняю лишеніе скорбей Христовыхь вь плоти моей за тъло Его, еже есть Церковь (4).

Долго ли должны такъ дъйствовать, по Господню назначению, означенные пастыри и учители? И на этотъ вопросъ въ томъ же послания непосредственно за упомянутыми словами далъ ясный отвътъ самъ св. Апостолъ. Они должны

- <sup>(1)</sup> Ефес. 4, 12; зачал. 224; 5, 26. 27. зачал. 231, Тит. 3, 14. зачал. 302.
- <sup>(2)</sup> Римл. 1, 7. зачал. 79; 15, 25. зачал. 118; 16, 2. 15. 16. зачал. 120; 1 Корино. 1, 2. зачал. 122 н проч.
- <sup>(3)</sup> Слич. 2 Корино. 4, 1. зачал. 175; 2 Корино. 11, 23. зачал. 193.
  - (4) Kojoc. 1, 24. sayal. 252.

**АБЙСТВОВАТЬ, ДАЛБЕ ОНЪ ГОВОРИТЪ, ДО ТБХЪ ПОРЪ,** дондеже достигнемь вси вы единение впоры. и въ разумъ Сына Божія, въ мужа совершенна, въ мъру возраста исполненія Христова.-Что значать эти слова?-Св. Златоусть говорить: «возрасть здв глаголеть совершен-«ное познание. Якоже бо мужъ стойтъ извъстно «(т. е. твердъ въ томъ, что знаетъ), а дъти мы-«слями скитаются, тако и въ върныхъ. Въ еди-«неніе впоры, рече, сир'вчь: дондеже вси пока-«жемся едину въру имуще. Сіе бо есть едине-«ніе вгьры, егда вси едино есмы въ Въръ. Даже «дотолъ дълати подобаеть (1).» И ниже: «Егда «вси подобнъ въруемъ, тогда есть единение. Яко « cie мужа съвершена, явленно глаголетъ «(ясно) (2).» — Точно также объясняеть означенныя слова св. Апостола и Толковый Апостоль. ниенно: «Достигнемь, еже есть, едину въру «прінменъ.... единство бо въры еже не разногла-«сіе о ученія.... Исполненіе въща Христу, «еже (есть) о Христв всесовершенный разумъ и «вѣра (<sup>3</sup>).»

Когда мы достигнемъ до такаго истиннаго познанія Сына Божія и единства въ Въръ? — Конечно не въ настоящей жизни. — Нъкоторые, правда, могутъ достигать глубокаго познанія и

- (1) Смотр. Златоуст. бесёд. 11 въ толкования послания къ Ефесеямъ. стр. 1688 и 1689.
- (2) Тамъ же.
- (3) Толковый Апостоят лист. 792 на обор.

единства въ въръ еще въ настоящей жизни; но отнюдь не совершеннаго, отнюдь не всв, и даже не напбольшая часть. Ибо всв, находящеся въ и юношескомъ возрасть, тремлаленческомъ бують многоразличнаго наставленія; а опыть и исторія показывають, что во всь времена весьма мвогіе, даже изъ находящихся въ мужескомъ и старческомъ возрасть, не входять въ истинное позпаніє Сына Божія и въ единство В'яры. Сколько было развоныслія въ Въръ воъст прежнія времена! Сколько разномыслія въ Върв въ наше время! Когда кончится это разномысліе, и всѣ мы войдемъ въ единеніе Въры, особливо въ мъру возраста исполненія Христова? — Не въ настоящей, а въ будущей жизни. Въ настоящей жизни всв мы не совершенны, а буденъ совершенны только въ жизни будущей. Это всякій изъ нась долженъ живо сознавать самъ, и это ясно утверждаетъ св. Златоустъ: «Если кто,» говорить онъ, «сомнъвается въ томъ, «яко мы не совершенны: таковый да слышить глаголющаго: егда бъхъ младенець, «Павла «пко младенець глаголахь, пко младенець «мудрствовахь, яко младенець смышляхь: «егда же быхъ мужъ, отвергохъ младенче-«ская (1). Такъ бесъдуетъ онъ (св. Апостолъ) о «настоящемъ и будущемъ въкъ. И пакп: donde-«же достигнемъ вси въ мужа совершенна, сев мпру возраста. Въ настоящей бо жизни

(1) 1 Корино. 13, 11. зачал. 154.

«яко у доилицы нѣкія питаемся сею тварію. «Егда же приведени будемъ въ домъ Господень, «совлекше съ себя рязы истлѣнія и воспріемше «нетлѣніе, къ другому прейдемъ состоянію, их-«же око не видљ, ухо не слыша, и на серд-«це, человъку не взыдоша (1). Како убо воз-«пожемъ ими насладитися въ сей жизни, конхъ «и познаніе превосходитъ умъ нашъ (2)?» Совершенно согласно съ св. Златоустомъ говоритъ о нашемъ познаніи въ настоящей жизни и блаженвый Феодоритъ Епископъ Кирскій, именно: «совершенства достигнемъ въ будущей жизни; «въ настоящей имѣемъ нужду въ Апостолахъ и «Пророкахъ и Учителяхъ (3).»

Что пастыри и учители Христовой Церкви будуть дъйствовать по спасевію человъковъ подлинно до самаго пришествія Христова, это равно ясно изъ словъ, поторыми св. Аностолъ Павель продолжаетъ означать пъль, для поторой дарованы настыри и учители. Сказавъ, что Христосъ даль есть овы убо Апостолы,.... обы же пастыри и учители, онъ продолжаеть: да не бываемъ ктому младенцы умомъ, влающеся и скитающеся во всякомъ вътръ ученія, во лжи человъчестьй, въ коварствъ козней льщенія (4). — Когда мы, люди, не бу-

- (1) 1 Корино. 2, 9. зачал. 127.
- (2) Златоуст. въ толковании на 5 псаломъ.
- (3) Феодоритъ въ истолкованія 4 главы посланія къ Ефесеямъ.
- (4) Ефес. 4, 14. зачал. 225.

демъ подвержены опасности принять ложное учевіе въ Въръ по лести, или коварству какагоннбудь обольстителя? - Безъ сомпънія не прежде, какъ когда прекратится возможность всякаго обольщенія. А это будеть, какъ говорить Господь, только въ скончание въка сего. Тогда послеть Сынь человьческий Ангелы Своа, и съберуть оть царствіа Его вся съблазны, и творящая безаконіе, и ввергуть ихъ 65 пещь огнену (1). «Тогда,» говорить Благовъстникъ, объясняя сін слова Господа, «рещи имать (Господь) Ангеломъ «на кончинѣ собрати пле-«вель, яже суть еретнцы и лукавыя человѣ-«кп (2).» — Для чего собрать? — Яко сожещи й, тамъ же говоритъ Самъ Господь. Тогда и діаволь лстяй ихъ ввержень будеть вь езеро огнено и жупелно (3). И только съ того времени вси языцы пойдуть во свътъ Агнца (4).

И такъ, по означеннымъ словамъ св. Апостола Павла, пастыри и учители, т. е. Епископы, должны быть и дъйствовать въ созданной Господомъ Церкви до самаго втораго и славнаго Его пришествія. Кто учитъ, что истинныхъ Еиископовъ въ наше время нътъ, или когда-нибудь прежде пришествія Христова не будетъ, тотъ богохульствуетъ: потому что тотъ своимъ уче-

- (1) Мате. 13, 41. 42. зачал. 54.
- (2) Благовъст. на Мато. зачал. 54. лист. 116.
- (3) Апок. 20, 10.
- (4) Апок. 21, 24.

- 235 -

ніемъ внушаеть мысль, будто св. Апостоль упомявутыми словами сказаль ложь, и посему—есть орудіе отца лжи (1), а не Духа истины (2).

2. Что знаемъ изъ установленія Евхаристіи въ Христовой Церкви?

Св. Аностолъ Павель сказаль: Господь Гсь въ нощь, въ нюже преданъ бываше, пріемъ хльбъ, и благодаривъ преломи, и рече: пріимите, ядите: сіе есть тъло Мое, еже за вы ломимое: сіе творите въ Мое воспоминаніе. Такожде и чащу по вечери, глаголя: сія чаша новый завътъ есть въ Моей крови: сіе творите, елижды аще піете, въ Мое воспоминаніе, дондеже убо пріидетъ (3). Эти послъднія слова дондеже пріидетъ не подаютъ удобства ни къ какому неретолкованію, и совершенно ясно показываютъ, что таннство святъйшаго Тъла и святъйшей Кровн Христовой будетъ нродолжаться въ Христовой Церкви до самаго втораго и славнаго Его пришествія.

Иненно такъ разумъли означенныя слова св. Апостола и св. Отцы Церкви.

Св. Ефремъ Сиринъ говоритъ: «Рече Богъ: «се есть плоть Моя, и си есть кровь Моя, «и се творите на Мою память, да убо все-«мощвымъ Его повелъніемъ бываетъ, дондеже

<sup>(3) 1</sup> Корвне. 11, 23. 24. 25. 26. зачал. 149.



<sup>(1)</sup> Іоан. 8, 44. зачал. 32.

<sup>(2)</sup> IOAH. 14, 17. 344AJ. 48.

«пріидеть. Тако бо и глагола: дондеже прі-«иду (1).»

Св. Златоусть, говоря о томъ же св. таинствъ, сказалъ: «Показуяй Павелъ, яко даже «до скончанія та (т. е. вечеря Господня) пребы-«ваетъ, рече: донель же пріидеть (<sup>2</sup>).» — Въ другомъ мъстъ онъ говорить: «Якоже онъ гласъ «глаголя: раститеся и множитеся и напол-«ните землю, единою реченъ бысть, но по «вся лъта дъло бываетъ, силу творя естеству «нашему на плодотвореніе: сице и сей гласъ «единою рече, но выну транезу въ церьквахъ «отъ того дне и до пришествія Ему жертву со-«вершену творить (<sup>3</sup>).»

Св. Іоаниь Дамаскинь, разсуждая также о таинствь Тьла и Крови Христовыхь, говорнть: «Вначаль рече Богь: да прорастить земля «быліе травное, и даже до ныньшняго дие, ег-«да бываеть дождь, Божественнымъ понуждае-«ма и укрыпляема повельніемъ, произращаеть «своя прозябенія. Подобнь убо рече и адь Богь: «сіе есть тъло Мое, сія есть кровь Моя, и «сіе творите въ Мое воспоминаніе, всемогу-«щимъ Его повельніемъ, дондеже пріидеть (<sup>4</sup>).»

- (1) Ефремъ Сиринъ въ словѣ 107 о пречистыхъ тайнахъ лист. 290. -
- <sup>(2)</sup> Въ толкования 1-го послания къ Кориноянамъ бесѣд. 27, стр. 871.
- (3) Въ словѣ на Велик. Четвертокъ. Смотр. въ Сборн. лист. 559.
- (4) Дамаск. книга 4, глав. 14.

Т. е. «въ началь Богъ сказаль: да прора-«стить земля быліе травное (Быт. 1, 11), и «земля побуждаемая и укрыпляемая Божіимъ «повельніемъ, даже до нынъ, будучи орошаема «дождемъ, производитъ свои растенія. Такъ и «здъсь Богъ сказаль: сіе есть тилло Мое, сія «есть кровь Моя, сіе творите въ Мое вос-»поминаніе, и по Его всесильному повельнію «такъ бываетъ и будетъ до того времени, «когда придетъ, ибо такъ сказано: дондежсе «аріидетъ.»

Танже разумъль означенныя слова св. Апостола и блаженный Симеонь Солунскій. Онъ говорить: «Пріемъ Господь хлъбъ, и священно-«двйствова, и чашу такожде. И овое убо гла-«голя: се есть тъло Мое: овое же: сія есть «кровь Моя. И не токмо дъйствова, но и къ при-«частію призва, пріимите бо, ядите глагослеть, и пійте отъ нея вси. И не токмо тогда «сіе твори Самъ, но и чрезъ Своихъ даже до «въка совершатися предаде (<sup>1</sup>).»

Точно также разумъли означенныя слова св. Апостола Павла церковные учители, жившіе въ Русской Церкви отъ всероссійскаго Митрополича Макарія до Патріарха Никона.

Большой Катихизись говорить: «Якоже «оно слово, еже рече Господь Богъ: растите-

<sup>(1)</sup> Симеонъ Солунскій въ толкованія о храмѣ.

«ся и множитеся, и исполните землю, едя-«ною речено бысть, и во вся времена соверни-«телно есть.... Сице и сіе слово Господне еди-«пою речено бысть, еже на всёхъ престолёхъ «олтаревыхъ даже до сего дне, и до прише-«ствія Его подаетъ силу жертвё (<sup>1</sup>).»

Въ Кирилловой книлъ наппсано: «Жяво-«творящую пречистую кровь Свою въ винѣ на «пріятіе вѣрнымъ Своимъ Господь уготовалъ «единою, и во вѣки не оскудѣваетъ, насыщая и «напаяя вѣрныхъ. Тѣло бо рече свершилъ еси, «яко всѣхъ насыщая никогда же убываетъ, но «совершено пребываетъ. Якоже и глаголъ онъ «божественый, еже рече, раститеся и множи-«теся и наполняйте землю: се слово единою «речено бѣ, бываетъ же дѣло по вся лѣта (<sup>2</sup>).»

Та же книга говорить: «Не единою въ году «повелѣ, якоже жидове точію въ четыренадеса-«тый день перваго мъсяца агнца изъядаютъ, яко «вещь до времени уставленную, но во всякое «время, и на всякій часъ по вся лъта, даже до «скончанія міра, пречистое Тпло Свое, и «животворящую божественную Кровь Свою, «изліянную за міръ на отпущеніе гръховъ, впър-«нымъ Своимъ ясти уставилъ (<sup>3</sup>).»

Еще: «Се есть жертва, которую Церковь «христіанская, отъ языкъ избранная, приносить

<sup>(1)</sup> Большой Катихизисъ лист. 335.

<sup>(2)</sup> Кириллова книга лист. 303 на обор.

<sup>(3)</sup> Тамъ же лист. 350 на обор. и 351,

«во всемъ міръ Господу Богу, и до скончанія «вљка приносити имать, Тело и Кровь Гос-«пода Бога и Спаса вашего Ica Христа, въ па-«мять смерти Его (1).» Правда, въ той же мнимо-Кирилловой книгъ говорится, будто «Хрисостомъ «(Златоусть) святый глаголеть, яко антихристь «прежде пришествія своего.... везд'в жертвеники «и истинную жертву истребить, и кумиръ свой «на святомъ мъсть поставить (2).» Но мнимый Кириллъ ложно ссылается на св. Златоуста: у Златоуста такихъ словъ нътъ нигдъ; да и св. Кирилль, жившій прежде св. Златоуста, не могъ дълать извлеченій изъ писаній Златоуста (3), которыхъ во время его жизни еще не было. Кромѣ сего св. Кириллъ не писалъ бы такихъ словъ, потому что иначе онъ противоръчнаъ бы собственнымъ, вышеупомянутымъ свонмъ словамъ, что несообразно съ свътлостію святаго ума Кириллова. И такъ означенныя слова въ мнимо-Кирилловой книгъ не суть слова ни св. Златоуста, ни св. Кирплла Іерусалимскаго, и посему не заслуживають дов вренности.

(1) Кирил. книга лист. 78 на обор. — Подобныя мѣста лист. 69 и 296.

(2) Тамъ же лист. 32.

(3) Въ Кирил. книгѣ неоднократно приводятся слова св. Златоуста. Смотр. лист. 41 на обор., 75 на обор., 84 на обор., 85, 96 и проч. Это явно обличаетъ подложность этой книги. Св. Кириллъ Іерусалимский скончался прежде, нежели св. Златоустъ началъ учить в писать.

Наконецъ Толковый Апостолъ говорнть: «Рече Господь: се есть тьло Мос, еже за вы «ложимое, се есть кровь Моя новаго завњ-«та за вы и за многія изливаема во остав-«та за вы и за многія изливаема во остав-«леніе гръховъ: сіе творите въ Мое воспо-«минаніе, но инымъ чиномъ, не кровавымъ, ни-«же на смерть, но подъ лицы хлъба и вина по «чину Мелхиседска Іерея. Того ради сію преда-«де, да сія жертва будетъ памятію и обновле-«ніемъ въ серацахъ человъческихъ жертвы на «кресть принесеныя, и смерти Его.... до скон-«чанія въка (<sup>1</sup>).»—

Еще: «Яже Самъ Господь содѣла, сіе и уче-«никомъ Своимъ, и по нихъ сущимъ, до прише-«ствія Своего творити повелъ (<sup>2</sup>).»— И еще: «Глагола Господь, яко не хощеть уже жертвы «отъ рукъ іюдейскихъ: и нарече ину жертву Се-«бѣ любезну,.... и си есть та жертва, юже Цер-«ковь христіянская, отъ языкъ избранная, при-«носитъ по всей вселеннъй Господу Богу, и до «скончанія въка приносити будетъ Тъло и «Кровь Господа нашего Іса Христа на воспо-«минаніе смерти Его. И сіе пророчество доволно «на увъреніе; понеже кръпко и непреодолънно «есть (<sup>3</sup>).»

- (1) Толковый Апостоль лист. 544.
- (2) Тамъ же на обор.
- (3) Тамъ же лист. 544 на обор. и 545.

Digitized by Google

\_

И такъ что таинство Тбла и Крови Христовыхъ будетъ продолжаться до послъдняго пришествія Христова на землю, это совершенно несомизино. Но тапиство Твла и Крови Христовыхъ, какъ мы неоспоримо доказали прежде, инято не можетъ совершать кромъ лицъ освященныхъ, т. е. Епископовъ и помощниковъ ихъ-Священниковъ. Следовательно совершенно несомвънно и то, что Епископы и Священники будуть существовать въ созданной Господомъ Церкви до самаго втораго Христова пришествія.

3. Что знаемъ изъ общаго и твердаго ученія, какое преподавалось и было содержимо въ Русской Церкви какъ съ ся начала, такъ и въ продолжение того времени, какое протекло съ дней веероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Някона?

Совершенно то же. Ни одинъ изъ учителей въ Русской Церкви, не обнаружилъ голоса противнаго. Всѣ они единогласно говорили, что созданная Господомъ Церковь будетъ продолжаться до самаго втораго Христова пришествія.

Благовъстникъ, объясняя начальныя слова въ притчъ Господа о человъкъ добра рода, изшедшемъ на страну далече пріяти себь царство, слова: даде рабомъ своимъ десять мнасъ, и рече къ нимъ: куплю дъйте донде-16

Томъ І.

же пріиду, говорить: «Раби, ниже Церкви по-«ручи, десять глаголемъ быти, совершеннаго ра-«ди церковнаго состоянія.... Діакони.... Презви-«тери.... и Архіереи.... Тъмъ убо рабомъ разда-«ваетъ десять мнасъ, дары реку, и комуждо да-«ются на пользу».... За симъ, объясняя дальнъйшія слова притчи: и бысть егда возвратися и проч., говоритъ: «се же есть второе Его «пришествіс, егда явится Царемъ со Ангелы во «славъ Отчей (<sup>1</sup>)».

Въ Евангеліи Учительномъ сказано: «Об-«ношаше ключь (царствія небеснаго) не единъ «Петръ, но и вси Апостоли. И паки не едини «Апостоли токмо, но и воспріемницы престола «тъхъ, намъстницы—Святители, Патріархи. Па-«ки же сіи оставльша и предаша Епископомъ «со возложеніемъ рукъ, Епископы же оставиша «Пресвитеромъ и всему чину священническу: и «таковый ключь обносится и днесь во Архіере-«ехъ и Пресвитеръхъ, и даже до скончанія «въка не отъимется отъ нихъ (<sup>2</sup>).»

Книга о Впрръ говоритъ: «Господь не вос-«хотъ достояніе Свое оставити на земли не устро-«сно отходя на небеса, но изъемъ два сребрени-«ка, даде гостинникомъ, се есть старый и новый «завътъ. Кому же далъ? Кто гостинници?—Апо-

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Благовѣстн. на Луку зачал. 95, лист. 206 и на обор. и 207.

<sup>(2)</sup> Поученіе на день Петра и Павла лист. 136 на обор.

«столи, и по нихъ воспріемници ихъ, пастыріе «и учителіе, Архіепископи и Епископи, иже слу-«жителіе суть величеству смотрѣнія Его, имже «и съпребывати даже до скончанія въка «обътованіе сотвори, и по Своему неложному «обътованію благодатнѣ избяраетъ Себѣ людей «достойныхъ, и поставляетъ и освящаетъ руко-«положеніемъ чина духовнаго чрезъ Патріархи, «Архіепископы и Епископы (1).»

Кириллова книга говорить: «Христосъ не «по Ааронову временнаго, но по Мелхиседекову «въчнаго чина, пріиде Архіерей въчныхъ благъ. «И якоже Самъ никогда не умираетъ, такоже и «іерейство Его по чину Мелхиседекову не пре-Якоже пишетъ: Ты еси Іерей во въ-« стаетъ. «ки по чину Мелхиседекову (2). Престало то-«гда Архіерейство Аароново, яко временное, во-«стало же Христово в'вчное, Иже изъ мертвыхъ «воставъ, Апостоловъ Своихъ на се освяти хи-«ротонісю, еже есть руковозложеніемъ..... А Апо-«столя паки Епископовъ освятиша:.... а Еписко-«пи паки поповъ..... Се имаши Іерейство Хри-«стово, Иже не пріиде разорити, но прежній за-«конъ, п его јерейство въ новый, истинный, въч-«ный, законъ премънити (3).»

Еще: «Духомъ Божіимъ утверженная Цер-«ковь не требуетъ дни и мъсяцы премънити, но

<sup>(1)</sup> Книга о Вѣрѣ глав. 7, стр. 59 на обор.

<sup>(2)</sup> Псал. 109, 4.

<sup>(3)</sup> Кирил. книг. глав. 8, дист. 77 и на обор.

«во всѣхъ своихъ преданіяхъ стоитъ непремѣн-«на, и единъ уставъ и преданіе держитъ до скон-«чанія вѣка (<sup>1</sup>).»

Толковый Апокалипсись, объясняя слова: и всякій островь бъжа, и горы не обрътошася (2), говорить: «Острови-святыя Церкви, «а горы, въ нихъ преимущія, т. е. Епископы и «Священники, разумъвати отъ Божественнаго «Писанія научаемся: быгати же симъ во вреия «наведенія предреченныхъ отъ Господа (т. е. во «время антихриста)....; будеть бо скорбь вслія, «якова же не бысть отъ сложенія міри, «ниже будеть: овымъ убо за гръхи мучимымъ, «овымъ же ко искушенно добродътели претер-«пъвающимъ тяжествая и лютая, ве точію въ «мукахъ антихристовыхъ за Христа, но и бъг-«ство въ горахъ и въ вертенахъ и злострадаві-«яхъ, яже предпочтутъ пребыванию во градъ за «соблюдение благочестия (з).»

И такъ, что созданная Господомъ Церковь будетъ продолжаться до самаго втораго и славнаго Его пришествія, во всемъ ея устройствъ, т. е. со всею ея Ісрархіею, это по всъмъ сказавіямъ свящевныхъ книгъ совершенно несомнѣнно.

<sup>(1)</sup> Кирил. книг. лист. 17.

<sup>(2)</sup> Апокал. 6, 14.

<sup>(3)</sup> Апокалипсисъ толковый. Рукопись.

Но отступныние отъ святой, созданной Госнодомъ Церкви, не смотря на ръшительвую силу означенныхъ доказательствъ, въ подкръпление своего митения говорятъ:

а) Ипполять папа Римскій въ своемъ словъ объ антихриств говорать : «Восплачется тогда «Вся земля, восилачется море и воздухъ: воспла-«чется солнце и луна, восплачются тогда и дивія «животная съптицами: восплачются горы и хол-«ин и древа польская, челов'вческаго ради рода, «яко вси уклонищася отъ Бога и лестьцу ввро-«ваша, прісмше начертаніе сквернаго богоборда, «виъсто животворящаго креста Снасова. Вос-«плачются же и перкви Божія плачемъ велінмъ, «зане не приношеніе, ниже кадило совершается, «няже служба богоугодная: священныя бо цер-«кви яко овощное хранилище будуть, и честное. «Тело и Кровь Христова во дибхъ онъхъ не «имать явитися. Служба угаснеть, чтевіе писа-«ий не услышится (1).»-Отв'вчаемъ. Св. Ипнолить о состоянія времени антихриста говорить нодлинно такъ, но по этимъ словамъ св. Ипнолита нельзя твердо полагать, что во время антихриста нигдъ не будетъ Епископовъ и Священниковъ, что тогда всъ Епископы, Священники и простые христіане предадутся антихристу, и что посему тогда на землъ не будетъ Христовой Церкви. Ибо св. Ипполнтъ въ томъ же

<sup>(1)</sup> Соборникъ въ словћ въ недћлю мясопустную о скончани міра и о антихристћ лист. 133 на обор.

словъ вепосредственно предъ означенными словами говоритъ, что тогда не всѣ люди, а только «связанін вещьми житейскими и желаніемъ «въка сего удобь приступятъ къ діаволу и «знаменуются;» что описанное несчастіе будеть «нанпаче «во градъхъ и въ селъхъ (1),» и что слы-«шащін Божественная Писанія, и въ рукахъ стая имущін, и въ мысли всегда поучающінся, «инози прелести его убъгнуть : разумъють бо «навъта его ловленіе и льсти его гордыню, н «избъгвутъ отъ руки его, и въ горахъ и въ «вертьпахъ скрыются, и слезами и сокрушесніемъ сердца молятся человъколюбивому Богу; «и Той исторгнетъ ихъ изъ мрежъ его, и спанхъ отъ соблазнъ его лютыхъ, « сетъ и ве-«видимо покрыетъ рукою Своею, иже достойнъ «и праведнъ Тому припадающихъ. Зриши ли, «како въ пощевіи си и модитву творити имутъ, «яже тогда святіи (2)?» Но чтобы въ антахристово время никто изъ Епископовъ и Священвиковъ не остался непривязаннымъ къ вещамъ житейскимъ и желаніямъ въка сего, чтобы никто изъ нихъ не имълъ въ рукахъ Божественнаго Писанія, не поучался въ немъ и не урахитрыхъ обольщеній антихриста, не Зум'влъ убъжалъ вмъстъ съ другими святыми въ горы и вертены, и не приносилъ вмъстъ съ другими тогдашняго времени святыми усердныхъ мо-

<sup>(1)</sup> Соборникъ лист. 133 па обор.

<sup>(2)</sup> Тамъ же лист. 133.

литвъ Господу, о семъ св. Ипполитъ не говоритъ. А кромѣ сего и настоящее время отнюдь не походитъ на то время, которое св. Ипполитъ называетъ антихристовымъ. «Тогда,» говоритъ онъ, «повергнуто будетъ злато и сребро «на мѣстѣхъ, и никтоже возметъ, ни соберетъ «кто,.... внѣ страхъ, внутрь трепетъ и въ нощи «и во дни,.... увявутъ доброты лицъ и образовъ, «и будутъ видове человѣкомъ якоже мертвыхъ, «н проч. (1).» Ничего такого теперь нѣтъ.

б) Св. Ефремъ Сиринъ, описывая обстоятельства антихристова времени, ясно говорнть: «Восплачются тогда церкви Христовы вся пла-«чемъ великимъ, зане не будетъ службы святыя «во олтаръхъ, ни приношенія (2).» — Отвъчаемъ. Эти слова подлинно суть слова св. Ефрема Сирина, но св. Ефремъ какъ святый и водимый Святымъ Духомъ, конечно, не забывалъ того, что онь говориль о томъ же предметв въ другое время, и конечно не противоръчиль собственнымъ словамъ. Посему въ означенныхъ его словахъ подъ словами церкви вся не должно строго разумъть всъхъ церквей безъ исключенія, а должно разум'вть только церкви находящіяся въ мъстахъ населенныхъ и видныхъ, напримъръ: въ городахъ н селахъ. Что именно такъ должно разумъть упомянутыя слова св. Ефрема Сирина, можно видъть изъ того, что онъ

<sup>(1)</sup> Тамъ же лист. 133 на обор. и 134.

<sup>(2)</sup> Ефремъ Свринъ въ словѣ объ антихристѣ лист. 277.

точно такимъ же образомъ выражается о проповѣди слова Божія во время антихриста, именно: сЕсть ли гдъ слово Божіе? и не будетъ его «слышати нигдъ же (1).» Между твиъ въ томъ же словв онъ сачъ говорить: «Разумъемъ безмилосердіе Сиаса нашего, яко ин CAHCTERROG время оно (во время антихристово) оста-«BO «витъ человъческаго рода безъ проповъданія систины, по послеть пророки проповъдати Босжія разума, да вси на судѣ безъ отвѣта будуть, «егда пріндетъ съ вебесе со славою Отчею (2). «Всвиъ имущииъ благовъдвніе Божіе и разумъ, стогда разумно будетъ пришествіе мучителя, а «имущимъ присно умъ въ вещахъ житія сего, и «любящимъ земная, неразумно се будетъ: при-«вязани бо суть въ вещехъ житейскихъ. Аще «и услышать слово, то не имуть вбры, во паче «мерзить имъ глаголяй се (3)». - Кромъ сего св. Ефремъ Сиринъ въ словѣ о святыхъ Хрпстовыхъ тайнахъ совершенно ясно говоритъ, что тайна Тъла и Крови Христовыхъ въ создавной Господоиъ Церкви «бываетъ, довдеже пріндетъ.» т. е. до самаго втораго Христова пришествія(4). Следовательно до самаго же втораго Христова пришествія будуть въ созданной оть Господа

- (1) Ефремъ Сиринъ въ словѣ объ антихристѣ лист. 269 на обор.
- (2) Тамъ же лист. 276 и на обор.
- (3) Тамъ же лист. 276 на обор.
- (4) Ефрем. слово 107 лист. 290,



Церкви Епископы и Священники, могущіе совершать таниство Тбла и Крови Христовыхъ.

в) Говорять: «Опредклено ли бытвости Епн-«скоповъ до скончанія въка, мы таковаго про-«зрительнаго дарованія не сподобихомся; а и отъ «Божественнаго Писанія опредблено ли о ссмъ «въ твердости, недоумвваемъ, понеже обычно «Священному Писанію о въкінхъ рещи быти во «втыки, до втыка, во вныки вныковы, во всл ро-«ды, яже послъжде Божінни судьбами въ небыстіе пріидоша. Тако запов'ядано, да обр'язаніе въ «родв Авраама будетъ еб роды, въ завътъ въ-«ченъ (1):» да празднование Пасхи творится во «вся роды вѣчно (2); да празднованіе субботы «бываеть со роды, какъ завътъ въчный (8); да «жертва мира и другія жертвы приносятся во «вљки въ роды (4); да кивотъ завѣта носится «токмо Левитами даже до вика (5); такожде да-«по бысть обътование, яко въ созданномъ отъ Со-«ломона храмъ будуть очи Господа п сердце Его «во вся дни (6) и т. п.» Однеъ наставникъ отстунниковъ отъ св. Церкви, перебирая таковыя мъста изъ ветхаго завъта, говорить: «зриши ли, «любимиче, яко то и то речеся быти въчно, и

(1) Быт. 17, 10. 13.
(2) Исх. 12, 14.,
(3) Исх. 31, 16. 17.
(4) Левит. 3, 17; 7, 34 и т. д.
(5) 1 Парал. 15, 2.
(6) 3 Цар. 9, 3.

«не бысть (1).»-Есть ли въ этахъ словахъ сила локазательства?---Нать! вся означенная выписка изъ ветхаго завъта не болъе какъ паутина. Ибо вст выставленныя мъста изъ священныхъ книгъ ветхаго завѣта отнюдь не ведутъ къ сомнѣнію въ томъ, что Христова Церковь будетъ существовать во всемъ ся устройствъ, т. е. съ ся пастырями, до самаго втораго Христова пришествія. Потому что рѣшительно почти все, существованіе чего въ книгахъ ветхаго завъта представляется долженствующимъ продолжиться въчно, во въки, въ роды, во всть роды, до втька, относится только къ ветхому завъту, къ закону обрядовому, къ ветхозавътному духовенству и храму, въ которомъ должно было совершаться ветхозавътному Богослуженію. А весь этоть ветхій завъть, названный въчныме (2), по ясному пророчеству, данному въ самомъ же ветхомъ завътъ, долженъ былъ кончиться, и мъсто его занять завъть новый. Се дніе грядуть, глаголеть Господь, посредствомъ пророка Іереміи, и зављицаю дому Исраилеву и дому Гудину завъть новь, не по завъту, иже завъщахъ отцемъ ихъ, въ день, въ оньже появшу ми за руку ихъ, и възвести я отъ земли Египетски (<sup>3</sup>). По сему св. Апостолъ, обращая наше вниманіе на сіе пророчество, говорить: внегда глаголеть новь, т. е. завътъ, обсетши перваго, т. е. отиънилъ

(2) Исх. 12, 14. и проч.

<sup>(1)</sup> Рукопись о вѣчности Каеолич. Церкви.

<sup>(3)</sup> Iepew. 31, 31. 32.

завѣтъ ветхій (1). И у св. Пророка Давіяла говорится: и утвердить завъть мноэтьмь седмина едина; въ полъ же седмины отъимется жертва и возліяніе, и во святилищи мерзость запустьнія будеть, и даже до скончанія времене скончаніе дастся на опустъніе (3). А это скончаніе времени есть то время, въ которое пришелъ на землю Спаситель нашъ Христосъ Господь: ибо св. Апостолъ ясно называеть время пришествія Господня на землю кончиною лъта, когда говорить: егда пріиде кончина льту, посла Богь Сына Своего Единороднаго, раждаемаго оть жены и проч. (3).

Впрочемъ всѣ означенныя выраженія: влъчно, во влъќи и проч., не должны вести къ сомвѣнію о существованіи Христовой Церкви съ Епископами и Священниками до самаго втораго и славнаго Христова пришествія наипаче потому, что Господь Іисусъ Христосъ, предсказывая о непрерывномъ существованіи Своей Церкви во всемъ ся составѣ до самаго славнаго Своего пришествія, не употребилъдля выраженія сего своегопредсказанія слова влъчныйи т. п., но употребилъ другія вполнѣ опредѣленныя слова. Именно, показывая непрерывное существованіе Своей Церкви на землѣ, Онъ сказалъ: и врата адова не одольють ей. Равно

- (1) Евр. 8, 13. зачал. 319. (2) Дан. 9, 27.
- (3) **Гал.** 4, 4. зачал. 209.

и св. Апостолъ Павелъ, говоря, что тайна Евхаристіи будетъ продолжаться въ Христовой Церкви непрерывно до самаго втораго Христова пришествія, не употребилъ слова влъчно, а выразился совершенно опредъленно такъ: елимовы аще ясте хлъбъ сей и чашю сію піете, смерть Господню возвъщаете, дондеже пріидетъ (<sup>1</sup>).

 г) Говорять: «Есть въ писаніи пророчества, «изреченныя такъ, что они должны исполнить-«ся, однако же, по судьбамъ Божіямъ, не испол-«нились. Такъ, по предсказанию Пророка Іоны, «Ниневія должна была черезъ три дия пре-«вратиться (2); и по пророчеству Иліи проро-«ка, царю Ахааву, за убіевіе Навувея и при-«свосніе его випоградника, должно было ногнб-«нуть несчастною смертію, однакожъ онъ остался «жнвъ (<sup>3</sup>): тако можетъ и Божія Церковь (<sup>4</sup>).»-Отвѣчаемъ: таковыя и симъ подобныя пророчества не были пророчества безусловныя, т.е. непремѣнно долженствовавшія исполниться, а условныя, т. е. долженствовавшія исполниться, сиотря на последующее состояние сердна техъ, къ кому опи отпосились. Ежели бы объявленное чрезъ Пророка Іону Божіе опредвленіе касательно Ниневіи было безусловное, то не было бы причины и объявлять его. Но оно бы-

<sup>(1) 1</sup> Корино. 11, 26. зачал. 149.

<sup>(2)</sup> lona 3, 4.

<sup>(3)</sup> З Царст. 21, 21-29.

<sup>(4)</sup> Рукопись о въчности священства.

ло объявлено, — обълвлено весьма сильно, безъ сомпѣнія, для того, чтобы сильнѣе воздѣйствовать на сердце грѣшнаго народа, и пропавести въ немъ покаяніе. Народъ и дѣйствительно покаялся (<sup>1</sup>). — Пророчество Иліи касательно царя Ахаава то же было условное. Ахаавъ покаялся, и, въ слѣдствіе сего, то, что было предсказано ему, не исполнилось надъ немъ.

д) Говорять: «Подобно Самъ Господь объ-«щаль Своимъ Апостоламъ, въ числь которыхъ «былъ тогда и Іуда, что опн нъкогда сядутъ «на двоюнадесяте престолу, судяще объма-«надесяте кольнома Исраилевома (<sup>2</sup>). но «Іуда погибъ, никогда не сядетъ на престолѣ.»-Касательно сего обътованія Господня уже давно даль ответь св. Златоусть. Объясняя означенныя слова Господа, онъ сказалъ: «И такъ, что же? «И Іуда будеть сидъть на престолъ? - Нътъ! --«Какъ же Христосъ говоритъ: и вы сядете на «двоюнадесяте престолу? Какъ это объща-«ніе исполнится? Внимай, какъ и какимъ обра-«зомъ. Богъ далъ возвѣщенный чрезъ Іеремію «пророка законъ слъдующій: возглаголю на сязыкь и на царство, да искореню ихь, и «разорю и расточу. И аще обратится языкъ «той отъ лукавствъ своихъ: то раскаюся «• озлобленіяхь, яже помыслихь сотвори-«ти имъ. И наконецъ реку на языкъ и на

(2) Mato. 19, 28. зачал. 79.

<sup>(1)</sup> Іоны 3, 10. Мате. 12, 41. Зачал. 48. Лук. 11, 32. Зачал. 59.

«царство, да возсозижду и насажду я. И «аще сотворять лукавая предь очима Мои-«ма, еже не послушати гласа Моего: **т**о «раскаюся о благихъ, яже глаголахъ сотво-«рити имб (1). По сему же закону, говорить «Господь поступаю Я и съ добродътельными. «Ибо хотя Я и объщаю возсоздать ихъ, но если «они окажутся недостойными сего обътованія, «то не исполняю онаго, какъ-то случилось съ «человъкомъ первозданнымъ. Страхъ, сказано, «и трепеть вашь будеть на вспль звпрехь «земныхъ (<sup>2</sup>), во сего не исполнилось. Ибо че-«ловъкъ самъ себя показалъ нелостойнымъ та-«кой власти такъ же, какъ и Іуда.... Посему и «тогда, бесвдуя съ учениками Своими, Онъ не «безъ условія далъ объщаніе; ибо не сказалъ «просто вы, но присовокупиль: medmin no «Мню, дабы симъ и Іуду отвергнуть, и тъхъ, «кон послѣ имѣли обратиться къ Нему, при-«влечь (<sup>3</sup>).»

Точно также объясняеть означенное мъсто и Благовъстникъ, именно: «И Іуда състи имать?— «Нъсть се.... Множицею бо объщается Богъ до-«стойнымъ нъкимъ благая дати: аще лп же на «лукавство приложатся, и не достойни будутъ, «отъимаетъ благая. Такождеже и лукавымъ

<sup>(1)</sup> Iepem. 18, 7-10.

<sup>(2)</sup> Быт. 9. 2.

<sup>(3)</sup> Златоуст. въ толкован. на Матеея бесъда 64, часть 3, стр. 91 и 92. изд. 1849 г. Москва, въ 8.

«претить злыми; аще ли же обратятся, не наво-«дить злая (1).»

е) Говорять: «Такожде святый Іоаннъ Зла-«тоустый въ бесъдахъ на Дъявія Апостольскія, «поучая помъщиковъ своего времени созидати церкви во владвемыхъ ими селбхъ, глаголетъ: «помысли, яко даже до пришествія Хри-«стова мзду имъти будеши поставивый «жертвенникь Божій. Но тамо нынь (увы и «горе намъ!) гръхъ ради нашихъ множайшія цер-«кви превращены суть въ турецкія мечети (<sup>2</sup>).»-Ничтожное предъявление ! Св. Златоусть, располагая пом'вщиковъ своего времени къ построевію церквей или храмовъ Божінхъ въ ихъ имъніяхъ, между прочими убъжденіями, дъйствительно говоритъ такъ: «Помысли, яко даже до «пришествія Христова мзду имъти будеши ты, «поставивый жертвенникъ Божій (3).» Но таковыхъ словъ св. Златоуста не должно разумъть такъ, будто онъ ими выразилъ такую мысль, что построенный къмъ либо храмъ будетъ существовать до пришествія Христова. Св. Златоусть твердо зналь, что построенный Господу Богу храмъ, изъчего бы ни былъ построенъ, можетъ обветшать и, слъдовательно, не простоять до втораго пришествія Христова. Такъ, разсуждая въ одной бесъдъ о созданной Господомъ Церкви,

(2) Смотр. рукопись о вѣчности священства.

(3) Златоуст. на Дѣян., бесѣд. 18 въ вравоучения.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Смотр. въ зачал. 79 на Еванг. отъ Матеея лист. 162 на обор.

онъ говорить: «Церковь глаголю не мвсто.... не «стёны церковныя,.... стёны лётомъ (съ лёта-«ми) обетшавають, Церкви же инкогда же ста-«рбеть (<sup>1</sup>).» Означенными словамя, въ толкованіи на кпигу Апостольскихъ Дѣяній, св. Златоустъ хотѣлъ убѣдить помѣщиковъ своего времепи къ созиданію храмовъ Божіяхъ въ своихъ имѣніяхъ иною издою, гораздо значительнѣйшею, именно тою, что св. Христова Церковь, имѣющая продолжиться до самаго пришествія Христова, будетъ молиться о нихъ, какъ она и теперь всегда молится о плодоносящихъ и добродъющихъ во сеятыхъ Божіихъ церквахъ (<sup>2</sup>).

ж) Въ доказательство того, будто Христовой Церкви во время антихристово не будетъ, ссылаются на книгу о Впърпъ, въ которой сказано: «По вознесении Господни даже до великаго Кон-«стантина, чрезъ 300 лътъ, истинныя церкви во «Іерусалимъ, и ниже въ Римъ не бъ, одержанія «ради мучителей царей (<sup>3</sup>).» А ниже написано: «Поставленіе послъднее нослъдовати имать пер-«вому. И якоже во время пришествія Христова «избранныхъ Божіихъ малое стадо было, тако и «въ приществіе антихристово, уменьшатся пра-

(3) Книга о Въръ глав. 1. лист. 12 на обор.

<sup>(1)</sup> Златоуст. въ словѣ о еже предста Царица въ началѣ. Смотр. Маргаритъ лист. 518 на обор. и 519 на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Смотр. молитву Епископа и Священника на Литургіи. во время пѣнія и о всъхъ и за вся.

«вовѣрнія, а зловѣрнія умножатся (<sup>1</sup>).» Это доказательство тоже не имѣетъ силы; ибо слова, будто по вознесеніи Господни до великаго Константина не было Церкви ни въ Іерусалимѣ, ни въ Римѣ, явно противны Слову Божію (Дѣян. 8, 1. зачал. 17. Римл. 16, 4.... Зачал. 120), и церковной Исторіи вообще; а кромѣ сего слова сін самъ писатель книги о Въргъ признаетъ словами не своими, а словами противныхъ, и всему сеятому Писамію противными (<sup>2</sup>). Слѣдовательно и но отзыву самаго писателя книги о Вгъргъ на нихъ не должно полагаться.

И такъ вышесказанныя раскольническія мысли о св. Христовой Церкви можеті принимать и разсъвать человъкъ, либо не знакомый съ ученіемъ Христовымъ, либо хотя нъсколько и знакомый, по одностороние, а носему не умѣюній разобрать дъла, либо сожженный своею совъстію (<sup>3</sup>), злонамъренный лжеучитель, либо какой-либо вольнодумецъ и кощунъ, не пріемлюній Христова ученія за Божественное. Отъ всъхъ таковыхъ лжеучителей Господь Богъ да сохранить народъ православный!

- (2) Тамъ же глав. 1. лист. 12 на обор.
- (5) 1 Твмое. 4, 2. зачал. 284. Томъ I.

17

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Тамъ же глав. 2. лист. 30.

### XXIII.

### несомнънныя слъдствія изъ сказаннаго.

Поелику несомнённо, что созданная Господомъ Церковь, во всемъ ея устройствё, т. е. съ Епископами, Пресвитерами и Діаконами будетъ продолжаться до самаго втораго славнаго Его пришествія на землю; то изъ сего само собою выходятъ совершенно несомнённыя слёдствія, слёдующія:

1) Истинная Христова Церковь во всемъ ея устройствѣ, т. е. съ Епископами, Пресвитерами и Діаконами существуетъ на землѣ и въ наше время. Или что то же: въ истинно Христовой Церкви и въ наше время есть законно рукоположенные Епископы, Пресвитеры и Діаконы, есть истинные пастыри и учители.

2) Эта и въ наше время несомнънно существующая истинно Христова Церковь такъ же свята и исполнена благодати и нынъ, какъ она была свята и исполнена благодати во время святыхъ Апостоловъ, св. Соборовъ и св. Отцевъ Церкви. Ибо Господь Іисусъ Христосъ предалъ Себе за ию.... да представитъ ю Себъ славну Церковь, не имущу скверны и порока, или нъчто отъ таковыхъ, но да будетъ свята и непорочна (<sup>1</sup>).

(1) Ефес. 5, 25-27. зачал. 231.

3) Всѣ общества, почитающія себя истинно Христовою Церковію, но неимѣющія у себя законно рукоположенныхъ Епископовъ, или еще и утверждающія, что въ наше время въ Христовой Церкви уже нѣтъ Епископовъ, Пресвитеровъ и Діаконовъ, нѣтъ истинныхъ пастырей и учителей, не суть истинная Христова Церковь. Ибо по ясному Слову Божію и по твердому ученію всей истинно православной Христовой Церкви, истинная Христова Церковь должна быть еъ Епископами до самаго втораго Христова пришествія.

4) Думать, допускать и тъмъ болье съ особеннымъ усиліемъ стараться доказывать, будто въ наше время Христова Церковь состоить только изъ простыхъ, никакою хиротоніею неосвяиспныхъ христіанъ, значитъ мыслить, допускать нан еще и съ особеннымъ уснліемъ стараться доказывать прямо противное ясному Слову Божію и противное всегдашнему, общему и твердому ученію всей Православной Церкви. Но думать, допускать и еще съ особеннымъ усиліемъ стараться доказывать что-нибудь прямо противное ясному Слову Божію, и всегдашнему общему и твердому ученію всей Православной Церкви, могуть люди только пли прямо глупые, не умъющіе разобрать дела, а между темъ своенравные, не желающіе оставить безразсудно принятаго ими мивнія; или люди смыслящіе, даже очень ученые, но гордые и преданные разнымъ страстямъ, и посему духовно находящіеся во тмѣ, а между

темъ думающіе, что они видять все гораздо ясвъе и върпъе всъхъ людей; или, наконецъ, люди потерявшіе страхъ Божій, и по дъйствію исконнаго отца лжи, ожесточенные противъ истины,--люди отвергающіе не только ученіе Православной Церкви, но и все христіанство, каковые были кощунники: Юліанъ Греческій императоръ, Волтеръ и имъ подобные. Ибо слышать, что то или другое, по ясному Слову Божію и но всегдашнему общему и твердому ученію всей Православной Церкви, долженствующее продолжаться до самаго втораго пришествія Госнодня на землю, не будеть продолжаться до Его втораго пришествія, значить допускать нан утверждать, что Слово Божіе и всегданный, общій и твердый голосъ всей Православной Церкви, не исключая и той Православной Церкви, какая продолжалась со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона, передаєть намъ ложь, обманываеть и вводитъ насъ въ заблужденіе. Кто же можеть придти въ такое положеніе, кромѣ человѣка или примо глуцаго, или сиыслящаго, но гордаго, преданнаго страстямъ, и разсѣяннаго; или потерявшаго страхъ Божій, развратнаго, вполнъ ослъншаго и ожесточеннаго противъ истины? Господь да избавить насъ отъ людей сего рода, и всъхъ людей сего рода да просвътить свътомъ Своей истины H спасеть!

## XXIV.

#### созданная господомъ церковь — едина.

Совершенно вполнъ мы выше доказали, что созданная Господомъ истинно древняя, и истинно православная Церковь, существуетъ и въ наше Но въ наше время, какъ всъ знаемъ, время. нстинно древнею и истинно православною Христовою Церковію называють себя очень многія общества, не ръдко явно отличающіяся другъ отъ друга не только обрядами, но и самымъ ученіемъ. Всѣ эти общества, кромѣ котораго либо одного, не могуть быть признаны за созданныя отъ Господа, и посему за истинно древнія и истинно Православныя Церкви, по тому самому, что они отличаются другъ отъ друга не только обрядами, но и ученіемъ. Ибо Господь создаль Церковь только одну: вси мы во едино тьло крестихомся, пишетъ св. Апостолъ Павелъ къ върующимъ Кориноянамъ (1), и посему вы есте тъло Христово (2), едино (3); а это твло есть Церковь Христова. Ибо св. Апостолъ ясно называетъ св. Церковь тъломъ Господа, когда говорить: Богь и Отець.... того (Госпо-

<sup>(1) 1</sup> Корине, 12, 13. зачал. 152.

<sup>(2) 1</sup> Корине. 12, 27. зачал. 153.

<sup>(3) 1</sup> Корино. 12, 20. зачал. 152. Ефес. 4, 4. зачал. 224.

да нашего) дасть главу выше встах Церкеи, яже есть тъло Его (<sup>1</sup>). И еще: исполняю лишение скорбей Христовыхъ въ плоти моей, за тъло Его, еже есть Церковь (<sup>2</sup>). Посему всъ св. Отцы Церкви всегда признавали за истинную Христову Церковь только едину.

«Вврую,» говорилъ вторый Вселенскій Соборъ, «во едину святую, соборную и Апостоль-«скую Церковь (<sup>3</sup>).»

Св. Игнатій Богоносець говорить: «Единь «не рожденъ Богъ и Отецъ, и единъ единород-«ный Сынъ Богъ слово и человъкъ, и единъ «утъшитель Духъ истины: едино же и проповъ-«даніе, и въра едина, и крещеніе едино, и едина «Церковь, юже основаша Апостоли святіи отъ «конецъ до конецъ въ крови Христовой своими «потами и трудами (<sup>4</sup>).»

Св. Златоусть, объясняя вторый стихъ первой главы перваго посланія къ Кориноянамъ, говорнтъ: «Церковь Божію нарицаеть Апостолъ, «показуя, яко съединятися ей достоитъ. Аще бо «есть Божаа, съединися, и едина есть не точію «въ Кориноъ, но и въ всей вселеннъй (<sup>5</sup>).»

- (1) Ефес. 1, 17. 22. 23. зачал. 219. Писатель книги о Върь, вмъсто словъ: выше вслях Церкеи, читаетъ: выше вслях Церквей (см. лист. 56); но это не такъ: См. Апостолъ Іосифовск. изданія 7161 и Острожск. Библ. Ефес. гл. 1.
- (2) Колосс. 1, 24. зачал. 252.
- (3) Сумволъ Вѣры, стихъ 9. Бол. Кат. лист. 32.
- (4) Посл. къ Филадельфянамъ лист. 27 на обор.
- (5) Въ толк. перв. посл. къ Корино. Бесъда 1,

То же говорили и церковные Учители, жившіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до времени Патріарха Никона.

Малый Катихизись говорить: «Едина есть «истинная Церковь (<sup>1</sup>).»

Большой Катихизисъ говорить «Едина «есть соборная Церковь Божія (<sup>2</sup>).»

Книга о Върљ говорить: «Едина есть Цер-«ковь Христова (<sup>3</sup>).» И еще: «Единъ Господь нашъ, «едина глава, едино тъло, сиръчь святая Цер-«ковь (<sup>4</sup>).»

Человѣка, который признавалъ единовѣрными и православными всѣ общества, называвшіяся христіанскими, не смотря на то, что онѣ отличались отъ Православной Церкви обрядами и ученіемъ, св. Іоаннъ Златоустъ въ свое время сильно обличалъ въ неправдѣ слѣдующими словами: «Что глаголеши? таяжде Вѣра есть, пра-«вославни суть и они. Чесо же ради не суть съ «нами? Единъ Господь, едина Вѣра, едино кре-«щеніе. Аще яже и тѣхъ добрѣ суть, то наша «злѣ: аще же наша добрѣ, то онѣхъ злѣ (<sup>5</sup>).»

(4) Глава 2, лист. 18.

<sup>(1)</sup> Въ статъй о 9-мъ артикуль.

<sup>(2)</sup> Въ глав. 25, лест. 118 на обор.

<sup>(3)</sup> Глава 2, лист. 16.

<sup>(5)</sup> Бесёда 11-я на послан. къ Ефессеямъ въ правоучения.

## XXV.

# • ГДЪ НЫНЪ НАХОДИТСЯ СОЗДАННАЯ ОТЪ ГОСПОДА ЦЕРКОВЬ?

Поелику созданная Господомъ истинно древняя и истинно православная Церковь совершевно вполнъ т. е. съ Епископами, Пресвитерами и Діаконами, существуетъ и въ наше время, а она — едина; то само собою раждается весьма важный вопросъ: гдъ въ наше время на землъ находится эта созданная отъ Господа истинно древняя и истинно православная Церковь?

На этотъ весьма важный вопросъ вблизя слышимъ три отвъта.

# Первый отвътъ.

Отвъть православной, господствующей въ Русскомъ Государствъ Церкви, съ его основаніемъ.

Православная Церковь говорить: «Созданная «Сыномъ Божіимъ и Богомъ Іисусомъ Христомъ, «Спасителемъ міра Церковь, есть именно она» и въ доказательство своихъ словъ представляетъ то, что она имъетъ и держитъ все, что созданная Господомъ Церковь должна имъть и держатъ накъ по слову Божію, по правиламъ св. Собо-

ровъ и св. Отецъ, такъ и по ученію церковныхъ учителей, жившихъ въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона, и особенно по Большему Катихизису, наиболѣе проясняющему и опредѣляющему повятіе о св. Церкви.

1. Созданная Господомъ Церковь, по указанію Большаго Катихизиса, имъетъ и непоколебимо держитъ едину православную Въру (1); «православная же Въра,» по истолкованию тогоже Катихизиса, «есть правый и истинный за-«конъ.... утверженый въ словеси Божіи (<sup>2</sup>),« которое, безъ сомнънія, есть ученіе Божіе, въ Писаніяхъ ветхаго и новаго завъта заключающееся. А православиая Церковь всегда признавала за православную Въру или за правый и истинный законъ именно то ученіе, которое заключается въ божественныхъ книгахъ ветхаго и новаго завъта, исчисленныхъ въ 85-мъ Апостольскомъ правнят (3), и въ 29-й и 30-й главахъ книги Коричей (4). Ибо такъ говорятъ преимущественно православными признаваемыя ею писанія:

а) Іерусалижскій Соборь 1672 года: «Вьсруемь, что божественное и Священное Писаніе «внушено Богомь; посему мы должны върить сему безпрекословно (<sup>8</sup>).»

- (1) Больш. Катих. лист. 120 на обор.
- (2) Тамъ же лист. 20 на обор.

(4) Смотр. лист. 264 на обор., 265 и 266.

<sup>(3)</sup> Смотр. Кормчей лист. 23 на обор. и 24.

<sup>(</sup>в) Смотр. Посл. Восточ. Патріарх. член. 2.

6) Православное Исповљдание: «Духъ Свя-«тый есть обрѣтатель Святаго Писанія ветхаго «н новаго.... Сего радя яко Писаніе ветхаго «завѣта, тако и новаго, есть ученіе Святаго «Духа (1).»

в) Пространный Катихизись: «Священное «Писаніе суть книги, написанныя Духомъ Божі-«имъ, чрезъ освященныхъ отъ Бога людей, на-«зываемыхъ Пророками и Апостолами..... Ихъ «должно читать съ благоговъніемъ, какъ слово «Божіе (<sup>2</sup>).»

Такимъ образомъ Православная Церковь всегда держала и теперь твердо держитъ ту Въру, или то ученіе, которое заключается въ божественныхъ писаніяхъ ветхаго и новаго завъта, и именно это ученіе полагаетъ въ правило своей жизни.

2. Созданная Господомъ Церковь имћетъ и держптъ, по указанію того же Катихизиса, правый и истинный, утверженный въ словеси Божіи, законъ не ипой какой, какъ «отъ святыхъ «Отецъ преданный (<sup>3</sup>).» А Греко-Русская православная Церковь всегда разумъла и теперь разумѣетъ Божественныя Писанія или книги ветхаго и новаго завѣта, именно такъ, какъ разумѣли оныя и предали намъ истинные истолкователи Божественныхъ писаній—св. Соборы и св. Отцы.

Digitized by Google

i

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Правосл. Исповёд. отвётъ на 72 вопросъ въ первой части.

<sup>(2)</sup> Простр. Катих. во глав. о св. Писанін.

<sup>(3)</sup> Большой Катих. лист. 20 на обор.

Церкви. Ибо такъ говорятъ преимущественно православными признаваемыя ею писанія.

а) Іерусалимскій Соборь 1672 года: «Вѣ-«руемъ, что божественное и Священное Писаніе «внушено Богомъ; посему мы должны вѣрить «ему безпрекословно, и притомъ не какъ-нибудь по своему, но именно такъ, какъ изъяснила и предала оное Касолическая Церковь (1).»

б) Пространный Катихизись: «Книги «ветхаго и новаго завѣта должно читать съ бла-«гоговѣніемъ, какъ слово Божіе; а понимать со-«гласно съ изъясненіемъ св. Церкви и св. «Отецъ (<sup>2</sup>).»

Посему Православная Церковь а) отъ всякаго Епископа, при его рукоположении, совершающемся обыкновенно при мпогочисленномъ стеченіи народа, беретъ клятвенное объщаніе непремѣнно хранить всѣ каноны св. Отецъ и св. Апостолъ, седми вселенскихъ и помѣстныхъ Соборовъ, и все православіе восточныя каеолическія Церкви, и—всякой Епископъ, давая объщаніе въ точномъ храненіи сего, въ то же время анаеематствуетъ всѣхъ еретиковъ, какъ то: Арія, Македонія, иконоборцевъ и т. п., присовокупляя, что все то, что онъ произноситъ, не иначе держитъ въ умѣ своемъ, какъ такъ, какъ говоритъ, какъ показываютъ его слова и какъ разумѣютъ

(1) Послан. Восточн. Патріарх. Членъ 2.

(2) Пространный Катихизись въ стать о Св. Писания.

его слышащіе (1). б) Равно всякаго рукополагаемаго во Священника православная Церковь обазываеть, посредствомъЕпископа,его рукополагающаго, «поучаться закону Господню день и нощь «и заповѣдемъ прехвальныхъ Апостолъ, и по-«слѣдовати вселенскихъ седми и помѣстныхъ Со-«боровъ св. Отецъ правиломъ..... да будетъ пра-«вя Евангелія Божія истинное слово, а не пре-«вращая по хотѣнію сердца своего на плотное, «пріемля послушество отъ правилъ св. Апостолъ «и св. Отецъ седми Вселенскихъ и девяти помѣ-«стныхъ Соборовъ и прочихъ божественыхъ ии-«саній, и да не будетъ лживъ послухъ Богови (<sup>2</sup>).»

5. Созданная Господомъ Церковь, по сказанію Большаго Катихизиса, держить и предаеть всёмъ къ исполненію все божественное ученіе не только писанное во св. Евангеліи, но и неписанное (<sup>3</sup>), т. е. преданное устно, вообще называемое преданіемъ. А Православная Церковь всегда принимала и теперь иринимаеть и держить всѣ святыя, согласныя съ словомъ Божіимъ, преданія. Ибо такъ говорятъ ея преимущественно православными признаваемыя писанія:

Православное Исповъдание: «Сугубы суть «догматы, иныя убо предаетъ Писание, яже объ-«емлются въ богословныхъ книгахъ Св. Писа-

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>Смотр. Архіерейское об'єщаніе предъ рукоположевіемъ.

<sup>(2)</sup> Кормч. лист. 601 на обор. и 602.

<sup>(3)</sup> Большой Катихизисъ лист. 11.

«нія, и иныя же суть догматы, преданныя изъ «усть отъ Аностоловъ.... и въ двоихъ сяхъ Вѣ-«ра есть основана (<sup>1</sup>).»

Пространный Катихизись устами св. Василія Великаго: «Изъ соблюденныхъ въ Цер-«кви догматовъ и проповѣданій, нѣкоторыя мы «имѣемъ отъ письменнаго наставленія, и нѣко-«торыя пріяли отъ Аностольскаго преданія по «нреемству въ тайнъ. Тѣ и другія имѣютъ одну «и ту же силу для благочестія (<sup>2</sup>).»

Кромѣ сего православная Церковь всякій годъ, въ недѣлю Православія, на всѣхъ отвергающихъ преданія, Св. Писанію согласныя, и православною каоолическою Церковію благочестно хранимыя, торжественно изрекаетъ: анавема (<sup>3</sup>).»

4. Созданная Господомъ Церковь, по сказанию Большаго Катихизиса, держитъ и достойно употребляетъ седмь св. таинъ (4). А Православная Церковь всегда единодушно принимала и употребляла, и теперь принимаетъ и употребляетъ всъ седмь установленныя отъ Господа таинства. Ибо такъ говорятъ ся преимущественно православными признаваемыя писанія:

. Іерусалимскій Соборъ 1672 года: «Въ-«руемъ, что въ Церкви есть Евангельскія таин-

(4) Большой Катихизисъ лист. 304 и 306 на обор.

<sup>(1)</sup> Православ. Исповия, въ отвит. на 4 вопр. часть 1.

<sup>(3)</sup> Простран. Катихиз. въ членѣ о св. преданів в Св. Нисаніи.

<sup>(3)</sup> Смотр. послѣдованіе въ недѣлю Православія.

«ства, числомъ седмь..... Мы признаемъ ихъ ору-«діями, которыя необходямо дъйствуютъ благо-«датію на приступающаго къ онымъ (1).»

Православное Исповљдание: «Крещевіе, «Муропомазаніе, Причащевіе, Покаявіе, Свящев-«ство, честный Бракъ и Елеосвящевіе, — сія «седмь тайны возводять въ седмь дары Св. Духа: «повеже чрезъ сія тайны изліяеть дары Своя «Духъ Св. въ душа причащающихся тымъ, яко «подобаетъ, и благодать свою (<sup>2</sup>).»

Пространный Катихизись: «Въра запе-«чатлъвается крещеніемъ и прочими таинства-«ми. Таянство же есть священное дъйствіе, чрезъ «которое тайнымъ образомъ дъйствуетъ на че-«ловъка благодать, или, что то же, спаситель-«ная сила Божія. Числомъ ихъ седмь (<sup>3</sup>).»

Кромѣ сего Православная Церковь всякой годъ, въ недѣлю Православія, на всѣхъ отмещущихъ вся св. таинства, Церковію содержимая, торжественно изрекаетъ: анавема (<sup>4</sup>).

5. Созданная Господомъ Церковь, по сказанію Большаго Катихизиса, въруетъ всему Евангелію и всему ученію вселенскихъ Соборовъ, а не части (<sup>5</sup>).» А св. Православная Церковь всег-

<sup>(1)</sup> Послап. Восточ. Патріарховъ членъ 15.

<sup>(2)</sup> Православ. Исповид. въ отв. на 98 вопр. въ 1 части.

<sup>3)</sup> Простран. Катюхиз. въ статъй о десятомъ члени Въры.

<sup>4)</sup> Смотр. посл'ёдованіе въ недёлю православія.

<sup>(</sup>в) Большой Катихизисъ лист. 121 на обор.

да привимала и нынѣ принимаетъ всѣ св. Соборы святыхъ и богоносныхъ Отцевъ, и правила ихъ поставляетъ себѣ, при всѣхъ своихъ распоряжевіяхъ, въ законъ. Ибо такъ говорятъ ея превиущественно православными признаваемыя писанія:

Іерусалимскій Соборъ 1672 года «Же-«лающіе согласоваться съ нами въ Божествен-«ныхъ догматахъ православной Въры, должны «съ простотою, послушаніемъ, безъ всякаго из-«слъдованія и любопытства, послъдовать и по-«кориться всему, что опредълено и постановле-«но древнимъ преданіемъ Отцевъ, и утверждено «св. вселенскими Соборами, со времени Апосто-«ловъ и ихъ преемниковъ богоносныхъ Отцевъ «Церкви (<sup>1</sup>).»

Православное Исповъданіе: «Подвижим-«ся въровати не точію во Священное Еванге-«ліе.... но и во вся прочая писанія и сунодаль-«ная (соборныя) зачиненія (<sup>2</sup>).»

Пространный Китихизись: «Іпсусь Хрнастось даеть опредъленіямъ Церкви такую важ-«ность, что преслушавшій оныя становится ли-«шеннымъ благодати, какъ язычникъ. Способъ «же, которымъ Церковь пзрекаетъ свои опредъ-«ленія, есть вселенскій Соборъ (<sup>3</sup>).»

Кромъ сего, въ недълю Православія, Пра-

(3) Простран. Катихиз. въ стат. о Сумволъ Въры вообщ.

<sup>(1)</sup> Послан. Восточп. Патріарховъ. Во вступленів.

<sup>(3)</sup> Православ. Исповёд. въ отвёт. на 96 вопр. въ 1 части.

вославная Церковь всякій годъ на всёхъ, отмещущихъ Соборы св. Отецъ, торжественно нарекаетъ: анавема (<sup>1</sup>).

6. Созданная Госполомъ Церковь, Церковь Божія, по сказанію Большаго Катихизиса, сесть «собраніе встать върныхъ Божіихъ, иже.... суть «подъ единою главою Господемъ нашемъ Ісъ «Христомъ, а подъ правленіемъ совершенныхъ «Святыхъ, отъ Него поставленыхъ (2),» т. е. рукоположенныхъ. И еще: «Церковь Божія,...... «есть во единой главъ Господъ нашемъ Ісъ Хрн-«ств и подъ единети чиномъ Его и радонъ,..... «Пастырей и Учителей, сир'вчь. Патріарховъ, «и Митрополитовъ, Архіепископовъ, Епископовъ «и всего Священническаго, чина (3).» А Православная Церковь, постоянно признавая своею главою Господа Інсуса Христа, всегда имъла у себя и нынъ имъетъ всъ три чина установленной Господомъ церковной іерархін. Это всв энаютъ, и объ этомъ такъ говорятъ ся преимущественно православными признаваемыя писавія:

Іерусалимскій Соборъ 1672 года: «Сообраз-«но съ миѣніемъ, издревле господствующимъ въ «Восточной Церкви, подтверждаемъ, что званіе «Епископа такъ необходимо въ Церкви, что безъ «него ни Церковь Церковію, ни христіанинъ хри-«стіаниномъ не только быть, но и называться «не можетъ (<sup>4</sup>).»

<sup>(1)</sup> Смотр. послѣдованіе въ недѣлю Православія.

<sup>(2)</sup> Больш. Катихиз. лист. 120 на обор. и 121.

<sup>(3)</sup> Тамъ же лист. 118 на обор.

<sup>(4)</sup> Послан. Вселен. Патріарх. членъ 10.

Православное Исповъдание: «Священ-«ство.... завъщася Апостоломъ отъ Христа, и «чрезъ возложение рукъ ихъ, до днесь бываетъ «хиротовия, преемшимъ Апостоловъ Епископомъ «тыя къ раздаянию божественвыхъ таниствъ, и «спасения человъческаго (<sup>1</sup>).»

Пространный Катихизись: «Церковь есть «оть Бога установленное общество человѣковъ, «соединенныхъ православною Вѣрою, закономъ «Божінмъ, священноначалісмъ (<sup>2</sup>). Іерархія хри-«стіанской православной Церкви ведетъ свое на-«чало отъ Самаго Іисуса Христа и отъ сошествія «на св.Апостоловъ Святаго Духа, и съ тѣхъ норъ «непрерывно продолжается чрезъ преемственное «рукоположеніе въ таннствъ Священства (<sup>3</sup>).»

7) Словомъ, созданная Господомъ Церковь, Церковь Соборная и Апостольская, по сказанію Большаго Катихизиса, «пропов'туетъ и содер-«житъ наипаче, еже писано есть во испов'тданіи «(сложеніи, символъ) православвыя В'тры, еже «есть: Втърую во единаго Бога (4).» А православная Церковь неуклонно и в'трно держится сего святаго испов'тданія. Нътъ ни одного изъ встъхъ ся дневныхъ служеній, въ которомъ бы она всевародно не выражала сего испов'тданія. И какъ она сама строго держится сего испов'ть

- (3) Простран. Катих. ивсколько ниже.
- (4) Большой Катих. лист. 30, 31. Томъ I.

18

<sup>(1)</sup> Православ. Исповид. отв. на 109 вопр. въ 1 части.

<sup>(2)</sup> Простран. Катихиз. въ статъ о девятомъ членъ.

-данія, такъ и отъ всякаго, вступающаго въ нее посредствомъ св. крещенія, троекратно требуетъ отреченія отъ сатаны и всёхъ дѣлъ его и всёхъ аггелъ его и всего служенія его; потомъ— троекратнаго изреченія св. Символа Вѣры, для удостовѣренія въ томъ, что это исповѣданіе сердечно принимается, и будетъ твердо содержимо. Наконецъ она троекратно же требуетъ обѣщавія сочетаться Христу, Сыну Божію, и поклаияться Отцу и Сыну и Св. Духу, Троицъ единосущнѣй и нераздѣльнѣй (<sup>1</sup>).

Больше сего ничего не должна имѣть созданная Господомъ Церковь, п Большой Катихизисъ ничего больше отъ нея не требуетъ. Посему православная Церковь, подлинно есть Церковь, созданная Господомъ, Церковь истинно древняя и православная. Ибо она имѣетъ и держитъ все, что должна имѣть и держать истинно Христова Церковь.

### Отвѣть вторый.

#### Отвътъ Поповщины.

Главное основание сей секты съ опроверженіемъ его.

Между тъмъ какъ истинно древняя и пстинно православная Христова Церковь даетъ тикой отвътъ, Поповщина старается всъхъ увърять, что истинно древняя и истинно православная (1) Смотр. Чинъ молитвы о оглашевныхъ въ Требнякъ,

употребляемомъ въ Православной Церкви.

Церковь есть только она — Поповщина. Она всёмъ говоритъ именно такъ: «Мы, мы имъемъ «съ самаго начала святую, соборную и Апостоль-«скую Церковь, безъ всякаго порока, и во всемъ «святоапостольскому и святоотеческому.ученію «последуемъ. Какъ Князь Владиміръ пріялъ отъ «Грекъ св. Въру, самую ту, Христомъ предан-«Вую и св. Апостолы пропов'вданную, и св. седмью «вселенскими и девятью помъствыми Соборами «утверждевную, и мучевическою кровію запечаятлъвную, вси нашего соединенія содержимъ и «до днесь, безъ всякаго нарушенія, всв тыя чины «и уставы и прочія церковныя преданія и цере-«мовін при святъй Грекороссійской Церкви, ко-«торыя принесъ отъ Греческія Церкви Князь «Владиміръ. Того ради и называють насъ старо-«обрядцами (1).»

Други! Слова ваши сами по себѣ полновѣсны, но когда соображаемъ ихъ съ тѣмъ, что у васъ есть въ самомъ дѣлѣ; то тотчасъ усматриваемъ, что вы не можете называться истинно аревнею и истинно православною, созданною Господомъ, Церковію. Вы говорите, будто «безъ «всякаго нарушенія содержите ту самую Вѣру, «и всѣ чины, уставы и прочія церковныя пре-«дапія и церемоніи, которыя принесъ отъ Гре-«ческой Церкви великій Князь Владиміръ,» но это не правда: у васъ далеко не та Вѣра, какую принесъ отъ Грековъ великій Князь Владиміръ. () Смотр. рукопись: Разглагольствіе старообрядца съ но-

Á

вообрядцемъ, въ началь.

Ибо св. великій Князь Владиміръ, какъ совершенно извѣстно, «взя отъ Грекъ въ Россію для «наученія св. Греческія Вѣры Греческаго Ми-«трополита Михаила, да и прочія Епископы.... «и весь чинъ церковный.... п повелѣ созидати «святыя церкви (<sup>1</sup>). При семъ великомъ Князѣ «пріиде въ Кіевъ преподобный Отецъ нашъ Ан-«тоній отъ св. авонскія горы, и вселися въ пе-«щеру надъ Днѣпромъ близъ Берестова урочи-«ща (<sup>2</sup>).» Но вы не имѣете Еписконовъ, ни истинныхъ Священниковъ, ни св. Таннствъ, ни св. храмовъ, ни монастырей.

## А. Вы не имъете Епископа.

Епископы, какъ мы выше рѣшительно доказали, непремѣвно должны быть въ созданной отъ Господа Церкви. По сему вы никакъ не имѣете права называть себя истинно древнею и истинно православною, созданною Господомъ, Церковію. Ваши наставники всевозможно стараются защищатьмнимое свое православіе нѣсколькими предъявлевіями, и выдавать свои предъявленія за совершенно удовлетворительныя; но всѣ дѣлаемыя ими предъявленія не доказываютъ вашсто православія, и не даютъ вамъ права называться Церковію истинно древнею и православною. Разсмотрите съ нами предъявленія вашихъ наставниковъ.

(2) Житіе св. Владиміра тамъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Смотр. рукопись: Разглагольствіе старообрядца съ повообрядцемъ, въ началѣ, и Житіе св. Владиміра Чет. Мип. Іюля 15 день.

1. Ваши наставники вамъ говорять: «Цер-«ковь можетъ быть и безъ Епископа. Въ Кареа-«генъ тридцать лъть не бъ Епископа (1). Много «времени не было Епископа въ Иппонъ (2). Въ «градъ Едесъ злочестивый Царь Уалентъ отсла. «Епископа Варсиса въ далечайшій градъ, и во Еде-«сѣ точію два Пресвитера были (3), и проч. (4).»-Отвѣчаемъ. Эти и другіе, имъ подобные, приивры не оправдываютъ вашего состоянія; потому что въ означенныя времена много было православныхъ Епископовъ въ другихъ мъстахъ, а носему св. Церковь не была безъ Епископа. Притомъ ежели какое либо мъсто по какимъ либо причинамъ иногда не имъло у себя Епископа; то это время никогда не продолжалось такъ долго, какъ нынъ у васъ. Вы не имъете у себя Епископа уже почти Цблые двъсти лътъ, не имъете, притомъ, не въ одномъ какомъ либо мъстъ, но нигаъ. Такъ никогда не было съ Православною Церковію, и никогда не будеть, потому что Госнодь объщаль быть съ Своею Церковію во вся дни до скончанія въка.

2. Ваши наставники, подтверждая свою мысль о возможности быть св. Церкви безъ Епископа, говорять: «Аще мы станемъ въ сихъ мысляхъ «стоять, что Церковь не можетъ быть безъ Епи-«скопа; то по святому писанію неосновательно;

<sup>(1)</sup> Барон. лёт. подъ 452 г. лист. 517 на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Кормч. лист. 150 на обор. Карфаг. Собора прав. 79. <sup>(3)</sup> Ман. Чет. Авг. 2 ч.

<sup>(4)</sup> Утверждение церковное новое. Сказан. 23.

«потому что которая Церковь имъетъ у себя «Епископа, то будто бы только она и не сомни-«тельна. Но нъсть сіс утвержденіе правосла-«вныхъ, въсть, но развъ противныхъ; и аще тако, «то и у Римлянъ нынъ есть Епископы, также и «у Армянъ и у прочихъ таковыхъ ерстиковъ, то «п опи при своихъ Епископахъ стали справедли-«вы, и во всемъ православны. Но се весьма бу-«детъ каждому благоразумному христіанину со-«мнительно: потому что хоша и правда, они имъ-«ють у себя Епископовъ, и почитають за Епи-«скоповъ, и глаголютъ, яко нъсть мощно безъ «Епископа Церкви быти, но се весьма напрасно, «и сущая ихъ се несправедлявость: понеже ихъ «Епископы не суть православныя (1).»-Такъ говорять ваши наставники. Но этими словами они отнюдь не доказываютъ своего православія. Ибо что истинно древняя п истинно православная Христова Церковь должна имъть Епискона, и не можетъ быть безъ Епископа, это, какъ вы уже слышали, утверждаетъ все-и слово Божіе и писанія св. Отцевъ, и церковаые учители даже того времени, какое протекло отъ всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона; слъдовательно въ созданной Господомъ Церкви непремънно должны быть Епископы. Но какъ въ созданной Господомъ Церкви непремънно должны быть Епископы; то вашимъ наставникамъ

<sup>(1)</sup> Смотр. рукопись: Церковное утверждение, сказан. 23. лист. 157,

должно имъть не тъ мысли, какія они обнаруживають, а слъдующія: «Какъ Епископы нахо-«дятся и въ православной церкви, и у Римлявъ, **ки у Армянъ, и проч.**, а истивно православная «Перковь можеть быть только въ тъхъ храстіан-«скихъ обществахъ, въ которыхъ есть хирото-«висанные Епископы; то, если кому нибудь нуж-«но искать истинно древнюю и истинно право-«славную Христову Церковь, тогда тому должно «искать истинной Церкви только въ твхъ хрисетіанскихъ обществахъ, въ которыхъ есть хи-«ротонисанные Ецископы, а не въ тъхъ, въ ко-«торыхъ нътъ хиротонисанныхъ Епископовъ.» Но можно ли, чтобы кто нибудь изъ васъ сталъ нскать истинно древней и истинно православной Христовой Церкви у Римлянъ, Армянъ и т. п.? Ло начала нашего несчастнаго раскола въ Православной Перкви всъ члены ея почитали православною Церковію только Церковь Греческую, а съ нею и Русскую, такъ что всъхъ отпадшихъ, какъ отъ Греческой, такъ и отъ Русской Перкви почитали еретиками, слугами антихриста. Для отвращенія всякаго недоумънія въ семъотношении, въ доказательство представляю сви-Автельства изъ книгъ, всъми вами преимущеуважаемыхъ, писанныхъ церковными Ственно учителями въ Русской Церкви въ продолжение времени, протекшаго отъ всероссійскаго Митро-. полита Макарія до Патріарха Никона. Именно,

Книга о Впри говоритъ: «Единъ есть Го-«сподь нашъ, едина глава, едино тъло, сиръчь «св. Церковь Восточвая, едина Въра, Христонъ «съ небесъ принесенная.... и по се вреня на «Востоцъ благодатію Его непорочно и неру-«шимо пребывающая, и къ намъ Росіомъ по «благодати Божіи св. Апостоломъ Андреемъ Пер-«возваннымъ отъ истивныхъ намъстниковъ его «Патріарховъ Цареградскихъ преданая, по рав-«съявіи всъхъ ересей въ цълости и ныяъ пре-«бывающая (<sup>1</sup>).»

Кириллова книга говорить: «Всёхъ ере-«тиковъ антихрастами, оному послёднему слу-«жащями разумёй, иже отъ единыя святыя касо-«лическія соборныя Апостольскія Церкве Гре-«ческія отступили (<sup>2</sup>).»

Равно и Большой Катихизись, сказавъ должнос о православной Въръ, далъе говорить: «Иныя Въры, ихъ же веліе множество по все-«леннъй, пе суть православни. Понеже не во «словеси Божіи утверждаются, ниже по преда-«нію св. Апостолъ, и богоносныхъ Отецъ жи-«тельствують, но по воляхъ и по преданіяхъ «льстивыхъ еретиковъ шествуютъ. Сего ради «ничтоже ино глаголется о нихъ, точію яко не «сып: суетни бо и ложни, и бъсовскія нари-«цаются, яко свидътельствуетъ Божественный «Апостолъ Іаковъ, глаголя: и бъси сърують «и трепещутъ (<sup>3</sup>).»

<sup>(1)</sup>Книга о Въръ лист. 18.

<sup>(2)</sup> ABCT. 21.

<sup>(9)</sup> Большой Катихизисъ лист. 21.

Носему Алексиндрійскій Патріархъ Мелетій почиталъ отпаденіе Еппскоповъ въ Увію крайнимъ вевѣжествомъ, и сказалъ: «Иже оста-«виша свой санъ и чипъ, и отступиша Восточ-«ныя Церкве, въ ней же окрещени быша, въ «нейже воспитани, въ нейже научени, въ нейже «рукоположени (оле неразумія и клятвы! оле дер-«зости, еюже на свою матеръ матерніи недо-«стойніи чада дерзнуша!); тін аще пребудутъ во «отступленіи, да будутъ не токмо низложени «священническаго, или святительскаго чина, но «и отлучени и не прощеви, и внъ Церкве Хри-«стовы, и сами они и послѣдующіи имъ (<sup>4</sup>).»

И такъ никто изъ насъ не имъетъ нужды искать истинно древней и истинно православной Христовой Церкви гдъ-нибудь внъ православной Греческой и Русской Церкви. Ибо истинно древняя и истинно православная Христова Церковь Греческая и Русская, по отпадения отъ вихъ Церкви Рямской, только одна есть истинно древняя и истинно православная Христова Церковь.

5. Ваши наставники ванъ говорятъ: «Непри-«сутствіс Епяскопа лицемъ въ старообрядствѣ «нѣсть наша вина, сіе зависитъ не отъ насъ ста-«рообрядцевъ, усердствующихъ имѣти Еписко-«па, но въ премудрыхъ и неизслѣдованныхъ судь-«бахъ Божіихъ (<sup>2</sup>).»—Отвѣчаемъ: По судьбамъ,

<sup>(1)</sup> Кирилл. книга лист. 483 на обор. и 484.

<sup>(2)</sup> Въ отвѣтѣ Пешехонова на 49 вопросъ Безпоповщины.

или, правильнье, по назначению и установлению Божню, Епископы въ созданной отъ Господа Церкви должны быть и будуть, какъ то нами ръшительно доказано, до скончанія въка, или до самаго втораго Христова пришествія на землю. Посему отнюдь нъть сомнънія, что Епископы въ истянно Христовой Церкви есть и въ наше время. Такимъ образомъ вы, какъ и всъ секты, не имъющія у себя Епископовъ, должны судить о себъ не иваче, какъ такъ, что вы вышли изъ созданной Господомъ Церкви, и уже не составляете Церкви православной, а посему и не имъете права называться истинно православными христіанами. Того, что у васъ нътъ Епископовъ, вы не аолжны почитать деломъ премудрыхъ и неизследимыхъ судебъ Божінхъ, а дъломъ только вашего неразунія, своеволія или упрямства, по которымъ не хотите возвратиться въ созданную Господомъ Церковь, не смотря на то, что Господь Богъ непрестанно старается многоразличнымъ образомъ указывать вамъ на Свою Церковь и звать въ нее.

4. Ваши наставники говорять: «Мы все-«усердно желаемъ Епископа, и Господа Бога всегда «просимъ, чтобы православные Епископы у насъ «въ Церквн были, но намъ не даютъ, и въ семъ «мы не виновны(<sup>1</sup>).»—Отвъчаемъ. Что вы желаете Епископа, это ясно показываетъ Исторія (<sup>2</sup>). Но на кого вы жалуетесь въ неудовлетворевіи ва-

(1) Апост. прав. 1. Кормч. дист. 1.

шему желанию? Православная Церковь не можетъ дать вамъ Епископа. И сами вы, канъ не имъющіе епископскаго сана, не можете поставить себъ Епископа. Православная Церковь не можетъ дать вамъ Епископа; потому что ова даеть, и можеть дать, Епископа людямъ только православнымъ, или и не православнымъ, но болве иля менве уже расположеннымъ къ православію, и скоро могущимъ сдёлаться православными, а вы ненавидите Православную Церковь, называете ее сретическою и проклинаете. Притомъ вы желаетс пить у себя Епископовъ тавпхъ, которые бы вполев держались вашихъ мнѣній, не одобряемыхъ Православною Церковію, старались сообщать ваши митиія другимъ и утверждать въ нихъ. Такимъ людямъ Православная Церковь не можетъ дать Епископа; иваче она дъйствовала бы противъ цъля своего Созлателя. Сами же вы не можсте поставить себъ Епископа; потому что Епископъ, по правилу св. Апостоловъ, можетъ быть поставлевъ только Епископами (1). Если бы какіе либо люди отважились поставить вамъ Епископа, не будучи саия Епископами, освященными законною хиротовією; то тв поступили бы прямо противъ перваго Апостольскаго правила (1), поступили бы весьма преступно, и, какъ выражается блаженный Симеонъ Солунскій, «сдълали бы дъло. гор-«шее и самыхъ нечестивыхъ демоновъ, во анге-

<sup>(1)</sup> Апост. прав. 1. Кормч. лист. 1.

«ла свѣтла преобразующихся, но не сущахъ:» хиротовисавный ими въ Епископа не былъ бы хиротовисавъ въ самомъ дѣлѣ, а остался бы и вослѣ незаковной хиротовіи то же, что былъ, т. е. мірявиномъ (1), не имѣющимъ ни малаго права ни на какія священнодѣйствія. У васъ вѣтъ Епископовъ съ того самаго времени, какъ вы отдѣлились отъ святой, истивно православной, вами пренебрегаемой и провлинаемой Церкви. Нѣкоторые изъ васъ говорятъ, что у васъ тогда остался Коломенскій Епископъ Павелъ, будто недостойно визложенный Патріархомъ Никономъ (3).--Что жъ изъ сего слѣдуетъ? Изъ сего

- (1) Симеонъ Солунскій въ отвѣтѣ на 11, 12 и 13 вопросы Гавріила, Митрополита Пентапольскаго. Слич. и 715 лист. въ Потребникѣ Іосифовскомъ.
- (2) Смотр. предисловіє къ Поморскимъ отвѣтамъ. --- Въ одной раскольнической рукописи написано, будто Коломенскій Епископъ Павелъ имблъ въ Куроженской обители съ бѣжавшими изъ Соловецкаго мопастыря Соборъ, на которомъ читаны были грамоты Макарія З-го Митрополита Новгородскаго, Маркелла Епископа Вологодскаго и 'Александра Епископа Вятскаго, о томъ, что «отъ Великороссійской Церкви точно дол-«жво отдѣляться, и что всѣхъ поступающихъ отъ «нея въ старообрядство, должно перекрещивать.» Но это сказка. Объ означенномъ Соборѣ и о граматахъ упомянутыхъ пастырей не говорить еще ни одна раскольническая книга. Да и требование мнимаго Собора, чтобы всѣ переходящіе изъ православія въ расколъ были перекрещиваемы, тогда еще не могло быть: потому что тогда расколъ только начинался и

следуеть не более, какъ только то, что у васъ быль Епископь до кончины того Ерископа. Находясь съ вами до своей кончины, онъ могъ протявозаконно поставлять вамъ только Священинковъ, но Епископа не могъ онъ поставить вамъ ни одного. Ибо никакой Епископъ одинъ не имветь заковнаго права, или власти, поставлять Епископа. Епископа поставляють ве менье, какъ два или три Епископа, говорить Апостольское правило (†). А въ толковавіи на сіе правило сказано: «Три убо Епископа безъ «всякаго извъта (исключенія) должни суть по-«ставляти Епископа, и да не будетъ изверженъ.» Исключенія изъ сего правила пътъ ни на какіе случан. Напротивъ св. первый вселенскій Соборъ требуетъ, чтобы поставленія въ Епископа были отъ всъхъ Епископовъ той области, въ которую нуженъ Епископъ, п позволилъ поставление въ Епископа отъ трехъ Епископовъ только въ случат неудобства собраться вствить Епископамъ. Ибо такъ говоритъ означенное правило Вселенскаго Собора: «Епископъ отъ всёхъ «Епископъ, сущихъ въ области, поставляется, «аще ли же ви, обаче отъ трехъ (2).» Это правило вполнъ читается такъ : «Епископа постав-

всѣ православные были крещены по старымъ книгамъ, а посему тогда не было и повода къ разсужденію о перекрещиваніи.

- (в) Апост. прав. 1. Кормч. лист. 1.
- (2) 4 прав. перваго Вселенск. Собора, Кормчей лист. 32 на обор.

 «ляти наиболёе прилично всёмъ тыя области «Епископамъ. Аще же сіе не удобно, или по «належащей нуждё или по дальности пути: по «крайней мёрё три во едино мёсто да соберут-«си (<sup>1</sup>).» Слёдовательно если бы какой Епископъ поставилъ кого-либо въ Епископа одинъ, то поставленный имъ долженъ бы былъ, по толкованію на означенное первое апостольское правило, быть изверженъ.

5. Ваши наставники говорять: «Намъ могло бы «дать Епископа Россійское гражданское Началь-«ство (2).»- Неосновательно такъ говорятъ ваши наставники. Это дело, дело поставленія Епископа, есть одно изъ самыхъ главныхъ дълъ собственно церковнаго начальства. По правиламъ св. Апостоловъ и св. Соборовъ, даннымъ для управленія св. Церковію, не только постановленіе, но н избраніе въ Епископа совершается не мірскими людьми, а Епископами (3). Такъ всегда было. Такъ и въ наше время, при всякой потребности въ новомъ Епископъ въ Русской Церкви, высшая въ ней церковная власть, т. е. Святвйшій Сунодъ, избираетъ на всякую праздную Архіерейскую каоедру трехъ достойнъйшихъ по своему усмотрънію Духовныхъ, и представляетъ на утвержденіє котораго либо одного изъ нихъ Го-



<sup>(1)</sup> Смотр. книгу правилъ св. Апостолъ лист. 30, изд. 1843 г.

<sup>(2)</sup> Утверждение Церкви. Рукоп. сказан. 23.

<sup>(3)</sup> Смотр. 30 прав. св. Апостоловъ въ Кормчей лист. 8; 3 прав. 7-го Вселенск. Собора, тамъ же лист. 210, и 13 прав. Лаодикійскаго Собора, тамъ же лист. 75.

сударю. Утвержденный торжественно наренается въ Святвёшемъ Сунолъ во Епископа, и потомъ торжественно же рукополагается въ Церкви встии присутствующими Еписконами. Такъ это обыкновенно бываеть, и такъ должно быть: потому что Господь Інсусъ Христосъ поручнаъ Свою Церковь въ управление Епископамъ, а яхъ пресмняками были и суть Епископы. Той т. е. Христось, даль есть овы Апостолы, овы же **Ирор**оки, овы же благовъстники, овы же Пастыри и Учители, къ совершению святыхь, вь дъло служенія, вь созданіе тъла Христова (!) и проч. Именно Епископамъ сказаль сей же Апостоль: Духь Святый постави вась пасти Церковь Господа и Бога, юже стяжа кровію Своею (2). Тоже говорить Апостольское правило: «Тому, т. е. Епи-«скопу, суть поручени людіе Господни (3).» То чятаемъ в въ Учительномъ Евангеліи **ж**е при объяснения притчи о виноградъ Божіемъ: «Иніи д'блатели, ямъ же виноградъ Христовъ «преданъ бысть, Апостоли суть.... Архіерен и «Пастыри (4).»

6. Наконецъ въ настоящее время въкоторые изъ вашихъ наставниковъ стараются по всъмъ мъстамъ распространить слъдующее извъстіе: «Донынъ мечтаемы были мы, старо-

- (2) Aban. 20, 28. зачал. 44.
- (3) Прав. 39. Кормя. лист. 10 на обор.
- (4) Въ 13 недълю по Пятдесятницъ, лист. 244.

<sup>(1)</sup> Epec. 4, 11-13. sayas. 224.

«върцы, за духовенство свое, яко безплодныя «смокованцы, а нынъ, оле чудо! наче всякаго «всвиъ чаянія, обрътеся у насъ недостойныяъ, «по неязреченному благоволению Божию, Архие-«рейское хиротоніс, Митрополить и Епископъ «(въ Буковинъ), священство у насъ яко финикъ «процвъте, и яко кедръ, иже въ Ливанъ, умно-«жися (1).» — Отвъчаемъ. Митрополитъ, какаго имъете въ Буковинъ, и Епископы, какихъ получасте отъ него, не Евископы, а похитители енисконской власти, подобные тъмъ гнуснымъ лжеепископамъ, накяхъ иъкогда имъли ваши предки. Ибо а) первый изъ рукоположенныхъ для васъ въ Буковинъ Епископовъ былъ избранъ и представленъ къ руконоложению вами самими т. е. людьми мірскими; а 3-е правило седьмаго Вселевскаго Соборарывительно запрещаеть избраніе Есинскона не только отъ простыхъ мірскихълюдей, но и отъ мірскихъ властей. «Всяко избраніе и поставле-«ніе, бывающее отъ мірскихъ властей, не твер-«до есть (2), и пзвержение и отлучение наводить «на получившаго твмъ образомъ святите ль-«ство (3).» б) Первый изъ поставленныхъ въ Буковнив Епископовъ быль поставлевъ, противъ Апостольскаго правила (<sup>4</sup>), однимъ Еписко-1

- (\*) Рукописное письмо взъ бѣло-криницкаго монастыря въ Буковинѣ «къ усерднымъ о древле истинномъ «благочестіи рачителямъ.»
- (9) Кормч. лист. 10.
- <sup>(3)</sup> Тамъ же въ толкован. З прав. седьмаго вселенскаго Собора. Слич. и полное правило.
- (4) Кормч. лист. 1.

воиъ, слъдовательно поставленъ явно законоиреступно. в) Первый изъ поставленныхъ въ Буковинъ Кписконовъ былъ поставленъ Епископомъ чужой области, который, какъ Епископъ чужой, не имълъ права рукоположить въ Буковинъ не только Епископа, во на Пресвитера, ни Діакона, и проч. Ибо правило говорить: «Аще ни кимъ «же (изъ Епископовъ мъстныхъ) позванъ, ии «умолевъ бывъ Епископъ, во иную область от-«шель, и поставить Презвитера или Діакова, или «правленіе нѣкое церковное творить, таковая не «тверда и рагрушенада пребудуть, а онь да «изсержется (4).» А телкование говореть: «Миссга правила обрящети о семъ возбранающа, «еже не приходити Есинскопу отъ своея области «во ниую, и поставляти въ ней Презвитеры и Ді-«AROHЫ, ИЛИ REOC ЧТО СПИСКОЦСКОС ТВОДЕТИ: ТОК-«мо аще гав позвавь будеть, умолевь отъ страны «тоя Епяскопа, таковое что творити. Аще же отъ «своего дому во вную область принедъ, носта-«вить Презвитера и пр., не твердымъ и разру-«теннымъ быти отъ него сотворенымъ, и са-«мого изврещи правила повелѣвають (<sup>2</sup>).»

И такъ доколъ вы находитесь въ томъ состоявія въ отношенія къ св. Церкви, въ какомъ находитесь нынё, дотолё нельзя получить вамъ

Tons I.

19

<sup>(1)</sup> Антіох. Собора прав. 13. Корич. лист. 67 на оборотѣ.

<sup>(3)</sup> Кормч. лист. 67 на обор. и 68. Сличи правила того же Собора 22 и четвертаго Вселенск. Собора прав. 5, лист. 95.

дъйствительнаго, законнаго Епископа. Получить Епископа незаконнаго, конечно, можете, такъ какъ незаконныхъ Епископовъ вы уже имѣли (¹), но эти Епископы — не Епископы, а похитители сана епископскаго — люди, раздражающіе Бога, яко сыны Кореовы, какъ говоритъ извъстное правило (²), а посему и достойные страшной участи сыновъ Кореовыхъ (<sup>3</sup>).

#### Б. Вы не имъете законных ъ Священниковъ-

1. Ваши Священники, какихъ имъете, носятъ свое имя не правильно, и совершаютъ священническія дъйствія противузаконно, какъ священники бъглые и дъйствующіе безъ благословенія Епископа (<sup>4</sup>). Ибо всякій Священникъ, нојучая священство и право священнодъйствія, назначается для дъйствованія не во всъхъ вравославныхъ церквахъ, а въ какой нибудь только одной церкви. Потому что 6 правило четвертаго вселенскаго Собора говоритъ: «Въ церкви и въ «монастыри не просто тако (неопредъленно) но-

- (3) Yucs. 16, 32.
- (4) Разум Бемъ здёсь только бѣглыхъ Священниковъ, которые получили рукоположение. О крайней же преступности людей, которые иногда, какъ извѣстно, дѣйствовали у васъ, какъ Священники, нигдѣ не нолучивъ рукоположения, уже не говоримъ.

<sup>(1)</sup> Полное историческое извѣстіе о древн. стригольникахъ, стран. 194-208, 257-262. изд. 1831 г.

<sup>(2)</sup> Kopmy. Auct. 30.

«ставление бываеть. Аще ли же ни, не постав-«ленъ тако поставленный (1).» Вполнъ это правило читается такъ: «Ръшительно никого, ни во «Пресвитера, ни во Діакона, ниже въ какую сте-«пень церковнаго чина, не рукополагати иначе, «какъ съ назначеніемъ рукополагаемаго именно «къ церкви градской, или сельской, или къ му-«ченическому храму, или къ монастырю. О ру-«кополагаеныхъ же безъ точнаго назначенія св. «Соборъ опредълнаъ: поставление ихъ почитати «не дъйствительнымъ, и нигдъ не допускати ихъ «до священнослуженія, къ посрамленію поста-«вивінаго ихъ (<sup>2</sup>).» Посему всякій Священникъ должень оставаться и можеть двйствовать только въ той церкви, къ которой опредъленъ; переходить же къ другой церкви и дъйствовать въ ней, самовольно, безъ благословения своего Епископа, отнюдъ не имветъ права. Таковый переходъ къ другой церкви строго запрещають Священникамъ церковныя правила; такъ **ЧТО** ежели какой Священвикъ самовольно переходить нъ другой церкви, то онъ въ то же самое время, какъ переходить, теряетъ право на всякое священнодъйствіе. А ежели онъ, бывъ призываемъ своимъ Епископомъ на назначенное ему мъсто, не послушаетъ его; то безвозвратно лишается сана. Ибо такъ говоритъ правило: «Аще

<sup>(1)</sup> Смотр. толкованіе на сіе правило въ Кормчей, лист. 95 на обор.

<sup>(2)</sup> Смотр. книгу правилъ св. Апостоловъ и проч., лист. 60.

«который Пресвитеръ или Діаконъ, и всякъ свя-«шенническаго чина, оставивъ свое мъсто и «свою церковь, на иную страну отъидетъ, и, отъ «своея преселився, на пной странъ долзъ пребы-«ваеть, втому да не служить: паче же аще, зо-«вомъ отъ своего Епископа, не возвратится, но «пребываеть въ таковомъ безчинии, да извер-«жется отнюдъ, и ктому да не имать внити въ «чинъ свой (1).» Епископъ, который принялъ бы таковаго Пресвитера, самъ подвергся бы запрещенію въ священнодвиствія; вбо правило говорить: «Аще который Епископъ пріиметь тако-«ваго (Священника, оставившаго свою церковь), «да пріиметь запрещеніе оть общаго Собора, яко «церковныя разрушая законы (2),» или какъ говорить толкование на 5 правило 4-го вселенскаго Собора: «Той Епископъ месть да пріиметь «своего безчинія, и изверженъ да будеть отъ «своего сана Святою Троицею (<sup>8</sup>).»

2. Ваши наставники, оправдывая убъгающихъ къ вамъ Священниковъ, далъе говорять: «Отбъгающіе къ намъ отъ Великороссійской Цер-

<sup>(1)</sup> Антіох. Собора прав. З. Кормч. лист. 63 на обор. и 64. То же говорить 15 прав. св. Апостоловъ, лист. 4. 16 прав. 1-го вселенск. Собора, лист. 38 на обор. 5 и 20 прав. 4-го вселенск. Собора, лист. 95 и 101 на обор.

<sup>(2)</sup> Антіох. Собора прав. З. Кормч. лист. 64.

 <sup>(3)</sup> Кормч. лист. 95 на обор. То же заключается въ 17 и 18 прав. 6-го вселенск. Собора. Тамъ же лист. 182 на обор.

«кви Священники правы и богоугодны, яко от-«бъгающіе не беззаконно, а на основанія 15 «правила перваго и втораго Собора, которое. «говорить: Аще нъціи Пресвитери и Діакони от-«ступять оть нъкоего Епископа не гръховнаго «ради извѣта, но за ересь его, отъ Собора, или «оть св. Отецъ невъдому сущу, таковіи чести и «пріятія достойни суть, яко правовърніи (1).»-Отвъчаемъ. Означенное правило читается подлинно такъ, и подлинно даетъ право Священиику отступать отъ своего Епископа, ежели его Епископъ – еретикъ, и явно обнаруживаеть ересь своимъ ученіемъ (2). Но таковому Священнику непремънно должно доказать законность своего отступленія отъ Епископа, — доказать именно то, что его Епископъ-еретикъ. Безъ сего Епископъ, отъ котораго онъ отступилъ, не будеть терить его въ санъ священства, и на основании 13 правила того же перваго и втораго Собора, долженъ лишить его сана. Потому

(1).Кормч. лист. 221.

(2) Вполнѣ означенное правило читается такъ: «Отдѣля-«ющіеся отъ общенія съ предстоятелемъ (Еписко-«помъ), ради нѣкія ереси, осужденныя св. Соборами «пли Отцами, когда т. е. онъ проповѣдуетъ ересь «всенародно, и учитъ оной открыто въ церкви, та-«ковые аще и оградятъ себя отъ общенія съ глаго-«лемымъ Епископомъ, прежде Соборнаго разсмотрѣ-«нія, не токмо не подлежатъ положенной правилами «эпитиміи, но и достойны чести, подобающей право-«славнымъ.» Книга правилъ св. Апост. и проч. стр. 244.

что означенное правило говорить: «Аще кото-«рый Презвитеръ или Діаконъ, свъдый своего «Епископа согрѣшша, прежде суда и увѣдѣвія «всъхъ Епископъ Собора, отступить отъ общеснія его и не поминаеть имене его въ службъ, «да извержется, и всея священническія чести «да будетъ лишенъ (1).» Другой же Еинсконъ, къ которому отступившій Священникъ, безъ означеннаго доказательства, пристанетъ, на основанія 17 правила 6-го вселенскаго Собора, не нмветь права принять его въ свою епархію и дозволить ему священнодъйствіе. — Спроспте: куда же сему Священнику должно обратиться съ своимъ доказательствомъ?-Отвѣчаемъ. Епископа судять только Епископы, ибо такъ говорить 12 правило кароагенскаго Собора: «Еписскопа, въ нъкоей винъ суща, аще не весь Со-«боръ области тоя, обаче двавадесять Еписконъ «да судять (2).» Посему Священникъ, отступившій отъ своего Епископа, долженъ обратиться съ своимъ доказательствомъ на ересь своего Епископа къ церковному Начальству, или къ Собору, и оправдать свое отступление. Но ваши бъглые Свящевники поступають совершенно несогласно съ озпаченнымъ правиломъ. Ибо а) они, отступая отъ своего Епископа, не дова-

<sup>(1)</sup> Кормч. лист. 221.

<sup>(2)</sup> Кормч. лист. 122 на обор. Инаго способа къ оправдапію себя Священнику совершенно ибтъ. Слич. 74-е Апост. правило. Кормч. лист. 20 па обор.

зывають среси своего Епископа, а посему - не доказывають и законности своего отступлевія. б) Они отступають не отъ нъкоего одного Епископа, но отъ всъхъ Епископовъ, какіе есть въ Православной Церкви — отъ всего Собора, прель которымъ они должны оправдать свое отступленіе; ибо какъ въруеть въ Православной Церкви одинъ Епископъ, отъ котораго они отстунають, такъ върують въ ней и всъ другіе Епископы. Во всей Православной Церкви нъть на одного Епископа согласнаго съ отступниками. в) Убъгающіе къ вамъ Священники, отступая оть своего Епископа, даже и не думають законно доказывать сресь своего Епископа, а обыкновсяно имвють въ виду только новый выгоднъйшій для себя приходъ, или свою независимость и неваказанность въ свосй порочности; но такой отлучающійся оть своего Епископа Священникъ отлучается такъ же безъ права, какъ и тотъ, кто отлучается отъ своего Епискона прямо безъ вины своего Епископа; а таковый Священникъ, на основании 51 Апостольскаго правила, подлежить навержению (1). Наконець г) убъгающіе къ вамъ Священники, вопреки всъмъ священнымъ правиламъ, совершаютъ разныя священныя дъйствія не при одной какой либо церкви. какъ должны дъйствовать законные Священники. и не только въ чужихъ приходахъ, но и въ чужихъ городахъ и даже епархіяхъ по всему свъ-

(1) Кормч. лист. 8.

ту. А такимъ образонъ не нивютъ права ноступать не только законные Священники, но и даже законные Епископы, Архіепископы и Митроподиты (<sup>1</sup>).

3. Вашя наставники вамъ говорять: «Да какъ «доказывать о еретичествѣ какаго либо Ениско-«па другимъ Епископамъ, Архіепископамъ или «Митрополитамъ? Всъ они, принимаемыя тъжь «Епископомъ, богопротявныя новшества утверслили и пріемлють за богоугодныя.»-Отвѣчаемъ. Поедику это въ самомъ двлъ такъ, т. е. ноедику всѣ Епископы, Архіепископы и Митрополиты признають предъявляемыя вами новшества не за богопротивныя; то и вамъ всвмъ отнюдь не должно признавать ихъ за богопротивныя, а признавать за святыя и угодныя Богу. Ибо встик вамъ какъ простолюдинамъ должно, по слову Госнода (2) и по слову уважаемаго вами учителя (<sup>3</sup>), слушать Евископовъ, Архіеписконовъ н Митрополитовъ, яко Самаго Христа, и какъ требуеть св. Апостолъ, повиноваться имъ (<sup>4</sup>), а пе крамольствовать противъ вихъ. Ибо имъ-Епископамъ, Архіепископамъ и Митрополитанъдано право судить, что богоугодно, и что богопротивно; пначе вы выходите изъ своего мвота

(4) Евр. 13, 17, зачал, 135,

<sup>(1)</sup> Слич. св. Апостолъ правила 5, 15, 33, 35; перваго вселенскаго Собора прав. 15 и 16; антіохійскаго Собора прав. 13 и 22, и проч.

<sup>(2)</sup> Лук. 10, 16. зачал. 51.

<sup>(</sup>в) Книга о Въръ глав. 25 лист. 232.

въ великомъ тблъ Господа-Перкви, становитесь на мъсто иное, вамъ неприличное, и полвергаетесь суду 64 вравила 6-го вселенскаго Собора, которое говорить: «Мірскій челов'якь да не учить «и проч.» Толковавіе: «Всякъ долженъ есть свой «чинъ въдати, и ве творити себе пастыря, «овца сый, и глава да не мнится, вога сый: «но повиноватися преданному оть Бога чину. «и уши свои отверзати на послушаніе npie-«млющахъ благодать учительскаго словесе: не «вси бо пророци, и не вси апостоли: сего ради «мірстіи челов'яцы да не учать, ни словесь о «заповъдъхъ да не подвизаютъ, тъмъ санъ учи-«тельскій нь себъ привлачаще (1).» А участь тавесьма несчастна. «Восхищаювоныхъ люлей сщій недарованная имъ, раздражаютъ Бога, яко-«же сыны Кореовы (2),» слъдовательно и подвергнутся въ свое время той же страшной участи. Господь Богъ да избавить васъ оть нея!

4. Ваши ваставники, оправдывая своихъ Священиковъ, говорятъ: «Наши Священники «могутъ и безъ Епископовъ принятъ къ намъ «Священниковъ отъ Великороссійской Церкви: «опи бо токмо не поставляютъ Священники, свя-«щенство же совершенно имутъ, и въ покаяни бла-«гословляютъ самыя Архіерен (<sup>3</sup>).»—Отвѣчаемъ. Священники подлинно могутъ разрѣшать Священ-

<sup>(1)</sup> Кормч. лист. 198 и на обор. прав. 64.

<sup>(2)</sup> Кормч. лист. 30. Всёхъ св. Апостолъ прав. 2.

<sup>(3)</sup> Утверждение Церкви новое. Сказ. 23. Рукопись.

никовъ въ покаянія, но Священники, находяпіеся въ зависимости Епископовъ, и съ благословевія Епископовъ. Но ваши Священныки не то. Всъ ваши Свящевники суть Священники бъглые, а Священники даже и не бъглые, отнодь не имъють права принять не поставленнаго къ вамъ Священника, ни дозволить ему совершать у васъ священныя дъйствія. Когда ваши Священники принимають къ вамъ бъглыхъ Священниковъ, то принимаютъ безъ всякаго права, самовольно и противъ всёхъ правилъ св. Апостоловъ и св. Соборовъ. Ибо принять Священника, оставнышаго свое мъсто, и дозволить ему совершать священныя дъйствія на такомъ мъсть, на которое онъ не поставленъ, церковныя правила запрещаютъ не только Священнику, но даже и Епископу безъ согласія того Епископа, отъ котораго тотъ Священникъ отступилъ. Такъ 17 правило 6-го Вселенскаго Собора говорнтъ: «Пріемляй чуждаго причетника, и поставляяй, «съ постановленнымъ бдв и самъ да извержется.» А въ толковавіи сказано: «Никтоже отъ причет-«никъ, безъ воли своего Епископа, во иную «церковь причтенъ быти мощенъ есть. Аще косторый Епископъ чуждаго причетника прінметь «безъ отпустныя грамоты своего Епископа, н «въ свою церковь причтетъ: аще въ томъ сану «въ немже бѣ, имать его, аще въ большій сте-«пень поставить его, рекше Презвитера или «Діакона, да извергутася оба (1).» Полное же

(1) Корич. лист. 182 на обор.

правило читается такъ: «..... Опредъляемъ, дабы «никто изъ кляряковъ, въ какой бы степени «кто ни былъ, не имълъ права, безъ увольни-«тельной отъ своего Епископа граматы, опредъ-«ленъ быти къ иной церкви. Не соблюдающій «сего отнынъ, но постыждающій собою совер-«шившаго надъ нимъ рукоположсвіе, да будетъ «изверженъ и самъ, и не правильно пріявшій «его (<sup>1</sup>).» Кромъ сего Епископъ не можетъ дозволить совершать священныя дъйствія чужому, явившемуся къ нему, Священныя дъйствія чужому, явившемуся къ нему, Священникъ своимъ Епископомъ по чему-либо запрещенъ въ священнослуженін. Ибо «отлученнаго причетника отъ своего Еин-«скопа инъ Епископъ не можетъ разръщити (<sup>2</sup>).»

5. Ваши наставники далѣе говорять: «Нѣсть «тако! Наши попы могутъ привять не точію «приходящаго къ намъ Священника, но и Епи-«скопа и Патріарха. Преподобные Отцы Савва «освященный и Θеодосій — Архимандриты, а не «Священный и Θеодосій — Архимандриты, а не «Епископы—Іоавна Патріарха Цареградскаго отъ «ересп Севировой приняли, и присоединили къ «св. Церкви. Такожде преподобный Максимъ «исповъдникъ—Игуменъ, не Еписвопъ—привялъ «Пирра Патріарха Цареградскаго отъ ереси Мо-«новелитской и присоединилъ къ св. Церкви (<sup>3</sup>).»— Отвѣчаемъ. Не уважительны эти прсдъявленія! О первомъ случаѣ Исторія говоритъ слѣдующее:

<sup>(1)</sup> Смотр. книгу прав. св. Апост. и проч. стран. 74.
(2) Антіох. Собора прав. 6. Кормч. лист. 65 на обор.
(3) Утвержденіе Церкви. Сказ. 23.

«Св. Савва, обрътъ Патріарха Ісанна еретиче-«ская мудрствующаго, вопіяше на него, да не «имать общенія съ Севиронъ, Халкидонскій же «Соборъ да защищаетъ, и за него да станетъ «даже до крове: аще же ни, то оть всвхъ Отецъ «пустынныхъ яко еретикъ прокленется. Іоаннъ «же постыдъвся, вкупъ же и убоявся тодикихъ «и толико многихъ Отецъ богодухновенныхъ, со «св. Саввою пришедшихъ, отвержеся Севпра и «всея ереси, православіе же, на Халкидонскомъ «Соборѣ утвержденное, прія, и утишишася Отцы «святіи. Въстно же сотворися о томъ Царю «вскорѣ, яко новопоставленный Патріархъ Іоаниъ «пріемлеть Халкидонскій Соборь: того ради раз-«гнъвася Царь.... и посла Епарха Анастасія. «да Патріарха Іоанна или къ Севирову обще-«ству преклонять, или съ престола изженеть. «Пришедъ же Анастасій абіе Патріарха ять, н «вверже его въ темницу. Патріархъ же моляще сЕпарха, да послабить ему, объщавающися все «повелённое сотворити, точію да не по нужде, «рече, явимся волю Цареву исполняти, но 110 И объщася въ грядущую недълю въ цер-«воли. «кви предъ всёмъ вародомъ прокляти Соборъ «Халкидонскій и пріяти Севирово общеніе. Ис-«иущепъ убо бывъ Патріархъ изъ темницы, по-«сла тайно къ преподобныяъ Отцемъ Саввъ в «Осодосію, да потщатся собрати вся Отцы в «пріити къ нему въ день недъльный въ церковь. «Случися же тогда быти и Ипатію, сроднику «Цареву, поклоненія ради пришедшему. И въ

«день недъльный пріндоша оба Архимандрита «Савва и Осодосій, имуще съ собою множество »черноризцевъ, яко до десяти тысящъ. Бывшу «церковному Собору, и Епарху Анастасію, та-«кожде и Ипатію сроднику Цареву, въ церковь «Съ воя своими видедшу, и множеству народа «спеднуся, взыде Патріархъ на амвонъ, имый «съ собою Савву и Осодосія. Весь же народъ «съ черноризцы на Патріарха возопін: проклени «еретиковъ, Халкидонскій же Соборъ утверди. «И пріемъ дерзновеніе Патріархъ, воззва глаго-«ля: аще кто единомудрствуеть со Евтихіемъ, «Несторіемъ, Севиромъ и Сотериномъ, анаесна «да будеть. Такожде и блаженный Өсодосій съ «преподобнымъ Саввою воззваша: иже не пріем-«леть четырехъ Соборовъ аки четырехъ Еван-«гелистовъ, да будетъ провлятъ (1).»-Что говорать эта исторія?--Эта исторія отнюдь не го-. ворить, что Савва и Осодосій приняли Патріарха Іоанна въ Православную Церковь и утверания на патріаршемъ престоль; а говорить то, преподобные Савва и Өеодосій только рас-**97**0 ноложили Патріарха Ісанна принять Халкидонскій Соборъ, и отвергнуть сресь Севирову; во къ св. Церкви они его не присоединили. Да и нотомъ не Савва и Сеодосій возвели Тоанна на амвонъ, но Іоаннъ самъ взошелъ на него, взявъ съ собою Савву и Осодосія; а потомъ произвесъ нроклятіе на сретиковъ не одянъ, какъ должно

(1) Чет. Мин. 5 чис. Декабря 1689. 1711.

было бы поступить обращающемуся къ православію, но тогда же—н Савва съ Осодосіемъ.

Правда, въ Макарьевской Четів Минев въ житій преп. Саввы говорится о дийствованія Патріарха Іоанна, по освобожденія его изъ темницы, и обращении его иначе, именно: «Онъ же «(Патріархъ Іоаннъ), испущенъ бывъ, иде въ пу-«стыню ко святымъ Савел и Феодосію, и рече «ниъ: аще азъ, яко и вы, Соборъ четвертый, «нже въ Халкидонъ, прославлю, а Севира без-«главнаго проклену, могу ли азъ въ день суда «оть Господа Бога спасеніе получити, понеже «прежде бывшаго Патріарха Илію иконъ ради «святыхъ предахъ, а Іоанну Постанку многи ра-«ны наведохь? Ссятын же Савва и Өсодосій, н «вси пустынній отцы яко едиными усты рекона: «аще во святъй Божіей соборнъй и апостольстьй «Церкви взыдеши на амвонъ, и прокленеши сре-«тики, а соборы святыхъ отецъ прославищи, то «не токмо отъ Господа спасеніе получиши, но н «намъ пастырь и Патріархъ можени быти. Окъ «же рече пиъ: како можетъ сie быти? се бо ааъ «Патріархъ, вы же Священняцы. Отвъщавъ же «святый Савва: о, отче честный, како еще въ «древнемъ законъ Мельхиседскъ, Священникъ сый, «благослови Авраама, такожде и Самъ Спаситель «и Господь Богъ нашъ отъ раба врещение прі-«ять, и Павелъ Апостолъ въ послании ко Евре-«омъ пишетъ: прелагаему убо священству, «по нуждъ и закону премъненіе бываеть (1). (1) Esp. 7, 12. sayas. 316.

«Мы же не законъ премвняемъ, но ваше пастырь-«ство отъ нечестія во благочестіе приводимъ. «Понеже бо можеть Господь сосудь гръховный «сотворити сосудъ Святому Духу, и оть гръш-«ныхъ праведна тя, и преподобна сотворити мо-«жеть, не насъ радя смиренныхъ, но всъхъ ра-«ди соиночествующихъ черноризцевъ съ нами. «Патріархъ же..... пришедшу въ церковь дуксу «цареву..... взыде на амвонъ, посмъ съ собою «Савву и Осодосія. Весь же народъ на многъ часъ «воніяху ко Іоанну Патріарху, глаголюще: ере-«тики проклени, а Соборы святыхъ Отецъ про-«слави и оправи. Тогда скоро вси тріе согласно «прокляша иконоборецъ Несторія и Евтиха и «Севира безглавнаго, и всъхъ пе пріемлющихъ «святаго Собора, иже въ Халкидонъ (1).»-Что должно сказать о сей Исторіи? — И эта Исторія не можеть быть употреблена въ доказательство того, что ею хотять доказать ваши наставники. Ибо и эта Исторія не говорить того, что препод. Савва и Эсодосій приняли Патріарха Іоанна и благословили на патріаршество; не говорять, что Патріархь Іоаннь проклиналь ереси, накъ должны говорить еретики при обращенін въ православіе; разговоръ же между Саввою и Патріархомъ, какъ не согласный съ словомъ Божіимъ, не долженъ быть принять за дъйствительно бывшій. Ибо а) слова св. Апостола: пре-

<sup>(1)</sup> Макарьев. Чет. Мин. Декабр. 5 д. И церковное утверждение новое. Сказан. 23.

лагаему священству по нуждъ и закону премънение бываеть (1), употреблены здъсь соворшенно не къ мъсту, потому что ни о новой нерсмънъ священства въ новомъ завътъ, и по новыхъ правилахъ для вего ръшительно вагдъ ни словомъ не предсказано. 6) Примъръ Господа, принавшаго врещение отъ Іоанна, представленъ то же совершенно не къ мъсту; ибо Іоаннъ Креститель быль поставлень на проповъдь о прещени и совершение крещения Саманъ Госнодонъ Богонъ. в) Равно не къ мъсту представлевъ и иримъръ Мельхиседскова благословенія Аврааму. **H60** Св. Апостолъ, упоминая въ пославія въ Евреямъ о Мельхиссдековомъ благословения Авраяма, показываль не то, будто въ новомъ завътъ Священнякъ можетъ благословить на что-либо даже Патріарха, а показываеть прениущество священства новаго завъта предъ ветхозавътнымъ, и имевно преимущество Первосвященника Христа, Котораго образъ быль въ ветхомъ завътв Мельхиседекъ, предъ Патріархомъ Аврааномъ, представлявшимъ въ своемъ лицъ священство ветхаго завъта. Св. Златоусть, объясняя слова Апостола, говорить: «Аще образъ имъяй Хри-«стовъ, т. е. Мелхиседекъ, толико, не точію «священниковъ, во и самаго Праотца священия-«ческа лучшій: что бы кто реклъ о истиннъ, т.е. «о Христь? Зриши ли, отъ коликаго преизли-«шества показуетъ преимътельство? Сматряйте «же, рече, коликъ есть Сей (Христосъ), Ему же (1) Esp. 7, 12. зачал. 316.

«и десятных даль есть Авраамъ Патріархъ отъ «жабранныхь (1).» То же говорить объ означенновъ мъсть и Толковый Апостолъ. Объясняя саона Апостола: Видите ли убо, еликь сей, сму же и десятину даль есть Лераать Патріархъ отъ избранныхъ, онъ говоритъ: «Ис-«тенну образомъ кощетъ явети, якоже бо об-«разъ Христовъ, еже есть, Мелхиседекъ вящшій «бъ Іудейскихъ Іереовъ, и.... самаго того Па-«тріарха Авраана больй бъ, н ащели же, въща, собразь Христовь вящшій самаго того Патріарха: «что же убо речеть кто о Христв (2)?»- Наконецъ г) должно замътить, что въ житіи преп. Савны, описанномъ св. Святителемъ Димитріемъ, который писаль житія, пользуясь подлинными, въ древности написавными, житіями святыхъ, означеннаго разговора у св. Саввы съ Патріархомъ Іоанномъ нать.

Касательно втораго случая, исторія говорить слѣдующее: «Медлящу преподобному Мак-«симу въ Африкійской странѣ, пріиде тамо Пирръ «Патріархъ Цареградскій, съ престола своего «бѣжавый, и, обходя грады, прельщаше право-«върныя въ свое зловѣріе, и много бы повре-«дилъ тамо Церковь Христову, аще не бы имѣлъ «во всемъ противна себѣ сего Максима препо-«добнаго, съ нимже сошедшеся о Вѣрѣ по вся «часы препирашеся. И нужда бѣ собратися Епи-

(1) На посл. къ Евр. бесёд. 12. стр. 2888.
(2) Толков. Апост. лист. 992. Томъ I.

20

«скопомъ Африканскимъ въ Кареагену, да слу-«шають прелія обояхь, того бо желаше и Гри-«горій, Патрикій тоя страны. Бывшу же собору «и првию, Богомудрый Максимъ одолъ Парру, «препръвъ его отъ Божественныхъ книгъ. и отъ «догматовъ св. Отецъ, и показавъ во Христь «Бозъ якоже двоямъ естествамъ быти, сице и «двоямъ волямъ, хотъніямъ же и двйствамъ, но «въ лицъ нераздъльнъ-единомъ. Препръвъ убо «бывъ Пирръ, приста къ правовърнымъ, и пріятъ «бысть отъ Церкве любезно и честно вкупъ съ «титлою Патріаршею (1).»- Показываеть ли эта исторія, что преп. Максимъ принялъ въ православіе Патріарха Пирра? — Нимало; эта исторія показываетъ только то, что прен. Максимъ врепрвлъ Патріарха Пирра, и твиъ расположнаъ его къ принятію правовърія; Патріархъ же Пирръ самъ потомъ присталъ къ православнымъ, и былъ принять въ православіе Еписковами, бывшими тогда на Кареагенскомъ Соборъ, на которонъ Пирръ, препрънный преп. Максимомъ, оставнаъ моновелитскую сресь (2).

6. Ваши наставники въ доказательство возможности принятія къ себѣ Епископа посредствомъ своихъ поповъ, представляютъ примѣръ еще въ св. Апостолъ Петрѣ— слѣдующій: «Св. «Апостолъ Петръ отрекся отъ Христа, и посему

(2) Tamb же.

<sup>(1)</sup> Смотр. Житіе преподобнаго Максима Исповъдника. Чет. Мин. 21 Генваря. 1695. 1714.

«линился апостольства; но наки принятъ былъ «въ апостольство не Самимъ Христомъ, Кото-«рый тогда быль еще одниъ Епископомъ, а при-«нять другими Апостолами. Слъдовательно, го-«ворять, уклоняющихся къ намъ Епископовъ и »поповъ могуть у насъ принимать и не Еписко-«пы (1).» Этотъ примъръ выставляется вашими наставниками совершенно несправедливо. Anoстола Петра другіе Апостолы отнюдь не принимали въ апостольство. Они, кромъ развъ Аностола Іоанна, даже и не знали того, что Петръ отрекся отъ Христа. Притомъ всв другіе Апостолы частію и сами были виновны, въ чемъ виновенъ былъ Петръ; потому что всъ бъжали отъ своего Господа, когда взяла Его спира, и посему не только не им'вли права на принятіе Петра въ апостольство, но и сами имъли въ томъ нужду. Ссылка на слова Ангела, явившагося женамъ Муроноснцанъ на гробъ воскресшаго Госпредставляемая въ доказательство того, пода, будто отрекшійся отъ Христа Апостолъ Петръ быль снова прииять въ апостольство прочими Апостолями, совершенно ничего не значить; ибо въ словахъ Ангеда Муроносицанъ отнюдь нътъ приказанія сказать Апостоламъ, чтобъ они приняля Петра въ апостольство, а есть только приказаніе сказать Апостоламъ и Петру, что Господь воскресъ, и варяеть ихъ въ Галилеи (2).

(2) Mapr. 16, 7, зачал. 70. Мато. 28. 7. зачал. 115.

<sup>(1)</sup> Рукопись: Утверждение Церкви, сказан. 23.

Госнодь Інсусъ Христосъ Самъ снова приняаъ Апостола Петра въ апостольство Своимъ явленіемъ ему по Своемъ воскресенія (<sup>1</sup>), и Самъ укрѣпилъ его въ апостольствъ (<sup>3</sup>). Самъ же Снъ принялъ и всѣхъ другихъ Апостоловъ, инсямо-Своимъ явленіемъ имъ въ тотъ же день вечеромъ (3).

7. Ваши настарники въ доказательство возможности принятія къ себъ Еписконовъ и Священниковъ посредствомъ своихъ поновъ представляють примъръ еще въ Апостолъ Павлъ, и говорять: «Аностола Павла, прежде гонителя, приналь «во св. Церковь не Самъ Господь, якоже прочниъ «Апостоловъ, но Апостолъ Анавія (4), одинъ шеъ «седмидесяти, обаче верковна Аностола сотвори «его Богъ. Тако и наши священники, аще и оть «еретикъ приходятъ къ намъ, и всъхъ прежнихъ «послъ, сиръчь Василія Великаго, Іоанна Злато-«устаго, и Московскихъ Патріарховъ Филарста и «Іосифа, и бывникъ при нихъ Свящонниковъ, «послъ суть, но обаче больше и превыше суть «преднихъ святыхъ и верховнъйны Священниха «наши, якоже и Павелъ Апостолъ. И се сучь «послъдніи, иже будуть первіи, и суть пер-«віи, иже будуть послъдніи (8).» Этогь при-

- (1) Лук. 24, 34. зачал. 113.
- (2) Іоан. 21, 15. зачал. 67.
- (3) Іоан. 20, 19. зачал. 65.
- (4) Дѣян. 9, 3-19. зачал. 21.
- (5) Лук. 13, 30. зачал. 72. Рукопись: Утверждение Церкви новое. Сказ. 23.

Digitized by Google

ł

мвръ тачже не дасть вамъ присволенато вами себъ права. Ананія только крестилъ Апостола Павла, а въ Апостола Павелъ избранъ Самимъ Господомъ. Ибо такъ нересказываетъ самъ Ап. Павелъ слова явившагося ему Господа: на се лвихся ти сотворити тя слугу и свидътеля, ихже видпля еси, и ихже явлю тебь. Извимая тя оть людій Іюдейскихь и оть языкь, кь нимые Азб тя послю, отверсти очи ихб и проч. (1). Поставленъ же онъ былъ на сіе служевіе пророками и учителями не по ихъ желавію или выбору, но по ясному повельнію Всесвятаго Духа; ибо такъ говоритъ св. писатель Апостольскихъ Двяній: служащымо имо (проровомъ и учителенъ) Господеви и постящымся, рече Духъ Святый, отдълите ми Варнаву и Савла на дъло, на неже призвахъ ихъ. Тогда постившеся и помолившеся, и возложие руки на ня, отпустище ихъ (2).-И такъ, други, ничтожно все, чъмъ ваши наставники оправдывають действительность или законность находящагося у вась священства.

# В. Вы не имъете св. тлинствъ, дарованныхъ къ нашему спасению.

У васъ нътъ Епископа, посему, какъ само собою ясно, вы не имъете ни одного изъ святыхъ таинствъ, дарованныхъ намъ отъ Господа

(5) Дѣян. 13, 2. 3. зачал. 31.

<sup>(1)</sup> Дбян. 26, 16-18. зачал. 49.

къ нашему спасевію. Ибо первый совершатель встать св. таниствъ, какъ мы выние доказали, есть Епископъ. Священники, конечно, могутъ совершать Павъстныя св. таниства, но только по благословению Епископа. Безъ епископскаго благословенія они ве могуть совершать шкакихъ священныхъ дъйствій, такъ что всъ сващевныя дъйствія, какія совершають для васъ ваши свящевники, безъ спископскаго благослоне законны и не спасительны: вснія. **NBO** Be лають вамъ пачего. Это выше мы ясно деказалп, и это ясно подтверждаеть слъдующее правпло: «Подобенъ есть согрѣшевію не руконо-«ложить дъйствующаго, иже безъ повелънія н «заповъдп святительскія дъйствуеть (1).» A O не рукоположнъ дъйствующихъ сказано, 410 «они ничтоже дають; хиротонисанные ими не «хиротонисани и крещенные не врещени (2).» Посему о духовникъ Іеромонахъ, не получившемъ благословения отъ Епископа на принятие меновъди отъ мірянъ, въ правилахъ сказано: «Алце «обязуется сицевымъ (т. е. ежели испольдуетъ) «самовольно.... сей пъсть духовникъ, по твлес-«пый купецъ, корчемствуя (продавая) благодать «Св. Духа (3).» Но всякій Священнякъ получаетъ

- (1) Номокан. лист. 57 на обор. Въ Потребникъ лист. 715 на обор.
- (2) Номокан. лист. 71. Въ Потребникъ лист. 729 на обор.
- (3) Номоканон. лист. 71, Въ Потребникѣ лист. 729 на обор.

отъ рукополагающаго его Ечископа благословеніе на извъстныя священныя дъйствія только въего въдомствъ нли спархін и на то мъсто или на тоть приходъ, куда онъ поставляется; только въ этомъ мъстъ онъ дъйствуетъ законно и спасительно. На дъйствование въ чужомъ въдомствъ и приходѣ онъ не имъетъ благословенія своего Енискоца; а посему и все действія его въ чужонъ приходъ не законны и не спасительны, для кого бы онъ нхъ ни совершалъ. Ибо никакой Священникъ не рукополагается для совершевія священныхъ дъйствій во всбхъ мѣстахъ, нли церквахъ, а рунополагается для совершенія священныхъ дъйствій только въ какомъ либо опредъленномъ мъсть, въ одномъ приходъ, при одной церкви. Ибо правило говорить: «Въ цер-«кви и въ монастыри не просто тако (т. е. безъ назначенія церкви града, села пли монастыря) «поставление бываеть: аще ли же ни, не поста-«влень тако постановлевный (1).» А посему всякій руконоложенный и получаеть благословевіе на совершеніє священных дъйствій только въ тояъ мъстъ, на которое онъ рукоположенъ. И посему же: «Аще который Презвитеръ или Діа-«конъ, и всякъ священническаго чина, оставивъ ссвое м'всто и свою церковь, на иную страну сотъидеть, и, отъ своея преселився, на иной «странъ долзъ пребываетъ, ктому да не служитъ:

<sup>(1)</sup> Четвертаго вселенск. Собора прав. 6. Кормч. лист. 95 на обор.

«паче же аще, зовомъ отъ своего Елиснопа, не «возвратится, но пребываеть вь таковомъ безчи-«ніи, да извержется отнюдъ (1).»---Почему?-Явно потопу, что Священникъ, отдъливинися отъ свосго Епяскопа, въ то самое время, какъ отдъляется, теряетъ силу даннаго ему благословенія на совершение священныхъ дъйствий. Ибо доколъ Свящевникъ въ соединения съ свонять Епискономъ, дотолъ естественно двйствуетъ въ немъ сила епископскаго благословенія; но наиз скоро онъ прекращаетъ соединение съ своимъ Епископомъ, сила его благословенія въ немъ начезнеть. «Священняки суть руки Епискона (2).» Рука жива и дъйствуетъ, пока находится на своенъ мъств; но какъ скоро отрывается отъ своего мвста, терлетъ жнань и остается мертаею.

## Г. Вы не имъете св. церквей или храмовъ Божнахъ.

Храмы Божів освящаются только Епископани, или и Священниками, во непременно только съ благословснія епископскаго. Соборное правило говоритъ: «Молитвенный храмъ безъ въдъ-«нія епископля не поставляется (<sup>3</sup>).» А другое св. правило говоритъ: «Да полагаются мучевикъ

<sup>(1)</sup> Антіох. соб. прав. З. Кормч. лист. 63 на обор. и 64.
(2) Въ толкованіи на 55 прав. св. Апостоловъ. Кормч. лист. 15 ма обор.

<sup>(3)</sup> Вселенск. 4-го Собора прав. 4 Кормч. лист. 95.

«святыя мощи въ церквахъ, иже безъ нихъ свя-«щены бына, но обычнъй молитвъ: аще же «святить (некий Епископъ) безъ мощей, да из-«вержется, яко преступникъ церковныхъ преда-«вій (1).» Въ толкованія же сказано: «Елицы убо «перкви, прежде сего Собора, чрезъ обычныя «молитвы, творимыя отъ Епископа, и безъ по-«ложенія мощей святыхъ мученикъ созданы бы-«ша, повелъ Соборъ полагати въ нихъ мощи «святыхъ, и обычную молитву Епискономъ тво-«рити. Елицы же отъ Епископъ по Соборъ семъ собрящутся безъ святыхъ мощей свящающе «церкви, Соборомъ симъ на извержение осужде-«ни суть, яко преступницы церковнымъ преда-«нісмъ (2).» А разныя священныя дъйствія, особливо латургія, совершаются только въ освяпіснвыхъ храмахъ.

Ваши наставвики всъми силани стараются ограничить силу сихъ св. правилъ, и освободить себя отъ ихъ двйствія, во всв ихъ старанія напрасны.

Ваши наставники говорять: «Это такъ, но «ради спасительныхъ случаевъ чинимы были «священнодъйствія п въ неосвященныхъ мъстахъ. «Св. Апостоловъ Петра и Павла 9 нравило на «пужду разръшаетъ и въ неосвященныхъ домахъ «литургію служити. То же разръшаетъ и 31

(2) Тамъ же.

<sup>(1)</sup> Вселенск. 7-го Собора прав. 7. Кормч. лист. 212 на обор.

«правило 6-го вселенскаго Собора (1).» - Отвъчасмъ. Означенное правило св. Апостоловъ читается такъ: «Аще нъсть мощно собяратися въ «церкви невърныхъ ради сретикъ, въ дому собисратися на прије. О Епископе! да не внидеть «благочестивый въ церковь нечестныхъ и пр.» Истинный смысль сего правила ясно видень изъ следующаго 11 правила техъ же св. Авосто-JOBЪ. въ которомъ говорится: «Аще же ни въ «Дому купно, въ церкви собратися ивсть ВИ «мощно, кождо себѣ да поетъ, и да читаетъ, и «да молится, или купно два или тріе (2).» Подъ пљијемъ здъсь очевидно должно разумъть не совершение литургии, а только другия обыкновенныл молитвы. Ибо здесь, въ случат невозножности совершать общественное пљије въ церкви и въ дому при Епископъ, совътуется всякому самому пльть или читать и молиться въ собственнонъ домъ: но кто можетъ думать, чтобъ означевными правилами всякому разръналось самому совершать у себя въ домъ литургію?-Коне-**4BO, BERTO.** 

Ваши наставники еще говорять: «Прощаеть «же служити литургію въ простыхъ домѣхъ и «31 правило шестаго вселенскаго Собора.»—Не иравильно учатъ васъ ваши учители. Означенное правило читается такъ: «Аще не съ волею Епи-«скопа, въ церквицѣ, яже есть внутрь дому, не

- (1) Часто встрѣчается это въ разныхъ рукописяхъ.
- (2) Кормч. гл. З. лист. 28.

«принести жертвы (1).» Т. е. въ молитвенныхъ храминахъ, въ дому, разръщается священнодъйетніе тольке съ благословенія Епископа. Въ противномъ случаъ священнодъйствующій въ нихъ лишается сана. Но у васъ Епископа вътъ, и кто дастъ благословеніе на священнодъйствіе въ означенныхъ храминахъ? Благословеніе священническое здъсь---не сильно. Здъсь имъетъ силу благесловеніе только еписконское.

Ваши наставники вамъ говорять: «И Василій «великій во время нужды, въ дому приношенію «быти разрѣщаеть. А сему послѣдуя, св. Отцы для «сиасительныхъ надобностей литургисали якоже «въ домахъ царскихъ, господскихъ и людскихъ, «тако въ вертепахъ, гюрьмахъ и торговой банѣ (<sup>2</sup>). «Домиъ Патріархъ Конставтинопольскій, носѣ-«ная препод. Симеона Столпника, совершилъ «си. литургию на столиѣ (<sup>3</sup>); Оеодоръ Енископъ «Едесскій, посѣщая пустынниковъ, литургисалъ «въ вертепѣ (<sup>4</sup>); черноризецъ Маркъ, обрѣтшій «въ горѣ трехъ женъ, литургисалъ въ ихъ вер-«тепѣ (\*); Мариъ Пресвитеръ, обрѣтшій на мор-«скомъ островѣ жену съ сыномъ, литургисалъ «въ ихъ келіи (<sup>6</sup>); Варлаамъ священно́инокъ, ег-

- (2) Св. Василія великаго въ книгѣ о постничествѣ прав. 352 лист. 291. Рукопись.
- (3) Чет. Мин. Сентября 1 д.
- (4) Чет. Мвн. Іюля 9 д.
- (5) Чет. Мин. Сентября 1 д.
- (6) Прологъ Мая 30 д.



<sup>(1)</sup> Кормч. лист. 187.

«да прести царевича Ісасафа, литургисаль въ «его ложниць (1), и още въ нустынь-въ свеей «пеліп (2); св. Діонисій Ареопагить литургисаль «въ темници (з); св. Епископъ Корцелій литур-«гнсаль въ домъ св. Евгенін (4); Осодорь Ван-«скопъ Едесскій литургисаль въ ложниць пара «Вавилонскаго (5); св. Ермолай Евисковъ ли-«тургясаль въ клети малаго неносто дона (\*); «св. lустинъ Пресвитеръ — въ пещеръ (7); св. «Пана Маркелль-въ пъкоемъ допу (8); св. Лу-«ніанъ Пресвитеръ- въ темлицѣ (9); св. Павелъ «нспов'ядникъ — въ хражанъ изкосй затворой-«ной (10); приверженные къ Златоусту Пресвите-«ры, по изгнания его изъ церкви, въ модской «багь совершали пасху (11), и проч. ....Отв'ячаемъ. Означенныя лица (любонытный можеть найти мвого и другихъ) были нанбольшею частио Ениснопы, а Епископы въ случав нужды имъють право, на основавія 31 правила шестаго вселенскаго Собора, совершать литургію и въ демахъ, тапъ какъ они разръшаютъ это и священиякамъ, да и нивють право освященія м'всть для всіхъ свя-(1) Въ житін Іоасафа Царевича Ноября 9 д.

(2) Тамъ же.

- (3) Чет. Мин. Октября 3 д.
- (4) Чет. Мин. Декабря 24 д.
- (5) Чет. Мин. ноля 9 д.
- (6) Чет. Мин. Іюля 26 д.:
- (7) Чет. Мин. Августа 1 д.
- (8) Чет. Мян. Іюня З д.
- (9) Чет. Мин. Октября 15 д.
- (10)Чет. Мин. Ноября 5 д.

(11) Въ житін св. Златоуста въ Маргарить.

аценнодъйствій. Что же касается до означенныхъ Священниковъ, то они не были бъглые, отдъливнніеся отъ своихъ Епископовъ Священники; соверхнали литургіи не безъ блогословенія своихъ Ениспоновъ; совершали какъ должно, и отнюдь не самочнино и не изъ презрънія къ св. Церкви; повему св. Церковь не только не осудила ихъ, по еще причислида къ лику святыхъ. Правило св. Василія великаго разръщаетъ овящевнослужение въ простомъ донъ Священнику отнюдь не бъглому, но законному, и въ то же время показываетъ, что Священникъ, не имъющій спископскаго благословенія, въ таковонъ домъ литургисять не можетъ.

Ваши наставники еще вамъ говорятъ: «Бо-«жество въ стёнахъ не замыкается и къ свя-«щеннодействію, при несомаенной верть, ника-«кое мёсто, ни какой домъ, ни вертепъ, ни тюр-«ма, ни даже торговая баня по нуждё спаситель-«ной не препятствуетъ. Ибо, по Псаломнику, на «всякомъ мёстё — владычествіе Божіе, и все-«снаьная благость некакимъ мёстомъ не замы-«кается, по реченному: идльже два или тріе «собрани о имени Моемъ, ту Азъ есмь по-«средъ ихъ (<sup>1</sup>).»—Отвёчаемъ. Несомнённая вёра подлинно нужна всегда. Но наша святая Вѣра сказываетъ, что хотя владычествіе Господа подлинно на всякомъ мёстъ, но не всякое мёсто свято. Вертепъ разбоёниковъ не есть мёсто свя-

(1) Maro. 18, 20. saya. 76.

тое. И хотя благость Господа подлинно ножеть простираться на всякое мѣсто; но не всякое мѣсто способно принять Его благость: адъ не способенъ воспользоваться благостью Божіею. Кжели священнодѣйствія могуть быть совершаены на всякомъ мѣстѣ; то какое имѣютъ отличіе созидаемые нами храмы отъ нашихъ жилищь? Ночему св. Отцы Церкви требовали особеннаго благоговѣнія къ храмамъ Божіимъ? И почену они такъ заботливо располагали современнаковъ своихъ къ йхъ построенію?

### Д. У васъ нътъ законныхъ монастырей.

Вы весьма хвалитесь своими монастырями, по всѣ ваши монастыри существуютъ безъ благословенія святительскаго; ибо 4 правило четвертаго вселенскаго Собора говорить: «Молитвенный «храмъ, или монастырь, безъ въдънія епископля. «не поставляется (1).» Равно 1 правило первовтораго Собора говорить: «Безъ повельнія Епи-«скопа никомуже достоить монастыря создати,.... «и да будутъ подъ властію Епископа, и безъ «воли епископли не подобаетъ ни самому создав-«шему игуменити въ немъ, ни игумена постав-«ляти (2).» Слъдовательно всъ ваши монастыри существуютъ незаконно. Притомъ 4 правило четвертаго вселенскаго Собора предписываеть: «рабъ безъ воли господина своего да ис постри-

<sup>(1)</sup> Кормч. лист. 95.

<sup>2)</sup> Кормч. лист. 218 на обор.

«жется (1); » а ваши монастыри наполнены людьми наиболье бъглыми и шикакой церковной власти не покаряющимися; а посему они тъмъ болъс-не законны и преступны.

Ваши наставники, защищая ваши монастыри, вамъ говорять: «Глаголють, аки бы по пра-«виламъ, глъ будутъ монастыри построены безъ «благословенія архіерейскаго, то аки бы тѣ мо-«настыря не потребны и не освящены суть; но «се весьма будетъ святому писанію несходно: «понсже ве точію во времена гонительныя, но и «мирныя, многія монастыри ставлены и освящає-«мы были кромъ архіерейскаго благословевія. «Тако преп. отецъ нашъ Харитонъ, множество «нноковъ собравъ, обитель состави (2), п пре-«мвози выи.» — Отвѣчаемъ. Простота въры и нрава подлинно иногда устрояла монашескія обители безъ полученія епископскаго благословенія; но она дълала то отнюдь не сопротивляясь познанному закову и съ пренебрежениемъ Церкви и церковной власти, какъ поступаете вы. Вы преступаете соборныя правила, совершенно зная ихъ, преступаете съ презръніемъ св. Церкви, и, не смотря на то, что Правительство внимательпо старается удерживать васъ отъ преступленія твхъ правилъ. Ежели, по вашему мивнио, монастыри ногуть быть устрояемы безъ благословенія святительскаго, то на что же существують правила, запрещающія такія дъйствія? Не (1) Кормч. лист. 95. (2) Прологъ Сентября 25 д.

ужели для того, чтобы поступать противъ вихъ?

Иравила для того и даны, чтобъ прекратить неправильность дёйствій. А вы, самовольно отибнивъ закономъ укрѣпленную правильность дѣйствій, дозволяете и сами употребляете эту ясно запрещенную незаконность дѣйствій. Такъ ли должво поступать людямъ добросовъстнымъ и благопокорнымъ созданной Господомъ Церкви?!

Ваши наставники говорять, что «сім прави-«ла лежать для тёхь, у коихь есть свой Ени-«скопь, а у нась его нъть (<sup>1</sup>).» — Ничтожное оправданіе! Въ созданной Господомъ Церкви Епископы непремънно есть и будуть, какъ мы доказали, до скончанія міра.

Ваши наставники еще говорять: «Св. пра-«вила запрещають строить монастыри точію не «имущимъ достатка, никакоже имущимъ. Тако «бо пишетъ 17 правило 7 вселен. Собора: Иже «хощетъ создати монастырь или мірскій чело-«вѣкъ, или мнихъ, аще имѣетъ все, еже на со-«вершеніе его, да начнетъ дѣло, и да совершитъ. «Аще ли не имать, еже къ совершенію, да воз-«бранитъ ему здати Епископъ страны тоя (<sup>2</sup>).— Оправданіе онять ничтожное. Ибо ежели Епископу не позволяется давать позволеніе на построеніе монастыря человѣку, не имѣющему достатка; то, очевидно, онъ же должевъ давать и позволеніе имѣющему достатокъ.

(1) Утверждение догматовъ Прав. Церкви книг. 1 глав. З.
(2) Кормч. лист. 215 на обор.

Наконецъ, други, обратите снова вниманіе на слъдующее:

1. Созданная Господомъ Церковь будеть продолжаться до самаго Его втораго пришествія, во всемъ ея устройствѣ, т. е. со всѣми тремя чинами. Это мы несомнѣнно доказали, и это совершенно ясно видимъ изъ притчи Господа объ Отшедшемъ пріяти себть царство (<sup>1</sup>). Но ваше общество имѣетъ у себя не три, а только два чина, слѣдовательно не можетъ носить имя созданной Господомъ Церкви.

2. Въ созданной Господомъ Церкви будуть до самаго втораго Его пришествія совершаться всё седиь св. таинствъ. Это совершенно ясно видно изъ того, что мы сказали о семъ въ своемъ мѣстѣ, и это опять совершенно ясно изъ означенной Господней притчи объ Отшедшемъ пріяти себть царство. Но у васъ не совершаются, и не могутъ совершаться всѣ седиь таинствъ. Ибо таинство хиротоніи можетъ совершать только Епископъ. Слѣдовательно ваша Церковь не есть созданная Господомъ.

5. Вы принимаете уходящихъ отъ насъ къ вамъ Священниковъ вторымъ чиномъ, т. е. посредствомъ имропомазанія, какъ Четыренадесятниковъ, Аріанъ, Наватіанъ, Македоніанъ и пр. (<sup>2</sup>). Такимъ образомъ вы ведете себя, какъ бы должно вести созданной Господомъ Церкви; но мо-

<sup>(1)</sup> Лук. 19, 12. 13. зачал. 95. Сличи и толкованіе блаж. Θеофилакта на это мѣсто.

<sup>(</sup>В) Втораго вселен. Собора прав. 7. Кормч. лист. 88. Томъ І. 21

жно ли вамъ такъ вести себя, когда у васъ только два чина, а не три, какъ должно быть въ созданной отъ Господа Церкви? И какъ вы, имъя у себя только два чина, почитаете господствующую въ Россіи Церковь еретическою, когда она имъстъ у себя всъ три чина? Правильно ли вы такъ поступаете?

#### Отвъть третий.

### Отвѣть Безпоповщины.

Главное основаніе сей секты съ опроверженіемъ его.

Безпоповщина говорить: «Въ Великороссія «до Никона Патріарха Церковь бѣ святая, апо-«стольская, православно-каеолическая, благочест-«но содержимая отъ всероссійскихъ правосдав-«ныхъ чулотворныхъ Архіереовъ, засвидвтель-«ствованная и похваленная оть восточныхъ Па-«тріарховъ; свѣтлоукрашенная и достовѣрствуе-«мая отъ многочисленныхъ всероссійскихъ чудо-«творцевъ, и Самъмъ Богомъ свыше пребезчи-«сленными знаменіи и чудесы облагодатствован-«ная и препрославленная.....Оттуду и мы древле-«православныя Церкве остальцы, оть православ-«ныхъ праотецъ и отецъ родившіися, православ-«ныхъ древнихъ Архіереевъ и прочихъ священ-«ныхъ отецъ, и святыхъ россійскихъ чудотвор-«цевъ святое и благопросвъщенное благочестіе «ПО СВЯЩеннымъ старопечатнымъ книгамъ со-«блюдаемъ. Вся евангельская и апостольская «Заповѣданія всевѣрно пріемлемъ, святоотече-«ская наказанія всеговѣйно почитаемъ, святыхъ «Соборовъ преданія и поученія всепокорно ло-«бызаемъ, вся таинства церковныя..... всевѣрно «исповѣдуемъ, и всеговѣйно пріемлемъ и почи-«таемъ. И аще чего за нужными случаями не «можемъ получити, обаче всевѣрно вѣруемъ, и «желаемъ и исповѣдуемъ, и въ тѣхъ случаяхъ «тако пребываемъ, якоже древле святіи во вре-«мена нужная пребываху (1).»

Таково предъявление Безпоповщины! Предъявленіе, очевидно, весьма полновъсное; но оно, когда сличаемъ его съ тънъ, что у Безпоповщины есть, пусто несравненно более, чемъ предъявленіе Поповщины.—Други! Совершенно всего, чего, по сему предъявлению вашихъ наставниковъ, держалась св. Церковь до Патріарха Никона, истинно върно и твердо держится только отвергаемая вами православная, господствующая въ Россія, Церковь. Все основаніе, по которому почитаете себя Церковію православною. заключается собственно только въ томъ, что вы, какъ вамъ кажется, върно держитесь старыхъ, употреблявшихся въ Церкви до Патріарха Никона, церковныхъ книгъ, и заключаюшихся въ нихъ уставовъ. Но это основание могло сделаться у васъ основаніемъ только по вашему самообольщению: ваше основание-не основаніе. Пе обращая при настоящемъ случав вниманія на то, подлинно ли употребляющіяся у (1) Предисловіе къ Поморскимъ отвѣтамъ.

у васъ церковныя кинги суть кинги истинно старыя, спрашиваю: подлинно ли вы върво держитесь техъ уставовъ, какіе заключаются въ техъ книгахъ? Вы любите хвалиться старыни внигами, но требованію или уставу тъхъ книгъ весьма во многомъ ни мало не слъдуете. Очень многое, чего требують ть книги, вы исполняете не такъ, какъ положено въ тъхъ книгахъ; а иное очень нужное, или даже необходимое, совершенно оставили, какъ не важное, и какъ нечто такое, безъ чего будто удобно можно обойтись. Такимъ образомъ вы сдълали для себя новыя установленія, весьма во многомъ совершенно несогласныя съ теми самыми книгами, которыми хвалитесь, и многія, истинно древнія и истинно Божін установленія самовольно отм'внили. Не говорю ни о чемъ иномъ, а говорю нанначе о св. таинствахъ. Вы не имъете ни одного изъ кихъ.

## 1. У ВАСЪ НЪТЪ СВ. ТАИНСТВА КРЕЩЕНЦЯ.

Св. крещеніе для нашего спасенія необходимо нужно. Сего никто изъ васъ не отвергаеть, и до нынѣ никто еще нигдѣ въ семъ не сомнѣвался. Ибо Господь ясно сказалъ: аще кто не родится водою и духомъ, не можетъ внити въ царствіе Божіе (<sup>1</sup>), и при вознесеніи своенъ заповѣдалъ св. Апостоламъ: шедше научите вся языки, крестяще ихъ во имя Отца и Сына и Святаго Духа (<sup>3</sup>). Посему доказывать необ-(<sup>1</sup>) Іоан. 3, 5. Зачач. 8. (<sup>3</sup>) Мато. 28, 19, Зачал, 116.

ходиность св. таниства крещенія, не усматриваю ни мальйшей нужды.

Но св. таинство крещенія могуть совершать только Епископы и Священники, какъ мы выше вполит доказали. У васъ же всъ крещающіе другихъ не суть Епископы, ни Священники, а люди простые, не получившіе права ни на какое священнодъйствіе. Что же значать таковые ваши крестители, и что они вамъ даютъ? Тавовые моди, какъ говорить блаженный Симеонь Солунскій, «безбожин и богопротивни, «и двло ихъ горше самыхъ нечестивыхъ демо-«новъ во Ангела свътла преобразующихся, но сне сущихъ (1). Таковые крестители, какъ говорится въ Кормчей книзь, «раздражають Бога, «якоже сынове Корреови (<sup>2</sup>).» Всъ крещенные таковыми людьми, какъ говоритъ Симеонъ Сомискій, не получають двйствительнаго врещенія. «Крещенные ими,» говорить онъ, «не кре-«щени: начтоже бо не имъяй даетъ, я ничтоже «кто емлеть оть неимущаго (3).» Следовательно всъ, крещенные таковыми людьми, не войдуть въ царство небесное; потому что «никто не крещень,» какъ правильно говорить Большой Катихизись, «можеть въ не вняти: ниже младенецъ,

<sup>(1)</sup> Сим. Солун. въ отвѣтѣ на 11, 12 и 13 вопросы Гавріяла Матронолита Пентапольскаго, лист. 334.

<sup>(2)</sup> Правило 2 всёхъ св. Апостолъ. Корич. лист. 30.

<sup>(3)</sup> Сим. Солун. въ отвѣтѣ на 11, 12 и 13 вопросы Гавріила Митрополита Пентапольскаго, лист. 334,

«ниже въ возрастъ кто (1).» Посему всъ, крещенвые таковыми людьми, весьма несчаствы.

Не получавшіе Священства, но крещающіе другихъ безъ крайней нужды, у васъ обыкновенно оправдываютъ свой дерзкій и богопротивный поступокъ нѣкоторыми предъявленіями. Именно:

а) Одни изъ нихъ оправдываются тёмъ, что «будто святыя правила запрещають крестить «только твмъ простымъ людямъ, которые назы-«вають себя попами и облачаются въ ризы (<sup>2</sup>), ка они пе называють себя попами и не обла-«чаются въ ризы (3).» - Но что значить такое оправдание? Попы имъють право на крещение не потому, что они называются попами и облачаются въ ризы, а потому, что получили рукоположение въ попы, и только посему они праносять имя поповь и облачаются вильно ризы. Безъ рукоположенія они не попы, хотя бы непрестанно называли себя попами и облачались въ ризы. Притомъ хотя они у васъ не называютъ себя попами, однако жъ позволяютъ называть себя, и сами, какъ извъстно, называются духовными отцами, наставниками, большаками; а это такія имена, которыя явно

<sup>(1)</sup> Большой Катихизисъ лист. 320 на обор.

<sup>(2)</sup> Потребникъ прав. 203, лист. 707 на обор. Помор. отвъты. отв. 102.

<sup>(3)</sup> У Пѣшехонова въ отеѣтѣ на 29 вопросъ Безпоповщины.

отличають ихъ отъ другихъ мірянъ, между твиъ какъ они ничвиъ отъ мірянъ не отличны.

б) Другіе оправдываются (1) словами Большаго Номоканона слъдующими: «Христосъ «многимъ Апостоломъ священьства не имущимъ, сповель крестити (2).» -- Отвъчаемъ. Слова эти также не оправдывають действія своевольныхъ крестителей. Упоминаемые Номоканономъ Апостолы были крестители не самозванцы, сами себъ присвоивавшіе не дарованное имъ право крестить, но крестители законные; ибо они получили отъ Самаго Господа Інсуса Христа право крестить другихъ твиъ самымъ, что Онъ повель имъ крестити. Впрочемъ по связи рвчи, въ которой находятся означенныя слова въ Номоканонъ, подъ словомъ крестити прямъе должно разумъть не совершать крещеніе, а остынять крестнымь знаменіемь; потому что въ предыдущихъ словахъ Номоканона, на которыя означенныя слова представлены какъ причина, говорится о благословении трапезы (з).

в) Иные изъ не имѣющихъ права на крещевіе другихъ и врещающіе, оправдываются примѣромъ *діакона Филиппа*, крестившаго Евиуха царицы Кандакійской, и *Ананіи*, крестившаго Апостола Павла, показаннымъ во 2 правилѣ

- (1) Поморск. отвѣты. отвѣт. 101.
- (2) Больш. Номоканонъ въ Требникѣ Іосифовскомъ лист. 724.
- (3) Тамъ же.

всёхъ св. Апостоловъ. - И этоть принёрь не оправдываеть незаконныхъ крестителей. Ибо въ томъ же правилъ ясно сказано: «Діакону нъсть «достойно крестити кого (1).» А касательно Филиппа, врестившаго скопца, и Аналін, который крестнаъ Апостола Павла, въ томъ правнят сказано: « аще Филарпъ креста скопца, «Ананія Павла, но не сана себъ восхитнста «Святительскаго чина, но отъ Бога пріяста «власть, отъ несочетавнаго (ян съ квмъ не сра-«внимаго) Архіерся (2).» Въ самонъ дълъ Филипъ получилъ повелъніе на крещеніе скорца сперва отъ Ангела, потомъ отъ Духа Божія (3); а Ананія отъ Самаго Господа (4). И такъ означенные Апостолы крестили какъ люди, Самимъ Господомъ употребленные для крещенія,--крестили действуя по новелению Господа, а не протевъ Его повеленія, ни противъ порядка, установленнаго Господомъ въ Своей Церкви.

г) Другіе изъ незаконныхъ престителей оправдываютъ себя разными примърами святыхъ мучениковъ и другихъ неосвященныхъ мужей въ древнъйшей Церкви, именно св. мучениновъ-Созонта (<sup>5</sup>), <del>О</del>софана (<sup>6</sup>), Діодора и Диди-

(1) Кормч. глав. 4, прав. 2, лист. 30.

(2) Тамъ же лист. 30 и на обор.

(3) Дёян. 8, 26. 29. зачал. 20.

(4) Дёян. 9, 10. зачал. 21.

(5) Пролог. Сентября 7 дня.

(6) Пролог. Сентября 9 дня,

мя (<sup>1</sup>), Приска (<sup>2</sup>) и проч. и проч. Но всё эти примъры совершились въ древнъйшей Церкви, именно во время непрестанныхъ гоненій, и саъдовательно несомитино по прайней нуждъ, дозволяющей совершать крещеніе и не Священнику. Но когда св. Церковь не имъла означенной нужды, тогда вездъ поступаемо было по правилу. Такъ, въ 5 въкъ, ногда св. Епифаній Епископъ Кипрскій, бывъ еще Евреемъ, просилъ пренодобнаго Лукіана окрестить себя съ своею сестрою; то пренодобный, какъ мы уже видъли, будучи простымъ монахомъ, сказалъ: «подобаетъ «о семъ возвъстити Епископу, ибо безъ него не «воаможно есть сему совершитися таинству. Иду «убе кь нему, и проч. (<sup>3</sup>).»

д) Нъкоторые незаконные крестители защищають свои дъйствія дерзкимъ и почти непрестаннымъ новтореніемъ словъ, нанечатанныхъ въ Прологѣ въ словѣ о Феодорљ Жидовимъ, его же больма суща простые христіане, за неимпьніемъ воды, крестиша на пути съ Сирійской пустынъ пескомъ, именно: «гдѣ убо «суть глаголющіи: простцемъ уже намъ при на-«пасти не мощно крестити, не сущу ту Іе-«рею (4)?»—Но и эти рѣзкія слова не оправдываютъ незаконныхъ крестителей. Ибо 1) означенные простые христіане долго не согланіа-

- (1) Пролог. Сентября 11 дня.
- (2) Пролог. Сентября 21 дня.
- (3) Чет. Мин. Мая 12-го дня въ житіи св. Епифанія.
- (4) Продогъ Августа 28 дня.

лись крестить упомянутаго Жидовина, представляя въ причину, что «нъсть намъ льзъ сотво-«рити сего простцемъ сущимъ, iepeйскаго чи-«на не имущимъ.» Слъдовательно означенные простые христіане призвавали дъло крещенія абломъ только Священника. Они наконецъ согласились крестить шедшаго съ нами Жидована, весьма больнаго и отнюдь не могшаго далъе ИДТИ СЪ НИМИ, НО СОГЛАСИЛИСЬ ТОЛЬКО ПО НСотступной его просьбъ, и по той крайности, что, если бы они оставили его въ пустынъ, то оставили бы на явную смерть безъ крещенія. 2) Впрочемъ Александрійскій Епископъ Діоннсій, и сего крещенія, когда донесли ему о немъ, не призналь правильнымъ, но послалъ крещеннаго пескомъ крестить въ Іорданъ (1). 3) Притомъ означенныя ръзкія слова произнесены, безъ сомнъвія, не противъ твердаго правила правокоторое присвояеть славной Церкви. право крещевія только Епископамъ и Священникамъ, за исключеніемъ крайней нужды, въ которой можеть врестить и православный мірянинь, но противъ мивнія тёхъ, которые присвояють крещеніе Епископамъ и Священникамъ безъ всякаго исключенія. Такъ должно полагать это потому, что въ то время, когда составлялся и издавался означенный Прологъ, у нёкоторыхъ изъ тогдашняго времени духовныхъ была именно та-

(1) Прологъ Августа 28 д.

кая мысль, какъ показываетъ предисловіе къ Большому Катихизису. Тамъ сказано, что разсматривавшіе тотъ Катихизисъ имѣли съ сочинителемъ его Лаврентіемъ Зизаніемъ слълующій разговоръ: «Да мы же у тебя въ концъ перемъ-«нили указъ, что ты написалъ. Сказываешь, мощ-«но есть крестити во обстоянія бываемыхъ, н «Діакону, клирику, и иноку п мірянину, аще гдъ «Попа не будетъ. Лаврентій рече: писалъ азъ «таковыя ръчи: понеже аще гдъ не прилучитси «Священника, можеть крестити человъкаДіаконъ, «п клирикъ, и инокъ и мірскій челов'якъ. Мы «ръхомъ ему: тогда ди во обстояния глаголеши, «когда прилучится коему-либо граду въ осадъ «быти? Онъ же рече: то откуду тогда имуть Свя-«щенника быти? Входа и выхода не бываетъ. «Тогда мы паки ръхомъ: да кой градъ бываетъ «таковъ, идъже бы были Діакони, а Попа не «было бы. Лаврентій рече: и много того бываеть «на земли. Мы паки ръхомъ: когда гдъ Попа снъть, а Діакону и клирику какъ тутъ быти? и «крещенію какому туть быти? Понеже аще гдъ «Попа не будетъ, ниже върніи тутъ могутъ бы-«ти: а гдъ върпыхъ нъсть, ни крещеніе туть «бываеть во обстоянии и не во обстоянии. Вър-«нымъ бо безъ Попа не точію креститися, но ни «родитися, ни умрети лъпо есть. Сего ради не «смущайся и не смущай, а размысли себъ, како «мощно мірянину крестити, или иноку?....Лаврен-«тій рече: азъ то писалъ не собою. До меня на-«писано въ правилъхъ Августина Епископа, да

«Никифора Патріарха Царя-града. Мы же паки сръхомъ ему: Никифора Патріарха Царя-града «правила знаемъ, яже суть положены о церков-«ныхъ 23, и еже съ нимъ св. Отецъ: а того «правила въ нихъ нъсть, о коемъ ты намъ ска-«зываешь, да и быти нельзя. А егда бы то было «въ Никифоровыхъ правилѣхъ, было бы то и въ «оныхъ св. Отецъ правилѣхъ. Лаврентій рече: «а то азъ сказываю, что и во Августиновыхъ «правилъхъ есть. Мы паки ръхомъ ему: Авгу-«стина мы знаемъ, а правилъ его и прочихъ пи-«рентій рече: Августивъ былъ Епископъ Иппо-«нійскаго града, и много писанія его положено «есть. Мы же рёхомъ: вёмы Августина, яко опъ «православнымъ былъ, а потомъ Христовы Ва-«ры отвергся, и едва Амвросіемъ Медіоланскимъ «Епископомъ паки направленъ былъ къ Въръ. «и до смерти своея Августинъ въ покаяния жи-«тіе свое скончаль, а уже писаній, и заповъдей «и ученій и посланій никакихь не писаль; пото-«му что таковымъ учити Отцы не новелъвають. «Лаврентій рече: прямо было такъ, что отсту-«пилъ Августинъ отъ христіанскія Въры, и па-«ки направленъ бысть Амвросіемъ Епископомъ «Медіоланскимъ..... мы его ученіе не пріемлемъ «для того, что латинскаго обычая ученіе есо «есть. У нихъ и другой толковникъ, Іеронимъ «зовомый: такожде его писанія не прісилень же: «потому что многія книги греческія по латин-«скому обычаю исказиль. Мы же рехонь: ты

«Лаврентій сказываенься Вѣры греческія, и гла-«ролатн гречески разумѣеши, и книги греческія «разумѣеши. Чесо ради правиломъ греческія «Церкви не послѣдуеши? Лаврентій рече: въ ка-«ковомъ греческія Вѣры правилѣ азъ не послѣ-«дую? Мы паки рѣхомъ ему: прилагаеши новый «вводъ въ Никифоровы правила, чего въ нихъ «не бывало, и мы мнимъ тотъ вводъ у тебя бы-«ти отъ латинскаго обычая: сказываешь, что «простому человѣку или иноку мощно есть мла-«денца крестити или какова человѣка (<sup>1</sup>).»

Наконець е) ваши крестители оправдываются вашею крайностію—крайнею нуждою.—Это предъявленіе стоить разсмотрѣнія. По разнымъ обстоятельстванъ человѣческой жизни, желающій принять св. крещеніе дѣйствительно можеть оказаться ез крайней нуждіь, т. е. въ такомъ положенія, что никакъ не можетъ принять желаемаго имъ крещенія ни отъ Епископа, ни отъ Пресвитера. Между тѣмъ св. крещеніе для нанего спасенія необходимо. Посему православная Церковь на таковые случаи нужды, во всѣ времена разрѣшала, и нынѣ разрѣшаетъ, совершеніе крещенія не только низшимъ лицамъ въ клирѣ, какъ то: Діаконамъ и причетникамъ, но и православнымъ изъ мірянъ, даже—женщинамъ.

• Блаженный Іеремія Патріархъ Константицопольскій въ своемъ посланія къ Лютеранамъ говорить: «Въ крещенія матеріею служить во-

(1) См. рукопис. Предисловіе къ Большому Катихизису.

«да, формою слова Священника, следующія: «крещается рабъ Божій (такой-то) во имя «Отца и Сына и Святаго Духа; орудною при-«чиною—Священникъ, хотя въ случать крайно-«сти, не возбраняется крестить и мірянину (<sup>1</sup>).

Іерусалимскій 1672 года Соборъ говорить: «Таинство крещенія совершается Священ-«никомъ, по нуждљ же можеть быть соверше-«но и простымъ человѣкомъ, понимающимъ важ-«ность Божественнаго крещенія (<sup>2</sup>).»

Въ Православномъ Исповљданіи сказано: «Крещеніе не подобаетъ быти отъ иного кого, «токмо отъ законнаго Іереа. Но во время кося «нужды, можетъ творити тайну сію и мірское «лице, мужа или жены.... И таковое крещеніе «толику силу имѣетъ, еже и не дати втори-«цею (<sup>3</sup>).»—

Сего же правила въ отнощения крещению держалась православная Церковь и со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона. Ибо въ Большомъ Номоканонъ, какъ особо, такъ и въ Іоасафовскомъ (<sup>4</sup>) и Іосифовскомъ Потребникъ (<sup>3</sup>) напечатанномъ, сказано: «Не второкрещаются, иже отъ причетникъ,

<sup>(1)</sup> Смотр. первое посланіе Іереміи къ Лютеранамъ въ Христ. Чт. на 1845 г. часть 1, стр. 203.

<sup>(2)</sup> Смотр. посланія Патріарховъ членъ 16, стр. 48.

<sup>(3)</sup> Православ. Исповёд. часть 1 въ отвётё на 103 вопросъ.

<sup>(4)</sup> Іоасаф. Потреб. лист. 49 къ концу.

<sup>(</sup>в) Іосиф. Потреб. лист. 707 на обор.

«нли отъ простца ннока, или Діакона, или отъ «отца самого, или христіанина нъкоего право-«славнаго, по нуждљ, не сущу Священнику, кре-«щена суть (1).»

И такъ нъть сомнънія, что св. крещевіе въ случав нужды или крайности, дабы за отсутствіемъ Священника не лишить кого-либо благодати крещенія, можетъ быть совершено лицами и не имъющими Священства.—

Но спрашивается, какіе эти случан нужды нли крайности, въ которыхъ крещеніе можетъ быть совершено и лицами не освященными, т. е. не Епископами и не Священниками?

Случан нужды или крайности, въ которыхъ разрѣшается совершать крещеніе людямъ, не имѣющимъ Священства, ясно усматриваются самн собою. 1) Имѣющій нужду въ крещеніи можетъ находиться въ такой опасности жизни, что Священникъ, позванный даже изъ самаго близкаго мѣста, не можетъ застать его живымъ и окрестить. Разрѣшеніе крещенія на таковые случаи даетъ неосвященному лицу правило въ Большомъ Номоканонѣ въ статьѣ о Священствѣ (2). 2) Имѣющій нужду въ крещеніи можетъ находиться гдѣ либо въ заключеніи, или сему подобномъ мѣстѣ, изъ котораго или въ которое не можетъ онъ призвать къ себѣ ни Епископа, ни

<sup>(1)</sup> Номоканонъ изд. въ Москвѣ 1646 г. въ 4.

<sup>(2)</sup> То же находимъ и въ Номоканонѣ, напечатанномъ въ Потребникѣ Іосифовскомъ, дист. 726.

Пресвитера, хотя бы они могли быть найдены и призваны во всякое время. Въ такомъ обстоятельствъ многихъ крестила св. мученица Фотинія (1); а св. мученица Дросида крестила сана себя (2). 5) Нуждающійся въ крещеніи можеть находиться въ плену у неверныхъ, где онъ не можеть найти для окрешения себя на Епископа, ни Священника. 4) Имъющій нужду въ крещенін можеть находиться въ такомъ мъстъ, на которое воздвигнуто жестокое гоненіе, откуда н Пресвитеры и Епископы изгнаны или CAME скрылись. Въ такомъ обстоятельстве св. мученикъ Галактіонъ престилъ жеву свою Епистимію (3). Наконець 5) имвющій йужду въ вреценія можеть не найти для окрещенія себя ин Епископа, ни Пресвитера по крайне-малону ихъ числу, какъ было при первомъ распространения христіанства. При такой нужав крестиль многихъ мученикъ Созонть (<sup>4</sup>); мнорихъ крестили св. Мученики Діодоръ и Дидимъ (5); многіе врещены мученикомъ Маркомъ (6) и пр.

Всѣ сія пять случаевъ составляютъ дѣйствительную нужду или крайность, но всѣ сія пять случаевъ заключаютъ въ себѣ собственно одну причину: невозможность имъть Епаско-

- (1) Продогъ Марта 20 дня.
- (2) Прологъ Марта 22 дня.
- (3) Прологъ Ноября 5 дня.
- (4) Прологъ Сентября 7 дня.
- (5) Прологъ Сентября 11 дня.
- (6) Прологъ Октября 27 дня.



па или Священника для принятія отъ нихъ св. крещевія. Именно одна эта причина и означена въ Номоканонъ, гдѣ написано слѣдующее: «Не «второкрещаются, иже отъ причетникъ, или отъ «простца инока, или Діакона, или отъ отца само-«го, или христіянина нъкоего православнаго, по «нуждѣ, не сущу Священнику, крещени суть (<sup>1</sup>).» Носему одна эта причина и должна имѣть силу.

Впрочемъ люди, не имѣющіе Священства, и въ означенныхъ пяти случаяхъ, могутъ совершать крещеніе не иначе, какъ съ нѣкоторыми условіями. Именно:

а) Отъ нихъ требуется, чтобъ они, крещая, непремънно погружаля крещаемаго трижды и произноснии слова: крещается рабъ Божій (такой-то) во имя Отца, и Сына, и Святаго Ауха, по разуму каволическія и православныя Церкви (<sup>2</sup>). Потому что крещеніе, совершенное не въ три погруженія и не во имя Отца и Сына и Святаго Духа по разуму православной Церкви, не есть крещеніе истинное (3).

6) Отъ нихъ требуется, чтобъ они были люди православные, знающіе важность крещенія. Такъ Іерусалимскій Соборъ 1672 года говоря, «что въ вуждъ крещеніе можетъ быть

.<sup>•</sup> (1) Больш. Номоканонъ въ Потребникѣ Іосифовскомъ лист. 707 на обор. прав. 203.

(2) Правосл. Исповёд. въ отвётё на 102 вопросъ часть 1.

(3) Смотр. Апостольск. 49 и 50 прав. Кормч. лист. 13 и на обор.

Томъ I.

22

совершаемо и простымъ человѣкомъ,» присовокупляетъ: «но только православнымъ, знающямъ «важность крещенія (<sup>4</sup>).» Такъ и въ Большомъ Номокановѣ говорится: «не второкрещаются, «иже (крестяшася) отъ причетникъ, или отъ «простца инока, или Діакона, или отъ отца само-«го, или христіавина нѣкоего,» но за симъ прибавляется: «православнаго,» и еще «аще не ру-«ка сретическая бяше (<sup>2</sup>).» Ибо «крещеніе отъ «нечестивыхъ сретикъ скверненіе есть паче, а «не крещеніе (<sup>3</sup>).»

в) Отъ нихъ вмѣстѣ съ редителями или попечителями рожденнаго младенца, требуется, чтобъ они, ежели врещенный не Священинкомъ остастся живымъ, немедленно по окрещении объявили о совершившемся крещении Священнику, дабы онъ, пришедъ, довершилъ совершившееся крещение прочтениемъ надъ окрещеннымъ установленныхъ молитвъ(<sup>4</sup>), и особенно совершениемъ

- . (1) Смотр. посланіе Патріарховъ въ стать о крещенія. (2) Смотр. Большой Номоканонъ прав. 203 лист. 707.
  - <sup>(3)</sup> Кареагенскій Соборъ Кормч. лист. 149. Въ толкованіи на 73 правило.
  - (4) Впрочемъ Арменопулъ освобождаетъ Священника отъ послёдующаго чтенія означенныхъ молитвъ, ежели онъ немедленно по рожденіи окрестить опаснаго по жизни младенца въ три погруженія. Именно Арменопулъ говоритъ: «Недугующь дѣтищь абіе кре-«щается, здравствующь же—по 40 днехъ его рожде-«нія. Блаженный Іоаннъ тако глаголетъ. Недугомъ «одержанъ, приближився уже смерти дѣтищь, аще

св. тайнства муропомазанія. Ибо въ отвътъ на вопросъ: «елико аще крещаютъ неосвящен-«ніп мужіе же и жены, или иноцы, что достоитъ «творити?»—сказано: «аще живъ будетъ крести-«выйся, да..... Священникъ..... молитвы и муро «по обычаю творитъ. То же и Никифоръ Па-«тріархъ Цареградскій глаголетъ (1).»

И такъ вы подлинно не имѣете законнаго св. крещенія, или, какъ выражается блаженный Симеонъ Солунскій, крещенія въ Дусть (<sup>2</sup>).

# 2. У васъ нътъ св. таинства муропомазания.

Это св. тапнство необходимо для нашего спасенія, и посему оно назначено къ исполненію послѣ крещенія, которое безъ сего всегда признавалось несовершеннымъ, во всѣхъ старыхъ, печатанныхъ при всероссійскихъ Патріархахъ Требникахъ (3), и во всей Христовой Церкви, во всѣ времена, совершалось неопустительно (<sup>4</sup>).

«тройческимъ точію погруженіемъ lepeй, страхомъ, сеже не предвосхититися, совершитъ, испотребны «сему по сихъ молитвы, яже оставишася. Книга 1 «свчен. 5.

- (1) Больш. Номок. въ ст. о Священ. То же и въ Потребникѣ, изд. при Патр. Іосифѣ, стр. 726.
- (3) Симеонъ въ отвѣтѣ на вопросы 10. 11. 12. 13. Гавр. Митр. Пент.
- (3) Смотр. Требникъ, печатан. при Патр. Филаретѣ въ статьѣ о Муропомазаніи лист. 334 и далёе до 340.
- (4) Смотр. сказанное нами выше въ томъ мѣстѣ, гдѣ говорилось о необходимости таинства крещенія.

Маодикійскаго Собора 47 правило требуетъ, чтобы надъ всякимъ крещаемымъ въ то же время совершено было таинство муропомазанія. «Подобаетъ,» говоритъ оно, «просвъщаю-«щымся святымъ крещеніемъ, въ крещенія му-«ромъ мазатися, мастію небесною (1).»

Блаженный Симеонъ Солунскій говорнть: «Якоже не крестивыйся не очищается, ниже «возраждается въ жизнь вѣчную; тако по кре-«щеній не помазавыйся, ни печати знаменія «имать Святыя Троицы, ниже дара Духа. Другъ «друга бо держатся Божественныя тайны (<sup>2</sup>).»

Въ другоже жљестљ онъ говорить: «Нужда «симъ (муромъ) печататися всякому вѣрному въ «крещеніи, да Божественнѣйшее крещеніе всякъ «крестивыйся совершенно имать въ себѣ (<sup>3</sup>)»

Еще говорить онъ: «Не мазавшіеся муромъ «ниже Богу, ниже ангеломъ знаеми, и не пе-«чатствовании тіи, и не знаменани Христу (<sup>4</sup>).»

То же самое говорить книга о Въргь, причисляя къ ересямъ не только оставленіе муропомазанія въ крещеніи, но и отложеніе его на иъкоторое время по крещеніи: «Святая Восточ-«ная Церковь при тайнъ крещенія муропомаза-«нія тайну сотворяеть абіе, по соборному св. «Отецъ предавію: а костелъ западный таковое «великое таинство, еже есть печать святаго Ду-

<sup>(1)</sup> Кормч. кн. лист. 82.

<sup>(2)</sup> Симеонъ Солунскій глав. 7. лист. 90 въ концѣ и 91.

<sup>(3)</sup> Симеонъ Солунскій глав. 43 лист. 66.

<sup>(4)</sup> Симеонъ Солунский глав. 73. лист. 90.

«ха, и безъ того крещенія тайна несовершена «есть, до возраста лѣтъ совершенныхъ отла-«гасть (<sup>1</sup>).»

То же говорить Большой Катихизись: «Св. Клименть Папа Римскій въ посланіи 4 гла-«голеть: всякъ со тщаніемъ да ускоряеть ко «прещенію, по семъ же печатлѣнъ бывъ отъ «Енископа, пріяти имать седмеричную благодать «Святаго Духа, зане глаголеть: безъ сея тай-«ны никтоже совершенъ христіанинъ можетъ «быти (<sup>2</sup>).»

Долго и у васъ самихъ св. Муропомазаніе было совершаемо. Ваши предки долго предъявляли и многимъ очень дорогою цёною продавали св. муро, будто хранившееся у нихъ отъ временъ Патріарха Іосифа и доставленное имъ бъжавшими къ нимъ Священниками. Это ложное муро, когда оставалось его слишкомъ мало, обыкновенно добавлялось у нихъ большимъ количествомъ новаго масла, смѣшивалось и выдавалось за самое св. муро (<sup>3</sup>). Но вашъ наставимкъ вамъ говоритъ: «Крещенія тайна можетъ «и безъ мура совершитися, и спасеніе человѣ-«ческое по нуждѣ можетъ и безъ муропомазаснія твердо и извѣстно быти. Понеже кое муро «бяше, егда крещаху простіи мужіе и жены?

<sup>(1)</sup> Книга о Въръ глав. 28, лист. 245 и на обор.

<sup>(2)</sup> Большой Катихизисъ лист. 327.

<sup>(3)</sup> Смотр. Отвётъ Преосвящ. Никифора Архіеписк. Астраханскаго, печатающійся обыкновенно на концѣ его отвѣтовъ на вопросы старообрядцевъ.

«Кое муро при мученицъхъ бяше, егда въ тем-«ницахъ, егда на самыхъ мученіяхъ крещахуся, «егда и сами себе крещаху и не рукоподожси-«ніи?.... Аще же простія мужіе и жены, кре-«щающе безъ муропомазанія, освящаху; ame «святія мученицы безъ мура крещеніе подаю-«ще освящаху; аще св. Апостоли, не натьюще «священства, врещаху и безъ муропомазания «освящаху върующія во Христа: зъло явствен-«но есть, яко тайна св. врещенія, по нуждъ, «можетъ и безъ мура совершатцся, можетъ сосвятити и облагодатствовати приступающія къ «нему. Свидѣтельствуетъ древле-греческая кин-«га въ завъщанін св. Апостолъ касолическаго сученія седмыя книги въ главъ 23 въ завъща-«нім къ Епископу или Пресвитеру, сице глаго-«Лющи: да помажении первъе слеемъ святымъ. «таже крестищи водою, и конечное печатуении «муромъ, да помазаніе убо причастіе будетъ «Святаго Духа, вода же совътъ смерти, муро «убо печать сложеній. Аще же ниже слей бу-«деть, ниже муро, довольствуеть вода, и къ по-«мазанію и къ печати и ко исповћан умидаю-«шаго (1).» — Все это только умствование! Нанъ должно не умствовать, а исполнять, что предписано. Чтоже касается до людей, которые въ древности, во время гоненій по нуждъ были крещены людьин простыми, то, какъ таниство Муропомазанія для нашего спасенія необходимо, на-

(1) Въ Поморскихъ отвътахъ, отвътъ 103.

добно подагать, что они приняли св. муропомазаніе, подобно крещеннымъ въ Самаріи (1), спустя нысколько времени послъ своего крещенія, когда имъ оказывалась къ тому возможность. А ежели кто, крестившись среди мученій, не могъ принять имрономазанія; то сего случая невозможности, равно какъ и другихъ подобныхъ случасвъ, нельзя намъ принять за право уклоняться отъ установленнаго порядка; ибо мы имъемъ полную возможность держаться порядка. Нъкоторые мученики умерли за Христа, крестившись не водою, а только своею кровію. Кто же, основываясь на семъ примъръ, можетъ говорить, что вамъ можно обойтись безъ крещенія водою? Въ случав невозможности принять святое Муропомазание, Св. Духъ, конечно можетъ сойти на крещеннаго и безъ совершенія таинства Мурономазанія, какъ Онъ сошелъ въ день Пятдесятницы на св. Апостоловъ (<sup>2</sup>); но такъ намъ должно полагать и върить только въ отношении нъ случаямъ невозможности принять св. Муропоназаніе: При возможности же принять св. танистве Муропоназанія всёмъ намъ должно слъдовать установленному порядку. Иначе для чего установленъ порядокъ? И гдъ дано позволение удаляться отъ установленнаго порядка, при удобностя слъдовать порядку? Своевольное уклоненіе оть установленнаго порядка всегда есть тяжкій

- (1) Дёян. 8, 14-18. зачал. 18.
- (2) Дёян. 2, 3. 4. зачал. 3.

грёхъ. — Что же касается до словъ изъ книги постановленій Апостольскихъ, то эти слова не уважительны, такъ какъ означенныя постановленія, по замѣчанію 2-го правила 6-го Вселенскаго Собора (<sup>1</sup>), повреждены еретиками и Соборомъ симъ отвергнуты. Впрочемъ представляемыя слова́ не показываютъ ли сами своей испорченности? Положимъ, что вода довольствуетъ для помазанія и печати; потому что можно помазывать водою; но какъ вода можетъ довольствовать къ исповѣди умирающаго?!

3. У васъ нътъ св. тлинства причащения.

Таинство Тъла и Крови Христовы необлодимо ко спасенію для всъхъ, такъ что, кто не употребляетъ сего таинства, тотъ не можетъ нолучить жизни въчной, или въчнаго спасенія. Это—твердое и совершенно опредъленное ученіе нашего Господа Інсуса Христа.

Господь Інсусъ Христосъ не только, какъ мы видѣли, повелѣваетъ вкушать Свое святѣйшее Тѣло и пить Свою святѣйшую Кровь, но н весьма сильно внушаетъ необходимую потребность того для полученія жизни вѣчной, говоря: Азъ есмь хлъбъ животный, иже съшедый съ небесе: аще кто снъсть отъ хлъба сезо, живъ будетъ въ въкы, и хлъбъ, егоже Даъ дамъ, плоть Моа есть (3). Аще не снъсте

(2) JOAH. 6, 51, ЗАЧАЛ. 23.

<sup>(1)</sup> Кормч. лист. 177.

плоти Сына человъческаго, и піете Кровь Его, живота не имате въ себъ. Ядый Мою плоть, и піай Мою кровь, имать животь вљчный: и Азъ въскрешу Его въ послъдній день (1). Эти слова Господин такъ совершенно ясны, что не возможно, чтобы какой-нибудь праводушный, разсудительный человъкъ могъ разумъть ихъ иначе. Ежели бы была какаялибо возможность спастися безъ причащенія Твла и Крови Христовыхъ; то Господь отнюдь не сказалъ бы такъ сильно и ръшительно, какъ Онъ сказалъ. Онъ не сказалъ бы такъ твиъ болъс, что Іуден, къ которымъ Онъ пронанесь означенныя слова, не върили Его слованъ, и Онъ, дабы кръпче утвердить въ ихъ умъ и памяти сказанную имъ истину, повторилъ ее нвеколько разъ. Причащение Тъла и Крови Христовыхъ, судя по той силъ, съ какою Іисусъ Христосъ говорилъ о семъ, необходимо ко спасению точно такъ же, какъ необходимо св. Крещеніе: ибо какъ Онъ, бесвдуя съ Никодимомъ о нуждъ Крещевія, сказаль: аминь, аминь глаголю тебъ: аще кто не родится водою и духомъ, не можетъ внити въ царствіе Боэсіе (2); точно такъ же выразился Онъ и о нуждъ св. Причащенія; ибо сказаль: аминь, аминь глаголю вамъ: аще не снисте плоти Сына человъческаго, и піете кровь Его, живота

(1) Іоан. 6, 53. 54. зачал. 23. (2) Іоан. 3, 5. зачал. 8.

не имате въ себъ (<sup>1</sup>). Эта одинаковал для нолученія жизни вѣчной необходимость причащенія св. Тавиъ съ св. Крещеніемъ видна, впрочемъ, изъ самаго свойства сихъ таниствъ. Крещеніе необходимо нужно для полученія жизна вѣчной, потому что оно есть духовное рождевіе (<sup>2</sup>). Ибо кто не раждается, тотъ не имъетъ жизни, и, доколъ не родится, не можетъ имътъ ся. Равно необходимо для полученія жизни въчной и прачащеніе Тъла и Крови Христовыхъ; иотому что оно есть духовная пинца, духовное патіе: Шлоть Моа, говорить Господь, истимно есть брашно, и Кровь Моа истимно есть пиво (<sup>3</sup>); но безъ пищи и питія никому нельза жить, хотя бъ и родинся.

Именно такъ и разумѣла необходимость въ вричащении св. Христовыхъ Таинъ иервенствующая Христова Церковь, и-первенствующіе христіане, какъ ясно свидѣтельствуетъ о нихъ св. Апостолъ, бяху терпяще (постоянно пребывали) во ученіи Апостолъ, и въ общеніи, и преломленіи хлъба, и въ молитвахъ (<sup>4</sup>).

Точно также разумѣли необходимость въ причащении св. Христовыхъ Таинъ всъ св. Отцы и Учители Церкви.

Св. Василій Великій говорить: «для въч-

- (1) Јоан. 6, 53. зачал. 23.
- (2) IOAH. 3, 3. 6. 3AMAJ. 8.
- (3) Іоан. 6, 55. зачал. 23.
- (\*) IOAH. U, JJ. SAMAA. 23.
- (4) Двян. 2, 42. зачал. 6.

«ной жнани необходимо причащение Тъла и Кро-«ви Христовыхъ (<sup>1</sup>).»

Св. Златоусих, говоря о сей необходимости, выражается съ величайшею силою: «сея «звло гровнъйшія и пречестныя жертвы, ито, «вромъ неистовствующагося и изступленнаго «умомъ, пренебрещи възможеть (2)?» Т. е. «такое «спрациюе таниство можеть ли ито презирать «(не употреблять), кромъ человъка, линениого «вовсе ума и чувствъ (<sup>3</sup>)?»

Еще: «со страхомъ и чистою совъстію ино-«гажды да пріимемъ Тъло Христово, многи бо «рижу вѣрныя не часто причащающася, се бо «діавола есть дѣло: тотъ претитъ, дабы не ча-«сто Тѣло Христово пріимали, токмо въ великій «постъ. И се явъ есть, иже не часто причащает-«ся, многу власть на себе діаволу даетъ, и волю «на немъ пріиметъ діаволъ, и ведетъ его на вся «здая (<sup>4</sup>).»

Св. Кириллы Александрійскій говорить: «иже Церкви Божія и причастія св. Христовыхъ «Таинъ удаляютъ себе, врази Божін бываютъ «и бъсомъ друзи (5).»

Матоей Правильникъ говорить: «Еретики «глагодемъ быти всъхъ, не причащающихся свя-

(1) Вас. Вел. въ нрав. правилахъ, прав. 21, стр. 391. З Том. твор. Вас. Велик. изд. 1846 г. въ 8. Москва.

(2) О Священствъ слово З. стр. 56.

(4) Измарагдъ, слово 10.

(в) Соборникъ, въ словѣ; «боюся смерти.»

<sup>(3)</sup> Смотр. тоже слово въ русск. перевод етр. 59.

«щенія отъ Священникъ во святвй Божін Цер-«кви (<sup>1</sup>).»

Антоній Патріархъ Константинопольскій къ Новгородскимъ и Псковскимъ Стригольнякамъ писалъ: «аще кто отъ пречистыхъ та-«инъ удаляется, той нъсть истинный храстіа-«нинъ: не слушаетъ Господа Бога глаголюща: «ядый плоть Мою и піа кровь Мою въ Миљ «пребываеть, и Азъ въ немъ (<sup>2</sup>).»

Благовъстникъ говоритъ: «Санъ (Інсусъ «Христосъ) рече, яко нъсть инако живота имъти, «аще не Моея плоти снъсте, и прочая.... Тъм-«же лъпо намъ слышавшимъ, яко аще не снъмы «плоти Сына человъческаго, не имамы живота, «въ причащеніе Божественныхъ таннъ въру «имъти несомнънну, и не вопрошати: како? ду-«шевенъ бо человъкъ не пріемлетъ, яже выше «естества, духовныхъ, якоже и паче духовнаго «брашна, Господни плоти не разумъетъ, елже не «причащающеся не причастни будемъ въчнаго «живота (<sup>3</sup>).»

Симеонъ Солунскій говорить: «яко не воз-«родивыйся чрезъ воду же и Духа не внидеть «въ царство небесное: тако и не ядый плоти Сы-«на человѣческаго (яко рече Самъ Господь), и «не піяй Его крови не возъимать жизни вѣч-«ныя (4).»

- (2) Историч. Акты Том. 1. стр. 13; взд. 1841 г.
- (3) На Іоанна зачал. 23. лист. 104 и на обор.
- (4) Симеонъ Солунский глав. 69. лист. 86.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Матеея Составъ К.

Представлять многія свид'втельства для доназательства сего вс'ямъ изв'встнаго предчета не нахожу нужнымъ, и не представляю.

Что говорили о нуждъ св. Причащенія церковные Учители, жившіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона?

Именно то же.

Въ Кирилловой книгь читаемъ: «зрите, н «со страхомъ внимайте, яко Самъ Христосъ, из-«эйство увъряя, повелъваетъ всльмъ въ внить «пити животворящую Кровь Свою, а не единымъ «попомъ. Аминь бо, рече, глаголю вамъ: аще «не сильсте плоти Сына человъческаго, и «не плете крови Его, живота не имате въ «себъ, не сего временнаго, но въчнаго: ядый бо, «рече, Мою плоть и пляй Мою кровь, имать «животь въчный, и Азъ воскрешю его въ «послъдний день (1).»

Еще: «яко же въ Египтъ зачалося, сіе въ «нервое пришествіе Христово исполнися: ибо «агнецъ знаменуетъ Христа, а кровь агньча зна-«менуетъ Кровь Христову, и яко тогда котораго «дому праги кровію агнчею не покроплены, въ «томъ дому первородныхъ убиваше ангелъ. Та-«коже и здъ: аще кто Кровію Сына Божія пра-«говъ устъ дому своего не помажетъ, душа его

(1) Квриллова книга глав. 34, лист. 297 и на обор.

«первородная въ немъ жива быти не можетъ: яко-«же Самъ Христосъ рече: аиде кто не піетъ «крови Мося, живота не имать въ себъ (<sup>1</sup>).»

книль о Върљ читаемъ: «Христосъ Bo «Спасъ нашъ пренеизреченнымъ милосердіемъ «Своимъ сниде съ небесе, показуя къ намъ спревелнкую любовь Свою, уподобися неясыти спустынному, иже кровію, истекшею изъ персій «своихъ, оживляетъ птенцы своя, насъ создание «Свое, умершихъ гръхн, кровію истекшею изъ сребръ Своихъ оживотвори, и яко да память тасковаго великаго благодъянія Его въ насъ не свабвена будеть всегда, на тайнъй вечери Своей «плоть Свою ясти, н истивную кровь Свою нити «божественнымъ ученикомъ, а при вихъ всвиъ, «повель тако: пійте оть нея вси, и утвержая, сико да не уничижить кто повельние Его, на-«учаеть сими словесы: аминь, аминь глаголю «вамь: аще не снъсте плоти Сына человъ-«ческаго, и не піете кровь Его, живота не симате въ себъ (<sup>2</sup>). Страшенъ отвътъ Христо-«выхъ словесъ: и яко истина суть словеса Его, «сымъ заключаеть: небо и земля мимо идеть, «словеса же Моя не мимо идуть (з). Кто не сужаснется оть вышереченнаго запрещенія, и «не послушаетъ гласа Господня, развъ той, иже «животь вваный погубити хощеть (4)?«

- (1) Кирилл. кн. лист. 34 на обор.
- (2) Іоан. 6, 53. зачал. 23.
- (3) Мато. 24, 35. зачал. 101.
- (4) Книга о Въръ лист. 50 на обор. и 51.

Еще: «въ Лятургіи такова знаменитая свя-«тая и великая тайна совершается, яко безъ «причастія тоя истинныя святыни спастися не «возможно (<sup>1</sup>).»

И еще: «Ради живота вѣчнаго послушаемъ «Христова гласа: *пійте оть нея вси*. Чесо же «ради? Слыши! Въ древнемъ законъ Господь Богъ «повелѣ: иже вто кійждо праговъ дому своего «не помажетъ кровію агньца, въ таковомъ дому «Ангелъ первородныхъ убиваше (<sup>2</sup>). Такоже п «въ новой благодати кто кійждо сего истиннаго «н единою Себе за насъ жертву принесшаго «Агньца Божія кровію предражайшею не помасжетъ дому своего, въ таковыхъ койждомъ пер-«вородная душа его жива быти не можетъ (<sup>3</sup>).»

Въ Большомъ Катижизисъ читаемъ: «Мно-«гая и великая и неисповѣдимая суть.... пріоб-«рѣтенія отъ сея тайны (отъ тайны Тѣла и Кро-«ве Христовы), зане сія тайна источникъ есть «всѣхъ благъ духовныхъ. Понеже истинно имать «въ себѣ Господа напего Іс́а Христа, Иже есть «Источникъ всѣхъ даровъ небесныхъ (4).» Слѣдовательно кто не причащается Тѣла и Крови Христовыхъ, тотъ, по смыслу Большаго Катихианса, не имѣетъ никакихъ благъ духовныхъ, а по сему и жизни вѣчной, тотъ погибнетъ.

- (1) Книга о Въръ лист. 248 на обор.
- (2) Исх. глав. 12.
- (3) Книга о Въръ лист. 54 и на обор.
- (4) Большой Катихизисъ листъ 339 и на обор.

Въ томъ же Катихизисть нъсколько ниже означенныхъ словъ читаемъ: «Якоже пиша и «пиво привременное естественныя силы псправ-«ляетъ, сице и сей божественный хлъбъ, съ не-«бесе низходяй, исправляеть въ насъ теплоту слюбве и силу добрыя воли. И якоже убо плоть, «инщею и инвомъ естества питаема, не токмо «цъла сохранена бываетъ, но и растетъ и туч-«нветь, и выну нову сладость оть нихъ пріемслеть: сице сія преестественная пища и пиво не «точію сохраняеть человъка въ животвдуховномъ, «но и добродътели ему умножаеть, и дары небес-«ныя прилагаеть, и душу сице утучняеть, якоже ссв. пророкъ Давидъ желая глаголетъ; яко отб «тука и масти да исполнится душа моя (1).» Следовательно кто не причащается Тела и Крови Христовы, тотъ, по смыслу Большаго Катихизиса, не сохраняется въ животъ духовномъ, въ томъ не исправляется теплота любве и сила духовной воли, и не умножаются добродътели, тотъ духовно мертвъ и-погибнетъ.

Въ Маломъ Катихизисњ сказано: «о поль-«зѣ причащенія пространно въ Катихизисѣ ве-«ликомъ обрящеши: здѣ же точію подобаеть «вѣдати, яко да всякій человѣкъ христіанниъ «святую Литургію частѣе и съ большимъ благо-«говѣніемъ слушалъ, и Тѣла и Крови Господни «причастникъ былъ (2).»

(2) Малой Катихизисъ лист. 34 на обор.

<sup>(1)</sup> Большой Катихизисъ глав. 77, лист. 339 на обор. и 340.

Что говорить о семъ Православная Церковь послѣ Патріарха Никона?

Совершенно то же.

Православное Исповљданіе говорить: «Сія «тайна преимуществуеть вся иныя, и паче иныхъ «пользуеть въ спасеніе наше: понеже въ тайнѣ «сей всякая благодать и благостыня Господа «Іисуса явствуется на вѣрныхъ (<sup>1</sup>).»

Пространный Катихизись говорить: «Церковь матернимъ гласомъ завъщеваеть.... «причащаться Тъла и Кровн Христовы, ревную-«щимъ о благоговъйномъ житіи, четырежды въ «годъ или и каждый мъсяцъ, а всъмъ непремѣн-«но однажды въ годъ (<sup>2</sup>).»

И такъ причащеніе Тѣла и Крови Христовы необходимо для всякаго христіанина, такъ что кто не причащается, тотъ не имѣетъ ни какихъ благъ духовныхъ, тотъ мертвъ душею, врагъ Богу, другъ діаволу, и отнюдь не можетъ наслѣдовать царствія Божія. А посему необходимо должно причащаться Тѣла п Крови Господнихъ совершенно всѣмъ.

Теперь спрашивается: не можеть ли православный христіанинъ, по какимъ-либо причинамъ, получить животъ вѣчный, не причащаясь св. Христовыхъ таинъ?

23

<sup>(1)</sup> Правосл. Исповѣд. въ отвѣтѣ на 106 вопросъ 1-й частв.

<sup>(2)</sup> Въ статъѣ о Причащеніи. Томъ́ I.

Можетъ, но именно только тогда, когда, какъ говоритъ Большой Катихизисъ, христіанинъ не возможетъ «ихъ употребляти, вожделъвъ «ихъ (<sup>1</sup>),» т. е. когда онъ не имъстъ возможности принять ихъ, не смотря на все свое желаніе и на всю свою въру.

Когда это можетъ быть?-Это можетъ быть какъ для всякаго, кажется, видно сано собою. - тогда, 1) когда христіанинъ находится у когонибудь въ странъ неправославной или у язычниковъ въ неволь, въ пльну, въ тюрьмь, гдъ ему не возможно получить св. причащенія; . 2) когда какой-ипбудь христіанинъ заболить, хотя и въ христіанской земль, но въ домъ неправославномъ, въ которомъ никто не желаетъ пригласить къ больному Священника и не приглашаеть, хотя больной всеусердно просить пригласить къ себъ Священника; 3) когда у какоголибо христіанина бываетъ какая-нибудь болтань, совершенно препятствующая ему принять св. причащение, напримъръ рвота и т. п. Во всъхъ таковыхъ случаяхъ усердно желающій причаститься, хотя на самомъ дълъ и не причащается, причащается духовно, т. е. тогда ему, по его усердному желанію причаститься св. Христовыхъ таинъ, вмѣняется въ дѣйствительное причащеніе его усердное желаніе причаститься, подобно тому, какъ Аврааму вмънилась въ правду его въра (2). Кто такъ духовно причащается, тотъ

(2) Рим. 4, 3. зачал. 85.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Большой Катихизисъ лист. 307 на обор.

нолучаеть всё блага, какія получаеть причащающійся самымь дволомь.

Что усераное желаніе причащенія Христовыхъ таинъ, въ означенныхъ случаяхъ, христіаиниу нодлинно можетъ вмѣниться въ дѣйствительное причащеніе, это понятно само собою; ибо если бы таковый, усердно желающій св. причащенія, имѣлъ возможность причаститься; то по его вѣрѣ и по его усердному желанію онъ бы непремѣнно причастился. Впрочемъ это подтверждается во многихъ православныхъ учительныхъ книгахъ. Желающій можетъ читать ихъ самъ(1).

Кромѣ сего здѣсь очень прилично припомнить, что писаль св. Священномученикъ Кипріанъ Африканскимъ Епископамъ и Священникамъ, содержавшимся за исповѣданіе христіанской Вѣры въ темницѣ. Именно: «не имате, возлюблен-«ныя братія, ни единыя тщеты во благоговѣніи «и вѣрѣ, яко тамо въ сіе время Священницы «Божім приношенія и жертвы или Литургіи «совершати не можете: пожрите въ жертву «духъ сокрушенъ; сердце сокрушено и сми-«рено Богъ не уничижитъ. Сію жертву Богу «непрестанно воздаете въ день и въ нощь, в «сами есте жертва жива, свята, яко же «глаголетъ Апостолъ (<sup>3</sup>).»

- (1) Напр. можно читать книги: Гавріила Филадельфійскаго о св. Тайнахъ, Діалогизмъ Духовный о седми сакраментахъ и т. п.
- (2) Бароній подъ 26 годомъ лист. 165.

Но эта возможность получить животь вёчный безъ причащенія св. Христовыхъ такить простирается только на означенные случан. Напротивъ вст тъ, которые не причащаются св. Христовыхъ такиъ, не находясь въ означенныхъ обстоятельствахъ, не будуть имъть живота въчнаго; потому что они не вкушають святъйшаго Тъла Христова и святъйшей Крови Христовой не по чему иному, какъ самовольно.

Все сказанное совершенно ясно. Но учители Безпоповщинской секты, не обращая вниманія на сказанное, говорять: «Ни, можно нолу-«чить животь вѣчный и безъ причастія св. та-«инъ,» — говорять, и въ доказательство своего мнѣнія представляють нѣкоторыя, по ихъ миѣнію, благовидныя причины. Посмотримъ на эти причины.

Во-первыхъ они говорять: «Во время нуж-«ды, можеть человъкъ, сый христіанинъ, имъяй «правую въру и дъла добрая, снасенъ быти, «аще и не причастится св. таннъ (1).»—Не вхожу въ подробное разсмотръніе сихъ словъ: подробное разсмотръніе сихъ словъ потребовало бы довольно длиннаго объясненія, которое впроченъ здъсь и не нужно. Обращаю вниманіе только на то, что этп слова совершенно явно противуположны яснымъ словамъ нашего Господа: аще не снъсте

(1) Такъ говоритъ пресловутая книга Мечь Духовный.



плоти Сына человъческаго, ни піете крове Его, живота не имате въ себъ. Кто изъ праволушныхъ можетъ хладнокровно выслушать мысль танаго рода? Если бы можно было получить животь въчный, не вкушая Тъла я Крови Христовы: то Інсусъ Христосъ отнюдь не скаваль бы означенныхъ словъ. Сказанныя Господомъ слова непремънно требують отъ всъхъ. желающихъ получить животъ вѣчный, причащенія Его святвйшаго Твла и Его святвйшей Кровн. По что при правой въръ и добрыхъ дълахъ, т. е. при усердной молитвъ и добродътельномъ житіи, какъ выражается писатель поморскихъ отвѣтовъ (1), причащение Христовыхъ таннъ можетъ быть не нужнымъ или лишнимъ для полученія живота въчнаго, этого нигдъ не подтверждаетъ ни одно слово ни Самаго Господа вашего Інсуса Христа, ни Его св. Апостоловъ, ни св. Соборовъ, ни Отцевъ св. Церкви. Слъдовательно предъявляемая отступниками мысль есть мысль прямо противная ученію Господа, противная учению Его св. Апостоловъ, св. Соборовъ и св. Отцевъ Церкви,-мысль прямо еретическая. Кто утверждаеть возможность спасенія безъ св. причащенія, тотъ становитъ и себя и другихъ въ состояніе противное заповѣди Господа, противное заповъди и примъру св. Апостоловъ, противное примъру первенствующей Церкви и живому чувству св. подвижниковъ. Такъ посту-

(1) Отвѣтъ 104.

пить не значить послёдовать постановленію Христову и уставу старыхъ книгъ. Всё старыя книги, какъ и Самъ Господь, отъ всёхъ христіанъ требуютъ причащенія св. Таннъ. Кто говоритъ противное сему, тотъ несомнённо подлежитъ той несчастной анавемъ, какой, по суду св. Апостола, долженъ подвергнуться всякій благовѣствующій паче благовѣствованнаго намъ отъ Господа и Его св. Апостоловъ (<sup>1</sup>). Господь Богъ да вразумитъ и помилуетъ васъ!

Во-вторыхъ, учители Безпоповщинской секты говорять: «Вмъсто Тъла и Крови Христо-«выхъ можно приносить Богу духъ сокрушенъ. «Сердце сокрушенно и смиренно Богь не уни-«чижить (2).»-Эта причина почти то же, что предъидущая. Означевная жертва отнюдь не можетъ замѣнить жертвы Тѣла и Крови Христовыхъ. Ибо нигат ни въ какомъ святомъ Писаніи не сказано, чтобы жертва сокрушеннаго сердца или какая либо иная жертва могла замбнить жертву Тела и Крови Христовыхъ. Блаженный Григорій Мнихь говорнть: «якоже «кромѣ стихіи невозможно составлятися и живо «дати твлесемъ : тако кромъ причастія Боже-«ственнаго невозможно инако живо дати души. «Тъмже отцы или сохраньше еже по образу отъ «начала, или обновльше, и въ причастіи Божін

- (1) Галат. 1, 8. зачал. 199.
- (2) Поморск. отвѣт, 104,

«бывше, праведну, юже о Христь, ръша имъти «жизнь (<sup>1</sup>).»

Кириллова книга говорить: «никоимъ об-«разомъ тѣхъ словесъ (т. е. аще не снѣсте пло-«ти Сыпа человѣческаго и пр.) можемъ разумѣ-«ти ни о которой иной жертвѣ, кромѣ тоя, яже «отъ вознесенія Господня на небеса и до нынѣ «въ Церкви Христіянстѣй во всякомъ мѣстѣ «приносится, чистая жертва Тѣла и Крове Агн-«ца Божія, иже гръха не сотвори, ни обръ-«теся лесть во устъхъ его (<sup>2</sup>).»

Наковецъ, опровергал означенную замѣну св. таннъ, Толковый Апостолъ говоритъ: «Про-«рокомъ рече Богъ ко Іюдеомъ: нъсть воля «Моя въ васъ, глаголетъ Господь Вседержи-**«тель, и** жертву не пріиму отъ рукъ ва-«шихь,.....(3). Не хощеть уже (Богь) жертвы оть «рукъ Іюдейскихъ, и нарече ину жертву себъ «дюбезну.... и си есть та жертва, юже Церковь «христіянская, отъ языковъ избранная, прино-«снть по всей вселеннъй Господу Богу, и до «скончанія въка приносити будетъ-Тъло и Кровь «Господа нашего Іса Христа, на воспоминаніе «смерти Его..... Невозможно сему (означенному «пророчеству) пріиматися о жертвѣ хвалы, и «коей иной жертвъ нашей внутренней; ибо ни седина та жертва пъсть чиста предъ лицемъ Бо-

- (2) Кирилл. книга лист. 79.
- (3) Малах. 1, 10. 11.

<sup>(1)</sup> Сборникъ лист. 241.

«жіныъ, якоже Писаніе глаголетъ: кто ся по-«хвалитъ чисто импьти сердце?... Никакоже «сего словеси (пророчества) невозможно разумѣ-«ти ни о единой иной жертвѣ..... нашей внутрен-«ней или внѣшней (<sup>1</sup>).»

И еще: «Имѣетъ новый завѣтъ..... жертву «ину нову, далече честнѣйшую, юже на всякъ «день и на всякомъ мѣстѣ Господу Богу къ сла-«вѣ и хвалѣ Іереями приноситъ: а сія нѣсть ны «жертва хвалы, ни сокрушеннаго сердца, ни мо-«литвы, ни милостыни. Сін бо не суть новыя «жертвы, ибо быша въ древнемъ законѣ и въ «новѣмъ, но имѣетъ едину жертву нову, въ за-«конѣ древнемъ никогда не бывшую, Тѣло и Кровь «Господню, якоже и самъ Господь рече: сія ча-«ша новый завътъ Моею кровію, яже за вы «проливается (<sup>2</sup>).»

То же читаемъ въ Большомъ Катихизисљ, гдѣ говорится: «Христосъ, предая намъ ве-«черю ону, по оной не къ тому приложилъ есть «иную (<sup>3</sup>).»

И такъ св. причащеніе не замѣнимо ничѣмъ.

Въ-третьихъ, учители Безиоповщинской секты говорятъ: «Весьма многіе изъ древнихъ «пустынныхъ св. Отецъ, хотя они иногда удобно «могли получать причастіе св. таннъ, не прича-

- (1) Толков. Апостолъ лист. 544 на обор. и 545.
- (2) Тамъ же лист. 545 на обор.
- (3) Большой Катихизисъ лист. 331. глав. 77.

«щались во всю свою жизнь; однако же они спас-«лись и прославляются Церковію, какъ-то: Марія «Египетская, преподобный Петръ Авонскій, пре-«подобный Маркъ Фраческій, преподобная Осо-«ктиста, преподобный Ософанъ Антіохійскій, св. «мученица Дросида, дочь Царя Траява, препо-«добный Малхъ, св. мученикъ Евпсихій, препо-«добный Іоанпъ, ученикъ Григорія Декаполита, «св. мученица Гликерія, св. мученики Есперъ и «Зоя, св. мученикъ Варваръ, св. мученица Аки-«лина, преподобно-мученица Февронія, Патерму-«фій, Копрій и Александръ, св. мученики Улитта «и Кирикъ, св. Мученикъ Емеліанъ, и проч. (1).»

Есть ли сила въ этомъ доказательствѣ?--Нѣтъ! Ибо 1) хотя въ житіи всѣхъ означенныхъ Святыхъ, исключая Марію Египетскую, (о которой ясно сказано, что она предъ своимъ удаленіемъ въ пустыню причастилась св. Христовыхъ таинъ въ Предтечевой Церкви на Іорданѣ, и еще предъ своею кончиною отъ св. старца Зосимы (<sup>2</sup>), подлинно не сказано, что они причаицались Тѣла и Крови Христовыхъ, однако жъ это обстоятельство отнюдь не дастъ права на такое заключеніе, что они пе причащались во всю свою жизнь. Ибо никакъ нельзя предиолагать, чтобъ они не знали твердыхъ, ясныхъ и сильныхъ словъ Господа: аще не снюсте плоти Сына человъческаго, и піете кровь Его,

- (1) Поморск. отвѣт. 104.
- (2) Прологъ Апрѣля 1 дня.

живота не имате въ себъ (1). А ежели знали, то никакъ нельзя предполагать, чтобъ они, когда только имѣли возможность, не причащались: ибо причащающимся Тѣла и Крови Христовыхъ обѣщается животъ вѣчный, а они во всю свою жизнь всѣма силами старались получить жизнь вѣчную, и именно для того, чтобы удобнѣе получить животъ вѣчный, уходили въ мустыни. Можно ли думать, чтобъ онп премебрегали причащеніемъ Тѣла и Крови Христовыхъ, которое несомнѣнно доставляетъ животъ вѣчный всѣмъ, достойно его употребляющимъ?!

2) Извъстныя описавія житій означенныхъ Святыхъ не даютъ вн малаго намека, чтобъ упомавутые Святые въ своей жизви подлинно не причащались св. Христовыхъ тавиъ. Преподобный Петръ Лоонскій до поселенія въ пустыни быль уже христіаниномъ и предводителемъ войска, слъдовательно быль уже въ мужесконъ возрасть; посему нельзя предполагать, чтобъ онъ не причащался, по крайней мъръ до своего отхода въ пустыню. Особенно нельзя думать, чтобъ онъ не былъ причащенъ въ Римѣ Папою при своемъ пострижении въ монашество (2). Преподобный Маркъ Фраческій ушель въ пустыню уже тридцати пяти лътъ, посему отнюдь нельзя предположить, чтобъ онъ, по крайней мъръ прежде своего отхода въ пустыню, не причащался

(2) Прологъ Іюня 12 дня.

<sup>(1)</sup> Іоан. 6, 53. зачал. 23.

св. Христовыхъ таинъ (<sup>1</sup>). Преподобная Өеоктиста до 18 леть жила въ Монастыре и тапъ, весьма въроятно, причащалась св. таннъ, а предъ своею смертію она причастилась св, Христовыхъ таинъ, принесенныхъ ей, по ея просьбъ, отъ нъкоего ловца (2). Преподобный **Θеофинь** Антіохійскій жиль въ хижинь близь города, оть людей не скрывался, всъхъ приходившихъ къ нему принималь, и училь соблюдению Божінхь заповъдей, посему, очень въроятно, и прячащался (3). Св. мученица Аросида, дочь царя Траяна, по крещенія жила только семь дней (4), и ежели не причастилась, то ея страданіе вмёнилось ей въ причащение, какъ расплтому со Христонъ разбойныку вывнилось и крещеніе и причащеніе. Преподобный Малжь попаль въ плъвъ уже въ мужескомъ возрастъ, и до своего плвна, въроятно, нъсколько разъ причащался дома и въ монастыръ, въ которомъ онъ жилъ, освободась оть плъна (5). Св. мученикъ Евпсихій нивлъ великую любовь ко Христу и Христовой Вёрё (6), посему отнюдь нельзя предположить, чтобъ онъ никогда не причащался св. таннъ; а ежели не причащался, то ему вмънилось въ причащение

(1) Чет. Мин. Апрѣля 5 дня.
(2) Прологъ Ноября 9 дня.
(3) Прологъ Іюня 10 дня.
(4) Чет. Мин. Марта 22 д.
(5) Прологъ Марта 26 д.
(6) Прологъ Апрѣля 8 д.

его мучевичество. Преподобный Іоаннь, ученикъ Григорія Декаполита, сначала жилъ у св. Григорія, ходилъ по святымъ мъстамъ, былъ въ Лавръ св. Харнтона, и, безъ сомивнія, веодвократно причащался (<sup>1</sup>). Св. мученица Гликерія подверглась мученичеству уже въ зрълыхъ лътахъ, и нельзя предположить, чтобъ она предъ твмъ въсколько разъ не причащалась (2). Св. мученики Есперь и Зоя нъсколько лъть были христіанами до своего мученичества, и въ то время, весьма въроятно, нъсколько разъ причащались (3). Св. Варварь долго находился подъ самовольною эпитиміею, но чтобъ онъ ни однажды ве причащался, или чтобъ сму запрешено было св. причащение, о семъ не говорится (4). Св. мученица Акилина пяти лътъ крещена Епископомъ и десяти пострадала за Христа. Въ продолжение послёднихъ леть, нельзя предполагать, чтобъ она не причащалась (s). Преподобная мученица Февронія пъсколько лъть жила въ монастыръ, и не въроятно, чтобы тамъ ни однажды не причащалась (<sup>6</sup>). Патермуфій быль уже слишкомъ семидесяти, а Копрій сорока пати лътъ, когда взяты были на мученіе, и нътъ на малой причины предполагать, что они до самой

- (1) Прологъ Апреля 18 д.
- (2) Прологъ Мая 13 д.
- (3) Прологъ Мая 2 д.
- (4) Чет. Мин. Мал 6 д.
- (5) Прологъ Іюня 13 д.
- (6) Прологъ Іюня 25 д.

Digitized by Google

евоей смерти виногда не причащались. Александру же, обратившемуся ко Христу въ самый день его мученія, ежели овъ не причащался, вмънилось въ крещеніе и причащеніе его страданіе(1). Св. Улитта жила въ городъ Иконін, гдъ не мало было христіань, и имъла уже трехъ лътъ сына, когда взята была на страданіе; посему совершенно не въроятно, чтобы она до своей мученической смерти гдъ вибудь не причащалась. Сынъ ея Кирикъ сковчался еще трехъ лъть (<sup>2</sup>). Св. мученикъ Емеліанъ, уже много времени былъ христіаниномъ, прежде нежеля разрушилъ идольскій храмъ и быль замучень; посему нельзя предполагать, чтобъ онъ никогда не причащался (<sup>3</sup>).

5) О св. Отцахъ, жившихъ по пустынямъ, извъстно, что многіе изъ нихъ причащались всякую недълю, и для сего иные имѣли церкви, въ которыхъ совершали Божественную службу собственные Священники, или Священники посторонніе, по нриглашенію, а другіе ходили въ сосѣдственныя Церкви. Такъ извъстно о Захаріи, сынъ старца Каріона, которому, какъ онъ приступилъ однажды иъ св. причащенію, Пресвитеръ сказалъ: «Чадо, «въ минувшую недълю пришелъ еси и причастил-«ся, яко человъкъ, нынъ же яко ангелъ еси (<sup>4</sup>).» Такъ извъстно о преподобномъ Пахомін Вели-

- (2) Прологъ Іюля 15 д.
- (3) Продогъ Іюля 18 д.
- (4) Пролог. Декабря 5 д.

<sup>(1)</sup> Прологъ Іюля 9 д.

номъ, о которомъ свазано: «Егда въ ній день «праздничный подобаше встить купно причасти-«тися пречистыхъ, безсмертныхъ и животворасщихъ Божественныхъ Христовыхъ таниъ, пресполобный Пахомій призываще Пресвитера сля-«наго отъ ближнихъ, яже въ весехъ, цернвей, и «совершаще призванный Пресвитеръ въ мона-«стырь ихъ Божественную службу, и бываху «вси причаствицы тъла и крови Христовы (1).» Равно о Маркъ монахъ, который тридцать лътъ оставался въ своей кельъ безвыходно, сказано. что «имяще обычай Пресвитеръ приходити къ свему, и, совершивъ св. службу, подавание ему «святыхъ таннъ (<sup>2</sup>)».-О двухъ братьяхь отшельникахъ сказано, что они въ пустынъ ни къкому не ходили, «но токмо въ церковь хождаста мол-«чаща, пріяти общеніе (3).» То же говорится о преподобномъ Іосифъ (4).

Кромѣ сего 4) извѣстно, что въ древнія времена многіе св. Отцы, не имѣвшіе у себя Іереевъ, брали съ собою въ пустыню запасные святые дары, которыми онп, въ случаѣ потребности, неопустительно причащались. Ибо св. Василій Великій ясно говорить: «Вси, иже по «пустынямъ иночествующе, и идѣже нѣсть Свя-«щенника, причащеніе свое о себѣ держаще прй-



1

<sup>(1)</sup> Смотр. житіе препод. Пахомія Мая въ 15 день.

<sup>(2)</sup> Прологъ Марта 10 д.

<sup>(3)</sup> Прологъ Декабря 12 д.

<sup>(4)</sup> Прологъ Генваря 14 д.

«чащаются (1).» Т. е. «Всѣ монахи, живущіе въ «пустыняхъ, гдѣ нѣтъ Іерея, хранятъ прича-«стіе въ домѣ, и причащаютъ сами себя (2).»

То же сказываеть Симеонь Солунскій: «Ивківмъ пустынвикомъ сущимъ и необрѣтаю-«щямся Іереомъ отъ Архіерея попущаются «преждесвященвая имѣти въ чванцѣ, и въ вре-«мени нужди отъ нихъ тымъ причаститися, съ «многимъ благоговѣніемъ (<sup>3</sup>).»

Такъ преп. мученица Евдокія, когда воины пришли, чтобы вести ее на мученіе, взяла съ собою часть пречистыхъ таннъ, дабы причаститься въ часъ своей смерти (<sup>4</sup>). А преп. Өеодоръ Студить «носяте вездъ съ собою часть «ивкую животворящаго Тъла, напоеннаго Кровію «Христа Господа (<sup>5</sup>).»

А объ Александріи и Египтв св. Васплій Великій говорить, что тамъ «и простіи людіе «*на мнозг*ь (по большой части) имутъ прича-«щевіе въ дому своемъ кождо, и егда хощетъ «кто, причащаются собою,» т. е. сами безъ посредства Священника (<sup>6</sup>).

- (1) Наконъ Черныя горы слово 53.
- (2) Твореній св. Василія Великаго част. 6. стр. 220. издав. 1847 г.
- (3) Симеонъ Солунскій въ отвѣтѣ на 41 вопросъ Гавріила Митрополита Пентапольскаго лист. 345.
- (4) Чет. Мин. Марта 1 д.
- (5) Чет. Мин. Ноября 11 д.
- (6) Твореній Василія Великаго часть 6, стр. 220 изд. 1847 г.

Digitized by Google

И такъ о томъ, что о причащени вышеозначенныхъ святыхъ мужей и жевъ святымъ Хрвстовымъ тайнамъ въ житіяхъ ихъ ясно не говорится, должно судить не такъ, какъ судять учители Безпоповщинской секты, а такъ, какъ весьма здраво суднать о семъ преподобный Іосифъ Волокодамский. Именно: «Обычай есть Босжественному Писанію, еже святыхъ житія и сповъсти писати, и нужнъйшія вещи писанію «предавати, не нужнъйшія же мимотещи. Ни-«чтоже нужнъйши есть Божественнаго Крещенія «и Причащенія св. Христовыхъ тавнъ. Но во «множайшихъ житіяхъ Апостольскихъ, и мучо-«ническихъ и отеческихъ не явлена суть о семъ. «Еда убо не вси крещени быша, или не вси «причащахуся св. Апостоли и мученицы и пре-«подобвія отцы? Ей, вси крестишася и вси при-«чащахуся; но писателіе умолчаху о семъ, въ-«дяще, яко не нужно есть писати о сихъ, еже «вси человъцы въдятъ, яко не мощно есть хри-«стіанину пменоватися, аще не будеть крещень «или пе причащается св. Христовыхъ таннъ (1).»

Наконецъ въ-четвертыхъ, въ доказательство возможности спастися, при правой въръ и добрыхъ дълахъ, безъ причащенія св. Христовыхъ таинъ, нъкоторые злъйшіе изъ учителей Безпоповщинской секты предъявлиютъ, будто «нынъ послъ 1666 года, уже нътъ на землъ «св. Причащенія, и священнодъйствуемая нынъ

<sup>(1)</sup> Іосиф. на ереси Новгород. еретиковъ гл. 11.

евь Литургін Евхаристія уже не есть Твао и «Кровь Христовы, а есть скверна, или мер-«зость запустьнія, о которой говорить св. «Пророкъ (Даніилъ (1) п Христосъ (2), (егда «узрите мерзость запустьнія, стоящу на «*мисть свять*), и что посему въ наше время «можно спастися безъ Причащенія.» Но мы прежде уже несомитно доказали, что такое мнтніе прямо противно Слову Божію и ученію встать св. Отцевъ и учителей Церкви. Это мнъние даже Толковый Апостолъ, изданный самими отступниками отъ Православной Церкви, называсть еретическимъ. Именно онъ говоритъ: «Бвснующівся сретицы глаголють, яко Литор-«гія есть, мерзость, яже, по писанію, въ цар-«ствъ антяхристовъ имяше стати на мъстъ свя-«томъ. Но да возмутъ сполна словеса у Марка «святаго: ибо тамо тако рече Господь: егда «уэрите мерзость запустънія, стоящу на «жъстъ святожъ..... Зриши ли, яко мерзость «запуствнія не есть свята жертва любезна н «пріятна Богу, но спустошеніе ея, еже содъ-«ласть антихристь предъ пришествіемъ Господ-«нимъ, свой образъ, не Евхаристію, на то мъсто «поставивши (<sup>3</sup>)!»

И такъ что св. таинство Тѣла и Крови Христовыхъ будетъ продолжаться до самаго втораго Господня пришествія, это совершенно

- (2) Mate. 24, 15. зачал. 99.
- (<sup>3</sup>) Толковый Апостолъ лист. 549 на обор. Томъ I.

24

<sup>(1)</sup> Даніил. 9, 27.

несомнённо и неоспоримо; а посему и всё, не причащающіеся Тёла и Кровв Христовыхъ самовольно, сами себя лишаютъ живота вѣчнаго, и наконецъ должны погибнуть.

## 4. У ВАСЪ НЪТЪ СВ. ТАИНСТВА ПОКАЯНІЯ.

Выше мы совершенно ясно доказали, что св. таинство Покаянія, или Исповѣди, законно можетъ быть совершаемо только Епископами и Священниками. Но ваши наставники, дерзко поступая противъ правилъ св. Соборовъ, и противъ ученія св. Отцевъ, думали и думають найти для себя право совершать или принимать таинственную исповѣдь самимъ, наипаче въ слъдующихъ, ни мало не благопріятствующихъ имъ, основаніяхъ. Говорятъ:

1. «Св. Апостолъ Іаковъ сказалъ: исповљ-«дайте другъ другу согрљшенія (<sup>1</sup>). Слъдова-«тельно могутъ принимать исповъдь и люди не «освященные». — Нътъ! Эти слова св. Апостола не даютъ неосвященнымъ людямъ права принимать исповъдь. Ибо а) эти слова сами по себъ явно неопредъленны. Строго держась этихъ словъ, всякой изъ насъ долженъ требовать, чтобы тотъ, кому исповъдуемся мы, исповъдывался намъ. Но такъ не поступаетъ никто нигдъ. Такъ не поступаете и вы. б) Малый Катихизисъ учитъ разумъть означенныя слова св. Апостола Іакова со-

(1) Іаков. 5, 16. зачал. 57.

образно съ единогласнымъ ученіемъ св. Церкви. Опъ говорить: «Разръшити кающагося никто-«те можеть, точію православный Священ-«никъ..... Къ сему и заповъдь апостольская по-«слушествуетъ сице глаголющи: исповъдайте «убо другь другу согръшенія. Исповъдатися «убо викомуже иному амамы, точію предъ тъ-«ти, иже ижуть силу разръшити» т. е. предъ Свящевниками (<sup>1</sup>).

2. Въ Большоть Номоканонъ въ Потребянкъ, изданномъ при Патріархъ Іосифв. напечатано: «Вопросъ. Аще суть иноцы Свя-«щенницы неискусній слову, во еже пріимати «помышлевія, друзіи же не суще Священницы, «Знають сей искусъ, достоить ли сицевымъ по-«мышленія пріямати нъкнять, или ни? -- Отвътъ. «Иже помышлевія пріемлють, врачевь искус-«ныхъ чинъ содержатъ, знающихъ на недужныхъ «подобная (приличныя) наводити былія. Аще «убо кто есть Священникъ, не искусенъ же, а «другій не Священникъ, искусъ же вмъя духов-«наго дъянія, сему паче Священника правед-«но есть помышленія пріимати, и правиль-«но исправляти.»- На полъ противъ сего отвъта въ Потребникъ напечатано: «Старча испо-«въдь пріята (<sup>2</sup>).»

Этоть отвёть даеть ли иноку, хотя искусному въ духовномъ дёлё, но не освященному,

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Малый Катахизись въ стать о пятой тайнь.

<sup>(2)</sup> Іосифовскій Потребникъ лист. 730. Большой Номоканонъ лист. 71 на обор. и 72.

не Священнику, позволение совершать таннетво покаянія, т. е. принимать испов'ядь, и вотомъ разръшать или связывать?-Не дасть. Всякъ. кто основательно вникнеть въ этоть ответь. ясно увилить, что въ немъ дозволяется внову не Священнику, искусному въ духовномъ дъль, принимать отъ исповъдающихся исповъдь только нравственную, не таинственную, т. с. выслушивать раскаевающихся осостояніи ихъ души, и давать имъ надлежащее наставление въ томъ, какъ они удобнъе могутъ освободиться отъ того или другаго гръха, избъжать затруднений въ дъяћ спасенія, и исправиться. Что именно такъ должно разумъть означенныя слова Номоканона въ Потребникъ, это ясно видно изъ словъ, непосредственно следующихъ за упомянутыми словами въ томъ Потребникъ, именно: «Обаче иже «не суть Священницы иноцы, паче же неис-«кусніи, пріемлющій же въкихъ помышленія, и «связующіи и ръшащіи, да знають, яко не «по правиломь cie творять, и ни во чтоже «есть. Ибо святіи Отцы ниже Священникомъ «изволяють безъ повельнія Архіерейскаго при-«мирити кающихся (1).»

5. Въ Большомъ Номоканонљ еще нацечатано слъдующее: «Достоитъ ли не священно-«му иноку или освященному исповъданія чело-«въческая пріимати самовольнъ, или ни? — От-, «вътъ.—Елицы убо суть освященіи, по новелъ-

<sup>(1)</sup> Іосифовскій Потребникъ лист. 730 на обор.

«вію Епископа исповъдавія человъческая да прі-«емлють: не священному же иноку, наказаніе «его искусство даеть власть примиренія, аще убо «себе самого безбъдно соблюдаеть, и исповъдаю-«щихся, Богови да примиряетъ (1).»-Этотъ отвыть отступниками выставлень здесь не вполнь. Внолнь овъ читается въ слъдующемъ порядкъ: «Къ Богопроповъдинкомъ рече Господь Апосто-«ЛОМЪ: вы есте соль земли, и; елика свяже-«те, и елика разръшите на земли, разръ-«шена суть на небеси. Тънже отъ Божестве-«ныхъ Отецъ нашихъ узаконися, даже исповъ-«дающимся примирителе бывають Епископи, «иріемшія Апостольское м'всто оть Бога. Осен-«щенный же инокъ, множае паче не священ-«ный, чрезь волю Епископскую Богови приисповъдующагося.» смирити не можетъ Упомянутыя же слова непосредственно следують уже за сими словами (2).-Что находимъ въ этомъ отвътъ?-Объ этомъ отвътъ должно сказать, что въ немъ нътъ истинно церковнаго ученія. Ибо 1) заключающееся въ немъ учение противоръчить само себь. Именно, сперва сказано, что ннокъ, не имъющій Священства, безъ позволенія Епископа, не можеть примирять съ Богомъ исповъдающихся, а потомъ, почти непосредствен-

<sup>(1)</sup> Раскольнич. рукопись: Исусъ Христосъ основание..... Церкве, въ статъѣ о покаянии.

<sup>(2)</sup> Іосифовск. Потребникъ лист. 730 на обор. и 731.

во, говорится, что этотъ не имъющій Священства инокъ можетъ примирять съ Богомъ и безъ позволенія Епископскаго, потому что ему даєть власть на то его наказание искуство. Такого самому себъ противоръчащаго ученія не даеть св. Христова Церковь. 2) Заключающееся въ этонъ отвътъ ученіе, если бъ оно подлинно было церковное, произвело бы въ Христовой Церкви величайшее замѣшательство и величайшій вредъ въ дълъ спасенія. Ибо оно явно давало бы поводъ всякому недобросовъстному человъку пранимать отъ другихъ исповъдь и разръшать въ грёхахъ; потому что всякій недобросовъстный можеть предъявлять о себъ, что онъ искусень въ разбирани человъческихъ помысловъ, и посему имъетъ власть принимать исповъдь и давать разръшенія. 5) Это ученіе противно было бы ученію всёхъ св. Отцевъ и учителей св. Церкви; ибо ихъ ученіе, какъ мы выше видъли, противно сему учевію. Наконець 4) это ученіе было бы явно протявно другому, въ томъ же самомъ Номокавонъ заключающемуся ученію, слѣдующему: «Вѣдомо буди. Аще «кто безъ повельнія мъстнаго Епископа «дерзнеть пріимати помышленія и испо-«въди, сицевый по правиломъ казнь прішиеть. «яко преступникъ Божественныхъ правилъ: нбо «не точію себе погуби, но и елицы у него испо-«вѣдашася, не исповѣдани суть; и елицѣхъ свя-«за, или разръши, не исправлени суть (1).»

(1) Јосифовск. Потребн. лист. 668.

Посему необходимо должно предположить, что означенный, напечатанный въ Номоканонъ, отвъть переведенъ съ какого-либо безсмысленно написаннаго или неправильно понятаго греческаго списка. Издатели сего отвъта сами ясно виделя его неправильность; ибо они не однократно старались исправить его, и однако жъ ни однажды не довели его исправленіемъ до яснаго и опредъленнаго смысла. Имевно въ изданіяхъ Номонанона въ 7132 (1624) и 7137 (1629) годахъ въ Кіевѣ, послёдняя часть отвъта, въ которой находятся разсматриваемыя нами слова, ванечатана такъ: «Елици убо суть освящения, спо повельнію Епископа исповъланіа человъче-«ская да прісмлють: не свящевному же нноку, «наказание его и искуство даетъ власть при-«миреніа: аще усебесамого безбъдно соблю-«даеть, и исповъдающихъ ся, Богови да при-«миряеть.»-Какое и чье наказание? - Не видно. Также: что значать слова: аще усебесамаго безбълно соблюдаетъ? - Не понятно. - Въ изданіи того же Номоканона при Патріархъ Іоснфъ въ 7159 (1651) и 7160 (1652) годахъ напечатано: «Елицы убо суть освящении, по повелёвію Епископа исповъданія человъческая да пріемлють: не освященному же наказание его искуство даеть власть примиренія, аще убо себе самого безбълно соблюдаетъ, и исповъдающихся Богови да примиряеть.» — Что даеть власть примиренія? Наказаніе или искуство? — Два подлежащихъ, которыя между собою не связаны.

Ежели наказавіе, то опять: чье и какое? Также что значать слова: аще убо свбе самого безбъдно соблюдаеть? - По ходу мыслей, ваключающихся въ означевныхъ словахъ Ноноканона, должно предположить, что въ немъ должна быть мысль противная той, какую хотять видеть въ немъ отступники отъ св. Церкви. Это должно преднолагать темъ надежнее, что въ первомъ пзданіи сего Номокавона, вменно въ 7128 (1620) году въ Кіевъ. означенныя слова Номонанона напечатаны такъ: «Елици убо суть освящени, во «повелянію Епископску испов'яданія человітче-«ская пріемлють: не свящевному же нвоку, жн-«же даръ Епископскую даеть власть примиренія «и себе самимъ безбъдно соблюдающимъ и исно-«въдающихся, Богови примиряющинъ.» - Иослъднія слова и здъсь не имъютъ яснаго смысла, но мысль касательно принятія испов'ям отъ не освященнаго инока явно противна той, какая заключается въ Номоканонъ всъхъ другихъ изданій — мысль православная. — И такъ это третье основаніе, выставляемое отступниками въ доказательство своего права, слпшкомъ не тверло: на такомъ основаній нельзя создать ничего.

На нъкоторыя нныя основанія, конин старые отступники оть православія защищали свое своевольство касательно принесенія и приватія испов'вди, даеть отв'ять Святьйшій Патріархь Константинопольскій Антоній: «Вы, Стригольни-«ци, сію ересь прилагаете, велите къ земли кан-«тися челов'яку, а не попу. Не слышите ли Гос-

«пода глаголюща: исповъдайте гръхы своя, «молитеся другь за друга, да исцыльете? «Потому святіп отцы уставиша духовных» «отеца, да исповъдаются имъ престіани. Якоже «бо болизый человъкъ объявитъ врачу вредъ «свой, и врачь приложить ему зеліе, по достоя-«вію вреда того, и испратеть: такоже и духов-**«пому отцу исповъдаеть гръхы своя чело**мыкь, и духовный отець оть гръха того «престати повелить, и противу гръха то**жео вздасть ему епитемыю понести; того** «двля ему Богъ отдасть гръха того. А кто испоавъдается къ земли, то исповъдание нъсть ему «въ исповъдание: земля бо бездушная тварь есть, «и не слыщить, и не умъетъ отвъщати, и не « векретить, да не согранаемъ..... Сію злую сать «положи діаволь Карпомъ діакономъ, что не ве-«лваъ каятися къ пономъ, дабы отъ поповъ ччесть Іерейскую отъялъ, еже далъ Христосъ «вязати и разр'ыпати гр'яхы (1).»

## 5. У васъ нътъ св. таинства священства.

Священство въ дълъ нашего спасенія крайне важно. Это видно, во-первыхъ изъ того, что Самъ Господь установилъ Священство для вашего спасенія. Той (Христось) далъ есть.....

<sup>(1)</sup> Исторические Акты том. 1, стр. 14, изд. 1841 г. С. Петербургъ, въ 4.

пастыри и учители къ совершению святыхъ въ дъло служенія, въ созиданіе тъла Христова, дондеже достигнемь вси во единеніе впры и познанія Сына Божія, въ мужа совершенна, въ мпъру возраста исполненія Христова (<sup>1</sup>). Можеть зи быть установление Госнода не крайне важно? — Во-сторыхв это видно изъ того, что почти всв весьма разнообразныя блага спасительной Божіей благодати, сообщлемыя намъ для нашего спасенія, сообщаются посредствомъ св. таинствъ; а стронтслями (совершителями) сихъ таинствъ Господь, Начальникъ и Совершитель нашего спасенія (2), сдвлалъ св. Апостоловъ, н пресменковъ HX'S Епископовъ съ Свящевниками, которыхъ у васъ ивть. Следовательно вы не имеете ни одного наъ тъхъ благъ спасительной благодати, какія иреподаются намъ въ св. таниствахъ къ нашему спасенію. Можеть ли быть Священство для насъ не крайне важно?

«Кроић Священства ниже спасевія намъ, «ниже обѣщанныхъ благъ получити (можно),» говоритъ св. Златоустъ (<sup>3</sup>).

«Кромъ Священства ниже крещеніе, ниже «таинъ причащеніе, ниже благословеніе, ниже христіане,» говоритъ блаж. Симеонъ Солунскій (<sup>4</sup>).

(4) Въ отвътъ на 33 вопросъ.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Epec. 4, 11-13. 3aya. 224.

<sup>(2)</sup> Espeem. 12, 2. зачал. 331.

<sup>(3)</sup> О Священствѣ книга 3.

«Идъже нъсть Священниковъ, тамо ниже «христіанству возможно быти,» говоритъ Большой Катихивисъ (<sup>1</sup>).

«Потребовати Священства всякъ должепъ «есть, безъ него бо спастися не можетъ,» говорить тоть же Катихизисъ (<sup>2</sup>).

Танъ крайне важно Священство! Но писатель Поморскихъ отељтось вамъ говорить: «Богъ положи въ Церкви первое Апостолы, «второе пророки, третіе учители (3). Но въ сихъ стръхъ чинъхъ во святвй Церкви, якоже Свя-«щенницы быша, тако и не священницы обръ-«тахуся нужды совершающе. Не священияцы «быша во Апостолъхъ, якоже Номоканонъ утвер-Ибо Господь нашъ Іс Хс многимъ «жлаетъ. «Апостоламъ, священства не вмущимъ, повелъ (крестити и проч. (4).» — О семъ предъявлении лолжно сказать во-первыхъ то, что оно нами уже было разсмотръно, и найдено безсильнымъ; во-вторыхъ то, что оно заключаетъ въ себъ мысль явно противную тому самому постановленію Господа, которое здёсь представляетъ взъ Апостола писатель Поморскихъ отвѣтовъ, и слъдовательно прямо подлежить страшному приговору того же Апостола въ его посланія къ Галатамъ: Аще кто вамъ благовъстить паче, еже пріясте, анавема да есть (5).

(1) Въ предисловіи къ Катихизису.

(2) Лист. 310 на обор.

(3) Ефес. 4, 11. зачал. 224.

(4) Поморск. отвѣты. отвѣтъ 101.

(5) Галат. 1, 9. зачал. 199.

Писатель твхъ же отектовъ вамъ говорпть: «Чесо за нужными случаями не можсиъ «получити,.... въ тъхъ случаяхъ тако пребы-«ваемъ, якоже древле святіи во времена нужпая «пребываху (1).» — Эта мысль также не православна. У древнихъ Святыхъ, кромъ въкоторыхъ совершенно частныхъ и кратковременныхъ случасвъ, никогда не было такихъ случаевъ, въ какомъ находитесь вы. По временамъ, мъстамя, подланно не было Епископовъ и Священниковъ, но тогда они были въ другихъ извъстныхъ иъстахъ, а совершенно вездъ никогда не прекращались. Да и по накому праву вашъ паставенкъ говорить, что въ нужныхъ случаяхъ вамъ можно поступать не такъ, какъ установлено Господомъ, св. Апостолами, св. Соборами и св. Отцаww? Сназано ли гдъ нибудь въ словъ Божiемъ. что христіане нікогда будуть жить безь Священства? Особенно, дано ли намъ гдъ нибудь позволение тогда вести себя такъ, какъ мы признаемъ за лучшее, приличнъйшее или удобнъйшее, - такъ, какъ вы ведете себя теперь? - Ръшительно вигдъ! А напротивъ того и слово Божіе, и св. Отцы Церкви, и другіе дровніє церковаые Учители твердо говорять, что созданная Господомъ Церковь во всемъ ея устройствв будеть продолжаться до самаго Его втораго при**шествія.** Слъдовательно въ созданной Господонъ Церкви все должно быть и совершаться такъ,

<sup>(1)</sup> Поморск. отвѣты въ предисловіи.

вакъ установлено саминъ Господомъ, и приняте вли в установлено Его св. Апостолами и св. Отнами. Мысль объ означенной вашей нуждъ. ная крайности, есть мысль ложная, не ноевая, ересь. Вы въкогда подвергнитесь за слъдование ей тому же осуждению, какому подверглись нъкогда Даванъ и Авиронъ. Въ древнихъ канонахъ есть дозволеніе въ случаяхъ нужам уклоняться оть предписанныхъ правилъ, но тамъ эти случан нужды, какъ мы видъли, и означены, а вмъстъ сказано и то, какъ именно въ такихъ случаяхъ должно поступать. А чтобы въ св. Церкви могла быть нужда, какую представляете вы, именно будто въ наше время на сей землѣ нигдѣ нѣтъ истивнаго Священства; то объ этомъ не только нигдъ не предсказаво ни словонь, вотакой нужды, при извъстномъ совершенно ясномъ и твердомъ обътовании Господа Бога о Своей Церкви, даже быть не можеть.

## 6. У ВАСЪ НЪТЪ СВ. ТАИНСТВА БРАКА.

Вступленіе въ бракъ посредствомъ чина церковнаго браковѣнчанія у васъ даже прямо запрещается, и ежели терпится брачное сожительство мужчины съ женщиною, то только то, въ которое входятъ самовольно и безъ церковнаго благословенія. Ибо первый вашъ наставникъ протопопъ Аввакумъ вамъ писалъ: «Молю васъ, не прика-«сайтеся ихъ ересямъ, т.е. ересямъ Священниковъ «православной Церкви..... аще вѣнчаеми бываютъ «у нихъ, то не браки, а прелюбодъющіи. Аще ли «имутъ истинныхъ іереевъ, да вънчаются снова. «Аще ли не имутъ, да живутъ просто (<sup>1</sup>).» Но такую жизнь Слово Божіе называетъ блудомъ. Ибо что иное можетъ быть названо симъ именеиъ, ежеля не такая жизнь? О блудникахъ же св. Апостолъ ясно сказалъ, что они царствія Божія не наслъдять (<sup>2</sup>). А другой св. Апостолъ опредъленно говоритъ: часть творящимъ блудъ есть въ езеръ, горящемъ ознемъ и жупеломъ (<sup>3</sup>).

Нъкоторые наъ вашихъ наставвиковъ, нодъ предлогомъ, будто въ наше время уже иътъ истивнаго Священства, почитаютъ бракъ, совершенный Священникомъ, скверною, и всъхъ, которые изъ повънчанныхъ Священниками вступаютъ въ общество, разводятъ, отнюдь не позволяя жить совокупно (<sup>4</sup>). Но и то и другое въ отношения къ браку прямо противно слову Божію, которое называетъ его честнымъ: честна женитва о всемъ (<sup>5</sup>), и пигдъ не запрещаетъ брака, и не расторгаетъ его, ежели онъ совершенъ законно. А о возбраняющихъ бракъ слово Божіе говоритъ, что они дълаютъ то потому, что внемлютъ духосомъ лестчимъ и ученіямъ бъсовскимъ (6).

- <sup>(3)</sup> Апокал. 21, 8.
- (4) Полное Историч. извѣстіе о древнихъ стригольникахъ и проч. Часть 2. ст. 2.
- (5) Евр. 13, 4. зачал. 333.
- (6) 1 Тимов. 4, 1-3. зачал. 284.

<sup>(1)</sup> Сборникъ подъ именемъ Златоуста лист. 30.

<sup>(2) 1</sup> Корино. 6, 9. 10. зачал. 134.

**Носему св. Собо**ръ подвергаетъ почитающихъ законный бракъ порочнымъ проклятію (<sup>1</sup>).

Нъкоторые изъ вашихъ единомысленниковъ. усматривая гнусность жизни своего общества, ноставили за правило - пріобрѣтать себъ, подъ разными неправдами, вступление въ бракъ въ православныхъ церквахъ, и потомъ какъ бы съ покаяніемъ возвращаться женатыми въ свое общество (2). Но такое вступление въ бракъ — не бракъ, а святотатство, обнаруживающее во вступающихъ такимъобразомъвъбракъявную безсмысленность. Ибо церковное благословение въ наше время, по вашему мевеію, не доставляеть никакой благодати, а только оскверняеть; посему принять въ Православной Церкви благословеніе на бракъ, н следовательно почитать ся благословение за нечто значительное, между же тъмъ тотчасъ признавать себя виновнымъ въ получении церковнаго благословенія, какъ еретическаго, ничего незначащаго, подлинно ни чемъ инымъ не можеть быть названо, какъ совершенною безсмыслевностію, недостойною мыслящаго человъка.

Въ недавнее время у васъ составилось общество, предоставляющее благословеніе па бракъ родителямъ вступающихъ въ бракъ, ближайшимъ ихъ родственникамъ или опекунамъ, которые, взявъ отъ вступающихъ въ бракъ согласіе на брачное сожитіе, и объщаніе сохра-

<sup>(4)</sup> Гангр. Соб. прав. 1. Кормч. лист. 57 на обор.
(2) Правило секты ковоженовъ.

нять върность другъ другу до смерти, дають имъ благословевіе при чтеніи нъкоторыхъ молятвъ, составленныхъ по подражанію употребляющимся въ православной Церкви, и - тъмъ оканчивается дбло (1). — Положимъ, что такой обрядъ дълается степенно; но онъ дълается бевъ участія Священника, въ св. Церкви никогда не употреблялся, св. Церковію не принять, составленъ безъ всякой нужды и притомъ съ пренебреженіемъ къ обряду, принятому св. Церковію; пбо въ св. Церкви чинъ для бракосочетанія уже ссть и постоянно употребляется въ ней съ древнъйшихъ временъ. Посему означенный, самовольно введенный у васъ, новый обрядъ бракосочетанія отнюдь не дъласть законнымъ брака вступающихъ по вему въ брачное сожитіе и во всякомъ случать есть дело только самочннія и своеволія; ибо христіанскій бракъ имъетъ свой освященный чинъ, и, какъ тапиство, можетъ быть совершенъ и благословленъ только совершителемъ св. таинства-Епископомъ или Священникомъ. Браки, по вовоизобрѣтенному чину составляющіеся, не должны имъть надлежащаго уваженія въ христіанскомъ обществь, ни покровительства и защиты гражданскаго правительства. Ибо дъти, происходящие отъ таковыхъ браковъ, суть не болте, какъ дъти своеволія и безпорядка-дъти незаконные.

<sup>(1)</sup> Браки, составляемые такимъ образомъ, называются сводными.

# 7. У ВАСЪ НЪТЪ СВ. ТАИНСТВА ЕЛЕОСВЯщенія.

О св. Елеосвящения ваши ваставники даже н не говорять. Правда, унотребление сего таныства не поставлено намъ въ такую необходимость, въ какую поставлено употребление св. таниства Причащенія, о которомъ сказано: аще не снъсте плоти Сына человъческиго. И пісте кровь Его, живота не имате въ себъ (1). Однакожъ оно, какъ и всъ другія св. танаства, установлено Господомъ (2), и ковечно, не съ твив, чтобы оно на квив изъ дасъ не употреблялось, а съ твмъ, чтобъ было употреблясмо. Св. Апостоль Іаковь предписываеть сіе св. таниство для больныхъ безъ исключенія. Болить ли кто въ вась, пышеть онь, да призоветь попы церковныл, и да молитву сотворять надь нимь, помазавше его масломб во имя Господне и проч. (<sup>3</sup>). Такимъ обравомъ всеобщее неупотребление сего св. таинства явно прямо противно сго установленію; ибо на что вначе оно и установлено? Всеобщее не-

(1) Joan. 6, 53. 54. sayas. 23.

(В) Это ясно подтверждають в Бельшой Катнанзись, говоря: «помазание елеомъ бываетъ во имя Господие, «спрѣчь, волею и уставлениемъ и повелѣниемъ Го-«споднимъ. Не Апостолъ бо ю уставилъ есть: зане «тайну ни едина же тварь уставити можетъ, развѣ « самъ Ботъ и проч.» Лист. 344.

(3) Iarob. 5, 14. 3ayas. 57. Tomb I.

25

употребленіе сего св. таннства есть пренебреженіе къ сему таинству, и посему безъ сомивнія тяжкій грёхъ.

## 8. У васъ нътъ надлежащаго поминовенія усопшихъ.

Вы читаете по умершимъ Псалтирь, заупокойные каноны, также совершаете вечерия, утрени, часы и проч. Но всего этого недовольно. Для поминовенія умершихъ всѣ св. Отцы Церкви, по апостольскому узаконенію, почитаютъ нужною и полезною преимущественно св. литургію.

Св. Златоусть говорить: «Не туне сія «узаконоположена быша отъ Апостоль, еже при «стращныхъ тайнахъ памяти бывати о отшед-«шихъ: вѣдяху бо имъ пріобрѣтеніе бываемое, «многую пользу (<sup>1</sup>)».

Св. Кириллъ Іерусалимскій говорить: «Мо-«лимся о всёхъ, между нами поживнихъ, велн-«чайше вёрующе быти душъ пособіе, о нихъ же «приносится прошеніе святыя оныя и страшныя «жертвы (<sup>2</sup>).»

То же ученіе видимъ и въ книль о Върљ, именно: «Святіи Апостоли уставиша, яко да при «дъйствъ пречистыхъ таинъ, о тъхъ, иже въ «правовъріи послъдній день житія скончаша,

<sup>(1)</sup> Златоустъ на послан. къ Филипп. Нрав. 3. стр. 1883.
(3) Бесбд. тайноводст. 5.

«память творима да будетъ (1)». И еще: «Иже «въ православнъй Върћ и въ надежи несумнън-«нъй изъ мертвыхъ востанія отъ сего свъта от-«ходятъ, и временный животъ на въчный пре-«мъняютъ, добръ и благопотребнъ за нихъ ли-«тургіи совершати (<sup>2</sup>).»

9. У васъ совершаются вечерни, утренни, часы, молебны, паннихиды, крещение, исповъдь, но всъ эти службы совершают-

ся несплсительно для васъ.

Потому что 1) всё этя службы совершаются у васъ безъ святительскаго благословенія. Но «безъ Епископа,» какъ говоритъ св. Игнатій Богоносецъ, «ничтоже творити (<sup>3</sup>).» 2) Ваши службы совершаются безъ благословенія святительскаго, посему, явно, онъ совершаются у васъ своевольно и самочинно, а всё самовольныя службы ясно осуждаются св. Апостоломъ (<sup>4</sup>). 3) Всъ означенныя ваши службы совершаются у васъ не только людьми, не получившими святительскаго благословенія, но часто даже и не мужчинами, а женщинами. А таковое позволеніе и дъйствованіе отнюдь не позволительно.



<sup>(1)</sup> Лист. 106 на обор.

<sup>(2)</sup> Тамъ же лист. 109.

<sup>(3)</sup> Смотр. Прологъ Марта 10 д.

<sup>(4)</sup> Колосс. 2, 23. зачал. 256.

Жевщинамъ не только нигдъ не позволяется совершеніе никакихъ священныхъ дъйствій, но св. Апостолъ запрещаетъ имъ даже собесъдованіе въ церкви, — собесъдованіе не только въ пользу другихъ, но н въ пользу собственную. Женљ же учити не побелљваю.... но быти съ безмолвіи (<sup>1</sup>). Св. Златоустъ, объясняя сін слова св. Апостола, говоритъ: сжена съ молчаніи «да учится. Что есть сіе? — Ниже да въщаетъ, «рече, въ церкви жена, еже и въ посланіи къ «Кориноявонъ пита глаголате: срамно есть «женамъ съ церкви глаголате: срамно есть «женамъ съ церкви глаголате. Почто? — Яко «законъ покорилъ я есть (мужу). И паки индъ: «аще ли что научитися хощуть, съ дому «своихъ мужей да въпрошають (<sup>2</sup>).

Писатель Поморских ответнов защищаеть женское священнодъйствіе тыть, что св. «равноаностольная Осила престила нъкоторыхъ, «обращенныхъ ею въ христіанство, и что въ нуж-«Аѣ дозволено престить младенца повивальной «бабкѣ (з).»--Но пэъ дозволенія женщинамъ крсстить младенцевъ, въ опасности по жизни, рѣшительно нѣтъ права дълать заключеніе къ дозволенію имъ другихъ священныхъ дѣйствій. Вспомиите, что протонопъ Аввакумъ и попъ Лазарь, архи-крамольники противъ св. Церкви, почитали ересью дозволеніе женщинамъ крестить

- (1) 1 Тимов. 2, 11. 12. зачал. 282.
- (2) Бесѣд. 9 на первое посл. къ Тимое. лист. 2437.
   (3) Поморск. отвѣт. 102.

даже и означенныхъ младевцевъ (<sup>1</sup>). Ежели бы священнодъйствія позволены были женщинамъ, то ихъ прежде всъхъ бы женщинъ совершала Божія Матерь; но она, по всъмъ сказаніямъ о ней древнихъ писателей, никогда не совершала викакихъ священнодъйствій.

Послъ всего вышесказавнаго судите сами, какъ могутъ ваши наставники говорить, что они «вся евангельская и авостольская запов'яда-«вія върно пріемлють, святоотеческая наказавія «всеговъйно почитаютъ, св. Соборовъ преданія «н поучевія всепокорно добызають, вся таннства «церковная всевърно исповъдуютъ и всеговъйно «пріемлють и почитають (2)!» То, что у вась нъкоторыя молитвословія и духовныя требы совершаются по книгамъ, напечатаннымъ при Патріархъ Іосифъ, еще отпюдь не значитъ того, что вы принимаете всѣ евангельскія и апостольскія заповѣданія, святоотеческія наказанія, св. Соборовъ преданія и проч. Для сего вамъ должно «ни въ чесомъ.» какъ требуетъ Книга о Въръ, «установленія Спасителя своего, и «блаженныхъ его ученикъ, и св. Отецъ преда-«нія, и седми Вселенскихъ Соборовъ, Духомъ

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Жезлъ Правл. часть 1. лист. 38 на обор. и 39. Часть 2 стран. 83 на обор.

<sup>(2)</sup> Предисловіе къ Поморскимъ отвѣтамъ.

«Святымъ собранныхъ уставъ не нарушать, ни «отмѣнять, и въ малѣйшей части не отступать «ни прибавляя, ни отъямая что (1).» У васъ же рѣшительно нѣтъ такой точности. Такую точность постоянно во всемъ хранитъ только отвергасмая вами Церковь Православная. Господь да вразумитъ всѣхъ васъ и да расположитъ къ ней, какъ истинно созданной Господомъ и спасительной!

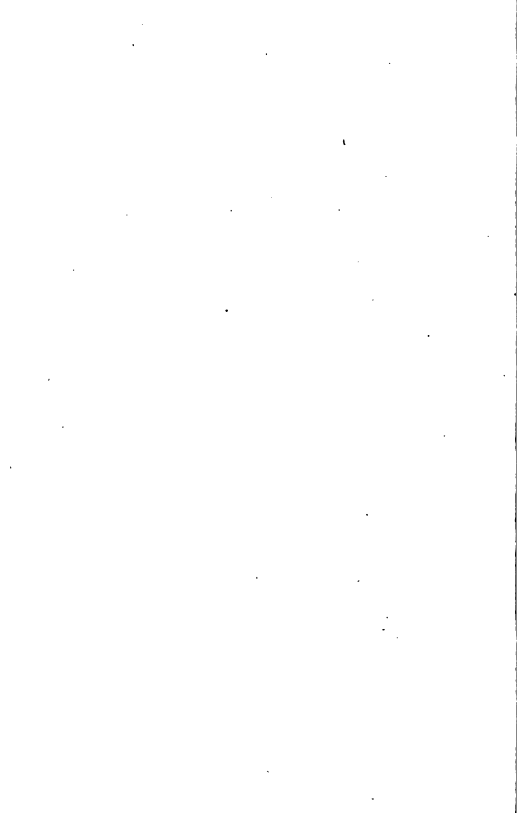
#### конецъ первой части.

(1) Книга о Вѣръ лист. 28,

## ОПЕЧАТК И

## въ первой части.

| Стран. | Строк | . Hanevamano.               | Должко чктать.                  |
|--------|-------|-----------------------------|---------------------------------|
| 23     | 17    | людей, п вхъ соблазны       | людей и ихъ соблазны            |
| 26     | 6     | xadaiséw                    | χαθαιρέω                        |
| 43     | 29    | глав. т. 1, дес 10          | U .                             |
| 51     | 15    | и качествъ людей,           | и качества людей,               |
| 57     | 4     |                             | объясняя слова Гос-             |
|        |       | вода аминь                  | пода, аминь                     |
| 76     | 5     | έπισκοπεεϊν                 | έπισκοπείν                      |
| 124    | 29    | Іоан. 10, 11. 14.<br>зачал. | Іоан. 10, 11. 14.<br>зачал. 36. |
| 165    | 15    | слѣдовательн оста-          | слћдоватељьно оста-             |
|        |       | нется                       | нется                           |
| 304    | 4     | и по новыхъ пра–            | ни о новыхъ прави-              |
|        |       | вијахъ                      | лахъ                            |



# истинно древняя

N

# истинно православная христова церковь,

#### изложение

въ отношени къ глаголемому старообрядству.

ГРИГОРІЯ АРХІВПИСКОПА КАЗАНСКАГО.

### ЧАСТЬ II.

Издание второе пересмотрънное и умноженное.

САНКТПЕТЕРВУРГЪ

ВЪ ТИПОГРАФІИ ГРИГОРІЯ ТРУСОВА.

1855.

Отъ С. Петербургскаго Комитета Духовной Цензуры печатать дозволяется. Поября 11 дня 1854 года. Ценсоръ Архимандритъ Гоаннъ.



#### оглавление

#### второй части.

Стран.

Разсмотрѣніе и опроверженіе главнѣйшихъ предъявленій отступниковъ отъ Православной Церкви, по которымъ имъ будто бы не должно соединяться съ Православною Церковію.

- I. Препятствія прямыя, именно будто Православная Церковь
  - 1. перемѣнила православную Въру. 1. и въ особенности а) ныя Господа Исусъ на Інсусъ. . . . 21. .б) осмиконечный кресть на четвероконечный. 31. в) двуперстное сложеніе для креста на треперстное, не смотря . . . 46. α) на древній обычай 57. . • β) на свидѣтельс. Петра Дамаскина. у) на свидътельство св. Мелетія . . . 59. δ) на свидѣтельс. блаж. Өеодорита. 68. є) на свидѣтельство препед. Мак-74. сима Грека . . . **свидетельство** Стоглавнаго Собора . . . 78. . . n) на свидътельство отъ св. мощей

| препод. Иліи Муромца и Іосифа       |             |
|-------------------------------------|-------------|
|                                     | <b>0</b> 0  |
| многоболёзненнаго                   | 80.         |
| Э) на свидътельство отъ св. иконъ   | 82.         |
| ı) на недавнее будто бы начало      |             |
| употребленія треперстнаго сло-      |             |
| женія для крестнаго знаменія въ     |             |
| Греческой Церкви                    | <b>92</b> . |
| х) на слишкомъ будто бы недавнее    |             |
| начало употребленія треперст-       |             |
| иаго сложенія для крестнаго зна-    |             |
| менія въ русской Церкви             | 96.         |
| λ) на догматическую несообразность. | 98.         |
| µ) и просто на неприличie           | 101.        |
| г) двуперстное сложеніе на пяти-    |             |
| перстное                            | 119.        |
| д) Сумволъ Въры                     | 155.        |
| е) чинъ исповѣди и церковныя служ-  |             |
| бы                                  | 178         |
| ж) въ крещенія отвѣты крещаемаго    |             |
|                                     | 195.        |
| -                                   | 190.        |
| з) хожденіе при крещеніи вокругъ    |             |
| купели и пр. по солнцу на хож-      | 041         |
| деніе противъ солнца                | 214.        |
| и) церковное пѣніе                  | 217.        |
| і) перекрещиваніе присоединяемыхъ   |             |
| къ св. Церкви еретиковъ Латинъ      |             |
| и имъ подобныхъ на муропо-          |             |
| <b>м</b> азаніе                     | 226.        |
| к) на Тронцкой Вечернъ молитву      |             |
| Св. Духу                            | 162.        |
| 2. Предписываеть православнымъ хри- |             |
| стіанамъ                            |             |

.

стіянамъ

n

Digitized by Google

.

| а) ходить по-татарски безъ крестовъ 6.          |   |
|-------------------------------------------------|---|
| б) молиться духу лукавому 16.                   |   |
| в) освящать церкви Божів мыломъ 19.             |   |
| г) надъ умершими посыпать пеп-                  |   |
| ломъ                                            |   |
| д) аллилуія говорить вмѣсто два-                |   |
| жды трижды                                      |   |
| е) не именовать Іисуса ХристаСы-                |   |
| номъ Божінмъ                                    |   |
| ж) не именовать Св. Духа истин-                 |   |
| нымв                                            |   |
| з) на Троицкой Вечернѣ молиться                 |   |
| безъ преклоненія головы на землю 163.           |   |
|                                                 |   |
| и) монаха, поющаго въ кельт, на-                |   |
| казывать какъ блудника 173.                     |   |
| i) монахамъ ходить безъ мантій 174.             |   |
| к) литургію служить на пяти прос-               |   |
| форахъ вы всто семи                             |   |
| 3. Безгрътинаго Сына Божія назы-                |   |
| ваетъ грѣшнымъ 10.                              | , |
| 4. Проповѣдуетъ, будто Христосъ еще             |   |
| не пришелъ, а придетъ 12.                       | , |
| 5. Не проповѣдуетъ воскресенія Хри-             |   |
| стова                                           |   |
| ······································          |   |
|                                                 | • |
| 7. Честиващую херувимъ напечатала<br>непотребно |   |
|                                                 |   |
| 8. Христіанъ называетъ отчаяниыми 170           | • |
| 9. На христіанъ налагаетъ бремена не-           |   |
| удобоносимыя                                    | , |
| •                                               |   |

,

•

ш

.

| 10. При постриженіи не даетъ парамана | • | • | 175. |
|---------------------------------------|---|---|------|
| 11. Обливательное крещеніе признаеть  |   |   |      |
| за одно съ погружательнымъ .          | • | • | 234. |
| 12. Обругала и прокляла Стоглавный    |   |   |      |
| Соборъ                                | • | • | 246. |
| 13. Велить слушать Восточныхъ Ца-     |   |   |      |
| тріарховъ, потерявшихъ Вѣру, и .      |   | • | 259. |
| 14. Не слушаеть прежнихъ Восточныхъ   |   |   |      |
| Патріарховъ                           | • | • | 256. |
| 15. Позволяеть:                       |   |   |      |
| а) нисать св. иконы не по пре-        |   |   |      |
| данію                                 |   | • | 220. |
| б) всёмъ скверниться табакомъ         |   |   | 223. |
| в) брить бороду                       |   | • | 238. |
| , <u> </u>                            | - |   |      |
| II. Препятствія побочныя, именно:     |   |   |      |
| а) будто народъ, принадлежащій        |   |   |      |
| къ Православной Церкви, весь-         | • |   |      |
| ма пороченъ                           | • | • | 269. |
| б) будто Духовенство Православ-       |   |   |      |
| ной Церкви весьма порочно .           | • | • | 271. |
| в) будто Господь благословляеть       |   |   |      |
| старую, а не новую Вѣру, по-          |   |   |      |
| тону что держащіеся ея бо-            |   |   |      |
| ratše                                 |   | • | 277. |
| г) будто имъ нельзя поступить про-    |   |   |      |
| тивъ воли родителей, которые          |   |   |      |
| благословили ихъ держать Вѣ-          |   |   |      |
| •                                     |   |   | 004  |
| ру старую                             | • | • | 281. |
| д) и не хочется разлучиться съ        |   |   |      |
| ними на томъ свътъ                    | • | • | 286. |

| ш.  |                                                                     |   |   | 288. |
|-----|---------------------------------------------------------------------|---|---|------|
| IV. | Кто былъ главнымъ орудіемъ ис-<br>коннаго врага св. Церкви въ осно- | - | • |      |
|     | ваніи и распространеніи нашего<br>раскола?                          |   | • | 291. |
|     | раскола?                                                            | • | • | Z91. |
| -   | виновникомъ нашего раскола.                                         |   |   |      |
|     | б) Орудіями врага св. Церкви въ                                     |   |   |      |
|     | основания и распространении                                         |   |   |      |
|     | нашего раскола были справ-                                          |   |   |      |
|     | щики церковныхъ книгъ, от-                                          |   |   |      |
|     | ставленные Патріархомъ Ни-                                          |   |   |      |
|     | кономъ отъ печатнаго двора и                                        |   |   |      |
|     | дваа                                                                | • | • | 298. |
|     | в) Что наипаче сдълало эти ору-                                     |   |   |      |
|     | дія врага св. Церкви основа-                                        |   |   |      |
|     | телями и распространителями                                         |   |   |      |
|     | раскола?                                                            | • | ٠ | 302. |
| v.  |                                                                     |   |   |      |
|     | питься раскольническая неправда                                     |   |   |      |
|     | о Никонъ и св. Церкви?                                              | • | • | 309. |
| VI. | Какъ неправда раскола не узнает-                                    |   |   |      |
|     | ся, но продолжается в распростра-                                   |   |   |      |
|     | няется и въ наше время, когда                                       |   |   |      |
|     | просвѣщеніе предъ прежнимъ весь-                                    | • |   |      |
|     | ма возвысилось и распространи-                                      |   |   | 940  |
|     | Примиры саго: 2) ра самона рас-                                     | • | ٠ | 310. |
|     | Причины сего: а) въ самомъ рас-<br>колъ                             |   | _ | 311. |
|     |                                                                     | ٠ | • | J140 |

•

`

r

•

|      | б) въ расколоучителяхъ          | • | • | 312. |
|------|---------------------------------|---|---|------|
|      | в) въ совращающихся върасколъ   | • | • | 319. |
|      | г) въ священноицерковнослужите- |   |   |      |
|      | ляхъ Православной Церкви .      | • | • | 322. |
|      | д) въ православныхъ             | • | • | 326. |
| VII. | Заключение                      | • | • | 328. |
|      | Приложеніе—Уставъ св. крещенія, |   |   |      |
|      | сличенный по Потребникамъ Іов-  |   |   |      |
|      | левскому, Филаретовскому, Іо-   |   |   |      |
|      | асафовскому, Іосифовскому, Пра- |   |   |      |
|      | вославному и Греческому         | • | • | 337. |
|      |                                 |   |   |      |

٧I



# апологія нравославной

#### **HEPRBH**

втв

РАЗСМОТРЪНІЕ И ОПРОВЕРЖЕНІЕ РАЗНЫХЪ ОБВИНЕНІЙ, ВЪ ОТСТУПЛЕНІИ ОТЪ ПРАВОСЛАВІЯ, ВЗВОДИМЫХЪ НА ПРАВО-СЛАВНУЮ ЦЕРКОВЬ ОТСТУПНИКАМИ ОТЪ НЕЯ.

Принимая въ разсмотръніе все, что доселѣ мы сказали о созданной Господомъ Церкви, можемъ смѣло и съ полнымъ правомъ сказать, что разныя предъявленія, по которымъ всѣ вы, отступившіе отъ Православной Церкви, не хотите призвать Православной Церкви православною, и обвиняете ее въ отступлевіи отъ православія, суть предъявленія ложныя, и — тѣмъ окончить наше дѣло. Цо дабы таковымъ дѣйствіемъ въ комъ-либо изъ васъ не оставить даже малаго повода къ сомнѣнію, обращаемъ на всѣ главнѣйшія предъявленія вашихъ наставниковъ должное вниманіе, и обсуживаемъ ихъ, сколь возможно, кратко и удовлетворительно.

Ваши предки предъявляли, что Православная Церковь, вами обыкновенно называемая Никоновою, Великороссійскою, перемѣнила всю старую истинную Вѣру. Они говорили именно такъ: «По преданію... Никона бывшаго Патріарха, «и по новоизложеннымъ его книгамъ проповѣ-Част. И. 1



«дають намъ нынъ его Никоновы ученицы но-«вую незнаемую Въру, по своему плотскому «мудрованію, а не по Апостольскому и святыхъ «Отецъ преданію, ел же Въры не точію мы, но «н прадъды и отцы наши до настатія Никонова «патріаршества и до сего дне и времене не слы-«хали. А въ коемъ православіи.... многія св. От-«цы и чудотворцы наши.... угодили Господу «Богу, и ту истивную нашу православную Въру «они похулили и весь церковный чинъ и уставъ «порушили, и книги вси препечатали на свой «разумъ противно и развращенно (<sup>1</sup>).»

Этоть старый, рышительно несправедливый отзывъ о Православной Церкви, въ послъдствіи, нъкоторые изъ вашихъ наставниковъ, именно секты Безпоповщинской, преобразовали въ другой отзывъ еще болъе несправедливый — слъдующій: «Великороссійская Церковь, до 1666 «года, едина православная, нынъ уже не Хри-«стова Церковь, а церковь лукавнующихъ — ва-«вилонская блудница (<sup>2</sup>), и въруетъ не въ Ісуса

(2) Инокъ Аврамій въ письмѣ къ нѣкоей благочестньой женѣ писалъ: «Сатана своимъ сосудомъ Никономъ въ «1666 голу Вѣру православную и здѣсь (въ Россіи) из-«губилъ, а нынѣ и до конца изгубили ученицы его.» Рукопись. — Въ рукописи объ антихристь о Православной Церкви сказано: «Скверная жена блудница, «церковь лукавнующихъ, едина антихриста, отступ-«леніе, противника Христова раждаетъ и проч.» Ст. 2.

<sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ, лист. 70 и на обор.

«Христа, а въ Інсуса—антихриста, который те-«перь уже вездѣ царствуетъ, наипаче же въ лю-«дяхъ правительственныхъ, управляемыхъ про-«тпвобожными направленіями (<sup>1</sup>). Теперь она «креститъ уже не въ Святую Троицу, но въ сата-«ну (<sup>2</sup>); всѣ нынѣ ею, совершаемыя таннства не «суть таинства, но скверны (<sup>3</sup>), и всѣ ея пастыри—

- (1) Въ книге объ антихристь, о чадахъ православной Церкви сказано: «Небеснаго Царя славы Ісуса Хри-«ста отреклися, и отметнулися, и отступили, не «Богомъ в Сыномъ Божінмъ, но внымъ нарекли «и прокляли; а витсто его новаго — Іисуса Сыномъ «Божіный и Спасителемь, и Царемь, и испалителемь «себѣ поставили.» Ст. 5. — Въ книгѣ Собраніе оть св. Писанія сказано: «Ввра святая, Христомъ съ не-«бесъ спесенная и св. Апостолами преданная, и св. «седнію вселенскими Соборами утвержденная, и му-«ченическою кровію свид втельствованная, въ Россін «въ лѣто числа звѣрева 1666, истреблена..... Духъ «богоборный (антихристь) во вежхъ властодержцахъ «двиствуетъ в двиствовати будетъ до скончания вв-«ка.» Стат. 2. «Послѣднее отступленіе третьяго Рима «прв Никонъ воздвижеся: тъмъ же отъ того времени «и прореченный антихристь, отступление нареченный, «послѣдвій-уже временствуетъ.» Ст. 6.
- (2) «Крещеніе есть корень христіанскія Вѣры, яко твер-«дое основаніе. Апостолъ вопіетъ: еси сы сынове Бо-«жін есте върою о Христь Ісусь. Елицы во Христа «крестистеся, во Христа облекостеся. По сныъ слове-«семъ въ новаго Іисуса крещеніи его сынове будутъ, «а паче, по Златоусту, сынове діаволи.» Объ актижристь ст. 30.
- (3) Въ Сборникѣ подъ именемъ Златоуста читаемъ: «Како лживіи христіане, и лживи правовѣрни сквер-

«еретики, привлекающіе и ведущіе людей къ «антихристу и погибели (1).»

Такой ужасный отзывъ о Православной Церкви могла выдумать и вложить въ вашихъ наставниковъ, а потомъ и въ васъ, только исконная злоба врага нашего Господа и нашихъ душъ, такъ что многіе изъ васъ и донынѣ не усматривають явной его несправедливости. Всѣ во всѣхъ мѣстахъ праводушно взирающіе на Православную Церковь должны совершенно ясно видѣть, что

«ное вхъ крещение в жертвы вхъ яко встинныя в «крѣпкія творятъ? Тиократицею бо прокляти и діа-«волу предани. Како бо оть анаеемы и оть клятвъ «благословение изыдеть? или отъ діавола духовное и «святое дело совершится? Отъ анаеемы бо благослоквеніе не бываеть, и оть проклатія молитва не шс-«ходитъ, и отъ діавола Христово таинство не совер-«шается, ни паки отъ ереси или отъ невтрія духов-«ное дъйство исполняется; ни отъ невърныхъ, ни «оть зловѣрныхъ и печестивыхъ совершенное ярещесніе можетъ быти. Ибо отъ тѣхъ крещеніи не кре-«щени и поставлении не причетницы. Не крещение бо «отъ таковыхъ, ни хиротонію и освященіе кое, но «скверну въруемъ исходатайствовати.» Лист. 30 и 31. (1) Въ книгћ объ антихристь читаемъ: «Послфанее от-«ступлевіе (антихристъ съ своими послѣдователями) «Ісуса Христа отметается, в вмѣсто Христа против-«ную Христу, иную главу, новаго Іисуса Сыномъ «Божіямъ проповѣдуетъ, и вся божественная смотрѣ-«нія и человѣческое спасеніе о немъ слагаеть и въ «него вся тайны заключаетъ. Къ сей же богопротив-

«ной главѣ и люди Божія пуждею привлекаеть.» Стат. 6.

а) Православная Церковь никогда не оставляла старой и не проповъдывала новой Въры, равно не проповъдуетъ и ныпъ. Какого Символа Въры, какихъ соборныхъ правилъ и отсческихъ преданій, держались древніе св. Отцы Церкви и вовые, чтимые Церковію, чудотворцы, того же Символа Въры, тъхъ же правилъ и тъхъ же отеческихъ преданій и писаній Православная Церковь держится и нынъ. б) Въры, въ которой спасались и спаслись наши русскіе св. Отцы и чудотворцы, Православная Церковь никогда не хулила, а напротивъ въ той же Въръ спасается сама, и въ той же Въръ непрестанно располагаеть спасаться встхъ другихъ безъ исключенія. в) Церковнаго чина, или устава, Православная Церковь отнюдь не нарушала; ибо въ

ней и нынѣ совершаются всѣ службы, какія совершались до Патріарха Никона. И нынѣ при ся службахъ читается то же Евангеліе, тотъ же Апостолъ, та же Псалтырь и пр. и пр. Слѣдовательно произнесенное на Православную Церковь обвиненіе, въ томъ смыслѣ, какъ оно произнесено, рѣшительно не справедливо.

Обращаемъ вниманіе на доказательства, какія представляли ваши предки въ утвержденіе означеннаго своего весьма ложнаго отзыва о Православной Церкви, п какія частію еще и ныпѣ не пересгаютъ представлять ваши наставники. 1. Ваши предки говорили, будто православная церковь повелъваетъ православнымъ христіанамъ ходить потатарски безъкрестовъ.

Они говорнаи именно такъ: «Ихъ (право-«славныхъ учителей) непотребство и развраще-«ніе въ ихъ новыхъ книгахъ объявилося, и тѣ «ихъ книги сами мимо насъ обличаютъ ихъ въ «лицо. Якоже въ книзѣ глаголемой Скрижали Да-«маскинъ Иподіаконъ въ словѣ своемъ въ недѣ-«лю З-ю св. поста, повелѣваетъ намъ право-«славнымъ христіаномъ ходити по-татарски безъ «креста, и пишетъ: кая добродѣтель есть носити «крестъ на рамѣ своемъ (<sup>1</sup>)?»

Вотъ первое обвиненіе! Обвиненіе тажкое. Справедливо ли оно? — Означенныя слова Данаскина, напечатанныя въ Скрижали, изданной при Патріархѣ Никонѣ, когда читаемъ ихъ въ связи съ предъидущими и послѣдующими его словами, какъ и должно читать книги, отнюдь не даютъ такой мысли, будто ими повелѣвается христіанамъ ходить безъ крестолъ, какіе обыкновенио посимъ на себѣ всѣ мы, православные христіане. Напротивъ православная Церковь постоянно возлагаетъ и ни въ какое время не переставала возлагать на всякаго крестившагося

<sup>(1)</sup> Эти слова помѣщены въ извѣстной Соловецкой Челобитной, поданной Царю Алексѣю Михайловичу. Смотр. Сборникъ, начинающійся Исторіею о Отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ. лист. 70 на обор.

св. кресть именно для постоявнаго на себъ ношенія. Означенныя слова произнесены Дамаскинымъ при изъяснении имъ словъ Господа: иже хощеть по Мнъ идти, да отвержется себе и возметь кресть свой и по Мнъ грядеть. Желая объяснить эти слова, онъ спрашиваеть: «Кій есть разумъ, еже (Господь) гла-«голеть: да возметь на себе кресть свой?» И отвъчаетъ: «Не повелъваетъ, яко да сотво-«рять кійждо кресть оть древа, носити и на «рамъ своемъ. Зане сіе кую пользу имать, сили кая добродътель есть носити кому «кресть на рамъ своемь?» Посль сего онъ еще спрашиваеть: «Но что хощеть рещи Христосъ?» И опять послё нёсколькихъ словъ, о которыхъ сей часъ будемъ говорить особо, отввчаеть: «Оть встать гртовь міра да будете «умерщвлени, якоже повелъваеть и Павелъ Апо-«столъ: мірь мнь распяся и азъ міру (1). Та-«ко да умираете на всякъ день, якоже глаголетъ «н паки той же Апостоль: на всякь день умираю (2).» Въ Дамаскиново время, въроятно, были нъкоторые христіане, которые, по заблужденію, думаля, что дабы послъдовать Христу, довольно только носить на себъ деревянный или металлическій кресть, какой обыкновенно носять на себѣ всѣ православные. Опровергая такое заблужденіе, Дамаскинъ внушаеть мысль, что Гос-

<sup>(1)</sup> Галат. 6, 14. зачал. 215.

<sup>(2) 1</sup> Корвне. 15, 31. зачал. 161. Скрижаль лист. 667.

подь подъ словами: да возметь кресть свой, разумъетъ не тотъ крестъ, какой православные обыкновенно носять у себя на шев, но кресть духовный, т. в. самое усильное и непрестанное стараніе истреблять въ себѣ всякій гръхъ (1). Образъ ръчи, какимъ выразился Дамаскинъ въ означенномъ мъстъ, совершенно подобенъ образу рѣчн, какой употребленъ св. Апостоломъ Іаковомъ о въръ. Кая польза, братія моя, говориль онь, аще вкру глаголеть кто имкти, дльль же не имать (2)? О въръ, ковечно, никто пе можеть сказать того, что ова не спасительна п безполезна; ибо всъ знаемъ, что она весьма сиасительна и необходима. Иже не иметь впоры, осуждень будеть, сказаль Господь (3). Однако жъ св. Апостолъ Іаковъ говоритъ: кая польза, братія моя, егда въру глаголеть кто имъти, дльль же не имать? Точно также отвывается о въръ п Толковый Апостолъ: «Аще вто «во Отца и Сыва и Святаго Духа право въ-«руеть, житіе же право не имать: ничто ему «отъ въры пріобрътеніе ко спасенію будеть (4).» И такъ, неужели св. Апостолъ Іаковъ и Толковый Апостолъ означенными словами повелъвають намъ не имъть въры, или желають вамъ ввушить, что въра для насъ безполезна?-От-

- (1) Это толкованіе Дамаскинымъ, явно, взято у св. Іоанна Златоустаго взъ 55 бесёды на Евапгеліе отъ Матбея.
- (2) Iakob. 2, 14. 20. зачал. 53.
- (3) Марк. 16, 16. зачал. 71.
- (4) Толков, Апост, лист, 142 на обор.

нюдь нътъ. Они желаютъ и требуютъ только того, чтобъ мы не полагались на одну нашу въру, а импьли сь впърою и дпла, или импьли въру и исполняли ся предписанія. Въ противномъ случат втра для насъ подлинно ме полезва; нбо пря вёрё безъ дёль подлинно, какъ говорить Толковый Апостоль, «ничтоже множае «намъ имъти бъсовомъ: ибо и ови въроваша, «яко Христосъ Сынъ Божій бѣ, и яко Святый «Божій бь, и яко область имяше надъ ними (1).» Равнымъ образомъ и Дамаскипъ означенными словами отнюдь не дасть намъ приказанія или совъта ходить безъ крестовъ. Но онъ хотълъ означенными словами всъмъ намъ внушить, чтобъ мы, нося на себъ вещественный кресть, обыкновенно возлагаемый на насъ при крещения, непреставно помнили нашу обязанность носить, и носили кресть духовный; ибо ношеніе креста вещественнаго, безъ ношенія креста духовнаго, для насъ безполезно. Истину сихъ словъ мы совершенно знаемъ и по самому опыту. Ибо намъ извъстно, что нъкоторые люди, хотя постоянно носять на себъ вещественный кресть, однако ни мало не думають о Христь и исполненің Его заповъдей, а всегда живуть, какъ имъ хочется, и часто совершенно противъ Христовыхъ заповъдей-живутъ прямо порочно и богопротивно. Какая имъ польза отъ ношенія вещественнаго креста? Они почти совсъмъ въ сътяхъ ліавола!

(1) Толков. Апост. лист. 142 на обор.

2. Ваши наставники говорили, будто православная церковь безгръшнаго сына божія именуетъ гръшнымъ.

Они говорили именно такъ: «Да онъ же Да-«маскинъ, не убояся страха Божія, отрыгнувъ «отъ злаго сокровища сердца своего, въ тонъ «же словѣ именовалъ безгриьшнаго Сына Бо-«жія, Господа нашего Іса Христа, гризшнымъ, «яко бы Онъ, Спаситель нашъ, распялся за нѣ-«кое прегрѣшеніс, а не за мірское спасеніе (<sup>1</sup>).»

Это второе обвиненіе — крайне тяжко; но справедляво ли оно? — Означенныя слова взяты изъ того же слова Дамаскина, и находятся въ томъ же самомъ мъстъ, на которое сей часъ обращали мы вниманіе. Дамаскинъ, при объясневіи словъ Господа, *да возметь кресть* свой, показавъ, что подъ именемъ креста Господь разумълъ не крестъ, обыкновенно всъми православными носимый на шеъ, спрашиваетъ: «Но «что хощетъ рещи (означенными словами Гос-«подь)?» И отвъчаетъ: «Да имате предъ собою «смерть вашу тако, якоже онъ (кто?), иже имать

<sup>(1)</sup> Соловецкая Челобитная, въ Сборнвкѣ, начинающенся Исторіею о отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ. лист. 72 на обор.

«расиннатися за ивкое прегръшеніе, носитъ «кресть на рамъ своемъ, и ходить трепсща и «ожидая смерти (1).» За сими словами у Дамаскана непосредственно положены слова следующія: «Тако и вы да часте смерть вашу, яко да «не надъетеся, яко имате пренощевати, и паки «нощію, да не надъетеся, яко имате предневати, «отъ встать гръховъ міра да будете умерщвлени.» Слова эти на нашемъ обще-употребляемомъ Руссконъ языкъ должны быть произнесены такъ: «Такъ держите передъ собою, или помните, свою «смерть, какъ непрестанно держитъ ее предъ со-«бою присужденный на распятіе за какое-либо «преступленіе. Этотъ присужденный на распятіе «несетъ крестъ на своихъ плечахъ, и идетъ на «изсто казни, трепеща и ожидая смерти - смер-«ти скорой и неминуемой. Такъ и вы представсляйте, что смерть можеть постигнуть вась очень «скоро, представляйте ее ---днемъ, какъ бы вамъ «уже не цередневать, и ночью, какъ бы вамъ «уже не переночевать. Непрестанно старайтесь «истреблять въ себъ всь гръхи.»-Есть ли туть рвчь о нашемъ Господъ Інсусъ Христь? - Совершенно вътъ. Дамаскинъ желаетъ, чтобы всякій христіанипъ пепрестанно старался очищать себя отъ всякаго грѣха, живо помня, что смерть можетъ напасть на пасъ каждую минуту, лишить насъ жизни и поставить на судъ Божій, на ко-

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Скрижаль стр. 767 и 768. Это толкование то же взято у св. Іоанна Златоустаго изъ 55 бесёды на Евангелие отъ Матеея.

торомъ всякій не очистившійся покаяніемъ гръшникъ непремѣнно осудится.

И такъ второе обвиненіе, которому ваши предки подвергали Православную Церковь, совершенно не справедливо, и представлено едва ли не злонамъренно.

**3.** Ваши наставники съ сильнымъ негодованіемъ говорили, будто православная церковь проповъдуетъ, что христосъ еще не пришелъ, а впередъ придетъ.

Ваши предки говорили именно табъ: «Къ «сему же иныя многія непотребныя статьн, «якоже въ книгъ 4-й Іоанна Дамаскина, глаго-«лемыя Небеса, новаго же выходу Епнфавіева «переводу Кіевляннна въ главъ 27 листь 47 «положено, сгоже и писавію предати HC B03-«можно: проповъдують Сына Божія еще ĸe «пришедша, но впредь пришествовати Его «сказують. И напечатано сице: всякь убо не «исповъдуя Сына Божія и Бога во плоти «пришествовати, антихристь есть; а не сякоже Апостолъ Іоаннъ Богословъ въ посланія «свосмъ въ плоть пришедша Его глаголетъ, а «не прпшельствовати (1).»

Выраженіе въ означенныхъ словахъ «во

<sup>(1)</sup> Соловецкая челобитная въ Сборникѣ, начинающемся Исторіею о отцпхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ, лист. 72 на обор и 73.

«плоти пришествовати» темно; потому что въ немъ слово пришествовати принято въ значенія не приходить, а придти, на прим. оть употребленія сего слова въ 23 ст. 104 нсална: Іаковъ пришельствова (пришель) въ землю Хамову. Но тутъ вся и вида сего выраженія. А то, будто оно собою прямо даетъ такую мысль, какую соединяли съ нимъ ваши предки, не справедливо. Это выражение могло бы дать мысль, какую соединяли съ цимъ вали предки, только тогда, когда бы къ слову npuшествовати было приложено слово впредь, какъ его приложили ваши предки, по сего слова въ Скрпжали въ указуемомъ мъстъ не приложено. Да п какъ могло вашимъ предкамъ придти въ гозову предъявлять, будто Православная Церковь проповѣдуетъ, что Господь Івсусъ Христосъ еще ве пришель, а придеть? Имъ совершенно извъстно было, что Православная Церковь вездѣ говорить объ Інсусъ Христь, какъ уже пришедшемъ; что она всъ св. таинства и другія установленія принимасть за тапиства и установленія, введенныя въ св. Церковь Имъ, когда Онъ жилъ на землъ во плоти; и что въ св. Церкви, при всякой Божіей службъ, въ символъ Въры о Сынь Божіемь читается: «Върую..... и во едина-«го Господа Інсуса Христа, Сына Божія..... насъ «ради человъкъ и нашего ради спасенія сшедшаго «съ небесъ, и воплотившагося отъ Духа Свята «и Маріи Дъвы, и вочеловъчшася, и проч.»?-Обвинение несправедливое и явно не совъстное!

4. Ваши наставники говоряли, будто православная церковь воскресения сына божия во многихъ мъстахъ новыхъ внягъ не проповъдуетъ.

Вапи предки говорная именно такъ: «Еще «воскресевія Сына Божія во многихъ мъстехъ «въ новыхъ своихъ книгахъ не проповѣдають. «Въ Служебникахъ на литоргіи, и въ Тріодехъ «въ Великую Субботу въ тропарѣ Благообраз-«ный Іосифъ, и въ тропарѣ Муроносицамъ «менамъ, и въ кондакѣ Мже бездну затво-«ривый, и въ свѣтильнѣ воскресномъ третіемъ, «воскресеніе Сына Божія оставлено, не вѣдомо «для чего (<sup>1</sup>).»

Обвиненіе неосновательнос! Ибо когда не знаемъ, почему кго-нибудь нѣчто сдѣлалъ, тогда справедливость требуетъ не обвинять сдѣлавшаго то пли другое, а прежде узнавать причану, почему онъ то сдѣлалъ. На литургіи вопреки извѣту совершенно яспо трижды проповѣдуется о воскресеніи Господа, пменно: при чтеніи Символа Вѣры, потомъ въ молитвъ послѣ возглашенія: пійте отъ нея вси и проч., наконецъ по причащеніи св. даровъ. Касательно же означенныхъ тропарей и кондака, данъ совершенно удовлетворительный отвѣтъ еще покойнымъ Преосвященнымъ Никифоромъ, Архіепископомъ Ас-

<sup>(1)</sup> Соловецкая челобитная въ Сборникѣ, начвнающенся Исторіею о отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ, лист. 73 и на обор.

траханскимъ, слъдующій: «Въ тропаряхъ же «Благообразный Іосифъ, в Муроносицамъ же-«намъ, въ великую субботу память воскресенія какъ въ подливныхъ Греческихъ. «оставлена «такъ и въ Россійскихъ, поезику въ оный день «воспоминание смерти и погребения Господа на-«шего Іисуса Христа бываетъ. Ибо какъ въ пе-«дълю Ваій, по уставу, всъ пъсни принадлежа-«щія въ воскресенію оставляются, и никакого «напомянанія о воскресеніи нътъ, а только то «читается, что принадлежить празднику, равно и «въ другіе дни недвльные, когда случится празд-«никъ или Рождества, или Просвъщенія, или «Преображенія Інсуса Христа: такъ́ и въ девь «великой субботы напоминание воскресения, косторое два сказанные тропаря содержатъ, о-«ставляется: читается же та только ихъ часть, «въ которой смерть и погребеніе Інсусово упо-«минается.—Въ кондакъ: Иже бездну, въ тотъ «же день великой субботы читаемомъ, слова о «воскресени не оставлены. Глаголъ, воскреснетъ «тридневенъ, поставленъ въ будущемъ времени «потому, что въ предпраздники обстоятельства «праздника всегда такъ означаются. Напримъръ, «въ предпраздиствъ Успенія Богородицы па ве-«черни..... въ тропаръ читаемъ: Божія бо Ма-«ти имать оть земныхъ къвысшимъ прей-«ти славно (1).»

Digitized by Google .

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Смотр. отвѣты Преосвящ. Никифора стр. 70 и 71. изд. 1839 г. и Мѣсяч. Минея Август. 14 д. лист. 240 на обор.

И такъ имъли ли ваши наставники въ означенныхъ словахъ лостаточную причину волновать Церковь Божію и отдиляться оть ней? Два или три мъста, въ которыхъ Православная Церковь, слъдуя Греческому тексту, опустила восноминание о воскресении Господа, отнюдь не были достаточною причиною волновать св. Церковь и разрывать се. Волновать св. Церковь и отдъ-**АЛТЬСЯ** ОТЪ НСЯ ВАШИ НАСТАВНИКИ ИМЪЛИ БЫ ДОстаточную причину только тогда, когда бъ св. Церковь отвергала истину воскресения Христова, и посему въ божественныхъ службахъ вездъ истребила бы мысль о воскресения Господа. Но въ этомъ не ножетъ быть обвиняена св. Цер-Она во всякій воскресный день торже-KOBL. ственно славословитъ воскресение Господа, 8 • вромъ сего и во всякую Божію службу читаеть влп поетъ въ Сумволъ въры о Господъ: и соскресшаго въ третій день по писаніемъ.

5. ВАШИ НАСТАВНИКИ ГОВОРИЛИ, БУДТО ПРАВО-СЛАВНАЯ ЦЕРКОВЬ ВЪЧИНЪ КРЕЩЕНІЯ ПОВЕДЪ-ВАЕТЪ МОДИТЬСЯ ДУХУ ЛУКАВОМУ.

Вашя предки говорили именно такъ: «Еще «же они напечатали въ Новомъ Потребникъ, въ «молитвъ на крещение человъкомъ, повелъваютъ «молитися духу лукавому. Сего же ихъ умышле-«вія не даждь Боже и помыслити (<sup>1</sup>).»

<sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцёхъ в страдальцёхъ Соловецкахъ, лист. 73 на обор.

Весьна тяжкое обринение, но обвинение опять несправедливое! Ибо въ члят крешенія . въ молитвъ объ освящении воды, приготовляемой для врещенія, означенное мъсто читается такъ: «Молимся тебъ, Господи, да отсту-«пять оть нась вся воздушная и неявлен-«ная привидънія: и да не утаится въ водъ «сей демонь темный: ниже да снидеть со «крещающимся, молимся Тебь, духъ лука-«вый, помрачение помысловь и мятежь мы-«сленъ наводяй» и проч. Неужели Православная Церковь въ этихъ словахъ подлинно молится или новельваеть молиться духу лукавому? Трудно новърить, чтобы въ комъ-нибудь изъ праводушныхъ, при чтенін означенныхъ словъ, составилась такая мысль. Такая мысль составилась бы тогда, когда бы слова: духъ лукавый, къ которымъ ваши предки отвесли молитву молящагося, стояли не въ именительномъ падежъ, какъ они стоять, а въ звательномъ, т. е. душе лукавый, какъ и въ предыдущихъ словахъ слово Господь, къ которому относится молитва, стонть не Господь, а Господи: «Молимся Тебь, «Господи.» Но и тогда такую мысль всякій праводушиый человъкъ долженъ былъ бы почесть за мысль, ошибочво выраженную, а отнюдь не за повельние молиться духу лукавому. Потому что въ молитвъ, въ которой находятся означенныя слова, Священникъ молится явно о противномъ, и, между прочимъ, о томъ, чтобы освящаемая вода была для демоновъ всегубитель-Част. П. 2

ство, сопротивнымъ силамъ неприступна,..... чтобы не утанлся въ ней демонъ темный,..... а крещаемый отложиль ветхаго человъка, тльющаго въ похотъхъ прелести, и облекся въ новаго, обновляемаго по образу Создавшаго его, я проч. (1). Такъ должно было бы мыслять всякому праводушному человъку тъмъ болъе, **410** иваче принятыя въ означенномъ смыслъ слова духъ лукавый давали бы въ крещальной нолитвъ мысль прямо нельную, слъдующую: «Де-«моне (вбо духъ лукавый есть дежонъ)! да ве «утантся въ водъ сей демовъ темный: ниже да «снидеть со крещающимся, молимся тебъ, онь, «помрачение помысловъ и мятежъ мысленъ на-«водяй.»-Что это за молнтва? Како можеть сатана сатину изгонити, сказалъ Господь (2)?-И такъ означенное тяжкое обвиненіс, взводимое на Православную Церковь, пе только несправедливо, но и составлено явно злонамъренно — въ поругание Православной Церкви. Эта злопанъренность видна особенно наъ того, что многіе изъ послъдователей вашихъ предковъ всюду разглашали о Православной Церкви, и всюду старались встать увтрить, будто она нынт молится не Господу Богу и Сыну Божію Ісу Христу, а духу лукавому-сатавъ.

<sup>(1)</sup> Смотр. крещальную молитву: Велій еси Господи, в проч. (2) Марк. 3, 23. зачал. 13.

6. Ваши наставники говорнай, будто Правосдавная Церковь повелъваетъ освящать церкви Божій мыломъ.

Ваши предки говорили именно такъ: «А въ «церковномъ священи въ томъ же Потребникъ «напечатали не по преданію святыхъ Отецъ, по-«велъваютъ свящать (церкви) мыломъ: и то цер-«кви не освященіе, но паче оскверненіе: понеже «въ мылъ бываетъ всякая нечистота и сквер-«ность (1).»

Обвинение весьма несправедливое! Въ Православной Церкви никогда не было повелъваемо и нынъ не повелъвается освящать церкви, т. е. храмы Божін, мыломъ. Ибо мыломъ, очевидно, нельзя освящать храмовъ Божінхъ. Въ чинъ освященія церкви предписано употреблять мыло съ теплою водою, не для освящения церкви, а только для очященія престола и приготовленія его къ освященію. Освящается же какъ церковь, такъ и престолъ въ ней, молитвами священноавиствующаго, положенными въ **Чин**љ освященія храма, и святымъ муромъ (<sup>2</sup>). Впрочемъ и греческое мыло, употребляемое для омытія приготовляемаго къ освященію престола, не заключасть въ себъ, какъ извъстно, никакой мерзости; оно составляется изъ золы и деревяннаго

<sup>(1)</sup> Соловецкая Челобитная въ Сборникѣ, начинающемся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ лист. 73 на обор.

<sup>(2)</sup> Смотр. православный чинъ освященія церкви.

масла съ примъсью вногда розовой воды (1). Притомъ употребленіе теплой воды съ мылонъ для приготовленія престола къ освященію введено было не съ Никонова времени. Такъ это дълалось въ св. Церкви издавна. Объ употребленія мыла для приготовленія престола къ освященію ясно говоритъ блаженный Симеонъ Солунскій. Описывая чинъ освященія церкви, онъ, между прочимъ, говоритъ: «Теплая приносится вода, и «тая благословляется чрезъ молитву. Ибо во «Іорданъ Крестившагося призываетъ во свяще-«ніе сея воды Архіерей..... Таже мыло приносит-«ка сему, чрезъ его же благословенное (<sup>3</sup>).»

Варочемъ какъ престолы, въ наше время, во вновь устрояемыхъ церквакъ, вездв внимательно заращее приготовляются къ освящению; то предъ освящениемъ церквей мыло наибольшею частию не употребляется, и въ печатныхъ Требникахъ оно не требуется.

7. Ваши наставники говорнан, будто Православная Церковь велить надъ умерними непломъ посыпать.

Вани предки говорили именно такъ: «А «подъ умернимъ вмъсто помазанія ся. масла во-

(2) Симеонъ Солунск. глав. 107.

<sup>(1)</sup> Смотр. путешествіе къ св. мѣстамъ Василія Барскаго. изд. 1819 г. въ 4. стр. 344. И отвѣты Никифора Өеоток. стр. 79.

«лять носыпать пепеломъ, его же срамно есть «не точію творити, но и помыслити (<sup>1</sup>).

Обвинение очень неосновательное! Ибо а) требуется сыпать надъ умернами ценелъ не простый, но пенель цэь кадила, употребляемаго, при Богослужении, следовательно -- пепель священный. Почену срамно и помыслить о такомъ, ненла; б) Предвисывается сыпать не ненель только вивсто помазанія святаго масла, но---или пенель сыпать или возліять елей. Ибо въ правиль сказано; «По семъ (по совершении всего) «надаваеть Священникъ верху мощей елей отъ «кананая или сыцлеть пепель оть каанлыни-«щы (<sup>2</sup>).» Притомъ в) это требованіе не есть нъчто новое въ св. Церкви, но обыдай старый; нбо блажанный Самеовъ Солунский говорить:, «Мы.... «на міренихъ по Христь братіяхъ скончавшихся, «персть кадильницы, яко свята и освящена, скон-«чавщемуся.... чрезъ надило крестовидно нала-«Гасмъ (3).»

8. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь за то, будто она имя Господа Ісусь перемънила на Іисусъ.

Ваши предки говорили именно такъ: «И Го-«споду нашему Ісу Христу спасенное Его имя,

(3) Свмеон. Солунск. глав. 287.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ лист. 73 на обор.

<sup>(3)</sup> Смотр. Поса вдованіе погребенія міранъ на самомъ ковцѣ.

«нареченное отъ Бога святынъ Ангеломъ, пере-«мѣнили же (<sup>1</sup>).»

Православная Церковь отнюдь не перемъняла имени. нареченнаго Ангеломъ превъчному Сыну Божію, а держить то самое имя, какое Ему Архангеломъ. наречено именно Iucycs (Ілоойс), а не Исусъ (Ісойс). Это святвящее ния у Грековъ, по его всеобщей извъстности, **BLA** краткости, во вст времена очень часто писалось сокращенно, подъ титломъ IŽ, но правильно произноситься, равно какъ и писаться безъ сокрашевія, оно всегда должно было не пначе, какъ Ілооис (Інсусъ). Истину сего какъ произноменія, такъ и писанія несомнънно показывають всъ мъста въ греческихъ какъ древняхъ, такъ и самыхъ древнихъ книгахъ, гдъ это святвищее иня написано безъ сокращенія, или безъ титла. Таковыхъ древнихъ и древнъйшихъ рукопнсей у въ государственныхъ книгохранилищахъ насъ въ обънхъ ващихъ столицахъ очень не мало. Какъ буквы греческаго языка очень сходны съ буквами славянскими, то всякій желающій удостов фриться въ семъ можетъ, и не зная греческаго языка, разсмотръть древнъйшія греческія рукописи, и-получить совершенное удостовърение. Впрочемъ любопытный можетъ удостовърнться этомъ даже изъ одного послъсловія къ въ

<sup>(1)</sup> Соловецкая жалоба, въ Соборникъ, начинающемся Исторіею о отцёхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ. лист. 73 на обор.

Острожской Библіи, гдё это имя въ родительномъ падежѣ напечатано безъ сокращенія такъ: Ілого.

Но какое имя нашему Спасителю дано Архангеломъ на Греческомъ лзыкъ, то же самое Православная Церковь постоянно удерживала н удерживаетъ у ссбя какъ на славянскомъ, такъ и на русскомъ лзыкъ, именно Іисусъ. Это ясно доказывають древнъйшія славянскія рукописи, какъ увидимъ ниже. Поелику же въ греческихъ книгахъ это святъйшее имя часто писалось сокрашенно, то такъ оно почти обыкновенно писалось в въ русскихъ рукописяхъ, именно 1с или Ісі. и т. п. Но такое сокращенное писаніе святвишаго имени мало по малу привело многихъ у насъ несвъдущихъ людей и къ сокращенному неправильному произношению сего имени, именно Исусъ. Посему когда Православная Церковь озаботилась исправлениемъ книгъ, искаженныхъ перепищиками, тогда она озаботилась и тъмъ, чтобы святвишее имя Господа было вездѣ пронзносимо не сокращенно, а правильно, а потому положила печатать святьйшее имя Спасителя Ійсь (Іисусь), а не Іс (Исусь); такъ какъ сего произношенія требовали правильность святъйшаго имени Спасителя на языкъ греческомъ и истинная древность произношения сего имени въ языкъ славянскомъ.

Писатель Поморскихъ отвътовъ касательно древнихъ греческихъ рукописей замъчаетъ, что «онъ испорчены у Грековъ Турками по взятіи «Константинополя, или Латинянами послѣ Фло-«рентійскаго Собора.» Но это предъявленіе ин на чемъ не основано и совершенно ложно; ибо Провидѣпіе Божіе намъ доставило гречесвія рунописи песравненно древнѣйшія сихъ временъ. Въ древней Патріаршей, нывѣ Сиподальной, библіотекѣ всякій можетъ ихъ видѣть, разсматривать и удостовѣриться въ истивѣ.

Тотъ же писатель Поморскихъ отвътовъ, котораго миѣній очень многіе изъ васъ держатся, какъ непререкаемой истины, касательно русскихъ рукописей говоритъ, что «имя Господа у «насъ всегда писалось съ одною іотою Іс или «Ісъ (Ісусъ), а не Ійсъ (Іисусъ), и что такъ это «имя зримъ въ древлецерковныхъ книгахъ, яко «печатныхъ, писанныхъ и харатейныхъ, тако и «святыхъ мужей извъстныхъ преводниковъ, и «саморучныхъ писаніяхъ св. Чудотворцевъ. Слѣ-«довательно это имя должно произноситься не «Іисусъ, а Ісусъ (1).»—

Но этоть писатель говорить въ отношения къ святвйшему имени Господа, канъ и въ отношевіц ко многимъ другимъ предметамъ, ложь. Представляемъ очевидныя доказательства.

Въ Остромировомъ Евангелія, писанномъ въ половпић одиннадцатаго столѣтія, святвёшее имя Господа почти вездѣ пишется Ійс и Іс, а не Іс, слѣдовательно не Ісусъ, а Іисусъ. Такъ означенное имя написано на листахъ 25, 26, 27, 28,

30 н проч.; а на обороть 100 листа ясно написано *Місову* (Інсусову), на листахъ 156, 161, 186 и проч. *Иісови* (Іисусови), на листъ 109 *Ігсви* (Іисусови), на листъ 6 и 142 *Иісві*ь (Інсусовъ). Впрочемъ эти листы указаны только для примъра. Въ этомъ Евангеліи непрестанно можно видъть и другіе примъры (<sup>1</sup>).

Въ Сборникѣ, писанномъ въ 1075 году для Великаго Князя Святослава Ярославича, па 27 листѣ написано имя Господа Иисусъ, равно на листѣ 37, а на листѣ 6 на обор. Иисоусъ.

Въ Евангеліи, сохраняющемся въ Москвѣ въ Архангельскомъ соборѣ, принадлежащемъ началу двѣнадцатаго вѣка, написанномъ для Князя Феодора, внуку сущу Всеволожу, нѣсколько разъ паписано имя Господа всѣми буквами Јисусь, Іисусу, Іисуса (<sup>2</sup>).

Множество подобнаго рода примъровъ во многихъ другихъ древнихъ рукописяхъ можно видъть въ Бескодажъ къ глаголемому старообрядцу (<sup>8</sup>).

- (1) Любопытный можеть видёть подлинникъ сего Евангелія въ С. Петербургской Публичной Библіотекѣ, и строжайше вѣрный списокъ съ сего Евангелія, изданный въ 1843 г. Г. Востоковымъ въ С. Петербургѣ, находящійся во многихъ мѣстахъ; многія же выписки изъ сего Евангелія въ Бесѣдахъ къ глаголемому старообрядцу. Бесѣд. 1 и въ дополненіяхъ.
- (2) Смотр. въ сей рукописи тетрадь 5, лист. 1, 5, 6, 8 и проч.
- (3) Смотр. стран. 70 80 и 86 93. изд. 1844 г. въ Мосний.

И такъ въ отношснія къ древнимъ славянскимъ рукописямъ писатель Поморскихъ отвътовъ явно лжетъ.

Та же ложь сего писателя видна и въ отношевін къ старымъ княгамъ печатнымъ.

Въ Острожской Библія — первой и главной книгъ, которую онъ представляетъ въ доказательство своего миънія, подлипно иногда печатастся Ісусъ вмъсто Іисусъ, но только иногда, а отиюдь не всегда; ибо въ Острожской Библік вмъсто Іс т. е. Ісусъ, очень не ръдко имя Господа нашечатано Іис. напр. Исх. 24, 13. Числ. 11, 28 и проч., также Іг, напр. Марк. 1, 1. а потомъ и прямо Іисусъ, напр. Второз. 32, 44. 34, 9 п проч.

Въ толкованіи св. Златоуста на 14 пославій св. Апостола Павла имя Іисусъ, хотя очень часто напечатано Іс, но многократно напечатано и Іисусъ, даже всѣми буквами, папр. стр. 256, 483, 891, 1374, 2154, 2269, 3041, 3042, 3043 и проч. А эта книга для всѣхъ насъ весьма уважительца, потому что означенное толкованіс па 14 посланій Апостола Павла было переведено блаженнымъ Лаврентіемъ Зизаніемъ, а при печатаніи правлено Захаріемъ Копыстенскимъ и Павломъ Берындою — извѣстными несомнѣнными поборниками православія.

Въ предисловій къ Апостолу, изданному православными въ 1639 году въ православномъ городъ Львовъ, ясно сказано, что пресвятое имя Господа должно писать Іисусъ, а не Ісусъ (<sup>1</sup>). Напротивъ ни въ одной истинно старой книгъ нигдъ не сказано, что святъйшее имя Господа должно писать Ісусъ, а не Іисусъ.

И такъ Православная Церковь отнюдь не неремънила пмени Госнода, а пишетъ и произноситъ его именно такъ, какъ должно его писать и произноспть. Ваши наставники обвиняютъ Православную Церковь въ перемънъ имени Господа нашего внолнъ не справедливо. Имъ, какъ они вездъ выдаютъ себя строгими хранителями всего древняго, должно самихъ себя упрекать за неиравильность произношенія имени Господа; ибо неправильность произношенія, а вногда и писанія сего великаго имени произошла, безъ сомнънія, отъ небрежнаго произношенія его, подобно тому какъ въ просторъчіи произносимъ вмъсто Іаковъ Яковъ, вмъсто Іоанпъ Иванъ и т. п.

При семъ замѣтьте, что 1) Православная Церковь, желая и требуя, чтобы святѣйшее имя Господа всѣми произносимо было не Ісусъ, а Іисусъ, пикогда не почитала за не-христіанъ людей, молящихся съ произношеніемъ имепи Господа Ісусъ, но всегда признавала, и теперь признаеть,

<sup>(1)</sup> Желающій видіть множество мість, гді святійшее имя Інсусь въ древнійшихъ Славянскихъ книгахъ писалось не Іс, а Інс, или Иіс, или Їу или вполий Інсусъ можетъ видіть въ Бесидахъ къ глаголемому старообрядцу.

ихъ христіанами. 2) Самое́ имя Господа, въ его совращенномъ видъ печатаемое и пишемое Іс, всегда признавала и теверь признасть за имя Господа такъ же, какъ и имя Іис. И это совершенно ясно можете видъть, Во-первыхъ изъ словъ Собора 1667 года, которыё говорить: «Издре-«вле оть святыхъ Отецъ пріяхонъ ния Івсусово «писати сице: Інс и Іс; обаче обоя сія по разу-«му едино, и ничтоже въ семъ погрѣшенія, и «вамъ повелъваемъ писати такожде (1).» Во-еторыхь изъ Увъщанія старообрядцамъ, изданнаго оть Святвёшаго Сунода, въ которомъ сказано: «Въ старыхъ нъкоторыхъ квигахъ было цисаво симя Искупителя нашего съ титлою тако: Ісъ. «а въ новыхъ печатается Інсъ, и тъхъ словъ «сила одна: ибо какъ подъ онымъ именемъ Ісъ «разумъете вы Спасителя нашего, такъ и свиъ «именемъ Інсъ означается тотъ же нашъ Спасн-«тель(2).» Вс-третьихь, наъстрогой обязанности, которую Соборъ 1667 года паложиль на Русскую Церковь-обязанности печатать на просфорахъ святвйшее имя Господа въ видъ сокрашенномъ т. е. Г. Въ-четвертыхъ, наътого, что ни одной иконы Спасителя съ именемъ 1с. Православная Перковь никогда не отвергала. HO предъ встии съ именемъ Іс написанными иконами покланяется точно такъ же, какъ и предъ писавными съ именемъ Іисъ. Наконецъ, въ-пятыхъ,

<sup>(1)</sup> Смотр. Собори. Дёян. стр. 19.

<sup>(3)</sup> Смотр. Увѣщаніе Старообрядцамъ, изд. 1765 г. въ 8. лист. 37.

наъ того, что ви одного св. Таннства, совершаемаго съ произнешевіемъ имени Ісъ, она никогда не вочитала ничтежнымъ, но всегда признавала, и вынѣ признаетъ, дъйствительнымъ.

Ваши наставники крайне не довольны св. Святителемъ Димитріемъ Митрополитомъ Ростовскимъ за то, что онъ, разбирая значеніе имени Ісись, сказаль, что въ Греческомъ языкъ оно должно значить равноухій, и что посему должно называть нашего Господа Спасителя не Ісусь, а Іисусь. Крайне негодуя на Святителя Аимитрія, они всюду старались разглашать, и нынъ разглашають, будто овъ «называлъ наше-«го Спасителя не Стасителемь, а равноухимь, «а будто вмъсто истивнаго Спасителя проповъ-«далъ каного-то иного Спасителя, не Iсуса — «Сына Божія, а Іисуса — равноухаго (1).» Но Святитель Димитрій накогда не называль нашего Роспода Спасителемъ равноухимъ. Напротивъ какъ вани предки вездъ тяжко обвиняли Православную Церковь въ томъ, будто она перемънила евятвишее имя Господа Ісусь на Іисусь: то святитель Димитрій, всевозможно стараясь истребить заблужденіе, раздиравшее св. Церковь, я для сего доказать, что имя Господа должно пронаносить не Ісусь, а Іисусь, доказываль, межау прочимъ, тъмъ, что имя Іисусъ, есть имя еврейское, и въ еврейскомъ языкъ оно значитъ подлянно Спаситель, какъ истолковаль 388-

<sup>(1)</sup> Розыскъ лист. 46. изд. 1847 г.

ченіе сего имени Архангель, а ямени Ісусь вы еврейскомъ языкѣ нѣтъ, и оно тамъ не значитъ ничего. На греческомъ же языкѣ, какъ составленное изъ iσо; и bъ;, оно значило бы равноухій; но такое значеніе явно не согласно съ истолкованіемъ имени Господа отъ Архангела. Посему имя Господа должпо произносить и писать не Исусъ, а Іисусъ. Впрочемъ Святитель Дпмитрій, говорю, никогда не называлъ, тѣмъ болѣе не проповѣдывалъ нашего Господа равноухимъ, а напротивъ, сдѣлавъ означенное замѣчаніе, онъ тотчасъ сказалъ: «но не буди намъ «тако называти Христа Спасителя нашего.»

О вашихъ предкахъ Святитель Димитрій дъйствительно сказалъ: «И въ правду инъ обръ-«теся въ нихъ Ісусъ, глаголемый равноужій (<sup>1</sup>).» Но такъ сказалъ онъ въ слъдствіе того, что ваши предки, при всей очевидности истины въ его словахъ, съ презръвіемъ упорно отвергали имя Господа Іисусъ, и тъмъ показывали, какъ будто они не суть чада истины, коей источникъ и распространитель Господь Іисусъ (<sup>3</sup>), а чада какого либо ожесточеннаго упрямца, не любящаго и не желающаго истины.

Что же касается до предъявленія вашихъ наставниковъ, утверждающихъ, будто имя Іисусъ есть имя не Сына Божія, насъ ради человъкъ и нашего ради спасенія сшедшаго съ небесъ, а

(2) Іоая. 1, 14. зачал. 1.

<sup>(1)</sup> Розыскъ лист. 47.

ния антихриста, и что Православная Церковь, ноклавлясь Іисусу, покланяется не Спасителю міра, Сыну Божію, а антихристу, п всв таинства совершаетъ не во пмя Христа Спасителя, а во имя антихриста; то это предъявленіе есть не болѣе какъ злобная клевета на Православную Церковь, достойная полнаго осужде-Ибо ни однимъ свидътельствомъ ни изъ вія. письменныхъ, ни изъ печатныхъ старыхъ или новыхъ книгъ нельзя доказать, и отступники сами не доказывають, будто Православная Церковь подъ именемъ Іисуса покланяется не Сыну Божію, а антихристу, и вст св. таинства совершаетъ во имя антихриста. Напротивъ она всегда берегла и теперь вездъ внимательно бережеть встать своихъ чадъ, отъ посладованія антихристу и правиламъ антихриста, которыя будуть, безь сомнънія совершенно противны правиламъ Христовымъ, такъ какъ и самъ автихристь будеть совершенно противень Христу.

9. Ваши наставники обвиняютъ Православную Церковь за то, будто она осмиконечный крестъ, — крестъ истинно Христовъ, отставила, а чтитъ крестъ четвероконечный.

Ваши наставники говорять именно такъ: «И «самый истинный и животворящій кресть Хри-«стовъ, отъ трехъ древъ отъ певга и кедра и «кипариса сотворенный, отставили и возненави-«дѣли его, и непотребна сотворили, а возлюбили «крыжсь Латинскій, и во всемь почятають его «паче истиннаго, божественнаго креста Христо-«ва оть трехъ древъ сотвореннаго, и проч. (<sup>1</sup>).»

Жалоба несправедливая! Ибо Православная Перковь никогда ни по какому случаю не отвергала Христова креста, сотвореннаго наъ трехъ четвертаго — маслины, изъ которой леревъ R признается сдъланною дщица съ надписью, положенная Пилатомъ на крестъ, т. е. никогда не отвергала креста осмяконечнаго. Православная Церковь также никогда ни по кавому случаю не запрещала дълать осмиконечные кресты Ħ ръшительно и отнюдь ничъмъ нельзя доказать, чтобъ она возпенавилъла кресты осмиконечные. Напротивъ напрестольные кресты по всѣмъ Православнымъ церквамъ употребляются нанпаче осмиконечные. Въ какую бы церковь любопытный ни вошель, вездъ найдеть благословенный кресть наипаче осмиконечный, и именно навиаче осмиконечный кресть всегда употреблялся, и нывъ употребляется въ православяыхъ церквахъ для благословенія народа, для освященія воды, и проч. Что Православная Церковь дъйствительно уважаеть осмиконечный кресть, это кромъ сказаннаго, еще совершенно ясво ындно изъ того, что всъ находящіеся въ разныхъ церковныхъ службахъ стихи, въ которыхъ упо-

<sup>(1)</sup> Соловецкая Челобитная въ сборникѣ, начинающемся Исторіею о отцѣхъ в страдальцѣхъ Соловецкихъ лист. 74.

ивнается объ осмиконечномъ креств, торжественно поются безъ всякой перемвны, какъ н всъ другіе стихи крестныхъ службъ. Если бы Православная Церковь отставила, а особливо возненавидбла осмиконечный кресть; то она, безъ сомнѣнія, не терпѣла бы сего креста въ церквахъ, и исключила бы изъ употребляющихся въ ней службъ всъ означенные стихи, но она никогда ни дълала сего, и нынъ нигдъ не дълаетъ. И такъ извётъ, будто Православная Церковь отставила и возненавильла осмиконечный кресть, есть извъть пряно ложный:

Въ Православной Церкви подлинно употребляется и четвероконечный кресть, по ничьнь нельзя доказать, чтобъ этотъ крестъ она почитала во всемъ паче креста осмиконечнаго и то, что въ ней допускается употребление четвероконечнаго креста, отнюдь не должно быть поставляемо ей въ вину; ибо четвероконечный крестъ никогда не былъ запрещенъ ни однимъ святымъ Соборомъ, и въ истинно Христовой Церкви онъ во всъ старыя времева быль признаваемъ и уважаемъ такъ же, какъ и осмиконечный. Доказательства на это видны вездъ.

Извъстный Корсунскій кресть, находящійся нынъ въ олтаръ Большаго Московскаго собора, есть крестъ четвероконечный. - Ваши наставники говорять, что этоть кресть приводится въ примъръ несправедливо, потому что на немъ на-YACT. II. 3

Digitized by Google

писанъ кресть осмяконечный, и кресть этоть уваженъ по сему кресту. — Ничтожное возраженіе! За св. престоломъ стоитъ и всъми видънъ крестъ не тотъ, который написанъ, а тотъ, на которомъ написанъ. Ежели онъ есть кресть еретическій, то какъ св. Церковь приняла его, дсржитъ на самомъ главномъ мъстъ и чтитъ его возжиганіемъ свъчь?

Кресть на главѣ Московскаго Благовѣщенскаго собора, равно и на многихъ другпхъ древнѣйшихъ церквахъ въ Москвѣ, Новгородѣ и Кіевѣ, есть хрестъ четвероконечный.

Крестъ, какимъ вообще всъ крестинся, молясь Господу Богу, есть крестъ четвероконечный; ябо онъ вездъ у всъхъ дълался, какъ и нынъ дълается, изъ двухъ линій, проводнимъхъ сверху внязъ и поперегъ.

Крестъ, какой всегда употреблялся и теперь употребляется въ благословенія рукою при совершенія всёхъ св. таинствъ: при освященія воды для крещенія, при муропомазанія, при освященіи святыхъ даровъ, при рукоположеніи въ Архіерея, Іерея, Діакона и проч, и проч., есть крестъ четвероконечный.

Преимущественно такой же крестъ всегда быль употребляемъ на всёхъ Архіерейскихъ облаченіяхъ, Іерейскихъ ризахъ, воздухахъ, пеленахъ и проч.

Такой же кресть преимущественно употреблялся на всёхъ Царскихъ вёнцахъ, или коронахъ. Здёсь особенно примѣчательно то, что такова

корона Мономахова, завъщанная Византіею Русскому Царю (<sup>1</sup>).

Такой же кресть всегда быль носимъ и нынъ носится Архіереями на митрахъ и на персяхъ. Въ семъ несомнѣнно удостовѣряють насъ всѣ древнія облаченія, митры и вѣнцы, соблюдающіеся въ хранилищахъ древности, особливо----Московскихъ (<sup>2</sup>).

Равно не отвергается, но уважается четвероконечный крестъ какъ въ древнихъ нашихъ учительныхъ книгахъ, такъ и въ книгахъ нашихъ церковныхъ службъ. Именно,

Св. Германь Патріархъ Константивопольскій говорить: «Монсей Боговидецъ, егда чувь-«ственнаго Амалика побъди, крестообразно на «горѣ руцѣ простеръ, крестъ собою яко во об-«разѣ вообразивъ (<sup>3</sup>).» А это крестъ, явно, четвероконечный.

Благовъстникъ говоритъ: «Смерти много-«образны бяху, но крестомъ умираетъ Господь; «яко да и древо освятитъ, имже прокляти бы-«хомъ, и всю вселенную благословитъ, и небес-«ная, еже являются высотою креста, таже и «преисподняя, яже подножіемъ креста являют-

- (1) См. Записки Имп. Археол. Общества стр. 240, табл. Х. *М* 6.
- (2) См. Древности Россійск. Государства Отдѣл. І. VI. VII. IX и пр.
- (3) Въ Соборнякѣ, въ словѣ на 1 недѣлю св. Поста, лист. 316.

«ся; концы же земли восточная и западная, «еже являются обоими странами вреста: руки же «простираетъ, да соберетъ и пріиметъ чада Бо-«жія разсъянная (1).» Это крестъ, явно, также четвероконечный.

Въ службѣ на Воздвиженіе честнаго креста многократно дѣлаются указанія на разныя прообразованія креста Христова въ ветхомъ Завѣтѣ, и во всѣхъ этихъ указаніяхъ дается мысль о крестѣ не иномъ, какъ о четвероконечномъ (2).

Св. Іоаннъ Дамаскинъ говоритъ: «Крестъ «начертавъ Мойсей, впрямъ жезломъ черивос «пресѣче п пр. (<sup>3</sup>).» Еще: «Яко четыре края «среднимъ кентромъ держатся и стягаются: тако «Божіею силою высота и глубина, долгота я «широта держится (<sup>4</sup>).» Это крестъ, явно, тоже четвероконечный.

Правда касательно креста, указываемаго въ ветхомъ Завѣтѣ, какъ прообразовательнаго, ваши маставники говорятъ, что «тотъ видъ креста былъ «видъ креста только съновнаго, не истиннаго, и «посему не долженъ быть употребляемъ въ дова-«зательство вида креста настоящаго, истиннаго «й животворящаго.» Такъ они говорятъ, но спра-

<sup>(1)</sup> Благовѣсти. на Матеея глав. 27. зачал. 113. лист. 226 на обор.

<sup>(2)</sup> Смотр. службу на Воздвижение честнаго креста и Бесѣды къ глаголемому старообрядцу.

<sup>(3)</sup> Ирмосъ перв. на Воздвижение честваго креста.

<sup>(4)</sup> О Правой Въръ книг. 4, глав. 12.

ведливости своего мнёнія ничёмъ не доказывають и доказать не могутъ. Между тёмъ означенный сльновный, т. е. прообразовательный кресть въ томъ самомъ мёстё, гдё онъ называется сёнію креста, называется образомъ креста. Именно въ Толковомъ Евангеліи, на которое здёсь указывають, сказано: «Аще жезлъ онъ (Монсеевъ) «образъ токмо и сёнь креста начертая, таковымъ «и толикимъ чудесемъ бысть дёлатель, что убо «есть, еже не имать содёяти.... самый той чест-«ный, божественный и животворящій крестъ (1).» Но образъ, какъ образъ, долженъ быть ясное изображеніе того, что изображаетъ, т. е. долженъ быть сообразенъ съ нимъ.

Какъ смотрѣли на четвероконечный крестъ церковные учители, жившіе въ Русской Церкви со времени всероссійскаго Митрополита Макарія до времени Патріарха Никона?

Совершенно такъ же, какъ смотръла на него древнъйшая Христова Церковь, и какъ смотритъ на него нынъ Церковь Православная.

Кресть, какой въ продолжение сего времени употребляли всъ православные, молясь Господу Богу, былъ крестъ именно четвероконечный. Это неоспоримо вездъ показываютъ намъ сами всъ называющіеся старообрядцами; потому что

<sup>(1)</sup> Толков. Евангеліе въ недблю 3 св. поста,

они совершенно всѣ безъ исключенія вездѣ употребляютъ для крестнаго знаменія не иной крестъ, какъ четвероконечный, т. е. проводя линію сверху внизъ и поцерегъ.

Въ Стоглавникъ написано: «На многихъ «церквахъ стоятъ святые кресты, Ħ на твхъ «крестахъ придълываютъ кузнецы на всвхъ кон-«цъхъ пные меньшіе кресты, по два и по тря «вмъстъ, и тъ меньшіе кресты бурею и сильнымъ «вътромъ по часту ломаетъ: и виредь бы кузнецы «дълали кресты по чину крестообразно по древ-«нимъ образцамъ, якоже уставиша и предаша «святіи Апостоли и святія Отцы; а по концомъ «бы надъловали кръпости для по единому кре-«сту со всяцвиъ утвержденіемъ (1).» Здъсь ясно видно, что кресты, какіе вельно было придълывать дли крѣпости главнаго креста суть четвероконечные; ибо ръшптельно нигдъ нельзя найти ни одного креста на церковной главъ, на концахъ котораго были бы придълываемы для кръпости кресты осмиконечные.

Писатель книги о *Вльрл*ь говоритъ: «Міръ «сей крестообразно по многихъ святыхъ свидѣ-«тельству сотворенъ. Высота и глубина, широта «и долгота образъ креста содержитъ (<sup>2</sup>).» Этнми словами означается крестъ, явно, четвероконечный: ибо высота и глубина, широта и долгота составляютъ крестъ четвероконечный.

<sup>(1)</sup> Въ 41 главъ отвът. 8.

<sup>(2)</sup> Книга о Въръ. лист. 67 на обор.

Далье тотъ же писатель говорить: «Чело-«въкъ по образу креста сотворенъ, егда бо руцъ «простретъ, то явъ образъ креста покажетъ (<sup>1</sup>).» Здъсь крестъ опять, очевидно, четвероконечный. Ибо когда человъкъ простретъ руки, то подлинно явљ изобразитъ собою крестъ четвероконечный.

Въ Служебникъ, напечатанномъ при Патріархѣ Іосифѣ, предписывается Іерею на проскомидіи, принявъ просфору въ лѣвой руцѣ, въ деснѣй же святое копіе, знаменовать съ нимъ трижды верху просфоры крестообразно (<sup>2</sup>). Здѣсь же еще предписывается ему, по раздробленіи Агица, во время литургіи, на части, полагать тѣ части на святомъ дискосѣ крестообразно (3).—Крестъ, какой здѣсь долженъ быть сдѣланъ, очевидно, четвероконечный.

Въ томъ же Служебникъ Діакону предписано кадить св. престолъ, по окончаніи проскомидіи, крестообразно (<sup>4</sup>). Здѣсь также можетъ быть дѣлаемъ крестъ только четвероконечный.

Въ Соборномъ изложеніи Патріарха Филарета исчислены всѣ неправильности Латинской Церкви, но о неправильности употребляемаго въ ней четвероконечнаго креста не сказано ни слова, и даже говорится о немъ какъ о крестѣ Господнемъ, именно: «Крестъ Господень во иныя «убо дни, въ церкви имуще (латиняне), и почи-

<sup>(1)</sup> Книг. о Вѣр. лист. 67 на об.

<sup>(2)</sup> Смотр. Служебникъ Іосифовскій.

<sup>(3)</sup> Смотр. тотъ же Служебникъ.

<sup>(4)</sup> Служебникъ Іосифовскій лист. 105 на обор.

«тають и взирають нань, и покланяющеся ему «облобызають. Во святый же и великій пость, «ни покланяются ему, ни взирають нань; но въ «въкоемъ мъсть темяъ, плащаницею обвивше, «скрывають (1).»

Въ доказательство того, что Православная, бывшая до Патріарха Никона Церковь не употребляла и презирала четвероконечный кресть, ваши наставники указывають на исторію о приходъ панскаго легата съ царевною Софіею въ Москву къ Великому Князю Іоанву третьему Васильевичу (2). Но это доказательство-не доказательство; пбо тогда оказано было неуваженіе собственно не кресту, который былъ несевъ предъ тёмъ легатомъ, а почести, какую легатъ хотблъ доставить себъ, а посему и своей Церкви, несеніемъ предъ собою креста. Ибо такъ говорить Лѣтопись: «Уже близъ Москвы быв-«шимъ имъ (царевиъ Софіи и легату Антонію) «сказаша Князю Великому, что тотъ посолъ Ан-«тоній лягатосъ идетъ съ царевною, а предъ «нимъ крыжъ несутъ, понеже бо Папа то по-«честь далъ великую послу своему..... Слышавъ чже се князь великій пачать о семъ мыслити съ сматерію своею и со братьею и зъ бояры сво-«ими, и начаша не бравити ему, и о томъ гла-«голаху. Друзін же глаголаху: нъсть сіе бывало

<sup>(1)</sup> Потребникъ Іосифовский лист. 584 на обор.

<sup>(2)</sup> Соловецкая Челобитная въ сборникъ, начинающемся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ лист. 75 и на обор.

«въ нашей земль, что почести бы латипской въ-«ръ кто учинилъ. Былъ то одинъ Сидоръ, и онъ «и погибъ. Князь же великій послаль ко отцу «своему Митрополиту Филипу, возвѣщая ему «сіе. Матрополптъ же отвъща ему: не мощно «тому быти, еже во градъ сей ему внити, но и «приближитися. Аще ли же тако учинишь по-«чтити его хотяй, то онъ во врата граду, а язъ, «отецъ твой, другими враты изъ града..... Слы-«шавъ же сія квязь великій отъ Святителя, по-«сла къ тому лягатосу, чтобъ не шелъ предъ «нимъ крыжъ, но повелъ скрыти его (1).»-Точно такой же случай былъ съ крестомъ и православнымъ при Патріархъ Никонъ. Патріархъ Няконъ пришелъ па Соборъ, составившійся для сула надъ нямъ, въ предшествованія ему, какъ Патріарху, большаго креста. Соборъ призналъ эту почесть теперь неприличною ему, и вельль убрать кресть, чтобъ его не было. Здъсь также явно оказано было неуважение, но не кресту, 8 судившемуся Патріарху.

И такъ четвероконечный крестъ не былъ презираемъ или не уважаемъ, и въ то время, какое протекло отъ всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона; но напротивъ въ разныхъ случаяхъ и мъстахъ былъ также свято употребляемъ, какъ и кресть осмиконечный.

(1) Никонов. лѣтопись част. 6. стр. 49 и 50,

На просфорахъ Православная Церковь употребляетъ крестъ подлинно только четвероконечный, по не потому, что уважаетъ крестъ сей болбе осмиконечнаго, а потому, что четвероконсчный кресть здъсь болье приличенъ. Печатать четвероконечный кресть на просфорахь одобриль Соборь, окончившійся въ 1667 году (1); одобряль какъ потому, что сей кресть должень здъсь изображаться по преданію, такъ и потому, что на просфорахъ предъ симъ временемъ усилился въ Русской Церкви обычай печатать осмиконечный крестъ съ копісиъ, тростью и адамовою головою въ кругу, поверхъ коего печатались слова : се Агнецъ Божій вземляй гръхи міра, а такая печать на просфорахъ не совствиъ прилична. Ибо 1) не всякая просфора употребляется для взятія изъ нея Агица, и посему означенную надпись псчатать на всякой просфорь неприлично, и-она отмѣнена. 2) Копіе и трость, особенно трость не составляють креста, на которомъ Агнецъ Божій взялъ гръхи міра; посему и они отложены. 3) Адамова глава не составляетъ Агнца, въ образъ котораго взимается часть изъ первой просфоры; посему также отложена и она, а оставленъ только четвероконечный кресть съ надписью IC. XC. и HI. КА. Этотъ крестъ болъе соотвътствуетъ крестообразному разръзанію Агнца, какъ овъ долженъ быть разръзываемъ (2). Впрочемъ означенный (1) Смотр. Свитокъ глав. 1.

<sup>(2)</sup>Смотр. Служеб. Іосиф. лист. 91 на обор. изд. 7155 (1647) г. въ 4.

св. Соборъ, одобряя для печатанія на просфорахъ крсстъ четвероконечный, не отвергъ печатанія на просфорахъ и осмиконечнаго креста, а сказалъ: «приказати всъмъ просфирницамъ, чтобъ « просфоры печатали и печатію креста четве-«роконечнаго (1).»

Ваши наставники, въ предосужденіе Православной Церкви, разглашаютъ, будто она чтитъ два креста, между тъмъ какъ крестъ Христовъ есть только одинъ, но такое разглашеніе не справедливо, потому что и тотъ и другой крестъ, принимаемый Православною Церковію, есть одинъ крестъ, не два креста. Икона, изображающая Спасителя во весь ростъ и въ поясъ, или даже въ одной главъ, есть одна икона, и обыкновенно вездъ всъми почитается равно (<sup>2</sup>).

Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, что нѣкоторые изъ православныхъ называютъ осмиконечный крестъ крестомъ раскольничьимъ.—Это частію правда.

Нъкоторые изъ Православныхъ дъйствительно употребляли такое названіе, но весьма не многіе, притомъ не съ какимъ-нибудь неуваженіемъ, тъмъ менъе съ презръніемъ къ кресту осмиконечному, а всегда только для показанія того, что всъмя вами почитается истиннымъ кре-

<sup>(1)</sup> Служебн. Іосиф. лист. 91 на об. изд. 7155 г.

<sup>(2)</sup> Эта мысль, равно какъ и нёкоторыя другія въ сей статьё заимствованы изъ Беслодъ къ глаголемому старообрядцу.

стомъ Христовымъ только одинъ осмиконечный крестъ, съ рёшительнымъ и злобнымъ отвержевісмъ креста четвероконечнаго.

И такъ предъявленіе, будто Православвая Перковь отставила п возненавидѣла истинный т. е. осмиконечный кресть Христовъ и возлюбила кресть четвероконечный, п во всемъ нанболѣе почптаетъ его, есть предъявление несправедливое, и для Православной Церкви весьма оскорбительное, - оскорбительное потому, что допускаемый св. Церковію чствероконечный кресть вашими наставниками называется псчатью антихристовою (1), къ каковой XYлѣ на четвероконечный кресть Православная Церковь никогда не подала ни малъйшаго повода, и па каковую хулу ваши наставники ръ<del>ши</del>ни малъйшаго права. Св. тельно не имъютъ называетъ четвероконечный Златоустъ ясно кресть частію Христовою и знаменіемъ милости на насъ Божіей. Именно говорнть онъ такъ: «Печать наречеся (крестъ), яко всякія Бо-«жін завѣты, елика аще пріимемъ, симъ аки нъ-«коею царскою печатію п перстнемъ печатаемъ, «и приступпти ничтоже можетъ къ тому лука-«вое. Аще настоятельство народное кому вруча-«смъ, аще во священническое вводимъ достонн-«ство, по безчисленныхъ молнтвахъ и призыва-«ніп Духа, благодати пришедшей, симъ печата-

<sup>(1)</sup> Смотр. Сборникъ начинающійся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ, лист. 193.

кемъ, аки бы почитающе въ твердомъ хранили-«Щп данный даръ, тако и въ священнодъйствахъ «пріемлется. Ибо крестъ Христовъ мечь есть н «древо, на исмъ же закланный Христосъ отъ «убійцъ Іудеевъ разруши дъла діавольская, H «самаго діавола низложи, гръхи наша на немъ «пригвоздивъ (1).» Какъ же можетъ быть одна и та же вещь печатію Христовою и антихристовою?-Не явная ли это пельпица! Притомъ жестоко охуляя четвероконечный крестъ, ваши наставинки въ своей слъпоть не видять, что въ то же время хулять тоть кресть, которымь сами молятся, и которымъ молиться располагаютъ всъхъ своихъ послъдователей; -- крестъ, ROTOрымъ всв, служившіе до Патріарха Никона, Священника знаменовали просфору, назначавшуюся для Агица; которымъ разлагали части Агица, по его раздроблении, на дискосъ; который преимущественно употребляли на святительскихъ облачевіяхъ, и который теперь ваши ваставняки, и вы сами постоянно употребляете для освященія крестнымъ знаменіемъ всякой вещи, какую хотите освятить. Неужели пря встать сихъ случаяхъ полагался и теперь вами полагается не крестъ Христовъ, а печать антихристова?-Всесвятый Свъте міра (2)! Въ какія заблужденія вводить нась человъкоубійца исконный! Просвъти тму заблуждающихъ!

(2) IOAH. 8, 12. ЗАЧАЛ. 29.

<sup>(1)</sup> Себорникъ.

10. Ваши предки говорный, а ваши наставники и теперь говорять, что Православная Церковь отставила двуперстное крестное знамение, и приняла триперстнов, двуперстно же крестящихся прокляла.

Ваши предки говорили именно такъ: «Да въ ствхъ же новыхъ книгахъ напечатано по того «же Дамаскинову предавію, вельно намъ крести-«тися щепотью, треми персты. А яже мы изъ «начала пріяхомъ по Апостольскому и святыхъ «Отецъ предавію, и по свидътельству преподоб-«наго Петра Дамаскина, и святаго Өеодорита, и «блаженнаго Максима Грека, и по Соборному «уложению Макарія Митронолита Московскаго и «всея Росіи и всего освященнаго Собора, тыя «новыя Въры учители двъма персты преститися «возбраняють: а не крестящихся треми персты «проклинаютъ.... А иже при Благовърномъ Цаи Великомъ Князъ Іоаннъ Васильевичъ «D.P «всея Росіи, Преосвященный Макарій Митропо-«лптъ, по Апостольскому преданію, на освящен-«номъ богодухновеномъ своемъ Соборъ уложнан, «не крестящихся двіма персты візчному прокля-«тію предали. И они тому Царскому уложевію «и священному Собору, паче же святыхъ Отецъ «уложенію, Христову и Апостольскому преданію «не новинуются, но и намъ такожде повинова-«тися не велять, и полагають то соборное про-«клятіе ни за что. И тьмъ своимъ неповинове«ніемъ учниля себе подъ въчнымъ проклатіемъ. «Но и насъ гръшныхъ ведутъ нынъ съ собою «подъ тое же проклятіе (1).»

Это взводимое на св. Церковь обвиненіе обыкновенно всъ вы почитаете однимъ изъ самыхъ важныхъ обвиненій. Посему разсмотримъ его особенно обстоятельно.

Обязанность знаменовать свое лице крестообразно основывается на преданія неписанномы. Ибо св. Василій Великій говорить: «Мвога и «велика Церковь имать отъ неписаннаго преда-«пія, и первое есть, еже върнымъ крестообраз-«но лице знаменовати (2).» Но какъ именно крестообразно должно знаменовать свое липе. св. Василій Великій не сказаль. У древнъйшихъ же св. Василія Великаго отцевъ и учителей Церкви нельзя искать отвъта на этотъ вопросъ; потому что еслябы какой либо изъ древнъйшихъ св. Василія Великаго отдевъ и учителей Церкви написалъ, какъ именно крестообразно должно знаменовать свое лице; то св. Василій Велнкій въ свое время не назвалъ бы крестнаго знаменія преданіемъ неписаннымъ.

4

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Соловецкая Челобитная въ сборникѣ, начинающемся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ лист. 76 и далѣе.

<sup>(2)</sup> Васил. Велик. прав. 90 въ Кормчей и въ книгѣ о Св. Духѣ глав. 27.

Но всякое неписанное преданіе должно привимать и соблюдать такъ, вакъ оно всегда всадъ всеобщимъ одинакимъ употребленіемъ привималось и соблюдалось и теперь принимается и соблюдается во всей Православной Церкви, -- принимать п соблюдать, не входя въ изысканіе древняго письменнаго для него основанія. Св. Златоусть говорить: «Преданіе церковное досто-«върно быти въмъняймъ. Предавіе есть, ничто-«же вящше пщи (1).» И такъ, дабы получить удовлетворительное, върное свъдъніе о томъ, какъ именно крестообразно должно знаменовать свое лице, надобно смотръть, накъ во всей. непрерывно отъ времени св. Апостоловъ до вашего времени продолжающейся, Православной Церкви всегда п вездѣ знаменовались и нынт знаменуются крестнымъ знаменіемъ всѣ православные христіане. Православную Церковь нывѣ составляютъ, кромѣ Русскихъ, Греки, Аравляне, Египтяне, Грузинцы, Сербы, Валахи, Молдаваны, Булгары, Далматы, Черногорцы и проч. Всъ эти народы, часто отдаленные другъ оть друга мъстомъ жительства, особымъ языкомъ и образомъ правленія, съ пезапаматныхъ временъ, постоянно нолятся крестомъ, слагающимся, въ знаменование Св. Тронцы, изъ трехъ

<sup>(1)</sup> Златоуст. на 2 послан. къ Солунянамъ. Бесѣд. 4. стр. 2344.

первыхъ перстовъ правой руки, подагая его сперва на чело, потомъ на перси, а за тъмъ правое и лавое плечо. Точно такимъ же 병송 крестойь молятся всв иноки св. горы Аоопской, иноки живущіе по разнымъ Греческимъ островамъ, монастырямъ, скитамъ, и пустыняжь Палестины, Египта и Аравіи. Объ этомъ такъ свидътельствуетъ ученый и почтенный Грекъ, Архіепископъ Астраханскій Инкифоръ Өсотокій: «Не мало читаля мы Греческихъ книгъ «какъ руконисныхъ древявйшихъ и повъйшихъ, «такъ и печатанныхъ въ разныя времена и въ раз-«выхъ къстахъ. Предъ Богонъ же' исповъдуемъ, «что нигде не обреля мы, чтобы креститься и «благословлять двуня перстами. Многихъ видвли «мы Грековъ православныхъ христіанъ отъ раз-«Выхъ странъ, многихъ монаховъ отъ развыхъ мосвастырей и мвсть пустыяныхъ, изъ горы Авон-«ской и Синайской и оть монастыря Іерусалим-«скаго святаго Саввы, а кромъ сего Архіереевъ «и Патріарховъ: свидвтельствуемъ же вамъ, что «всв, никого не исключая, крестятся тремя пер-«вымя перстами совокупленными, и двумя по-«слъдними пригнутыми: благословляють же сласгая персты во образъ Іс. Хс., какъ то въ отвъ-«тв на вопросъ четвертый сказано. О знамении «же крестномъ и о благословения двумя перста-«мя на следа до того, какъ появилось сіе въ «Россія, въ Греческихъ книгахъ не было, да и «между Греками не было о сей вещи когда лисбо ни стязанія, ниже одного слова. Греки же Част. И.

«вмѣстѣ живущіе съ Ариянами вѣдаютъ, что «Армяне двумя перстами крестятся и благослов-«ляютъ. Не только же православные Греки, по «и всякаго рода православные христіане крс-«стятся первыми тремя перстами совокунленны» «ми, и двумя послъдними пригвутыми, и благо-«словляють какъ выше сказано (1).» Впрочемъ объ этомъ свидътельствують всъ путешественники, которыхъ въ наше время отвсюду бываетъ въ тѣхъ странахъ не мало, и отъ которыхъ всякой вездь можеть получить полное удостовыреніе. На всемъ Востокъ молятся крестомъ, слагаемымъ изъ двухъ перстовъ правой руки, только Армяне. О семъ также могутъ свидътельствовать всё путешествовавшие по Востоку. Таковое, во всей Восточной Православной Церкви съ незапамятныхъ временъ постоявно согласное употребление треперстнаго креста для крестнаго знаменія явно доказываеть, что истинно Апостольское преданіе касательно перстосложенія для молитвеннаго креста есть перстосложеніе трехперстное, какое употребляеть православная Церковь, а не двуперстное, какое унотребляете вы.

Того, чтобы таковый изъ трехъ первыхъ перстовъ слагаемый кресть началь употребляться въ св. Церкви не со времени св. Апостоловъ, а въ какое либо послъдующее, особливо позд-



<sup>(1)</sup> Никифора отвѣты на 15 вопросовъ старообрядческихъ лист. 334 изд. 1821 г.

ивинее, время нельзя доказать совершенно ничъмъ. Если бы первоначальный, преданный св. Апостолами крестъ когда нибудь гдъ либо въ Восточной Православной Церкви перемённися; то какъ возможно, чтобы тамъ нигдъ не нашелся ни одинъ ревностный человъкъ, который бы вступныся за такую перембну, и произвелъ споръ нан даже волнение, - не нашелся не смотря на то, что тамъ при всёхъ возникавшихъ перемънахъ оказывались сильные защитники старины и истины. Но этого на Востокъ не было, и совершенно ни одинъ изъ всъхъ бывшихъ какъ православныхъ, такъ и неправославныхъ историковъ не запътняъ, чтобы когда нибудь и гдъ нибудь обнаружился какой-либо даже малый споръ о крестномъ знаменія, между тънъ какъ въ исторіи замъчены многія произшествія весьма незначительныя. Споръ о кресть оказался только у насъ въ Россіи въ 16 въкъ по Рождествѣ Христовѣ. Посему совершенно нѣтъ основанія думать, что сложевіе трехъ перстовъ правой руки для крестнаго знаменія начало употребляться въ православной Церкви на Востокъ когда нибудь въ позднъйшее время, а должно несомнённо признавать, что таковый кресть въ св. Церкви никогда не перем'внялся, но постоянно существуеть въ ней со времени Апостольскаго.

Поелику же молитвенный крестъ, слагаемый изъ трехъ перстовъ правой руки, въ православной Церкви на Востокъ никогда не перемънялся: то само собою ясно, что Греками вичеть съ Вирою переданъ былъ къ намъ въ Россію молитвенный кресть треперстивый. Ибо Греки передали намъ для крестнаго знаменія, безъ сонийвія, не иной кресть, какъ тоть, какой всегда употребляли сами. Для преданія намъ инаго креста они не имъли пякакой причины. Оли даже и не могли передать намъ инаго креста, потому что наши предки, находясь предъ принятіемъ Въры въ Константинопольсномъ Софійскомъ Соборъ для испытанія Восточной Въры (1). сами ясно видъли, какое перстосложеніе Греки употребляли для крестнаго знаменія.

Воть доказательство въ отношенія къ истииному молитвенному кресту! Это доказательство для всякаго добросовъстнаго человъка вполитв удовлетворительно. Потому что оно именно то, какое въ отношеніи къ настоящему предмету должно быть, и сильнъе котораго ин на какое неписанное преданіе представить нельзя, и требовать не должно. Ибо именно постоянное и воеобщее употребленіе чего-либо въ Христовой Церкви есть върный признакъ происхожденія того отъ св. Апостоловъ (<sup>2</sup>).

Впрочемъ вотъ и еще три подтвержденія истины, постоянно вездѣ употреблявшагося въ

(2) Св. Ириней о ересяхъ книг. З. глав. 4.

<sup>(1)</sup> Карамз. Исторія Русск. Государства. Часть 1, 211. 212.

православной Церкви треперстнаго сложения для крестваго знамения, именно:

а) Кинга о тайнахъ Литургии Иннокентія Шаны Римскаго, современника св. Златоусту. Онъ ясно говоригъ, что «знаменіе крестное дол-«жно изображать тремя первыми перстами (<sup>1</sup>).» Сого не отвергаетъ въ своей книгъ и Левъ Аллатій (?), обльно старавшійся защищать западную Церковь и расположить соединиться съ нею Церновь Греческую. Правда, объ эти книги не переведены, однакожъ не оставляемъ свидътельства Инновентіева, нотому что подобныхъ свидътельствъ очень мало; а любопытный можетъ обратиться къ означеннымъ книгамъ самъ, или посредствомъ другато вадежнаго лица, и-удостовъриться въ истинъ.

б) Книга Православное Исповъданіе Влры, изданная Кіевскимъ православнымъ Митронолитомъ Петромъ Могилою. Эта книга послана была имъ къ Восточнымъ Патріархамъ, съ такою просьбою, чтобъ оня, такъ какъ въ то времи у Россіянъ, по смутнымъ обстоятельствамъ времени, давно не было общенія съ Востокомъ, внимательно разсмотрѣли ту книгу, исправили ее, ежели усмотрятъ въ ней какія-либо неправильности по ученію или по обрядамъ, и возвратили ее къ нему для общаго руководства въ Русской православной Церкви. Эту книгу Восточ-

<sup>(1)</sup> Книг. 2. гл. 45.

<sup>(2)</sup> Книга о постоянномъ согласіи Греческой Церкви съ Римскою.

ные Патріархи въ 1643 году разсматривали соборно, и исправивъ, возвратили при грамотв за общимъ своимъ подписаніемъ (<sup>1</sup>). Въ книгѣ же Православнаго Исповъданія показанъ для знаменованія себя кресть треперстнаго сложенія (2), — показанъ, прежде нежели явились всѣ книги, какія были напечатаны при Патріартѣ Іосифѣ съ наставленіемъ о крестѣ; ибо Іосифъ получилъ Патріаршество въ 1642 году и первая книга со включеніемъ правила о двуперстноять крестѣ напечатана въ 1644 году (3).

«Всъмъ новелъваемъ.... знаменіе честнаго и «жпвотворящаго креста творити на себъ треми

(3) Именно книга подъ названіемъ Кирилловой.

<sup>(1)</sup> Смотр. начальн. листы въ книгѣ Православнов Исповпдание.

<sup>(2)</sup> Смотр. отвѣтъ на вопросъ 51 въ 1 части книги Православное Исповъдание.

«первыми персты десныя руки: палецъ глаголе-«мый, и иже близъ его глаголемый указатель-«ный, и средній слагати вкупь, во имя Отца и «Сыва и Святаго Духа. Два же, глаголеный ми-«зинецъ, и иже близъ его близосредній, имъти «наклонены и праздны, по древнему преданію. ссв. Апостоловъ и св. Отцевъ. Тако бо имутъ «вси народи христіанстія многи языцы, иже «суть во Православіи, отъ Востока и до Запада, «преданіе издревле и донынъ неизмънено дер-«жать (1).» Опредъление такого Собора, по самой его важности, должно быть принято всъни православными христіанами. Мы принимаемъ его безъ всякаго сомнънія. Безъ всякаго же сонтанія должны принять его и вы. Къ этому обязываеть вась, не говоря ни о чемъ иномъ, ващь собственный учитель, песатель книги о Впорть, который говорить: «Слушаемъ Патріарха «Александрійскаго, Антіохійскаго, Іеросалимска-«го, и великой Русіи, яко единовърныхъ Констан-«тинопольсному Архіереовъ, почитаемъ и пріи-«маемъ: къ вимъ бо належать оны Христовы асловеса, слушаяй вась, Мене слушаеть, а «отмытаянся, отмытается пославшаго «Мя (2). И истивно есть, кто слушаеть Патрісарховъ, и отъ нихъ освящаемыхъ и посылаеамыхъ, Христа слушаетъ, а кто отмътается ихъ, «Самого Христа Бога отмѣтается той (3).»

<sup>(1)</sup>Смотр. Соборный свитокъ.

<sup>(2)</sup> Лук. 10, 16. зач. 51.

<sup>(3)</sup> Книга о Въръ лист. 232,

Все это представление правосланной Церкия касательно истины апостольскаго ироискожаснія и постояннаго везд'в въ православной Цериупотребленія треперстнаго сложенія LIA ви крестнаго знаненія стоить на основаніц совершенно твердомъ. Но ваши наставники, не смотря на силу сего представленія, предъявляють, въ древнія времена употреблядось въ булто перстосложение для крестного знасв. Пернви менія не тросперстное, а двуперстное и не перестають держаться сего предъявленія какъ истины даже до нынъ. Въ доказательство своего предъявлевія они указывають в) на обычай. по которому двуперстное сложение для врестнаго знаменія продолжалось будто бы отъ самаго начала Русской Церкви даже до Никова, б) на свядвтельство Петра Дамаскина, в) на свидътельство св. Мелетія Патріарха Антіохійскаго, г) на свидътельство св. Соодорита, д) на свидътельство преп. Максима Грека, с) на свидътельство Стоглавнаго Собора, ж) на свидительство. отъ св. мощей и з) св. иконъ, и) па недависе будто бы начало употребленія тренерстнаго сложенія для крестнаго знаменія въ Греческой Церкан, і) на слишномъ будто бы недавнее начало употребленія треперстнаго сложенія для креста въ Русской Церкви, к) на доказательство догнатическое, и наконецъ л) на неприличие употреблять для крестнаго знаменія кресть треперстный. Разсмотримъ всъ эти предъявленія.

57 -

Эго первое доказательство на то, будто двуперстное сложение для «защищаемое вами «крестнаго знаменія было одно во всеобщемъ «унотребдснія въ Христовой Церкви отъ ея на-«чала до Патріарха Никона, и будто треперстный «кресть въ Россіи до Никона николиже слышися «или возвъстися когда (1).» Ваши наставники очень часто повторяютъ это предъявление, но никогда нигдъ не сказали въ подтверждение его истины ни слова. Посему объ этомъ предъявлении ничего инаго сказать нельзя кром'ь того, что оно ложно, тъмъ болбе, что мы сей часъ доказали, что употребление молитвеннаго креста, у всъхъ православныхъ христіанъ во встахъ мъстахъ ихъ жительства, продолжающееся отъ самаго апостольскаго времени донынъ, есть употребленіе креста не двуперстнаго, а треперстнаго.

## б) Свидътельство Петра Дамаскина.

Представляемое вашими наставниками, въ доказательство будто истивной древности двуперстнаго вреста, свидътельство Петра Дамаскима, состоитъ въ слъдующемъ: «Два перста убо иедина «рука являютъ распятаго Господа Інсуса Христа

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся статьею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ листъ 76. Поморскіе отвѣты, отвѣтъ 5.

«во двою естеству, а во единомъ составъ позна-«ваема(1).»-Это свидетельство не имееть достаточной силы для доказательства истинной древвости вашего двуперстнаго креста. Ибо указываемый вами Петръ Дамаскинъ не говорить надлежашимъ образомъ ни о нашемъ крестномъ знаменіи, ни о вашемъ. Для нашего крестнаго знаменія—молебнаго слагаются три первые перста въ означение Св. Троицы, а два послъдние пригибаются къ ладони безъ значенія; для благословляющаго же-употребляются всъ пять перстовъ для извъстнаго означенія имени Господа Інсуса Христа. Но въ вашемъ крестномъ знаменія какъ молебномъ, такъ и благословенномъ, употребляется пять перстовъ: три-большой съ двумя послъдними-въ означеніе Св. Троицы, а два-указательный и средній-въ означеніе двухъ естествъ во Христъ. Представляемое же CBRдътельство Петра Дамаскина говорить только о двухъ перстахъ, и при томъ-о какихъ, не сказываеть. Объ остальныхъ же трехъ перстахъ не говорить ничего. Между твиъ въ составленіе вашего какъ молитвеннаго, такъ и благословляющаго креста, по митию вашихъ наставнивовъ. непременно чолжны вхочить не только чва перста, но и три. Ибо всѣ они вообще говорать, что въ крестномъ знаменіи необходимо должно заключаться не только испов'вданіе двухъ естествъ во Христь, но и исповъдание Св. Троины (2).

<sup>(1)</sup> Въ Поморск. отвѣтахъ отвѣтъ 9.

<sup>(2)</sup> См. послание о сложении перстовь въ сборныкъ, начи-

Кромъ сего должно замътить, что Петръ Дамаскивъ а) не есть мужъ святый, какъ называють его ваши наставники: св. Церковь никогда не признавала его святымъ. б) Онъ былъ простый монахъ, а не учитель Церкви. в) Онъ не древній пясатель, какинъ, для доставленія большей важности, выдавали его ваши наставники, поставляя его свидътельство выше свидътельства даже св. Мелетія, Патріарха Антіохійскаго (<sup>1</sup>), жившаго въ четвертомъ въкѣ, а писатель уже двѣнадцатаго въка (<sup>2</sup>).

## в) Свидътельство св. Мелетія.

Представляемое вашнин наставниками, въ доказательство будто истинной древности двунерстнаго креста, свидътельство св. Мелетія, Матріарха Антіохійскаго, состоять въ слъдующемъ сказаніи: «Въ книгѣ Кирилловой насинсано, что благословенный мужъ, Мелетій «Патріархъ,.... хотя еретики Аріаны (на Соборѣ, «состоявшемся въ четвертомъ вѣкѣ въ Антіөхін) «устрашити и посрамити, и вся люди удивити, «показа имъ три персты, и не бысть знаменія. «Потомъ же два совокупль, и единъ пригнувъ, «и благослови люди, и изыде отъ него огнь яко

нающемся Исторіею о отцёхъ и страдальцёхъ Соловецкихъ листъ 92-154.

- (1) Смотр. Поморск. отв'ты отв'ть 5. статья 5 и 7.
- <sup>(2)</sup>Смотр. Никифора Архіеп. Астраханскаго отвѣты стран. 130. изд. 1821 г.

«молнія. И достохвальный онъ испусти гласъ: «тріе убо. чностаси разумвваемъ, о единомъ же «существъ бесёдуемъ. И тако посрани сряти-«ни (<sup>1</sup>).» Въ этонъ же видв читаемъ это синдътельство св. Мелетія въ предисловіи нъ Искатирямъ, напечатавнымъ при Патріархв Іосифв (<sup>2</sup>), въ Прологв (3), Четів Минев (4) и въ Пославія о сложеніи перстовъ, сже которыма персты десныя руки подобаеть всякому православному христіанину воображати на себъ знаменіе честнаго креста (<sup>3</sup>).

Доказываетъ ли это свидвтельство метину того, что вани наставники хотятъ выдать за истину?---Ивтъ!

Ибо а) это сказаніе говорить только то, что св. Мелетій сперва цоказаль Аріанамь трм нерста с́воей руки не соцокупленными, для означенія трехъ лицъ Божества, а потомъ, для означеченія единосущности сяхъ лицъ, онъ совокупиль два перста, и приложилъ къ нимъ третій. Но какіе именно персты св. Мелетій цоказалъ не совокупленными, какіе цотомъ два совокупиль.

(1) Кирил. книга лист. 183 на обор.

(4) Чет. Мин. 12 Февраля, въ житія св. Мелетія.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Слёдов. Псалт. лист. 38 на обор. изд. 1642, 1647; и проч.

<sup>(3)</sup> Смотр. Февраля 12 въ сказание о св. Мелетия.

<sup>(5)</sup> Смотр. въ Сборнякѣ, начинающемся Исторіею о отцѣхъ в страдальцѣхъ Соловецкихъ. лист. 94.

и калой одниъ и куда пригнулъ, означенное сказавіе по говорнть. А таквить образомъ это сви-АВТЕЛЬСТВО НИЧЕГО ВС ГОВОРНТЬ ВЪ ДОКАЗАТЕЛЬство древности двуверстваго креста. 5) Поелику св. Мелетій, вакъ говорить означенное сказаніе, желаль защитить на Соборѣ протнаъ Аріань учение о Богв, утвержденное на вселенскомъ Инкейскомъ Соборъ, т. е. Божество Сына Божія и сдиносущность лицъ (упостасей) Святыя Тронцы; то должно полагать, что для означения божественности всёхъ лаць Св. Троицы, а посему и божественности Сына Божія, чего Аріане пе признавали, св. Мелетій показаль народу не совокущескными три первые перота правой руки, а потокъ для показація ихъ единосущія совокупнать два, и пригнулть ит нимъ однить изъ тёхъ не перстовъ, какіе прежде показаль не совокупленными. Нбо сдивосущіе должно было поназать твин же самыми перстами, которые была показавы для означенія трехъ упостасей въ св. Тронцъ не совокупленными. Естественность и правильность таковой нысли ясно чувствовалъ даже отступникъ отъ православія --означенный сочинитель Посланія о сложеніи перстовь, еже которыми персты десныя руки подобаеть всякому православному христіанину воображати на себъ знаменіе честнато креста. — пославія пом'ященнаго въ Сборвикъ, начинающемся исторівю о отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ. Именно онъ говорить: «нъцыи разумъвають, еже истивно

«быть мню, яко блаженный Мелетій новаза сер-«він три нерсты десницы своея, еже есть на-« лецъ (т. с. перстъ большой) и указательный г «велнкосредній, разлучены другь оть друга, оть «нихъже тогла и ве бысть знаневія, зане н-«сложин и несоединены показа (1).» Такъ оп чувствовалы по такъ, а не иначе, ему и должно было чувствовать ; нбо какъ для означения трончности Божескихъ лицъ, такъ особенно ди означенія ихъ единосущія и равенства должно было св. Мелетію показать три нервые перси; потому что неяче ни для кого не было бы вонятно, почему онъ для выраженія тромчности лицъ Божества показалъ не три большіе лерси, а большой-съ двумя меньшими. Такое ноказаніе трехъ перстовъ, странное само въ себв, н могло дать народу мысля ни о единосущия, ни о равенствъ лицъ Св. Тронцы, а могло дать мысл только о ихъ неравенствъ. Не о санистиъ, а нанпаче о неравенствъ лицъ Св. Тронцы далъ бы мысль народу св. Мелетій и тогда, когда бы овъ для выраженія ихъ единства пригнулъ первый, большой персть, къ двумъ меньшвиъ.

Правда, упомянутый сочинитель Посланія о сложеніи перстовь, желая доказать означеннымъ сказаніемъ о св. Мелетін свое митиніс о друперстномъ кресть, посль означенныхъ словь

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ лист. 95.

говорить, что «благословенный онь мужь, свя-«тый Мелетій, отъ тъхъ тріехъ перстовъ два со-«вокупль, си есть, указательный и великосредній, «велиній же персть, си есть палець, къ про-«чимъ двумъ, си есть ко близосреднему и мало-«му, пригнувъ, являя сововупленіемъ сихъ тріехъ «перстовъ Святую Троицу единосущную, совоку-«пленіемъ же двою персту, во Христь единомъ «два сопротивна стекшася естества..... оба тами-«ства, сиръчь Святбя Троицы и смотрънія, «симъ (сложениемъ перстовъ) воспроповъда ясно «всънъ: Отцу бо Сына единосущна показа, и не «нага отъ пріятія, по Несторіеву злоумію, во стого же едянаго прежде въкъ рожденнаго горъ «безъ Матере отъ Отна, того же и долъ отъ Ма-«тере бевъ Отца, во единой упостаен сугуба «естествонъ (1).» Но такое истолкование Мелетісва нерстосложенія совершенно произвольно, и не согласно съ исторіею: ибо сочинитель сцаавнаго Посланія, непосредственно предъ упомянутыми словами, самъ сказалъ, что «св. Ме-«летію тогда подвигъ бъ къ Аріанамъ, нже на «сыновнее (о дерзостнаго онаго языка и мысли!) «хулящихъ Божество, и въ создание и тварь «пизвождаху окаявнии, и отлучаху Его отъ Отча «существа (<sup>2</sup>).» Слъдовательно св. Мелетію нужве было доказать только Божество Інсуса Христа, Сына Божія, и единосущность Св. Троицы.

 <sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ дист. 95 на обор. и 96.
 (2) Тамъ же дист. -95 и на обор.

Защищать же, вопреки лисучению Несторія, ученіе о двухъ естествахъ во Інсусъ Христв, св. Мелетію не было ни малой нужды. Потому что во

время св. Мелетія въ св. Церкви еще отвюдь во было развомыслія я спора касательно двугъ естествъ во Христв. Несторіева ересь военикла спустя уже гораздо болве 50 лвтъ по кончнить св. Мелетія. Какой былъ поводъ св. Мелетію опровергать ересь Несторія?!

Сочинитель Поморскихи отельнови жено видель безсиліе осначеннаго, заниствуенаге отъ Мелетіева свидетельства, ващищевія двуперстваго сложения для престваго знамения. Посему, дабы дать ему возможнию силу. онь неитениь упомянутыя, находящіяся въ Карилловой кашть, въ предислевія въ Псалтырямъ, Прологв в Четів Минев, слова св. Мелетія въ следующій видъ: «Древній восточный учитель, св. Мелетій, Ша-«тріархъ Антіохійскій, бывый во время втораге «вселенскаго Собора деа перста совокупнив, а «мри пригнувъ, благослови люди, и прослави «Господь его благословение снитиенъ огня (1).»---Но такое начънение сказания бездоказательно. Правда, оно согласно съ сказаніемъ, какое нередаеть о св. Мелетія Стоглавный Соборь, по ото согласіе не даеть ни налой силы мавайо сочинителя Поморскихъ отвътовъ и вашихъ наставенковъ, а только несомитно показываеть. что сжели не оба, то которое нибудь одно наъ

(1) Поморск. отвѣты. отв. 5, свид. 7.

оказаній, на поторыхъ основываются BARIH наставники, непремённо ложно. Ибо какъ Кириллова книга. предвеловія къ псалтырамъ и Прологъ, нанечатанныя при Патріархъ Іосяфъ говорять не то, что говорить Стоглавъ, равно говорить и Четія Мивея: то непре-26 TO мъено должно утвердить, что гдъ нибудь въ нихъ ложь. Если не листъ Стоглавъ, то лгуть Кариллова книга, Прологъ и Псалтыри, печатавныя при Патріархъ Ісспот, а также и Четія Минея, писанная Митрополитомъ Макаріемъ. Но эта явно уснатриваемая ложь сама собою показываеть, что которое нибудь наъ означенныхъ сказаній о св. Мелетін ненорчено. Истивная жедревность показываеть, что означенныя сказанія испорчены оба; ибо упомянутое проязшествіє во всіхъ спискахъ Церковной Исторія блаж. Өсодорита, какіе намъ извъстны, описано такъ: «Когда св. Мелетій выразиль на Соборъ «прямый смыслъ ученія о Богѣ, согласно съ уче-«ніемъ Никейскимъ, п народъ, сопровождая рвчь «его одобрительными восклицаніями, просиль «его повторить вкратцѣ свое ученіс, тогда Ме-«летій, показавъ три перста, а потомъ два изъ одинъ, произнесъ **СНИХЪ СЛОЖИВЪ** N оставивъ «слъдующее утъпительное изреченіе: разумъснъ стри, а бестадуемъ какъ бы о единомъ (1).» ---Точно также описываеть означенное обстоятельство другой древній греческій историкъ Созо-

(1) Өеодорита Церков. Исторія книга 2. глав. 31. Част. II. 5

менъ. Именно: «Мелетій отпрыто исповъдалъ «Сына единосущнымъ Отцу, и говорятъ, что ког-«да онъ (св. Мелетій) еще произвосиль это, то «архидіаконъ тогдашняго влира иодбъжаль, и «заграднаъ ему уста рукою; но онъ яснъе, чъмъ «голосомъ, выразилъ свою мысль посредствонъ «руки, показавъ сначала три перста, а потонъ «Опять сложивъ ихъ, и показавъ одинъ. Этинъ «видомъ онъ изобразилъ народу то, что шы-«СЛИЛЪ, И ЧТО ПРЕПЯТСТВОВАЛИ СМУ ВЫСКАЗАТЬ. «Когда же архидіаконъ схватилъ его за руку и «чрезъ то открылъ уста; то онъ, получивъ сво-«боду языка, уже яснъе и громче объявиль «свою мысль, и увъщеваль держаться опредъ-«леній Никейскихъ, и внушалъ слушателямъ, что «мыслящіе вначе отступають оть истины (1).» Наконецъ совершенно согласно съ Созометомъ

разсказываеть означенное произшествіе Никифоръ Каллисть (2).

И такъ отнюдь нельзя утверждать, будто на основанія предъявляемаго сказанія о св. Мелетіи должно для крестнаго знаменія соедниять большой перстъ съ двумя послёдними, а указательный и средній слагать виъстѣ;—нельзя утверждать тѣмъ болѣе, что предъявляемое сказаніе о св. Мелетін двояко, п притомъ ни одно наъ нихъ—ни сказаніе, находящееся въ Стоглав-

<sup>(1)</sup> Созомен. Церковной Исторіи книга 4 глав. 287

<sup>(2)</sup> См. Каллистовой Церковной Исторіи на греческомъ языкѣ кпигу 9 глав. 48.

никв, ин положенное въ Кирилловой книгв, Прологв, Четів Минев и Псалтыряхъ—не показываеть, какіе вменно персты св. Мелетій совокупиль, и какіе пригнуль.

Вани наставники предъявляють, что «въ Ауномянутомъ новъствованія о св. Мелетій ска-«зано, что онъ означеннымъ соединеніемъ пер-«стовъ благослови люди, а благословеніе тре-«мя перстами не бываеть, слъдовательно у него «сложеніе перстовъ тогда было такое, какое бы-«ваетъ для благословенія (<sup>1</sup>).»—Но и это предъявленіе ни мало не усиливастъ инѣнія вашихъ наставниковъ; ибо сказаніе о томъ, что Мелетій своями перстами благословилъ народъ, не вѣроятно; потому что ни въ Исторія блаж. Өеодорита, ни въ Исторіи Созомена о Мелетіевомъ благословеніи не сказано ни слова. Притомъ св. Мелетій, какъ мы уже видѣли, имѣлъ нужду показать своими перстами божество Іисуса Хри-

(1) При семъ должно замѣтить, что ни у Өеодорита, ни у Созомена, пи у Каллиста, при описаніи Мелетіева дъ́йствованія на Соборѣ, совершенно не упоминается о томъ, что св. Мелетій показанными на Соборѣ свонии перстами благословелъ народъ, и что отъ его перстовъ, при благословеніи народа, произошелъ огонь. Въ нашъ Прологъ внесена мысль о Мелетіевомъ благословеніи, изъ какой либо подложной записки, безъ сомнѣнія, тѣми же справщиками книгъ, которые внесли мысль о двуперстномъ сложеніи для крестнаго знаменія въ извѣстныя, напечатанныя при Патріархѣ Іосифѣ книги.

ста и троичность лицъ Божества въ единонъ существъ, по Никейскому учению. Посему ежели бы св. Мелетій благословилъ народъ натиперстнымъ благословеніемъ, тъмъ ли, какое употребляетъ св. Церковь, или какое защищаютъ ваши наставники; то онъ не ноназалъ бы единосущія Св. Троицы, и не посрамилъ бы еретиковъ, а только привелъ бы народъ въ весьма странное состояніе. Ибо тогда народъ долженъ былъ бы подумать, что св. Мелетій проповъдуетъ имъ пять лицъ въ Божествъ, и что эти лица отнюдь не равны; потому что для выраженія пхъ сложенъ большой перстъ съ двумя послъдними перстами, отдаленными отъ него, а не съ ближайшими къ нему.

Впрочемъ ежеля принять и двйствительно бывшимъ то, что св. Мелетій благословилъ народъ, все же въ его благословеніи нельзя видѣть доказательства па то, что ваши наставники хотятъ имъ доказать. Ибо св. Мелетій въ своеиъ благословеніи долженъ былъ показать не то перстосложеніе, какое употребляется для обыкновеннаго благословенія, а то, какое нужно было для выраженія ученія о трехъ лицахъ Божества во единомъ существѣ. Его благословеніе было необычайное.

### г) Свидътельство блаж. Өеодорита.

О Осодоритовомъ свидътельствъ прежде всего должно замътить, что въ Соловецкой Челобитной не означено, какому Осодориту оно принадленнть. Быль св. Феодорить пресвитерь Антіохійскій, но этоть Святый не оставиль послё себя никанихъ сочиненій. Другихъ святыхъ Феодоритовъ православная Церковь не знаетъ. Много сочиненій оставиль послё себя Феодорить Епископъ Кирскій, по онъ православною Восточною Церковію никогда не быль признанъ святыля. Посему православная Церковь не можетъ, и не должна, принять никакого свидётельства о кресть отъ Феодорита святаго.

Въ нъкоторыхъ Сборникахъ, писанныхъ около времени всероссійскаго Митрополита Макарія, также въ Стоглавникъ и въ извъстныхъ книгахъ, напечатанныхъ при Патріархъ Іосифъ, свидътельство о двуперстномъ сложеніи для благословенія и крестнаго знаменія приписывается блаж. Өеодориту Епископу Кирскому; но это свидътельство, по всъмъ признакамъ, не принадлежитъ сему древнему церковному учителю, а ссть свидътельство новъйпіее и подложное. Ибо

а) Объ означенномъ, приписываемомъ блаж. Феодориту, свидѣтельствѣ о перстосложеніи для благословенія и крестнаго знаменія, ни въ одной изъ славянскихъ, особенно печатныхъ книгъ, въ которыхъ оно показывается, не означено, въ какомъ именно Феодоритовомъ сочиненіп оно находится, между тѣмъ какъ при представленіи другихъ подобныхъ свидѣтельствъ въ означенныхъ книгахъ почти обыкновенно указывается не только сочиненіс, но и самое мѣсто въ томъ сочиненій. Доводьно ясный признакъ подложности! б) Означеннаго, принисываемаго блаж. Ссодориту, свидательства рашительно нать ин въ одномъ изъ всъхъ Осодоритовыхъ сочинсий, накія на Греческомъ языкъ или въ исреводахъ, донынъ въ разныхъ, особенно богатайнихъ, книгохранилищахъ находятся, и какія извъстим подъ его именемъ. Новый весьма ясный признакъ подложности!

в) Означенное, приписываемое блаж. Өеодориту Кирскому, свидътельство, почти во всъхъ славянскихъ книгахъ, въ которыхъ оно показывается, показывается не въ одинакихъ выражевіяхъ, и несогласно съ собою по смыслу. Именно:

1. Въ приписи къ книгъ Никона черной горы, указываемой вашими наставниками въ Чудовѣ монастырѣ (<sup>1</sup>), и въ четвертной книгљ, ими же указываемой въ Патріаршей ризницѣ въ Москвѣ (<sup>2</sup>), оно читается такъ: «Тако кре-«ститися и благословити: три персты слагати «во образъ св. Троицы, а два совокупити во «образъ двою естеству во Христѣ.»—Здѣсь ни о наклоненіи совокупленныхъ двухъ перстовъ, ни о простертіи ихъ ве говорится.

2. Въ Большомъ Катихизисњ оно пзложено такъ: «Три персты равно имъти великій «со двъма малыми вкупъ слагаеми.... а два пер-«ста имъти наклонны, а не простерты (<sup>3</sup>).»

<sup>(1)</sup> Поморск. отвѣты. Отв. 5 стат. 49.

<sup>(2)</sup> Тамъ же отвѣт. 5 ст. 50.

<sup>(3)</sup> Больш. Катих. лист. 5 на обор. н 6.

**3.** Въ Столлавника оно читается иначе, **насаво**: «Сице благословити рукою и крестити-«ся: три персты равны имъти вкупъ, по образу «Тройческому.... два перста имъти накланяніе, «не простерта (<sup>1</sup>).» Но какіе персты имъти вкупъ, и какіе два имъти вакланяніе, не простерты, не сказано. По этому и сего креста изобразить нельзя.

4. Но въ Кирилловой книгь оно читается еще иначе, именно такъ: «Сице благослови-«ти рукою и креститися: три персты равно «импьти вкуппь, великій вже глаголется палецъ, «да два послѣднихъ.... А два перста вышній да «средній великій вмпьсто сложити и про-«стерти. Великій же персть имѣти мало на-(пломно (<sup>3</sup>).» Точно также это свидѣтельство читается въ предисловін къ Псалтирянъ, напечатаннымъ при Патріархѣ Іоснфѣ (<sup>3</sup>), и въ Посланіи о сложеній перстовъ, еже которыми персты десныя руки подобаетъ всякому православному христіанных воображати на себѣ знаменіе честваго креста (<sup>4</sup>).

Въ первомъ изложении приписываемаго блаж. Осодорнту свидътельства о перстосложени, какое должно употреблять при благослове-

<sup>(1)</sup> Стоглав. глав. 31.

<sup>(2)</sup> Кариллов. книга лист. 180 на обор.

<sup>(8)</sup> Смотр. предисловів къ Псалтири.

<sup>(4)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцёхъ и страдальцёхъ Соловецкихъ зист. 100 на обор. и 101.

ніи и молитвъ, требустся, чтобы три нерста были сложены, а два совокуплены, но какіе три слагать во образъ Троицы, и какіе два совокупить во образъ двою естеству во Христь, не сказано. По этому сего креста изобразить нельзя.

Во второжь требуется, чтобы три перста, большой съ двумя меньшими были сложены вмпьста равно; а два другіе, т. е. указательный и средній были наклонены, а не простерты. Это перстосложеніе должно быть изображено такъ:

Третье изложеніе довольно сходно со вторымъ; но въ семъ изложеніи не сказано ни того, какіе персты импьти вкуппь, ни того, какіе два имъти накланяніе, а не простерты. По этому и сего креста изобразить нельзя.

Въ четвертомъ же требуется, чтобы при соединени большаго перста съ двумя послёдними, указательный перстъ былъ совокупленъ съ среднимъ и простертъ съ малымъ наклоненіемъ средняго. Этотъ крестъ долженъ быть изображаемъ такъ:

Если бы приписываемое блаж. Өеодориту свидътельство было взято изъ какой-либо Өеодоритовой кпиги, то оно передавалось бы согласно, притомъ въ однихъ и тёхъ же выраженіяхъ, а

отнюдь не представлялось бы съ такою разностію: но оно представляется въ различныхъ книгахъ различнымъ, не только по выраженіямъ, но и но смыслу. Явный знакъ подложности!

Далье къ означенному, приписываемому блаж. Өсодориту, свидътельству, находящемуся въ приписн въ книгъ Инкона Черной горы, находящейся въ Чудовъ Монастыръ, сдълана слъдующая греческая надпись: Еі тіς ой σфрауцетан инта дио дантила, ώς καί Χριστος, να είναι άφωρισμενος. ΗΟ ΑЗЫКЪ, ЗАКЛЮчающійся въ этихъ словахъ, отнюдь не того времени, въ которое блаж. Өсодорить Кирскій писалъ свои сочиневія. Языкъ въ этой приписи -новъйшаго времеци, языкъ новогреческій, образовавшійся уже около времени покоренія Греческаго царства Турками. Во время блаж. Осодорита такого языка еще ръшительно не было. Въ этомъ можетъ удостовърить васъ всякій знающій греческій языкъ, кого ни свросите.-Несомнѣнный знакъ цолложности!

И такъ свидътельство, приписываемое блаж. Өеодориту Кирскому. отнюдь не принадлежитъ сему древнему писателю, а принадлежитъ какому нибудь позднъйшему писателю. — Спросите: «кто онъ?»—Не извъстно. — Еще спросите: «Ка-«кто онъ?»—Отвъчаемъ. Кто можетъ отгадать побужденія многоразличныхъ человъческихъ предразсудковъ и страстей, по которымъ у насъ, какъ совершенно извъстно, предъ временемъ всероссійскаго Митрополита Макарія, пускалось, да даже и въ наше время пускается въ простой народъ, множество разнаго рода подложныхъ сочинений? Такія произведенія бываютъ по внушенію духа тмы, а при тмѣ нельзя видъть основательно.

# д) Свидѣтельство препод. Максила Грека.

Это свидьтельство, по сказанію Посланія о сложеніи перстовь (<sup>1</sup>) и Кирилловой книии(<sup>2</sup>), есть слёдующее: «Совокупленіемь тріехь «персть сирвчь пальца, и еже отъ средняго и «малаго, тайну исповёдуемь богоначальныхъ «тріехъ vпостасей, Отца и Сына и Святаго Ду-«ха, единаго Бога трое: протяженіемь же дол-«гаго и средняго сошедшася два естества въ «Христъ, сирвчь, Самаго Сиаса Христа испо-«вёдуемъ совершена Бога и совершена человѣ-«ка во двою существу и естеству въруемаго и «познаваемаго».

Это, приписываемое препод. Максиму Греку, свидътельство о-перстосложении для благословенія и крестнаго знаменія должно быть то же подложно. Ибо

(2) Кирил. книга лист. 184.

<sup>(1)</sup> Сборнвкъ, начинающійся Исторіею о отцёхъ и страдальцёхъ Соловецкихъ лист. 112.

а) Означеннаго, принисываемаго препод. Маисиму, свидътельства въ древиъйшихъ спискахъ сочиненій преподобнаго Максима нътъ. Имепно иътъ сего свидътельства въ сцискъ его сочинеий, хранященся въ Румянцевскомъ Музеумъ въ С. Петербургъ (<sup>1</sup>), шестнадцатаго въка. Означенное, принисываемое препод. Максиму, свидътельство находится только въ новъйшихъ списвахъ его сочиненій; а это наводитъ не малое сомяъніе на то, что оно писано сащимъ препод. Максимомъ.

6) Стоглавный Соборъ въ доказательство своего мизнія о двуцерстномъ креств не употребилъ означеннаго, приписываемаго препод. Максиму, сандътельства, а для Стоглавнаго Собора это свидътельство бы не маловажно.

в) Образъ сочиненія, въ какомъ представластся приписываемое препод. Максиму Греку свидѣтельство, не достоинъ Максима. Препод. Макеимъ вполнѣ умѣлъ основательно излагать свои мысли, но образъ сочиненія приписываемаго ему означеннаго свидѣтельства показываетъ, что его писалъ человѣкъ, не умѣющій основательно выражать свойхъ мыслей, —человѣкъ запутывающійся и въ понятіяхъ и въ словахъ, какимъ препод. Максимъ не былъ. Онъ говоритъ: «совокупленіемъ тріехъ перстъ, сирѣчь пальца и «еже отъ средияго и малаго, исповѣдуемъ богосначальныхъ тріехъ ипостасей Отца и Сына и (1) Смотр. № 264 въ описаніи Русскихъ и Славянскихъ

рукописей Румянцевскаго музеума, составленнаго г. Востоковымъ.

«св. Духа, единаго Бога, трое». Но какой персть должно разумъть подълненемъ средиято, не ень зайо, и какъ должно совокупить означенище порсты, тоже не сказано. Притомъ средній нерсть н сему Максимову сказанію ндеть въ составъ двухь перстовъ, долженствующихъ выражать два естества во Христь. Слъдовательно подъ HHCHCH' средняго здъсь, въроятно, должно DEGYNETL персть безвиженный. Далье преп. Максинь говорнть: «Протяженісмь долгаго в средняч «перстовъ сошедшася два естества въ Христь, «сиръчь Самаго Спаса Христа, исповъдуемъ (1).»-Какіе это персты-долгій в средній?-Долгій в средній персть у насъ только одинъ-именно средній. Послё средяяго перста длянные другихъперсть безвиженный; но этоть персть, но Мансимову свидательству, идеть, какъ мы сказали, перстовъ, долженствующихъ ознавъ составъ чать Св. Тронцу. Слёдовательно подъ иневсиъ долгаго перста здъсь должно разумъть нерсть

(1) Сочинитель Поморск. отвѣтовъ ясно внаѣлъ сей нодостатокъ въ выраженіи, и, по своей привычкѣ лгать, вопреки печатнымъ книгамъ написалъ: «Восточный «учитель премудрый Богословецъ... преподобный Мак-«симъ Грекъ въ книзѣ своей... о семъ знаменованія «честнаго креста засвидѣтельствуетъ, и все вкупѣ бла-«гочестія таинство симъ исповѣдати глаголетъ: соно-«купленіемъ тріехъ перстовъ тайну святыя единосущ-«ныя Троицы, а протяженіемъ двою указательнаго и «средняго сшедшася два естества во Христѣ исповѣ-«дати поучаетъ». Отвѣтъ 5 свид. 8. степень 1.

икааательный. Кто же основательно объясняющійся назоветь указательный персть долгимь, когда онъ язно короче безъименнаго, и когда онъ всегла везать назывался и называется указательнымъ? Всявій, читающій означенное свидътельство преп. Максима, очень естественно приметъ долгій в средній персть или за одинь и тоть же персть, именно за средній, или подъ долгимъ нерстомъ будетъ разумъть перстъ безъименный, и такниъ образомъ увидитъ въ словахъ преп. Мачсима недостойную его путанацу в безсмысленность, тъмъ паче, что средній персть идеть у него въ составъ перстовъ, выражающихъ и Св. Тронцу и два естества во Христь.-Кромъ сего что такое сказывается словами: «Протяженіемъ долгаго и средняго сошедшася два естества во Христъ исповъдуемъ?» Какъ протяженіемь перстовъ могуть исповъдываться два сошедшася естества во Христь? Совокупленіемъ перстовъ могутъ исповъдываться два сошедшася естества, протяжевіемъ-никакъ.

д) Наконецъ, приписываемое преп. Максиму свидътельство не согласно съ свидътельствомъ, находящнися въ другихъ уважаемыхъ вашими наставниками и вами книгахъ. Ибо въ Кирилловой книлъ (<sup>1</sup>), въ предисловіи къ Псалтирямъ и въ Посланіи о сложеніи перстовъ и проч. (<sup>2</sup>) предписывается имъть средній перстъ, мало мигнувъ, а означенное Максимово свидътельство

<sup>(1)</sup> Кирил. книга лист. 180 на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Въ Сборникъ, начинающемся исторіею о отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ лист. 100 на обор. и 101.

велить оба перста, т. е. указательный п следующій за нимъ средній, ямъть только протяженными. (<sup>1</sup>) Такимъ образомъ, по Максимову указанію, перстосложеніе для престнаго знаменія не можеть быть выражено одинаково, но или такъ, какъ означено второе перстосложеніе выние на стран. 72, или такъ:

## е) Свидетельство Стоглавнаго Собора.

Свидѣтельство Стоглавнаго Собора касательно перстосложенія для крестнаго знаменія заключается въ слѣдующемъ: «Ко крестному вообра-«женію большой палецъ да два нижныхъ «персты во едино совокупи, а верхній персть «съ среднимъ совокупи, простеръ, мало на-

«гнуеб. Тако благословити Святителемъ «и Іереомъ, и на собя крестное знаменіе «рукою возлагати двъма персты, якоже «предаша святіи Отцы (<sup>2</sup>)». Этотъ крестъ должно изобразить, явно, такъ: Онъ не согласенъ со всъми другими кре-

стами.

Это свидътельство также не имъеть надежащей силы доказательства; потому что:

- (1) Бесъды къ глаголеному старообрядцу стр. 195, 196 и 197. изд. 1844 г.
- (2) Стоглавъ глав. 31.

а) Стоглавный Соборъ передаеть это свое мнѣніе не какъ собственное, но «якоже предаша «намъ святія Отцы», иля, вакъ нѣсколько няже омъ говоритъ,» якоже предаша намъ самовидцы «и слуги Божія слова святіи Апостоли и святіи «Отцы (<sup>1</sup>)». Но когда, гдѣ и какъ именно св. Апостолы и св. Отцы предали намъ изображать на себѣ крестное энаменіе и благословлять двумя нерстами, не показываетъ. Ежели бы св. Апоетолы или св. Отцы въ самомъ дѣлѣ предали это; то ихъ преданіе было бы всѣмъ памъ извѣстно, а особливо было бы пзвѣстно людямъ основательно ванямающимся познаніемъ Вѣры; но это донынѣ нцкому изъ насъ не извѣстно.

б) Опредъленіе Стоглавнаго Собора, какъ Собора, могло бы имъть силу доказательства и само по себъ, но Стоглавный Соборъ не имълъ достоинства Собора. Ибо α) бывшіе на немъ Отцы, составляя епархію Константинопольскаго Патріарха (<sup>2</sup>), и, по ісрархяческому порядку, находясь у него въ извъстной зависимости, составили Соборъ безъ въдома Константинопольскаго Патріарха, и не пригласивъ великой части Церкви Православной — Церкви Кіевской, состоявшей тогда изъ осъми Епархій; β) написали опредъленіе о нерстосложевіи для крестнаго знаменія и благословевія---о предметъ, явно касающемся не одной

<sup>• (1)</sup> Стоглавъ глав. 31.

<sup>(2)</sup> Книга о Въръ лист. 229 на обор. и 232. Арменопулъ во 2 книгъ.

Русской, а всей Христовой Церкви, на что ови, какъ составляющіе только частную Церковь, очевидно, отнюдь не имѣли права. Ибо опредъленія о предметахъ, касающихся всей Христовой Церкви, могутъ быть писаны только вселенскимъ Соборомъ, такъ какъ, и по суду Книги о Въръ, «судія есть.... въ Церкви превынний.... не ипъ «кто,... развѣ вселенскій Соборъ (<sup>4</sup>).»

в) Большій и важнъйшій Соборъ, на которомъ были три православные Патріарха, имъвшіе полномочіе отъ двухъ остальныхъ Восточныхъ Патріарховъ, въ 1667 году призналъ означенное опредъленіе Стоглавнаго Собора о перстосложеніи для крестнаго знаменія и благословенія писаннымъ перазсудно, простотою и невльжествожъ, и положенное на немъ проклатіе на крестящихся треперстно, какъ положенное также безъ разсужденія и не праведно, отмъннаъ (<sup>2</sup>).

ж) Свидътельство отъ Св. Мощей преп. Или Муромца и Іосифа многоболъзненнаго, почивающихъ въ пещерахъ Кіевскихъ.

Пясатель Поморскихъ отвътовъ говоритъ именно такъ: «Въ пещеръ преподобнаго Осодо-«сія почиваетъ нетлъненъ Илія Муромецъ, на «персъхъ согбенъ руцъ въ деснъй руцъ сложе-

(2) Соборный Свитокъ глав. 1.

<sup>(1)</sup> Книгь о Върв лист. 201 на обор.

«ны имъя персты, якоже знаменуются, двъма «перстома. Въ той же пещеръ почиваетъ пре-«подобный Іосифъ иногоболъзненный, руцъ имъя «на персъхъ согбенъ, въ десницъ сложеніе перстъ «имъетъ три нереты, налецъ съ двъма совокуп-«лены, а указательный и средній сложена якоже «знаменаемся (<sup>1</sup>).»

Эти свидѣтельства также не доказывають того, что хотять ими доказать ваши наставники. Ибо у обѣихъ означенныхъ рукъ большій перстъ не сложенъ съ четвертымъ и пятымъ, по вашему; а напротивъ того онъ у обоахъ ихъ лежитъ средн перста средняго и указательнаго, именно такъ:



Такимъ образомъ ясно, что у обоихъ преподобныхъ Ильн Муромца и Іосифа Многоболѣзненнаго, во время ихъ жизии, персты слагались для молитвеннаго креста точно такъ, какъ они слагаются въ Православной Церкви нынѣ. Теперь у ихъ рукъ вадлежащаго нерстосложевія нѣтъ, явно, только потому, что смерть, обыкновенно выпрямила опотому, что смерть, обыкновенно выпрямила указательный и средній перстъ и у свхъ преподобныхъ, а посему и отдѣлила ихъ отъ перста большаго, который впрочемъ лежитъ наклонно къ нимъ.

Въ рукахъ преподобныхъ Ильи Муроица и Іосифа Многоболъзненнаго всякому должно ви-

<sup>(1)</sup> Поморск. отвѣты. отв. 5. свид. 12 и 13. степень 2. Част. II. 6



дъть не иной молитвенный кресть, какъ употребляемый Православною Церковію. Кто самъ хочетъ удостовъриться въ положеніи означенныхъ рукъ, тотъ во всякое время можетъ отправиться на мъсто и удостовъриться безвозбранно.

#### з) Свидътельство отъ св. иконъ.

Это свидѣтельство, почнтаемое вашими наставниками особенно спльнымъ, то же не имъетъ силы. Ибо

а) Стоглавный Соборъ не привелъ сего сблдътельства въздоказательство истины своего опредъленія о перстосложенін для крестнаго знаменія. Если бы бывшія во время Стоглавнаго Собора св. иконы согласно свидътельствовали въ пользу двуперстнаго сложенія для крестнаго знаменія: то Стоглавный Соборъ непремънно сослался бы на нихъ, но онъ сего не сдълалъ. Слёдовательно бывшія въ его время св. иконы не представляли твердаго и надежнаго свидътельства въ пользу двуперстнаго сложенія. Стоглавный Соборъ, говорю, непремънно сослался бы на св. иконы въ доказательство древности двуперстнаго сложенія для крестнаго знаменія, потому что этоть Соборъ, предъ самымъ разсужденіемъ о перстосложеніп для крестнаго знаменія, обращаль на св. иконы ве однократное и продолжительное вниманіе. Иконы быля въ его вняманія не только нри разсужденіи о писанія иконъ, какъ значится въ

27 главъ Стоглавника, но и тогда, какъ видно изъ 28 главы Стоглавника, когда разсуждали о неисправности церковныхъ книгъ.

б) Многія истинно древнія св. нконы, какія инвемъ, болве или менве уже поправлены, и прежняго своего вида не имъютъ. Такъ должно полагать частію по времени, которое нигав не оставляетъ красокъ неизмвняемыми, и частію по ясному требованію исправленія старыхъ иконъ Стоглавнымъ Соборомъ, или по крайней мъръ духомъ тогдашняго времени. Въ 27 главъ Стоглавника Протопопамъ и Священникамъ ясно было предписано: «Которыя будуть св. иконы состарвлися, и твхъ велите иконникомъ починивати.» А въ 28 главъ имъ же снова предписано такъ: «И вы бы о всъхъ предреченныхъ «Въ церковныхъ чинъхъ, и о честныхъ иконахъ «и о св. книгахъ, о всемъ томъ потицалися совер-«шити». Но иковы, поправлевныя послъ Стоглавнаго Собора, поправлены были, безъ сомнѣнія, согласно съ опредъленіемъ Стоглавнаго Собора касательно перстосложенія для крестнаго знаменія; нбо онъ положилъ на перстосложеніе для крестнаго знаменія, не согласное съ его опредълевіемъ, проклятіе.

в) Нѣкоторыя же истинно древнія иконы, требовавшія послѣ Стоглавнаго Собора поновленія, вѣроятно, были даже совершенпо вновь написаны; ибо Стоглавный Соборъ, послѣ постановленнаго имъ опредѣленія о перстосложеніи

для крестнаго знаменія, обращаль вниманіе, какь видно наъ 43 главы, на состояніе иконоплецень и иконописанія, и настоятельно требоваль оть Святителей «всякому въ своей области великое «имъти попеченіе, чтобы гораздыя (искусные) «иконныки и ихъ ученики писали съ древнихъ «образовъ, а отъ самосмышленія бы, и свонии «догадками Божества не описывали (1),.... и что-«бы на иконописцевъ, которые пяшутъ иконы, «не учась, сановольствомь и не по образу.... по-«лагали запрещеніе (<sup>2</sup>).» А означенные древніе образа разумълись, безъ сомнинія, ть, которые были нанисаны сообразно съ постановленнымъ въ 31 главъ опредъленіемъ Собора о перстосложеніц для крестнаго знамеція я благословенія. Такимъ образомъ означеннымъ опредъленіемъ Собора всв иконописцы, и гораздые и негораздые были совершевно связаны, такъ что никто наъ вихъ не смбаъ писать иконъ, не согласныхъ съ опредъленіемъ Собора, а иначе долженъ былъ оставить свое ремесло, и, для своего пропитавія, учиться ремеслу иному.

г) Впрочемъ иконы, выставляемыя въ доказательство древности защищаемаго вашими наставниками перстосложенія для крестнаго знаменія и благословенія, сами ясно ноказываютъ свою недостаточность къ надлежащему доказательству.



<sup>(1)</sup> Стоглав. глав. 43.

<sup>(2)</sup> Тамъ же нѣсколько выше.

«) Выставляють такъ называемый корсунскій кресть, вынь находящійся за престодомъ въ Бодышомъ Успенскомъ Соборъ въ Москвъ, и показывають, что на разныхъ иконахъ, написанныхъ на семъ врестъ «въ благословящей рукъ «у Спасителя, у Ангеловъ, у Апостоловъ -- Пет-«ра. Варооломея, Матося и Марка, и въ молеб-«ной рукъ у св. Анны, сложены три персты-па-« лецъ великій со двъма послъдними, а два пер-«сты-указательный и велико средній совокупле-«ны на знаменование (1)». — Описание сихъ рукъ, находящихся на означенномъ вресть, справедли-Но отнюдь нельзя полагать, что этотъ, на-BO. аываеный Корсунскимъ, крестъ письма Греческаго, а должно полагать, что онъ исправленъ, или даже соверщенно вновь написанъ у насъ въ Россін какимъ нибудь иконописцемъ изъ числа твхъ, ноторые до Стоглавнаго Собора, какъ удостовъряетъ самъ Стоглавный Соборъ, писали св. нкопы самослышленіемь и своевольствомь (2). Ибо Греки, народъ просвъщенный и знакомый съ Священною Исторіею, не могли писать иконъ не сообразныхъ съ Исторіею. «Честный крестъ», какъ справедливо сказалъ Большой Катихизисъ, «пріять начало оть времени Христа, Избавителя «нашего, распеншагося на немъ, и отъ св. Апо-До распятія же Господа кресть «столь (8)».

(2) Стоглав. Собор. глав. 43.

<sup>(3)</sup> Большой Катихизисъ лист. 8 на обор. и Бароній на листь 55.



<sup>(1)</sup> Въ Поморскихъ отвётахъ отв. 5. свид. 1.

нигдѣ ни у кого не былъ въ святомъ почтенія и употребленіп. Но св. Анна пророчица, хотя она скончалась прежде распятія Господня, и посему не употребляла крестнаго знаменія, написана на означенномъ Корсунскомъ крестѣ въ образѣ Срѣтенія Господня съ молебнымъ крестомъ, вошедшимъ въ употребленіе послѣ распятія, воскресенія и вознесенія Господня. Такъ могъ написать св. Анну пророчицу иконописецъ только несмысленный.

β) Выставляютъ мъдныя врата, называемыя Корсунскими, составляющія западныя двери въ Софійскомъ Соборѣ въ Новгородѣ. «На «оныхъ Грекокорсунскихъ вратѣхъ, говорять, «у Спаса и у Святителя Александра благосло-«вящыя руки палецъ съдвъма послъднима сово-«куплени, указательный же и средній сложены «на благословеніе (1)». — Отвъчаемъ: и описаніе здѣсь рукъ не справедливо, и ръшительно доказано, что означенныя врата-работы не Греческой. У Спасителя не сложенъ большой персть, какъ говорите, съ двумя послъдними перстами, а положенъ на первомъ составъ перста безънменнаго. У Епископа Александра большой персть тоже не сложенъ съ двумя послъдении, а положенъ на второмъ составъ перста безъименнаго. Кромѣ сего изображенный на сихъ вратахъ Епископъ Александръ – Епископъ западный, не

(1) Помор. отвѣты. отв. 5. свид. 2,

православный. Этотъ Епископъ изображенъ безъ бороды и съ волосами остриженными, какъ ходять на Западъ, облачение у него западное, посохъ въ рукъ западный и надпись надъ епископомъ латинская: «Александръ Епископъ де Блу-«цихъ». Другой, на тъхъ вратахъ изображенный Епископъ то же западный, именно Епископъ Магдебургскій Вихманъ, жившій въ 12 въкъ. Любопытный можеть читать цвлое разсуждение о сихъ вратахъ, подъ названіемъ Корсунскія врата, изданное въ Москвъ въ 1834 году, также во всякое время осмотръть эти врата самъ и видъть върный снимокъ съ означенныхъ вратъ въ книгъ Древностей Россійскаго Государства. Можно ли выставлять такое неосновательное доказатель-CTBO!

у) Выставляють икону Петра и Павла, тоже называющуюся Корсунскою, стоящую нынѣ въ Новгородскомъ Софійскомъ Соборѣ: «На «ономъ образѣ, говорятъ, написанъ наверху на «срединѣ Спасъ, благословящую имѣя руку, въ «моленін же ко Спасу у верховнаго Апостола «Петра молебная рука. Обѣ руцѣ, тако благосло-«вящая Спасова, яко молебная Петрова, сложе-«ніе имутъ — три нерсты во едино сложени, и «два — указательный и средній, на знаменованіе «совокуплена (<sup>1</sup>)». — Эта икона въ самомъ дѣлѣ древняя, и подозрѣнія нѣтъ, чтобъ она была

(1) Поморск. отв. 5, свид. 3.

переписана или поправлена. Но на сей иконъ руки у св. Апостоловъ, какъ и у Спасителя, не суть руки молебныя, а благословляющія. Потому что св. Апостолы написаны на ней не молитвенниками. Если бы они написаны были молитвенниками, то лице ихъ было бы обращено, какъ у молитвенниковъ вообще, къ изображенному надъ нами Спасителю, но лице ихъ обращено къ народу. Они написаны здъсь нроповъдниками слова Божія; потому что у св. Апостола Павла въ лъвой рукъ находится Евангеліе, а у св. Апостола Петра-свитокъ посланій. Но когла Святители пишутся съ Евангеліенъ или свитконъ въ лъвой рукъ, тогда правая рука у нихъ обыкновенно пишется благословляющею. И такъ означенныя руки, какъ руки благословляющія, особливо у Апостола Павла, отнюдь не служатъ доказательствомъ двуперстнаго креста, а служатъ **АСНЫМЪ ДОКАЗАТЕЛЬСТВОМЪ ПЕРСТОСЛОЖЕНІЯ РУКИ** благословляющей.

д) Важнѣйшее доказательство двуперстнаго сложенія для крестнаго знаменія, взимаемое вашими ваставниками отъ св. иконъ, берется съ Тихвинской иконы Божіей Матери, писанной, по преданію, св. Евангелистомъ Лукою. Писатель Поморскихъ отвътовъ говорить: «Хри-«стомъ данное благословеніе показуется сице бы-«ти. Богогласный Лука Евангелисть въ священ-«нѣмъ Евангеліи въ зачалѣ 114 глаголетъ: изведъ «же ихъ до Виваніи, и воздвигъ руцъ свои

«и благослови ихъ: и бысть егда благословяше «ихъ, отступи отъ нихъ, и возношашеся на «небо. Но аще здъ во Евангеліи не объясни св. «Лука, како персты сложивъ Спасъ благослови: «обаче священнымъ образописаніемъ благословя-«щую Спасову десницу показуетъ: написа бо онъ «со образомъ Пресвятыя Богородицы у Спаси-«теля Христа благословящую руку, яже трубы «велегласнъйши на чудотворнъмъ Тахвинскомъ «Богородицынъ образъ Спасово благословение по «старопечатнымъ книгамъ показуетъ. О немже «древлеписанная исторія повъствуетъ сице: ру-«ку же Его божественную десную имуща «простерту, яко благословящу призывая «благословенныя, яко область преимъя вла-«дычествія на небеси и на земли. Божественснін же Его персты три убо согбени, и другъ «ко другу совокуплени по образу нераздълимыя «единосущныя Тронцы, яко единь сый оть Трои-«цы, воплощся отъ дъвы, не разлучися отъ Отца «и Духа. Два же великія персты образують Бо-«жество Его и человъчество (1)».-Тихвинская вкона Божіей Матери, какъ не сильно опираются на нее ваши наставники, ни мало не говорить въ пользу двуперстнаго сложенія для крестнаго знаменія. На этой иконъ, какъ извъстно, и могутъ сами

<sup>(1)</sup> См. Поморскіе Отвѣты отвѣтъ 5. св. 10. О неосновательности и посему сомнительной древности описанія сей руки уже не говоримъ. Рука представляется благословляющею и въ тоже время призывающею. Какъ это можетъ совмѣститься?!

видѣть всѣ, у Спасителя большой перстъ и два меньшіе не совокуплены другъ ко другу, но большой перстъ приложенъ ко второму суставу безъименнаго, такъ: Слѣдовательно на сей иконѣ изображено совсѣнъ ие то перстосложеніе, какое защищаютъ ванн

ие то перстосложеніе, какое защищають ваши наставники, а гораздо ближе перстосложеніе именословное, употребляемое въ Православной Церкви для благословенія.

с) Въ этомъ же самомъ видъ рука Спасителя изображена на извъствъйшихъ, обыкновенно также выставляемыхъ вашими наставниками въ доказательство вашего перстосложенія, иконахь Божіей Матери — Боголюбской, Владимірской, Смоленской, Казанской, Иверской и многихъ другихъ. Слёдовательно већ эти иконы не служать доказательствомъ истины двуперстнаго креста. Сочинитель Керженскихъ отвътовъ говорить: «На святыхъ Богородицыныхъ образъхъ, Казан-«скомъ и Тихвинскомъ и прочихъ подобныхъ пи-«шемыхъ, у превъчнаго Младенца воображена «благословящая рука на страны благословляюща: «то, глаголють искуснвёшіи иконописцы, того «ради палецъ къ послъднима двъма, не къ крас-«ма, но къ среднит совокупляемъ воображается, «понеже прикрытіе длань къ боку имать, но яснь-«шп сего совокупленія сихъ трехъ перстовъ во-«образити не удобно (1)».-Ничтожна эта оговорка:

(1) Въ Керженск. отвътахъ Питириму, отвътъ на 85 вопросъ.

нбо вынь всъ иконы съ двуперстнымъ сложеніемъ у ваюнхъ вконописцевъ пошутся очевь ясно; слъдовательно нътъ предъявляемаго неудобства, и прежде не было. Перстосложение благословляющей руки Спасителя на озпаченныхъ иконахъ, конечно, не совстять согласно съ перстосложениемъ, употребляемымъ ныять въ Православной Церкви для благословенія, однако жъ оно ничего инаго выражать не можеть кромъ выражаеть Православная Церковь, того. **TTO** и не согласно съ перстосложениемъ употребляемымъ въ Православной Церкви для благословенія только по винъ аконописца; потому что овъ положилъ на означенныхъ иконахъ большой персть на второй суставь, или прямве, ко второму суставу перста безъименнаго такъ, какъ можно положить его только при величайшемъ насилін своимъ перстамъ. Ибо всякій человъкъ, полагая большой персть на средній составь безънменнаго, безъ насилія своимъ перстамъ, пепремънно положитъ его такъ, что онъ далеко пройлеть за средній составь безъпменнаго, а отнюдь не остановится на среднемъ составъ, тъмъ болъе передъ среднимъ составомъ безъименнаго. Притомъ перстосложение, представляемое вашими наставниками на означенныхъ иконахъ въ доказательство истины кресгнаго знаменія, совершенно не согласно съ тъмъ перстосложеніемъ, какое вообще защищаете и употребляете вы.

5) Наконецъ касательно иконъ не должно забывать того, что о нихъ въ свое время сказалъ

отступникамъ отъ св. Церкви весьма ученый в благочестивый покойный Астраханскій Архіеписконь Никифоръ, именно: «По искренней совъсти сви-«дътельствуемъ вамъ, что ни на какой Греческой «икоат, изъ тъхъ, кои мы видъли (видълн же «мы неисчетное множество, между койин были «и древнъйшія) не было изображеній благослов-«ляющихъ или молитвенныхъ въ два перста. На «всѣхъ же, гдѣ написаны благословляющія нзоб-«раженія, написаны такимъ образомъ, какъ бла-«гословляють всъ православные. Въ первый разъ «въ Россіи видѣли мы изображенія благослова-«щія въдва перста, и о семъ почудившись вопро-«шали предстоящихъ, для чего такъ персты пи-«шуть? На сіе отвѣчали: раскольники, де, спорять, «что такъ должно благословлять, и сіи суть ихъ «ИКОНЫ (1)».

и) Указаніе на недавнее будто бы начало употребленія треперстнаго сложенія для крестнаго знаменія въ греческой Церкви.

Таковыхъ указаній—два.

Одно говорить, будто употреблять треперстное сложение для крестнаго знамения даль заповѣдь Грекамъ Римский папа Афесъ, когда Греки присоединились къ Римской Церкви (2); но это

<sup>(1)</sup> Отвѣты блаженнаго Никифора стр. 330 изд. 1839 г. въ Москвѣ въ 8.

<sup>(2)</sup> Въ сборникѣ, начинающемся Исторіею о отцъхъ и втрадальцъхъ Соловецкихъ лист. 191.

**мрямо выдумка, не им'єющая** для себя никакого основанія. Ни одна Исторія не говорить о такой запов'ёди; да и изъ вс'ёхъ Римскихъ папъ ни одинъ не им'ёлъ означеннаго имени, ни прежде присоединенія нъкоторыхъ Грековъ къ римской Церкви, ни во время присоединенія, ни послё.

Второе говорить, будто треперстный кресть для знаменованія себя въ молитвъ изобрълъ, и научнаъ ему Грековъ, папа Формозъ (1). Но это также ложно; ибо и это предъявление равно не подтверждается никакою исторією. То, что будто папа Формозъ изобрълъ треперстный крестъ, освовано на следующей искаженной исторіи: «Тре-«ми нерсты крестился въ Римъ папа Формозъ. «И по немъ бысть въ Рамѣ благочестивый папа «Стефанъ, и того Формоза изъ земли выкопалъ, «и носадивъ на престолъ поругался ему. И имичже нерсты крестился онъ, повелъ единъ усък-«вути, и верже его на землю, и бысть пропасть «велія. И потомъ повелъ другій персть усъкнусти. и верже, и изскочи огнь изъ бездны. Таже стретій повель устянути, и верже его, и изыде «смрадъ лють изъ ада. Онъ же повелъ и тъло «Формозово въ Тиверь (Тибръ) ръку воврещи, си умре вся рыбы въ водъ, и за тра лъта не «появися въ ръцъ той. Благочестивый же паца «Стефанъ, сложивъ нерсты своя по преданію свя-

<sup>(1)</sup> Смотр. Сборникъ, начинающійся Исторією о отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ лист. 193. Папа Формозъ былъ папою съ 891 по 896 годъ по Р. Х.



«тыхъ Отецъ, и благослови мъсто, и бысть зеи-«ля по прежнему (<sup>1</sup>)».

Такъ говоритъ искаженная псторія (<sup>2</sup>). Но истинная исторія говоритъ только слѣдующее: «Папа Стефанъ Формоза папу изъ гроба изъяти «повелѣ, и облеченнаго въ папежскія одежды на «престолъ посадити.... И повелѣ съ него одежду «оную совлещи, и три персты, ими же бы-«ваетъ благословеніе, отсѣщи, и тѣло въ Ти-«верь рѣку воврещи (<sup>3</sup>)». О всемъ остальномъ истинная исторія не говоритъ ни слова, и все остальное посему, безъ сомпѣнія, есть не истина, а вымыслъ. Впрочемъ ложность всего остальнаго въ означенной искаженной исторіи усматривается и изъ слѣдующаго.

1) Въ означенной искаженной исторіи папа Стефанъ называется папою благочестивымб, а онъ, какъ справедливо говоритъ книга Кирилова, былъ еретикъ (4). 2) Въ той исторіи сказано, что папа Стефанъ сложилъ персты для благословенія по преданію св. Отецъ, но онъ, какъ папа Римскій, безъ сомнѣнія, не слагалъ перстовъ для благословенія по преданію св. Отецъ, и когда благословлялъ, благословлядъ по своему.

(4) Кирил. книга лист. 230.

<sup>(1)</sup> Рукопись еретиковъ Капитоновъ.

<sup>(2)</sup> Она носится въ рукахъ простаго народа у отступияковъ въ рукописныхъ тетрадяхъ.

<sup>(3)</sup> Смотр. Барон. подъ годомъ 897. лист. 1020.

5) Въ той исторіи сказано, что папа Стефанъ былъ преемникомъ папы Формоза, но преемникомъ Формозу былъ Вонифатій, а Стефанъ слёдовалъ уже за Вонифатіемъ (<sup>1</sup>).

Ложная мысль, будто папа Формозъ изобрвлъ треперстное сложеніе для знаменованія себя при молитвъ, и научнаъ ему Грековъ, взята, безъ сомнънія, изъ того, что въ истинной исторіи упомявуто о трехъ отрубленныхъ у Формоза перстахъ. Но истинная исторія отнюдь не ведеть въ мысли, будто папа Стефанъ отрубилъ у Формоза три перста потому, что онъ изобрълъ треперстное сложсніе для знаменованія себя во время молнтвы, и научилъ сему перстосложенію Грековъ, а ясно сказываетъ, что папа Стефанъ отрубилъ у Формоза три перста потому, что онъ благословляль ими. Подъ именемъ же сего благословснія, какъ Рамляне не благословляютъ тремя перстами, всего въроятнъе должно разумъть письменное назначение или письменное утвержденіе папою Формозомъ назначеній въ разныя церковныя степсни, между тъмъ какъ онъ по мпъвію папы Стефана не имѣлъ на то права, какъ недостойный папскаго достоинства. Ибо папа Стсфанъ немедленно послъ того, какъ сдълалъ озна-

<sup>(1)</sup> Кириллова книга лист. 230. Здёсь говорится, что за Вонифатіемъ слёдовалъ Романъ, но не справедливо. Папа Романъ слёдовалъ уже за Стефаномъ. Смотри сочинение Палативы о жити и дёяніяхъ Папъ 114, 115 и 116-го.



ченное поруганіе надъ трупомъ папы Форноза, лишилъ степени всёхъ, посвященныхъ Форнозомъ въ разные церковные чины (<sup>1</sup>). Впроченъ и самое время, въ которое жилъ папа Формозъ, совершенно не благопріятствовало тому, чтобы онъ могъ учить Грековъ употребленію треперстнаго сложенія для крестнаго знаменія; ибо въ то время на Востокъ православіе было въ цвѣтущемъ состояніи; потому что только за восемь лѣтъ до смерти паны Формоза жилъ на Востокъ Патріархъ Фотій, самый ревностный защитникъ православія противъ Латинянъ, пользовавшійся величайшею довъренностію на Востокъ.

 i) Указаніе на слишкомъ будто бы недавнее начало употребленія треперстнаго сложенія для крестнаго знаменія въ русской Церкви.

Ваши наставники вынѣ всѣ вообще говорять, будто треперстное сложеніе для крестнаго знаменія предаль намъ Русскимъ Патріархъ Никовъ, и именно съ того времени, какъ онъ, по вхъ выраженію, преестественно неправедно (<sup>2</sup>) сказалъ на Соборѣ, «яко прежде Өеодоритова пи-«санія о крестѣ, невѣденіемъ внесшагося въ «наши печатныя книги, не повелѣніемъ коего Ца-«ря или Патріарха, ниже Соборомъ сшедшихся

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> Смотр. разглагольствіе старообрядца съ новообрядцемъ.



<sup>(1)</sup> Смотр. Барон. подъ годомъ 897.

«архісрей, вси треми первыми персты изобража-«ху на лицъ своемъ знаменіе креста: якоже и ны-«ПЕ многихъ еще видъти есть, елицы не въла-«ють деодоритова писанія, якоже въ простыхъ «мужахъ, и во всъхъ женахъ, отъ древняго обы-«чая держащяхъ (1)». - Но этотъ извътъ на Патріарха Никона совершенно ложенъ. Треперстное сложение для крестнаго знамсния у насъ введено отнюдь не Патріархомъ Никономъ; а было въ народнонъ употреблении какъ въ то время, когда Патріархъ Никонъ началъ возобновлять его употребленіе, такъ, безъ сомнѣнія, еще болѣе прежде времени Стоглавнаго Собора. Ибо Стоглавный Соборъ сильно старался вездъ ввести, п утвердить двуперстное сложение какъ для крестнаго знаменія, такъ и для благословенія, и дабы 38~ ставить всъхъ употреблять крестъ двуперстный, положилъ на не употребляющихъ его весьма грозное опредъление слъдующее: «Аще двъма пер-«сты кто не благословить якоже Христось, или «не воображаеть крестваго знаменія двѣма пер-«сты, да будеть проклять: св. Отцы рекоша». И нъсколько ниже: «Иже не престится двъма пер-«сты, якоже Христосъ, да есть проклятъ (2)». И такъ само собою разумвется, что до Стоглавнаго Собора употреблялся у насъ крестъ иной, не дву-

<sup>(1)</sup> Смотр. въ скрижали Слово отвъщательно къ читателемъ лист. 2 и на обор.

<sup>(2)</sup> Стоглав. глав. 31. Част. II.

перстный, и употреблялся вссьма многими. Ибо если бы тогда въ народномъ употребленіи не было инаго креста кромъ двуперстваго, или и былъ, но не у многихъ; то на что было бы Собору взрекать на не крестящихся двуперстно проклятіе, и притомъ - не одниъ разъ? Придично ди употреблять проклятіе на такое преступленіе въ народъ, котораго въ немъ вътъ? Того же, что треперстнаго крестнаго знаменія тогда, какъ говориль Никонъ, держались въ простомъ народъ мпогіе мужчины, а женскій поль и весь, отнюдь вельзя называть ничтожнымъ признакомъ того, что треперстное сложеніе для креста нѣкогда употреблялось въ Православной Церкви всёми (1); потому что между простымъ народомъ, а особливо между жевщинами, обыкновенно, гораздо кръпче держатся старые обычая, нежели въ высшемъ классъ народа, п нежели между мужчивами. А простой пародъ, особляво женщины, обыкновенно все, относящееся до Въры, заныствуютъ у своего Духовенства.

## к) Доказательство догматическое.

Догматическое доказательство состоить въ слъдующемъ: «Какъ треперстнымъ сложевіемъ «выражается Святая Троица, а это перстосло-

<sup>(1)</sup> Такъ называлъ писатель рукописи: Добросовъстное разсуждение о Церквахъ.



«женіе употребляется для креста; то симъ пока-«зывается, что на крестъ страдало не одно лице, «а всѣ три лица святыя Троицы. Посему крест-«ное значение не должно дълать тремя перстами, «выражающими св. Тронцу, а должно дълать дву-«мя перстами, означающими два естества во Хри-«ств Іисусв (1)». — Это доказательство, почитаемое вашими наставняками неоспоримо сильнымъ, также не имъетъ сялы. Ибо 1) ежели по сей причинъ наше треперстное сложеніе не должно быть употребляемо для крестнаго знаменія, то по той же причинъ не можетъ быть употребляемо и ваше; нбо въ составление и вашего крестнаго знаменія входять три перста, означающіе св. Троицу. Ваши наставники защищаются тёмъ, что у васъ кладутся на чело, на чрево и плеча не три перста, а два, выражающіе. два естества во Іисусъ Христь; по это защищение ничтожно, потому что въ ваше перстосложение для крестнаго знаменія входять три перста, означающіе, Св. Троицу, такъ испреивнио, что безъ нихъ вы не считаете вашего креста и крестомъ. 2) Ежели не должно дълать крестнаго знаменія треперстсложеніемъ, выражающимъ Св. Троицу, нымъ потому что на крестъ пострадало только одно лице Св. Троицы, Сынъ Божій, а не вся св. Троица: то по сей же причинъ не должно изображать крестнаго знаменія и двуперстнымъ сложеніемъ, означающимъ два естества во Христь, ибо

(1) Поморск. отвѣты. отвѣт. 6.

\*

во Іисусѣ Христѣ страдало на крестѣ только Его человъчество, а не и Божество. Божество Інсуса Христа всъ исповъдуемъ безстрастнымъ. **5) Всъ мы, по св. Апостолу, крещаемся в** смерть Христову (1). «Кресть есть крещеніе,» говоритъ св. Златоустъ, «еже убо вресть Хри-«стовь и гробь, сіе намъ бысть крещеніе (2).» Однако же, по заповъдп Господа, мы должны быть крещаемы не во имя только Інсуса Хряста Сына Божія, но во имя св. Троицы: во и.мя Отца и Сына и Святаго Духа (3). И такъ треперстное сложение, выражающее св. Тровцу, безъ всякаго сомнѣнія, можеть и должно быть употребляемо для крестнаго знаменія.-Ваши наставники говорять, будто «мы, пзображая на себъ «крестное знамение треперство, не исповъдуемъ «Сыва Божія во двою естеству; потому что въ «составъ св. Троицы Сынъ Божій разумъется «только по Его Божеству.» Но это предъявление не основательно и не согласно съ ученісмъ св. Церкви. Св. Церковь всякій разъ, какъ представляетъ себъ Сына Божія, представляетъ Его во двою естеству. Св. Іоаннъ Дамаскинъ говорить: «Покланяюся Христову обоему естеству, «не бо четвертое прилагаю лице въ Троицѣ, да сне будеть, по едино лице исповъдаю Бога Сло-«ва и плоти Его. Троица бо пребысть Троица и

<sup>(1)</sup> Римл. 6,3.4. зачал. 91.

<sup>(2)</sup> Бесбд. 9 на послан. къ Римл. лист. 159.

<sup>(3)</sup> Mate. 28,19. зачал. 116.

«по воплощеніи Слова (<sup>1</sup>).» По сему и на иконѣ обыкновенно изображается св. Троица въ видѣ трехъ Ангеловъ, какъ они явились праотцу Аврааму. Отдѣльно же при Св. Тропцѣ Господь Сывъ Божій инкогда не изображается. Отдѣльно при Св. Троицѣ представлялъ Его себѣ только Аввакумъ, одинъ изъ самыхъ первыхъ вашихъ наставниковъ; но его ученіе нашли нелѣпымъ и отвергли, какъ извѣстно, даже приверженнѣйшіе его ученики. (<sup>3</sup>)

## J) Указаніе на неприличіе употреблять для крестнаго знаменія кресть треперстный; потому что изъ совокупленія трехъ нерстовъ правой руки составляется щепоть.

Отвращеніе отъ треперстнаго сложенія для крестнаго знаменія, по этой причинъ, видно еще изъ Соловецкой челобитной: «Велъно намъ, писали жаловавшіеся, креститься щепотью (<sup>3</sup>).» А въ нынъшнее время ваши наставники прибавляютъ еще слъдующее: «Щепотью сажаютъ огур-«цы, ръдьку, и даже берутъ табакъ: какое при-

<sup>(1)</sup> Книга З. глав. 8.

<sup>(2)</sup> Полное историческое извѣстіе о древнихъ Стригольникахъ и повыхъ раскольникахъ и проч. Часть 3 въ статьѣ объ Онуфріевщинѣ.

<sup>(3)</sup> Сборникъ, начинающійся исторіею о отцёхъ и страдальцёхъ Содовецкихъ лист. 76.

«личіе употреблять щеноть для изображенія Сва-«тыя Трояцы?» - Ничтожное предъявление! На-Шимъ языкомъ, какъ знаемъ и какъ утверждаетъ св. Апостолъ, не ръдко кленемъ человъки, бывшыя по подобію Божію (1). Посему неужели вамъ не прилично твмъ же языкомъ славить на. шего Господа, и употреблять его при молитвъ Ему?-Всв пять перстовъ правой рукп вы употребляете, и часто необходимо должны употреблять, на дъла очень не священныя; почему же не считаете неприлячнымъ употреблять ихъ въ сложении для вашего крестнаго знамения? Притомъ щепоть, т. е. сложение трехъ первыхъ перстовъ правой руки едва ли гдъ употребляется для саженія съмянъ: огурцовъ, ръдьки п проч., тъмъ паче для взиманія табаку: для сего употребляются, какъ извъстно всъмъ, только два первые перста правой руки. Други! судите правелный судъ!

Впрочемъ что треперствый крестъ прежде времени Никона несомибино былъ въ употребленіи въ Православной Церкви, это кромъ свидътельства Никонова ясно показываютъ слъдующія вами самими уважаемыя квиги:

1) Макарьевская Четія Минея. Въ ней въ мъсяцъ Декабръ сказано: «Рече греческій

(1) Іаков. 3, 9. 10. зачал. 54.

«Философъ Никифоръ Панагіотъ Латинѣ: есть у «васъ семдесять и двъ ереси: и рече: се не яко-«же мы крестимся, прообразяще истиннаго кре-«ста треми персты, на главу и на сердце, и на «правомъ плечв и на лввомъ (1)».-Тотъ же Панагіоть въ Четів Минев за мвсяць Іюць говорить Азимиту: «почто не слагаеши три персты «и врестяшися десною рукою, и не полагаеши сна чель твоемъ,..... и не одъваешися оружіемъ «Христа моего, но твориши крестъ со обоими «персты, и въображение креста твоего зрить «вонъ, вмъсто еже бы ся съ нимъ одъяти, а ты «свлачншь животворящаго креста (2)». — Этими словами Панагіоть явно требоваль согбенія трехъ перстовъ для крестнаго знаменія, безъ сомнѣнія, потому что въ 1256 году по Р. Х., когда происходило означенное обличение, треперстное сложеніе для креста составляло во всей Православной Церкви общій обычай; ибо иначе его обличеніе не имъло бы силы.-Правда, въ мъсяцъ Августв этой Минен вмёсто словъ треми поставлено двльма персты, именно такъ: «почему «(вреститеся) не якоже мы крестимся, прообра-«зяше истиннаго креста двљма персты (3)?» Но эта перемвна, безъ сомявнія, была следствіемъ постановленія о двуперстномъ крестъ, сдъланнаго Стоглавнымъ Соборомъ; ибо мъсяцъ Августь

<sup>(1)</sup> Смотр. мѣсяца Декабря подъ числомъ 13.

<sup>(2)</sup> Рукопись Москов. Суподальн. Библіотеки лист. 672. (3) Смотр. Четію Мипею місяца Августа лист. 597,

быль писань уже много посль Іюня, въ которонь написаны были прежвія слова Панагіота.

2) Кириллова книга. Въ ней тоже ясно сказывается, что означенный греческій философъ Никифоръ Панагіотъ обличалъ Азимита, т. с. Латинянина, точно также. именно: «Почто не «согбаеши три персты и врестишися десною ру-«кою, егда полагаеши на челъ твоемъ, и не одъ-«ваешися оружіемъ креста Госполня, но твориши «крестъ обоими персты, и послъди пальцонъ «внъшнею страною, и воображение вреста тво-«его зрить вонь, вмъсто, еже бы имъ одъятися, «якоже мы христіане, а ты совлачищися живо-«творящаго вреста (1)?» А эти слова опять ясно показывають, что, когда происходило это обличеніе, всъ православные христіане обывновенно крестились крестомъ треперстнымъ, и креститься крестомъ двуперстнымъ почиталось ересью. Эти слова, кромѣ сего, еще показывають, что и самъ писатель Кириловой книги явно признаваль двуперстлый крестъ ересью; ибо онъ началь свое обличение слъдующими словами: «Вопрошу «тя о седмидесятихъ и двою ересъхъ вашихъ: от-«въщай ми и проч. (2)». Между же сими вопросами о ересяхъ означенный вопросъ стонть вторымъ (3). Писатель Керженскихъ отвътовъ, стараясь перетолковать слова Панагіота, говорнть:

<sup>(1)</sup> Кирил. книга лист. 236 в на обор.

<sup>(2)</sup> Тамъ же лист. 236.

<sup>(3)</sup> Тамъ же.

«Латини не согласно Христову благословенію «слагаютъ персты: нальца съ двъма послъдними «не совокупляють, но по край длави отмѣтывають. «Того ради философъ къ Лативщику рече, почто сне согибаеши три персты, сиръчь пальца и по-«слъдвихъ двухъ. И понеже по начатия креста «творатъ двъма персты, послъди прекрещаетъ, «съ лъваго плеча на правое пальцемъ внъшнсю «страною; того ради тако Латинщику глаголеть: «п воображение креста твоего зрить вонъ, и проч. «Зри же здё, не укоряеть Латинщика тако: по-«что не крестишися треми персты, ворече: почто «не согибаеши три персты (1)».--Толкование неумъстное и явно не дъльное; ибо Панагіотъ ясно говори ль о несогибании трехъ перстовъ для крестнаго знаменія, а не для инаго чего. Онъ говориль: «Почто не согибаеши три персты, И «крестишися, и проч?» Слъдовательно онъ ясно требовалъ согбенія трехъ перстовъ для крестнаго знаменія, такъ какъ это былъ общій постоянный обычай у Грековъ. — Писатель Поморскихъ отвѣтовъ поставилъ разговоръ Панагіота съ Азимитомъ даже въ доказательство древности двуперстнаго сложенія для крестнаго знаменія, и, чтобъ этоть разговоръ имълъ силу доказательства, онъ, вмъсто выраженія въ словахъ Панагіота три персты, поставилъ два персты, а вмъсто объими персты — треми персты (2). Но

- (1) Въ отвътъ на 87 вопросъ.
- (2) Поморск. отвѣты отв. 5, свид, 6.

такос памѣненіе словъ Панагіотовыхъ пряно ФАІшиво, и ничѣмъ не можетъ быть оправдано. Писатель Поморскихъ отвѣтовъ здѣсь явно самъ обнаружилъ свое еретичество; ибо онъ не мотъ не знать изъ Кирилловой книги, что говорилъ Панагіотъ (<sup>1</sup>), и однакоже исказилъ сго слова, дабы ими подкрѣцить свое ложное миѣніе. Какое вѣроятіе заслуживаютъ такіе писатели!

5) Большой Катихизист. Въ немъ на вопросъ: «Како достоитъ намъ честный кресть по-«лагати, и знаменатися имъ», дается отв'вть сльдующій: «Сице знаменаемся имъ: сложивше убо «три персты десныя руви, и возлагаемъ на чело, «таже на животъ, и на десное и на лѣвое рамо». Далье спрашивается: «Чесо ради таковымъ обра-«зомъ бываетъ знаменіе честнаго креста?» Отвътъ: «Того ради, понеже симъ показуемъ вс-«лію тайну Въры христіянскія (2), т. е. Пресвятую Троицу» — Эти слова Большаго Катихизиса прямо ведуть насъ къзаключению, что во время сочинителя Большаго Катихизиса перстосложеніе для крестнаго знаменія вообще было треперстное. Правда, послъ означеннаго отвъта въ Большомъ Катихизисъ предлагается новый вопросъ: «Како сіе бываетъ, скажн мв?» А въ отвъть говорится, что «должно три персты равно «пмѣти, великій со двѣма малыми вкупѣ слагае-

<sup>(1)</sup> Кириллова книга лист. 235.

<sup>(2)</sup> Больш. Катихизисъ, лист. 5 на обор.

«ми... а два перста имъти наклонены, а не «простерты ;» по весьма въроятно, что это объясневіе было вставлено въ Катихизисъ не сочинителемъ; ибо какъ иначе овъ говоритъ о нуждъ сложенія трехъ перстовъ въ крестное знаменіе, и возложенія пхъ на чело, на животь, на правое и лѣвое рамо, ежели тогда, какъ и нынъ у васъ, требовались, для составленія крестнаго знаменія, два перста, а не три, и ежели крестное знамение тогда называлось, какъ и нынь оно у васъ называется, не треперстнымъ, а двуперстнымъ, особливо ежели двуперствое сложеніе для крестнаго знаменія было предметомъ разногласія въ Церкви. Впроченъ эта очень естественная догадка перестаеть быть догадкою, и обращается въ совершенную истину, когда вспомнимъ, что въ азбукъ, изданной въ 1596 г. въ Вильнъ для дътей, именно сочинителемъ означеннаго Большаго Катихизиса Лаврентіемъ Зизаніемъ, помъщено брата его Стефана Зизанія, и следовательно съ полнымъ его одобреніемъ, Изложение о православной Въръ, короткимъ пытаньемъ и отповъданьемъ; а въ этомъ Изложении помъщено наставление, какъ должно творить крестное знаменіе, совершенно православно (1).

<sup>(1)</sup> См. Словарь Историческій о бывшихъ въ Россіи писателяхъ Том. II стр. 3. изд. 1827.

И такъ ви одно изъ доказательствъ, употреблясмыхъ вашими наставниками въ защиту истины креста двуперстнаго, и ни одно изъ предъявленій, двлаемыхъ ими въ опровержение истины креста треперстнаго, не имъетъ надлежащей силы. Истина треперстнаго сложенія для молитвеннаго креста стоитъ неподвижно.

Ваши наставники, безъ сомнѣнія, для удобнъйшаго возбужденія гаѣва на Православную Церковь, говорять, будто «она жестокословиъ сгаждаетъ (поноситъ) святый двуперстный кресть, вазывая его

> Аріанскимъ, аріевою пропастью, Македоніанскимъ, Несторіанскимъ, Арменскимъ, Латинскимъ, адовыми вратами, н проч.

Отвѣчаемъ. Такія выраженія у учителей православной Церкви подлинно есть; но эти выраженія употреблены имп отнюдь не въ гажденіе (поношеніе) вашего перстосложенія для крестнаго зпамеція, а для показанія, что ваше перстосложеніе не выражаетъ того, что должно выражать, и для разсуждающихъ можетъ служнть соблазномъ, ведущимъ къразнымъ ересямъ, каковы суть: Аріанская, Македоніанская, Несторіанская, Арменская, Латинская и проч., а посему и къ визведенію въ адъ. Именно;

Арій признаваль Сына Божія меньшимъ Бога Отца; Македоній признаваль Духа Святаго меньшимъ Бога Отца. А какъ въ вашемъ перстосложения для означения Св. Троицы больший лерсть совокупляется съ двумя послёдними перстами, обойдя указательный и средній; то блаженные учителя православной Церкви подлинно справедливо говорили, что ваше перстосложение можетъ служить изъявленіемъ пли полтверждевіемъ Арісвой в Македонісвой среся. На прим., въ Скрижали сказано:» Еже два малыя послъд-«нія соединити съ великимъ пальцемъ, имиже «неравенство Св. Троицы показуется, ссть арі-«анство (1).» Въ Пращицъ читаемъ:» Про-«клятый еретикъ Арій во Св. Тронцъ вводилъ «первое Отца, послѣднее же Сына, яко Отцу пе «единосущенъ, и бысть Отца бытіемъ послъди. «Такожде и проклятый Македоній во Св. Троицъ «первое Отца, Духа же Святаго последняго, и «не Бога суща, но тварь и создание мудрство-«ваше.... Тако убо и глаголъ опый, иже о слоажевія тріехъ перстовъ, великаго и дву послад-«нихъ, явѣ показуетъ, по онѣхъ мудрованію.... «Между перваго перста и дву послѣднихъ есть «посредство, два перста указательный и средній «и се по Арію и по Маведонію явственное раз-«драніе единосущныя Троицы таковымъ посред-«ствіемъ двухъ перстовъ показуется (2).»-Есть ли

<sup>(1)</sup> Скрижаль лист. 15 на ковцѣ.

<sup>(2)</sup> Пращица лист. 92 на обор. и 93.

туть гажденіе? — Рѣшительно нѣть! Туть есть только разсужденіе, и разсужденіе правильное.

Несторій признаваль въ Іисусь Христь не одпо лице, по два лица, какъ п два существа -Божеское и человѣческое. А употребляемые вами два перста, указательвый и средній, для выраженія двухъ естествъ въ одномъ лицъ Інсуса Христа явно могуть благопріятствовать митнію Несторія. Такъ Пращица говорить:» Иже мудр-«ствуютъ, и учатъ, и повелѣваютъ слагати пер-«вый перстъ съ двъма послъдними, по оброзу «тройческу, (сіи) упостась Сына Божія, по вос-«пріятін челов'вчества, образують нагу пріятія «человъчества: такожде и двъма персты, указа-«тельнымъ и среднимъ перстомъ Божество наго «пріятія челов'єчества, а среднимъ челов'єчество «нагствующее того Божества..... и сіе есть яхь «неправославіе и нечестіе.... По воплошевія упо-«стась Сына Божія воображати и исповълывати «нагу пріятія человѣчества, есть сущан ересь... «такожде и воспріятое человъчество, еже вос-«прія Сынъ Божій, воображати и исповъдыва-«ти нагствующее того Божества, есть сущая «ересь. А еже вопрошаете: коего сретика? Ответ-«ствуемъ тако: воображати по вышеписаниому «мудровавію, скланяется и подобится ереси Не-«сторіевъ (1).»-Есть ли туть гажденіе? - Оцать

<sup>(1)</sup> Пращица лист. 89. Отвѣтъ на вопросъ 28. Сличи Скрижаль лист. 15 и 16 на концѣ.

нъть. Ваши наставники говорятъ вамъ, что тутъ есть гажденіс вашего креста, не потому, что оно туть въ самомъ дълъ есть, а потому, чтобы сколько возможно очернить въ вашихъ глазахъ Православную Церковь, приписывая ей нъчто такое, чего у нея и въ мысляхъ нътъ.

Армяне слагають персты въ крестное знаменіе такъ же какъ вы; посему, когда православная Церковь говорить, что ваше перстосложеніе есть армянское, то тогда отнюдь не гаждаетъ вашего перстосложенія, а говорить точно то, что есть, и что должно говорить.

Латиняне, по свидътельству Кирилловой книги, творили крестное знаменіе двумя перстами (<sup>2</sup>). Слъдовательно называть ваше перстосложеніе латинскима, отнюдь не значить гаждать ваше перстосложеніе для креста.

И такъ приписываемос Православпой Церквп гажденіе вашего перстосложенія для крестнаго знаменія отнюдь не есть гажденіе. Православная Церковь нпкогда не думала, что вы держитесь ересей аріанской, македоніанской, несторіанской, армянской и латинской, а только старалась расположить васъ оставить означенное ваше перстосложеніе, а стараясь показывала, что ваше перстосложеніе можетъ представляться выраженіемъ означенныхъ ересей и многихъ неразумныхъ вести къ нимъ. Такъ на

<sup>(1)</sup> Кырыллова кныга лист. 236.

прим. въ Скрижали сказано вашимъ предканъ: «Рцыте прочее о двухъ перстахъ, указательномъ среднемъ, имиже глаголете испо-«глаголю п смотрвнія Бога « ВЪДАТИ таинство C.JOBA, 1 «въ нихъ заключати божество и человъчество, «како исповъдуете? Зрите убо, еда не впадае-«те (аще и не хотящимъ вамъ) во еже мудр-«ствовати двъ упостаси во единомъ Христь, н «раздъляти по Несторію, глаголющему иного убо «быти Сына Бога Слова, Иже отъ Отца рожден-«наго прежде въкъ; другаго же Інсуса, Иже отъ «Назарета, человъка проста непшевавшему, и по «любви соединена, а не Бога истина воплощыша-«ся, якоже и вы ныя разделяетс: въ трехъ персствхъ, изобразующихъ святую Тронцу, указуете «быти сыновню упостась: таже особь отаблявсше, ину повъдаете быти во указательномъ. гла-«голю и великосреднемъ (1).» Скрижаль не говорить, что вы заражевы ересью несторіевою, или что ваше перстосложение для крестнаго знамения есть несторіанское; а говорить только то, что ово выражаеть эту ересь, хотя вы того не желаете.

Тотъ же самый тонъ разсужденія находимъ въ Пращицъ, именно: «Во святъй единосущаты «Тронцъ, по всъмъ богословцемъ, нъсть великое, «и нъсть малое, и нъсть послъднее, точію овіи «еретицы, Арій и Македоній, во святъй Тровцъ «мудрствовали великое о Отцъ и первое, аки бы «былъ прежде Сына и Духа: подобнъ и малое и

<sup>(1)</sup> Скрижаль стран. 803, 804 и 805.

«послѣднее о Сынъ и о Св. Дусъ, аки бы бы-«тіемъ послъди Огца, п менши Его: тако и у васъ «подобнъ, великомъ онымъ перстомъ великое, а «малое п послѣднее двѣма малыми и послѣдними «персты. Убо по всему всячески таковое сложе-«ніе перстовъ, по глаголу и по вещи подобно «мудрствованію Аріеву и Македоніеву, вводяще-«му въ Тропцу великое и малое, и первое и по-«слъднее.... Тожде таковое ваше сложение пер-«стовъ подобится по глаголу и по вещи еретику «Несторію: понеже онъ мудрствоваль быти два «Сына, единаго отъ Отца, нага пріятія плоти, а «другаго отъ Маріи проста человѣка, нагствую-«ща того божества: тако и вы, въ своемъ сло-«женія перстовъ.... первымъ великимъ перстомъ, «и двѣма послѣдними воображаете три упоста-«си: Отца и Сына и Св. Духа. Сына же сказуете «быти нага пріятія плоти, а среднимъ перстомъ «человѣчество, нагствующее того божества: н «тако по таковому мудрованію — зъло подобно «оному еретнку Несторію.... Аще вы Аріева и «Македоніева и Несторіева и не мудрствуете, но «тъмъ, иже хощутъ оныхъ еретиковъ таковое злое «мудрованіе мудрствовати, и имъ послъдовати, «таковымъ сложеніемъ перстовъ и глаголы, ве-«ліе показуете подкрѣиленіе и утвержденіе (1)». Напротивъ въ перстосложения, употребляемомъ Православною Церковію для крестнаго знаменія, нельзя усматривать ни одной изъ встать означен-

<sup>(1)</sup> Пращица въ отвѣтѣ на 45 вопросъ лист. 99---101. Част. II. 8



ныхъ ересей; ибо для него употребляются первые персты руки, и болбе удобныхъ нерегонъ для выраженія св. Троицы пътъ.

Ваши наставники крайне негодують на св. Святителя Димитрія за написанныя имъ слова: «Приличнъе раскольникомъ на своемъ арменскомъ «двоеперстномъ сложенія написати имя демон-«ское: на единомъ перств де, а на другомъ мокъ, «и тако будеть на двухъ ихъ перстахъ сидътн «демонъ (1)». Эти слова подлинно не хороши. Но Святитель Димитрій написаль ихъ потому, что ваши предки, охуждая употребляеное Православною Церковію треперстное сложеніе для крестнаго знаменія, въ своей хульной картинъ написали руку, сложенную треперстно, и на одномъ перств написали са, на другомъ та, а на третьемъ на, т. е. сатана. Эту картину всюду показывали они простому народу, такъ какъ она еще и нынъ часто въ разныхъ мъстахъ простому напоказывается, съ толкованіемъ, крайне роду оскорбительнымъ для св. Церкви (<sup>2</sup>). Кронв сего ваши предки въ охуление треперстнаго написали другую картину, на креста KOTOрой изобразили руку съ треперстнымъ KDC-



<sup>(1)</sup> Розьіскъ стр. 490. изд. 1847 г.

<sup>(2)</sup> Тамъже стр. 489. Смогри также третье окружное послание Игнатія Митрополита Тобольскаго въ обличение Сибирскихъ еретиковъ и раскольниковъ. Означенную картину въ напіе время можно находить у васъ во многихъ мѣотахъ.

стонъ, надъ каждымъ перстомъ напысали по одной жабъ, и всъмъ внущали, что эти жабы апокалипсическія, именно три нечистые духа лживало пророка, — дуси демонстіи (<sup>1</sup>). Вотъ причина, почему св. Димитрій, глубоко оскорбленный такою хулою на св. Церковь, вынужденъ былъ написать замъченныя вами слова; и вы, ежели посмотрите на это дъло безпристрастно, сами увидите, что вамъ должно упрекать за означенныя слова не св. Димитрія, а собственно вашихъ наставивновъ, вызвавшихъ его къ написанію сихъ словъ своимъ хуленіемъ созданной Господомъ и единой для всъхъ спасительной Церкви.

Ваши наставники сильно поносять Православную Церковь за книгу Обличеніе неправды раскольническія, въ которой написано: «Отъ «Латинъ ли вы взяли двоеперстное ваше сложе-«ніе, или отъ иного какого горшаго черта, о «томъ здѣ не истязуемъ (²)». Еще: «Они (ваши «наставники) силу знаменію крестному не отъ «креста Христова и страданія Его на немъ при-«читаютъ, но отъ своего перстовъ сложенія, аки «отъ волшебнаго нюкоего знаменія (з)». Оба эти выраженія, особливо первое, подлинно не хороши, но они суть порожденіе не дурнаго на-

(<sup>3</sup>)Тамъ же дист. 4.

\*

<sup>(1)</sup> Апокал. 16, 13. Смотр. частію Розыскъ стр. 488 и 489. Эти картины часто еще и нынѣ показываются въ разныхъ мѣстахъ простому народу.

<sup>(2)</sup> Обличеніе неправды раскольническія мист. 26 над. 1745 г.

правленія сердца въ сочинитель, а порожденіе тогдашняго духа времени, который вообще быль грубовать, и при состязаніяхь спокойно употребляль такія выраженія, которыхь употребленія теперь пе можемъ себъ позволить. Впроозначенное произведение вашего перчемъ Ha стосложенія отъ духа злаго можетъ -OLSK ваться болье латинская Церковь, нежели вы. хотя Православная Церковь пропустила Ибо, означенную книгу, во она въ самомъ ањањ ве считала, нынъ считаетъ, никогда И не вашего перстосложенія для крестнаго знаменія за произведение духа злаго, и никогда не опровергала вашего перстосложенія, какъ произведеніе злаго духа. Ежели вы добродушно обратите внимание на Православную Церковь; то можете тотчасъ совершенно убъдиться какъ въ семъ, такъ и въ отношенін къ нёкоторымъ другимъ выраженіямъ, употребленнымъ касательно вашего крестваго перстосложенія (1), — убъдиться тъмъ, что Православная Церковь держить у себя мвожество иконъ съ перстосложеніемъ Ba-

(1) Такъ многіе у васъ говорять, будто св. Церковь называетъ ваше перстосложеніе армянскимъ кукишемъ, адовыми вратами, злочестіемъ, злымъ мудрованіемъ, скверностію, хиромантісю, и проч.

раетъ и не истребляетъ, но чтитъ ихъ и покланяется предъ ними, какъ и предъ тъми, на которыхъ изображенъ крестъ треперстный, ею

шимъ, и ни одной изъ

одобряемый.

сихъ иконъ не прези-

И такъ предъявленныя хулы Православной Церкви на ваше перстосложение для крестнаго значенія не суть хулы въ самомъ дълъ. Напротивъ ваши хулы па Православную Церковь суть хулы дъйствительныя. Други! обратите безпристрастное внимание на слъдующее: ваши наставники называють употребляемое въ Православной Церкви перстосложение для крестнаго знамения печатью антихристовою, и всёхъ запечатлёвающихся сею печатью почитають неотъемлемо принадлежащими послёднему антихристу, съ которымъ наконецъ и ввержены будутъ въ езеро огненное на въки въковъ (1). Такое мнъніе они, какъ сами вы знаете, всегда старались и теперь стараются распространить повсюду, дабы удалить простой народъ отъ единой спасительной Церкви. Не есть ли это хула дъйствительная ?-У св. Ипполита, говорять они, написано: «И «дасть имъ (антихристь) знаменіе на руцѣ деснѣй «и на чель, да виктоже честный и животворя-«щій кресть сотворить десною своею рукою на «челѣ, но связана рука его будетъ: п оттолѣ «власти не имать знаменати своя уды, но пре-«лестнику приложится, и тому единому послу-«жить, понеже таковому покаянія нѣсть, всяко субо явъ, яко погибе отъ Бога и отъ человъкъ, си даруеть твмъ льстецъ малы снъди, печати «ради своея скверныя (1)». — Есть ли туть до-

<sup>(1)</sup> Смотр. книгу объ антихристь, Мечь духовный, Россійскій виноградь, п т. п.

казательство на ихъ мысли? И не явво ле эти самыя Ипполитовы слова показывають, что ихъ мысли суть хула на употребляемое Православною Церковію крестное знаменіе? Ипполитовы слова отнодь не показывають, что подъ выражениемъ печати своея скверныя должно разумъть употребляемое Православною Церковію тренерствое сложение для крестнаго знамения. Напротивь явно показывають, что предъявляемое вашими наставвыками мизніе совершенно противно собственнымъ его словамъ и саной вещи. Ибо а) св. Ипнолить говорить, что «антихристь дасть свою «печать пе только на руку, во и на чело (2),» а треперстное знамение находится только на рукъ. Ежели скажете, что при семъ надобно доразунъвать, что треперстіе кладется на чело, то скажемъ: не право; ибо тогда св. Ипполиту должно было бы упомянуть и о персяхъ и о плечахъ, на которыя кресть полагается, но онь о вихь не говорить. 2) Св. Ипполить говорить, что «никто спріявшій знаменіе антихристово сотворить чест-«ный животворящій кресть десною своею рукою «на челъ, но связана рука его будетъ, и оттолъ «власти не имать знаменатя своя уды (3)». Но всв православные для того и слагають три перста, чтобы знаменовать себя крестным в внаменіень, и знаменуются именно твмъ же четвероконсчнымъ

(3) Тамъ же.

<sup>(1)</sup> Соборникъ лист. 131 на обор.

<sup>(2)</sup> Тамъ же.

врестонъ, какимъ знаменуетесь вы. 3) Св. Ипполнть пишеть: «Печати же его (антихриста) на «чель и на десный рудь есть число шесть соть «шестдесятъ шесть», и прибавляетъ: «еже не-«пщую, не бо опасно свънъ сего писанія: многа бо «**имена** въ числъ семъ обрътаются. Суть же сія: «алый вождь, агнець неправедный, древле «завистникь, потрясеть велми, титинь. «еже преисподній бъсъ (1)». — Эти слова св. Ипнолита показываютъ, что печать антихристову, по его мнѣнію, составлять будеть такое слово, изъ буквъ котораго будетъ выходить число 666. Такъ на прим. слово титинъ. Посему мнъніе вашихъ наставниковъ не согласно съ словами св. Ипполита. Не согласно же ихъ инъніе и съ саною вещью. Пбо въ сложении трехъ перстовъ **LAR** креста всё мы разумёемъ не иное что, какъ св. Тронцу: Отца, Сына и Святаго Духа. А посему возможно ли подумать, чтобъ это перстосложеніе могло быть печатью врага св. Троицы? Почему и какъ оно можетъ твмъ быть?

11. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь за то, что она будто перемънила двуперстное благословение на пятиперстное.

Они говорять именно такъ: «Въ древле свя-«тыхъ книгахъ, до лътъ Никона Патріарха Мос-«ковскаго..... повелёно креститися и благосло-(1) Соборникъ лист, 131 на обор.

«вити двѣма персты, а нослѣ Никона Патріарха «предаво креститися тремя первыми персты, а «благословити пятію персты (1)».

Въ святой Православной Церкви для благословенія подлинно употребляется пятицерстное сложеніе, такъ что изъ указательнаго я средняго перста выходятъ главныя буквы великаго, паиболѣс подъ титломъ пишемаго, имени IC (*Iucyc*ъ), а изъ большаго перста съ двумя послѣдними — ХС (*Христосъ*), такъ:

отъ чего сіе перстосложеніе и называется именословнымо. Но это перстосложеніе для благословенія не есть новизна, въ какое нибудь недавнее время вошедшая въ Православную Церковь, но есть преданіе апостольское, всегда употреблявшееся въ Православной Церкви такъ, какъ оно вездъ употребляется нынъ.

Дабы при разсмотрѣніи сего предмета удалить всякую запутанность, надобно прежде всего замѣтить, что крестнаго знамепія, полагаемаго па себѣ вообще всѣми православными хрнстіанами, не должно смѣшивать съ крестнымъ знаменіемъ, какое подаютъ другимъ Святители и Священники. Частое ознаменованіе православныхъ крестнымъ знаменіемъ самихъ себя есть обязанность, налагаемая св. Отцами на всѣхъ равно, Святители ли они, Священники ли, или низшіе служители Церкви и міряне, — обязан-

(1) Смотр. Утверждение Церкви, сказание 21.

ность, объ исполненіи которой многократно и съ величайшею силою напоминаютъ всъмъ хрисгіанамъ св. Отцы Церкви (1). Но ознаменованіе крестнымъ знаменіемъ другихъ, именно благословеніе, какое дѣлаютъ Святители или Священники, принадлежитъ только Святителямъ и Священникамъ. Это благословеніе заключаетъ въ себѣ особенную благодать, которую принимаютъ для раздаянія другимъ только получающіе святительское и священническое рукоположеніе. Кто не принялъ святительскаго или священиическаго рукоположенія, тоть не можетъ подавать в—ихъ благословенія.

Что крестное знаменіе, употребляемое Святителями и Священниками для благословенія другихъ, подлинно отлично отъ того крестнаго знаменія, какимъ каждый христіанинъ знаменуетъ самаго себл, это а) ясно видимъ изъ 27 правила св. Василія Великаго, въ которомъ благосло-

(1) Такъ наприм. пишетъ св. Ефремъ Сиринъ: «Ограж-«дай себя честнымъ крестомъ.... и не рукою только «полагай на себѣ крестное знаменіе, но и въ мысляхъ «запечатлѣвай имъ всякое свое занятіе, и входъ свой «и исходъ свой во всякое время, и сѣдѣніе твое и во-«станіе, и одръ твой, и какое ни проходишь служеніе, «прежде всего запечатлѣй во имя Отца и Сына и Свя-«таго Духа. Ибо весьма крѣпко оружіе сіе, и ничто «не можетъ сдѣлать тебѣ вреда, ежели ты огражденъ «симъ оружіемъ». Смотр. Творенія св. Ефрема въ новомъ переводѣ Часть 4, стр. 371 и 372. изд. 1850 г. въ Москвѣ.

веніе причисляется къ священническомъ службамъ. Правидо св. Василія Ведикаго вподив чатается такъ: «О Пресвитеръ, по невъдънію обя-«завшемся неправильнымъ бракомъ, я опредъ-«лиль, что должно, то есть: пресвитерскимъ св-«далищемъ пусть онъ пользуется, отъ прочихъ «же дъйствій пресвитерскихъ да удержится: нбо «таковому довольно прощенія. Благословляти «же другижь долженствующему врачевати соб-«ственныя язвы не подобаеть. Ибо благослове-«ніе есть преподанніе освященія. Но кто сего «не имветь, по причинь гръха невъдвия, тоть «какъ преподастъ другому? Того ради да не «благословляеть ни всенародно, ни особь, и Твла «Христова да не раздаетъ другимъ, ниже иное «служение да совершаетъ: но довольствуется свя-«щеннослужительскимъ мъстомъ и проч. (1)». Совершенно то же говорить 26 правило 6-го вселенскаго Собора, которое вполнъ читается такъ: «Пресвитеръ, по невъдевію, обязавшійся не пра-«вильнымъ бракомъ, пресвитерскимъ съдали-«щемъ пусть пользуется,.... и отъ прочихъ же «дъйствій пресвитерскихъ да удержится: Ибо

(1) Книга правилъ св. Апостолъ и проч. лист. 303 и на обор. Представляется здѣсь полное правило Васнлія Великаго для того, что правило, находящееся въ нашей книгѣ Кормчей, слишкомъ сокращено, такъ что въ немъ и мысли нѣтъ о благословеніи. А эта мысль должна быть, какъ показываетъ находящееся въ Кормчей толкованіе на сіе правило. Смотри самое толкованіе на 27 правило св. Василія Великаго, «таковому довольно прощенія. Благословляти аже другаго долженствующему врачевать «собственныя язвы, не подобаеть. Ибо «благословеніе есть преподаяніе освященія: «но кто сего не имъетъ, по причинъ гръха не-«въденія, тотъ какъ преподасть другому? Того « ради да не благословляеть ни всенародно, пи особь. «н проч. (1)». Но какъ перстосложение, употребляемое для благословевія, принадлежить только лицамъ освященнымъ и имъетъ въ себъ особенную благодать отличную оть той, какую получають освияющіе крестнымъ знаненіемъ самихъ себя: то это перстосложение должно имъть иной видъ отъ того перстосложенія, какимъ всъ осъняють самяхь себя.

б) Тоже совершенно ясно видимъ изъ словъ св. Іоанна Златоустаго, который присвояетъ право святительскаго и священническаго благословенія также только лицамъ освященнымъ хиротоніею. О Священникъ онъ говоритъ: «Аще тъмъ (Свя-«щенникомъ) ничто же Богъ дъйствуетъ, ниже «баню (крещеніе) имаши, ниже тайнамъ (Тълу и «Крови Христовымъ) причащаешися, ниже бла-«гословенія пріимаеши, убо ни христіанинъ «есн (<sup>2</sup>)».

Кромъ сего в) истину постоянной разности въ св. Церкви креста молитвеннаго отъ благо-

<sup>(1)</sup> Книга правилъ св. Апостолъ и проч. лист. 77.

<sup>(2)</sup> Златоустъ въ толкования на 2 послание къ Тимоеею. Бестал. 2. стр. 2552,

словеннаго очень ясно полтверждаетъ случай, замъченный въ Степсиной кипгъ, писанной, какъ извъстно, всероссійскимъ Митрополитомъ Макаріемъ, именно: «Всероссійскій Митрополнть Фо-«тій илкогда пришель въ Симоновъ монастырь, си нашелъ въ хлѣбнѣ спящаго пнока Іону, быв-«шаго впослъдствіи Мятрополнтомъ всероссій-«скимъ, и причтеннаго къ лику Святыхъ. Іона «десную свою руку держаше на главъ своей сог-«бену, яко благословляше ею. Свптитель со удив-«леніемъ зряше нань, и не повелѣ разбудити его, «и пророчествуя о немъ глаголаше: разумъйте, «о чада, яко инокъ сей Іона будетъ великъ Свя-«титель въ странахъ Русскія земли». Если бы согбеніе руки какъ для благословенія такъ и для молитвы было въ то время одно и то же, т. с. двуперстнос; то почему бы согбение руки инока Іоны удпвило Святителя? Почему бы Святитель узналъ, что онъ «яко благословляше ею?» Въ чемъ бы нашелъ предзначенование будущаго его святительства? И такъ перстосложение, употреблявшееся въ св. Церкви для благословенія, было отлично отъ того, какое употреблялось для модитвы (1).

Перстосложеніе, постоянно употребляющееся въ св. Церкви Святителями и Священняками для благословенія другихъ, есть перстосложеніе именословное. Это перстосложеніе употребляется по преданію неписанному, какъ и перстосложеніе, употребляемое для креста молитвеннаго.

<sup>(1)</sup> Смотр. Бесталы къ глаголемому старообрядцу, стр. 221.

Ибо правило св. Василія Великаго говорить: «Благословляемъ и воду крещенія, и елей пома-«занія, еще же и самаго крещаемаго, по какому «писанію? Не по предапію ли умалчиваемому п «тайному (1)?» Посему правильность употребляемаго въ Православной Церкви перстосложенія для благословенія должна быть доказываема такъ же, какъ должно быть доказываемо всякое преданіе вообще, т. е. всеобщимъ употребленіемъ его въ св. Церкви во всёхъ мѣстахъ, странахъ и народахъ православныхъ. Такъ и показывается правильность перстосложенія, употребляемаго въ св. Церкви для благословенія. Обойдите жилища православныхъ Грековъ, Аравлянъ, Египтявъ, Грузинцевъ, Сербовъ, Валаховъ, Молдаванъ, Булгаръ, Далматовъ, Черногорцевъ и проч., вы вездь усмотрите перстосложение, употребляемое для благословенія, только именословное. Въ настоящее время въ истинъ сихъ словъ могуть удостов врить васъ всъ нутешествовавшие по Востоку: яхъ много и они не всъ Въры православ-BON.

Въ дальнъйшее же доказательство истины сего преданія не представляемъ древнихъ иконъ, писанныхъ красками. Всъ иконы со временемъ теряютъ свой видъ, необходимо требуютъ поновленій и поновляются, а посему въ отношеніи къ своему первоначальному виду не могутъ не подлежать сомнънію. Это сомнъніе весьма уси-

(1) Кормч. лист. 249.

анвается, когда вснояниять, что русскіе нконописцы, писавшіе иконы до Стоглавнаго Собора, были по свидътельству сего Собора весьма не благоговъйны и дерзки. Они инсали иконы ме учася, самовольствомъ, самосмышленіемъ и своими догадками, такъ что Собору нужно было постановить касательно ихъ особыя правила (1)». Вмъсто иконъ въ доказательство истины представляемъ такія древнія изображенія, которыя не могуть подлежать сомитьцію. Именно:

1. Древнія изображенія шитыя.

Въ Москвъ въ патріаршей ризницъ хранятся, и всякій можетъ видъть:

а) О.мофоръ, относящійся, по преданію, ко времени 6-го вселенскаго Собора. На этомъ омофорѣ вышита икона Спасителя съ благословляющею десницею, въ десницѣ же персты расположены именословно, именно такъ, какъ они слагаются для благословенія въ Православной Церкви нынѣ. Это изображеніе, правда, темно, но при увеличительномъ стеклѣ видно достаточно.

6) Сакосъ, подъ именемъ Кипріанова. Благословляющія десницы у вышитыхъ на иемъ св. Святителей Іоанна Златоустаго, Григорія Богослова и Николая Чудотворца изображены съ перстосложеніемъ именословнымъ.

в) Деа другіе старинные сакоса. Не нихъ выннуты у Спасителя и Святителей благослов-

(1) Стоглав. глав. 43.

ляющія десницы съ перстосложеніемъ то же пиенословнымъ.

г) Три тканые сакоса, принадлежавшіе всероссійскому Патріарху Іосифу. На всёхъ ихъ есть наображеніе Спасителя, у котораго благословляющая десница — съ перстосложеніемъ именословнымъ.

д) Нѣсколько сакосовъ другихъ, на которыхъ изображена благословляющая рука также именословно.

е) Покровъ на святыя мощи преп. Сергія Радонежскаго — вкладъ великаго Князя Василія Диптріевича. На семъ покровъ благословляющая рука преп. Сергія изображена съ перстосложеріемъ именословнымъ. (1)

• 2. Древнія иконы, изображенныя мозанкою, и посему неудобныя для изибнеція и исправленія. Таковы:

Цконы Спасителя и разныхъ Святителей, въ Кіевакомъ Софійскомъ Соборѣ, привадлежащія въ одинядацатому въку. Благословляющія десникы на вяхъ изображены наибольшею частію съ перетосложеніемъ именословнымъ.

5. Изображенія металлическія.

Таковы серебренныя или свинцовыя печати на граматахъ великокняжескихъ или святительскихъ. Напр. печать при договорной граматъ св. Ве-

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Смотр. Бесѣды къглагодемому старообрядцу. Здѣсь, кромѣ сихъ указавныхъ, есть на стр. 220, 239, 240 в 241, в другіе прамѣры.

ликаго Князя Михаила Ярославича съ нижегородскимъ Владыкою (<sup>1</sup>) и проч.

Таково же изображение на греческой гриввъ (2) и проч.

Всѣ эти изображенія надежны и достаточно подтверждають истину древности употребляенаго въ Православной Церкви именословнаго перстосложенія для благословенія.

Ваши наставники кръпко стоять, что для благословенія должно быть употребляемо то же перстосложеніе, какое у васъ употребляется при молитвъ, именно: большой персть долженъ быть соединенъ съ двумя послъдними во образъ св. Троицы, а указательный и средній, съ надлежащимъ наклоненіемъ втораго, должны быть простерты, въ ознаменованіе двухъ естествъ во Христъ; ибо именно оно, говорите, вездъ видно яа св. древнихъ иконахъ (<sup>3</sup>).—Отвъчаемъ. Благословляющія десницы съ употребляющимся у васъ перстосложеніемъ подлинно видны на нъкоторыхъ довольно древнихъ иконахъ; мъстами видны и на древнихъ сакосахъ, но это отнюдь не показываетъ,

<sup>(1)</sup> Смотр. снимокъ съ сей печати, равно и съ другихъ таковыхъ же 1295, 1317, 1327, 1328 и 1371 годовъ въ 1 части государственныхъ грамотъ и договоровъ, и проч. издапныхъ Графомъ Румянцевымъ.

<sup>(2)</sup> Смотр. Древности Россійскаго Государства. Отдел. 1. (3) Въ Поморскихъ ответахъ ответъ 5.

чтобъ это перстосложение было апостольскаго происхожденія; ибо всеобщаго употребленія вашего перстосложенія у народовъ, неповъдующихъ Православную Вбру, и составляющихъ Православную Щерковь, какъ мы доказали выше, нътъ; а между твиъ на многихъ древнихъ иконахъ и на разныхъ церковныхъ издъліяхъ находятся благословляющія руки отнюдь не того перстосложевія, какое защищаете вы.

Кромъ защищаемаго вами перстосложевія для благословенія, на иногихъ древнихъ священныхъ вещахъ видимъ благословляющія перстосюженія инаго рода. На многихъ древнихъ священныхъ вещахъ перстосложенія для благословенія взображаются:

1) или такъ, какъ ово изображается у Превъчнаго Младенца на Тихвинской иконъ Божіей Матери, именно: два перста, указательный и сред-

вій, простерты, два послъдніе пригнуты къ ладони, а большой перстъ приложенъ ко второму суставу перста безъименнаго (<sup>1</sup>), такъ:



2) Или: два перста, указательный и средній, простерты, два послёдніе пригнуты къ ладони, а большой персть положень на второй суставъ перста безъименнаго, во такъ, что овъ простирается далъе сего перста (3), такъ:



Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Такъ навесьма многихъ древнихъ иконахъ.

<sup>(2)</sup> Такъ шитыя изображенія на многихъ сакосахъ, хранящихся въ Патріаршей ризниць въ Москвь, и проч. **HACT.** II.

5) Или: указательный и средній персты простерты, а два послѣдніе приложены къ первому сгибу перста большаго (1), такъ:

4) Или: указательный и средній персты простерты, простерть ималый персть, а большой персть въ уровень сложенъ съ безъименнымъ (<sup>2</sup>), такъ:

5) Или: два перста, указательный и меньшій простерты, а большой персть совокупленъ съ среднимъ и безъименнымъ (<sup>3</sup>), такъ:

6) Или: большой перстъ въ уровень соединенъ съ безъименнымъ и меньшимъ, а указательный и средній простерты, впрочемъ такъ, что указательный пъсколько нагнутъ (4), такъ:

- (1. Такъ на нѣкоторыхъ сакосахъ въ Патріаршей рязняцѣ, также на греческой гривнѣ въ Древностяхъ Россійскаго Государства. Отдѣл. 1.
- (2) Такъ на нѣкоторыхъ сакосахъ въ Патріаршей ризницѣ въ Москвѣ и на дскѣ напрестольнаго Евангелія конца 14 вѣка. — Смотр. Древности Россійскаго Государства, Отдѣл. 1.
- (3) Такъ на нѣкоторыхъ сакосахъ гамъ же, на дскѣ напрестольнаго Евангелія конца 14 вѣка въ пконѣ св. Василія Великаго. Смотр. Древностп Россійскаго Государства Отдѣл. 1 и проч.
- (4) Такъ Стоглавный Соборъ и такъ на нѣкоторыхъ древнихъ сакосахъ въ Патріаршей ризницѣ.



- 131 -

7) Или: большой персть въ уровень соединенъ съ безъименнымъ и меньшимъ, а указательный и средвій простерты, впрочемъ не прямо, а пъсколько нагнуты (<sup>1</sup>), такъ:

8) Или: большой персть въ уровень совокупленъ съ двумя послъдними, а указательный и средній простерты (<sup>2</sup>) такъ:

9) Или: большой перстъ въ уровень соединенъ съ указательнымъ и среднимъ, а два послъдніе перста простерты (<sup>3</sup>), такъ:



Эта разность перстосложенія для благословенія весьма прим'вчательна, потому что часто находится на тіхъ же самыхъ древнихъ сакосахъ,—на сакосахъ св. Святителей всероссійскихъ Петра, Алексія, Кипріана, Фотія, Святителей Іоасафа и Макарія, Патріарховъ Филарета и Іосифа, безъ сомп'бнія, не разъ употреблявшихся ими при священподъйствіяхъ, весьма многіми въ свое время видънныхъ, и никогда ни къмъ не зазрънныхъ въ неправославіи.

- <sup>(1)</sup> Такъ требуетъ свидътельство мнимаго Өеодорита и такъ на нъкоторыхъ древнихъ сакосахъ.
- (2) Такъ на многихъ иконахъ и на древнихъ сакосахъ.
- (3) Такъ на греческой гривнѣ у Спасителя. См. Древности Россійскаго Государства Отдѣл. 1.

Что значить такая разность перстосложений для благословенія? Какъ ова могла существовать въ Православной Церкви въ такое время, когда, по вашему митнію, въ ней не было инаго перстосложенія для благословенія, кромѣ вашего? И какъ такая развость перстосложенія не была зазръна и отвергнута въ то время, когда Православная Церковь, по вашему мнѣнію, гнувсякимъ инымъ перстосложеніемъ крошалась мъ защищаемаго вами? – При размышлевія о сихъ вопросахъ, необходимо должно принять за истину, что нъкогда у большаго или меньшаго числа православнаго народа всв означенныя перстосложенія были въ употребленія; ибо какъ иначе они могли бы быть изображаемы? И какъ иначе они не производили въ народъ соблазна, в не были зазрѣны и сильно отвергнуты?-Но принимая за истину то, что таковыя перстосложенія для благословенія были у нъкоторыхъ изъ православныхъ въ употреблении, необходимо встръчаемся съ новыми вопросами: Какъ произоща такая разность перстосложений для благословенія? и какъ въ Православной Церкви давно не было обращено на нее строгаго вниманія, и она не была запрещена какимъ-либо Соборомъ?-Въ отвъть на такіе вопросы должно сказать, что всъ означенныя перстосложенія суть одно и тоже перстосложение именословное, только худо разсмотрѣнное и понятое нѣкоторыми изъ иконописцевъ, а отъ иконописцевъ, потомъ, перенятое нъкоторыми изъ Духовныхъ и введенное въ употребленіе въ Церкви. Какъ же оно не было замъчено, осуждено и прекращено?—очень удобно! Поелику благословеніе совершается не продолжительно, а очень кратковременно; то перстосложеніе въ немъ могло быть не замъчено, и оставаться въ употребленіи какъ правильное. Такъ, говорю, должно говорить, потому что ни одно изъ означенныхъ перстосложеній, отличающихся отъ именословнаго, не показываетъ основательной причины, почему оно самое приличное для благословенія.

Перстосложеніе, преимущественно вами употребляемое и защищаемое, не прилично, какъ мы уже замѣтили, и не могло быть введено во времена апостольскія, а посему не приличны и перстосложенія № 6, 7, 8 и 9, ибо они, очевидно, выражаютъ то же. А кромѣ сего эти перстосложенія не согласны сами съ собою; нбо въ нихъ божеское естество Іисуса Христа выражается то указательнымъ, то среднимъ перстомъ.

Перстосложеніе *М* 1 не показываеть ясной причины, почему оно таково, и причина его нигдѣ не проясняется. Оно, вѣроятно, произошло отъ перстосложенія именословнаго, въ которомъ благословляемому народу особенно ясно видно только сложеніе перстовъ указательнаго и средняго, а сложеніе остальныхъ трехъ перстовъ—слитно, а посему всѣ эти три перста приняты за приложенные къ ладони.

Перстосложение *М* 2 произошло, явно, отъ нменословнаго; ибо иначе нельзя представить ни какой причины, почему въ немъ большой перстъ положевъ за средниу средняго сустава нерста безъименнаго.

Перстосложеніе  $\mathcal{N}$  3 произошло также отъ не правильно разсмотрѣннаго и понятаго п ерстосложенія имснословнаго; ибо иначе нельзя представить никакой основательной причины, почему въ немъ персты безъименный и меньшій приложены къ первому суставу перста большаго.

Перстосложеніе № 4 пропзошло тоже, явно, отъ худо усмотрѣнпаго и понятаго перстосложенія именословнаго; ибо пначе никакъ нельзя объяснить, почему въ немъ указательный и средній персты простерты, простертъ и меньшій перстъ, а большій перстъ въ уровень сложенъ съ безъименнымъ.

Перстосложеніе № 5 опять есть искаженное перстосложеніе именословное; пбо вначе никакъ нельзя объяснить, почему въ немъ большой перстъ совокупленъ съ среднимъ п безъименнымъ, н почему оставлены простертыми указательный п меньшій. — Хотя можно думать, что въ немъ большой перстъ совокупленъ съ среднимъ н безъименнымъ потому, что сіи персты больше другихъ перстовъ, а посему и приличнѣе могутъ выражать равенство лицъ св. Троицы; но нельзя изъяснить, почему въ пемъ указательный н меньшій персты простерты, и что они значать,

Повторяю, что всѣ означенныя перстосложенія для благословенія суть порча перстосложенія именословнаго, употребляемаго для бла-

Digitized by Google

гословенія въ Православной Церкви. Ибо только именословное перстосложеніе выражаеть собою то, что оно должно выражать по указанію Самаго Господа нашего Спасителя и Его св. Апостоловъ.

Всв достойные благословенія Божія языки должны получать Божіе благословеніе, по силь обътованія, даннаго отцу върующихъ-Аврааму, во Інсусъ Христь; ибо св. Апостоль, сказавъ: Аврааму речени быша объты и съмени его т. е. благословятся о тебъ вси языцы, далъе говорить: не глаголеть же: и стьменемь, яко о мнозъхъ, но яко о единомъ:.... Иже есть Христось (1). А Інсусь Христось всегда представляль всь, получаемыя нами оть Него, блага зависящими какъ бы только отъ Его имени. Такъ Онъ сказалъ Свопмъ ученикамъ: еже аще чесо просите отъ Отца во имя Мое, то сотворю(2). Еще: елика аще чесо просите отъ Отца во имя Мое, дасть вамь (2). И еще: егоже аще просите отъ Отца во имя Мое, дастъ вамъ(3). Онъ же объщаль всьмь върующимъ: именемъ Моимъ бъсы ижденутъ (4). Посему св. Апостолы говорили: нъсть иного имени подъ небесемь, даннаго въ человъцъхъ, о немже подобаеть спастися намь (5); и всь свои осо-

- (1) Галат. 3,16. зачал. 207.
- (2) IOan. 14, 13. зачал. 48.
- (3) IOAH. 16, 23. 3848. 54.
- (4) Іоан. 15, 16. зачал. 51.
- (8) Марк. 16, 17. зачал. 71.
- (6) ДЕян. 4, 12. зачал. 10.

Digitized by Google

бенныя дъла совершали Его именемъ. Такъ св. Апостоль Петрь сказаль хромому оть рождения: во имя Господа Іисуса Назореа востани и ходи! И утвердистеся его плеснь и глезнь, и вскочивъ ста и хождаше (1).» Посену всъ православные, когда просять себъ благословенія Божія у Святителя п Священника, обыкновенно просять его, чтобы благословиль ихъ именемъ Господнимъ. А все это само собою ясно показываеть не только то, что именословное благословеніе какъ для Святителя, такъ н для Священника есть благословение самое приличное, такъ что болъе приличнаго нельзя составить, и что оно есть апостольскаго происхожденія, но и то, что только одно оно даже само собою могло и должно было войти въ Христовой Церквп во всеобщее употребление. Ибо какъ Інсусъ Христосъ заключалъ въ Своемъ имени безпредъльную силу, и всъ получаемыя нами отъ Него блага представлялъ зависящими отъ Своего имени, то по сему самому имя Его тотчасъ всёмъ вездѣ могло подать поводъ къ принятію именословнаго перстосложевія для благословенія, и оно тотчасъ вездѣ могло быть принято п употребляемо. Но защищаемое вами двуисрстное сложеніе для благословенія не могло имъть такого удобства для принятія его въ Христовой Церкви въ употребление, особливо немедленно по вознесении Господа; ибо истина о

(1) Дёян. 3, 6-8. зачал. 7.

явухъ естествахъ во Інсусъ Христъ обратила на себя особенное внимавіе въ Христовой Церкви только уже въ ковцъ пятаго въка.

У вашихъ наставниковъ, послѣ сего, остается возраженіе противъ перстосложенія для благословенія только одно, почитаемое ими весьма сильнымъ, слѣдующее:

«Именословное перстосложение для благосло-«венія не можеть быть апостольскимъ предані-«емъ; потому что христіанство назначено для «всъхъ народовъ на землъ, а пменословное бла-«гословение не можетъ быть употребляемо всъми. « земнымп народами; ибо буквы, употребляемыя • «для выраженія нашихъ мыслей на письмъ и пе-«чати, у напбольшей частя земныхъ народовъ «совершенно не похожи на греческія (1)». -- Воаражение очень не сильное! Образъ христіанскаго благословенія идеть по всёмь народамь, какъ абйствіе для всёхъ видимое и непреставно употребляемое; а посему очень удобно вездё можеть быть принимаемо, и одинаково сохраняемо, какъ святыня. Притомъ языкъ Гречсскій, какъ языкъ весьма образованный, въ апостольскія времена былъ извъстенъ весьма многимъ, и, какъ священный, постоянно былъ весьма многими изучаемъ, какъ и нынъ изучается. Всъ же знающіе Греческій языкъ могли объяснять, и, безъ со-

<sup>(1)</sup> Разглагольствіе старообрядца съ новообрядцемъ.

мнѣнія, объяснялидля незнающихъ языка Греческагозначеніе переходившаго къ нимъ общаго у всѣхъ христіанъ благословенія пменословнаго. А посему именословнос благословеніе вездѣ могло быть принимасмо, понимаемо п хранимо. Впрочемъ, ежели именословное благословеніе не могло быть апостольскимъ преданіемъ потому, что оно означается греческими буквами; то по сей же причинѣ должно говорить, что и священныя христіанскія истины не могли быть писаны на Греческомъ языкѣ; потому что христіанство назначено для всѣхъ земныхъ народовъ, а Греческій языкъ не всѣмъ былъ извѣстенъ. Основательно ли такое разсужденіе?!

12. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь за то, что будто она неправильно предписала говорить аллилуія, вмъсто по-дважды, по-трижды.

Ваши предки говорили именио такъ: «Еще «въ тѣхъ новыхъ книгахъ папечатано, велѣно го-«ворить аллилуія трижды, а въ четвертый: сли-«ва тебљ Боже. И мы.... троити та божествен-«ная аллилуія отнюдь не смѣемъ:... Сама бо «Владычица наша Богородица въ явленіи своемъ «со Архангеломъ Гавріиломъ и преподобнымъ Ев-«фросиномъ лвися списатемю житія его, и пове-«лѣ православнымъ христіаномъ божественная «аллилуія глаголати дважды, а третіе пригла-«шати: слава тебљ Боже. Троящимъ же та «божественная аллилуія нарече прещеніе страш-«по. Къ ссму же... въ книгъ, глаголемой Сто-«Главъ, въ царскомъ и святительскомъ собор-«номъ уложении написано, яко то латинская ересь, «еже троити аллилуія, и пишетъ сице: яко со-«борная Апостольская Церковь имъя и предаде, «еже дважды глаголати святая аллилуія, а не «трегубити. Понеже сія пъсть православная пре-«данія, но латинская сресь, не славять бо Трои-«цу, но четверятъ.... Не подобаетъ святая алли-«луія трегубити, но дважды глаголати аллилуія, «а въ третіе слава-тебъ Боже: понеже бо еврей-«ски аллилуія, а по нашему слава тебъ Боже. «Такожде и божественный Максимъ Грекъ въ «книгѣ своей пишетъ и нарицаеть то латинскою «ересью (1).»-И такъ три причпны показаны на то, что будто Православная Церковь веправильно употребляеть аллилуія по-трижды; именно: 1) страшное прещение Богоматери говорящимъ аллилуія не по-дважды, а по трижды, выраженное въ житіи прен. Евфросина; 2) запрещевіе Стоглавнаго Собора, по значевію сего слова, и 5) не одобреніе. Максима Грека, который будто бы признаваль троеніе аллилуій ересью латинскою. Но всвати причины совершенно бсасильны.

1) О житіп преп. Евфросина, въ которомъ говорится, будто Пресвятая Богородица «повелѣ

<sup>(1)</sup> Въ Сборникѣ, начинающемся Исторіею о отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ, лист. 78 и 79 на обор.

«православнымъ христіаномъ аллилуія глаго-«лати дважды, а въ третій приглашати: слава «тебљ Боже, троящимъ же изрече прещеніе «страшно», Соборъ 7174 (1667) года, вообще сказалъ слѣдующее: «Да никтоже тому житію «въруетъ, зане все тое писаніе лживо есть, отъ «льстиваго и лживаго писателя писано, на пре-«лесть благочестивымъ народомъ.» Писатель Евфросинова житія (какой-то клирикъ Василій) по множеству заключающейся въ томъ жвтін лжн и явной несмысленности, въ самомъ дълъ, не заслуживаеть ни малъйшаго довърія. Именно а) онъ говоритъ: будто преп. Евфросинъ, для ръшенія своего сомнънія объ аллилуія, ходплъ наъ своего монастыря, при Греческомъ Царъ Калянинъ къ Цареградскому Патріарху Іоснфу, но это ложно; ибо Цареградскій Патріархъ Іоснфъ (инаго Цареградскаго Патріарха Іосифа не было) скончался на Флорентійскомъ Соборъ въ 1439 году (1), а преп. Евфросинъ, по сказанію его житія, основаль свой монастырь уже въ 1447, и умеръ въ 1481 году. Слъдовательно Патріархъ Іосифъ умеръ осмью годами ранъе самаго основанія Ев-Фросинова монастыря. А Царь Калянинъ (Кало-Іоаннъ), при которомъ, по сказанію означеннаго житія, будто приходилъ въ Константинополь преи. Евфросинъ, оставилъ престолъ въ 1387 году, сльдовательно цълымъ полстолътіемъ раньше

(1) Смотр. Исторію Флорентійскаго Собора Сгиропула.

основанія монастыря Евфросинова (1). б) Писатель Евфросинова житія говорить, что время, въ которое будто ходилъ преп. Евфросивъ въ Царьградъ, т. е. въ царствованіе Іодина Андроникова сына, подлинно было, какъ оно называется въ житін Евфросина, порою еще довольно доброю, бывшею за долго до взятія Царяграда; во время, въ которое жилъ Патріархъ Іоаннъ, для Царяграда было весьма недоброе. Царьградь, отвсюду теснимый Турками, тогда едва дышаль. Всякое сообщение съ нимъ Русскихъ было прекращено, а чрезъ 12 лътъ, по смерти Патріарха Іоанна, онъ сдълался уже столицею Турокъ (2). в) Писатель житія Евфросинова далёе говорить, будто Цареградскій Патріархъ Іосифъ далъ преп. Евфросину грамоту на двоеніе аллилуія. Но это весьма невъроятно; ибо такую грамоту, ежели она была нужна, Патріархъ долженъ былъ дать не монаху Еворосину, а послать ко Всероссійскому Митрополиту пли по крайней мъръ къ Архіепископу Новгородскому; потому что писатель житія говоритъ, что тогда было разногласіе въ Русской Церкви о пънін аллилуія, и слёдовательно потребность въ грамотъ въ Россіи была общая. Но о такой грамоть нигдъ не упоминается ни словомъ. г) Писатель житія еще говорить, будто Ляхи и Нъмцы воскресенію распятаго Христа не въруютъ, но это ложно. Совершенно из-

 <sup>(1)</sup> Смотр. Византійск. Историк. объ езначенномъ Царѣ.
 (2) Смотр. Исторію о плѣненія Царяграда.



въстно, что они воскресенію Іисуса Христа твердо въруютъ. д) Наконецъ писатель житія говоритъ, будто Богородица ему сказала, что аллилуія значитъ воскресе; но это истолкованіе ложно, и посему, конечно, не могло быть дано Богородицею. Это истолкованіе, кромъ сего, не согласно съ истолкованіемъ самого Стоглавнаго Собора, который говоритъ, что аллилуія значить слава тебъ, Боже (1).

2) Стоглавный Соборъ запретилъ употреб-**АЯТЬ** аллилуія трижды; 60-первыхъ потому, что ему думалось. будто аллилиія значить слава тебъ, Боже, а во-вторыхъ, думалось ему, будто троекратное произношение аллилиия съ присовокупленіемъ слава Тебь, Боже составляло бы ересь латинскую. «Понеже бо...., не славять «святую Трояцу, но четверять (2). »- Но объ эта причины ложны. Еврейское слово аллилуія значить не слава Тебъ, Боже, а, какъ нынъ всъмъ извистпо, жвалите Бога. Посему, кто трижды говорить: хвалите Бога, а потомъ слава Тебъ Боже, тотъ отнюдь не четверить св. Троицы, а славитъ сперва каждое лице св. Троицы, а потомъ Ея единосущіе. Мысль же, будто Латиняне четверять св. Троицу, совершенно не справедлива. Латиняне не четверили св. Троицы ня тогда, п ни въ какое иное время. О тогдашнемъ

(2) **Стоглав.** глав. 42.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Стоглав. глав. 42.

времени явно противное сказываетъ Патріархъ Фяларетъ. Въ своемъ соборномъ изложевін онъ исчислилъ всѣ погрѣшности латинской Церкви, но о томъ, будто въ ней четверятъ св. Троицу, не сказалъ ни слова. Св. Троицу Латиняне исповѣдуютъ правильно, а погрѣшаютъ, какъ извѣстно, только касательно исхожденія св. Духа. Въ отношеніи же къ употребленію аллилуія Патріархомъ Филаретомъ замѣчена только одна разность та, что западные поютъ аллилуія и въ день Св. Пасхи, между тѣмъ какъ Православная Церковь поетъ ее наипаче въ Великій Пость (1).

Аревность троекратнаго пънія или чтенія аллилуія утверждаеть самъ Стоглавный Соборъ, когда говорить:» Во Псковћ и во Псковской «земль по многимъ монастыремъ и по церквамъ, «и въ Новгородской землъ во многихъ же мъ-«стахъ до днесь говорная трегубую аллилуія (<sup>2</sup>).» А эти слова ясно показываютъ, что тамъ говорили такъ издавна. Соборъ, правда, не говорить, что также говорили и въ другихъ мъстахъ, но не говоритъ, явно, потому, что въ житіи Евфросиновомъ, которое лежало у него предъ глазами, говорилось только объ этихъ мъстахъ. И писатель Поморскихъ отвѣтовъ отяюдь имѣлъ права говорить, что «токмо во Псковской «и Новгородской земляхъ.... дерзнуша тронти «аллилуія Остается прочее, кромъ тъхъ, вся

(2) Тамъ же глав. 42.

<sup>(1)</sup> Стоглав. глав. 8.

«земля великороссійская, вси гради, вси обите-«ли, вси святін россійстін нензмённо соблюдаху «двойственное аллилуія (<sup>1</sup>)». Ибо что тройственное аллилуія говорилось издавна и по прочимъ мёстамъ земли Русской, притомъ еще людьми святой жизни, совершенно ясно видно даже изъ того же Евфоросинова житія; потому что писатель сего житія, между прочимъ, говорить Ангелу такъ:» Господи, Ты вёси, яко мнози въ «чудесёкъ просіяша и въ великихъ знаменіяхъ, «троюще божественное аллилуія (<sup>2</sup>)».

 Касательно мнѣнія преп. Максима Грека, о которомъ говорится, будто онъ училъ пъть аллилиія, произнося по дважды, а не по трижды, даль судъ Московскій Соборь, окончившійся и утвержденный въ 1667 году при трехъ православныхъ Патріархахъ, слъдующій: «А яже «глаголютъ на преподобнаго Максима Грека, яко мудрствоваше, дважды a H овъ **ГЛАГОЛАТН** «аллилуія..... то сложеніе слова не Макся-«мово есть, токмо лгаша нъцыи суемудрім на «его имя. Ибо Максимъ премудръ бяше и не «могъ бъ сице творити (з).» Впрочемъ подложность приписываемаго преп. Макемму Греку митьнія касательно аллилуія ясно видна наъ того, что въ томъ мнёніи говорится, будто онъ училъ говорить аллилуія по дважды, а не по триж-

<sup>(3)</sup> Смотр. Свитокъ Соборный, глав. З.



<sup>(1)</sup> Въ отвѣтѣ на 16 вопросъ.

<sup>(2)</sup> Смотр. житіе Евфрос. рукописн.

ощ, основываясь на томъ, что такъ читать и пъть предалъ Церкви св. Священномученикъ Игватій Богоносецъ, наученный такому пъню отъ Ангеловъ. Но Исторія о св. Игнатіи не говорить того, что говорится въ означенномъ миѣнін. Исторія говорить о св. Игнатіи только то, что онъ слышалъ, что Ангелы пѣли аллилуія въ слану Св. Троицы, бывъ раздълены на два отдѣла, а носему и самъ, въ подражаніе Ангельсиому иѣнію, ввелъ въ Антіохійской Церкви пѣніе сей святой пѣсни на два клироса (1). Того, что будто Ангелы учили св. Игнатія пѣть аллилуія, пропзнося сіе слово только по дважды, а не по трижсды, въ Исторіи нѣть.

Кромѣ означенныхъ доказательствъ, писатель Поморскихъ отвѣтовъ, въ доказательство того, что должно пѣть аллилуія не по трижды, а по дважды и въ третій слава Тебљ, Божсе, представляетъ еще то, что будто пѣть такимъ образомъ аллилуія въ древности былъ въ св. Церкви всеобдержный обычай, который и содержался до времени новопечатныхъ книгъ (<sup>2</sup>). Въ подтвержденіе своихъ словъ онъ сперва выставляетъ пять, называемыхъ имъ древнѣйшими, рукописей, но какъ именно онѣ древни, и гдѣ находятся, не показываетъ. Посему о сихъ рукописяхъ ничего сказать нельзя.

<sup>(1)</sup> Смотр. житіе св. Игнатія, въ Чет. Мин. Декабря въ 20 день.

<sup>(2)</sup> Въ Поморскихъ отвѣтахъ, отвѣтъ 16. Част. II.

Далёе онъ представляеть грамоту всероссійскаго Митрополита Фотія во Псковъ. Но эта есылка ложная. Въ Макарьевской Четів Минев говорится противное. Разръшая нѣкоторые вопросы Псковскаго духовенства, п исправляя разныя вкравшіяся тамъ заблужденія, м. Фотіймежду прочимъ, писалъ: «а еже о аллилуія, слава «Тебљ, Божсе, сице глаголи: слава Отцу и Сы-«ну и Святому Духу и нынѣ и присно и пр. ал-«лилуія, аллилуія, аллилуія, слава Тебѣ Боже. «Аллилуія, аллилуія, аллилуія, слава Тебѣ Боже. «Аллилуія, аллилуія, аллилуія, слава Тебѣ Боже.

Послѣ сего онъ еще указываеть три древнія рукописи, но то же не показываеть, гдѣ можао ихъ видѣть. А посему также ничего сказать о нихъ нельзя.

Всё дальнёйшія, выставляемыя имъ, рукописи и печатныя книги уже моложе Стоглавнаго Собора, и посему не имъютъ на длежащей сплы доказательства.

Между же тъмъ вотъ истинно древнія свидътельства, ръшительно защищающія и утверждающія истину употребленія аллилуія въ Православной Церкви.

а) Въ Цвѣтной Тріоди, писанной въ 6852 (1344) году, хранящейся въ патріартей библіо-

<sup>(1)</sup> Макарьевская Чет. Мин. хранящаяся въ Московской Сунодальной библіотекѣ. Мѣсяцъ Августъ лист. 815.

текъ въ Москвъ, по окончанія каоизмы: Блажени непорочніи въ путь, и тропарей: Ангельскій Соборъ удивися, паписано аллилуія не дважды, а трижды, именно: аллилуія, аллилуія, аллилуія, слава Тебљ Боже! Эту тріодь, какъ свидътельствовалъ на ней преп. Максимъ Грекъ своею рукою, положилъ въ соборную церковь всероссійскій Митрополитъ Фотій (1).

б) Въ трехъ Исалтиряхъ со возслёдованіемъ, изъ коихъ двё принадлежали Соловецкому Игумену Филиппу, бывшему потомъ всероссійскимъ Митрополитомъ, третья — духовному отцу его Шамину, на часахъ, послё извёстныхъ псалмовъ вездѣ сказано: аллилуія, аллилуія, аллилуія, слава Тебъ Боже (<sup>2</sup>).

в) То же видно и въ Часословѣ св. Святителя Филиппа (<sup>3</sup>).

г) То же видно въ другихъ весьма древнихъ Часословахъ и Псалтиряхъ, хравящихся въ библіотекѣ Соловецкой (<sup>4</sup>).

- (1) Всякій любопытный можеть видѣть эту Тріодь въ Патріаршей ризницѣ въ Москвѣ самъ собственными глазами. Смотр. и Бесѣду къ глаголемому старообрядцу объ аллилуія.
- (2) № 711, 755, 713 рукоп. библіотеки Соловецкой.
- (3) Ло 1146 той же библіотеки.
- (4) № 714-764, 1145-1148 рукоп. Смотр. Истина Соловец. Обители.

А) Въ Макарьевской Четіт Минев сказано: «Иже поють мнози по дважды аллилуія, а не «трепубно, на гръхъ себъ и на осужденіе поють. «Тако подобаеть пѣти: аллилуія, аллилуія, «аллилуія, слава Тебљ, Боже! Аллилуія же «речется: пойте Богу. То ти перьвое речется: «пойте Богу, то Отцу. А се второе пойте Бо-«гу, то Сыну. А се третье пойте Богу, то Свя-«тому Духу. Таже слава Тебљ, Боже! Первое «пойте Пресвятой Тронцъ Отцу и Сыну и Свя-«тому Духу. А се единому Богу, въ Тровцъ су-«щу: слава Тебљ, Боже! Пой же всякій хри-«стіанинъ по трижды, а ве по дважды. Аще «ли дважды, то разлучаете Святаго Духа оть «Отца и отъ Сына (1)».

Въ той же Минећ еще сказано:». Отъ свя-«тыхъ Апостолъ пріяхомъ, отъ святыхъ Соборъ «седми вселенскихъ и прочихъ помѣстныхъ свя-«тыхъ Отецъ, иже Святымъ Духомъ писаніемъ «своимъ изложища намъ аллилуія трегубое пѣти: «аланлуія Отцу, аллилуія Сыну, аллилуія Святому «Духу: слава Тебѣ Боже, сирѣчь единому Богу «слава. Се толкъ и соединеніе Божеству: аллилуія «Отцу, аллилуія Сыну, аллилуія Святому Духу, «слава Тебѣ, Боже, сирѣчь единому Богу. И па-«ки: аллилуія Отцу, аллилуія Сыну, аллилуія «Святому Духу: слава Тебѣ, Боже. Тому же еди-«ному Богу слава (<sup>2</sup>).» Ваши наставники предъ-<sup>(1)</sup> Макарьев. Чет. Мин., хранящаяся въ Московской

(2) Тамъ же лист. 814.

Сунодальной библіотек в. Августь, лист. 816.

являють, что въ означенномъ мъстъ Макарьевской Минен толкованіемъ трегубаго аллилуія были поношаемы Греки за троеніе аллилуія, но къ такой мысли о поношеніи Грековъ въ означенномъ мъстъ Макарьевской Минеи нътъ ни малъйшаго повода.

е) Въ Уставъ, собственноручно писанномъ св. Святителемъ Тверскимъ Варсонофіемъ, Казанскимъ чудотворпемъ, который во время Стоглавнаго Собора былъ Игуменомъ Пёсношскимъ и, въроятно, былъ на самомъ Соборъ, постоянно предписывается пъть или читать аллилуія, произнося не по дважды, а по трижды. Такъ на великомъ повечеріи послъ трехъ первыхъ псалмовъ сказано: слава и нынь аллилуія 3. Послё вторыхъ трехъ псалмовъ того же великаго повечерія сказано: слава и нынть аллилуія 3. На шестопсалмія посль третьяго псалма сказано: слава и нынъ аллилуія 3. Потомъ послѣ шестаго псалма въ томъ же шестопсалији сказано: слава и нынъ аллилуія 3. На первомъ часу послъ извъстныхъ псалмовъ сказано: слава и нынъ аллилуія 5. На шестомъ часу послъ третьяго псалма сказано: слава и нынъ аллилуія 3. То же на девятомъ часу и проч. и проч. (1). Во 2 Антифонћ на Литургія 14 дня

<sup>(1)</sup> Любопытный можеть освидѣтельствовать вѣрность сказаннаго о семъ. Означенный Уставъ находится въ библіотекѣ Казанскаго Спасо-Преображенскаго монастыря въ Казани.

Сентября: аллилуія, аллилуія, аллилуія. Во 2 Антиф. 6 дня Генваря: аллилуія, аллилуія, аллилуія. Только послѣ тропарей: Ангельскій Соборь, написано: аллилуія, аллилуія, слава. Но въ этомъ мѣстѣ такъ написано, безъ сомнѣнія, ошпбкою.

ж) Наконецъ должно замътить ту ръшительную историческую истину, что во всъхъ старыхъ печатныхъ книгахъ, не исключая и всъхъ тъхъ книгъ. какія были напечатаны при Патріархахъ, бывшихъ до Патріарха Іосифа, алилуія предписываюсь читать или пъть по трижды, на славахъ во всъхъ тъхъ мъстахъ, гдъ должно было читать или пъть сс. Предписывать читать или пъть, произнося аллилуія дважды, начали только уже гораздо послъ Стоглавнаго Собора, а особливо въ послъдние годы Патріарха Іосифа, когда сей Патріархъ былъ уже очень старъ, Ħ не могъ съ надлежащимъ вниманіемъ наблюдать за печатавшими книги и обуздывать ихъ своеволіе. Впрочемъ и въ это время употребленіе алинуін по дважды началось не вдругъ, а постепенно. Именно въ Уставъ, напечатанномъ въ 1641 году, послѣ перваго псалма на вечернъ предписано говорить аллилуія дважды, а потомъ въ другихъ мъстахъ, на прим. на малой вечернъ, послѣ первыхъ псалмовъ шестопсалмія и проч. по трижды (1). Употребленіе аллилуіи ПО

<sup>(1)</sup> Смотр. Потребникъ, напечатанный въ 1641 году въ Москвѣ.

деажды утвердилось едва ли не оть того, что въ Уставахъ предписывалось читать аллилуія послѣ язвѣстныхъ псалмовъ только по деажды, для того, что въ третій разъ послѣ тѣхъ псалмовъ предписывалось пѣть аллилуія на клиросахъ пѣвцамъ (1). Пѣніе послѣдняго аллилуія мало по малу прекратилось, и чтецы, привыкшіе, произносить аллилуія дважды, продолжали дѣлать то, къ чему привыкли.

Мявніе писателя книги Россійскій виноирада, будто «св. піснь аллилуія древле сугу-«бо пояшеся, яко въ Грецізхъ и Сербізхъ и Бол-«гарізхъ, тако и въ Россійстви велицій Церкви (2)» рішительно ни на чемъ не основано и всей истинной древности прямо противно.

13. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь за то, что будто она не велить намъ именовать, въ молитвъ Іисусовой, Іисуса Христа Сыномъ Божнимъ.

Ваши предки говорили именно такъ: «Да они «же новыя въры учители, въ молитвъ Ісовъ Сы-«на Божія именовати намъ не велятъ, не въдомо «чесо ради. Святый же Іоаннъ Златоустый въ

<sup>(1)</sup> Смотр. Потребникъ, напечат. въ 1641 г. въ Москвѣ, на велицъй вечерни, послѣ трехъ первыхъ псалмовъ тестопсалмія и проч.

<sup>(3)</sup> Россійск. виноградъ, въ статьт о Патріархъ Никонъ.

«воскресномъ толковомъ Евангеліи (въ недълю «17-ю) пишетъ сице: аще ясте или пісте, нли сдвлаете что, или шествуете, или свлите, или ино «что творите, непрестанно вопійте кождо вась: «Господи Ice Христе, Сыне Божій, помилуй мя» и проч. (1). --- Отвъчаемъ. Молитва Інсусова въ книгахъ Православной Церкви подлинно иногда читается такъ: «Господи Інсусе Христе, Боже «нашъ, помилуй насъ.» Но чтобы гаъ-нибудь не было въ Інсусовой молитвъ называть велъно Інсуса Христа Сыномъ Божінмъ, это прямо дожь. Напротивъ, въ нашихъ служебныхъ KHRC8XT очень нерѣдко произносится эта самая молитва. Такъ въ началь утреннихъ молитвъ по вствиъ новоисправленнымъ книгамъ говорится: Господи Іисусе Христе, Сыне Божій, помилуй мя гръшнаго. Также говорится въ отпускъ утреннихъ молитвъ. Также говорится въ началъ н отпускъ вечернихъ молитвъ. Сыномъ Божіимъ именуемъ Господа Іисуса и въ торжественнъйшей молитвъ Іисусу Христу, т. е. въ акаонстъ Іисусу сладчайшему. Тамъ послъ каждаго икоса поемъ пменно такъ: Іисусе, Сыне Божій, помилуй мя! Притомъ молитва: Господи Інсусе Христе, Боже нашъ, помилуй васъ, не заслуживаеть ни мальйшаго упрека; пбо. эта молитва не заключаетъ въ себъ ничего не согласнаго съ православною Върою, и отнюдь не ведетъ къ

<sup>(1)</sup> Соборникъ, пачинающійся Исторією о отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ, лист. 79 на обор. и 80.

какой либо мысли, не согласной съ православною Върою, а посему отнюдь пе подасть повода къ мысли и о какой-пибудь порчъ православной Въры. Ибо какая будетъ порча Въры, ежели въ молитвъ Інсусовой вмъсто Сыне Божій сказать: Боже нашъ? — Совершенно никакой! Напротивъ слова: «Боже нашъ» явно дають опредъленнъйшее понятіе о величіи Господа Інсуса Христа. Потому что Сыномъ Божіимъ называля Інсуса Хряста и Аріане, но Богомъ — никогда.

Не признавала ли употребляемой Православною Церковію *Іисусовой* молитвы почему нибудь пеправославною, и пе отвергала ли Церковь, продолжавшаяся послѣ Митрополита Макарія до Патріарха Никона?

Рѣшительно нъть! Молитва: Господи Іисусе Христе Боже нашъ и въ книгахъ сего времени употреблялась съ такимъ же уваженіемъ, какъ п молитва: Господи Іисусе Христе, Сыне Божсій. Молитва на литіи читалась и тогда такъ же, какъ у насъ читается нынѣ: Владыко Господи Іисусе Христе, Боже нашъ н проч. Молитва на благословенія хлѣбовъ читалась такъ же, какъ читается въ Православной Церкви ныиѣ: Господи Іисусе Христе, Боже нашъ (<sup>1</sup>) и проч. А въ Кирилловой книгѣ приписывается

<sup>(1)</sup> Смотр. Служебникъ Іосифовскій.

означенной, употребляемой нынъ въ Православной Церкви, молитвъ еще преимущественная похвала. Въ Кирилловой книгъ о сей молитвъ сказано, что въ ней «коеждо сдово исполнь есть по-«вельній богомудрыхъ. Ово бо отъ еретикъ токио «проста человъка Владыку Христа Бога нашего сне разсмотряюще и безстудно глаголаху быти, «якоже Арій и Аріане. Овіи же Бога токмо присвидениемъ, облекшася въ человъка, привидение «бо, а не существо, того глагодаху быти, и пр..... «Глаголю же, еже рещи: Господи Гсе Христе «Боже, четыре зловърная повельнія, злыхъ ере-«тикъ побъждена быша (1).» И такъ молитва: Господи Іисусе Христе Боже нашь отнюдь не должна быть осуждаема, и тъмъ менъс удаляема изъ церковнаго употребленія, какъ молитва будто производящая порчу православной Въры. Эта молитва также, (или даже преимущественнве) достойна уваженія и употребленія, какъ н молитва: Господи, Іисусе Христе Сыне Божій, помилуй мя. Толкованіе въ Кирилловой книгъ на молитву Іисусову, употребляемую въ Православной Церкви, сильно обличаеть и стыдить вашихъ наставниковъ.

(1) Кирил. книг. лист. 552 на обор. и 555 на обор.

14. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь за то, что будто она святый сумволъ Въры дерзостит премъни (1). Именно:

а) «Слова: Царствію его нъсть конца, она «перемѣнила на слова: не будеть конца.»

Обвинение несправедливое! Ибо эта перемъна не заключаеть въ себт ни малъйшей вины. потому что и въ томъ и въ другомъ чтеніи мысль одна. Читать ли по старому или по вовому-совершенно равно. Здёсь должно было быть принято во внимание, такъ какъ Православною Церковію и принято, слъдующее: Всъ мысли и выраженія. находящіяся въ сумволъ Въры, заниствованы изъ слова Божія; а посему они и должны находиться въ сумволъ Въры въ томъ же видъ, въ какомъ они находятся въ словъ Божіемъ. Ежели бы гав-вибудь, при разсмотръніи сумвола Въры. они оказались не въ томъ виль, въ какомъ находятся въ словъ Божіемъ; то, конечно, ихъ должно было бы исправить согласно съ тъмъ, какъ они стоять въ словъ Божіемъ. Слова сумвола Въры: Его же царствія нъсть конца, взяты изъ св. Евангелія отъ Луки; а тамъ означенныя слова и по Острожской Библіи, и по Евангелію, изданному при Патріархѣ Іосифѣ, читаются такъ, какъ они стоятъ въ сумволъ Въры

<sup>)1)</sup> Россійск. Виноградъ въ статъћ о Никонћ.

Православной Церкви, именно: и царствію Его не будеть конца, а не нъсть конца (<sup>1</sup>). Точно также стоять сіп слова въ оглавленія нервой статьн книги Кирилловой (2). И такъ сдъланная здъсь перемъна достойна похвалы, а не порицанія.

в) Вмѣсто словъ: «и въ Духа Святаго истин-«наго и животворящаго, поставили: и въ Духа «Святаго Господа животворящаго, а истиннаго «отставили (<sup>3</sup>).»

Обвиненіе несправедливо! Чтеніе 8-го члена сумвола Върыдолжно быть именно таково, какимъ оно находится въсумволъ нашей Православной Церкви. Недовъряющій можетъ выслушать сумволъ Въры у всъхъ православныхъ народовъ—въ Греціи, въ Палестинъ, въ Константинополъ, въ Египтъ, въ Сиріи, въ Грузіи, въ Булгаріи и проч. Вездъ услышитъ онъ чтеніе сумвола Въры не инос, какъ то, которое читается у насъ.

Въ отношенін къ настоящему предмету опускаемъ всѣ доказательства, какія представляются изъ старыхъ нашихъ книгъ, а ограничиваемся свидѣтельствами только изъ тѣхъ книгъ, которыя преимущественно уважаются вашими на-



<sup>(1)</sup> Смотр. Евангеліе Іосифовскаго изданія и другихъ старыхъ изданій, не исключая изданія и 1575 года.

<sup>(2)</sup> Кириллов. книга, листь 1.

<sup>(3)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ, лист. 80 и на обор.

стевенками и вами, и почитаются за православныя. Именно:

а) На выражевіе истинный, въ членъ.стмвола Въры о Св. Духъ, обращено было вниманіе Стоглавнаго Собора. Въ Стоглавникъ сказано: «Такожде и въ Върую во единаго сущее гла-«голется: и въ Духа Святаго истиннаго и «животворящаго: иво то гораздно. Нъціи же «глаголють: и въ Духа Святаго Господа ис-«тиннало: вно то не гораздно.» И за симъ сказаво: «Елино глаголати: или Господа или истин-«наго (1).» Въ нашемъ чтеніи сумвола Въры удержано въ отношения къ Св. Духу слово Господа, а истиннаго оставлено. Слъдовательно въ нашемъ сумволъ Въры удержано такое слово, которое одобрилъ Стоглавный Соборъ, а не охулилъ. Посему тъмъ чтеніемъ, какое находится въ употребляемомъ Православною Церковію сумволѣ Вѣры, св. Вѣра отнюдь не испорчева, и за удержаніе того чтенія въ сумволъ Въры Православная Церковь отнюдь не должна быть порицаема вашими наставниками, ибо иначе ихъ порицание падаетъ не на Православную Церковь, а на Стоглавный Соборъ.

6). Въ Большомъ Катихизисв сказано: «Въ-«рую и въ Духа Святаго Господа, и живо-«творящаго (<sup>2</sup>).»

<sup>(1)</sup> Стогл. гл. 9.

<sup>(2)</sup> Больш. Катих. лист. 113, гл. 21.

в) Въ Кирилловой книгъ сказано: «и въ Духа «Святаго Господа и животворящаго (1).»

г) Въ Кормчей книгъ сказано: «и въ Духа «Святаго Господа и животворящаго (<sup>2</sup>).»

Эти три чтенія, по существу діла, совершенно согласны съ нашимъ чтеніемъ, и отличны отъ него только тімъ, что въ нихъ слово Господа соединено съ словомъ животворящиго союзомъ и. Но вотъ два новыя чтенія въ книгахъ равно уважаемыхъ вашими наставняками и вами, гдъ уже нівтъ и означеннаго союза. Именно

а) въ пославін Мелетія, Патріарха Александрійскаго сказано: «И въ Пресвятаго Духа Гос-«пода животворящаго (<sup>3</sup>).»

б) Въ Маломъ Катихизисъ сказано: «и въ «Духа Святаго Господа животворящаго (4).»

При семъ еще должно замътить, что еслибы въ сумволъ Въры должно было стоять вмъсто слова Господа слово истиннаго; то въ подлинномъ текстъ сумвола не стояло бы слово хоргос, а стояло бы адаблидо; нотому что во второмъ членъ сумвола Въры для выраженія мысли, что Інсусъ Христосъ есть Богъ истинный, употреблено

<sup>(1)</sup> Кирил. книг. лист. 554.

<sup>(2)</sup> Кормч. гл. 48, въ началѣ.

<sup>(3)</sup> Кирил. книг. лист. 430 на обор.

<sup>(4)</sup> Въ изъяснения 8 члена сумвола Въры.

слово адлэнос, а не хорнос, которое у Грековъ очень ръдко употребляется въ значении истиннаго, а наиболъе, и почти всегда, въ значени Господа, и которое посему производило бы въ читающемъ сумволъ Въры запутанность.

И такъ осуждать Православную Церковь въ томъ, будто она, поставивъ въ 8 членѣ сумвола Въры слово Господа вмѣсто слова истиннаго, ~ измѣнила сумволъ Въры, совершенно не справедливо, и взведенное на нее тяжкое обвиненіе есть прямо клевета.

15. Ваши наставники обвиняютъ Православную Церковь въ томъ, что она въ стихъ *Царю Небесный* не именуетъ Св. Духа Духомъ истиннымъ.

Ваши предки говорили именно такъ: «Да они «же новые учители въ стисѣ: Царю небесный «совершенно Духа Святаго истиннымъ не име-«нуютъ. Напечатали: Царю небесный утѣшителю «Душе истины, а двъ буквы: нашъ и иже изъ «Душе истины, а двъ буквы: нашъ и иже изъ «истиннаго отъяли, сотворили Духа Святаго аки «причастника истинѣ, а не самый истинный «Святый Духъ именуютъ (¹).»—Въ означенной молитвѣ въ псправленныхъ книгахъ, вмѣсто Душе истинный, подлинно поставлено Душе исти-

<sup>(1)</sup> Сборникъ начинающійся Исторіею о отцъхъ и страдалицъхъ Соловецкихъ, лист. 81.

ны, но такъ и должно быть поставлено; потому что такъ стоитъ это выражение танъ, откуда оно заимствовано въ озпаченную молитву, т. е. танъ оно стоить въ Греческомъ текств Евангелія, написаннаго св. Евангелистомъ Іоанномъ. Кто ве знаеть Греческаго языка или сомнѣвается въ неповрежденности Евангелія на Греческомъ языкв, и желаеть несомнънно удостовъриться въ - справедливости означеннаго перевода, тотъ можетъ обратиться къ Библіи Острожской. Въ Острожской Библіп означенное выраженіе читается именно такъ: Егда же пріидеть утъшитель, егоже азъ послю важь оть Отца, Духъ истины, и проч. (1). И ниже: Егда же пріидеть онь, Духь истины, наставить вы на всяку истину (<sup>2</sup>)! А предъявление, будто Святый Духъ, ежели назвать его Духомв истины, будетъ звачить только причастника или участника истины, не справеданво. Выраженіс: звачить: Духъ – источникъ истины Духъ истины, Который снабжаеть насъ истиною. Такъ, въ 30-мъ псалмъ Господь Богъ названъ Госпо. доме истины (3). Не ужеля эти слова въ томъ псалмъ означаютъ, что Господь Богъ есть только причастникъ истины?--Конечно нътъ!-Господь Богъ также не ръдко называется Богомъ милости, щедротъ, человъколюбія, безъ сомнѣнія,

(3) Псал. 30, 6.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Ioan. 15, 26. зачал. 52.

<sup>(2)</sup> Іоан. 16, 13. зачал. 53.

для показація не того, что Онъ есть причастьникь милости, щедроть и человъколюбія, но того, что Онъ есть Отецъ, источникъ милости, щедротъ и человъколюбія. Ваши предки **думали**, что ежеля не назвать Св. Духа Духомъ истиннымъ, то умалится Его достониство, а ежели назвать истиннымъ, то увеличится. Но эта мысль ложная; пбо выражение: Аухъ истинный собственно значить: духъ дъйствительный, духъ въ точномъ смыслѣ сего слова, т. е. существо разумное и безтълесное. Что же особеннаго о Святомъ Духъ такимъ выраженіемъ сказывается? — Ничего! Такимъ выраженіемъ, напротивъ, Онъ явно унижается; потому, что поставляется на ряду съ другими св. духами. Ибо и всякой ной святый духъ, какъ то: ангель, архангель, херувимь и проч., суть духи также истинные; ибо они духи въ точномъ смыслъ сего слова, т. е. существа разумныя и безтвлесныя. Впрочемъ именно такъ же, какъ объясниле означенное выражение мы, объясниль его Благовъстникъ. Опъ сказалъ: «Аще ли пріидетъ «Онь, т. е. Духь истины, тогда онаго наслад-«шеся благодати, во всю истину наставитеся. «Кую истину рече?—Еже о всемь разумъ (1).» И ниже: «Утъщителюпришедшу... истинный о всемъ «разумъ явится (<sup>2</sup>).»-И такъ ваши предки и ваши наставники, обвиняя Православную Церковь

(3) Tamb же.

YACT. II.

<sup>(1)</sup> Благовъсти. на Іоан. зач. 54, лист. 253.

въ томъ, будто она, положивъ въ молитвъ Царю небесный, виъсто словъ Душе истинный, Душе истины, унизила Духа Святаго, или показала, что не признаетъ Его св. Духомъ Божіниъ т. е. третьимъ лицемъ св. Троицы, ничего болъс не говорятъ кроиъ клеветы на Православпую Церковь.

16. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь вътомъ, что она на Троицкой вечернъ молитву Св. Духу и эктенію отставила.

Ваши предки говорили именно такъ: «На «Троицкой вечерни молитву Святому Духу отста-«вили всю, и эктенію большую отставили же (<sup>1</sup>).»— Молитва Св. Духу у насъ подлинно не напечатана, потому, что ея нътъ въ Греческихъ тріодяхъ, и не было въ старыхъ Славянскихъ. Именно нътъ ея въ рукописномъ Требникъ 16 въка, находящемся въ Соловецкой обители (<sup>2</sup>). Но молитвы, ка-

<sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ, лист. 81.

<sup>(2)</sup> Смотр. № 1088 рукописныхъ книгъ Соловецкой Обвтели. Кромѣ сего эта молитва должна была быть оставлена и потому, что въ ней находится нѣсколько выраженій не довольно ясныхъ, а притомъ и такихъ, въ которыхъ заключается ученіе очень близкое къ ученію о св. Духѣ Западной Церкви, не принимаемое въ Церкви Православной. Наприм. о св. Духѣ въ ней

кія находягся въ Тріодяхъ Греческихъ, всѣ удержаны. Эктенія же, особливо въ ея главныхъ прошеніяхъ, отнюдь не отставлена, а помѣщена и въ новоисправленныя книги. Въ ней оставлено только нѣсколько прошеній такихъ, которыя въ прежнихъ истинно старыхъ рукописныхъ славянскихъ книгахъ напечатаны не были (<sup>1</sup>). Такъ поступлено именно для того, чтобы ни въ чемъ не разниться съ Церковію Греческою, на что всѣ Православные Восточные Патріархи, соглашаясь на установленіе въ русской Церкви Патріаршества, особенно настояли (<sup>2</sup>).

17. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, что она на Троицкой вечернъ предаетъ молиться, не преклоняя главы на землю.

Ваши предки говорили пменно такъ: «А мо-«лятся (на Троицкой вечернъ) стоя на колънкахъ, «и главъ не прекланяютъ. Во Уставъхъ же пе-«чатныхъ и письменныхъ, и въ Потребникахъ и во

говорится, что Онъ «Духъ Божій, и отъ Бога, Духъ «Отечь, и отъ Отца,» а потомъ тотчасъ говорится: Духъ «Сыновень, ДухъХристовъ, »и непосредственно: «о̀на за «едино существо и еже отъ онуду исхожденія« и проч.

(1) Слич. старонарѣчныя печатныя книги съ древнѣйшими, гдѣ есть, рукописями, въ которыхъ должна содержаться озваченная эктенія.

(2) Смотр. ихъ грамоту.

«Служебникахъ, въ той Троицкой вечерни и въ «стихирахъ велъно главы съ колънома на землю «преклоныше молитися, ане на колънкахъстояти (<sup>1</sup>); «а молитвы читати на востокъ къ престолу Бо-«жію велъгласно во услышапіе всъмъ.»

Потребникъ Православной Церкви подлинно такъ предписываетъ поступать, потому что такъ лолжно поступать. Ибо Діакопъ на вечерии въ день Пятдесятницы на эктені дважды призываеть встать къ молитвъ о благодати на преклоншихъ колѣна свои, а не на преклоншихъ и главы. Потомъ предъ чтеніемъ означенныхъ молитвъ Діаконъ говоритъ слова только слѣдующія: «паки «и паки, преклонше колъна, Господу помолимся,» а о томъ, чтобъ съ преклоненіемъ колъвъ преклонять на землю и головы. Діаконъ не говоритъ (2). И молитвы, приносниыя въ день Пятдесятвицы. вездв называются только колвнопрекловными, а не главо и колънопреклонными (<sup>3</sup>). Мысль о преклонении главъ вмъстъ съ колънами, въроятно, произошла отъ того, что послъ означенныхъ словъ Діакона въ старыхъ печатвыхъ Требникахъ сказано: «и намъ главы непокровенны, и колъна «преклоншимъ на землю, и прочитаетъ Настоя-

<sup>(3)</sup> Смотр. тамъже молитву вторую.



<sup>(\*)</sup> Сборникъ, пачипающійся Исторіею о отцёхъ и страдальцёхъ Соловецкихъ, лист. 81 и на обор.

<sup>(2)</sup> Смотр. Требникъ Филаретовскій лист. 84 на обор., 87 и 89 на обор. Іосифовскій Потребникъ лист. 76 на обор., 78 на обор. и 80 на обор.

«тель или Іерей, молитвы сія (1).» Но въ Греческомъ Требникъ оба слова и не покровенны и преклоншимъ стоять въ такъ называемомъ, по Грамматикъ, родительномъ независимомъ, NTH самостоятельномъ падежѣ. Мѣсто для перевода на славянскій, равно и на русскій языкъ довольно трудное, и для ясности, при переводъ, непремънно требующее дополнения. Правильно и яснъе это мъсто должно быть переведено такъ: «и намъ «не покровенны главы имущимъ, и преклоньшимъ «колъна, прочитаетъ Настоятель, и проч.» Трудность къ уразумѣнію сего мѣста въ древней Православной Церкви не разъчувствовали, а по сему вновь обращали на него вниманіе, и вновь переводили, но-также не вразумительно. Кромъ означеннаго перевода, ваходящагося въ вашихъ Нотребникахъ, это мъсто въ древней Соловецкой рукописи читаемъ: «и намъ преклоншимъ колъни «на землю откровенными главами (2).» Въ Уставъ же принадлежавшемъ Евоимію Архіепископу Новгородскому — такъ: «и намъ npe-«клоншимъ колъни и непокровенными гла-«вами, и прочитаетъ Іерей (3).» Только въ древнемъ Уставъ, принадлежавшемъ св. Евфимію Новгородскому Архіепископу, переводъ сего мѣста былъ правиленъ. Въ немъ читалось: «намъ «преклоншимъ колѣна, и не покровенными гла-

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup>Смотр. Потреб. Филаретов. лист. 84 на обор., также Потреб. Іосифовскій лист. 76 на обор.

<sup>(</sup>э) Въ библіотекѣ Соловецкаго монастыря № 1088.

<sup>(3)</sup> Смотр. рукопись въ ризницъ Воскресенскаго монастыря.

«вами стоящимъ, прочитаеть Іерей, й проч.» (<sup>1</sup>). Но этотъ переводъ какъ-то не былъ замъченъ, и — оставался безъ послъдованія ему.

И такъ въ семъ отношенія не должно обвинять Православной Церкви. Не должно обвинять тъмъ болѣе, что она никому не запрещаетъ во время чтепія молитвъ на Троицкой вечернѣ преклонять колѣна и голову.

Касательно же образа чтенія молитвъ въ томъ же Потребникѣ непосредственно далѣе сказано: «И прочтетъ Настоятель, или Іерей, мо-«литвы сія отъ олтаря, во услышаніе всѣмъ «умильнымъ гласомъ и неспѣшно (<sup>3</sup>).» Выраженіе: отъ олтаря, ясно не даетъ мысли ни такой, что молитвы должны быть читаны Священникомъ ев олтарю, ни такой, что онѣ должны быть имъ читаны, хотя и внѣ олтаря, но обратясь на олтарь, къ престолу Божію. Напротивъ это выраженіе почти прямо даетъ мысль такую, что означенныя молитвы должны быть читаны въ царскихъ дверяхъ, обратясь къ народу. Для читающаго сіи молитвы въ Троицынъ день именно такое положеніе и нужно. Ибо за

<sup>(1)</sup> Этотъ Уставъ (1441 г.) находится въ Патріаршей ризницѣ въ Москвѣ.

<sup>(2)</sup> Смотр. Потреб. Филарет. лист. 84 на обор., и Потреб. Іосифов. лист. 76 на обор. Въ Іовлевскомъ Служебникъ не сказано, откуда должны читаться эти молитвы.

службою въ Троицынъ день народъ всздъ бываеть въ особенномъ множествѣ, а не у всякаго Святителя и Священника голосъ бываетъ сильный и громкій. Посему, чтобы читаемыя молитвы были слышимы всёми предстоящими въ церкви, Святитель или Священникъ должны читать ихъ отъ олтаря, т. е. въ царскихъ дверяхъ, обратясь къ народу. Читать же молитвы обратясь къ народу отнюдь не-гръхъ; ибо иначе Священнику никогда не предписывалось бы читать молитвы въ такомъ положении; но онъ, по уставу, не однократно долженъ читать молитвы обратясь на западъ: напримъръ на Литургіи молитву: и да будуть милости великаго Бога; на великопостномъ повечеріи — молитву отпустительную, и — вообще всякій отпускъ при Богосдуженін.

И такъ и настоящая жалоба принесена не справедливо, — не справедливо тѣмъ болѣе, что ваши наставники требовали молитвы на Троицкой вечернѣ съ преклоненіемъ главы и колѣнъ, не опредѣляя времени. Говорятъ: «на троицкой «вечернѣ,» но въ извѣстное ли только какое-либо время вечерни или въ продолженіе всей вечерни, не говорятъ. Они,` говорятъ, что такъже должно молиться и «на стихирахъ», но сего не требуется ни однимъ изъ всѣхъ Патріаршихъ Потребниковъ и Служебниковъ.

18. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь вътомъ, чтобудто она прибавила къ Трисвятому слово силы.

Ваши предки говорили именно такъ: «Три-«Святое, Ангельское пѣніе, новые учители пере-«мѣнили, и напечатали въ Ирмологѣ съ прибав-«комъ сице: сила Святый Боже, Святый «крпъпкій, Святый безсмертный, помилуй «насъ (<sup>1</sup>).»

Слово сила въ одномъ изъ Ирмологовъ первыхъ изданій въ патріаршество Никона, подлинно было напечатано, именно предъ тъмъ, какъ на Литургін Святый Боже должно быть пъто въ послѣдній разъ. Но эта прибавка сдѣлана не къ Трисвятому, и не съ тъмъ, чтобъ она пѣлась съ Святый Боже; а только для показанія того, что въ послѣдній разъ должно пѣть Святый Боже гораздо сильнѣе, или, какъ иначе при нѣкоторыхъ стихахъ церковныхъ службъ сказано, «высочайшимъ гласомъ.» — Впрочемъ во всѣхъ послѣдующихъ изданіяхъ Ирмолога, въ отвращеніе недоумѣнія и соблазна, это слово уже не печаталось, и нынѣ не печатается, а печатается: высшимъ гласомъ (<sup>2</sup>).

- (1) Сборникъ, начинающійся Исторією о отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ, лист. 81 на обор.
- (2) См. въ Ирмологѣ вседневную литургію,

19. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, будто она нацечатала непотребное слово въ цъсни Усстантьйшую Херубимъ.

Ваши предки говорили именно такъ: «Да они «же вапечатали вепотребно слово: Честибищую «Херувимъ и славнъйшую безъ сравненія Сера-«фимъ. Понеже вътреные Серафимы (1).» - Непотребнымъ здъсь признается, какъ видно изъ словъ Лазаря (2), сравнение Богоматери съ Серафимами, потому что они нъгдъ называются сушествами вътреными, и посему какъ бы суть существа вещественныя, какъ вътръ, или какъ бы существа, живущія въ воздухъ, и слёдовательно въ удалении отъ Бога. Но такое разумъніе неправильно. Св. Церковь знаеть изъ словъ св. Пророка Исаіи (3), что Серафимы суть существа духовныя, ближайшія къ Господу Богу. Вътреными же ови называются иносказательно, по ихъ величайшей скорости и пеудержимости въ исполнении Божіей воли. Впрочемъ обвиненіе за сравненіе Богоматери съ Серафимами,

- (1) Это обвинение св. Церкви находится не во всёхъ спискахъ Соловецкой Челобитной. Въ Челобитной, печатающейся въ Сборникъ, начинающемся Историею о отцъхъ и страдальцъхъ Селовецкихъ, сего обвиненія нътъ.
- (2) Смотр. Жевлъ Правленія, Часть 2, лист. 96, облич. 31. (3) Исаін 6, 2. 6.

падаетъ не на духовенство, составляющее Православную Церковь при Патріархѣ Никонѣ или послѣ него, а на того, кто составилъ стихъ Честинъйшую Херуеимъ, и предалъ его св. Церкви. При ссмъ далѣе должно замѣтить, что означенное обвиненіе, какъ и многія другія, бывшія въ прежнее время въ силѣ, въ настоящее время у вашихъ наставниковъ уже не слышно.

20. Ваши наставники овенняютъ Православную Церковь въ томъ, что опа представляетъ всъхъ христіанъ отчаянными.

Ваши предки говорили именно такъ: «А въ «Богородичномъ воскресномъ 8-го гласа: иже «насъ ради рождейся, напечатали: Спасе нашъ «люди отчаянныя, а отчаянныя бъси имену-«ются, а намъ Господь Богъ нашъ до послъдня-«ются, а намъ Господь Богъ нашъ до послъдняуси, по и человъка, потерявшаго всякую надежду, но и человъка, потерявшаго всякую надежду только на собственныя силы. Въ семъ смыслъ это слово не ръдко употреблено въ богослужебныхъ книгахъ, напечатанныхъ и при Патріархѣ Іоснфъ. Такъ въ вечерней молитвѣ: нескверная, неблазная, Матерь Божія называется ненадъе-

<sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторією о отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ листъ 81 на обор.

мыхъ единою надежію. Въ Октоихъ въ кановъ на полунощницъ въ славъ и вывъ по съдальнъ въ шестой пъсни въ недълю перваго гласа молимся Богоматери: «наши облегчити сердца «во илубинь отчаянія отягчевная прегръшень-«ми» и проч. Вь Октовхѣ же на полувощницѣ въ недълъ 2 гласа въ славъ и нынъ по съдальнъ по третьей птсни говоримъ: «на одръ лежаще «отчаянія, Богородицъ зовемъ, не презри» и проч. Въ томъ же Октоихъ въ третьемъ стихъ иятой пъсни на утрени говорится : «Уязвихся «оружіемъ страстей, и въ ровъ отчаянія впа-«дожъ, не презри Владыко» и проч. Еще въ томъ же Октоихъ на утрени во вторникъ 8 гласа во второмъ стихѣ девятой пѣсни молимся: «мене «Спасе помилуй отчаяннаго и проч.» И такъ обвинение не справедливое!

21. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, будто она налагаетъ на насъ бремена неудобоносимы.

Ваши наставники говорили именно такъ: «Да «они же въ новыхъ своихъ правилахъ налагаютъ «человъкомъ бремена тяжка и неудобь носима, «не противъ человъческія мѣры, и святыхъ «Отецъ преданія. Напечатали въ новомъ своемъ «Потребникѣ, въ Номокановѣ въ 109 главѣ си-«це: инокъ, аще изыдетъ изъ монастыря, и за «то его 12 лѣтъ не причащать и въ церковь не «пущать. Указали ложно на 4-е правило свята-

«го 4-го Собора. Чего отнюдь въ томъ Соборъ «по ихъ мудрованию не обрътается (1).» Правильво ли такое обвинение?---Нътъ! Не то сказано въ Требникъ 1658 года. Тамъ напечатано: Монахъ, иже избъжить отай изъ монастыря, идъже пострижеся, не причастенъ да будетъ 12 лъть, отлучаяйся и отъ церкви по 4 правилу 4-го Собора (2). И такъ означенная эпптимія назначает. ся ионаху не тому, который по чему нибудь куда-либо выйдеть изъ монастыря, но тому, который тайно бъжить изъ монастыря, въ которомъ постригся. «Такой монахъ.» какъ говорить то же правило въ Большомъ Номоканонъ (3), напечатанномъ въ Іосифовскомъ Потребникв, «хулить ния Божіе.» Ибо онъ не соблюдаеть своего, торжественно даннаго Господу Богу, объта, къ которому викто его не принуждалъ, и который, по Божіей запов'тди, онъ непрем'тино долженъ исполнить (4). А это дъло совершенно иное. Въ толкованія на 4-е правило 4-го вселенскаго Собора о таковомъ монахъ подлинно сказано: «да будеть «безъ общенія, т. е. безъ причащенія (5).» А въ 4-мъ правилъ 4-го Собора изъ Соборовъ, бывшихъ въ Константинополъ, иначе персымъ н

- (4) Числъ 30, 3.
- (В) Смотр. Корич. лист, 95.

<sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцъхъ и страдальцъхъ Соловецкихъ, лист. 82.

<sup>(2)</sup> Въ нашемъ Номоканонѣ это правило 109.

<sup>(3)</sup> Потребникъ Іосифовский лист. 691 на обор.

еторымъ называенаго, положено такому монаху отлучение (1), и, по соображению сего правила съ 11-мъ Василія В. о времени согрѣшающихъ, поставлено на 12 лѣтъ.

22. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, что будто она наказываетъ монаха, поющаго въ кельв, какъ блудника.

Ваши предки говорили именно такъ: «Да они «же напечатали въ Номоканонъ въ главъ 96: ниовъ «аще въ келія поетъ, и за то спятимію положити «протных блудника на семь лътъ. И то все за-«тъваютъ они не по предавію св. Отецъ, но со-«бою, на погибель душамъ нашимъ, а не на спа-«сеніе (<sup>2</sup>)».-Это обвиненіе совершенно не справедливо: такого правила Православная Церковь никогда не поставляла, и такого правила ръшительно нъть ни въ Православномъ Номокановъ, ви въ Кормчей, и нигдъ. Посему не Православная Церковь, но ваши наставники, хулителя Православной Церкви, готовять погибель душамъ человъческимъ, возбуждая въ нихъ разными клеветами злобу на Православную Церковь, и такимъ образомъ удаляя ихъ отъ Православной Церкви, кромъ которой, какъ говоритъ одинъ изъ уважаемыхъ вами наставниковъ, нигдъже нъсть снассыя (3). И какъ многимъ душамъ оня уже

<sup>(1)</sup> Кормч. лист. 218 на обор. и 219.

<sup>(3)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцёхъ и страдальцёхъ Соловенкихъ, лист. 82.

<sup>(3)</sup> Большой Катихичнев лист. 121 на обор.

изготовиля погибель! Несчастны тв, которые ихъ слушаютъ!

23. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, что будто она велитъ монахамъ ходить безъ мантій.

Ваши предки говорили именно такъ: «А ино-«ческій паче же Ангельскій чинъ новые учители «до конца исказили, и правила св. Василія Ве-«ликаго гордостію своею положили ни во что: «ходять въ церковь и по торгамъ безъ мантій, «безобразно и безчестно, аки иноземцы или ка-«бацкіе пропойцы. А въ правилѣхъ Василія Ве-«ликаго въ Номоканонъхъ въ главъ 39 иноку «отвюдъ безъ мантіи быти не повельваеть; не «точію на молитвъ, но и на рукодъліи (1)». — Обвинение опять несправедливое! Православная Нерковь викогда не искажала иноческаго чина и никогда не подагала монашескихъ правилъ св. Василія Великаго ни во что, т. е. никогда не презирала ихъ, и не давала свободы инокамъ жить не по правиламъ св. Василія Великаго. Напротивъ она, какъ всъмъ извъстно, не опустятельно внушаетъ встиъ вступающимъ въ монашество тоже самое, что внушала св. Церковь до времени Патріарха Никона, именно: «Аще хо-«щеши монахъ быти, прежде всъхъ очисти

<sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ, лист. 82 на обор.

«себс отъ всякія скверны плоти и духа, совер-«шая святыню въ страсъ Божіи.... отложи жи-- «тейскаго обычая дерзость... буди въ молитвъ «терпъливъ, во бденіяхъ не леностивъ... да не «предпочтеши убо что паче Бога: да не возлю-«биши ни отца, ниже матерь, ниже братію, ни-«же кого отъ своихъ, ниже самаго себе паче «Бога... вся отъ въка помышляй мучевики и пре-«подобныя, иже многими поты и труды и без-«численными кровми царствіе Божіе стяжаша, «и проч.» Посему ежели тоть или другой монахь не исполняеть правиль Василія Великаго; то нельзя винить за то новыхъ учителей. Иначе въ томъ, что многіе христіане не исполняють Христова ученія, должно было бы обвинять самого Іисуса Христа, — а это, явно, быль бы величайшій гръхъ-богохульство.

24. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь (въ томъ, что будто она при пострижении въ монахи будто не даетъ парамана.

Ваши предки говорилп именно такъ: «А въ «пострижении иноческомъ, въ Потребницъ пе-«чатномъ, мантии и парамана на пострижниковъ «класть у нихъ не указано (<sup>2</sup>)». — Не правда! Въ Требникъ исправленнаго изданія ясно предписы-

<sup>(1)</sup> См. въ правосл. Требникѣ чинъ малыя схимы.

<sup>(2)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ, лист. 82 на обор.

вается возлагать на пострижниковъ палій, который и есть мантія; а и всколько посл'в палія предписывается возлагать обрученіе, такъ: «брать р «нашъ, имкъ, пріемлетъ обрученіе великаго и «Ангельскаго образа (1);» а подъ именемъ обрученія разумъется параманъ, такъ что, когда постригающій произноситъ означенныя слова, тогда всегда подается параманъ.

25. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, что будто о́на цереложила чинъ исповъди и церковныя службы ва свой разумъ.

Ваши предки говорили именно такъ: «Да они «жевъ покаяніи и исповѣданіи псалмы, и молитвы, «и исповѣди исповѣдниковъ, и надъ умершими «прощательныя и разрѣшальныя молитвы, и на «великія на господскія праздники величанія и свя-«тыхъ оставили, и все дѣйство въ божествен-«ныхъ службахъ, твореніе Василія Великаго, «Іоанна Златоустаго и Григорія папы Римскаго «преложили на свой разумъ и на свой чинъ, по-«своему плотскому разуму богопротивно и раз-«вратно (<sup>2</sup>)».—Отвѣчаемъ. Въ новоисправленныхъ книгахъ—Служсбникъ, Требникъ, Октоихъ и проч. подлинно есть довольно не малыя несходства съ

- (1) Смотр. послѣдованіе малыя схимы въ Требникѣ.
- (3) Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцѣхъ и страдальцѣхъ Соловецкихъ, лист. 82 на обор. и 83.

печатными и письменными кангами, употреблявнимися по церквамъ во время, какое пронцо оть всевоссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никова; но эти несходства въ ново-НСПравлевныхъ анигахъ отнюдь не составляють каней-либо перемъны въ Въръ, ня чего-либо такого, чего не было въ нашихъ древнъйшикъ рукописныхъ и частію печатныхъ книгахъ. Дъйствительность сего, т. е. дъйствительное согласіе новоисправленныхъ книгъ, при Патр. Никонъ и послѣ него, съ клигами первоначально преданными Русской Церкви отъ Грековъ, должно усматривать и видеть не изъ печатныхъ или письменныхъ книгъ, употреблявшихся въ продолженіе времени, какое прошью оть всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона, но изъ книгъ, употреблявшихся прежде времени Митрополита Макарія, и именно изъ книгъ первоначально у насъ вмъстъ съ Върою введенныхъ оть Грековъ. Кто повъритъ книги, исправленныя при Патріархъ Никонъ и послъ Никона, съ означенными древнъйшими книгами, тотъ увидить и удостовърится, что въ новоисправленныхъ при Никонъ и послъ Никона книгахъ истинно не сдълано перемъны. Наприм. сличите находящійся въ Соловецкой обители харатейный служебникъ, писанный въ 7004 (1496) году въ Авонскомъ Изографовомъ монастыръ (1), и другіе

 <sup>(1)</sup> Смотр. Рунопись въ Солов. Обители подъ А 1015.
 и Истина Соловец. Обители.
 Част. I I.
 12

служебники (<sup>1</sup>) съ служебниками, какіе были въ рукахъ людей, писавшихъ челобитную на Патріарха Никона Царю Алексью Михайловичу, и вы тотчасъ увидите, какъ много и тв и другіе служебники не согласны другъ съ другонъ, и какъ лживо челобитчики обносятъ книги исправленныя!

26. Далъе ваши наставники обвиняють Православную Церковь вътомъ, что будто она равно перемънила и прочія церковныя службы.

Ваши предки говорили именно такъ: «Та-«кожде и прочее церковное пъніе: утреню, вс-«черню, павечерницу, и полунощницы, и молеб-«ны, и панихиды, и вкратцъ рещи, весь чинъ н «уставъ, что содержитъ Церковь Божія, то все «перемъниля, и книги перепечатали, не по пре-«данію св. Отецъ, и всю православную христі-«анскую Въру превратили на свой разумъ бого-«противно: а свидѣтельство приводять на грече-«скія книги, и глаголють, яко бы въ греческихъ «КНИГАХЪ ТАКЪ НАПИСАНО: И ПСЧАТАЮТЪ ВЪ НВХЪ «безъ свидътельства. Аще что и до конца не по-«требно, и тому они не внемлють, но точію было «бы имъ противъ греческихъ книгъ. И тъми гре-«ческими книгами они православную Въру до то-«лика истребили, якоже и нъсть православія....

<sup>(1)</sup> Смотр. въ Солов. Обители Рукописи подъ ЛЕ 1016-1027.

«въ Россійскомъ царствія (1).»-Не то говорнаъ объ исправления и объ исправленныхъ книгахъ Московский Соборъ 1654 года, какъ сказано въ предисловія въ Служебнику, изданному въ 1655 г. Книги исправлялись отнюдь не безъ свидетельства и не по однимъ греческимъ книгамъ, а по греческимъ и по древнъйшимъ книгамъ славянскимъ. Соборъ сказалъ: «Вся старописанныя гре-«ческія и славянскія книги разсмотривше, обръ-«тоша древнія греческія съ ветхими славенскими «КНИГАМИ ВО ВССМЪ СОГЛАСУЮЩАСЯ, 65 НОВЫХБ ЖСС «московскихъ печатныхъ книгахъ (именно эти «Книги теперь у всёхъ васъ, называющихся ста-«рообрядцани, почитаются старыми), съ грече-«скими же и славенскими древними, многая не-«согласія и погрѣшенія (<sup>2</sup>).» Что этотъ отзывъ Собора справедливъ,

Это показываетъ во-первыхъ, преподобный Максимъ Грекъ, который въ свое врсмя говорилъ обвинявшимъ его слѣдующее: «Богъ, иже всѣхъ Содѣтель и Господь, единъ «вѣдый сердца человѣческая, предъ Нимже

<sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцёхъ и страдальцёхъ Соловецкихъ, лист. 83 и на обор.

<sup>(2)</sup> На семъ Соборѣ были, кромѣ Патріарха Никопа, Антіохійскій Патріархъ Макарій, Сербскій Патріархъ Гавріилъ, съ Митрополитами и Архіепископами.... и со всѣмъ освященнымъ Соборомъ. См. Предисловіе къ Служебнику, издапному 1655 г., въ Москвѣ, стр. 35 и 36.

«нвсть тварь неявлена ни едина, но вся обна-«жена и объявлена предъ Нимъ, свидвтель ванъ «благовърнъйшимъ отъ мене недостойнаго инова «Максима святогорца, яко.... исправливаю ихъ «богослужебныя книги его временя), въ няхже «растлъшася, ово убо отъ преписующихъ ихъ, не наученыхъ сущихъ и не искусныхъ въ расу-«тв и хитрости гранматикійстъй, ово же и отъ «самъхъ исперва сотворнихъ книжный вреводъ «риснонаяятныхъ мужей, (речетъ бо ся истина.) «есть негдъ не полно разумъннихъ силу елани-«скихъ ръчей, и сего рада далече истины отпа-«донга (<sup>1</sup>). Правлю азъ не святая писанія, но всъ-«убо отъ недоумънія, или презрънія, нли забве-

(1) Смотр. Слово отвћщательно то исправления книг Русскихъ. Слов. 11. Такъ онъ говоритъ: «Вземъ на ру-«кахъ священную книгу Тріодную, обрѣтохъ въ 9 «пъсня канона великаго четвертка: «Сущаго есте-«ствомъ созданна Сына и Слова пребезначальнаго, Отца «не суща естествомъ создания воспѣваема.» И не «стерпѣвъ свщевую хулу, исправихъ сицевое хульное, «якоже самъ св. Параклитъ свыше предалъ есть намъ «блаженнымъ Космою въ нашихъ книгахъ. У насъ бо «Слово не созданно естествомъ славится въ мѣстѣ «семъ и вездѣ. Не созданъ бо сый раждаяй присносущий Его Отецъ, такожде не созданъ естествомъ «есть и раждаемый отъ Него Богъ Слово, и проч.» Еще: «Такожде въ томъ же канонъ и въ той же пя-«сни въ послѣднемъ стихѣ, древній преводникъ, виѣасто еже : «Христа единаго твиъже мене познайте»-«прведе: «Христа единато два мене познайте» не фиять

«**мія лреднихъ**, приснопамятныхъ преводниковъ, «Овыхъ же отъ премногія грубости и небреже-«мія преннеующихъ ихъ (<sup>1</sup>).»—

Писатель Поморскихъ отвѣтовъ говоритъ, что «яже въ старописаныхъ книгахъ отъ препи-«сующихъ совнесенныя въкія сумнительныя ръчн «преподобный Максимъ усмотръ и исправи, тая «мъста въ старопечатныхъ книгахъ по оной Мак-«спмовой справѣ печатаны быша (2)». Это справедливо только частію. Исторія говорить, что Преп. Максимъ остановленъ былъ вътрудъ своемъ, еще далеко не кончивъ его. Это, какъ ниже увидимъ, утверждаетъ онъ самъ. Максимова ревность къ исправленію нашихъ богослужебныхъ книгъ не произвела во многихъ духовныхъ лицахъ тогдашняго времени желанія видъть богослужебныя книги въ ихъ исправности, а произвела только ревность къ защищенію тъхъ книгъ въ томъ виль, въ какомъ онв тогда находились въ употребленіи. Ибо Максимъ публично писалъ къ Митрополиту Іоасафу: «Н'бцый, не въмъ, что ся «случивше имъ, враждебнъ ко мнъ имущимся, «еретика мене называють, и богодуховныя кни-«ги растлъвающа, а не правяща, иже и слово

(3) Поморскіе отвѣты, отвѣтъ 28.

еписанія реченію, ниже достигь разумъ стиха того.» Объ иныхъ неправильностяхъ древняго перевода любопытный пусть читаетъ въ самомъ означенномъ словъ преп. Максима.

<sup>(1)</sup> Смотр. Словцо отвѣщательно о исправлении книж-, номъ. Слов. 12.

своздадять Господеви, яко не точію созбраня-«ють таковому богодухновенному оплу, но «за не, ксему, и мене бъднаго, неповнина суща, «клевещутъ и ненавидять яко еретика и чрезъ «(вопреки) всякаго закона христіанскаго отлуча-«ють пречистыхъ Христовыхъ таннъ (1).» Глазнъйшую причину правильности богослужебныхъ книгъ тогдашняго времени защитники поставляли, какъ видно изъ словъ самаго преп. Максима. въ томъ, что «возсіявшіе въ нашей землъ пре-«подобвъйшіе чудотворцы сицевыми священны-«ми книгами благоугодиша Богови, живуще, и по «преставленія ихъ отъ Него прославишася свя-«тынею и всякихъ чудесъ дъйствомъ (<sup>2</sup>).» Такимъ образомъ наши богослужебныя книги, не смотря на всю ревность преп. Максима исправить ихъ, остались наибольшею частію не исправленными, а Максииъ за свое святое дъло заточенъ въ мовастырь какъ еретикъ, и цълые 33 года оставался въ заключении. Онъ не былъ освобожденъ изъ заточенія даже при всероссійскомъ Митрополить Макаріи, но въ заточевіи и скончался.---И такъ не справедливо ли Никонъ взялся за исправленіе богослужебныхъ книгъ? И ненависть къ нему вашихъ наставниковъ не есть ли именно та самая ненависть, которая такъ немилостиво тъснила преп. Максима Грека? Максимъ Грекъ быль теснимъ именно за тоже, за что ваши наставники такъ жестоко поносять Никона.

<sup>(1)</sup> Смотр. Максим. слово 11.

<sup>(</sup>в) Смотр. Максимово слово 12,

Справедливость отзыва Собора о новоисправленныхъ книгахъ подтверждаетъ, во-вторыхъ, Стоглавный Соборъ. На Стоглавномъ Соборъ Царь Іоаниъ Васильевичь предложилъ: «Боже-«Ственныя книги писцы пишуть съ неправлен-«ныхъ переводовъ, а написавъ не правятъ же. «Опись ко описи прибываетъ, и недописи и точ-« ки непрямыя; и по тъмъ книгамъ въ церквахъ «Божіихъ чтуть и поють, и учатся и пишуть съ «нихъ. Что о семъ небрежении и о великомъ нас шемъ нерадъніи отъ Бога будеть по Божествен-« нымъ правиломъ (1)?»---()тцы Стоглавнаго Собора не защищали исправности употреблявшихся въ нхъ время богослужебныхъ книгъ, слъдовательно были согласны въ ихъ неисправности, и опреавлили: «Протопопомъ и старъйшимъ Священ-«никомъ со всъми Священники въ коемждо грасдъ во всъхъ святыхъ церквахъ дозирати... свя-«щенныхъ книгъ: св. Евангелій и Апостоя́ъ и про-«чихъ св. книгъ, ихже соборная Церковь пріем-«леть; а которыя.... будуть святыя книги, Еван-«гелія, и Апостолы, и Псалтири и прочія книги, «въ коейждо суть церкви обрящете неправлены «и описливы, и вы бы всъ тъ святыя книги съ «добрыхъ переводовъ исправили соборнъ, зане-«же священныя правила о томъ запрещаютъ, и «не повелѣваютъ неисправныхъ книгъ въ цер-«ковь вносити, ниже по нихъ пъти (2). Которые

- (1) Стоглав. глав. 5, вопр. 5.
- (2) Стоглав. глав. 27.

«писцы по градомъ книги пинутъ, и вы бы имъ «велъли писати съ добрыхъ нереводовъ, да на-«писавъ правили. А который писецъ, написавъ «книгу, продаетъ, не исправивъ, и вы бы тъщъ «возбраняли, съ великимъ запрещеніемъ, и «проч. (1).»

Такъ было постановлено; но это постановленіе осталось почти вездъ безъ исполненія, какъ то ясно показывають всъ послъсловія при книгахъ, печатанныхъ послъ сего соборнаго постановленія (<sup>2</sup>).

Впрочемъ нельзя было и ждать, чтобы означенное Соборное постановленіе исполнилось въ самомъ дѣлѣ, особенно — должнымъ образомъ. Ибо 1) образца, по которому должно было дѣлать исправленіе священныхъ книгъ, означеннымъ Протопопамъ и Священникамъ Соборомъ указано не было; слѣдовательно всѣ Протопопы и Священники, которые, покаряясь постановленію Собора, исправляли богослужебныя книги, исправляли ихъ только по своему разсужденію, такъ, какъ имъ казалось правильнѣе. 2) Въ тогдашнее время просвѣщеніе было весьма недостаточно; ибо Стоглавный Соборъ самъ, почти не-

<sup>(1)</sup> Стоглав. глав. 28.

<sup>(2)</sup> Наприм. Послѣсловіе при первомъ, изданномъ въ Москвѣ, Апостолѣ; при Уставѣ, напечатанномъ въ патріаршество Гермогена; при Минеѣ, напечатанной въ патріаршество Филарета, и проч.

посредственно предъ означеннымъ постановленіемъ, обращая вниманіе на ставленнковъ, просившихся въ попы и діаконы, сказалъ: «Святители «истязуютъ ихъ съ великимъ прещеніемъ, поче-«му мало умѣютъ граматѣ. И они отвѣчаютъ: «мы де учимся у своихъ отцевъ или отъ своихъ «мастеровъ, а индѣ намъ учитися негдѣ. Сколько «отцы наши п мастеры умѣютъ, потому и насъ «учатъ. А отцы ихъ и мастеры ихъ и сами по-«томуже умѣютъ, и силы въ божественномъ пи-«санія не знаютъ. Учитися имъ негдѣ (¹).» И такъ надлежащихъ исправителей священныхъ книгъ тогда отнюдь не могло быть много, а посему отнюдь же нельзя было ожидать и должнаго вездѣ исправленія богослужебныхъ книгъ.

Справедливость Соборнаго отзыва о вовонсправленныхъ книгахъ подтверждаетъ, ев третьихъ, Преподобный Діонисій, Тронцко-Сергіева монастыря Архимандритъ. При немъ съ сотрудниками его, между кончиною Патріарха Гермогена и возведеніемъ на патріаршество Патріарха Филарета, началось было дѣльное исправленіе нашихъ богослужебныхъ книгъ. Но и онъ съ своими сотрудниками подвергся было почти тому же несчастію, какому подвергся преи. Максимъ. Цѣлый годъ страдалъ онъ съ ними, пока іерусалимскій Патріархъ, посвятившій Патріарха Филарета, не вступился за него, и не

<sup>(1)</sup> Стоглав, глав. 25.

настоялъ, чтобы дёло о немъ было пересмотръно (1), въ слёдствіе чего Діоннсій и былъ оправданъ.

Справедливость Соборнаго отзыва о новоисправленныхъ книгахъ подтверждаетъ, еб четвертыхъ, Патріархъ Филаретъ. Въ послѣсловія къ Потребнику, напечатанному при немъ въ 1624 году, сказано: «Слышавше благочести-«віи пастыріе они, Богомъ вѣнчанный Царь Ми-«хаилъ Өеодоровичь и отецъ его Святѣйшій Пат-«ріархъ много нъкое и преизлишно еъ бо-«жественныхъ писаніяхъ разгласіе, еже къ «заповъдежъ. Господа нашего Іса Христа, «несличное стихословіе.» Такъ охуждались книги, бывшія до времени Патріарха Филарета въ церковномъ употребленіи! За симъ въ томъ же Послѣсловіи сказано: «И сія разумно внем-«люще, кая и откуду есть вина толикаго разгла-

(1) Діоннсій между прочвиъ всключилъ слово и отнемь, которое тогда было присоединено въ молитвѣ, читаемой при освященіи воды въ день Богоявленія, къ словамъ: «Самъ и нынѣ, Владыко, освяти воды сія Духомъ «Твоимъ святымъ и отнемъ.» Также измѣнялъ онъ возгласы молитвъ, изъ которыхъ многія относились къ которому либо одному лицу св. Троицы, и оканчивались возгласами всей св. Троицѣ: «И Тебѣ славу свозсылаемъ Отцу и Сыну и Св. Духу,» что было, очевидно, не прилично. Въ Москвѣ неразумные кричали: «Онъ (Діонисій) имя св. Троицы велѣлъ въ книгахъ масрать, и Духа Святаго не исповѣдуетъ! Онъ хочетъ «вывесть огонь изъ міра!»Смотр. Житіе св. Діовисія. ссія Божественныхъ писаній,... повелѣста оть «градовъ вниги харатейныя добрыхъ древнихъ «переводовъ собирати.... п отъ тъхъ древнихъ схаратейныхъ книгъ Божественныхъ писаній стп-«хословіе исправити, яже неисправленіемъ отъ «преписующихъ в многодътныхъ обычаевъ 110-«гръшени быша. Сія вся исправивше, и во еди-«вогласіе вся потребы и чивы церковнаго свясщенновачалія сочетавше....дана печатати сія бо-«годухновенная книга Потребникъ (1)». Такъ величествень быль отзывь о Потребникъ, исправленномъ при Патріархъ Филаретъ! Вирочемъ преемники Филарета не удовлетворились свиъ TInтребникомъ, во нашли нужнымъ сдълать и сдълалп въ немъ очень многія перемъны и дополненія, а такпиъ образомъ произвели еще большсе разногласіе.

Справедливость Соборнаго отзыва о новоисправленныхъ книгахъ подтверждаетъ, въ пятыхъ, Патріархъ Іоасафъ. Въ послѣсловін къ напечатавному при немъ Потребнику сказано: «Восхотѣ во святѣй велицѣй и апостольстѣй «Церкви несогласная въ божественныхъ писані-«яхъ согласіемъ исправити, яко да союзъ мира «церковнаго твердо въ дусѣ кротости хранится, «да не будетъ несогласія ради распря въ церковсномъ тѣлеси, сего ради — повелѣ отъ градовъ «книги харатейныя добрыхъ переводовъ древнихъ «собирати, и по свидѣтельству божественныхъ

(1) Смотр. Послѣсловіе къ Потребнику 1624 г.

- 188 --

«оть тахъ древнихъ харатейныхъ книгъ боже-«ственныхъ писацій стихословіе неправляти, яже «венсиравленісить отъ пренисующихъ, и ищого-«лътныхъ обычаевъ погръшеная быша. Щ сід «вся исправити и во единогласіе вся потребы «и чищы церковнаго священноначалія сочетати. «И тако.... дана печатати сія богодухновонная «нига Потребникъ мірской».

И такъ Православная Перковь до самаго Патріарха Іоасафа постоявно чувствовала нужду въ асправления нашихъ богослужебныхъ княгъ. Только уже при Патріархъ Іосичов, по видниону. перестали чувствовать эту нужду. Ибо при издавін Іосифовскаго Потребника уже не сназано, что сей Потребникъ снова исправлевъ, а тольно сказано, что онъ напечатанъ «друкарнымъ худо-«жествомъ съ прежнихъ печатныхъ переводовъ», какъ будто т. е. безъ всякой перемъны. Но такъ было сказано совершенно ложно. Весьма странно, какъ такая явная и дерзская ложь не была ни къмъ замъчена! Ибо въ семъ Потребникъ многое напечатано такое, чего не было напечатано ни въ одномъ изъ прежнихъ Потребниковъ, а многое напечатанное въ прежнихъ Потребникахъ измѣнено или опущено, такъ что никакой прежде напечатанный Требникъ не имълъ столько перемънъ, сколько Потребникъ, напечатанный при пат. Іосифв. Съ этимъ совершенно согласны и сами ваши наставники. Означенное, со времени преп. Максима Грека до самаго Патріарха носной всёми признанное, всликое разногласие начникъ богослужебныхъ книгъ состояло не только въ буквахъ, словахъ и въ знакахъ пренинанія, но п въ самыхъ чинахъ и молитрахъ. Въ этонъ всякій любопытный легко ножеть удостовърпться, сличивши Потребнаки Патріарховъ Іопа, Фаларета, Іоасафа и Іосифа. Находящілся въ сихъ Потребнякахъ разности такъ многочнелейны и не ръдко такъ важны, что могутъ поразить доже самыхъ жаркахъ защитияковъ единогласія непмой старивы, ежели венмательно сличать свои старыя книги однь съдругния. Въ доназательство представляемъ, въ приложени при семъ (1), чинь самаго перваго изъ св. таниствъ --- Чинь св. крещенія, впрочень уже не писанмый, а печатный при Патріархв Іовъ, т. е. стартий изъ напечатанныхъ, и посему болъе близкій къ истияв, представляемъ въ слячения съ сямъ же чиномъ, напечатавнымъ при Патріархахъ Фи-ларсть, Іоасафъ и Іосяфъ, а потояъ – съ сямъ же Чиномъ, напечатаннымъ въ Требанкъ православномъ и съ чиномъ Греческимъ.

Впрочемъ вотъ и кромѣ того нѣсколько весьма рѣзкихъ разногласій въ Потребникахъ, напечатанныхъ при Патріархахъ Іовѣ, Филаретѣ, Іоасафѣ и Іосифѣ, о которыхъ ваши наставники такъ часто и такъ увѣрительно говорятъ, что они «согласны книги священныя имѣяху (<sup>3</sup>).»

(2) Поморскіе отвѣты отвѣть 30.

<sup>(1)</sup> Смотр. сів приложеніе на концѣ книги.

Именно 1) въ Іоасафовскомъ Потребникѣ нацечатанъ указъ, въ которыя дни церковь святить или несвятить (1), но въ Потребникъ Филарстовскоиъ и Іосифовскомъ сего указа нътъ. 2) Въ чнит освященія воды въ 1 день Августа въ Филаретовскомъ Потребникъ положены двъ молитвы н 14 прошеній на великой эктеніи, а въ Іоасафовскомъ-три молитвы, а на эктенів 18 прошеній. 5) Въ чинъ обрученія въ Іовлевскомъ и Филаретовскомъ Потребникъ положена одна эктенія великая съ 10 прошеніями и двъ молитвы, а въ Іоасафовскомъ три молитвы и двв эктенія великія, изъ коихъ послъдвяя съ 15 прошевіями. 4) Ввнчающихся въ Филаретовскомъ Потребникъ преднясано причащать св. таинъ, по Іосяфовскому такого правила нътъ. 5) Въчивъ вънчанія вдовцовъ въ Филарстовскомъ Требникъ положены двъ эктении и одна молитва, но по Іоасафоскому три экренія и три молитвы. 6) Въ чпнъ исповъдавія въ Фпларетовскомъ и Іосяфовскомъ Потребникахъ папечатапо наставленіе, како Іереи должни по священнымъ правилонъ духовная своя чада разсмотръти, и связовати и въ немъ разръшено въ великій разръшати, H постъ, кромъ первой и страстной недъли, равно и въдругіе посты всего лъта, ъсть мірскимъ рыбу во вторникъ, четвертокъ, субботу и воскресенье каждой недѣли, но въ Іоасафовскомъни того, ни другаго вътъ. 7) Въ Филаретовскомъ Потреб-

(1) Смотр. лист. 1.

никъ положенъ особый чинъ погребенія Священниковъ, но въ Іоасафовскомъ сего чина нътъ, и о немъ сказано, что онъ еретическій (1). И проч. и проч. — Ваши наставники стараются представить эти разногласія неважными тъмъ, что «ни «единъ Патріархъ прежде бывшія церковныя кни-«ги осуди,... ни единъ на прежде бывшія уставы «церковныя клятвы и осужденія изнесе (<sup>2</sup>).» — Но и Православная Церковъ произнесла ли когда нибудь на уважаємыя вами книги осужденіе, или клятву?—Никогда!

Истинно основательное исправление Богослужебныхъ книгъ началось съ Собора 1654 года. на которомъ Патріархъ Никонъ предложилъ истинно умный вопросъ: «Новымъ AR Москов-«скимъ печатнымъ книгамъ (эти книги нынъ у «васъ называющихся Старообрядцами называют-«ся старыжи) послъдовати, въ нихже многая об-«рътошася нами отъ преведшихъ и преписую-«щихъ я неискуснъ, съ древними Греческими я «Славянскими весходства и несогласія, явнъе же «рещи погръшенія? Или древнимъ Греческимъ си Славянскимъ, иже обоя единъ купно чинъ и «уставъ показують, въ нихже святія человъцы «и велицыи сихъ творцы восточній Богословцы «и учители.... и московстій чудотворцы и прочіи ссвятія поучающеся Богови угодиша, и намъвъ «пользу нашу незазорны я оставиша, и невредны

(2) Поморскіе Отвёт. Отвёть 30.

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Смотр. лист. 301 на обор.

«блюста повельша (<sup>1</sup>).» Соборъ единогласно отвъчаль: «Достойно и праведно исправити проти-«ву старыхъ харатейныхъ книгъ. И мы такожде «утверждаемъ и въруемъ, лкоже греческія и на-«пи старыя славянскія книги повелъваютъ (<sup>2</sup>).»

Непосредственно за симъ, но распоряженіямъ Царя и Патріарха, собрано было множество весьма древнихъ Славянскихъ руконнсныхъ книгъ, воъ знатнъйшихъ Русскихъ монастырей, равно весьма древнихъ рукописныхъ книгъ греческихъ съ Востока, и начато исправленіе, для котораго употреблены были особенно Кіевскій старецъ Епифаній Славеницкій и Максимъ Птицкій, люди ученые и знавшіе языкъ Греческій (<sup>3</sup>).

О достоинствъ сдъланнаго сими людьми исправленія великій Соборъ въ 1667 году Мая 13 дня далъ и собственноручно подинсалъ слъдующій отзывъ: «Сошедшеся мы великороссій-«скато Государства вси Архіереи, Митрополити, «Архіенископи, и Епископи, и отъ прочихъ ду-«хомныхъ чиновъ нарочитіи мужіе Архимандричти, и Игумени и Протопопи въ Патріаршей

<sup>(1)</sup> Увѣт. Дух. лист. 19.

 <sup>(2)</sup> Тамъ же лист. 19 на обор. На семъ Соборѣ было только Русское Духовенство, кромѣ Патріарха, 5 Митрополитовъ, 4 Архіепископа, 1 Епископъ, 11 Архимандритовъ и Игуменовъ и 13 Протопоповъ. Здѣсь былъ и Коломенскій Епископъ Павелъ. Тамъ же лист. 15 и 16.

<sup>(3)</sup> Древн. Вивліов. 6, 404.

«крестовой палать, испытовахомь подробну чрезь «многое время вовоисправленныя и новопревол-«ныя печатныя книги, и старыя харатейныя сла-«вепороссійскія рукописныя книги.... и начтоже «стропотно, или развращено, или Върв нашей «Православной противно въ новоисправленныхъ «и новопреведенныхъ печатныхъ квигахъ обръто-«хомъ: но все согласно, со старыми славенорос-«сійскими харатейными книгами, въ нихже ви-«дехонъ и Святый Сумволь безъ прилога истин-«наго, яко и въ новолечатныхъ исправлено на-«печатася: и Аллилуіа, написано въ рядъ, три-«жды: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа: теже, «слава тебъ, Боже: и о знамении честнаго «креста, (сиръчь о сложении трехъ первыхъ пер-«стовъ десныя руки): и о Інсусовъ иодитвъ: и «о чину святыя Литургія, и прочая, все согла-«сно въ старыхъ Славянороссійскихъ харатей-«ныхъ книгахъ обрътохомъ, якоже и въ ново-«исправленныхъ печатныхъ книгахъ. Зане Ни-«конъ, бывшій Патріархъ, повелъ книги исправ-«ляти и преводити не собою: но повелъніемъ «Благочестиввитаго Государя нашего Царя и «Великаго Князя Алексія Михаиловича всея ве-«ликія, в малыя и бълыя Россіи Самодержца, «благословеніемъ же и совѣтомъ Святѣйшахъ «Вселенскихъ Патріарховъ, и согласіемъ Архіе-«реевъ всего Россійскаго Государства, и всего сосвященнаго Собора, изъ Греческихъ и древснихъ Славенороссійскихъ харатейныхъ книгъ, «которыя древнія Славенороссійскія харатейныя Част. Ш. 13

«книги и самп мы нынь непытахомъ и рассмо-«трихомъ подробну. И при Благочестивъйшемъ, «Тишайшемъ, Великомъ Государъ нашемъ Царъ, «и Великомъ Кпязъ Алексіи Михаиловичъ, всея «великія, и малыя и бълыя Россіп Самодержиъ, всем свеликія, и малыя и бълыя Россіп Самодержиъ, «и при всемъ его Царскомъ пресвътломъ сиг-«клитъ, въ царскихъ его высочайшихъ палатахъ «предложихомъ и чтохомъ, изъ нихъ же иткія «п всъмъ Священникамъ царствующаго града «Москвы соборнъ показахомъ въ Патріаршей «крестовой цалатъ, въ нихже написано св. Сум-«волъ безъ прилога, алилујя въ рядъ трижды, «таже слава Тебъ Боже, и прочая вся, якоже и «во исправленыхъ печатныхъ книгахъ.»

«Егда же пріядоша въ Царствующій вели-«кій градъ Москву Всесвятъйшін и Преблажев-«въйшіи вселенстін Патріарси, Куръ Паісій Па-«па и Патріархъ великаго града Александріи и «судіа вселеннъй, и Куръ Макарій Патріархъ «Божія града великія Антіохіц и всего Востока, моленіемъ и тщаніемъ «призывавіемъ Благо-«честивъйшаго Великаго Государя нашего Царя, «и Великаго Князя Алексія Мпхайловича, яко «да исправятъ и разсудятъ, яже между нашея «Церкве случившіяся раздоры, соблазны, и мя-«тежи: И мы весь освященный Соборъ велико-«россійскій, благодаря Господа Бога и Пресвя-«тую Богородицу, о ихъ пришествія зъло возрадо-«вахомся. И мы имъ святъйшимъ Патріархонъ, «наши Соборы и дъла вся подробну пзвъстисхомъ. И они всесвятъйшіе Патріарси, наши Со-

«боры, и дъла, и разсужденія слышавше, глаго-« лали: яко тако есть истино, и право разсудисте, «и съ памп во всемъ согласно. Якоже мы дер-«ЖИМЪ, И МУДОСТВУЕМЪ СВЫШЕ И ИЗНАЧАЈА: ТАКО «и вы соборовали есте и мудрствовали. Зане сіе «предание есть святыхъ Апостоловъ, и святыхъ «Отцевъ, и святыя Церкве чинъ древній, и кни-«Ги исправленныя и новопреводныя печатныя «суть правы, и согласни съ нашими Греческими «книгами. И своимъ великопастырскимъ благо-«словеніемъ наши Соборныя п дъла и разсуж-«денія благословиша и утвердиша. И великій «господняъ святьйшій Киръ Іоасафъ Патріархъ «Московскій и всея Россіи (по его избраніи), «слушавъ и разсмотря тая наша соборная дъла, «своимъ великопастырскимъ благословеніемъ у-«твердилъ.... согласно во всемъ (+).»

27. Ваши наставники обвиняютъ Православную Церковь въ томъ, что она будто перемънила въ крещении отвъты.

Ваши предки говорили йменво такъ: «Въ «изложеніи крещенія въ древле печатныхъ кни-«гахъ отрицаніе сатаны сице бяше: отрицаюся «сатаны и всѣхъ дълъ его, и всея службы его,

<sup>(1)</sup> Смотр. соборный святокъ, напечатанный при второмъ изданів исправленнаго Служебника. — Любопытный можетъ видѣть и подланный святокъ, въ Патріаршей ризницѣ въ Москвѣ.

«и всъхъ аггелъ его, и всего студа его. А въ «новопечатныхъ, виъсто студа, напечатано сла-«вы (не славы, а гордыни) его. По старопечат-«нымъ книгамъ отрицаніе сатаны сице бяше: «Вопрошаетъ Іерей крещаемаго: отрицаешили-«ся сатаны? И вмъсто младенча слова отвъща-«ють воспріемницы: отрицаюся сатаны. Тако «и къ прочимъ вопросомъ отвъщаютъ. Въ ново-«печатвыхъ же къ вопросу Священника: отри-«цавшилися сатаны и всьхь дъль его и проч. «отвъщаетъ крещаемый токмо: отрицаюся, а «сатаны и вспьхъ дълъ его именословно не гла-«ГОЛЕТЪ: ТАКОЖДЕ И КЪ ДРУГИМЪ ВОПРОСОМЪ (1). »---Обвинение неосновательное! Означеннаго подробнаго отвъта, въ недостаткъ котораго обвинители упрекають Православную Церковь, не было въ древнъйшихъ книгахъ, да онъ и не нуженъ. Ибо въ Божественномъ писаніп таковыхъ подробныхъ отвътовъ почти никогда не дълается. Такъ Господь Інсусъ Христосъ спрашивалъ сыновъ Зеведеовыхъ: можета ли пити чащу юже Азъ пію, и крещеніемъ, имъ же Азъ крещаюся, креститися? Она же риша ему: можевь (<sup>2</sup>). Господь остался доволенъ такимъ ихъ отвътомъ. Еще: Господь спросилъ слъпцовъ: впоруета ли, яко могу се сотворити, т. е. даровать вамъ зръніе? Глаголаста Ему: ей Господи (3). Господь



<sup>(1)</sup> Поморск. отвѣт. Отвѣтъ 50, статья 23.

<sup>(2)</sup> Марк. 10, 38. 39. Зачал. 47.

<sup>(3)</sup> Матө. 9, 28. Зачал. 33.

также остался доволенъ ихъ отвътомъ. Еще: Господь, взявъ кинсонную златицу отъ Фарисеевъ, спросняъ: чій образь сей и написаніе? и глаголаша Ему: Кесаревь (1). Господь и теперь удовольствовался такимъ отвътомъ. Въ просторъчіи же мы ръшительно никогда таковыхъ, требуеныхъ обвинителями, подробныхъ отвётовъ не дълаемъ.-Что касается до слова студа, то для всякаго само собою должно быть понятно, что оно въ означенномъ мъстъ не должно стоять; нбо иначе вопросъ: «отрицаешилися, т. е. пере-«стаешь ли желать, искать, домогаться, всего «студа (срама) сатаны?» очевидно былъ бы очень страненъ, потому что студа сатаны конечно никто изъ людей не можеть желать, искать или домогаться, такъ что вопросъ: «отрицаешилися всего студа сатаны» быль бы совершенно неприличевъ. Вибсто слова студа въ Требникв Православной Церкви поставлено слово гордыни; потому что это слово стоить въ Греческомъ Евхологіонъ, и при семъ словъ очень прилично быть и означенному вопросу; пбо гордыню, главный порокъ сатаны, очень многіе любятъ, и предаются ей, какъ часто видимъ, совершенно спокойно, а нъкоторые даже съ особеннымъ удовольствіемъ, ни мало не думая о ея порочности.

(1) Mate. 22, 20. Зачал. 90.

Digitized by Google

28. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, что она булто неправо предала служить Литургию на ияти просфорахъ вмъсто семи.

Олинь маъ вашихъ главныхъ наставниковъ сказаль именно такъ: «Во святъй литургін, юже «прежде на седии просфирахъ служища, Никонъ «Патріархъ отложи отъ пихъ двѣ просфиры, яже «за Царя и за Патріарха выимашеся и за все «священство, сія отложивъ, на пяти просфирахъ «токмо литургію отправляти предаде (1).» — Это. подлинно такъ.-А въ другой книгъ къ означеннымъ словамъ тотъ же писатель прибавилъ: «Въ «служебникахъ древлеписанныхъ на хартіи. въ «служебникахъ древлеписапныхъ на бумазъхъ при «великихъ Князъхъ, въ чинъбожественныя литур-«гіи на пяти просфирахъ служенія литургійнаго «не обрътается (2). Седмипросфорпая служба есть «преданіе св. Отецъ (3).» — Это уже не такъ.

Совершеніе Литургін, какъ извѣстно, началось св. Апостолами непосредственно по сошествін на нихъ Св. Духа. Исторія сказываеть, что хлъбы для совершенія Литургіи вначалъ во множествѣ приносимы были усердствующими, и тогда число ихъ, безъ сомпѣнія, было неопредѣлен-

- (2) Цомор. Отв. Отвѣтъ 54.
- (3) Тамъ же отвѣтъ 60.

<sup>(1)</sup> Россійскій Виноградъ въ стать о Никонъ.

но. Но въ послъдствіи, когда, по разнымъ причинамъ, приношение хлъбовъ усердствующими превратилось, нужно было для литургія изготовлять, и быля изготовляены хлъбы парочно. съ этою особенною целію. Сколько нужно было приготовлять таковыхъ хлъбовъ, это, весьма въроятно, было опредълено или самими Апостолами или ближайшими ихъ преемниками-мужами апостольскими, и осталось въ св. Церкви какъ священное преданіс. Качество сего преданія, какъ и всякаго истинно апостольскаго преданія, должно быть усматриваемо изъ повсемъстнаго постояпнаго храненія его въ Православной Церкви.-Что же видимъ касательно числа просфоръ въ Церкви Православной? — Всъ древнъйшие греческіе и славянскіе Служебники, въ которыхъ о просфорахъ для проскомидіи говорится обстоятельно, требуютъ для проскомиди няти просфоръ (1): одной главной и необходимой, изъ которой вынимается Агнецъ, другой-въ честь Бо-

<sup>(4)</sup> Въ случай крайней скудости, конечно, можетъ быть употреблена только одна просфора, какъ, говорятъ, сказалъ Св. Новгородскій Епископъ Нифонтъ Кярику. Но это случай крайности. На случаи крайности есть снисходительныя правила касательно совершенія крещенія, принятія св. Таинъ и пр. Посему возможно снисходительное правило на случай крайности и касательно просфоръ для литургіи. Но правила, разрѣшающаго служить литургію на одной просфорѣ безъ крайней нужды, нѣтъ и никогда не было. Слич. Потр. Іосиф. лист. 726 на обор.

гоматери; третьей — въ честь всёхъ прочихъ Святыхъ; четвертой—за всёхъ людей живыхъ, пятой — за всёхъ умершихъ (<sup>1</sup>). Представляемъ доказательства (<sup>2</sup>) собственно изъ Славядскихъ книгъ.

1. Въ харатейномъ монастыря Антонія Римлинина Служебникъ 12 въка, хранящемся нынъ въ библіотекъ Новгородскаго Софійскаго собора нодъ № 5, послъ описанія, что должно дъдать.

(1) Есть итсколько древнихъ славянскихъ Служебниковъ. 12, 13, 14 и 15 века, въ которыхъ дается наставленіе только для вынутія Агица, о прочихъ же просфорахъ, употребляемыхъ на проскомвдия ясно не упоминается, а говорится послё изъятія Агица только о вынутія разныхъ частицъ. Такъ въ Служебникѣ Антовія Римлянина въ Новгородской Библіотекъ № 440. Въ другомъ Служебникъ того же Преподобнаго, въ Новгородской же Библіотекь, по выпутія Алица сказано только слёдующее: «и просфумисавъ просфоры.» Си. Бесѣд. къ глагол. Старообрядцу. Бесѣд. 10. стр. 253. изд. 1844. Но эти Служебники не должны вести къ такому заключенію, что въ тогдащнее время не было опредѣлено числа просфоръ для проскомидін, а даютъ только такую мысль, что объ относященся до остальныхъ просфоръ, какъ о предметъ извъстномъ и не трудномъ, они не говорятъ; ибо дъйствование надъ ними Священника есть дъйствование самое простое, нимало незатруднительное и извъстное. (2) Доказательства заимствованы наипаче изъ 10 Бесёды къ глаголемому старообрядцу, где любоцытный и можеть ихъ читать, ежели не имбетъ удобства довбрить сказаннаго по подлинникамъ.

Священнику съ первою и второю просфорою, ясно говорится: «Въсявъ въ честь глаголетъ: при-«нин Ги Ісе Хё жертву сию въ чсть и въ славу «стому имрк.—Сдъ крстьянъ помяни; примиц Гди «Бе нашъ жертвую сию за раба Бия имрк въздра-«вие и въ спсение.—За упокой: помяни Ги дшю «усопшихъ и пр.» — Слъдовательно въ то время употреблялось пять просфоръ.

2. Въ харатейномъ служебникъ 1 5 въка, принадлежащемъ той же библіотекъ, № 55, назначаются просфоры: для Агнца, въ честь Богоматери, за Святыхъ, въ здравіе и за упокой. Слъдовательно — пять.

5. Въ харатейномъ служебникъ 14 въка, принадлежащемъ той же библіотекъ. № 59, требуется такъ же, какъ и въ предъидущемъ, пять просфоръ.

4. Въ служебникъ той же библіотеки, писанномъ на бумагъ не позже 15 въка, и упоминающемъ еще только Князя, не Царя, говорится, что Священникъ, послъ первой просфоры, приноситъ «вторую просфору въ честь Богороди-«цы, третью просфору о Святыхъ, етеру т. е. «четвертую просфору о Святыхъ, етеру т. е. «Четвертую просфору о Епископъ, Князехъ, «Игуменъ и о всъхъ живыхъ, и ину т. е. пятую «нросфору о усопщихъ.»

5. Въ той же библіотекъ служсбникъ Вяжицкаго монастыря 15 въка, писанный на бу-

магѣ, полагаеть послѣ первой просфоры: «ето-«рую просфору въ честь Богородицы, третью «просфору о святыхъ, другую т. с. четвертую «просфуру о всемъ епископствѣ, о Царехъ, о «Игуменѣ и о всѣхъ живыхъ, другую т. с. пя-«тую просфору о усоцщихъ.»

6. 7. 8. Древнёйшіе нэъ печатныхъ служебниковъ, именно въ Венеція въ 1519 и 1554 годахъ, также Номоканонъ, напечатанный въ 1624 году въ Кіевъ, совершенио опредъленно назначаютъ для проскомядія пять просфоръ. Въ нихъ сказано прямо такъ: «На святой проскомидіи Бо-«жественныя Литургія пять просфоръ да имашн. «Первая за Господній хлъбъ: вторая Пресвя-«тыя Богородицы: третья за святыхъ: четвер-«тая за живыхъ человъкъ, ихже хощеши помп-«нати: пятая за усопшихъ (<sup>1</sup>).»

Писатель Поморскихъ отвѣтовъ въ защиту сединпросфорія

1) ссылается на харатейный Служебникъ, инсанный и подписанный собственною рукою всероссійскаго Митрополпта Кипріана (2); но эга ссылка не справедлива. Въ этомъ служебникѣ описанъ порядокъ приносимыхъ на проскомидію просфоръ, послѣ двухъ первыхъ, слѣдующими словами: «На третіи же просфурѣ глагодеть:

(2) Отвѣтъ на 54 вопросъ.



<sup>(1)</sup> Въ Номоканонѣ прав. 201.

«чстиаго и славнаго порка Прдтчи и Крстля Iu-«ана и проч. Таже присмь иную просфуру гла-«голеть: о всемъ епскствъ и проч. Таже при-«емь паки просфуру глетъ сице: о здравии И-«спасении Блгочтвыхъ Црей и пр. И паки при-«емь просфуру, Глтъ сяце: о намяти и оставле-«ній гръховъ и пр.» Следовательно по этому Служебнику должво употреблять, ежела не пять просфоръ, то не болье шести, а отнюдь не семь. Говорю не болье шести, потому что двъ послъднія статьи, какъ всякій видитъ, не ясны; въ нихъ не сказано, должно ли взять для приношенія о здравіи и спасевіи Благочестивыхъ Царей другую просфору или прежнюю, изъ которой взимаются части также за живыхъ.

2) Ссылается на Стоглавный Соборъ (<sup>1</sup>); но Стоглавный Соборъ не опредъляетъ, сколько именно приносить просфоръ. Онъ исчисляетъ только три первыя: для Агнца, для Богоматеря, и для Предтечи. А потомъ говоритъ: «таже «и прочая просвиры выимаютъ о всякомъ епи-«скопствъ православныхъ, за Царя и за Князя, «и за вся крестіане, и за упокой (<sup>2</sup>).» А сколько должно быть сихъ послъднихъ просфоръ, пе говоритъ.

5) Ссылается на Четіи Минеи всероссійскаго Митрополита Макарія (<sup>3</sup>), но ложно. Митро-

- (1)Помор. отвѣты. Огвѣт. 60.
- (<sup>2</sup>) Стоглав. глав. 9.
- (3) Помор. отвѣты. Отвѣт. 60. Минея въ Патріаршей библіотекѣ въ Москвѣ.

полить Макарій, излагая въ своей Минев въ Августв мѣсяцѣ, на листахъ 720 и 721, чинъ проскомидіи, уноминаетъ слѣдующія просфоры: первую для Агица, другую — въ честь Богородицы, третью — о Святыхъ, четвертую — о еинскопствв и о всемъ священномъ чинъ, пятую за Царей и всѣхъ православныхъ христіанъ, а если въ монастыряхъ, за Игуменовъ, шестую за усопщихъ.

4) Ссылается на преподобнаго Симеона Солунскаго (1), но эта ссылка тоже не справедлива. Симеовъ не показываетъ числа просфоръ; а по соображенію, и онъ требуеть только шести просфоръ. Шбо, упомянувъ о первой просфорѣ, онъ говорить: «Іерей иную вземъ просфору, изъ сре-«ды печати едпну изъемлетъ частицу копісиъ. н «въ честь и память приноситъ Богоматери... Отъ «просфоры иныя копісмъ частицы изъемъ изъ «печати Іерей, Святыхъ всъхъ память творить. «И овую въ честь и память приносить честных ъ «небесныхъ Силъ. Овую же въ честь и память «честнаго Предтечи, и встхъ святыхъ проро-«ковъ.... Овую же въ честь и память, св. BCC-«хвальныхъ Апостоловъ.... св. Іерарховъ.... и «преподобныхъ съ всъми святыми. Послъднюю «же въ честь и память приносить по дню свята-«го, въ его же есть Литургія.»-За симъ овъ дълаеть новое исчисление, кто долженъ быть воспоминаемъ съ Агнцемъ, именно своспоминание тво-

(1) Помор. отвѣты. Отвѣт. 60.

орити родшія того (Агнца), святыхь Ангеловь, «таже-Пророковъ и праведниковъ, ихъже пе-«чать Креститель; таже Апостоловъ и преемни-«ковъ ихъ Іерарховъ, мучениковъ и преподоб-«ныхъ, и наконецъ всъхъ купно.» - Послъ сего, ньсколько спустя, онъ говорить: «Сіе совершивъ, «Ісрей таже и прочія приносить частицы, пер-«въе о Архіерен, таже о всемъ священномъ чинъ. «таже о върныхъ Царехъ и о христолюбивомъ «модъ. По тъхже о Игуменъ (аще въ обятеля «служба) и о прочемъ братствъ; о воздвигшемъ «храмъ и собирающихся въ немъ, о принесшемъ, «и о нихъ же дары привесошася, о всемъ свя-«щенпомъ чинъ и монашескомъ; еще 0 всѣхъ «православныхъ скончавшихся, върныхъ, и нако-«нецьо всякой души христіань православныхъ (1).»

5) Ссылается на Патріарховъ Іеремію и Фео-Фана, изъ которыхъ одинъ, рукополагая перваго всероссійскаго Патріарха Іова, а другой всероссійскаго Патріарха Филарета, совершали проскомидію на семи просфорахъ. Эта ссылка также не уважительна. Ибо Архісреи не совершаютъ проскомидіи, а вынимаютъ только частицы за живыхъ и умершихъ, изъ просфоръ, какія имъ предлагаютъ (<sup>2</sup>).

6) Ссылается еще на многіе другіе прим'вры, но всѣ представляемые имъ дальнѣйшіе примѣры суть уже 17 вѣка, именно времени всерос-

<sup>(1)</sup> Симеонъ Солунскій. Глав. 94.

<sup>(2)</sup> Поморск. отвѣты. Отвѣтъ 60.

сійскихъ Патріарховъ Іова, Фпларета, Іоасафа и Іоснфа, а посему не могутъ быть предпочтены указаннымъ намп документамъ древнъйшимъ (<sup>1</sup>).

Первоначально пазначенное, и потомъ постоянно продолжавшееся число просфоръ начало измѣняться, кажется, со времени всероссійскаго Митрополита *Кипріана*. Ибо именно въ его Служебникѣ воспоминаніе о Царяхъ и пр. отдѣлилось отъ воспоминанія о всемъ епископствѣ и проч.; а посему съ сегоже времени Служебники начали требовать шести просфоръ (<sup>2</sup>), какъ-то:

1. Въ Московской Патріаршей бябліотекъ, въ харатейномъ Служебникъ, нисанномъ и подписанномъ собственною рукою всероссійскаго Митрополита Кипріана, порядокъ просфоръ въ проскомидіи, послъ двухъ первыхъ, описанъ слъдующими словамп: «на *третіи* же просфуръ гла-«голетъ: честнаго и славнаго Пророка предтечн «и крестителя Іоана и проч. — Таже приемъ «иную просфуру глаголетъ: о всемъ епископствъ «и проч. — Таже пріемъ паки просфуру глаго-

<sup>(1)</sup> Поморск. отвѣты. Отвѣтъ 60.

<sup>(2)</sup> Новая просфора могла быть употреблена М. Кипріаномъ въ благодарность великому князю Василію Димитріевичу, который принялъ его въ Москву съ особеннымъ благорасположеніемъ и уваженіемъ, между тімъ какъ прежде онъ не былъ тамъ принятъ. Карам. И. Р. Г. Томъ V стр. 224 п д.

«леть сище: о здравія п спасевіи благочестивыхъ «Царей и проч. — И паки пріемъ просфуру гла-«голетъ сице: о памяти и оставлевіи гръховъ п «проч. (<sup>4</sup>).»

2. Служебникъ, въ-которомъ на великой ектении, лист. 279, упоминается о Архіепископъ нашемъ Макаріи, и о благовърномъ и христолюбивомъ Богомъ вънчанномъ Царъ и Великомъ Князь Іоаннъ Васильевичь, Самодержит всся Русіи и проч., слъдовательно писанный при всероссійскомъ Митрополитъ Макаріи (2). Въ семъ Служебникъ при описаніи проскомидіи послъ Авухъ первыхъ просфоръ, говорится: «на треть-«ей просфорѣ глаголетъ: честнаго и славнаго «пророкаи предтеча́и пр. Таже пріемъ четвертую «просфору глаголеть: о всемъ епископствѣ и пр. «Таже пріемъ иную просфору глаголеть: о здра-«він и о спасенія благочестивыхъ и христолю-«бивыхъ великихъ князей и пр. и паки пріимъ «просфору иную глаголеть: о памяти оставлении «грѣховъ блаженныхъ и приснопамятныхъ Ħ «проч. (з).»

5. Великая Четія Минея Макарьевская, въ которой, въ мъсяцъ Августъ, на листахъ 720 и

(3) Эта Четія находится въ той же библіотекѣ. См. в Бесѣд. къ глаг. Старообрядцу стр. 159.

<sup>(1)</sup> См. Бесћд. къ глаг. Старовбрядцу стр. 254. 255.

<sup>(2)</sup> Этотъ служебникъ находится въ Патріаршей библіотекѣ въ Москвѣ см. Бесѣд. къ глаг. Старообрядцу стр. 256 и 257.

721, предпясывается Священнику унотреблять на проскомядія просфоры слѣдующія: «первую «для Агнца, другую просфиру въ честь Пресвя-«тыя Богородицы, третью просфиру о Святыхъ; «четвертую просфиру о всемъ епископствъ и «о всемъ священномъ чинѣ; пятую просфиру «за Царей и за всѣхъ православныхъ христіанъ, «а если въ моцастырѣ, за Игумена; шестую прос-«фиру за усопщихъ (1).»

4. Хранящійся въ Соловецкомъ монастыръ Служебникъ Игумена, бывшаго потомъ всероссійскимъ Митрополитомъ, Филиппа. Этотъ Служебникъ, послѣ трехъ первыхъ просфоръ, требуетъ «четвертую просфуру о епископствъ н «священномъ чинѣ; пятую просфуру о Царехъ «в всѣхъ христіанахъ, также, если въ монасты-«ръ, о Игуменъ и братіи; шестую просфуру, о «усопшихъ (<sup>2</sup>).»

5. Сего же числа просфоръ требовалъ Служебникъ, напечатанный въ Москвѣ въ 7124 (1616) году, именно: «Аще будетъ монастырь, «Іерей, пріемь шестую просфиру, глаголетъ «сице: о рабѣ твоемъ отцѣ нашемъ Архимандри-«тв и проч.»—А это показываетъ, что сей просфоры въ приходскихъ церквахъ не употреблялось, и служба по приходскимъ церквамъ совершалась не на семи, а на шести просфорахъ (3).

<sup>(1)</sup> См. Беска. къ глаг. Старообрядцу стр. 260.
(2) Тамъ же стр. 261.



6. Точно то же сказано въ Служебникв, напечатанномъ при Патріархв Филаретв въ 7151 (1643) году. Слёдовательно и по сему Служебнику въ приходскихъ церквахъ служили только на шести просфорахъ (<sup>1</sup>).

7. Въ Служебникъ, напечатанномъ при Патріархъ Іосифъ въ 7155 (1647) году, сказано совершенно то же (<sup>2</sup>).

Употребление седьми просфоръ начало входить только уже въ послъдніе годы 16 стольтія. Именно седми просфоръ требуютъ: 1) Служебникъ, напечатанный въ 1583 и 1617 годахъ. 2) Служебникъ, напечатанный въ 1620 n 1639 годахъ въ Кіевъ, а потоиъ Служебники и Номоканоны, напечатанные при всероссійскихъ Патріархахъ Іовъ, Филареть, Іоасафь и Іосифь. Но всъ эти Служебники и Номокановы, согласно требуя седин просфоръ, не согласны касательно приношенія тёхъ просфоръ ни между собою, ни съ Служебниками древнъйшими, и посему требуемое ими число просфоръ не можетъ быть принято за правило, твмъ болве-за древнее Апостольское преданіе. Ихъ несогласіе съ древнъйшими, указанными нами, Служебниками, всякій

(1) См. Бесѣд. къ глаг. Старообр. стр. 262.

(3) Въ Служебникъ стр. 99. Част. 11.

14

можетъ сообразить самъ собою. Несогласіе же ихъ другъ съ другомъ касательно лицъ, за которыя должны быть приносимы просфоры, состоитъ въ слѣдующемъ:

| Въ Служебникъ         | Въ Служебни-     | Въ Номокано-      |
|-----------------------|------------------|-------------------|
| 1583г. сказано:       | кахъ Патріар-    | нахъ сказано:     |
| просфора              | ховъ сказано:    |                   |
| 1. за Господній       | 1. то же.        | 1. то же.         |
| хлъбъ.                |                  |                   |
| 2. Пресвятыя          | 2. то же.        | 2. то же.         |
| Богородицы.           |                  |                   |
| <b>3.</b> за Святыхъ. | <b>3.</b> то же. | <b>3. то же</b> . |
| 4. за Митропо-        | 4. за Патріарха  | 4. за Патріарха   |
| лита и всегосвя-      |                  |                   |
| щевнаго чина.         | и тоже.          | и то же.          |
| 5. за Князей и        | 5. за Царя, Ца-  | 5. за Царя в      |
| за всѣхъ право-       | рицу и о ихъ     | Царицу и за       |
| славныхъ хрп-         | благородныхъ     | чадъ ихъ, а гдъ   |
| стіанъ, а аще въ      | чадѣхъ, и воехъ  | выходъ, за        |
| монастыръ и за        | и о всъхъ пра-   | всъхъ по име-     |
| Игумена.              | вославныхъхри-   | намъ.             |
|                       | стіанахъ.        |                   |
| 6. за умершихъ.       | 6. Аще будетъ    | 6. за всъхъпра-   |
|                       | монастырь: — о   | вославныхъ        |
|                       | рабъ твоемъ от-  | христіанъ.        |
|                       | цѣ пашемъ Ар-    |                   |
|                       | химандритѣ или   | ·                 |
|                       | Игуменъ имрки    |                   |
|                       | служителѣхъ —    |                   |
|                       | пресвитерѣхъ и   |                   |

- 211 -

|                 | діаконѣхъ и о<br>всей братіи, н<br>за себл. |                |
|-----------------|---------------------------------------------|----------------|
| 7. за ненавидя- | 7. за усопшихъ.                             | 7.за усопшихъ. |
| щихъ и любя-    |                                             |                |
| щихъ насъ, и-   |                                             | ,              |
| мое недостоин-  |                                             | ł.             |
| CTBO.           |                                             |                |

Съ требующимъ седми просфоръ Номоканопри Патріархъ номъ, напечатаннымъ Ioaca de B будто бы съ Номоканона, присланнаго авонскимп монахами, весьма не согласенъ Номоканонъ Асонской же горы, писанный въ 1386 году, и хранящійся въ музеумъ Румянцевскоиъ. Въ этомъ послёднемъ Номоканонъ ясно требуется на проскомидіи только пять просфоръ; ибо, по описаніи дъйствія надъ первою просфорою, сказано такъ: «Іерей пріемъ въ руцѣ вторую прос-«фору глаголеть: въ честь и память.... Бого-«родице; на третьей глаголи: силою честнаго «и животворящаго креста, честныхъ небесныхъ «силь и пр.... таже въземь другую (четвертую) «глаголетъ: о всякомъ Епископѣ.... о Царъхъна-«шихъ, о рабъ Божіемъ Игумену..... таже глаго-« Jетъ по имени, ихже имать, живыхъ.... и на «другой (пятой) о блаженный памяти и оставле-«нін грѣховъ.... усопшихъ.

И такъ ваше правило объ употребленіи на проскомидія седми просфоръ не имѣетъ основавія. Всѣ напечатанные Номоканоны, требующіе седми просфоръ, ясно показывають, что въ нихъ измѣнялось только одно правило — правяло о просфорахъ, а всѣ прочія правила перепечатывались изъ одного Номоканона въ другой безъ малѣйшей перемѣны, и всѣ эти Номоканоны показываютъ, что такое измѣненіе началось съ конца шестнадцатаго вѣка.

Мысль, пропов'ядуемая вашими наставникамя, будто Греви изм'внили седмеричное число просфоръ, по покореніи Царя-града Турками, такъ какъ тогда у нихъ православнаго Царя ве стало (<sup>1</sup>), есть мысль ложная. Ложность этой мысли видна частію паъ того, что въ семъ случаѣ утратилась бы только одна просфора, не двѣ, а частію изъ того, что вышеозначенные Служебвики 12, 13 и 14 въковъ, когда Константивополь еще не былъ взятъ Турками, свидътельствуютъ не о седми, а о пяти просфорахъ.

Другая мысль вашихъ наставниковъ, будто ядвѣ просфоры, т. е. за Патріарха и Царя, отмѣ-«нилъ Патріархъ Никонъ, дабы такимъ образомъ готставить священство и царство, и смѣсить ихъ «во едино съ простолюдинствомъ (<sup>2</sup>),» есть злобная клевета, вымышленная только для нѣкотораго подкрѣпленія ихъ любимой, но совершенно ложной, и ни на чемъ не основанной мысли, будто Патріархъ Никонъ есть антихристъ или главный

<sup>(4)</sup> Новъйшая рукопись раскольническихъ учителей.
(2) Россійск. Виноградъ.

слуга антихриста. Эта мысль, говорю, есть злобная влевета на Никона, вбо хотя Патріархъ Неконъ подлинно отмънилъ двъ просфоры, но отнюдь не оставиль безъ яснаго поминовенія ни священства, ни Царя, какъ то явно видямъ изъ издавнаго при немъ Служебника. А въ томъ, что въ изданномъ отъ него Требникъ поминание Царей и священства соединилось съ простолюдинствомъ, вины вътъ. Нашъ Господь Іисусъ Христосъ молился за всъхъ людей, совокупно. Онъ молился такъ: Отче святый! соблюди ихв (Апостоловъ) во имя Твое,... да будуть едино, якоже и мы.... Не о сихъ же молю токмо, но и о впрующихъ словесе ихъ ради въ Мя. да вси едино суть (1). И св. Апостолъ предпрсаль молиться за вся человтьки, а въ томъ числь за Паря, и за вся, иже во власти суть (2). Притомъ всв вышеозначенные древнъйшіе Потребники требовали поминовевія на проскомидія всёхъ жибыхъ людей безъ исключенія. Такое поминовеніе въ 12, 13 и 14 въкахъ не признавалось преступнымъ; почему такое поминовение стало преступнымъ въ 17 въкъ и далъе?

(1) Ioan. 17, 11. 20. 21. зачал. 56 ж 57.
(2) 1 Тимов. 2, 2. зачал. 282.



29. Ваши наставники обвеняють Православную Церковь въ томъ, будто она переибнила хождение въ крещении, бракъ и пр. посолонь (по солицу) на хождение противъ солица.

Олниъ изъ вашихъ главныхъ ваставниковъ писалъ именно такъ: «Въ церкво-свящевіи, кре-«щеніи, браковънчаніи окресть еже по солнцу и «трижды обходити въ уставъхъ и типикахъ древ-«нихъ обычно и заковно указано, cie безочиво «(нагло) Никонъ отложи, виъсто же сихъ едисножды и противу солнцу обходити дерзоство «приказа (1).»-Имълъ ли ванъ ваставникъ право писать такое обвинение, и притомъ такъ грубо?-Ни мало не имълъ! Ибо а) во всъхъ нашихъ истинно древнихъ Уставахъ такого правила, чтобы въ означевныхъ случаяхъ должно было ходить по-солнцу, ръшительно не было (<sup>2</sup>). Потому что по возникшемъ недоумъвіи, при всероссійскомъ Митрополить Геронтіи, въ 1478 г., какъ должно нати ходомъ вокругъ церкви при ся освящения были продолжительныя изысканія, но ничего не нашли, и наконецъ, кромъ трехъ лицъ, всъ прясудили дълать ходъ какъ было въ старину т. е. противъ солнца (3). Посему б) несомибано дол-

<sup>(1)</sup> Виноградъ Россійскій въ статьт о Никовъ.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup> Такого правила касательно хожденія вокругъ купеля при крещенія не было даже въ печатныхъ книгахъ при Іовѣ и Филаретѣ.

<sup>(3)</sup> См. 2 Софійск. Лётопись въ Полномъ Собраніи Россійскихъ Лётописей Том. 6. стр. 221 и дал.

жно утверждать, что въ отношения къ означеннымъ случаянъ въ созданной Господонъ Церкви всегда употреблялся тоть же обычай, какой н жынъ въ ней вездъ употребляется при всякомъ обращении къ Господу, т. е. обращение на востокъ-противъ солица. в) Правильность хода вокругъ церкви при освящении ся на востокъ ясно модтверждается харатейнымъ Служебникомъ, писаннымъвъ 1552 году въ Афонской горъ, хранящимся въ библіотекъ Соловецкаго Монастыря. Въ немъ о ходъ вокругъ церкви, при освящения ея, опредъленно сказано такъ: «подобаеть якоже «со святыя дары одесноя ити (1).» г) Во всъхъ нечатныхъ до Патріарха Никона Уставахъ и Служебникахъ-на вечерни при выходъ съ кадиломъ, на Литургін при маломъ выходъ и при великомъ – съ св. дарами, Августа 1 дня, Сентября 14 дня и въ недблю 5-ю великаго поста со св. крестомъ, при хиротоніяхъ во Іерея и Діакона, также на утрени въ Пасху со кресты и иконы повелёно ходить или вести ходъ на десно, т. е. противъ солнца (2). Почему не должно творить хода противъ солица при крещении, бракъ и проч.? И почему совершать все означенное на десно, т. е. противъ солица, есть дъло законное и правильное, а ходить противъ солнца при крещении, бракѣ п проч.-преступно и грѣхъ? д) Въ Уставахъ, напечатанныхъ при Патріархахъ Ермогенъ 7118

 <sup>(1)</sup> Смотр. Рукопись Соловец. Монастыря № 1083 лист. 35.
 (2) Смотр. печатанные до Патріаршества Никонова Служебвики, Требники и Минец,

(1610) (1), Филаретъ 7141 (1633) (2) и Ioaca-ФВ 7149 (1641) года (3), предписано сабдовать при кажденія слёдующему порядку: кадить, прежде ставъ предъ святую трапезу отъ полуденныя страны, посемъ отъ восточныя и полунощныя, а пость тла кажденія св. нконъ въ иконостасъ. исходить съверными дверьми. Почему не предписано ходить въ семъ случав на оборотъ, чтобъ было по-солонь? е) Въ день Срътенія Господня у васъ положено дёлать ходъ вокругъ церкви по-солонь (4). Почему не положено дълать этоть ходъ на востокъ, канъ положено дълать ходъ въ день Пасхи, дабы былъ ходъ такъ сказать въ срътеніе Господу? - Трудно представить причныу. Почему именно должно ходить при крещении младенцевъ вокругъ купъли, въ вънчанін браковъ около палоя и вокругъ церкви при ея освящения, въ западу, когда во всъхъ иныхъ случаяхъ должно дълать ходъ въ востову? Не явно ли туть отсутствіе соображенія? Всь основанія, на которыхъ утверждаются требованія ходить въ означенныхъ случаяхъ по-солонь, очень новы, именно Требники: Филарстовский, Іоасафовскій и Іосифовскій. Только въ нихъ оказалось правило хожденія по-солонь, и, безъ сомньнія, не почему иному, какъ потому, что именно

- (3) Глав. 10. лист. 32.
- (4) Смотр. Минею мѣсячную, Іоснфовскаго взданія.

<sup>(1)</sup> Глав. 6, лист. 26.

<sup>(2)</sup> **Г.дав.** 11, лист. 26.

только въ это время особенно усилилось о сенъ митайе.

**30. Ваши наставники обвиняють Право**славную Церковь въ томъ, что будто она перемънвла церковное пъніе.

Ваши наставники говорять именно такъ: «Отъ «Никона Патріарха нововнесеся въ Россію пъніс «новокіевское и партесное многоусугубленное, еже «со воздвиженіемъ всея плоти, съ покиваніемъ «главы и помаваніемъ рукъ совершается. А ше-«стый Вселенскій Соборъ, въ правняв 75-мъ, «запрещаетъ въ пъніи различныя нестроты, без-«чиены гласы, якоже пировникомъ, паче игре-«цъмъ прикладни суть, неже церкви Божів. И севятія Отцы въ церкви вискавія безчивная, разсличів гласовъ, усугубленія и покиванія главы и «рукъ, обличающе, запрещають (1).» — Шестый Вселенскій Соборъ подлинно запрещаеть безчинный вопль поющаго въ церкви, равно неподобныя приложенія къ церковному пънію, н требуеть пънія, приносимаго въ церкви со умиленіемь и вниманіемь многимъ (2). Но вменно сего же пънія требуеть и Православная Церковь. Въ ея уставъ сказано: «Безчинный вопль пою-«щихъ въ церкви непріятенъ есть.... а подобаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Поморск. отвѣты. Отв. 50. отдѣл. 22. и Утвержденіе Церкви, сказ. 21.

<sup>(2) 6-</sup>го Вселен. Собора прав. 75 и толкование.

«ити благочинно (1).» Вирочемъ того, по какимъ нотамъ, или какимъ напъвомъ должно пвть въ церкви, не опредѣлено ни словомъ Божінмъ, ни св. Соборами, ни церковнымъ уставомъ. А посему церковное пъніе въ разныхъ православныхъ мъстахъ всегда бывало болъе или менъе различное (<sup>2</sup>). Св. Ефремъ Сяринъ перенялъ н ввелъ въ Церковь Сирскую пріятный напёвъ еретика Армонія, который твиъ напевомъ увлекаль къ себъ православный народъ (3). Св. Златоусть вапиствоваль пъніе у Аріань, потому что Аріане своимъ пънісмъ увлекали къ себъ многихъ православныхъ (4). Во время св. Василія Великаго вначе пъля въ Кесарія, и иначе въ Неокесаріи, что и производило тамъ взаимное неудовольствіе. Но св. Васплій не хвалиль такую причину пхъ неудовольствія и называль ее стыдкою (5). Безчинный вопль, равно неприличное отонченіе и одебеленіе голоса въ пенія, такъ какъ усугубление словъ и пр., безъ сомявния, не должны быть терпимы въ церковновъ Богослуженіп, и — православнымъ церковнымъ началь-

(1) Устав. глав. 28.

- (3) Смотр. отвѣт. препод. Никифора на вопросы старообрядцевъ лист. 230-234. изд. 1821 г. Москва.
- (3) Никифоръ Каллистъ. Церков. Исторія книг. 18. глав. 16.
- (4) Тамъ же книг. 13. глав. 8.
- (5) Василій Великій въ 199 послан. къ Неокесарійскимъ клирикамъ. Смотр. Твореній Василія Великаго новый переводъ, Томъ 7. стр. 76.

ствомъ этотъ неразунный вопль и это отончевіе и олебелбніе голоса вездѣ, гдѣ только дѣлались извъстными, всегда были запрещаемы, и въ ваше время запрещаются. Но безчинный вопль, равно безчинное одебельние и отопчение голоса поющихъ, удобно можетъ быть и при простоиъ пъніи, какъ это извъстно всъмъ по опыту; а партесное пъніе удобно можетъ быть безъ безчиннаго вопля, безъ отонченія, одебельнія и многоусугубленія — пъвіемъ благоговъйнымъ. Посему Православная Церковь допускаеть и партесное пъніе, но могущихъ быть при изній пороковъ не одобряетъ ни въ партесномъ пънія, ни въ пвнія простомъ, которое яногда бываеть съ воплями самыми грубыми, безчинными, прямо противными духу благогов'внія, и пріятными только самому грубому вкусу. Партеснаго пънія, введевнаго Патріархомъ Някономъ, когда овъ былъ еще Новгородскимъ Митрополитомъ, никто въ Иравославной Церкви, ни даже самъ Патріархъ Іосифъ не называлъ еретическимъ. Трехголосное, демественное, т. е. партесное пъніе, какое заводные у-васъ при Великомъ Князъ Ярославъ прибывшіе къ намъ трое греческихъ пъвцевъ, не укорялось, а похвалялось, и называлось ангелоподобнымъ сладкогласованіемъ (1). И такъ нельзя винить Православной Церкви, которая со времени Никона допустила у себя пъвіе партесное, и допущение сего пънія не есть новое вве-

(1) Степен. книг. 1, стр. 224.

деніе, а есть только возстановленіе того пінія, которое прежде въ Православной Церкви было и всѣ одобряли.

31. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, что будто она позволяетъ писать иконы не по преданію.

Олинъ изъ ващихъ главныхъ наставниють говорить именно такъ: «Нынъшніе живописцы спишуть иконы не отъ древнихъ подобій свя-«тыхъ чудотворныхъ образовъ Греческихъ и Рос-«сійскихъ, но отъ своеразсудительнаго смыше-«вія видъ плоти Сцаса Христа и прочихъ свя-«тыхъ одебелъваютъ, и въ прочихъ начертаниять сне подобно древнимъ святымъ иконамъ имъюще, «но подобно латинскимъ и прочымъ, иже въ биб-«ліяхъ напечатаны и полотнахъ маліованы, нао-«браженіемъ (1).» — Отвъчаемъ. Святыхъ вновъ живописцамъ, безъ сометнія, отнюдь не должно писать отъ своеразсудительнаго смышленія, т. е. такъ какъ кому вздумалось, или какъ кому изъ нихъ захотълось. Также лучшая икона, безъ сомнънія, не та, которая написана красивъс, а та, которая точнъе изображаетъ подлининкъ. Но въ неправильномъ писанія св. иконъ нельзя вивить Никона. Ибо самоволіє писать иконы на-

(1) Поморск. отвёты. Отвёт. 50, статья 20.

чалось отнюдь не со времени Патріарха Никона, а несравнению ранье. Еще Стоглавный Соборъ успотрълъ и жаловался, что многіе иконописцы въ его время писали яконы самовольствомъ, самосмышленіемь и своими догадками (1). Въ сявдствіе сего усмотрявія этоть Соборь подожиль предписать, чтобы «горазлыя вконописцы «м ихъ ученики писали съ древнихъ образовъ, а «отъ самосиышлевія в своими догадками Бо-«жества не описывали (3);» или, какъ тотъ же . Соборъ по другому случаю писалъ, опредъленже: «чтобы живописцы писали иконы съ древ-«нихъ образовъ, како греческіе писцы писали, и «канъ писалъ Рублевъ и прочіи живописцы, а «оть своего замышлевія ничтоже притворяли (<sup>3</sup>).» Такое предписание, конечно, обуздывало своевольство и дерзость иконописцевъ, но еще далеко не совсъмъ. Для надеживишаго обузданія нконописцевъ, Стоглавному Собору должно было прямо указать на нъкоторыя, бывшія въ то вреия, иконы несомивнию греческихъ живописцевъ, в-Рублева, и обязать всёхъ иконописцевъ, чтобы писали сообразно съ сими образцами. Но Стоглавный Соборъ не сдълалъ такого указанія. А отъ сего произошло то, что нъкоторые изъ иконописцевъ писали иконы съ такихъ образневъ. которые только сами признали за иконы письма греческаго. Другіе, получивъ навыкъ

<sup>(1)</sup> Стоглавъ. Глава 43.

<sup>(2)</sup> Стоглавъ. Тамъ же.

<sup>(8)</sup> Стоглавъ. Тамъ же.

писать извъстныя иконы по какому нибудь одному образцу, и, почитая для себя обременительнымъ учиться писать по образцу иному, продонжали писать, какъ писали прежде, и написавныя иконы продавали за иконы, писанныя съ иконъ письма греческаго. Наконецъ третьи, и, въроятно, самая наибольшая часть, закоснъвши въ дерзости писать иконы сановольствомъ, а не по образу, продолжали писать, не соображаясь много н съ какимъ образцемъ, а такъ, какъ кисть нанишеть сама, отчего и произошло то, что теперь иконы многихъ св. лицъ ни мало не походять другъ на друга. Стоглавному Собору нужно было указать иконописцамъ образцы для письма в потому, что уже и считавшіяся въ его время греческими иконы не совстять походили однт на другія, и писаны были, конечно, не по одному образцу. Это должны признать за несомнъвное даже самые злъйшіе отступники отъ Православной Церкви; потому что на указываемыхъ имя дре-, внихъ греческихъ иконахъ показывается по крайней-мъръ перстосложение для благословения и молитвы не одинаковымъ (1). Православиая Церковь всегда одобряла для употребленія въ свонхъ церквахъ иконы наипаче греческаго письма, пежели какого-либо инаго. Одебелъвание св. лицъ не любить и Православная Церковь, впрочемъ она не запрещаетъ красоты въ лицахъ Богоматери и многихъ другихъ Святыхъ; ибо многіе

(1) См. Поморскихъ отвѣтовъ, отвѣтъ 5.

наъ св. Мучениковъ Господомъ Богомъ были взяты **изъ** настоящей жизни къ себъ, въ самомъ цвътъ леть, и конечно, несправедливо было бы писать нхъ сътакими же сухими и отцвътшими лицами, какъ должно писать старцевъ, постниковъ и пустывниковъ. Ежели теперь глъ-либо оказываются иконы, писанныя не въ греческомъ вкусъ, особливо не благоговъйныя или безъ священной саповитости; то это происходить отнюдь не отъ позволенія св. Церкви, а также отъ своевольства и самосмышлевія иконописцевъ, какъ и до Стоглавнаго Собора. Св. Церковь отнюдь не позвоимъть таковыхъ иконъ въ церковномъ JRCTL иконостасъ, и всегда, какъ скоро усматриваетъ яхъ или узнаетъ о нихъ, предписываетъ тотчасъ удалять ихъ, и неоднократно подвергала взысканіямъ самихъ иконописцевъ (1). Посему за пконы, пишущіяся иногда неприлично, не должно обвинять Православной Церкви.

32. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, что она будто попускаетъ всъмъ сквернитися табакомъ.

Ваши наставники говорять именно такъ: «Новые учители вездъ попущаютъ сквернитися

<sup>(1)</sup> Смотр. Указ. 1722 г. Окт. 11. 1759 г. Март. 17. 1760 г. Іюля 21. в 1767 г. Август. 4 дня.

«проклятою травою, табакомъ (1).» — Обвинение несправедливое! Ни на нюханіе, ни на куреніе табака Православная Перковь никогла не изъявляла своего одобренія, и ръшительно ни чъиъ нельвя доказать, чтобы она когда нибудь изъявляла свое одобрение на то. Напротивъ она всегда признавала употребление табака прихотью мепохвальною, всегда искренно желала, и постоянно, по своей возможности, старалась и старается, чтобъ эта часто истинно гнусною и отвратительною обнаруживающаяся прихоть вездъ истребилась. Но можеть ли св. Церковь своими нравственными свлами (иныхъ силъ у ней нътъ) уничтожить всъ злоупотребленія, какія различными людьми тамъ или индъ дълаются? Всъхъ 3.10употребленій не можеть уничтожить лаже н гражданское Правительство своими физическими, сильно принудительными способами. И такъ въ томъ, что многіе употребляютъ табакъ въ удовлетвореніе своей прихоти, отнюдь не должно винить Православной Церкви.

Впрочемъ называть табакъ травою проклятою, не справедливо, такъ какъ и вино, само въ себъ, по слову Премудраго, невинно, укоризненно же піянство (<sup>2</sup>). Называть табакъ травою проклятою значало бы хулить Бога—Созда-

(2) Притч. 20, 1.

<sup>(1)</sup> Смотр. наипаче выдуманную раскольничьими наставниками въ отношени къ табаку исторію. Она у нихъ есть едва ли не вездѣ.

теля; потому что Овъ, а не иной кто, въ числъ другихъ травъ, создалъ эту траву, и создалъ, безъ сомявнія, на службу скотамь и человькамь (1). Ваши наставники въ доказательство того, что табакъ будто бы дъйствительно есть трава проклятая, ссылаются на слова св. Апостола Павлакъ Евреямъ: корень горести, выспрь прозябаяй (2), гдъ подъ выраженіемъ корень чорести будто бы должно разумъть табакь. Но подъ означеннымъ корнемь горести у св. Апостола должно разумъть не табакъ, а всякій гутахъ, производящій соблазнъ, и темъ погубляющій другихъ, какъ то даже Толковый Апостолъ, изъясняя означенныя слова св. Апостола Павла. утверждаетъ, именно: «Корень горести гръхъ «наричеть Аностоль. Кто бо, вѣща, есть у вась «не благомудрствуяй, да отстчется таковый пре-«жде даже въ дъло не приведеть гръха: то бо сесть выспрь прозябаяй. Да не в прочимъ бу-«деть вина грѣхъ, и тъмъ, вѣща, осквернятся «мнози: видящи бо бляжнего согрѣшающа, и той «въ ревность пріидетъ согрѣшати (3).» Такъ говорить Толковый Апостоль. А такого истолкованія выраженія корень горести, какое дълають ваши наставники, ръшительно нътъ ни у одного св. Отца и Учителя Православной Цер-**КВИ** (<sup>4</sup>).

<sup>(4)</sup> Распространяемая и ославляемая вашими наставника-Част. II, 15



<sup>(1)</sup> Быт. 1, 29. 30.

<sup>(</sup>В) Евр. 12, 15. зачал. 332.

<sup>(</sup>З.Толков. Апостолъ лист. 1033 на обор.

**33.** Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, что она не перекрещиваетъ присоединяющихсякъней еретиковъ: Лютеранъ, Калвиновъ и другихълюдей Латинскаго исповъданія.

Ваши наставники говорять именно такъ: «Святыхъ Апостолъ правила 46, 47, 49, пер-«ваго Вселенскаго Собора правило 19, Лаоди-«кійскаго Собора правило 8 и проч. повелъва-«ютъ приходящихъ отъ еретикъ къ Православ-«ютъ приходящихъ отъ еретикъ къ Православ-«ной Въръ совершенно крестить, святымъ му-«ромъ помазывать и понужать ереси проклинать. «Но нынъшняя Великороссійская Церковь тво-«ритъ противно: приходящихъ къ ней прокля-«тыхъ Лютеранъ, Калвиновъ, Латинянъ и про-«чихъ подобныхъ простъ пріемлетъ, а не второ-«крещаетъ (<sup>1</sup>).»--Отвъчаемъ. Православная Церковь къ числу своихъ чадъ присоединяетъ Латинянъ и отдѣлившихся отъ нихъ Лютеранъ, Кал-

ми въ простомъ народѣ картина, изображающая происхожденіе табака, составлена, можетъ быть, и съ доброю цѣлію, т. е. съ тѣмъ, чтобы возбудить сильнѣйшее отвращеніе отъ употреблеція табака, или даже омерзеніе къ нему, но составлена человѣкомъ, явно, самаго грубаго характера, и самаго невѣжественнаго ума. Такія картины, даже и съ доброю цѣлію дѣлаемыя, не достойны человѣческаго взора, а достойны всеобщаго презрѣнія и истребленія.

<sup>(1)</sup> Смотр. Утверждение Церкви, сказан. 21. Поморские Отвёты, отвёть 50, ст. 36.

внеистовъ и другихъ подобныхъ, подлиено, не посредствомъ св. крещенія, а посредствомъ св. мгропомазанія. Впрочемъ ова такъ поступаеть отвюдь не по неуважевію къ означеннымъ правиламъ св. Апостоловъ и св. Соборовъ, а по точной и несомнённо вёрной силё означенныхъ св. правилъ. Означенныя правила св. Апостоловъ дъйствительно требуютъ, чтобы крещенные еретиками были присоединяемы въ Православной Церкви посредствомъ крещенія; во какихъ еретиковъ должно разумъть въ этихъ правилахъ, правила эти не показываютъ. А сретики не одного разряда. Вторый Вселенскій Соименно тотъ, который составилъ членъ боръ, Въры о св. Церкви, и которому посему особенно должно было опредблять понятіе о еретикахъ, колеблющихъ или желающихъ и совстмъ разрушить Церковь Христову, раздѣляетъ еретиковъ важнъйшаго рода на два разряда. Къ первому разряду отпоситъ онъ Павліанъ пе признававшихъ троичности Лицъ Божества, отвергавшихъ воплошение Бога-Слова, и почитавшихъ Інсуса Христа простымъ человѣкомъ (1); Фриговъ, последователей Монтана, который выдаваль себя за обътованнаго Параклита т. е. Св. Духа, и устаповилъ крещеніе не во имя св. Троицы, a bo имя свое и сопровождавшей его женщины Прискыллы (2), и Евноміанъ, не признававшихъ еди-

(1) Евсев. Истор. книг. 7, 27. 30.

(2) Арменопул. книг. 6.

носущиыми Сына и Св. Духа Богу Отцу, и крестившихъ въ одно погруженіе, какъ постунали Савелліане, сливавшіе три лица Божества въ одно (<sup>1</sup>). Ко еторому разряду означенный Соборъ относилъ не только не очень значительныхъ еретиковъ, кановы Четыренадесятницы, Савватіаны и Аполлинариты, но и очень важныкъ, именно: Аріанъ, отвергавшихъ Божество Івсуса Христа. и Македоніанъ, отвергавшихъ Божество Св. Духа.

Еретиковъ перваго разряда второй Вселенскій Соборъ предписалъ присоединять къ Православной Церкви посредствомъ крещенія; а еретиковъ втораго разряда—посредствомъ св. муропомазанія п пр. Св. Соборъ говоритъ именно такъ: «Четыренадесятницы, иже и средницы «глаголются, и Аріане, в Наватіане, и Маке-«доніане, в Савватіане, и Аполлинарите, пн-«саніе вдавше, пріятив, помазующе токмо вся «чувства (<sup>2</sup>). Иже единъмъ погруженіемъ кре-«щающеся, Евноміане, и Савелліане, и Фри-«ги, яко еллини пріяти будуть (<sup>3</sup>).» Вполяъ это правило читается такъ: «Присоединяющихся «къ православію, и къ части спасаемыхъ изъ

<sup>(1)</sup> Арменопул. книг. б.

<sup>(2,</sup> Прав. 7. Корич. лист. 88.

<sup>(3)</sup> Тамъже прав. 8. Въ полномъ текстѣ правилъ втораго Вселенскаго Собора нѣтъ сего 8-го правила. Оно находится въ его 7-мъ правилѣ, и отдѣльно читается только въ нашей Кормчей.

«еретиковъ, пріемлемъ, по сл'вдующему чивопо-«ложенію и обычаю: Аріань, Македоніань, «Савватіань и Наватіань, пменующихъ себя «чистыми и лучшими, Четыренадесятниковь, «или Тетрадитовь и Аполлинаристовь, когда «они дають рукописанія и проклинають всякую «ересь, не мудрствующую, какъ мудрствуеть свя-«тая Божія Каволическая и Апостольская Цер-«КОВЬ, пріемлемъ, запечатльвая, т.е. помазывая «святымъ муромъ, во-первыхъ чело, потомъ очи, «п ноздри, и уста, и уши, и запечатлъвая ихъ «Глаголемъ: печать дара Духа Святаго. Евно-« міанъ же единократнымъ погруженіемъ кре-« цающихся, в Монтанистовъ, именуемыхъ «здъсь Фригами и Савелліанъ.... и всъхъ про-«чихъ еретиковъ, ибо много здъсь таковыхъ, наи-«паче выходящихъ изъ Галатскія страны, всъхъ, «которые изъ нихъ желають присоединены быти «къ православію, пріемлемъ, якоже язычниковъ.... «оглашаемъ ихъ и заставляемъ пребывати въ «церкви, и слушати писанія, и тогда уже креща-«емъ ихъ (1).» Точно также поступать съ означенными сретиками предписываеть и 95 правило **тестаго Вселенска**го Собора (2).

Въ Русской Церкви издавна, а особливо со времени святвйшаго Патріарха Филарета, при-

 <sup>(</sup>в) Смотр. книгу Правилъ св. Апостоловъ и проч.
 (э) Смотр. Кормч. книгу и книгу Правилъ св. Апостоловъ и проч.

соединение въ Православной Церкви Латинанъ, Лютеранъ, Калвинистовъ, и подобныхъ имъ постоянно совершалось посредствомъ крещенія. Потому что, по тогдашнимъ свъдъніямъ о Латинянахъ, полагалось, что они «всъхъ древнихъ ел-«линскихъ, и жидовскихъ, и агарянскихъ, и ере-«тическихъ въръ ереси проклятыя въ законъ свой «пріяша (1).» Такой образъ присоедивенія людей озваченныхъ исповъданій Царь Алексъй Михайловичь въ 1667 году предложилъ на разсмотръніе и ръшеніе бывшему тогда въ Москвъ великому Собору, состоявшему изъ двухъ Патріарховъ восточныхъ, съ полномочіемъ отъ другихъ двухъ восточныхъ Патріарховъ, Патріарха Всероссійскаго. Митрополитовъ, Архіепископовъ, Епископовъ и иныхъ лицъ освященнаго чина (2). Соборъ, выслушавъ, въ присутствіи самаго Царя, вышиску изъ церковныхъ законовъ, на основани которыхъ Латиняне, Лютеране и Кальннисты присоединялись къ Православной Церкви посредствомъ крещенія, и сообразивъ ту выписку съ ученіемъ, котораго держатся Латиняне, Лютеране, Кадвивисты и пр., нашелъ, что у нихъ вътъ тъхъ ересей, по которымъ должно было бы принимать ихъ посредствомъ крещенія. Правила, 7-е втораго и 95 шестаго, вселенскихъ Соборовъ прел-

<sup>(1)</sup> Соборное изложение Патріарха Филарета, лист. З на обор. и 4.

<sup>(2)</sup> Этотъ Соборъ начался Марта 15 дня 1667 г. н кончился въ Іюнѣ того же года. Смотр. Соборп. Свитокъ глав. 6.

писывають присоединять къ Православной Церкви не посредствомъ св. крещенія, а св. муропомазанія, даже очень важныхъ еретиковъ, каковы Аріане, отвергавшіе Божество Іисуса Христа Сына Божія, и Македоніане, отвергавшіе Божество св. Духа. Но ни Латиняне, ни Лютеране, ни Калвинисты не отвергають Божества Іисуса Христа и Св. Духа. Хотя о Св. Духъ они исповъдують, что Онь исходить и оть Сына, но Божества Св. Духа никто взъ нихъ не отвергаетъ. И Латиняне, и Лютеране и Калвинисты твердо верують во святую животворящую Троицу и крещаются во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Посему означенный Соборъ въ ръшении своемъ касательно присоединенія Латинянъ, Лютеранъ, Калвии имъ подобныхъ къ Православной нистовъ Церкви, на основании 7 правила втораго и 95 нестаго Вселенскихъ Соборовъ, положилъ присоединять ихъ не посредствомъ крещенія, но посредствомъ св. муропомазанія, съ письменнымъ отъ нихъ обязательствомъ удаляться отъ всъхъ ересей, и во всемъ послъдовать учению и правиламъ св. Церкви. При семъ ръшении святъйшіе Восточные Патріархи предъявиля, что у нихъ въ Православной Церкви именно такъ ръшенъ присоединенія Лабыль вопросъ касательно тинянъ всёми четырмя восточными Патріархами на Соборѣ въ пречестнемъ храмѣ Пресвятыя Богородицы зовомыя Паммакаристь, бывшемъ въ 6999 (1491) году въ Константинополъ, на испровержение и упразднение собора, бывшаго

злё во Флоренцін (1). Они же говорили, что этоть самый образъ присоединенія предлагаль премудрѣйшій и святѣйшій Киръ Маркъ Ефеоскій въ своемъ окружномъ посланіи (<sup>2</sup>).

И такъ вотъ почему Православная Церковь, присоединяя къ себъ Латинянъ, Лютеранъ, Калвинистовъ и подобныхъ имъ, не перскрещиваетъ ихъ. Ежели бы она стала перекрещивать ихъ, то стала бы поступать противъ означенныхъ правилъ святыхъ Соборовъ, и противъ означеннаго 47 Апостольскаго правила. Ваши наставники требуютъ присоединенія Латинянъ, Лютеранъ н Калвинистовъ къ Православной Церкви посредствомъ крещенія, основываясь на опредъленія Собора, бывшаго при св. Священномученикъ Кипріанъ, Епископъ Кароагенскомъ, также на 1 и 97 правилахъ Василія Великаго и на нівкоторыхъ правилахъ Соборовъ помъстныхъ. Но это требованіе не справедливо. Св. Священномученикъ Кипріанъ, св. Василій Великій и всь, представляемые въ семъ отношения помъстные св. Соборы были прежде св. втораго и шестаго Вселенскихъ Соборовъ, и слъдовательно ихъ правила касательно присоединенія еретиковъ къ Православной Церкви были разсмотрены сими великими Соборами (<sup>3</sup>), но не были приняты, а на мъ-

<sup>(1)</sup> Смотр. Собор. свитокъ глав. 6.

<sup>(2)</sup> Тамъ же.

<sup>(3)</sup> Смотр. 2-е прав. 6-го Вселенскаго Собора.

сто ихъ составлено другое правило, которому одному, какъ правилу св. Вселенскихъ Соборовъ, Православная Церковь и должна послѣдовать. И такъ Православная Церковь, оставивъ прежній, неправильный образъ присоединенія къ себѣ Латинянъ, Лютеранъ, Калвинистовъ и имъ подобныхъ, возвратилась къ законному образу дъйствованія, и отнюдь не достойна какого либо порицавія, а достойна похвалы. Напротивъ ваши ваставники, перскрещивая и дозволяя другимъ церекрещивать людей, совращенныхъ ими въ расколъ изъ Православной Церкви, которые не отвергають ни божества Сына Божія, ни божества св. Духа, но твердо в руютъ во св. Троицу, и крещены во имя Отца и Сына и Св. Духа, -крещены троекратнымъ погруженіемъ въ воду, истинно лостойны всеобщаго порицанія. Они весьма тяжко грѣшать не только противъ 47 Апостольскаго правила, но даже и противъ яснаго ученія всеми вами уважаемой книги-Большаго Катяхизиса, въ которомъ ясно признается сущностію крещенія крещеніе во имя Отца, и Сына, и Святаго Духа съ тремя погруженіями въводу. Тамъ говорится именно такъ: «Видотво-«реніе (сущность) Тайны крещенія суть OBAN «словеса, имиже Господь повелъ крестити, си-«рѣчь во имя Отца, и Сына, и Св. Духа, вкупѣ «со трема погруженіями. Сими бо глаголами Бо-«жественными, и силою ихъ крещеніе скончает-«ся и свершено бываеть. Аще и прочая глаголы, «при крещении глаголемии отъ Сиященника, въ «благолѣпное украшеніе и наказаніе бывають: «сія же три въ видотвореніе и содѣяніе преще-«нія суть, да сими всездравственно и благосо-«вершенно крещеніе бываетъ (1).»

34. Ваши наставники далъе обвиняють Православную Церковь въ томъ, что будто она, присоединяя късебъ Латинянъ, Лютеранъ, Калвинистовъ и подобныхъ имъ, не посредствомъ св. крещенія, а св. муропомазанія, признаетъ крещеніе, совершаемое посредствомъ обливанія и окропленія водою, за равносильное съ крещеніемъ посредствомъ погруженія въ воду.

Ваши наставники говорять именно такъ: «Символъ Православныя нашея Вѣры научаетъ «насъ быти едино крещеніе во оставленіе грѣховъ «трехпогружательное, съ приглашеніемъ Святыя «Троицы. Сему святоапостольскому символу ны-«нѣшняя великороссійская Церковь противная «творитъ, пріемля за равно какъ трехпогружа-«тельное, такъ обливательное и кропительное «крещеніе (<sup>2</sup>).»

Отвъчаемъ. Православная Церковь всегда держалась и нынъ кръпко держится ученія о единомъ крещеніи посредствомъ троекратнаго

(2) Утверждение Церкви, сказан. 21.

<sup>(1)</sup> Большей Катих. лист. 315 на обор. и 316.

погруженія въ воду. Ибо она твердо помнить и чтить 47-е правило св. Апостоловь: «аще который Епископъ или Пресвитеръ не крещаеть въ три погруженія единъмъ глашеніемъ, но во едино погруженіе, въ смерть Господню даемо, да извержется таковый (<sup>1</sup>).» И посему ея

Православное Исповъдание говоритъ: «Кре-«щение есть измытие и отъятие праотеческаго «грѣха чрезъ трищное низвождение въ воду́, гла-«голющу Іерею словеса сія: крещается рабъ Бо-«жій или раба Божія имрк., во имя Отца, и «Сына, и Святаго Духа аминь (<sup>2</sup>).» Ея

Пространный Катихизисъ говорить: «Крещеніе есть таинство, въ которомъ вѣрующій, «при троекратномъ погруженіи тѣла въ воду, съ «призываніемъ Отца, и Сына, и Святаго Духа, «умираетъ для жизни плотской, грѣховной, и воз-«раждается отъ Духа Святаго въ жизнь духов-«ную, святую (<sup>3</sup>).»

Вслъдствіе сего и Требникъ Православной Церкви для всякаго крещаемаго требуетъ купъли съ чистою водою (4).

- (1) Кормч. лист. 13 на обор.
- (2) Православ. Исповѣд. Отвът. на 102 вопросъ 1-й части.
  - (3) Простран. Катихиз. въ статъѣ о св. крещении.
  - (<sup>4)</sup> Смотр. Требникъ, обыкновенно употребляемый въ Правосдав. Церкви, въ чинъ крещенія.

Касательно же присоединенія въ себи Православною Церковію людей, крещенныхъ не троснратнымъ погруженіемъ, а обливаніемъ HJH 0нропленіемъ, отвъчаемъ, что Правосланная Церновь въ семъ отношении двйствуеть не но какому-либо закону, а по благоснисхождению, наипаче къ нашимъ запалнымъ и югозапалнымъ епархіямъ, въ которыхъ означенный образъ врещенія мало по малу вошель по сосбдству и часто по необходимымъ житейскимъ связямъ жнвущихъ въ нихъ людей съ людьми, держащинися латинскаго исповёданія. Поелику въ означенныя епархіи нъкогда сильно вторгалась Унія: то Православная Церковь, дабы у втрующихъ въ твхъ епархіяхъ не разрушить единства съ собою мыслей, чувствованій и д'биствій въ отношенія къ другимъ главиъйшимъ предметамъ Въры. н не произвести въ нихъ гръха раздъленія Въры, который такъ тяжекъ, что его, какъ говорить св. Златоусть, «ниже мученическая кровь загла-«дити можетъ (1),» терпить вошедшее у нихъ въ обычай совершение крещения не посредствомъ погруженія въ воду, а посредствомъ обливанія или окропленія.

Впрочемъ Православная Церковь на такой образъ крещенія никогда не давала своего каноническаго дозволенія, а оказываемое ею синсхожденіе къ такому образу крещенія отнидь не



<sup>(1)</sup> Въ бесвяв 11 на послание къ Есссеянъ стр. 1692.

есть енисхожденіе какое нибудь рёшительно протирудаковное и не терпимое. Ибо были случаи, въ которыхъ Самъ Господь Богъ благоволилъ иёкоторыхъ, пламенно желавшихъ святаго крещенія, но не имёвшихъ возможности получить его установленнымъ порядкомъ, креститъ посредствомъ дождя, слёдовательно — обливаніемъ или окропленіемъ. Такъ крещены св. мученики: Гаведдай (<sup>1</sup>), Акиндинъ и его содруги (<sup>2</sup>), Ипатій и Өеодулъ (<sup>3</sup>), Филимонъ (<sup>4</sup>), Луппъ (<sup>5</sup>), и проч.

Самъ же Господь благоволилъ принять за афйствительное крещеніе крещенныхъ св. Мучерикомъ Власіемъ, иначе Вуколомъ, посредствомъ окропленія кипящею водою въ котлъ (<sup>6</sup>).

Равно самъ Господь принялъ крещеніе обливаніемъ, совершенное св. Священномученикомъ Василіемъ надъ умершимъ безъ св. крещенія сыномъ Херсонскаго князя (<sup>7</sup>).

Кромъ сего Исторія сказываетъ, что святый священномученикъ Ермогенъ былъ обливательно крещенъ при большомъ стеченія народа многими

- (1) Продогъ Сентября 29 день.
- (Ф) Чет. Минея Ноября 2 день.
- (3) Чет. Минея Іюня 18 день.
- (А. Чет. Минея Декабря 14 день.
- (В) Чет. Минея Августа 23 день.
- (в) Прологъ Февраля 3 дець.
- (7) Чет. Минея Марта 7 день.

Епископами, въ такое время, когда, по-видимому, совершенно не было нужды отступать отъ общаго правила (<sup>1</sup>).

О томъ, что въ Зонаровомъ сборнякѣ церковныхъ правилъ представляется дозволеніе крестить окропленіемъ (<sup>2</sup>), а въ Требникахъ Іовлевскомъ, напечатанномъ въ 7110 (1602) г., и въ другомъ, напечатанномъ въ 7124 (1616) г., дозволяется крестить обливаніемъ (3), уже не говорю.

35. Ваши наставники обвиняютъ Православную Церковь въ томъ, что будто она дозволяетъ брить бороды.

Они говорятъ именно такъ: «Стоглавный Со-«боръ сказалъ: Священныя правила православ-

<sup>(1)</sup> Чет. Минея Декабря 10 день.

<sup>(3)</sup> Въ Зонаровомъ сборникѣ сказано: «аще хощетъ дитя «умрети, родители его да призовутъ lepeя, да кре-«ститъ è.... аще lepeй обрящетъ и на концы уже, да «кропитъ è водою святыхъ Богоявленій, и речетъ мо-«литву крещальпу надъ нимъ, и тако окрещено бысть». Зонар. правил. 168.

<sup>(3)</sup> Въ чинћ крещенія сихъ Требпиковъ напечатано: «аще «боленъ будетъ младенецъ, то подобно быти въ ку-«пёли водѣ теплой, и погрузитъ (Священникъ) è въ «водѣ по выю, и возливаетъ ему на главу воду отъ «купѣли десною рукою трижды, глаголя: крещается «рабъ Божій или раба Божія, имя рекъ.... и тако «крещено бысть».

«нымъ христіаномъ возбраняють не брити брадъ, «и усовъ не постригати. Таковая бо нъсть пра-«Вославныхъ, но латинская еретическая преда-«нія греческаго Царя Константина Ковалина. И «О семъ апостольская и отеческая правила весь-«ма запрещають и отрицають. Правило св. Апо-«столъ сице глаголеть: аще кто браду брѣеть, «и преставится тако: не достоитъ надъ нимъ слу-«жити, ни сорокоуста надъ нимъ пъти, ни прос-«виры, ни свъщи по немъ въ церковь принести, «съ невърными да причтется: отъ еретикъ бо се «навыкоша. О томъ же 11 правило 6-го Собора, «нже въ Труллъ полатнемъ, о стрижени брады. «О томъ же пострижений брадъ не писано ли въ «заковъ: не постризайте брадъ вашихъ: се «бо женамъ лъпо, мужемъ же неподобно. Созда-«вый Богъ судилъ есть Моисеови, рече: постри-«зало да не взыдеть на браду вашу, се бо смерзко есть предъ Богомъ. Ибо отъ Кон-«стантина Царя Ковалина еретика. На томъ вси сзнаху, яко еретическіе слуги суть брады ПО-«стризани. Вы же се творяще человъческаго ради «угожденія, противящеся закономъ, ненавидими «будете отъ Бога, создавшаго насъ по образу «Своему. Аще убо хощете угодити Богу, отсту-«пите отъ зла, и о томъ Самъ Богъ Монсеомъ срече, и святые Апостолы запретиша, и святые «Отцы прокляша, и отъ Церкви таковыя отвер-«гоша, и того ради страшнаго прещенія право-«славнымъ таковаго не подобаетъ творити (1). До

<sup>(1)</sup> Стоглавъ глав. 40.

«эдѣ Стоглавъ. Нынѣшняя же великороссійская «Церковь всвиъ всюду позволяетъ брадобрятіе, «аще и вся иконы Спасителя и Святыхъ изобрасжены съ бородами, и носящихъ бороды поно-«ситъ бородочами и раскольниками (<sup>1</sup>).»

Напрасное обвинение! Православная Церковь никогда не дълала распоряженія брить бороды и стричь усы. Распоряженія о семъ бывали отъ Правительствъ Гражданскихъ и притомъ еще въ самыя раннія времена Христовой Церквп. Повиповаться же такимъ распоряженіямъ Правительства тогда не находили противнымъ Въръ люди, не носящіе только имя Христіанъ, но н вполнъ преданные правиламъ Христовой Въры, люди несомнённо святые, каковыми были, какъ всъмъ извъстно, св великомученики Георгій и Димитрій, о которыхъ будетъ сказано виже. Впрочемъ и означенныя распоряженія Правительства никогда, какъ тоже извъстно всъмъ, не обязывали къ исполнению сего христианъ всъхъ званій (2). Наше же Православное Духовенство не только никогда не было обязываемо брить бороду, но напротивъ ношение имъ бороды всегда признавалось приличнымъ его званию, и - Православное Духовенство сохраняло и сохраняеть сей обычай ненарушимо.

 <sup>(1)</sup> Утверждение Церкви, сказан. 21. Таже мысль находится въ рукописи: Разглагольствие старообрядца съ новообрядцемъ, равно и во множествѣ другихъ записокъ людей, удалившихся отъ Православной Церкви.
 (2) У Грековъ почиталось весьма предосудительнымъ бри-

Нъкоторые учители Православной Церкви эногая нодлинно довольно сильно укоряли защинавшихъ ношеніе бородъ; но основаніемъ ихъ укорнанъ было не самое ношеніе бородъ, а частію то, что въ ношеніи бородъ защитники ихъ ноставляли образь Божій, а частію строгость суда, какой произнесъ на бръющихъ бороды Стоглавный Соборъ. Но образъ Божій состоитъ отнюдь не въ бородъ. Потому что 1) Бого есть Духь, говорить Господь (1), а Духь плоти и кости не имать (2). 2) Всъ святые Отцы Цервви полагали образъ Божій не въ тълъ человъка, а въ способностяхъ и качествахъ души его. Свидътельства св. Отцевъ слишкомъ извъстны, и не вредставляю ихъ, а представляю свидътельство учителя Русской Церкви изъ того времени, какое иротенло отъ всероссійскаго Митрополита Макарія до Патріарха Никона. Именно сочинитель Боль. шаго Катихизиса говорить: «Глагола Богъ «Отецъ къ Сыну Своему и Святому Духу: сотво-«рижь человтька по образу нашему и по подо-«бію. Се же есть по образу: первое, зане якоже

(2) Лук. 24, 39. зачал. 114. Част, 11,

16

«Пресвятая Троица, Отецъ и Сынъ и Духъ Святый «единъ есть Богъ, сице сія три: умъ, слово в «духъ едина есть душа. Другое же се есть по «образу, зане якоже Богъ есть самовластный, «снце и душа самовластна есть. А еже по подо-«бію се знаменуеть, зане яковь есть Богь по «естеству, сице подобна Себъ человъка по бла-«годати Своей созда. Сице же и изволеніемъ сво-«имъ добрымъ, человъкъ, поелико возможно, «Богу бываетъ подобный, сиръчь праведный, «святый, благій, неповинный и всякими добро-«дътельми украшенный (1).» Впрочемъ 3) вотъ в еще доказательство совершенно осязательное, именно: если бы образъ Божій у человъка состояль въ бородь, то о женщинахъ нельзя бы было сказать, что онъ созданы по образу Божію; ибо онъ обыкновенно бывають безъ бороды. Но слово Божіе говорить, что женщины созданы по образу Божію такъ же, какъ и мужчины. И сотвори Бого человтька, сказано въ словъ Божіемъ, по образу Божію сотвори его, мужа и жену сотвори ихъ (2). И еще: 4) нъкоторые изъ мужчинъ естественно раждаются безбородыми, и безбородыми остаются до самой смерти. Не ужели кто можетъ думать, что эти мужчины созданы не по образу Божію? Кромъ сего 5) дъти мужескаго пола всъ вообще, родившись безъ бороды, остаются совершенно безбо-

<sup>(1)</sup> Больш. Катих. лист. 157.

<sup>(9)</sup> Быт. 1, 27.

родыми лёть до 16 и болёе. Не ужели кто можеть думать, что они до того времени остаются безъ образа Божія? Такой мысли даже и тупоумные не могуть не признать неосновательною.

Строгость, съ какою Стоглавный Соборъ осуждаетъ бръющихъ бороды, непомърна, и истинно достойна укоризны. Ибо 1) Соборъ сказаль: «Правало св. Апостоль глаголеть: аще вто-«браду брѣетъ и преставится, не достоитъ надъ «нимъ служити, ни сорокоуста надъ нимъ пъти, «ни просвиры, ни свёщи по немъ въ церковь «принести, съ невърными да причтется (1).» Но такого Апостольскаго правила въ числё Апостольскихъ правилъ рѣшительно нътъ. И нельзя привять за истину мысли, будто брадобритіе есть такой тяжкій гръхъ, что, какъ сказано въ Служебникъ Патріарха Іосифа, «даже и мученичес-«кая кровь не можеть загладить сего грѣха (<sup>2</sup>)». Потому что св. Церковь при семъ ясно противоръчила бы сама себъ. Ибо не носили бороды св. великомученики Георгій (<sup>3</sup>) и Димитрій (<sup>4</sup>); а того и другаго св. Церковь причислила кълику Святыхъ, и несометино почитаетъ Святыми. То что будто сихъ св. велпкомучениковъ не должно брать въ примъръ, потому что они не носили бороды, покаряясь воинскому закону, въ настоя-

- (2) Служеб. Іосифов. лист. 627.
- (в) Смотр. Святцы Апрћая 23 день.
- (4) Тамъ же Октября 26 день.

<sup>(1)</sup> Стоглав. глав. 40.

щемъ случав ни мало не важно; ибо Стоглавный Соборъ не сдълалъ изъ своего правила исключенія ни для кого.

2) Стоглавный Соборъ говорить, будто стряженіе бородъ запрещають св. Отцы въ 11 правилъ 6-го Вселенскаго Собора. Но въ семъ правнив, помъщенномъ здъсь не въ его полнотв, а по соврашению, шестый Вселенский Соборъ говорить совершенно не о томъ (1), и ни одво правпло наъ встать вселенскихъ и помъстныхъ Соборовъ HA слова не говорить о бритіи бородь и стриженія усовъ. Стоглавный Соборъ, въроятно, почелъ за правило 6-го вселенскаго Собора правило о пострижении брады, помъщенное въ Кормчей книгв на обороть 388 листа, потому, что оно въ правилахъ монаха Скиента (Стифата) напечатаво послъ означеннаго, не относящагося сюда, 11 правила 6-го Вселенскаго Собора. Но эта ошибка очень грубая. Ибо Стоглавный Соборъ могъ тотчасъ справиться, принадлежить ли это правило 6-му Вселенскому Собору, и тотчасъ увидълъ бы его непринадлежность. Ибо это правило

<sup>(1)</sup> Сіе 11 правило говорить слѣдующее: «Никтоже оть «причтенныхъ во свящепный чинъ, и мірскихъ человѣкъ «отъ Іудей опресноки да ѣстъ, ни да присвояется къ «нимъ: и въ недузѣ сый, да не призоветъ, врачева-«нія отъ нихъ требуя, а въ бани отнюдь да не моется «съ ними. Аще же кто сіе творити начиетъ, причет-«никъ убо да извержется, мірскій же человѣкъ да «отлучится.» Есть ли тутъ какое слово о бритів бороды или усовъ?

поставлено въ числъ Скионтовыхъ правилъ уже послъ очень длиннаго правила о субботъхъ, и почти также дливнаго другаго – о брацъхъ ieреовыхъ, которыя къ 11 правилу 6-го Вселенскаго Собора ни мало не принадлежатъ (<sup>1</sup>).

5) Стоглавный Соборъ говоритъ, будто 6-й Вселенскій Соборъ постановняъ озваченное 11 правило противъ Греческаго Царя Константина Ковалина, но это ложно; ибо Царь Константинъ Ковалинъ не только не царствовалъ прежде или во время 6-го Вселенскаго Собора, но и родился спустя уже около 40 лътъ послѣ сего Собора (<sup>2</sup>).

4) Стоглавный Соборъ говоритъ, будто 6-й Вселенскій Соборъ, укрѣпляя обязанность христіанъ не брить бороды, приводилъ въ доказательство слова Господа изъ Монсеевой книги Числъ слъдующія: постризало да не езыдеть на гласу его; но эта ссылка ложная, и не можетъ принадлежать 6-му Вселенскому Собору. Въ книгъ Числъ сказано: бричь (бритва) да не езыдеть не на браду, а на главу его (3).

5) Притомъ означевныя въ книгѣ Числъ слова Госнода были сказаны ис въ отношевіи ко всему народу Израильскому, а въ отношеніи толь-

- (?) Бароній подъ означ. годомъ.
- (3) Yucs. 6, 5,

<sup>(1)</sup> Кормя. глав. 47. лист. 384—389.

ко къ Назореямъ (1). Приличнъе было бы сослаться на слъдующія слова Господа, обязывавтія всёхъ Изранльтянъ: да не сотворите стриженія влась главь вашихь, ниже бріете брадь вашихь (2). Но этоть законъ принадлежить къ закону обрядовому, и посему въ настоящее время онъ, какъ и весь законъ обрядовый, не обязателенъ для насъ (3). А ежели этотъ ветхозавътный заковъ поставить въ правило христіавамъ, какъ законъ не отмъненный; то, слъдуя ему, отнюдь ни въ какомъ случав не должно было бы не только брить бороды, но и ни какимъ образомъ не стричь волосъ на головъ; а это было бы прямо несогласно съ словами св. Апостола Павла: мужь аще власы растить, безчиніе ему есть (4). И вашъ обычай подстригать на головѣ волосы былъ бы противозаконный, прямо противный означенной, данной отъ Господа Бога народу Израильскому, заповѣди.

36. Ваши наставники обвяняють Православную Церковь въ томъ, будто она обругала и предала проклятію Стоглавный Соборъ.

Они частію говорять именно такъ: « Съ лѣть «Никона Патріарха Московскагонынѣшняя велико-

- (2) **Jeber.** 19, 27.
- (3) Дѣян. 15, 28. 29. зачал. 36.
- (4) 1 Корин. 11, 14. зачал. 148.

<sup>(1)</sup> Yucs. 6, 2.

«россійская Церковь собрала Соборъ въ лѣто «1666-е во всемъ противно древней, первенству-«ющей матери нашей святъй Греко-россійской Цер-«кви Собору, въ царствующемъ богоспасаемомъ «градъ Москвъ, который бысть для подкръпленія и «сохраненія древлегреческаго чиносодержанія, въ «лъто 7039-е, въ царство Государя Царя и ве-«ликаго Князя Іоанна Васильевича, и при бла-«женнъмъ святъйшемъ Митрополить Макаріи, на «немъже и прочіи чудніи мужіе были, и именоваша «оный св. Соборъ Стоглавнымъ. Нынъшияя же «Церковь великороссійская оный святый Соборъ «Стоглавный и святыхъ бывшихъ на немъ порече «и обруга (<sup>1</sup>).»

Отвѣчаемъ. Стоглавнаго Собора, или точнѣе, опредѣленій Стоглавнаго Собора, какъ они выдаются нынѣ въ книгѣ, называемой Стоглавникожъ, Православная Церковь подлинно не признаетъ за правильный Соборъ; потому что онъ присвоилъ себѣ гораздо болѣе права, нежели сколько имѣлъ, и многое сказалъ неправильно.

Впрочемъ Православная Церковь никогда не ругала Стоглавнаго Собора, а сказала о немъ на великомъ Соборъ, окончившемся и подписанномъ въ 1667 году, только то, что должно было сказать по требованію непремънной обязанности, лежащей на св. великомъ Соборъ. Онъ обратилъ вниманіе

<sup>(1)</sup> Утвержд. Церкви, сказан. 21. Разглагольствіе старообрядца съ новообрядцемъ ст. 34.

на въкоторыя статьи, писанныя на Стоглавновъ Соборъ, и сказалъ, что онъ написаны меправедно, неразсудно, простотою и невъжествоже (<sup>1</sup>). Такой отзывъ для васъ очень непріятенъ, потому что въ немъ подлинно, есть укоризна Стоглавному Собору; но эта укоризна отвюдь не есть ругательство сему Собору, ибо великій Соборъ сказалъ о немъ только то, чего требовала самая строгая справедливость.

1) Стоглавный Соборъ писалъ опредъления касательно такихъ предметовъ, которые касаются всей вселенской Церкви, наприм. о перстосложении для крестнаго знаменія, о числь просфорт и пр. Но о томъ, чтобы снестись касательно этихъ предметовъ съ Восточною Перковію, онъ и не подумаль. А ему пепрем'вню должно было снестись съ Константинопольскою Церковію даже п потому, что Церковь Русская тогда составляла Епархію Патріарха Константинопольскаго, и по јерархическому порядку зависња отъ него, такъ что ей не должно было, безъ его согласія, писать пикакого новаго правила даже н въ отношеніи къ Русской Церкви, не только къ Церкви вселевской (2). - Праведно ли, и разсудно ли такъ онъ поступилъ?

2) Стоглавный Соборъ сказалъ: «не подо-«баетъ святыя аллилуія трегубити, но дважды

(2) Апост. прав. 34 и Антіох. 9. Кормч. лист. 6 и 66.

<sup>(1)</sup> Свитокъ Соборн. глав. 1.

«глаголати аллилуія, а въ третьи слава Тебљ, «Боже: понеже по-еврейски аллилуія, а по на-«шему по-русски слава тебљ Боже (<sup>1</sup>).» Но такое истолкованіе слова аллилуія ложно; вбо аллилуія по-еврейски значать хвалите Бога, а не слава тебљ, Боже. Такое истолкованіе Стоглавный Соборъ сдълаль не почему иному, какъ потому, что не зналь Еврейскаго языка, и не хотвль удостовъриться въ истивномъ зваченіи слова аллилуія отълюдей знающихъ! И такъ не простотою ли и невљжествомъ онъ сказалъ, что сказалъ?

5) Стоглавный Соборъ о троякомъ произношеніи аллилуія съ прибавленіемъ: слава Тебљ, Боже, сказалъ: «сія нѣсть православныхъ преда-«ніе, но латинская ересь, не славятъ бо Троицу, «но четверятъ (<sup>2</sup>).» А это ложно. Латиняне твердо исповѣдуютъ три лица св. Троицы, а не четыре, и отнюдь не четверятъ св. Троицы. Они погрѣшаютъ въ ученіи о исхожденіи третьяго лица св. Тровцы, но четвертаго липа не вводятъ и никогда не вводили. Латиняне иногда произносятъ аллилуія по дважды, по трижды и по пяти разъ, но постоянно по трижды не произносятъ. И такъ праведно ли Соборъ сказалъ? и не нестьжествомъ ли?

(1) Стоглав. Соборъ глав. 42.
(2) Тамъ же.

4) Стоглавный Соборъ сказаль: «Во Шсковъ ся во Псковской земль по иногныть монастыремъ си церквамъ, и въ Новгородской землъ во мно-«гихъ же мъстахъ до днесь говорили трегубую «аллилуія (1).» Этоть прим'връ многихъ монастырей и церквей Псковскихъ и Новгородскихъ очевь важенъ; потому что эти церкви и монастыря были очень древни и по сохранению порядка въ церковномъ богослужение очень уважаемы (2). Стоглавному Собору непремѣнно должно было обратить на примъръ этихъ многихъ монастырей и церквей должное внимание; но онъ этого не сдълалъ, а вытсто сего принялъ въ основаніе себъ сновидъніе неизвъстнаго писателя житія преподобнаго Евфросина, - писателя, который не ръдко говоритъ явную ложь. Разсудно лн это и ве простота ли п невъжество?

5) Стоглавный Соборъ сказалъ: «Правило «святыхъ Апостолъ сице глаголетъ: аще кто «браду бріетъ, и преставится тако, не достоитъ «надъ нимъ пъти, ни просфоры, ни свъщи по «немъ въ церковь приносити: съ невърными да «причтется (<sup>3</sup>).» Но эта ссылка ложная: св. Апостолы викогда не писали такого правила. И такъ праведно ли это имъ сказано? и не простотою ли и невъжестволъ?

- (1) Стоглав. глав. 42.
- (2) Стоглавъ глав. 5. вопр. 34.
- (з) Стоглавъ глав. 40,

Дальнъйшія замъчавія въ семъ отношевія оставляю.

Ваши наставники, защищая опредвленія Стоглавнаго Собора, говорять, что «на немъ присутствовали и разсуждали чуднии мужие и «угодники Божіи: Geodociй Архіепископъ Пов-«городскій, ученикъ и содыхатель преподобнаго «Іосифа Волоколамскаго, Акакій, дара пророче-«скаго исполненный,.... святін достоблаженній: «Филипъ, Гурій и Варсонофій, иже тогда игу-«менами бяху,.... ихъже по преставленія св. «Церковь за Святыхъ почитаетъ,.... яко Богу «угодиша, и за то нетлъніемъ тълесъ и чудесы «отъ Него прославящася (1),» и за симъ дълаютъ такое заключеніе, что таковые мужи не могли предавать неправеднаго ученія. — На самое это возражение, которымъ ваши наставники ваиболве двиствують къ совращенію простаго народа въ расколъ, такъ какъ простому народу, не умъющему обстоятельно разсмотръть настоящее дело, оно можетъ представляться очень сильнымъ, далъ въ свое время весьма основательный отвътъ уважаемый вами преп. Максимъ Грекъ. Когда онъ исправлялъ H8ши богослужебныя книги, и неблагоразумные зашитники старины, оглашая его развратителемъ святыхъ книгъ и еретикомъ, говорили: «о чело-«ввче, досаду тымъ дъломъ прилагаеши возсіяв-

(1) Разглагольствіе старообрядца съ новообрядцемъ.

«шимъ въ нашей земли преподобнъйшимъ чудотвор-«цемъ и проч.» Тогда преп. Максимъ отвъчаль: «Нс азъ, но самъ блаженный Павелъ да отвъщаеть «имъ (винившимъ сго), п да научитъ ихъ Свя-«тымъ Духояъ сице глаголя: Комуждо дается «явленіе Духа на пользу. Овому бо Духомъ «дается слово премудрости, иному же сло-«во разума, о томже Дуст. Другому же «въра, тъмже Духомъ, иному же дарованія «исцьленіемъ, о томже Дусь. Другому же «дъйствія силамь, иному же пророчество, «другому же разсужденія Духовомъ, иному «же роди языкомъ, другому же сказанія «языкомъ. Вся же сія дъйствуеть единь и «тойжде Духь, раздъляя властію коемуж-«до якоже хощеть (1). Отъ сихъ убо явлено, «продолжаетъ преп. Максимъ, яко не всякому «вся вкупъ духовная дарованія даются. А яко «убо святіи чудотворцы Рустіи по дарованію, «данному имъ свыше, возсіяша въ благовърной «земли Рустьй, Богоноснія Отцы быша и суть. «н азъ исповъдаю и покланяюся имъ аки върнымъ «Божінмъ угодникамъ, но яко ниже и роди язы-«комъ и сказаніе ихъ пріяша свыше. Сего «радп не достоить дивитися, аще утаися ихъ, «таковыхъ сущихъ, исправленіе, еже нынв мною «исправленныхъ описей. Онъмъ убо апостоло-«подражательнаго ради ихъ смиренномудрія, н «простоты и житія святол'впнаго дадеся даро-

(1) 1 Kopune. 12, 7-11. зачал, 151.

«ваніе исцѣленій, чудесъ предивныхъ: иному же, «аще и грѣшенъ есть, паче всѣхъ земнородныхъ, «дадеся языкомъ разумъ и сказаніе: и дивитися «о томъ не подобаетъ и проч. (1).»

Кромѣ сего касательно Стоглавнаго Собора должно замътить, что опредъленія сего Собора, какія вылаются въ такъ называемомъ Стоглаеникњ, не всѣ были приняты Отцами, бывшими на томъ Соборѣ. Касательно св. Святителя Филипиа и блаж. Акакія, по недостатку историческихъ свъдъній, ничего твердо сказать не MOжемъ. Но что касается до предсъдателя Стоглавнаго Собора, Мптрополита Макарія и св. Святителей Гурія и Варсовофія; то почти безъ всякаго сомнина лолжпо сказать, что они были согласны отнюдь не ва всѣ постановленія Стоглавнаго Собора, какія нынѣ означаются въ Стоглавникъ. Миъніе Митрополита Макадія видно частію изъ его Четіи Минен, какъ уже нами замъчево, а частію и наипаче изъ Соборнаго приговора объ учрежденіи и обязанности Московскихъ поповскихъ старостъ (2). Въ раз-. ныхъ мъстахъ сего приговора Святителя Макарія очень удобно, прилично и даже должно было упомянуть о перстосложении для крестнаго знаменія, объ аллилуіи п проч., какъ о -

<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Максимъ въ словѣ о исправленіи книгъ Русскихъ, слово 12.

<sup>(2)</sup> Смотр. этотъ актъ въ 1 томѣ Археолог. Экспедиціи стр. 227—230.

предметахъ, въ тогдашнее время по нъкоторымъ разногласіямъ, уже требовавшихъ обращенія на себя должнаго вниманія, какъ видно изъ Стоглавника, по святитель Макарій во всемъ томъ приговоръ не упомянуль о тъхъ предметахъ ни словомъ. Св. Варсонофій, собственноручно писавшій церковный Уставъ, не написалъ бы аллилуіи по трижды во всёхъ мёстахъ, гдё должво читать или пъть аллилуія, ежели бы на Стоглавномъ Соборѣ встми было утверждено пъть аллилуія по дважды, а не по трижды. Также и св. Гурій не одобриль бы совершенія Божественной службы въ монастыръ св. Варсонофія по означенному Уставу, а онъ, какъ извъстно нзъ житія его, дозволяль это, и имяше къ св. Варсонофію любовь велію духовную (1). И такъ непріятный отзывъ, какой изрекъ о Стоглавномъ Соборъ Соборъ великій, не падаеть на означенныхъ святыхъ Отцевъ, хотя они были на Стоглавномъ Соборъ, а падаетъ наишаче на писателя правилъ Стоглавнаго Собора, которому, или посредствомъ котораго, неправомыслящимъ хотълось поставить на мъсто истины свое заблужденіе.

Ваши наставники обыкновенно вездѣ совращаютъ простой народъ отъ православія весьма тяжкимъ извѣтомъ на Православную Церковь,

 <sup>(1)</sup> Смотр. житіе св. Гурія. Другія стороны въ отношенія къ Стоглавному Собору основательно осмотрѣны
 въ Бесѣдѣ къ глаголемому старообрядцу.

будто бы ея «Великій Соборъ 1667 года ужас-«ною клятвою поразнаъ св. Отцевъ, бывшихъ на «Стоглавномъ Соборъ, а съ ними и всъхъ тъхъ, «которые держались опредвленій Стоглавнаго Со-«бора какъ послъ, такъ и прежде сего Собора(1)».---Извъть прямо ложный. Ибо клятва изречена Великимъ Соборомъ отнюдь не на Отцевъ, бывшихъ на Стоглавномъ Соборъ, ни на опредъленія ими поставовленныя, ни твмъ болье не на Отцевъ, которые жили прежде сего Собора, ибо многіе изъ бывшихъ до Стоглавнаго Собора Отцевъ, безъ сомнънія, какъ мы уже видъли, ни мало не держались отвергнутыхъ опредълений Собора Стоглавнаго, а нъкоторые хотя и держались опредъленій его, по держались невъденіемъ и простотою, -- держались не съ еретическимъ направленіемъ мыслей и сопротивленіемъ св. Церкви. Великій Соборъ положиль клятву на тъхъ людей, которые бы упорно стали держаться отвергнутыхъ имъ опредъленій Стоглавнаго Собора, послѣ того какъ будетъ объявлено вмъ отверженіе тъхъ опредъленій. Потому что Великій Соборъ, постановя свое опредъленіе касательно всъхъ, бывшихъ тогда у насъ спорныхъ пунктовъ, сказалъ: «Се наше завъщание повелъсваемъ всъмъ неизмънпо хранити. Аще же кто «не послушаеть повелъваемыхъ отъ насъ, или

<sup>(1)</sup> Таковыя мысли часто слышатся въ простомъ народѣ, уклонившемся отъ Православной Церкви, а простой народъ самъ собою не можетъ войти въ такія мысли.

«начнеть прекословити, и противлятися намъ: ся мы таковаго противника данною намъ властію «оть всесвятаго и животворящаго Духа, аще ли «булеть отъ священнаго чина, извергаемъ.... и «проклятію предаемъ. Аще же отъ мірскаго чина, сотлучаемъ.... и проклятію, анавемъ, предаемъ, «яко еретика и непокорника.... и отъ Церкве «Божія отсъкаемъ, дондеже уразумится и воз-«вратится въ правду покаяніемъ (1). И такъ проклятіе великаго Собора падаеть не на тъхъ людей, которые жили прежде его, ни на тъхъ, которые жили во время его, но на тёхъ, которые будуть жить после него, и останутся непослушными, прекословящими и противящимися его постановленію. Такъ и должно было поступить великому Собору по заповѣдп Госиода (2).

37. Ваши наставники говорятъ: нашу въру хвалили восточные Патріархи, слъдовательно она несомнѣно истинна.

Ваши предки прежде, а ваши наставники и въ наше время непрестанно вездъ твердятъ: «А «нашу православную Въру свидътельствовали все-«ленскіе Патріархи, палестинскія власти, не во «едино время, но и до конца у насъ въ Россій-«ской земли благочестивое истинное православіе

(2) Мате. 18, 17. зачал. 75.

<sup>(1)</sup> Соборн. свитокъ глав. 1.

«похвалили, и писанію предали и печатьми цар-«скими и руками своими утвердили (1).»

Отвѣчаемъ. Подлинно есть одобрительные отвывы о Русской Церкви Восточныхъ Патріарховъ, именно Цареградскаго Патріарха Іеремія и Іерусалимскаго---Θеофана. Въ Соборной граматѣ объ учрежденіи въ Россіи Патріаршества Константинопольскій Патріархъ Іеремія Царю Θеодору Іоанновичу сказалъ: «Твое, о благоче-«стивый Царю, великое Русійское царствіе, тре-«тій Римъ, благочестіемъ всѣхъ превзыде, и вся «благочестивая во твое царствіе въ едино собра-«шася, и ты единъ подъ небесемъ христіанскій «Царь именуещися во всей вселенвѣй во всѣхъ «христіанѣхъ (2).»

Въ подобной грамать о поставлени въ Патріархи Филарета Никитича, Іерусалимскій Патріархъ Өеофанъ Царю Миханлу Өеодоровичу сказалъ: «Засвидътельствую симъ моимъ писаніемъ «истинно:..... видъхъ на востоцъ и на полудне отъ «истинно:..... видъхъ на востоцъ и на полудне отъ «поганыхъ Агарянъ святымъ Божіимъ церквамъ «запустьніе, и православнымъ христіаномъ свя-«таго греческаго закона великое насиліе и по-«губленіе, и утъщенія ни откуду нъсть, точію «слухъ благочестиваго христіанскаго Русійскаго

<sup>(1)</sup> Сборникъ начинающійся Исторіею о отцёхъ и страдальцёхъ Соловецкихъ, лист. 88 на обор.

<sup>(3)</sup> Кормч. лист. 15 и на обор. Част. II.

«Царя, яко той едпиъ на вселенити владыка и «блюститель непорочныя Втры Христовы (<sup>4</sup>).»

Такіе отзывы для насъ весьма пріятны, но они не доказываютъ, что у насъ тогда не было неясправностей по церковнымъ книгамъ и проч. Патріархи хвалили нашу Церковь, какъ видно изъ самыхъ пхъ словъ, по сравнению ен состоянія съ состояніемъ Церквей Римской и Греческой,-Римской въ отношения къ ся заблужденіямъ, а Греческой въ отношении къ ея внъшнему бъдствію и стъсненію отъ магометанъ въ отправленія Божівхъ службъ. Патріархи видѣли J насъ внъшній порядокъ, внъшнее благочиніе, свободное отправление Божипхъ службъ, усердное хожденіе въ Божіи храмы, и — хвалили; но въ предметы, впослъдствія времени произведшіе въ нашей Церкви несчастный расколь, означенные Патріархи не входили; по тому что нъкоторыхъ изъ тъхъ предметовъ тогда еще не было, а другіе еще не производили большаго спора, и Патріархамъ не было случая узнать о нихъ. Притомъ правильно ли или неправильно русскіе по всей Россіи произпосили святвйшее имя Господа, такъ ли складывали персты для крестваго знаменія или не такъ, и проч., сами Патріархи очень дегко могли не замътить; потому что тогда еще ничто не обращало ихъ вниманія на то. Правда, они могли видъть на просфорахъ печать не четверо-

(1) Кормч. лист. 26.

угольную, а круглую съ извъстною надписью. Но печать, какую они видъли на просфоръ, имъла въ себъ изображение креста, и посему они могля оставлять вилённое ими безъ особливаго 38мъчанія. Когда же означенные предметы развогласія стали производить въ св. Церкви раздоръ; тогла Восточные Патріархи стали обращать на все то должное внимание, и не только не одобряли означенныхъ предметовъ разногласія, но упрекали въ нихъ, не щадя даже лицъ, преимуществепно имъ благодътельствовавшихъ, на прим. самаго Патріарха Никона. А наконецъ на бывшемъ у насъ въ Москвѣ великомъ Соборѣ они ясно объявили наши погрѣшности погрѣшностями, и на всѣхъ, которые бы не желали оставить ихъ, упорно противясь св. Собору, и слъдовательно признавая сго требование не православнымъ, или еретическимъ, произнесли анаеема (1).

38. Ваши наставники обвиняють Православную Церковь въ томъ, что она слушаетъ Греческихъ Патріарховъ, у которыхъ Въра будто бы уже совсъмъ пропала.

Ваши предки говорили именно такъ: «Преж-«нія вселенскія Шатріархи Іеремія и Өеофанъ «писали о Грекахъ, что не цъла православная «Въра у нихъ, отъ насилія поганъ Турокъ до

<sup>(1)</sup> Соборн. свитокъ глав. 1.

«конца изсякла. Нынъшнія же Греческія учите-«ли прівзжають изъ своей земли въ наше дар-«ство не исправлять, но злата, и сребра, и вещей «собирать, а міръ истощать. Въ лёпоту убо ниъ.... «прібзжать самбиь учитися православный хри-«стіянствй Вере и благочестія навыкати, яко де «довольни будутъ въ своей земли и иныхъ наусчити. И имъ Грекомъ православная Христіан-«ская Въра по се время истребить не дивно: по-«неже живуть яко овцы посредь волковь, толи-«ко множество лътъ посредъ безбожныхъ **IIOI'8-**«ныхъ Турокъ во всякомъ озлобление и нево-«ли (1).» — Отвъчаемъ: 1) Греческие Патріархи, Іереміян Өсофанъ, говорили не то, что говорите вы. Іеремія говориль только то, что «вторый «Римъ-Константинополь, Агарянскими внуцы отъ «безбожныхъ Турокъ обладаемь (2)». Өсофанъ говорилъ: «Видъхъ на востоцъ и на полудне отъ «поганыхъ Агарянъ святымъ Божіимъ церквамъ «запустьніе, и православнымъ христіаномъ свя-«таго греческаго закона великое насилие и по-«губление (3).» Т. е. они говорили, что Греки находятся нынъ подъ иновърческимъ управленіемъ, живутъ въ величайшемъ стъсненіи, и что храмы ихъ иные обращены въ Турецкія мечети, а другіе, по истребленіи многихъ христіанъ, остаются пустыми. Но 2) все это еще не ведеть

- (2) Кормч. лист. 15.
- (8) Тамъ же лист. 26.

<sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцѣхъ n страдальцѣхъ Соловецкихъ, лист. 87. 89.

къ тому заключенію, что Греки потеряли Вёру. Въ первыхъ въкахъ христіанства върующіе вездъ были подъ иновърнымъ правленіемъ, вездъ терпъли насиліе, и многіе подвергались смерти; однако же не теряли Въры, а тъмъ болъе укръплялись въ Въръ, и распространяли Въру. Ни въ какое иное время не было обращено къ Въръ такъ много народа, какъ въ это время непрестанныхъ ствененій; и ни въ какое иное время обращевные къ Въръ не были такъ кръпко привязаны къ Въръ, какъ въ это время. Посему не такъ вамъ должно думать о Грекахъ, какъ думаете и говорите вы. Греки потому и въ стъснении отъ Турокъ, что кръпко держатся своей Въры и своихъ святыхъ обычаевъ. Если бы Греки оставили свою Въру, то имъ всего лучше было принять Въру Магометанскую, и тогда они не теритли бы ни малъйшаго стъсненія. 5) Не такъ должно вамъ отзываться о Грекахъ, особливо о ихъ Первосвятителяхъ, а такъ, какъ ясно отозвался о нихъ за 18 или 19 лътъ до вашего возмущенія противъ св. Православной Церкви весьма уважаемый вами учитель, котораго книгу одобряли къ напечатанію и напечатали ваши первые и главные наставники, отръшенные отъ дъла книжнаго Патріархомъ Никовомъ. Этотъ уважаемый вами учитель говориль о Греческой Церкви такъ : «Духъ Святый заковъ благодати во Іерусалимъ «подаде.... Сей и нынъ въ Церкви Сіонстьй Іерусалимской Господемъ есть, по свидътельству «святаго пророка и царя Давида: Благословень

«Господь отъ Сіона, живый во Іерусалимь, н «по Господню объщанию: се Азъ съ вами есмь во «вся дни до скончанія віька. Отьонуду же еди-«на есть святая каоолическая соборная и апо-«стольская Церковь, Духомъ Святымъ начата, п «основана Апостолы бѣ, и есть и будеть (1). Святый «Духъ тамо есть, и пребываетъ всегда въ Цер-«кви Сіонствй и Іерусалимствй, яже есть мати «всѣхъ церквей (2)... Якоже древле, тако и вынь «Церковь Іерусалимская источникъ есть ученію «христіанскому (3). Аще же речеть сопротивляяй-«ся, яко тако бяше отъ начала, а нынъ обдер-«жащу вся та святая мъста поганину, и вся уже «попрана быша. На сія словеса съ пророконъ «Исаіею отвѣтъ творю: за інъвъ Мой поразихъ «тя, и милости ради возлюбихъ тя. И маю «повиже: ськипарисомъ, и певгомъ, и кедромъ, «вкупъ прославити мњсто святое мое, и «мъсто ногъ моихъ прославлю, и наречешися «градъ Сіонъ святаго царя нашего.... Погвбе-«ли бо ради мірскія власти Церковь и святая «мъста пе погибоша, по псалмопъвцу Давиду: «избра Господь Сіона, и изволи его въ жи-«лише себъ: се покой мой въ въкъ въка. «Здіь вселюся, яко изволихь ні (4). Съпроро-«комъ Исаіемъ глаголемъ: Блаженъ, иже

- (1) Книга о Въръ лист. 10 на обор.
- (2) Тамъ же лист. 11 на обор.
- (<sup>3</sup>) Тамъ же лист. 12.
- (4) Тамъ же лист. 12 на обор. и 13.

«имать племя въ Сіонь, и ужики во Іеруса-«лимп.... Сего ради да всякъ въсть о семъ, яко «иже выять не пріобщается сіонскому исповъда-«нію, и сродныхъ во Іерусалимъ въ Въръ не «имать, таковый неподобенъ будетъ и небеснаго «нмвти (1). Святая восточная, во грецтхъ обръ-«теная Церковь, правымъ царьскимъ путемъ, «аще и вельми тёснымъ, но обаче отъ lca «Христа Бога и Спаса нашего и истинныхъ Его «наслъдниковъ утлаченымъ, ни на право, ни на «лъво съ пути не совращаяся, къ горнему lepy-«салниу сыны своя препровождаеть въ поданномъ «оть Господа Бога врестномъ терпъни, и ни въ «чесомъ установленія Спасителя своего, и бла-«женныхъ Его ученикъ, и святыхъ отецъ преда-«нія, и седьми вселенскихъ Соборовъ, Духомъ «Святымъ собраныхъ, уставъ не нарушаетъ, ни «отмвняеть, и въ мальйшей части не отступаеть, «ни прибавливая, ни отъимая что, но яко солн-«це единакою лучею правды всегда, аще и въ «неволи пребывая, свътится правою върою. А «чтобы лучше православнын христіацине, въ той «мъръ въломость моглъ имъти, яко стадо Божі-«ихъ овецъ, въ Греціи живущихъ, аще тълес-«ную чювственую отъ твлеснаго и чювственаго «врага неволю терпить, но въру истинную, и со-«въсть свою чисту и нескверну, Царю надъ всъ-«мп Царя и Богу сохраняеть: ничесо же бо Тур-«ци оть вёры и оть церковныхъ чиновъ отъима-

(1) Книга о Вёрё лист. 14 и 15.

«ють, точію дань грошовую оть Гревовь пріем-«лють, а о делехъ духовныхъ и благоговеннете «ни мало належать, и не вступають въ то. И «якоже людіе Божія, егда въ работв египетской «были, въры не отпадоша, и первіи христіане, «въ триста лътъ въ тяжкой неволъ будучи, въры «не погубиша: тъмъ же образомъ и въ нынъш-«нее время, въ неволъ турецкой, христіяне въру «православную цёлу соблюдають. А кто бы хо-«твлъ сіе лучше разумвти, прилагаю здв слова, «оть посланія святыя памяти Мелетіа Патріарха «Александрійскаго, до границъ нашихъ въ лѣто «"афяд-го пясаныя, которыя таковую о постанов-«ленія ныявшнемъ Церкве Божін, въ Греція бу-«дущей въдомость истинную, сими словесы сви-«двтельствуеть: или не имате удивлятися сему, «яко на востоцѣ, аще и царство опровержено «есть, обаче же Въра Православная, волею Бо-«жісю стоить, и пребываеть нерушима: въруемъ «бо, яко Богъ милосердый николи же оставляеть «рабъ своихъ, наипаче же свътлъйше и ясиъй-«ше сіяеть благочестіе христіянское, и наипаче «во искушения» безъ царства распространяет-«ся, коли благодать Божія совершень господь-«ствуетъ, посредъ безбожныхъ мучителей, и яко «кринъ процвътаетъ межи терніемъ, силу пріен-«ля не человъческою мудростію, якоже ухищряя «утвержають, не богатствы, ни силою укръпле-«но, но самою рукою Божіею защищена? Или не «достойна удивленію сія превеликая вещь видит-«ся вамъ? До здъ словеса Мелетіа Патріарха, их-

«же сего радя здъ положихомъ, чтобы правовър-«ніи христіяне въдали съ яковымъ умысломъ, съ «какимъ смиреніемъ и благодареніемъ, той тер-«изнія кресть, истиннің хвалебници Божія, во «Греціи сущіи, на раменахъ носятъ, яко вину «своего временнаго печалованія на непостижи-«жую судебъ Божінхъ глубину возложивше, не-«изреченнъй благодати промыслу и милосердію «Его пресвятому сія причитають, яко по неизре-«чевной божественной Своей судбъ, посреди яв-«ныхъ имене Своего враговъ, якоже Даніила по-«средъ лвовъ безъ всякаго сумнънія и безъ ущер-«бу въ Въръ, дивнымъ Своимъ прозръніемъ со-«храняеть. Къ сему же не бо просто и сіе въ «божественномъ писанія положено; яже кого лю-«бить Господь, того и наказуеть. Потомъ, да «заградятся всякая уста, глаголющихъ неправду, «гордынею и уничижениемъ, на смиреныхъ Гре-«ковъ (1).»-Такъ говоритъ уважаемый вами учитель. То ли говорить онъ, что нынъ говорять ваши наставники? Говорить ли онъ, что Въра въ Сіонѣ пропала? Напротивъ не превозносить ли онъ Въру Грековъ.?

Ваши наставники говорять, что озваченный учитель говориль о Греческой Церкви прежняго времени, а не того, какое было во время Московскаго Собора въ 1666 году (2). — Но почему

<sup>(1)</sup> Книга о Въръ лист. 27-29.

<sup>(2)</sup> Хранящаяся у меня Раскольническая рукопись.

они такъ говорятъ? Писатель книги о Въръ даль упомянутый отзывъ о Греческой Церкви только за 18 или 19 лътъ до означеннаго Собора. Что могло уклонить Греческую Церковь отъ истинной Вѣры въ такое короткое время?-Никовъ, говорятъ. – Нътъ! Ежели Никовъ, то какъ же могло статься, что греческіе Патріархи на этомъ самомъ Соборѣ поступали съ нимъ довольно грубо, п потомъ лишили его сана? Да н какъ могъ Няконъ увлечь Востокъ отъ Православія? Какую могъ онъ имъть тамъ силу? ---Подкупъ?-Подкупать всвхъ, безъ сомнѣнія, было невозможно. Да и нечъмъ было подкупать Никону. Патріархомъ сдълался онъ еще очень недавно, и безъ сомнѣнія все, что онъ ногъ подучать по Патріаршеству, безъ остатка издерживалъ на строившіеся имъ монастыри-Крестецкій, Иверскій и Воскресенскій.

Нѣкоторые изъ новѣйшихъ вашихъ наставниковъ говорятъ, что «означенный отзывъ ува-«жаемымъ вашимъ учителемъ сдѣланъ былъ о Гре-«кахъ тогда, какъ ихъ хорошо еще не знали (<sup>1</sup>)».— Ложныя слова! Какъ можно сказать, что при изданіи книги о Впърпъ мало знали о Грекахъ, а особливо о ихъ Первосвятителяхъ, когда такъ не рѣдко и они бывали у насъ въ Россіи, и наши бывали у нихъ въ Византіи и въ другихъ мѣстахъ?—Ежели въ отзывѣ вашихъ наставниковъ

<sup>(1)</sup> Хранящаяся у меня Раскольническая рукопись.

о Грекахъ есть ивчго справедливое, то эго, въроятно, взято съ какихъ либо видѣнныхъ ими частныхъ людей, худо исполнявшихъ правпла своей Вѣры. Но отъ частныхъ людей никогда нельзя дѣлать заключенія ко всему пароду — ко всей Церкви.

Одинъ изъ вашихъ старыхъ наставниковъ, неосновательность извъта на Греусматривая ковъ, будто т. е. у нихъ совстмъ пропала Въра, вездъ распространялъ мысль, что въ то время, какъ прибыли къ намъ въ Москву на Великій Соборъ вселенскіе Патріархи Александрійскій Пансій и Антіохійскій Макарій, въ Греціи лучшіе люди держали Въру не такъ, какъ сказали и утвердили своями руками сіи Патріархи въ угодность учениковъ Никоновыхъ. Въ доказательство своихъ словъ указывалъ онъ на бывшаго въ Москвъ Константинопольскаго Патріарха Аванасія, недавно оставившаго свой престоль по распоряженію Турокъ, который будто бы сильно укоряль Никона за вводимыя имъ въ св. Церковь новизны, и котораго посему Патріархъ Никонъ худо принималь, и не пригласиль на бывший въ Москвъ въ 1655 году Соборъ, утвердившій исправлевный при немъ, Никонъ, Служебникъ. Но эта мысль вашего наставника ложна. Что Патріархъ Аванасій будто упрекалъ Патріарха Никона за вводимыя пмъ новизны, сего ничъмъ нельзя доказать, и вашъ наставникъ сего не доказываетъ.

<sup>(1)</sup> Россійскій Виноградъ въ статьв о Никонв.

Что же касается до того, что Патріархъ Азанасій не былъ приглашенъ Патріархомъ Никономъ на бывшій въ Москвѣ въ 1655 году Соборъ: то причина сего очевидна. Онъ не былъ приглашенъ на Московскій Соборъ 1655 года потому, что тогда въ Москвѣ его уже не было. Онъ еще за годъ предъ симъ отправился въ свое отечество, но за болѣзнію остановился въ Лубнахъ и скончался (1).

Други! не думайте о Восточной Церкви такъ худо, какъ думаете, а думайте такъ, какъ думалъ означенный уважаемый вами Учитель. Равно не забывайте словъ глубоко уважаемой вами книги-Кирилловой. Она твердо говоритъ: «иже Цер-«кви Сіонскія общенія удаляются, врази Божія «бываютъ, и бъсомъ други.» Разсмотрите свое состояніе! Оно сто̀итъ самаго ревностнаго, обстоятельнаго и глубокаго разсмотрѣнія. «Зане кро-«иъ Церкви Божія нигдѣже нѣсть спасеніе,» говоритъ и уважаемый вами учитель (<sup>2</sup>).

(2) Большой Катихиз. лист. 121 на обор.

<sup>(1)</sup> См. Выходы г. Царей и вел. Князей; Москва 1844 г. стр. 302.

## Нъкоторыя постороннія предъявленія.

Между тёмъ какъ многіе изъ васъ, отступивъ отъ Православной Церкви, закоснѣваютъ въ своемъ заблужденіи, видя въ Православной Церкви, по вашему мнѣнію, многія новизны, будто бы разрушающія Вѣру, другіе изъ васъ удерживаются въ отчужденіи отъ св. Церкви иными заблужденіями, совершенно побочными. Обратимъ на главнѣйшія изъ этихъ заблужденій вниманіе.

1. Ваши наставники очень часто вамъ внушаютъ, что «народъ, принадлежащій къ Право-«славной Церкви, весьма пороченъ; что по сему «никакъ нельзя думать, чтобы Православная «Церковь была истинно Православная и истин-«но Христова, и что дабы не заразиться порока-«ми принадлежащихъ къ ней, отнюдь не должно «имъть съ ними общенія.» — Отвъчаемъ. Между людьми, принадлежащими къ Православной Церкви, дъйствительно есть люди порочные. Но по-

рочные люди въ Православной Церкви могуть ли быть върнымъ признакомъ того, что Православная Церковь не есть истивно православная н истинно Христова?-Отнюдь нътъ! Земная Христова Церковь — не небесная. Она не состоить изъ святыхъ Ангеловъ, а пзъ людей, которые обыкновенно всъ раждаются въ гръхахъ. Кто бо чисть будеть оть скверны, спрашиваеть Іовь, я отвъчаетъ: никтоже, аще и единъ день житіе его на земли (1). Посему-то Господь Інсусъ Христосъ я предаде Себе за ню (за Церковь), да освятить ю очистивь банею водною въ глаголь, да представить ю Себъ славну Церковь, не имущу скверны или порока, или ничто отъ таковыхъ, но да бу. детъ свята и непорочна (2). На сей землъ все зръетъ постепенно и приходить въ совершенство мало по малу, такъ зрветъ п св. Церковь. Притомъ ни Пастыри Православной Церкви, ни принадлежащее къ ней гражданское Правительство, какъ скоро узнаютъ о порочности какихъ-либо христіанъ, никогда не оставляютъ ихъ безъ должнаго вразумленія и обузданія. Порочные хрнстіане и въ Церкви и въ государствъ явно подвергаются, смотря по степени ихъ порочности, разнаго рода наказаніямъ. Это вездъ совершенно извъстно всъмъ. Православная Церковь, въ отношевіи къ находящимся въ ней порочнымъ

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Іова 14, 4. Псал. 50, 7.

<sup>(2)</sup> Ефес. 5, 26. 27. Зачал. 231.

людя мъ, не можетъ подлежать какому-либо предосудательному мявнію, твив болбе, что не всв авиствительно принадлежать къ Православной Церкви, которые признають себя или признаются принадлежащими къ Церкви Православной. Многіе, считающіеся православными христіавами по имени, по духу не суть хрпстіане православные. Они только считаются православными, но почти ни мало не знають правиль Православія, а еще чаще не живуть по правилаль Православія, хотя я очень хорошо знаютъ православныя правила. Изъ числа сего послъдняго рода людей есть такіе люди, которые вместо того, чтобы сколько вибудь способствовать успѣхамъ Православія, часто зав'ёдомо препятствують его успъхамъ, и иногда даже съ особенною силою поддерживая, изъ какихъ-нибудь корыстныхъ видовъ, всякаго рода несчастные расколы, и тъмъ распространяють ихъ и усиливають. Такихъ людей, хотя они и считаются православными, Православная Церковь не считаетъ своими.

2. Ваши наставники, вездѣ весьма зорко присматривая за Духовенствомъ Православной Церкви, обыкновенно тотчасъ разглашаютъ о всякомъ усмотрѣнномъ проступкѣ Духовнаго лица, и говорятъ: «Духовенство Православной Церкви весь-«ма порочно, и посему нельзя думать, чтобъ «Православная Церковь была истинно Православ-«ная и Христова.»—Отвѣчаемъ. Пороки въ православномъ Духовенствѣ тамъ или индѣ, къ не-

счастію, иногда даже очень тяжкіе, подлинно есть. Эти пороки-ужасное зло, потому что, ежели Господь Інсусъ Христосъ даже о простоиъ человъкъ соблазнителъ сказаль: горе, егоже ради соблазнь приходить (1); то что сказать о соблазнителъ --- служителъ Церкви, которому должно не только предотвращать и прекращать всякаго рода соблазны, но наипаче самому вездъ подавать живой примъръ святой жизни? Пороки въ Духовенствъ всегда должны быть вполвъ нетерпимы. Однакожъ ни ваши наставники, ни вы не можете сказать, чтобы порочность обнимала все Духовенство Православной Церкви, ни даженаибольшую часть. Но пороки, только тамъ или нндъ усматриваемые въ Духовенствъ Православной Церкви, отнюдь не суть върный признакъ того, что содержимая имъ Православная Церковь не есть Церковь истивно Православная и Христова. Православная Церковь, не смотря на то, остается Православною, и отнюдь не должна быть обвиняема за пороки ся Духовенства; нбо она не только не учитъ своего Духовенства порокамъ, но напротивъ всячески старается истреблять въ немъ пороки, какъ скоро узнаетъ о какомъ-лебо порокъ лица, принадлежащаго къ ея Духовенству. Находящіеся в продолжающіеся въ нъкоторыхъ Духовныхъ лицахъ пороки продолжаются нанболье только потому, что Епархіальное Начальство не знаетъ о нихъ. Это извъстно совершен-

(1) Лук. 17, 1. зачал. 83.

но встить, не исключая ни вашихъ наставияторъ, ни васъ самихъ. Но какъ св. Церковь не только не учеть своего Духовенства порокамъ, а нанротивъ, какъ извъстно и вамъ самимъ, старается истреблять пороки въ Духовенствъ; то не гръшите ли вы предъ Господомъ Богомъ, когда, но порокамъ нёкоторыхъ наъ Духовенства, презираете самую Православную Церковь, и другихъ учите презирать ее и отступать отъ нея? - Истинно гръшите и-тяжко! Какъ можетъ Православная Церковь сдълать все свое Духовенство совершенно безпорочнымъ, когда и Самъ Господь Богъ, при всемъ своемъ желанія, и пон употреблении всъхъ своихъ Божественныхъ способовъ, не можетъ, по нашему упорству, всёхъ насъ сдълать безпорочными ?!--

Вспомните о книжникахъ и фарисеяхъ, бывшихъ во время земной жизни нашего Господа Іисуса Христа. Они жили далеко не по духу закона Божія, — жили, не исполняя особенно главныхъ и существенныхъ Божіихъ заповѣдей. Они исполняли нѣкоторыя только внѣшнія, нетрудныя заповѣди закона, и то не для угожденія Господу Богу, а для того, да видими будутъ человъки (<sup>1</sup>). Св. Креститель Господень Іоаннъ называлъ ихъ рожденіемъ ехидновымъ (<sup>2</sup>); а Самъ Господь буими и слъпыми, гробами по-

- (1) Мато. 23, 5, зачал. 93.
- (2) Мато. 3, 7. зачал. 5. Част. II.

18

вапленными, полными костей мертвых и всякія нечистоты, полными хищеній и неправды, лицемпьрія и беззаконія (1). Могуть ли быть люди хуже такихъ людей, и учители ненадежние такихъ учителей? Но что Господь заповѣлалъ касательно такихъ книжниковъ п фарисеевъ? То ли, чтобы народъ не слушалъ ихъ. чтобъ онъ отдълился отъ нихъ, и составилъ особую Церковь? - Нѣтъ! Касательно этихъ книжниковъ и фариссевъ Господь сказаль: вся, елика аще рекуть вамь блюсти, соблюдайте и творите, по дъложь же ихъ не творите (2). Не подумайте, что выставляю эти слова не въ истинномъ смыслъ. Именно такъ разумълъ означенныя слова Господа и св. Златоусть: «Спаси-«тель повелѣваетъ народу, говоритъ онъ, соблю-«дать то, что наиболье спосившествуеть спасению. «пменно: не презирать учителей и не возставать «противъ Священниковъ. И не только другимъ сповелѣваетъ, но и Самъ исполняетъ сіе. Ибо п « у развращенныхъ оныхъ учителей не отнимастъ «должнаго уваженія, а такимъ образомъ ихъ под-«вергаеть большему осужденію, у слушающихъ «же его ученіе отнимаеть всякой предлогь кь «преслушанію, дабы кто не сказаль: я потому «лёнивъ, что учитель худъ. Посему-то Спаситель, сне смотря на развращение книжниковъ, такъ «твердо ограждаеть права ихъ власти, что, и сль.

(\*) Мате. 23, 3. зачал. 93.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Мате. 23, 27. 25. 28. зачал. 95.

«лавъ имъ сильное обличение, говорить народу: «вся, елика аще рекутг вамъ блюсти, со-«блюдайте и творите. Ибо они предлагаютъ «не свои заповѣди, а Божіи (1).» При другомъ случать св. Златоустъ обозначаетъ вст пороки, какимъ могутъ подвергаться Священники, и однако жъ не только никому пе даетъ права отстунать отъ Церкви по причинѣ ихъ-порочности, но сильно настаиваеть, чтобы почитали ихъ и повиновались имъ. Овъ говорить: «Почитаяй Свя-«щенника и Бога почтить: а иже навыче Свя-«щенника предебрегати, путемъ проходяй, и на «Бога досаду изнесеть въкогда... Всъми Священ-«никами Богъ дъйствуетъ, аще и тіп были бы •недостойни, за еже спастися людемъ. Аще бо «чрезъ осла и чрезъ Валаама, сквернаго чело-«въка, людей ради глаголаше, много паче чрезъ «Священника... Аще брата не подобаетъ осуж-«дати (<sup>2</sup>), много паче учителя.... На Аарона, «по сотворении тельца, всташа сущии съ Коре-«емъ и Даваномъ и Авирономъ. Что убо? Не по-«гибоша ли?.... Но не даетъ нищимъ, рече, ниже «добрѣ правитъ. Откуда тебѣ сіе явлено?.... Ты «овча еси, не испытуй непотребно пастыря, да «не како и о пихже онаго осуждаеши, казни прій-«меши.... Онъ долженъ есть лучшій мене быти.---«Почто? Зане Священникъ есть. И что множае

\*

<sup>(1)</sup> Златоуст. толков. на Еванг. отъ Матеея. Бесъда 72. часть З. стран. 233. Москва. 1839 г. въ 8.

<sup>(2)</sup> Римл. 14, 10. зачал. 114.

стебе не имать?.... Аще ли же и не есть лучний. «убо ли долженъ еси, рцы ми, ты самого тебе «погубляти? Самомнънія сія суть глаголы... Рцы «ми, золь ли есть? И что сіе?.... Иже ли ивсть «золь, той тебъ даруеть велія благая? Никакоже, «протяву твоей въры все дъйствуется. Ниже пра-«ведникъ пользовати что имать, не сущу ти вбр-«ну: ниже злый повредить нъчто, сущу тебъ вър-«ну.»-Такъ говоратъ св. Златоусть (1). У кого наъ насъ умъ яснѣе, и истиннѣе его видить спыслъ Господнихъ заповѣдей?-Впрочемъ что нравственные пороки Священнаковъ не препятствуютъ двйствію чрезъ впхъ Божіей благодати на върующихъ, и не даютъ права удаляться отъ Церкви, это-твердая мысль Православной Церкви во всь времена. Благовъстникъ говоритъ: «Чтемъ Iс-«рейскій чинъ яко Бога, аще и недостойни суть. «Что сія? Божія бо дара суть слуги, и благодать «дъйствуетъ ими, якоже и осломъ Валаамовымъ «глагода: не ставляетъ (не удерживаетъ) бо бла-«годати наше недостоинство<sup>(2)</sup>.» Толковый Апостоль говорять: «Въ сердце наше не внидеть сіе «нечестивое и вреждающе дерзновение, ниже бы-«хомъ восхотвли отъ нихъ (псовъ въ Церкви) разлуччитися, да гръхами ихъ не осквернимся, и про-«чахъ съ собою не отлучимъ, аки чистыхъ и свя-«тыхъ учениковъ отъ единенія, аки отлучен-

(2) Благовѣстникъ на 65 зачал. отъ Іоанна, лист. 301.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Златоустъ въ толков. на 2 послан. къ Тимооско. Бесъд. 2, стр. 2551-2556.

«ныхъ отъ клевретовъ и сожительства злыхъ. «И да восномянемъ оныя глаголы Божія зѣло «несумнительныя, имиже повелѣся и предвозвѣ-«стися, яко злымъ въ Церкви смѣшеніе съ добры-«ми даже до́ кончины міра и до дня суднаго бу-«детъ, и яко добрыхъ въ единости и въ при-«частничествѣ догматовъ съ ними сущихъ и дѣлъ «ихъ не творящихъ, ничесоже не вредятъ (<sup>1</sup>).»

5. Ваши наставники, совращая малосвѣдущихъ изъ православныхъ, и многіе изъ васъ самихъ, часто говорятъ: «Держащіеся старой Вѣры «живуть гораздо богатѣе держащихся Вѣры но-«вой, а это показываетъ, что Богъ благословляетъ «не новую, а старую Вѣру. Убо явѣ есть, яко «Ему угодна не новая, а старая Вѣра.»

Други! ежели вы не хотите оставить такъ вами называемой старой Въры, и присоединиться къ Церкви Православной только потому, что въ такъ называемой вами старой Върѣ люди живутъ богатѣе держащихся Церкви Православной: то въ глубинѣ вашей души не увѣренность въ истинѣ вашей Вѣры и не любовь къ истинной Вѣрѣ и къ благамъ вѣчной жизни, а любовь къ житейскимъ выгодамъ, къ богатству и довольству жизни временной. Въ васъ дѣйствуетъ любы міра, а она, по свидѣтельству св. Апостола, вражда Богу есть (2). Ибо кто держитъ и хо-

<sup>(1)</sup>Толков. Апостолъ лист. 686 на обор.

<sup>(3)</sup> Јакова 4, 4. Зачал. 55.

четъ держать Въру, исповъдники которой живутъ богатье, тоть, очевидно, любить не Въру и въчныя блага, а богатство и блага житейскія, житейское довольство; онъ держитъ свою Въру не для души, а для тбла. Но когда и кому Господь Іисусъ Христосъ объщалъ богатство и довольство въ жизни за то, что онъ пріиметь Его истинную. Имъ принесенную и дарованную Въру? - Никогда, викому! Напротивъ Опъ не только не объщалъ Своимъ послъдователямъ богатства, но заповъдывалъ имъ даже не пскать, не домогаться богатства; не скрывайте (не собирайте) себъ сокровищь на земли, идъжечервьи тлятлить, и идљже татіе подкопывають и крадуть. Скрывайте же себъ сокровища на небеси, идиже ни червь, ни тля тлить, и идъже татіе не подкопывають ни крадуть (1). Преданнъйшимъ же своимъ ученикамъ Онъ совътывалъ раздавать даже и то имущество, какое кто изъ нихъ имъетъ, дабы удобнъе и надежнъе было имъ пріобръсти сокровища въчныя, Продадите имьнія ваша, и дадите милостыня, сказаль Господь, сотворите себть влагалища неветшающа, сокровище неоскудъваемо на небесљхъ (2). А богатымъ Онъ говорилъ: горе вамъ богатымь, яко отстоите утъшенія вашего! Горе вамъ насыщенній нынь, яко взалчете (3).

- (1) Мате. 6, 19. 20. зачал. 17.
- (2) Лук. 12, 33. зачал. 67.
- (3) Јук. 6, 24. зачал. 25.



Съ другой стороны, когда и кому Інсусъ Христосъ или Его св. Апостолы говорили, что истинную Въру можно узнать потому, что исповъдующіе ее живуть богато? Никогда, никому! Если бы подлинно таковъ былъ признакъ истинной Въры, то всъмъ намъ давно должно было бы перейти въ ересь жидовскую; потому что ни въ какомъ народъ, какъ показываетъ Исторія, нътъ столько богатыхъ и богатства, какъ у Жидовъ. Други! И богатство и бъдность въ настоящей жизни у Господа Бога суть только средства, употребляемыя Имъ къ нашему спасенію, употребляемыя для того, чтобъ мы встиъ сердцемъ прилтплялись къ Нему, нашему Господу, и непрестанно созръвали въ святой жизви. Именно такь судили о богатствъ и нищетъ всъ св. Отцы Церкви. Св. Златоусть говорить: «Никто же нищету безче-«стія повинную быти да непщуеть,... руковод-«ство бо есть нѣкое ведущаго путя къ небеси (1).» Онъ же говориль: «Вопросимъ убо: еда всяко бо-•гатство и всяка нищета отъ Бога? И кто сіе ре-«четь? Ибо видимъ; и отъ хищенія, и отъ еже «о гробъхъ злодъянія, и отъ очарованія, и отъ «иныхъ сицевыхъ много многими собираемо бо-«гатство, н имущихъ то, ниже жити достойны ссущія видамъ. Что убо, рцы ми, сіе отъ Бога «ли богатство быти речемъ? Не буди. Но откуду? «Отъ гръха.... Навыкни и нищету отъ Бога бы-

<sup>(1)</sup> Златоуст. на послание къ Ефессямъ. Бесѣд. 18. стр. 2955.

«вающую.... Аще вто отъ праздности пищъ бу-«деть, аще кто оть неразумія вь вищету низве-«дется, аще кто бъдныя и законопреступныя ва-«чиная вения: нъсть ли весьма благоявлено, яко «никто же отъ сихъ и сицевыхъ въ нищету спо «оть Бога низведеся (1)...?»-Еще онь говорить: «Чего ради Богъ оставляетъ богатитися сицевыхъ «(грѣховво живущихъ)? — Яко долготерпѣливъ «есть, яко хощеть на покаяние насъ привести, «яко геенну уготова, яко постави день въ оньже «хощеть судити вселенную. Аще же абіе бога-«тящихся зл'в мучиль бы, не бы Закхей имъль «предложение покаяния, якоже и четырежды от-«дати, яже похитилъ бяше, и яже поль ириложи «своихъ. Не бы Матоей преложитися и быти «Апостолъ.... не бо другія мнози таковін (<sup>2</sup>).» Вотъ и еще слова св. Златоуста: «Многимъ, ре-«че. даетъ Богъ богатство. И откуду явлено, яко «Той даегъ?-Но кто, рече, инъ даетъ?-Дихони-«ство ихъ, хищеніе.-Како убо оставляеть сниъ «бывати? - Якоже убійствамъ и татьбамъ, и на-«силіямъ. — Что убо, речеши въ пріемлющимъ «отъ отцевъ наслъдіе, тыя ли безчисленныхъ сисполневыя здыхъ? Како ихъ оставляетъ Богь «наслаждатися сихъ?-И что cie? Якоже и татей «оставляеть, и убійцевъ и прочінхъ злодъевъ.

<sup>(1)</sup> Златоуст. въ 34 Бесѣд. на 1 послан. къ Корвно. въ нравоучения, стр. 975.

<sup>(2)</sup> Златоуст. на 1 послан. къ Коринолнамъ. Бесъд. 34. стр. 978.

«Нъсть бо нынъ время суда.... большую прінмуть «казнь, егда и всяческихъ насладившеся благихъ «няже тако лучшій будутъ (<sup>1</sup>).» Св. Василій Великій говоритъ: «Богатства.... инымъ иногда «даются отъ Бога въ распоряженіе, какъ Авра-«му, Іову п другимъ подобнымъ. А для худыхъ «служитъ оно побужденіемъ исправиться въ нра-«вахъ, чтобы тотъ, кто, по толикомъ Божіемъ «благоволеніи, пребываетъ въ неправдъ, безпре-«кословно призналъ себя повивнымъ осужде-«нію (2).»

4. Многіе изъ васъ, пах одящихся въ отстуилеція отъ Православной Церкви, живо чувствуютъ силу убѣжденій Церкви Православной и неправость своихъ мнѣній, но удерживаются отъ обращенія къ Православной Церкви слѣдующимъ предубѣжденіемъ: «Насъ благословили слѣдо-«вать нашей Върљ наши родители: какъ «идти противъ родительскаго благословенія? Какъ «вѣровали наши отцы, такъ будемъ вѣровать «и мы.

Други! дътямъ, конечно, должно уважать своихъ родителей и повиноваться имъ: союзъ дътей съ родителями весьма священъ. Св, Апостолъ говоритъ: «чада, послушайте своихъ

<sup>(1)</sup> Златоуст. на послан. къ Евреямъ. Бесѣд. 20 стр. 2973.

<sup>(2)</sup> Творен. Васил. Велик. част. 7. стр. 173.

«родителей о Господъ (1).» И Премудрый зачадамъ: дъложъ и словожъ чти повѣдуетъ отца твоего и матерь, да найдеть тиблагословение отъ нихъ. Благословение бо отчее утверждаеть домы чадь, клятва же матерня искореняеть и до основанія (2). Это такъ! Но разсмотрите основательно: совершенно ли во всемъ дъти должны оказывать послушаніе родителямъ? т. с. должны ли они исполнять все, на что ихъ благословляютъ или благословиля родители?-Нътъ! Когда родители благословляють своихъ дътей на что либо противное Господу Богу; то какъ эти родители ни любили бы своихъ дётей, дёти не должны повиноваться такимъ родителямъ. Св. Златоустъ, объясняя означенныя слова св. Апостола, спрашиваеть: «что аще безмъстная (неприличное) повелъвають «(родятели)?» И между прочимъ отвѣчаетъ: «Рекъ о Господъ, сиръчь: въ нихже аще не «приразншися Богу. Яко аще Еллинъ будетъ или «еретикъ, ктому повиноватися не потобасть: «нъсть бо вещь о Господъ (3).» – Но что здъсь говорить св. Златоусть о родительскомъ благословении или приказавии, то же должно сказать и о родительской клятвъ. Какъ не всякое родительсное благословение приходить къ дътямъ, такъ и не всякой клятвъ подвергаются дъти, ка-



<sup>(1)</sup> Ефес. 6, 1. зачал. 232.

<sup>(2)</sup> Cupax. 3, 8. 9.

<sup>(3)</sup> Злотоусть въ толкован. на посланіе къ Ефесеямъ 6, 1. Бесѣд. 21. стр. 1797 и 1798.

кую изрекають на нихъ родители. Въ отношении къ безразсудной клятвъ Премудрый ясно говорить: клятва суетная не найдств ни на когоже (1). А благословение бываеть еще не только сустное, но и такое, которое Господь Вседержитель подвергаеть проклятію. Ибо такъ Онъ сказаль у св. Пророка Малахіи преступному Изранлю: проклену благословение ваше и оклену е, и разорю благословение ваше и не будеть въ васъ (2). Посему въ Учительномъ Евангели сказано: «Соединятися со сретики свозбранено есть. Несть часть върующему съ «невърнымъ, ни свъту со тмою, и Христу съ «Веліаромъ, и Церкви Божіей со идолы: тако и «намъ нъсть общенія съ еретнки, аще отецъ и «мать, и братія, и сестры, и жена, и чада: съ «таковыми нъсть части върному. Сіи аще други «по плоти, но враги по духу и зловърію своему, «и протпвницы истинъ. Сихъ достоить отмета-«тися (<sup>3</sup>).»—И Никонъ Черныя горы говорить: «Клятва возвратится на главу неправедно ту по-«сылающаго.... Всякъ бо всуе проклинаяй себе «проклинаетъ (4).» То же читаемъ и въ Большомъ Катихизисть: «Заповъда Богъ: чти отца и ма-«терь, понеже родители дътямъ, по Бозъ, живоста ходатаи суть..... Но сія въ союзъ правовъсрія бывшимъ, повреждающимъ же Христосъ въ

- (2) Manax. 2, 2.
- (3) Учит. Еванг. лист. 259.
- (4) Никонъ Черн. горы, слово 7. лист. 52.

Digitized by Google

<sup>•(1)</sup> Притч. 26, 2.

«Евангеліи, еже отъ Луки, сице рече: раздъ-«лится отець на сына и сынь на отца (1).» И такъ дътямъ, особливо когда они вошли въ зрѣлый возрастъ, должно повиноваться родителямъ только въ томъ, что согласно съ волею Божіею. И именно въ отношенія къ Въръ, должно повиноваться не тому, чего требуеть воля родителей; во тому, чего требують воля Божія, слово Божіе и законные учители Въры, т. е. церковные пастыри и учители: ибо имъ Господь Богъ поручиль созидание тъла Христова-Церкви, дондеже достигнемь вси въ единение въры и въ разумъ Сына Божія, и.... да не бываемъ младенцы умомъ, влающеся и скитающеся во всякомь вътръ ученія (<sup>2</sup>). Посему есть и ясная, вастоятельная Божія заповедь: повинуйтеся наставникамъ вашимъ и покаряйтеся (3). Въ отношения къ Въръ всъ родители должаы чаще внушать своимъ дътямъ слова св. Златоуста: «Большую оть естественныхъ родителей «Ісреомъ даде силу Богъ: и толико обонхъ раз-«личіе, еляко есть настоящія и будущія жизни «разнство. Овін убо въ сей, овін же въ иный раж-«даютъ животъ (4).» Т. е. «Богъ даровалъ Свд-«щенникамъ болъе власти, чъмъ родителямъ плот-«скимъ. Тъ и другіе столько различаются между «собою, сколько жизнь настоящая оть будущей.

<sup>(1)</sup> Больш. Катихизисъ, лист. 191.

<sup>(2)</sup> Ecc. 4, 12. 13 H 14. sayas. 224 H 225.

<sup>(3)</sup> Евр. 13, 17. зачал. 335.

<sup>(4)</sup> Златоуст. о Священстве слов, 9. глав. 5.

«Ибо одни раждають для жизни земной, другіе «для небесной (<sup>1</sup>).»

5. Многіе изъ васъ питають ненависть къ Православной Церкви только потому, что не слушаютъ ученія учителей Православной Церкви, но тому общему вашему предразсудку, что не должно ихъ слушать, какъ еретиковъ. —

Други! всъмъ намъ, какъ христіанамъ, не доляно дъйствовать по какимъ либо предразсудканъ, а но несомнивной истини, по истанному учению Господа и св. Отцевъ Церкви. Когда какой-нибудь церковный учитель (дело, къ несчастію, возможное) учитъ какой-либо ереси; то, конечно, не должно принимать его ученія, не должно повиноваться ему. Ибо такъ говоритъ св. Златоустъ, объясняя слова Апостола, повинуйтеся наставникомъ вашимъ: «Что убо егда золъ будетъ (на-«ставникъ)?-Не повинемся ли?-Золъ, како гла-«голеши? Аще убо Въры ради, бъгай его, и «отрицайся, не точію аще человъкъ бы быль. «но аще и Авгелъ съ небеси сшедый (<sup>2</sup>).» Въ мъсть онъ говорить: «Аще законъ ADVION'S «имать (наставинкъ) неправъ, не слушай его: саще ли право учать, не житія его смотри, «но словесь его слушай, и не глаголи: како мнъ «глаголеть, а самъ того не творить?.... Аще не «послушаеши того, осудишися, якоже глаго-«леть Господь: слушаяй вась Мене слушаеть,

(2) Златоуст. въ толк. посл. къ Евр. Бесъд. 34.

<sup>(1)</sup> Златоуст. о священствъ, новый переводъ стр. 63, изд. 1836 г. въ С. Петерб.

«а отметайся васъ, Мене отметается (1).» И такъ запрещается принимать отъ церковныхъ учителей только неправое учепіе и слёдовать неправому ихъ ученію: по такой заповѣди, чтобы совершенно не слушать ихъ, нътъ нигдъ, н такая заповъдь не можетъ быть. Ибо ежели бы была такая заповъдь, то она повела бы къ величайшимъ нелъпостямъ. При такой заповъди, если бы она была, всъ люди, родившиеся въ какой либо ереси, должны были бы умереть въ той ереси и — погибнуть; потому что по такой заповъди они не должны бы были слушать проповъдниковъ истинной Въры, какъ, по ихъ мнънію, еретиковъ. Тогда родившійся въ язычествъ долженъ бы былъ жить и умереть въ язычествъ. Родившійся въ магометанствѣ — жить и умереть въ магометанствъ. Родившійся въ аріанствъ долженъ бы былъ жить п умереть аріапиномъ. Да тогда, по такой заповъди, не должно было бы слушать и Самого Іпсуса Христа, а по сему Онъ приходилъ бы на землю совершенно напрасно. Можеть ли какое имъть послъдствіе правило вреднъе тъхъ послъдствій, къ какимъ ведетъ правило: «не слушай не своего учителя о Въръ, 0-«собливо-учителя Православной Церкви?»

6. Нѣкоторые изъ васъ еще говорятъ: «Мы «никакъ не хотимъ разлучиться съ нашими родн-«телями. Гдѣ будутъ они, тамъ хотимъ быть н «мы.»

<sup>(1)</sup> Смотр. въ Проя. слово Златоуст. Іюня въ 1 день.

На подобныя слова очень убъдительно говорнаъ нъкогда міролюбцу св. Ефремъ Сиринъ посредствомъ грозныхъ ангеловъ смерти. Эти ангелы, разлучивъ нъкотораго несчастнаго міролюбца съ пастоящею жизвію, привели его къ мъсту мученій, изамътнвъ въ немъ крайній страхъ. сказали: «что ты робъешь? Что тревожить тебя «и огорчаеть? Что ты дрожишь?..... Ты слышаль Со страшныхъ иукахъ, но смъялся, и говорилъ: «гдъ весь міръ, тамъ и я. Что можетъ быть со «мною иное кромъ того, что будетъ со всъмъ «міромъ? Я не лучше всего міра. Гдъ весь міръ, «тамъ и я! – Такъ ты говодилъ. Что же дро-«жишь? Ты будешь тамъ не одинъ: тамъ будетъ «п весь міръ. Ты не лучше всего міра: гдѣ весь «міръ, тамъ и ты. Ты самъ выбралъ себѣ это «мъсто: жни, что посъялъ (1)».-Очень горьки такія слова, но міролюбцу уже нельзя было надъяться перемъны своей участи. По смерти въть покаянія. Господь Богъ да не попустить никому пзъ насъ нъкогда стать въ подобное невыразимо несчастное состояние!



<sup>(1)</sup> См. Творенія Св. Ефр. въ русскомъ переводъ часть 4 стр. 115. 116.

## Кто главный виновникъ нашего раскода?

И такъ всъ предъявленія вашихъ наставниковъ о томъ, будто Православная Церковь отпала отъ Христа, и не есть Церковь истиние Христова и Православная, а встинно Православная и Христова Церковь теперь сохраняется будто только у васъ, суть предъявленія ложныя, часто прямо ведостойныя обнаруженія, и способныя къ обольщевію людей или слабоумныхъ или заботящихся только о своемъ житейскомъ быту, и никогда основательно не размыніляющихъ о предметахъ Въры и потребностяхъ души, а посему не могущихъ основательно разсмотръть дъла. Нъкоторыя другія предъявленія вашихъ наставияковъ, какъ болъе слабыя, оставляю безъ разсмотрънія; потому что ихъ слабость всякій безпристрастный изъ васъ удобно можетъ усматривать самъ собою. Вашихъ наставниковъ, а можетъ быть и нъкоторыхъ изъ васъ самихъ, кръпко лержатъ внѣ Православной Церкви не означенныя предъявленія, а совершенно вное начало.

Это весьма вредное для созданной Господомъ Церкви начало, -- начало, непреставно прецятствующее успъхамъ создавной отъ Господа Церкви, явно вездъ заражающее всъхъ духомъ здобы противъ нея, производящее духъ недовърчиво-СТЯ ОДНИХЪ ЛЮДЕЙ КЪ ДДУГИМЪ ВЪ САМОМЪ ВАЖномъ деле -- въ деле Въры, и крайне противодъйствующее человъческому спасению, очень ясио указаль намъ Святбйшій Константивопольскій Патріархъ Нилъ. Убъждая стригольниковъ, отступившихъ отъ св. Церкви, возвратиться въ нъдра ся, онъ писаль: «Отлучишася нъцыи отъ «Соборныя Церкви, и христьянскаго общенія «отступиша, дъйствомъ лукаваго бъса. Увъдъвше «убо наше смиреніе, и еже о насъ велиціи свя-«тін Святителіе, божественный Соборъ, како въ-«ціи оть вась извѣтомъ благочестія, еже мнъ-«тися хранити божественная писанія и священ-«ныхъ канонъ извъстіе, отлучишася соборныя «апостольскія Церкви, вся еретики мняще, Свя-«тителя и Священники и вся клирики и прочая «люди христіаны, яко се поставляющія и постав-«ляемыя, себе же токмо правовърныхъ мняще. «Сіе же убо мы слышавше, опечалихомся звло «сердцемъ и внутрьнети поболехомъ о отсече-«ніи Христовыхъ удъ, каковыя убо болѣзни и «печали не хощемъ имъти, слышаще наша уды «отсвкающася отъ врага истины, изначала человъ-«коубійцы, борителя нашего естества (діавола). «Таковъ убо ену правъ есть всегда.... Тако Част. П. 19

«введе всяку ересь въ Церковь Христову.... И «убо днесь видимъ и въ васъ бывающая (1).»

Вотъ главное начало всей злобы противъ созданной Господомъ Церкви! Вотъ главный внновникъ всѣхъ отпаденій отъ Православной Церкви, всего упорства войти въ общеніе съ нею и соединиться съ нею! Именно этотъ исконный человѣкоубійца, преобразуясь въ ангела свътла, развращаетъ умы и сердца въ неосторожныхъ и не довольно смыслящихъ, а между тѣмъ высово о себѣ мечтающихъ людяхъ.

Отпадшіе братія! Совершенно то же начало происшедшаго у насъ раскола признавали и ваши наставники, именно: «Оле твоея ядоносныя «огнедыхательныя злобы на насъ всепрепрокля-«тый діаволе! Что творитъ? Что содъваетъ?... «Спасительная вся обезобразилъ (2)».

И такъ въ отношеніи къ главному виновнику происшедшаго у насъ раскола мы согласны съ вашими наставниками. Но дальнъйшія мысли вашихъ наставниковъ уже совершенно не согласны съ нашими. Исконный врагъ Христовой Церкви къ ослабленію ся процвътанія и силы ръдко дъйствуетъ одинъ съ своимъ невидимымъ злымъ

<sup>(4)</sup> Историч. Акт. том. 1. стр. 5.

<sup>(\*)</sup> Россійскій Виноградъ, въ статьт о Никонт. лист. 12 на обор.

полчищемъ. Наибольшею частію онъ дъйствуетъ посредствомъ разныхъ орудій — людей вполнѣ ему преданныхъ, также какъ и Самъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ дъйствовалъ для распространенія силы и славы Своей Церкви посредствомъ св. Апостоловъ и св. Отцевъ.

## Кто былъ главнымъ орудіемъ, или споспѣшникомъ, исконнаго врага св. Церкви въ основаніи и распространеніи нашего раскола?

Самымъ главнымъ изъ орудій діавола въ основаніи и распространеніи нашего раскола, ваши наставники обыкновенно всѣ, безъ исключенія, признаютъ всероссійскаго Патріарха Никона. Одинъ изъ вашихъ главныхъ наставниковъ пишетъ о немъ именно такъ: «Никонъ Патріархъ— «человѣкъ елико многокозненнаго ума, толико «всепредерзостнаго напрасньства (своеволія) и «огнепальныя ярости.... новинамъ и мятежемъ «радуяся присно (<sup>1</sup>),.... всю ризу церковную пре-«безстудно растерза, весь корабль Церкве россій-«скія всегнѣвно сокруши.... занеже древлецерков-«ныя въ Россіи православныя велѣнія, и благо-«честивыя законы, яже Россію всеблагодатнѣ «украшаху, отъ Церкве непреподобно отверже,

<sup>(1)</sup> Россійскій Виноградъ, въ стать о Никонь, лист. 18.

«вмъсто же сихъ иныя и новыя вседерзостить «предаде (1).»

Послѣ сихъ словъ, безъ произведенія въ васъ сильнаго гнѣва, нельза спросить: справедливо ли такъ думаютъ ваши наставники. Ибо всѣ вы признаете означенное мнѣніе вашихъ наставниковъ за совершенно несомнѣнное. Однако жъ истина, какъ она ни попирается, наконецъ должна побѣдить неистину. Смѣдо говорниъ:

## Патріархъ Никонъ не былъ виновникомъ нашего раскола.

Означенное мнѣніе вашихъ наставниковъ о Патріархѣ Никонѣ совершенно ложно. Ибо вссьма многія, представляемыя вашими наставниками въ доказательство такого своего мвѣнія, предъявленія, какъ мы уже видѣли, прямо ничтожны. На вѣкоторыя другія обращаемъ вниманіе теперь. Ваши наставники:

1) Говорять: «именно Никонъ началъ исправ-«левіе церковныхъ книгъ, — дѣло, отъ котораго «произошелъ у насъ расколъ». — Отвѣчаемъ. Патріархъ Никонъ подлинно исправлялъ церковныя книги, но онъ не первый началъ завиматься ихъ исправленіемъ. Этимъ дѣломъ завимались всѣ

<sup>(1)</sup> Россійскій Виногр. лист. 24 и 25.

бывшіе прежде него Патріархи. А впрочемъ, что Никонъ занимался исправленіемъ нашихъ церковныхъ книгъ, это еще не дълаетъ его виновникомъ раскола. Наши прежнія церковныя книги, какъ мы несомнъвно доказали, и какъ то всъмъ извъстно, непремънно требовали исправленія.

2) Говорять: «Прежнія наши церковныя кни-«ги были совершенно православны и исправны, «а исправленныя Никономъ и испорчены и на-«полнены ересями; посему онъ отнюдь не долж-«ны быть приняты въсв. Церкви, а отвергнуты. «Потому что онъ исправлены по книгамъ грече-«скимъ испорченнымъ, и тъми греческими кни-«гами православная Въра до того истреблена, что «нътъ уже и православія въ Русскомъ Цар-«ствѣ (1).» — Отвѣчаемъ. Патріархъ Никонъ въ отношении къ исправлению нашихъ церковныхъ книгъ поступилъ такъ разсудительно, какъ не ноступилъ ни однев паъ его предшественияковъ, ни Митрополитъ, ни Патріархъ. Въ этомъ дълъ онъ, не смотря на то, что не получилъ образованія методическаго, показаль въ себъ умъ гораздо высшій ума всёхъ своихъ современниковъ въ Россія, и слъдовательно-умъ не безъ просвъщенія свыше. Всъ наши церковныя книги суть пере-

<sup>(1)</sup> Сборникъ, начинающійся Исторіею о отцёхъ и страдальцёхъ Соловецкихъ, лист. 83 на обор. и 99 на обор. То же говоритъ протопопъ Аввакумъ въ окружномъ пославіи,

водъ съ книгъ греческихъ, и посему собственно только греческія книги и могли показать, какъ должно было исправить то или другое мѣсто, испорченное переписчиками въ нашихъ церковныхъ книгахъ. Безъ греческихъ книгъ, сколько бы ни старались, не могли точно узнать истиянаго чтенія въ нашихъ испорченныхъ книгахъ. Патріархъ Никонъ такъ и положилъ поступить. Маћніе же, что греческія книги въ Никопово вреия были всѣ пспорчены, есть мнѣніе, какъ мы уже яспо видъли, не справедливое. Впрочемъ какъ это мпѣніе, при тогдашнемъ маломъ образованін въ Россін и при существовавшемъ уже , въ нѣкоторыхъ людяхъ мнѣнія о исправности употреблявшихся тогда церковныхъ книгъ, могло оказаться и взять силу; то Патріархъ Никонъ, дабы отвратить поводъ къкакимъ либо недоумъвіямъ, не ръшился исправлять наши богослужебныя книги только по однимъ греческимъ книгамъ, но вмёстё съ тёмъ положилъ исправлять ихъ въ соображении съ древнъйшими книгами славянскими (1), для чего, какъ всъмъ извъстно, и собрано было изъ разныхъ ионастырей множество древнъйшихъ славянскихъ книгъ. Лучшаго и надежнъйшаго способа для исправленія нашихъ церковпыхъ книгъ не могло быть; ибо чтеніе, какое находилось въ пашихъ церковныхъ книгахъ и было согласно съ чтеніемъ въ книгахъ грече-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Смотр. предисловіе къ Служебнику, издан. въ Москвѣ въ 1655 году.

скихъ, безъ сомявнія, было чтепіе истинное и достойное принятія.

3) Говорять: «Никонъ употребилъ для исправ-« ленія нашихъ церковныхъ книгъ Грека Арсе-«пія-друга сатанина (1), мужа лукавства и злобы «исполнена, злодъйствіи пребогато кипящаго.... «трижды благочестія отступившаго,.... того Ар-«сенія на дворъ печатномъ посадивъ, Никонъ «откровенною главою износити начать своихъ «новшествъ мерзости (<sup>2</sup>), выбирая потребныя ему «словеса изъ растлённыхъ греческихъ книгъ, и «во истинныя и правыя Служебники и читатель-«ныя книги вносити (3).» — Отвъчаемъ. Патріархъ Наконъ для пересмотра нашихъ церковныхъ внигъ подливно употребилъ Грека Арсенія. Но съ этимъ Грекомъ, положимъ, что онъ былъ и очень пороченъ, Патріархъ Никонъ не могъ произвести порчи въ нашихъ церковныхъ книгахъ; ибо Патріархомъ Никономъ поручены были пересмотръ и исправление нашихъ церковныхъ книгъ не одному означенному Греку Арсенію, а и другимъ; ранъе Никонова патріаршества вызваннымъ изъ Кіева въ Москву, ученымъ мужамъ, основательно знающимъ греческій языкъ: Епифанію Славеницкому, Дамаскину и инымъ, — мужамъ православнымъ безъукоризненнымъ (4). Притомъ И

<sup>(1)</sup> Аввакумъ въ посланія лист. 175 на обор. въ Сборн.

<sup>(2)</sup> Виноградъ Россійскій, лист. 33 на обор. и 35.

<sup>(3)</sup> Аввакумъ въ посланів, лист. 169 на обор.

<sup>(4)</sup> Древняя Вивліовика 6, 404.

--- 296 --

таемы не по довъренности только къ этямъ лицамъ, но по пересмотръ исправленныхъ ими квигъ Соборомъ высшаго русскаго Духовенства (1). Когда исправленъ былъ Служебникъ и переведсна книга Скрижаль, тогда Патріархъ Никонъ тотчасъ предложилъ ихъ на разсмотръніе Собору, и не прежде началъ разсылать ихъ, какъ когда они были разсмотръны и одобрены Соборомъ (<sup>2</sup>). Лучшаго и надежнъйшаго способа для пересмотра сдъланнаго исправленія въ нашихъ богослужебныхъ и учительныхъ книгахъ нельзя было употребить.

4) Говорять: «На Соборахъ были только «учепикя Никона, еретики одного съ нимъ ду-«ха.» — Иътъ! Ръшительно ни въ одномъ изъ всъхъ русскихъ пастырей, присутствовавшияъ на Московскихъ Соборахъ 1654, 1655, 1666 и 1667 г., не видно пристрастія къ Патріарху Никону. Напротивъ всъ они, какъ особенно видно изъ дъяній 1666 и 1667 г. Соборовъ, дъйствовали не такъ благопріятно для Никона, какъ дъйствовали бы его друзья. Патріархъ Никонъ очень строго исполнялъ правила св. Церкви, и отъ всъхъ подчиненныхъ себъ Епископовъ трсбовалъ тойже строгости, а за несоблюденіе подвер-

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Смотр. Соборный Свитокъ и предисловіе къ Требнику, изданному въ 1655 году.

<sup>(2)</sup> Смотр. Предисловіе къ Служебнику 1655 г.

ихъ развымъ взысканіямъ (1). Посему галъ ивкоторые изъ подчиненныхъ ему Епископовъ были весьма не довольны имъ, и даже желали освободиться отъ подчиненія ему. Нъкоторые взъ настырей, называемыхъ вами учениками, или друзьями, Патріарха Никона, на Соборъ 1666 года, дълади Никону, какъ говорить Исторія (2), весьма оскорбительные упреки, выставляя нанпаче его слишкомъ строгое, и не любовное дъйствование, п всъ вообще единогласно, кромъ одного Архимандрита и одного Іеромонаха, приговорили его къ липению сана. Но ни одинъ изъ бывшихъ на Соборъ отцевъ не жаловался на Никона, что онъ, исправляя богослужебныя и учительныя наши книги, испортилъ Въру. Такой вины не представлялъ на Никона никто (з). Ежели бы эти мнимые учевики и пріятели Никова

- (2) Смотр. Житіе Патр. Никона и Дополн. къ Истор. Актамъ т. 5. стр. 480.
- (3) Патріархъ Никонъ обвиненъ былъ въ томъ, что онъ 1) самовольно оставилъ патріаршій домъ и удалился въ Воскресенскій монастырь; 2) досаждалъ Государю и не былъ покоренъ ему и Собору; 3) Митрополита Газскаго называлъ еретикомъ и мятежникомъ; 4) бевъ соборнаго суда подвергалъ запрещенію нѣкоторыхъ Епископовъ и лишалъ епархій; 5) нѣкоторыхъ изъ своихъ подчиненныхъ, по удаленіи отъ престола, наказывалъ жестоко. Смотр. Исторію Филарета. Част. IV. стр. 71. Харьковъ. 1853. и Церковную Исторію Митрополита Платона, Часть 2 стр. 239 в далѣе.

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Это проповѣдуютъ сами ваши наставники. См. Россійскій Виноградъ въ статьѣ о Никонѣ.

нашли, что онъ сдёлалъ какую либо важную церемёну въ Вёрё, то тотчасъ воспользовались бы тёмъ прежде всего, и удовольствовались бы одною этою випою; ибо для нихъ и одной этой вины было бы совершенно достаточно къ тому, чтобы лишить Никона сана, и свергнуть съ себя иго его (<sup>1</sup>).

И такъ не Патріархъ Никонъ былъ споспѣшникомъ нашему исконному врагу въ основаніи и распространеніи пашего раскола. Орудіями и споспѣшниками исконному врагу Христовой Церкви были совершенно иные люди, и именно тѣ самые, которые за орудіе и споспѣшвика исконному врагу вездѣ выдавали Патріарха Никона.

Орудіями врага св. Церкви въ основаніи и распространеніи нашего раскола были справщики церковныхъ книгъ, отставленные Патріархомъ Никономъ отъ печатнаго двора и дѣла.

Таковы особенно были: Юрьевца-Повольскаго протопопъ Аввакумъ, Суздальскаго Собора попъ Никита пустосвятъ, попъ Лазарь, Московскаго Благовѣщенскаго Собора діаконъ Өеодоръ и нѣкоторые другіе. Врагъ св. Церкви сперва вложилъ въ этихъ людей высокое мнюніе объ

<sup>(1)</sup> Житіе Никона, изд. Аполлосомъ.

ихъ умю, и исполнилъ ихъ гордостью. Никита Пустосвять до такой стенени мечталь о евоей мудрости, что на Соборъ въ присутствіи всего высшаго въ Россіи Духовенства и множества знатныхъ лицъ изъ свътскаго званія, сказаль: сазъ единъ искуснъе въ божественныхъ «писаніяхъ, неже вси Архіереи (1).» Потомъ этотъ исконный врагъ св. Церкви расположилъ этихъ справщиковъ церковныхъ книгъ признать нъкоторыя частныя мивнія своего вреиени за истины, внести ихъ въ наши церковныя и самовольно книги, не смотря на то, что тъхъ мнѣній никогда въ нашихъ церковныхъ книгахъ не было. Таковыя вхъ мнънія были: о сложеніи перстовъ для крестнаго знаменія и благословенія, о пѣнін аллилуія по-дважды, о употребленіи креста только осьмиконечнаго, о писавін и произношенін имени Господа Ісусъ, а не Іисусъ (2), и т. п. За симъ исконный врагъ св. Церкви напиталъ ихъ злобою на Патріарха Никона за то, что онъ опорочилъ изданныя ими книги именно по тому, что они внесли въ нихъ означенныя ложныя матнія. Нанитавъ же ихъ злобою, этотъ врагъ вложилъ въ нихъ пепреодолимое упрямство защищать свои мябнія и княги, пе сиотря ни на какія ви частныя, ни Соборныя проясне-

<sup>(1)</sup> Дополн. къ Истор. Актамъ. т. 5. стр. 450.

<sup>(2)</sup> Смотр. Посланіе Аввакума въ Сборникѣ подъ названіемъ Златоуста лист. 166—204. Также посланіе Өеодора, и проч.

нія, внушенія, вразумленія я убъжденія. Такъ когда на Соборъ 1666 года всъ Архіерен съ любовію начаша увъщати діакона Осодора, да придетъ въ чувство; тогда онъ, какъ говорить Исторія, «ничесоже внимаше, но въ своемъ упорствѣ «укръпляшеся (1).» Когда священный Соборъ многими поученіями наставляль на путь истины пона Лазаря, тогда онъ, тоже въ высокомъ мнъніи о своемъ умъ, «оставался непреклоннымъ, «н только укоряль священный Соборь, не при-«нимая отъ него ничего (2).» Когда священный Соборъ вразумлялъ протопопа Аввакума, тогда онъ, нимало «не вразумляясь и прилагая злобу «къ злобъ, изрыгалъ только клеветы, и всъхъ «бывшихъ на Соборѣ называлъ неправослав-«ными (<sup>3</sup>).»

Вълюдяхъдобросовъстныхъ, истинно умныхъ и основательно свъдущихъ въдълъ, за истинну котораго стоятъ, такая непреклопная твердость въ своемъ мятяни очень похвальна. Но означенные люди были совершенно не таковы. Ихъ мудрость, какъ мы уже видъли, и какъ совершенно ясно показываютъ слъдующія ихъ выраженія въ рязныхъ ихъ запискахъ, была почти прямо ничтожна.

1) Протопопъ Аввакумъ, какъ видимъ у св. Димитрія въ Розыскъ, къ діакону Өедору писаль:

- (2) Тамъ же стр. 457.
  - (3) Тамъ же стр. 448,

<sup>(1)</sup> Дополн. къ Истор. Актамъ т. 5. стр. 452.

«Да слышить сынь мой духовный, Өедька, отще-«пенець, оть Никоніань рукоположенець. Бля-«дишь, сице пиша и глаголя о св. Троиць: не-«съкомо есть и нераздъльно лице коеждо другь «оть друга. Не такъ, не бляди. Коемуждо особ-«но есть съденіе, Отцу и Сыну и Духу Святому. «Не спрятавши сидять три лица небесныя (<sup>1</sup>).» Деписовъ пишеть, будто такое ученіе св. Димитріемъ приписано Аввакуму ложно, но за правду св. Димитрія неоспоримо стоить раскольничій Соборь 1699 года Ноября 28 дня, разсматривавшій сін и подобныя мысли Протопопа Аввакума въ посланіяхъ его, и признавшій ихъ противныии разуму и слову Божію (<sup>2</sup>).

2) Никита въ жалобъ на порчу церковныхъ книгъ писалъ: «да въ новыхъ же книгахъ напе-«чатано въ тропаръ: во гробъ плотски и на «престоль былъ еси; а въ старыхъ книгахъ «паписано во всъхъ: бъяше, а не былъ еси?» — Какая тутъ сресъ? Какая порча Въры (3)?

5) Лазарь въ подобной жалобъ писалъ: «Да «въ новыхъ же книгахъ напечатано: два естс-«ства Богочеловъка. А въ правилъхъ напи-«сано: аще кто именуетъ Христа Богоносна че-

(1) Розыскъ стр. 77 и 78.

<sup>(2)</sup> Полное истор. извѣстіе о Стригольникахъ и проч. стр. 177.

<sup>(3)</sup> Смотр. статью 19 Никитинской Челобитной въ "Духов. Увѣтѣ Патріарха Іоакима лист. 165.

«ловѣка, да будетъ проклятъ. Достонтъ намъ имъ-«ти совершенна Бога, и совершенна человъ-«ка, а не Богочеловљка (<sup>1</sup>).»

Люди съ таковымъ явно невъжественнымъ умомъ, и съ такими худыми свъдбліями въ истинахъ Христовой Въры не могли исправлять нацерковныхъ книгъ, тъмъ болѣе, что при шихъ своемъ высокомъ мнѣніи о своей мудрости, или при своей непомърной гордости не могли принять посторонняго вразумленія; ибо тогда OHH показали бы другимъ, что они заблуждались, и ввели въ заблуждение другихъ, а это было бы для ихъ гордости крайне больно. Ихъ гордость, при всякомъ новомъ усиліи разсудительныхъ людей вразумить ихъ, пе могла принять никакого вразумленія, а могла только умножать и умножала въ нихъ злобу противъ такихъ людей,

## Что наипаче сдѣлало эти орудія врага св. Церкви основателями и распространителями раскола?

Злоба противъ Патріарха Никона в гордость. Съ самаго того времени какъ онъ отставилъ ихъ отъ печатнаго дъла, онп признавали его главнымъ виновникомъ ихъ униженія и потери временныхъ выгодъ. Съ того же самаго времени они сдълались внимательными ко всему,

(1) Смотр. Жезлъ Правленія лист. 114 на обор. изд. 1753.

что делалось на печатномъ дворъ, и какъ исправ-**ЛЯЛИСЬ** КНИГИ, ДАБЫ, ЧЪМЪ ТОЛЬКО МОЖНО, ДОСТАвить себѣ оправданіе. Въ то же время они внимательно наблюдали за всъми поступками Никона, дабы опорочить его-поведение и сдълать его для всъхъ ненавистнымъ. Эта ихъ злоба умножалась иало по малу, а наконецъ возвысилась до послъдней степени, возвысилась на степень злобы сатанинской, когда Никонъ, напечатавъ исправленный при немъ Служебникъ и тогдаже переведенную Скрижаль, предписаль, съ разръшенія впрочемъ Царя Алексъя Михайловича, разослать ихъ по всъмъ монастырямъ, соборамъ н церквамъ, съ тъмъ, чтобы церковныя службы были совершаемы по сему исправленному Служебнику, а Служебники изданій прежнихъ, напечатанные означенными отставленными справщиками церковныхъ книгъ, всѣ были отобраны и сожжены.

Не находя справедливой причины къ своему оправданію и тъмъ болѣе справедливыхъ причинъ къ очерненію Патріарха Никона, всъ прежніе справщики церковныхъ книгъ, по общему совъщанію (<sup>1</sup>), взялись за клевету, и старались чернить Никона совершенно всѣмъ, что только по тогдашнимъ обстоятельствамъ можно было вымыслить съ нѣкоторымъ правдоподобіемъ. Они вездѣ разславляли:

<sup>(1)</sup> См. Окружное послание Аввакума.

1) Будто Никонъ съ своими учениками учнть, что Господь нашъ Іисусъ Христосъ умеръ не за наши гръхи, а за нъкое свое погръшение (1).

2) Будто онъ же учитъ Православныхъ ходить по-татарски безъ крестовъ (<sup>2</sup>), и пр. и пр.

5) Будто «духопросвъщенный преп. Елеа-«заръ Анзерскій видълъ змія, обвившагося вкругъ «шен Никона во время его служенія, когда Ни-«конъ былъ еще Іеромонахомъ въ Соловецкомъ «монастырѣ, и предсказалъ братіи, что Никонъ «монастырѣ, и предсказалъ братіи, что Никонъ «нъкогда смутитъ предълы Россін и многихъ по-«трясеній и бъдъ наполнитъ ее (<sup>3</sup>).» — Эти слова прямо выдумка. Въ житіи преп. Елеазара явно сказано, что онъ видълъ тогда на Никонъ ве змія, а омофоръ.

4) Будто предшественникъ Никона, Новгородскій Митрополитъ Афооній, оставившій свое мъсто по потеръ зрънія, предвидъвъ въ Никонъ отступника, до того ненавидълъ его, «яко по прс-«ставленіи своемъ не повелъ Никону погребсти «своего тъла, но Исковскій Архіепископъ, по при-«казу его, погребъ его (4).» — Эти слова — также выдумка. Во время кончины предшественника своего Афоонія Никонъ, какъ совершенно из-

<sup>(4)</sup> Россійскій Виноградъ лист. 21.



<sup>(1)</sup> См. выше стр. 10.

<sup>(2)</sup> Смотр. выше стр. 6.

<sup>(3)</sup> Россійскій Виноградъ лист. 19 на обор. и 20.

въстно, былъ въ отлучкъ изъ своей епархіи для перенесевія св. мощей Митрополита Филиппа изъ Соловецкаго монастыря въ Москву (<sup>1</sup>). Посему не могъ онъ погребсти своего предшествевника.

5) Будто Ростовскій Митрополить Варлаамъ, за нъсколько времени до патріаршества Никонова, утверждая своихъ учениковъ въ Въръ, сказываль, что при Никонъ настануть мятежи и ущербление благочестия; будто опъ, вышедши для срътенія мощей св. Святителя Филиппа, котораго сопровождаль Никонъ, молился Господу Богу, чтобы Онъ не далъ ему увидъть мятежника и смутителя всероссійскаго, хотящаго новинами поколебати Его св. Церковь; и будто Господь Богъ сотворилъ следующее зпамение: «у митрополита Варлаама, мало Никону не до-«шедшу, подломпшася нозъ, и онъ, на рукахъ «поддержащихъ его двухъ архидіаконовъ, пре-«даде свою душу Господеви (2).» — Это то же — вымысль; ибо блаж. Варлаамъ, Митрополить Ростовскій, скончался не въ самый день внесенія въ Москву мощей св. Святителя Филиппа, но за день (3).

. 6) Будто Никонъ, въкогда пришедъ на печатный дворъ, и увидъвъ, что наборщикъ ез чимљ

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> Смотр. Исторію Росс. Іерархів. Т. 1. лист. 251. Част. II, 20



<sup>(1)</sup> Акты Археолог. Т. 4. стр. 75.

<sup>(2)</sup> Россійскій Виноградъ лист. 23.

крещенія набираеть слова плюнеть трижды т. е. на сатану, сказаль: «невъдъніемъ и оть «простоты тако творимо, на отречение сатаны «внесенная въ книги плевать на сатану, не по-«добаетъ на сатану плевать. Наборщикъ же отвъ-«ща: како не подобаетъ? подобаетъ. Глагола Ня-«конъ: не подобаетъ. Отъ простоты тако творимо. «Кто сему творецъ?... и како влъзоша (слова сія) «въ книги наша, не въмы. То въмы, яко аще и «богобоязнивый бѣ мужъ, иже вложи сія, но «мало бъ разсуденъ. То ложь есть предъ Богомъ. «Ложь паки есть грбхъ и отъ отца діавола. Убо «дабы не быти гръху сему и соблазну, отложити «подобаеть, и непотребно сіе. Не подобаеть пле-«вать (1).» — Такой разговоръ Патріарха Никона съ наборщикомъ опять несомненно-клеветническій вымыслъ; ибо въ новоисправленномъ Требникъ не отмънено требование плевать на сатану, а напротивъ того, послъ словъ: плюни на него, ясно сказано: и сіе сотворшу, т. е. плюнувшу. Следовательно у Никона не могло быть означеннаго разговора съ наборщикомъ.

7) Будто «Никонъ до того не терпълъ осми-«конечнаго креста, что велълъ вышить осми-«конечный крестъ на подошвахъ своихъ башма-«ковъ, и попиралъ его непрестанно (<sup>2</sup>).» — Это

<sup>(2)</sup> Россійскій Виноградъ въ ст. о Циконѣ, и въ Аввакум. Сказаніи о Пиконъ, также въ Сказаніи отъ части



<sup>&</sup>lt;sup>(1)</sup> Аввакумъ въ окружномъ посланіи лист. 187 на обор. и 188.

тоже несомнѣнно клевета, которой ваши наставняки ни чёмъ не доказывали и доказать не могли. Напротивъ Никонъ явно показывалъ въ себъ совершенно иное расположение къ осмиконечному вресту. Онъ съ величайшимъ усердіемъ и благогов вніемъ, будучи уже Патріархомъ, устроиль осмиконечный кресть изъ кипариса со вложеніемъ въ него многихъ св. мощей (1), и поставиль его въ одномъ изъ любимвишихъ своихъ монастырей, въ монастыръ Крестецкомъ на Бълопъ моръ. Бывая въ семъ монастыръ, Никонъ молился предъ симъкрестомъ съ глубочайнимъ благоговъніемъ. Этоть кресть и донынъ неоспоримо свидътельствуетъ о благоговънія Патріарха Никона въ осмиконечному вресту. Всякій можеть видъть этоть кресть въ Крестецкомъ ионастыръ во всякое время самъ. Притомъ осмиковечный крестъ находился у Патріарха Никона на его печати, которую также можете видъть даже въ невавистной для васъ Скрижали (2).

Разсъвал таковыя и симъ подобныя клеветы на Патріарха Никона, означенные справщики церковныхъ книгъ наконецъ составили и вездъ устно и письменно распространяли слъдующее мнъ-

въдомости ради православными въ Цвѣтникѣ лист. 210.

<sup>(1)</sup> Смотр. Исторію Россійск. Іерархія Т. ІУ, 828.

<sup>(2)</sup> На концѣ книги въ подписи подъ словомъ отвѣщательнымъ.

ніе, какъ несомнѣнную истину: «Теперь настало «и идеть время антихриста: нынъшняя Церковь «нъсть Церковь, тайны божественныя не тайны, «крещеніе не крещеніе, Архіерен не Архіерен, «писанія лестна, ученіе неправедно, и вся сквер-«па и неблагочестива (1); а Никонъ — анти-«христъ (2), который, да будетъ во всемъ подо-«бенъ Богу, построилъ Іерусалимъ въ свверной «странь, и ръку Игру Іорданъ переименовалъ, «и церковь такову, якова во Іерусалнив постро-«илъ, и въ томъ своемъ Іерусалимъ станомъ «устанился, и проч. (3).» Но какъ Никонъ скончался, и того, что въ св. книгахъ приписывается антихристу, не сдълаль; то многіе изъ совращенныхъ означенными справщиками церковныхъ книгъ начали разумъть подъ именемъ антихрпста уже не одного Никона, но и всъхъ Архіереевъ, держащихся исправленныхъ по плаву Никона церковныхъ книгъ, употребляя въ подтвержденіе своего мнѣнія, съ явными натяжками и многоразличными ухищреніями, совершенно все, что только съ в'Екоторымъ видомъ правдоподобія можеть быть обращено въ подтвержденіе того мвѣвія (4).

- (1) Дополи. къ Истор. Актамъ. Т. 5. стр. 445.
- <sup>(2)</sup> Смотр. окружнов посланіе Аввакума, въ Сборникѣ лист. 166 на обор.
- <sup>(3)</sup> Смотр. въ томъ же Сборникѣ посланіе ипока Авраамія. лист. 208 на обор.
- <sup>(4)</sup> Теперь это общее мнѣніе Безпоповщины. Смотр. княгу объ антихристѣ.

Какъ могла быть принята и укръпиться такая неправда? И какъ можетъ продолжать укръпляться и распространяться такая неправда о Никонъ и св. Щеркви даже въ наше время?

Къ несчастію могла и можетъ довольно удобно. Ибо во-первыхъ, основатели раскола, распространяя означенную неправду, (измъненіе перстосложенія для крестнаго знаменія, имени Ісусъ, печати на просфорахъ и проч.) весьма удобно могли пріобрътать себъ въру тъмъ, что они вездъ доказывали народу свою справедливость наипаче печатными, отъ Патріарховъ, какъ они говорили, свидътельствованными книгами, которыя находились весьма во многихъ мъстахъ и вездъ удобно могли быть показываемы. Народъ, не умъя разобрать дъла, во многихъ мъстахъ отъ души принималь ихъ доказательства за несомвънную истину. върили печатанному. Тогда еще несомнѣнно А впрочемъ и въ наше время давно ли перестали върить печатному, какъ несомвънной истинъ?

Во-вторыхъ, основатели раскола, доказывая справедливость своего мятьнія означенными, ими самими исправленными и напечатанными, книгами, вездѣ выдавали эти книги за книги старыя, — за тѣ книги, по которымъ спасались и спаслись въ русской землѣ всѣ прославившіеся нетлѣніемъ мощей и чудодѣйствіями Святые. Такія мысли весьма удобно могли сильно располо-

жить народъ держаться кингъ, напечатанныхъ оспователями раскола и отвергать книги, исправленныя по плану Патріарха Никона. Эту возможность несомнънно доказываетъ обнаружение сихъ же самыхъ мыслей касательно нашихъ испорченныхъ переписчиками книгъ, когда преп. Максимъ началъ было исправлять ихъ. Прен. Максиму не номогло никакое оправдание, его почли за исказителя церковныхъ книгъ, съ безчестіемъ сослали въ монастырь, отлучили отъ причастія св. таинъ, запретили читать и писать, и даже ходить въ церковь. Хотя въ последствін было разрешено ему причащение св. таинъ, также – читать и писать, однако жъ до самой своей кончины онъ уже не былъ употребляемъ для исправленія нащихъ книгъ.

Бакъ неправда раскола не узнается, но продолжается и распространяется и въ наше время, когда просвъщение предъ ирежнимъ весьма возвысилось и распространилось весьма далеко?

Къ несчастію очень не удивительно. Есть довольно сильныя причины, поддерживающія и укрѣпляющія неправду раскола. Есть эти причины въ самомъ расколѣ, въ раскольническихъ наставникахъ, въ совращаемыхъ и совращающихся въ расколъ, въ самыхъ священнослужителяхъ Православной Церкви и въ православномъ народѣ.

#### а. Причины въ самомъ расколъ.

Главная причина сохраненія и распространенія раскола въ самомъ расколѣ состоить въ строгомъ соблюдения въ немъ собственно внъшности Въры, что и почитается достаточнымъ для спасенія. А какъ соблюденіе внъшности Въры не требуетъ большихъ и тяжкихъ пожертвованій, особливо не требуетъ глубокаго наблюденія за состояніемъ души и за разными склонностями ея и плоти; то она очень внимательно вездъ и держится. Это пристрастіе ко внёшности во многихъ родилось у насъ очень давно и было обличаемо п нсправляемо еще преп. Максимомъ Грекомъ. Еще и тогда многіе спокойно предавались разнаго рода гръхамъ, а между тъмъ надъялись спастися, потому что они всякій день читали разные каноны и молитвы святымъ (1). Это пристрастіе, во всъхъ отрасляхъ раскола сохраняемое въ наше время съ величайшею строгостію, и вообще почитаемое достаточнымъ для спасенія, произволить слѣдующее :

1. Всѣ службы въ раскольническихъ молельняхъ совершаются по Іосифовскому уставу безъ малѣйшаго опущенія. Всѣ чтенія, бывающія въ службахъ, производятся не только не спѣшно, но даже нѣсколько на распѣвъ. Пѣніе въ раскольническихъ молельняхъ наиболѣе безъискуственное и почти всегда столновое, нѣсколько заунывное, русскими наиболѣе любимое.

(1) См. Ист. Русск. Церкви П. Филарета періодъ 3 стр. 152.

2. Всѣ приходящіе въ ноленныя на службу стоятъ до конца службы, и въ продолженіе службы съ мѣста на мѣсто пе переходятъ, по сторонамъ п назадъ не смотрятъ, другъ съ другомъ не разговаривають, тѣмъ болѣе пе смѣются. Взоръ ихъ обращенъ напболѣе къ землѣ.

5. Раскольническія моленныя, или часовин, всегда наполнены иконами художества наиболѣс любимаго въ народѣ,—художества стараго гречсскаго или корсунскаго, — иконами наибольшею частію съ разнымъ украшеніемъ и большаго размѣра. Передъ иконами во время службъ у нихъ всегда горитъ множество свѣчь и масла. Все это, очевидно, довольно поразительно и привлекательно.

#### б. Причины въ раскојоучителяхъ.

Учители раскола мъстами живутъ осъдло, какъ-то по городамъ и селеніямъ, гдъ много раскольниковъ. По наибольшею частію опи бывають въ разныхъ городахъ и селеніяхъ временно, наипаче подъ именемъ странниковъ. Эти учители наиболѣе бываютъ изъ начетчиковъ разныхъ книгъ, люди даровитые, и обыкновсино бродять по разнымъ мъстамъ въ свободпѣйшія врсмена для простаго народа. Когда гдъ нибудь появляется такой учитель раскола, хотя одинъ и не на долгое время, то тамъ простолюдины очень легко могуть отстать отъ Православной Церкви. Ибо

1) Расколоучитель обыкновенно вездъ держитъ себя такъ, что простолюдины видятъ въ немъ какъ бы несомнънно истиннаго христіанина. Крестное знамение онъ всегда изображаетъ на себъ какъ должно и часто. Когда молится, поклоны дъластъ внимательно, благоговъйно н отнюдь не спѣшно: Взоръ его степененъ, улыбка рѣдко видна на лицъ его, смѣхъ — никогда. Онъ держитъ себя воздержно и нъсколько въ удалевіи отъ другихъ. Всъ правила, обязательныя для внъшняго поведенія православныхъ, именно касательно поста, крестнаго знаменованія себя при всякомъ вкушенія пищи и питія, предъ всякимъ объдомъ и ужиномъ, равно и послъ объда и ужина, при входѣ въ домъ и выходѣ изъ дома, онъ вездъ соблюдаетъ неопустительно. Въ народныхъ забавахъ, пѣсняхъ, игрищахъ, особливо въ пьянствъ и сквернословіи, которыя мъстами очень обыкновенны въ простомъ народъ, онъ никогда не участвуетъ. Въ обращении со всъми онъ лержить себя степенно и всегда весьма осторожно.

Когда такой раскольническій наставникъ гдѣ либо, особливо въ православномъ домѣ, ночуетъ; то обыкновенно старается вести себя всевозможно набожно. Кромѣ всего, обыкновенно вездѣ имъ соблюдаемаго, онъ на все смотритъ съ видомъ сожалѣнія, часто вздыхаетъ и ограждаетъ себя крестнымъ знаменіемъ, вечеромъ и утромъ долго стоитъ на молитвѣ предъ иконою, которая у него бываетъ наиболѣе своя. Такая наружность, очевидно, очень скоро можетъ обратить на себя вниманіе всякаго человѣка, еще не потерявшаго расположеніе къ благочестію. Простой же народъ, не умѣя отличить истиннаго благочестія отъ лицемѣрнаго, входить въ такую мысль, что раскольники истинно православные христіане.

2) Соблюдая такой наружный видъ, раскольническій наставникъ при всякомъ удобномъ, т. е. безопасномъ для себя, случаѣ, отнюдь не опуститъ говорпть простому народу о спасительности своей Вѣры и неспасительности православной Церкви (<sup>1</sup>). Ибо не только у раскольническихъ наставниковъ, но и у всякаго раскольника всегда есть болѣе или менѣе сильное желаніе совратить въ свою секту хотя одного православнаго. Потому что они, видя свою малочисленность,

(1) Должно замбтить, что раскольнические учители, всь вообще, обыкновенно не входять въ разговоръ о Върѣ съ православнымъ Духовенствомъ, особливо съ незнакомымъ, — не входятъ даже и тогда, когда бывають обязаны кътому; но всегда прежде долго вслушиваются, всматриваются, размышляють и наибольшею частію стараются какъ нвбудь отвязаться оть начавшаго рѣчь о Вѣрѣ, ежели начавшій такую рѣчь усматривается ими знающимъ дъло. Потому что они не рѣдко очень явно уличаются въ заблужденів, а это имъ, особливо при своихъ, бываетъ крайне больно. Но ежели они начинають говорить, то обыкновенно стараются говорять съ силою, дабы ежели можно, совратить кого либо изъ православныхъ или ПО крайней мёрё удержать върасколё могущихъ поколебаться въ немъ.

естественно стараются умножать свое сообщество, хотя бы только для того, чтобы при множествъ казаться сильнъе.

Раскольническіе же наставники, часто сами не знаявсей гнусвости своего дёла, стараются сильно ноддерживать и распространять злое дёло исконнаго человёкоубійцы. Занимаясь соображеніемъ и объясненіемъ божественныхъ и отеческихъ писаній, на что они не получили отъ Господа нужной благодати и права, всевозможно, по духу гордости своего отца, всегда стараются не о томъ, чтобы найти истину; а о томъ, чтобы подкрѣинть свои однажды принятыя и обнаруженныя мнѣнія, устоять въ своихъ мнѣніяхъ, распространять ихъ и сохранить довѣрепность къ себѣ совращенныхъ ими и свои житейскія выгоды. Для распространенія своихъ ложныхъ мпѣній, у нихъ иридуманы и употребляются извѣстные способы.

Первый, самый простой и наиболые употребляемый раскольническими наставниками, способъ для совращенія православныхъ въ расколъ состоитъ въ приглашеніи ихъ въ свою моленную, которой видъ съ совершаемою въ ней службою почти обыкновенно сильно цоражаетъ простолюдина, и онъ ипогда тотчасъ получаетъ въ самомъ себъ увъреніе, что расколъ есть истинная Въра, и уходитъ въ расколъ.

Вторый способъ, употребляемый раскольническими наставниками съ тою же цълио, со-

стоить въ указывани на разныя, наипаче встиъ извъстиыя, злоупотребленія или венсиолеевія правилъ Въры въ православномъ народъ, особенно въ людяхъ чиновныхъ, препмущественно же въ православномъ Духовенствѣ. Дѣлая такое указаніе, они обыкновенно говорять, что такого, совершенно явнаго и безстыднаго пренебреженія христіанскихъ правилъ и обычаевъ не могутъ двлать истинно върные; что въра на свътъкрайне умалилась; что мы живемъ въ послъднія времена, что теперь идетъ царство антихоистово; что скоро должно быть второе Христово пришествіе, кончина вѣка и страшный судъ. Какъ скоро кто нибудь, сознавая дъйствительность разныхъ злоупотребленій и явнаго неисполневія разныхъ правилъ Въры въ православныхъ, размягчается сердцемъ; то тому раскольническіе ваставники тотчасъ начинаютъ говорить прямъс, что антихристь царствуеть именно въ Православной Церкви; что въ православномъ Духовенствъ нигдъ вътъ истиннаго благочестія; что все православное Духовенство служить антихристу; что совершаемыя имъ таинства не значать нечего или даже суть скверны; что треперстный в четыреконечный кресть есть печать антихристова и т. п. Послъ сего ежели раскольнические паставники усматривають въ слушателъ не малое убъждение, тотчасъ стараются расположить его скорће спасать свою душу отъ погибели, я въ надежнъйшее средство ко спасенію и избъжанію втуныхъ мукъ предлагають а) немедленно перейти въ ихъ секту, при чемъ, по ихъ увъренію, отпускаются всъ гръхи; 2) принять двуперстный кресть, который есть знаменіе спасенія, и 3) прекратить сообщеніе съ православными въ пищъ и питіи, представляя ему, что, поступая такъ, овъ предохранитъ себя отъ участи сыновъ погибельныхъ, получитъ право быть отпъту по-старинному, спасительному отпъванию. погребеву на кладбищъ старообрядческомъ, быть причислену къ лику Святыхъ, и проч. Бывъ напитаны своими заблужденіями, раскольническіе наставники обыкновенно дъйствуютъ такъ съ полною увъренностію въ своей правотв, и не ръдко очень легко достигаютъ своей цъли. Ибо заблужденія, къ несчастію, липнутъ къ другимъ какъ зараза.

Третій способъ, употребляемый раскольническими наставниками для совращенія простаго народа, состойтъ въ весьма льстивомъ и хитромъ нападеніи на православныхъ учителей, особляво отличающвхся основательностію проповѣди, безпорочною жизнію и сильнымъ дѣйствіемъ на народъ. Выискавши случай говорить съ такимъ учителемъ гдѣ нибудь при немаломъ собраніи раскольническіе наставники предлагаютъ ему для рѣшенія какой нибудь, рѣшенный въ уважаемой ими, печатной книгъ, запутанный вопросъ. Ежели православный учитель даетъ рѣшеніе не совсѣмъ согласное съ рѣшепіемъ, находящимся въ книгѣ; то они, или тотчасъ выи намболѣе по уходъ православнаго учителя, предъ всъми прочнтывають изъ своей книги рѣнненіс, а нотомъ все, слышанное ими несогласное съ тънъ рѣшеніемъ, называють ересью, а самаго учителя еретикомъ, волкомъ, скрывающимся въ овечьей одеждъ и губителемъ человѣческихъ душъ. Такимъ образомъ они лишаютъ православнаго учителя довъренности въ простомъ народѣ, в нѣсколько лицъ увлекаютъ въ свою секту.

Сверхъ сего раскольнические наставники Безпоповой секты часто употребляють къ совращенію простаго народа, особливо какъ нибудь оскорбленнагоправославными Священниками при исправленіц требъ, слёдующій четвертый способъ. Они внушають, что разныя церковныя требы, объявляемыя Священниками за необходимыя, весьма обходимы, и говорять: «На что вамъ попы? Вы и безъ нихъ можете дълать все, нужное для спасенія. Крестить также свято могуть и простые, неосвящевные люди. Св. мученики Созонть, Діодоръ, Дидимъ и Маркъ не были попами, во крестили многихъ. Многихъ крестили даже женщины (<sup>1</sup>). Причащение св. Тапнъ также не есть необхолимо: многіе святые во всю свою жизнь ве причащались, и — святы, какъ-то: преподобный Петръ Авонскій, МаркъФраческійнпроч. (2).» Простой народъ, слыша о такихъ, представляе-

<sup>(2)</sup> Отвѣты Выгорѣцкихъ старцевъ.



<sup>(1)</sup> Отвъты Выгоръцкихъ старцевъ.

мыхъ ему примърахъ, весьма соблазняется, и, не умъя разобрать дъла, иногда скоро начинаетъ върить словамъ лжеучителя, а православныхъ Священииковъ почитать лжецами, побуждающими своихъ прихожанъ получать означенныя таинства не для чего инаго, какъ для того, чтобъ обирать у нихъ деньги.

## б. Причины въ совращающихся въ расколъ.

1) Нѣкоторые изъ православныхъ, не умѣя искушать духи (1), совращаются въ расколъ просто по своей набожности, по сердечному желанію сдѣлаться п быть благочестивыми, увлекшись вышеозначенною наружностію раскольническихъ учителей, раскольническими молельнами и ихъ службою. Въ совращенныхъ такимъ образомъ ревность по Вѣрѣ часто очень скоро разгорается въ пламень, и они—готовы для удержанія себя въ принятой ими Вѣрѣ совершенно на всѣ страданія и на потерю самой жизни.

2) Другіе совращаются въ расколъ по причинъ глубоно возчувствованной ими своей виновности предъ Господомъ Богомъ и великой нужды понеченія о спасеніи своей души для избъжавія въчныхъ мукъ. Такое глубокое возчув-

<sup>(1)</sup> Іоан. 4, 1. зачал. 73.

ствование оказывается въ людяхъ особенно BO времена, преимущественно потрясающія нашь духъ, какъ-то: въ глубокой старости, въ болваняхъ, угрожающяхъ прекращеніемъ жизви, проведенной безпорядочно, въ большихъ несчастіяхъ и т. п. Въ таковыя времена человъческое сердце бываетъ гораздо мягче, и удобиве обращается къ Богу съ покаяніемъ и молитвою. Раскольнические наставники, наипаче по городамъ, пользуются такими временами съ крайнимъ вниманіемъ, особливо въ отношевія къ лицамъ по чему нибудь для нихъ нужнымъ. Опи съ величайшимъ терпъніемъ дожидаются такихъ временъ, а дождавшись бодро идуть, къ кому предположили, съсвоимъ совътомъ о спасения души. Для человъка очень стараго, весьма больнаго, равно и несчастнаго, слово о спасеніи души всегда пріятно, частое посъщение наставника, особливо не на долго, весьма отрадно, не длинное чтеніе назидательной книги часто весьма усладительно, а скорое и легкое средство избавиться отъ всъхъ гръховъ весьма утвшительно. Посему люди престарване, весьма больные и несчастные не ръдко очень скоро отдаются въ полное распоряжение совратителя. особливо ежели они проводили свою жизнь, не исполняя христіанскихъ обязавностей. т. е. ръдко ходили въ церковь, давно не исповъдывались, не причащались, а объ исполнения другнхъ Господнихъ заповъдей даже не дунали. Исторія сказываеть, что раскольническіе наставники очень часто увлекали православныхъ въ

расколъ во время ихъ глубокой старости, сильныхъ болѣзней и большихъ несчастій, такъ что нѣкоторые изъ сихъ несчастныхъ, у перекрещенцевъ, по входѣ въ купѣль уже не возвращались въ земную жизнь, а уходили прямо въ вѣчность.

3) Нѣкоторые увлекаются въ расколъ свободою въ мірской жизни, и посему желаніемъ свободы отъ нравственнаго дѣйствованія на нихъ православнаго Духовенства, т. е. желаніемъ безотчетности въ отношеніи къ хожденію въ церковь, къ исповѣди, къ причащенію св. Таинъ, свободы отъ соблюденія разныхъ условій касательно браковъ, и т. п. Свобода отъ всего этого для нихъ весьма пріятна, а важности и нужды своей Вѣры они часто почти совершенно ве знаютъ. Когда же говорятъ имъ о важности и нуждѣ ихъ Вѣры, они не слушаютъ и не хотятъ слушать. Мудрено ли имъ оказаться въ расколѣ!

4) Нёкоторые уклоняются въ расколъ по связямъ родства, сосёдства, ремесленности, торговли. Поелику одинаковость Вѣры удобнѣе располагаетъ насъ къ искренности, доброхотству и помощи; то нѣкоторые, мало знакомые съ своею Вѣрою, дабы не лициться искренности, доброхотства и помощи близкихъ къ нимъ людей въ расколѣ, оставляютъ свою православную Вѣру, и переходятъ въ расколъ тѣмъ спокойнѣе, что въ раскольникахъ видятъ также не малую набожность и увѣренность въ правотѣ своей Вѣры. Част. 11. 21

5) Нѣкоторые изъ православныхъ увлеваются въ расколъ по своей бъдности. Видя многихъ раскольниковъ богатыми, они думають, не за старую ли Въру Господь Богъ такъ награждаетъ ихъ. Посему стараются сблизиться съ ними въ понятіяхъ и чувствованіяхъ, а богатые раскольники, которымъ, по разнымъ отраслямъ ихъ промышленности, нерѣдко нужно бываетъ много людей, примъчая такое расположение въ православныхъ, особливо ежеля они живутъ порядочно, тотчасъ совращаютъ ихъ въ расколь, давая имъ у себя какое либо мъсто, или ссужая въ засмъ какую либо сумму денегъ. Ибо раскольники 388ютъ, что въ одновърцахъ своихъ они скоръе найдуть приверженныхъ къ себъ и върныхъ себъ, нежели въ разнов врующихъ. Посему у раскольниковъ почти вездъ служатъ только раскольники.

## г. Причины въ священно-и-церковнослужителяхъ Православной Церкви.

Къ уклоненію православныхъ въ расколъ и къ упорству ихъ въ расколъ, къ несчастію, иногда подаютъ поводъ нѣкоторые изъ самихъ служителей Православной Церкви.

1) По заповъди Господа: шедше, научите вся языки, и по указанію св. Апостода, для чего Христосъ далъ есть... пастыри и учители (1),

<sup>(1)</sup> Epec. 4, 11-13. зачал. 224.

каждый Священникъ обязанъ вводить всякую **душу ввъреннаго ему** прихода въ полное познаніе Христовой Въры, — въ такое познаніе, какое прилично не ребенку и не юношъ, но мужу созръвшему въ въдъніи и опыть, ---въ такое познаніе и направленіе духа, при которомъ не могло бы поколебать его прихожанъ въ истинъ ника кое лжеученіе, ни человъческое, ни сатанинское. Ибо св. Апостолъ, сказавъ о цѣли установленія въ св. Церкви пастырей и учителей, говорить, что они должны дъйствовать, дондеже достигнемъ вси въ соединение (единство) въры, и познанія Сына Божія, въ мужа совершенна... да не бываемъ къ тому младенцы, скитающеся всякима вътрома ученія (1). Но накоторые Священники, къ несчастію, будто и не знаютъ этой обязавности. Они не стараются о научения Въръ всъхъ своихъ прихожанъ. Можно ли думать, что ихъ прихожане достаточно узнаютъ Христову Въру? И можно ли имъть основательную надежду, что ихъ прихожане не сдълаются раскольниками, еретиками, а мъстами даже - людьми, подобными язычникамъ? Какъ удобно и легко въ приходъ такого Священника съ полнымъ успъхомъ можетъ дъйствовать учитель раскольническій!

2) Какъ внимательно и непрестанно стараются соблюдать въ строжайшей точности всъ бла-

<sup>(1)</sup> Ефес. 4, 14. зачал. 224 и 225.

гочестивыя правила касательно внёшности хрястіанской жизни раскольническіе наставники; такъ напротивъ нёкоторые изъ Священно-и-церковнослужителей Православной Церкви, какъ бы довольствуясь только православіемъ своей Вёры, бываютъ не внимательны и не точны въ исполненіи означенныхъ правилъ, а эта невнимательность пнеточность въ служителяхъ Вёры бываетъ весьма вредна для процвётанія Вёры.

3) При церковномъ Богослуженіи нѣкоторые церковнослужители иногда очень спѣшатъ, читаютъ съ пропусками и невнятно, поютъ грубо и вообще держатъ себя не довольно благоговѣйно и чинно. А это, очевидно, весьма оскорбляетъ благочестивое чувство ищущихъ духовнаго наслажденія въ дому Божіемъ, которое впрочемъ преимущественно здѣсь и должно быть подаваемо и получаемо. Удивительно ли, что такое поведеніе православныхъ церковнослужителей удаляетъ нѣкоторыхъ богобоязненныхъ, но неразсудительныхъ православныхъ отъ Православной Церкви?

4) Нъкоторые изъ священнослужителей иногда опускають очень нужныя, а пратомъ очень нетрудныя обязанности, именно: оставляють Божію службу не только въ субботніе дни и въ средніе праздники, но и въ дни воспресные, въ дни великихъ праздниковъ, подъ тъмъ предлегомъ, что не многіе ходятъ въ церковь, и что будто имъ не изъ чего пріобръсть церковнаго вина, просфоръ, свёчь и ладона. Таковые священнослужители, очевидно, какъ бы совсёмъ забываютъ свою обязанность сколько можно чаще и благоговѣйяѣе совершать Божію службу, дабы тѣмъ поддерживать въ своихъ прихожанахъ благочестнвое расположеніе духа, и вводить ихъ въ встинно христіанскую жизнь. Они смотрятъ на своихъ прихожанъ такъ, какъ будто на нихъ не лежитъ обязанности касательно спасенія ихъ душъ, и какъ будто имъ никогда не отвѣчать за нихъ. Мудрено ли, что прихожане таковыхъ священнослужителей въ праздничные дни изъ любонытства идутъ въ раскольническія моленныя, а потомъ и остаются въ расколь.

5) Нъкоторые Священники, особливо имъющіе большой приходъ или занимающіеся кромъ прихода еще какою либо должностью, даже и въ обязанность себъ не ставятъ наблюдать за душевнымъ состояніемъ своихъ прихожанъ. Имъ иногда совершенно не извъстно не только душевное состояніе и духовныя потребности прихожанъ нкъ вообще, но и духовное состояние и духовныя нужды прихожанъ, находящихся въ глубокой старости, въ тяжкой болжани или въ какихъ либо злоключеніяхъ. Между тъмъ раскольническій наставникъ ходить около нихъ весьма заботливо, совращаеть ихъ безъ труда, и умершихъ оть тяжной бользен или старости безпрепятственно погребаеть на своемъ кладбищъ иногда гораздо прежде, нежели мъстный Священияъ

- 326 ---

узнаеть о ихъ болъзни, близости къ смерти и самой смерти.

### д. Причины въ православныхъ.

Многіе люди между православными не суть въ саномъ дълъ православны, а только считаются православными. Эти люди не рёдко сильно способствують къ поддержавію и распространснію раскола. Ибо а) многіе сего рода православные оказывають явное небрежение къ правнаять св. Церкви: воскресныхъ и праздничныхъ дней не соблюдають; узаконенныхъ постовъ совершенно не держать; пищу употребляють безъ всякой молитвы и безъ крестнаго знаменія; садятся за столь и выходять изъ за-стола не молясь; въ церкви при Божіей службъ стоятъ не благоговъйно, разговариваютъ, смъются, бродять съ одного мъста на другое, что читается и поется не слушають, и проч. и проч. Человѣку, у котораго пробудилось чувство благочестія, все это представляется мерзкимъ. Его сердцу больвилѣть. HO: CMV не хочется сего Между твиъ раскольническій ваставникъ, замътивъ такое состоявіе человъка, предлагаеть ему побывать въ ихъ молееной. Православный идеть. видить тамъ больше порядка и благоговънія, н пристаетъ къ расколу, какъ къ истинно спасительной Въръ. б) Другіе изъ считающихся православрыми, увлекаясь различными житейсками

выгодами, получаемыми ими оть лжеучителей и отъ обольщенныхъ лжеучителями, вездъ, гдъ могутъ, стараются выдавать этихъ лжеучителей и обольщенныхъимибольенлименьеза безвредныхъ, не справедливо или слишкомъ тъснимыхъ, а не рѣдко и за достойныхъ всякаго состраданія и покровительства. Эти несчастные покровители ересей и расколовъ, иногда сильно дъйствуя въ пользу ересей и расколовъ, ни мало не примѣчаютъ, что въ нихъ дъйствуетъ духъ сатаны. Они, защищая и распространяя заблужденія раскольниковъ какъ бы святую истину, или выдавая тв 38блужденія по-крайней-мъръ за не очень вредныя, сильно подавляють Христову истину, вражески разрывають единство Въры, и крайне препятствують исполнению того вождельнныйшаго для насъ желанія Господа и Бога Іисуса Христа. -желанія, чтобы по встмъ странамъ земля распространился безцённый даръ Его откровенія, чтобы всв составляли Его единое святое стадо, всв вподнѣ подьзовались спасительными плодами Его страданій, Его смерти и воскресенія, и всѣ, одушевляясь единствомъ мыслей и желаній, постоянно стремились къ жизни, согласной съ волею Божіею, и въ своемъ стремлении, непреставно стараясь предупреждать и отвращать всякій соблазнъ, ревностно поддерживали другъ друга въ спасении души.

#### - 328 -

#### ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Отпадшіе братія! Ваша Въра, преданная ванъ вашнии отцами, уже не та Въра, которой держались ваши прадъды, но Въра вымышленная, иля Въра, употребимъ выраженіе писателя Большаго Катахизиса, умышленная (1). Въра вашяхъ предковъ была Въра истинно старая, --Въра, воторую даровалъ Інсусъ Христосъ, которую проповъдали св. Апостолы, которой держались всѣ св. Отцы Церкви, которую приняль оть Грековъ и принесъ къ намъ св. великій Князь Владпміръ, и которой теперь твердо держится Церковь Православная, -- та Церковь, которую вы, ежели иногда изъ опасенія не называете Никоніанскою, то обыкновсьно только -Велькороссійскою, Ежели вы возвратитесь въ этой Церкви; то возвратитесь къ истиниой Въръ вашихъ прадъдовъ и къ Церкви истинно святой, соборной, Апостольской и единой. У вашихъ предвовъ, а равно и у вашихъ прадъдовъ, дъдовъ н отцевъ въ въчности уже нътъ никакихъ земныхъ видовъ. Какъ всъ они теперь сильно желають вашего возвращенія къ истинной Въръ и Церкви, а при истинной Въръ и вашихъ усердныхъ молитвъ въ св. Церкви о душахъ ихъ!

Будьте праводушны и разсмотрате чистосердечно, что вамъ препятствуетъ соединиться



<sup>(1)</sup> Больш. Катихизисъ, лист. 121 на обор,

съ св. Православною Церковію? Вы чтите св. Евангелія, св. Апостоль? Весьма глубово чтимъ и мы, какъ чтили ваши и наши благочестивые предки. Вы предъявляете, что держитесь правиль седни вселенскихъ и девяти помъстныхъ св. Соборовъ? Всъхъ правилъ этихъ св. Соборовъ держимся и мы такъ же, какъ держались ихъ ваши . и наши благочестивые предки. Вы держитесь св. преданій Христовой Церкви? Держимся и мы такъ же, какъ держались вхъ ваши и ваши благочестивые предки. Вы любите писанія святыхъ великихъ вселенскихъ учителей: Іоанна Златоустаго, Василія Великаго, Григорія Богослова, Ефрема Сирина и проч.? Весьма любимъ ихъ и мы такъ же, какъ любили ихъ ваши и наши благочестивые предки. Вы признаете истолкование слова Божія только согласное съ истолкованіемъ св. Отцевъ Церквя? Только таковыя истолковаиія признаемъ за истинныя и мы такъ же, какъ только таковыя признавали за истинныя ваши и наши благочестивые предки. Вы предъявляете, что не любите, чтобы кто-нибудь проповъдываль ученіе, противное слову Божію и писаніямъ св. Отцевъ? Ръшительно не любимъ сего и мы такъ же, какъ не любили ваши и наши благочестивые предки. Многіе наъ васъ говорять: мы всеусердно желаемъ, но за нужными случаями не можемъ пользоваться всвин установленными оть Господа Іса Христа святыми таниствани? Всвин этими таниствами каждый изъ насъ всегда мо-MCTL HOLLOOBATICS, N, HO ACCTONNETBY E HYM-

дамъ, удобно пользуется во всякое время такъ же, какъ во всякое время могли пользоваться и пользовались ваши и наши предки. Ваши предки равно — и наши предки. Для чего вы не съ нами? Для чего вы поставили себя въ невозможность пользоваться святыми таинствами, когда только они вамъ нужны?

По указанію Большаго Катихизиса: «Св. со-«борная Церковь есть та, въ которой всёхъ сед-«ми вселенскихъ Соборовъ преданныя догматы «соблюдаеми суть; которая священнословесными пъвіи славима есть; которая «пѣсньмя и **0C-**«нована и утверждена св. мученикъ мощии; въ «которой совершается и тайна святыя божествен-«ныя службы; въ которой вси върніи пріемлють «пречистаго тъла и честныя врови Христа Бога «нашего, и тъмъ причастницы бываютъ царствія «небеснаго,.... которая всему Евангелію и всему «ученію Вселенскихъ Соборовъ върусть, а не «части; которая не въруеть Въру умышленную, «ниже держить тайны, оть единаго коего чело-«въка уставленныя, но се въруетъ и на се упо-«ваеть, еже Господь Богъ предаде, и въ весь «міръ соборнѣ похвали и пріять (1).» Именно такова и есть Православная Церковь, которую исповъдуемъ и которой держимся мы, такъ, какъ исповъдывали ее и держались се ваши и наши благочестивые предки. Для чего вы не съ нами?!

(1) Больш. Катих, глав. 25. лист. 121 и на обор.

Далье Большой Катихизисъ говорить: «Еди-«ногласие соборныя Церкви состоить и содержит-«ся наипаче въ сихъ пяти вещахъ: въ согласіи «Православныя Въры, и въ любви нелиценърнъ, «и во учени правомъ, и въ достоинствъ употреб-«ленія св. таинъ, и въ чести и почитаніи Свя-«тителей и Пресвитеровъ. Сія суть` первъйшія «вещи (1).» Именно все это есть въ пренебрегаемой и ненавидимой вами, а вами чтимой и исповъдуемой Православной Церкви, - Церкви, къ которой всъмъ сердцемъ прилъплялись всъ ваши и ваши благочестивые предки.-Что же, думаете вы, еще должна имъть Православная Церковь, чего не имъетъ св. Церковь, исповъдуемая нами? -- Будьте праводушны, разсмотрите это основательно, и — будьте съ нами!

Потомъ разсмотрите слёдующее. Многіе глумятся надъ вами за строгое соблюденіе правиль Устава св. Церкви, глумятся за то и надъ нами. Вы часто говорите, что у насъ очень многіе не соблюдаютъ правилъ Устава св. Церкви; не въ маломъ числъ есть таковые люди, какъ видимъ, и у васъ. Дурные христіане были въ Христовой Церкви даже въ то время, когда она была преисполнена чрезвычайными дарами Христовой благодати. Дурные христіане были во время святыхъ Апостоловъ, были во время самыхъ ревностныхъ по Въръ св. Отцевъ Церкви, были во

<sup>(1)</sup> Больш. Катихизисъ глав. 25, лист. 121.

всѣ времена, и—будутъ. Но что изъ этого слѣдуетъ? И врата адовы донынѣ не одольли Хрнстовой Церкви, и — не одолѣютъ!

- 332 ---

Какую душевную польву вы пріобрътаете себв вашимъ отлъленіемъ? Совершенно HHRA-Вашимъ отделеніемъ, съ одной сторокой! удовольствіе HCROHHONY вы. вы доставляете врагу истины, нашихъ душъ и нашего спасенія; нотому что онъ никогда не стоить въ истииљ (1), и посему крайне любить вездъ вводить распри, ереси и расколы, а потомъ забвение превиль Въры, нечестіе и погибель нашихь душь. Съ другой стороны вашимъ отдъленіемъ вы доставляете разныя выгоды только міру, живущему какъ внутрь, такъ и внъ созданной отъ Господа истинно православной Церкви. Именно, вашных отдъленіемъ вы доставляете этому міру свободу отъ исполненія правилъ св. Церкви. Ибо, смотря на наши несогласія, которыя почти всѣ вообще касаются только разныхъ постановлений и обычаевъ св. Церкви, этотъ міръ вездъ безъ всякаго стыда преступаетъ всъ церковныя постановленія, такъ что отъ привычки къ преступленіямъ церковныхъ постановлений онъ часто уже и не признаеть дълаемыхъ имъ преступлений тъхъ постановлений за преступления. И какъ міру обыкновенно нътъ нужды въ истивной Въръ и Церкви; то дабы удобнъе удовлетворять своимъ прихотямъ, онъ постоянно старается подсмъиваться

(1) JOAH. 8, 44. 38384. 32,

надъ нами, увлекать насъ въ свой образъ мыслей, а потоиъ и вполнъ въ мірской образъ жизни.

Будьте праводушны, и вникните въ это основательно! - Не убъждаетесь ? - Очень можеть быть. Однако жъ не тотчасъ признавайте не убъдительнымъ то, что сказано. Лукавый обыкновенно дъйствуеть на людей весьма злохитро. Поддерживая въ инхъ разныя страсти, заблужденія и предразсудки, онъ производить то, что многіе наъ нихъ, какъ ни старайтесь убъдить жаъ въ истинь, противной ихъ страстямъ, заблужденіямъ н предразсудкамъ, не хотять убъдиться, и ищуть причинъ сомавваться въ ней; а другіе хотя совершенно убъждаются въ истипъ имъ сказываемаго, однако жъ никакъ не хотятъ признаться въ томъ, и показать себя убъжденнымя. Это старая, несомнънная истина, встин мудрыми давно замъченная, и, безъ сометнія, вами самими не разъ испытанная на себъ. Обратите на нее должное внимание: она весьма достойна глубочайшаго вниманія. Быль ли кто-нибудь на свъть, кто бы такъ сильно и неопровержимо доказывалъ истину своего ученія, какъ Іисусъ Христосъ?-Безъ сомнѣнія, не было никого. Однако жъ весьма многіе Іудеи, которыхъ страстямъ, заблужденіямъ и предразсудкамъ, Его ученіе было противно, всегда находили какія-нибудь причины сомивваться въ Его учения, и не въровали; а другие, хотя совершенно убъждались въ истинъ проповъдуемаго Имъ ученія, и оставались вполнъ безот-

вътными, однако жъ отнюдь не хотълн признаться убъжденными, и только более презирали Его ученіе и злобите гнали Его Самого. Вникните въ это обстоятельство, и разсмотрите его! Еже**ин не** будете върить проповъди Православной Церкви, то будьте увърены, не найдете истиннаго православія, не будете им'вть полной истины, а будете имъть наицаче только мнънія, и у другихъ будете видъть навпаче только мизнія. Сего дня иное будете хвалить и признавать за совершенную истину, а завтра въ признанной истинв будете находить только остроуміе, и - более нли менье ложь. - Спросите: Почему такъ? -Потому что при непокорности св. Церкви вами будеть обладать духъ самомнёнія и недовёрія къ созданной Господомъ Церкви; а только созданная Господомъ Церковь, Церковь Православная, есть в будеть столпь и утверждение истины (1).

Вникните во все это праводушно, и будьте съ нами!

(1) 1 **Тимов.** 3, 15.

# приложение.

.

.

.

٠



,



УСТАВЪ СВЯТЪІХЪ АПОСТОЛЪ И ИЗЛОЖЕНІЕ СВ. БОГОНОСНЫХЪ ОТЕЦЪ СЕДМИ ВСЕЛЕНСКИХЪ СОБОРОВЪ СВ. КРЕЩЕНІЯ РОДУ ЧЕЛОВѢЧУ ВО ИМЯ ОТЦА И СЫНА И СВ. ДУХА, БЫВАЕМЫЙ НАДЪ ОГЛАШЕННЫМЪ, СИРѢЧЬ ХОТЯЩИМЪ КРЕСТИТИСЯ.

#### Чинъ Оглашения.

Сего примъчанія нътъ ня въ Іовлев. скомъ, ни въ Филаретовскомъ, ни въ Православномъ Требникахъ, а есть еще толь- ц ко въ Потребникъ Іоасафовскомъ. По Іосифовскому Потребнику.

Аще будетъ по рожденіи боленъ младенецъ, и не ссетъ сосца матерня, но и къ смерти будетъ, не подобаетъ ждати, якоже нѣцыи злѣ рекоша, до пяти или до шести дней не крестити, но въ той часъ токмо воньже родится, омывше и крестити е, да не умретъ не просвѣщено.

22

— 338 —

#### По Іовлевскому Служебнику:

Аще ли въ возрасть. первъесовлечется отъризъ своихъ, і изустъ нозъ. Священникъ же поставляетъ его предъ дверми церковными, къ востоку лицемъ. и дунетъ на него З-жды. и знаменаетъ ему лице і уста его, и перси.

Слъдующее примъчаніе находится во всъхъ Потребникахъ.

Аще ли же младенецъ крестянся, развивають его, и разръшаютъ отъ пеленъ. держимо бабою, стоитъ такоже на востокъ лицемъ.

Всего этого нътъ въ Требникахъ

#### По Іосифовскому Потребнику.

голько въ Филаретовскомъ

Это прим'тчание есть еще

Священникъ же сотворитъ знаменіе крестное глаголя.благословенъБогъ нашъ. таже, Царю небесный. трисвятое, по Отче нашъ, возгласъ, яко твое есть царьство. посемъ, тропари дневныя и храму, и прилучившемуся святому. Слава, и нынъ, богороди-

- 339 ---

ченъ, молитвами Господи всѣхъ святыхъ и Богородица (ы), твой миръ даждь намъ, и помилуй насъ, яко единъ щедръ. таже іерей, Господу помолимся. и глаголетъ молитвы сія.

Молитвы бабѣ. егда принесенъ будетъ младенецъ крестити до 40 дней.

Молитва 1. Господу помолимся.

Владыко Господи Вседержителю, исцъляяй всякъ недугъ, и BCARY язю, самъ и сію иже днесь принесшую рабу твою сію бабу, имрк, исцъли ю, отъ грѣхъ. по словеся бо пророка твоего Давида, вси въ беззаковіихъ зачаты есмы, и сквернавы суть вси предъ тобою. и сохрани ю, и co **ил**аденцемъ егоже принесе. покрой ю кровомъ крилътвоихъ, отъ лнешняго дне, даже до послъяняго CROHYAHIA, ezo молитвами пречистыя Бо-

овлевскомъ, Филаретовскомъ и Православномъ, مع есть еще только въ Іоасафовскомъ

- 940 -

городицы, и всъхъ святыхъ. яко благословенъ еси во въки въкомъ, аминь.

Молитва 2. Господу помолимся.

Владыко Господи Боже нашъ, родивыйся отъ пречистыя Владычицы нашея Богородицы, и присно Дѣвы Маріи, и аки иладенець въ яслехъ возлегій, и аки дътища воспріять бывь, самъ и сію рабу твою сію бабу, имрк, днесь принесшую, сіе отроча, помилуй. и прости волная ей и невольная ся согрѣшенія, и сохрани ю отъ всякаго діявольскаго искушенія. И еже ею принесеннаго младевца соблюди, отъ всякія горести, отъ всякія злобы, всякія сопротивныя отъ бури, отъ духовъ нечистыхъ и **Лукавыхъ днев**ныхъ же и нощныхъ. и соблюди его подъ державною рукою твоею, и даждь ему скорое востаніе, и отъ

Всего этого натъ въ Потребникъ Іовлевскойъ, Филаретовскомъ и Православ-

- 341 ---

скверны очисти его, и болъзни исцъли ему. и здравіе и благомощіе души же и тълу даруй. и ангелы свътлыми и сіятелными покрый его. и соблюди отъ всякаго наитія невидимыхъ духовъ, и отъ недуга и язи, отъ рвенія и зависти, и отъ очеснаго призора. и помилуй отроча се по веляцъй милости твоей, н очисти его отъ тълесныя скверны, и отъ различныхъ ему находящихъ утробныхъ стуженій, и исцъли его скорыя ради твоея милости. и сподоби его поклонитися земному храму егоже уготоваль еси, да славится имя твое святое въ немъ. яко полобаетъ ти всяка слава честь и поклоняніе Отцу и Сыну и Святому Духу (1), нынъ и присно и во въки въкомъ, аминь.

Таже молитва младенцу. Господу помолимся.

(1) Эта молитва обращена ко второму лицу св. Троицы, а славословіе говорится св. Троицѣ: неприлично.

номъ, а есть еще только въ Іоасафовскомъ.

| только въ Іоасафовскомъ. | Всего этого нѣть въ Требникѣ Іов. |
|--------------------------|-----------------------------------|
|                          | BJEBCKOML,                        |
|                          | Филаретовскомъ                    |
|                          | 1                                 |
| •                        | Православномъ,                    |
|                          | ь, а есть еще                     |
|                          | TL e                              |
|                          | ËĻ€                               |

иже ВЪ четыредесятый младенецъ законно лень принеслъ (ся) еси, отъ Маріи неискусобрачныя матере, и на объятіяхъ Симеона праведнаго пріятъ былъ еси, самъ Владыко всесильне, и принесеное се младя, явитися тебѣ всѣхъ Творцу, благослови на всяко 1410 благо, и тебъ благоугодно возрасти, отгоняя отъ него всяку сопротивную силу. знаменіемъ воображенія креста твоего. ты бо еси храняй младенца Госполи. да сподобився святаго крещенія, получить части избранныхъ царствія твоего, соблюдаемо сый съ нами, благодатію святыя и единосущныя Троицы. тебъ бо подобаетъ всяко благодареніе, и поклоняніе, со безначалнымъ ти Отцемъ, и съ пресвятымъ и благимъ и животворящимъ ти Духомъ, нынъ и присно и во въки въкоиъ, аминь.

Господи Боже нашъ.

## Слъдующее находится во всъхъ старыхъ Требникахъ, а напечатано съ Іовлевскаго Служебника.

Таже, iepeй глагодеть, молитву. во услышавiе всъмъ. Господу помолимся.

О имени твоемъ Госполи Боже истінный. и единороднаго ти Сына, п Святаго ти Духа. возлагаю руку мою на раба твоего, имрк. сподобльшагося прибъгнути ко святому имени твоему. и подъ кровомъ крилъ твоихъ соблюдену быти. отстави же отъ него ветхія оноя прелести. і исполни его еже втя въры, и надежди и любве. яко да разумъетъ, яко ты еси единъ Богъ истінный, і единородный твой Сынъ, Господь нашъ Іс Хс, и Святый твой Духъ. даждь ему во всёхъ твоихъ заповъдехъ шествовати, и угодная тебъ творити и соблюсти. яко аще сотворить та человъкъ, живъ будетъ внихъ. и напиши его въ книги животныя, и совокупи его стаду наслъдія твоего. да прославится имя твое святое о немъ. и возлюбленнаго ти Сына Господа нашего Іса Ха. и животворящаго ти Духа, да будутъ очи твои призирающи нань милостивнъ всегда. і уши твои, еже послушати гласа моленія его. возвесели его ватаехъ руку его, и во всякомъ родъ его. ла исповъстьтися поклоняяся, и славя имя твое великое и вышнее. И восхвалить тя всегла во вся ани живота своего. тебе бо поютъ вся силы небесныя, и твоя есть слава во впьки (1) аминь.

<sup>(1)</sup> Въ Іоасафовскомъ и Іосиф. эта молитва, обращенная къ Богу Отцу, оканчивается такъ: твоя есть слава Отца и Сына и Св. Духа: неприлично.

#### Запрещение 1.е. Господу помолимся.

Запрещаеть ти діяволе, Господь нашъ Íč Хс. пришедый вмиръ и вселивъся въ человъцѣхъ. яко да твое упразднитъ мучительство, н человъки избавить. иже на древъ сопротивныя силы побѣдивъ. солнцу померкъшу, и земли колебящися и гробомъ отверзаемомъ (1). н тёлесемъ святыхъ востаемомъ (1). иже разрушивъ смертію смерть. и упразднивъ имущаго державу смерти, еже есть тебе діявола; запрещаю ти Богомъ, показавшимъ древомъ живота. и уставившимъ херувимы пламенное оружіе, обращающееся стрещи то. запрещенъ буди и отъиди. онъмбо ти запрещаю. походившимъ яко по суху, на плещу морьскую. и запрътившему бури и вътромъ. егоже возръніе изсушаваетъ бездны, и запрещение таить горы. той бо і нынъ запрещаеть ти нами. убойся изыди, и отступи оть созданія сего. и да не возвратишися, ниже утаишися внемъ. ниже усрътиши сего, или дъйствуещи, или укръпншися. ни внощи ни во дни, или часъ или вполудне. но отъиди во свой тартаръ, даже до уготованнаго великого дне суднаго: убойся Бога свдящаго на херувимъхъ, и призирающаго бездны. егоже трепещуть ангеля и архангели, престоли, господьства. начала, власти, силы. многоочитая херувимъ, и шестокри-

<sup>(1)</sup> отверзаемомъ, востаемомъ неправильно, должно сказать: отверзаемымъ, востаемымъ, но не повравлено на въ Іса сафовскомъ, ни въ Іоснфовскомъ Потребникѣ,

латая сераениъ. егоже трепещетъ небо и земля, море и вся яже внемъ; изыди и отъйди, отъ знаиенанаго новоизбраннаго воина Ха Бога нашего. онъмбо ти запрещаю. ходящимъ на крилу вътренюю. творящимъ ангелы своя духи, и слуги своя огнь палящъ; изыди и отъиди отъ созданія сего, со всею силою и аглелы (<sup>1</sup>) своими. яко прославися имя Отца и Сына и Святаго Духа, нынъ и присно и во въки въкомъ, аминь.

Запрещение 2-е. Господу помолимся.

Богъ святый, и страшный и славный. иже во всбхъ дълехъ свонхъ и силъ, нспостижимъ и неизслёдованень сый. той предновелёвый тебъ ліаволе, въчныя муки томленія. нами недостойными его рабы повельваеть ти, и всей споспътней ти силь. отступити отъ новознаменаннаго, именемъ Господа нашего Іса Ха, истиннаго Бога нашего: запрещаю ти убо діяволе вселукавый, и нечистый и скверный и омрачевный, и туждій душе, силою Ісъ Христовою. иже всю власть имущаго на небеси и на земли. рекшаго глухому и безъгласному бъсу. изыди отъ человъка, и да нектому внидеши вонь. отъиди и познай свою суетную силу, юже ни во свиніяхъ власть имуща. помяни повелъвшаго ти, по твоему прошенію

<sup>(1)</sup> Агелы въ Іосифовскомъ поправлено: анелы—поправка совершенно противная тому, какъ это имя, когда подъ нимъ разумѣются духи злые, пишется въ книгахъ славянскихъ.

во стадо свиное внити. убойся Бога создавшаго небо, егоже повельніемъ земля на водахъ утвержена бысть, и поставльшаго горамъ предълъ, и холмомъ яремъ. и положышаго пъсокъ морю предѣлъ, и въ водахъ зѣлныхъ путь спасеный и кръпкій. прикасающагося горахъ и воздымятся. одъвающагося свътомъ яко ризою. простершаго небо яко кожу. покрывающаго водами превыспреняя своя. основающаго землю на утверженій ся, не прекловится во въкъ въка. призывающаго воду морьскую и проливающаго тую на все лице земное. Изыди и отъиди, отъ иже ко святому просвъщенію готовящагося; Запрещаю спасителнымъ страданіемъ Господа нашего ти **Тса Ха. и честнымъ его тъломъ и кровію, и при**шествіемъ его страшнымъ. пріидеть бо на облацъхъ, пріидетъ бо и не умедлитъ судяй всей земли. и тебе, и споспътествующую ти силу, умучить всеонь (1) огненьй. предавь во тму кромѣшьную, идъже червь неусыпая (<sup>2</sup>)ногнь не угасаеть. яко держава Христа Бога нашего, со Отцемъ и Святымъ Духомъ. нынъ и присно и во въки въкомъ, аминь.

#### Запрещение 3-е. Господу помолимся.

Господи Саваофъ, Боже пзраилевъ. исцъляяй всяку болѣзнь, и всякъ недугъ. призри на

(2) Въ Іоасафовскомъ поправлено: не усыпаеть. Лучше.

<sup>(1)</sup> Вгеонъ. Въ Іоасафовскомъ поправлено, въ геенъ. Правильнъе.

раба своего, имрк. взыщи истяжи, і изъжени огь него всяка дёйства діяволя. запрети духовоиъ нечистымъ, и пожени (<sup>1</sup>) ихъ. и очисти дёло рукъ твоихъ. и быстрое свое воспріимъ дёйство, сокруши сатану подъ ноги его въскорѣ. и даруй ему побѣды нань, и на нечистыя его духи. яко да еже отъ тебе милости получивъ, сподобится безсмертныхъ и небесныхъ ти таиньствъ. и славу возъслетъ тебѣ Отцу и Сыну и Святому Духу, нынѣ и присно и во вѣки вѣкомъ, аминь.

#### Молитва. Господу помолимся.

Сый Владыко Господи. сотворивый человѣка по образу своему и по подобію. и даяъ (<sup>2</sup>) ему власть живота присносущаго. таже отпадша грѣхомъ не презрљет (<sup>2</sup>). но устроиет (<sup>2</sup>) вочеловѣченіемъ Христа твоего, спасеніе мирови. самъ и созданіе свое се, избавль отъ работы вражія. пріими во царьство свое небесное. отверзи ему очи мысленіи, во еже просіяти внемъ просвѣщенію благовѣстія твоего. сопрязи животу его Ангела свѣтла, избавляюща того отъ всякаго навѣта сопротивнаго. отъ срящи лукаваго, отъ бѣса полуденнаго, отъ привидѣній лукавыхъ;

---

<sup>(1)</sup> Пожени въ Іоасафовскомъ поправлено: отжени. Яснѣе.

<sup>(2)</sup> Давъ, не презръвъ, устроивъ соотвътственно предъидущему сотворивый должно было поправить: давый, непрезръвый, устроивый. Но поправлено только уже въ Православномъ.

- 348 ---

и дунеть іерей нань, **5-жды.** и знаменаеть, чело его и уста его, и груди его. и глаголеть:

Изжени оть него всякъ лукавый, и нечистый духъ, сокрытый гитэдяйся въ сердцы его. духъ прелести и лукавьства. духъ идолослуженія, и всякого лихоимьства. духъ лъжи, и всякія нечнстоты, дъйствуемыя по научению діяволю отца ихъ. и сотвори то овча словесное святаго стада Христа твоего. удъ честенъ церкви твоея. сосудъ освященъ. сына свъту, и наслъдника царствія твоего. яко да по заповъдемъ твониъ пожиеша, (1) и сохраньша (1) печать нерушиму, и соблюдъша (1) ризу неосквернену. получитъ блаженство святывь твоихъ, во царствіи твоемъ. благодатію в щедротами и человѣколюбіемъ, едінороднаго Сына твоего. снимже благословенъ еси, и со пресвятымъ и благимъ, и животворящниъ ти Духомъ, нывъ и присно и во въки въкомъ, аминь;

и посемъ обратитъ крещаемаго, къ западу лицемъ. и горљ (<sup>2</sup>) руцѣ ему воздвигшу. и вопрошаетъ исрей, крещаемаго, имрк. отрицаетилися сатоны. и аще въ возрасте, все отрицаніе самъ крестящійся глаголетъ.

<sup>(1)</sup> Пожиеша въ Православновъ поправлено: жительствосаеши, сохраниеши, соблюдши. Правильнъе и ясиъе.

<sup>(2)</sup> Горљ. Также сказано въ Филаретовскомъ Требникѣ и въ Православномъ; но въ Іоасафовскомъ и Іосифовскомъ Потребникахъ: долу. Причины не сказано, и понять трудно.

Аще ли же младенецъ есть, крестяйся. ieрей, обращаеть бабу со младенцемъ, и воспраемниковъ на западъ лицемъ и вопрошаетъ младенца, имрк. Отрицаешилися сатоны. и вывсто младенча слова, отвъщають баба и воспріемницы. Отрицаюся сатоны. і абіе вопрошаеть се. и встать дтать его. отвъщають подобне. и прочая, вопросы. и всея службы его, и всъхъ аггель его, и всего студа (1) его. и сотворити, таковыя вопросы и отвъты, потрижда. и паки, вопрошаеть крещаемаго и се, 3-жды. Отречелися сатоны. и отвъщаеть, отрекохся сатоны. И речеть ісрей. и плюни на бъса. трижда, кзападу. онъ же плюнеть. посемъ іерей, повелить крестящемуся. обратитися на востокъ лицемъ. руцъ ему долу (<sup>9</sup>) держащу. аще ли младенецъ. и повелить бабъ обратитися со младенцемъ на востокъ, и пріемникомъ. и вопрошаетъ подобне трижды, и се. Объщаваешилися Христу, имрк. и отвъщаетъ крестяйся. или во младенца мъсто, баба и воспріемвицы рекуть. объщеваюся Христу. и върую во единого Бога Отца Вседержителя. и глаголють исповѣданіе православныя въры. върую во едіного Бога. весь до конца,

(2) Долу. Также стоить это въ Филаретовскомъ Потребникѣ и въ Православномъ; но въ Іоасафовскомъ и Іосифовскомъ на оборотъ: горъ. Причины не видно. Греческій текстъ при семъ требуетъ держанія рукъ тоже долу.

<sup>(1)</sup> Вичесто студа въ Православномъ Требникъ поставлено гордыни. Правильно. Смотр. выше стр. 197.

З-жды. и паки вопрошаеть крещаемаго, З-жды. Объщался ли Христу. и отвещаеть, объщахся Христу. въруеши ли во Христа. и отвъщаеть, върую во Христа. Ісрей глаголеть. и поклонися ему. и поклонить главу крестяйся. или баба преклоняется со младенцемъ.

> глаголя, поклоняюся Отцу и Сыну и Святому Духу, Троицъ единосущнъй и нераздълимъй. (1)

нераздѣлимѣй. (1) Таже глаголеть, священникъ, благословенъ Богъ, всѣмъ человѣкомъ хотяй спастися, и вразумъ истивный пріити, нынѣ и присно и во вѣки вѣкомъ, аминь (<sup>1</sup>).

Іерей молится. молитвою сею.

Иотребникахъ.

**ровскомъ и јосифовскомъ** 

Владыко Боже. призови раба своего, имрк, ко святому твоему просвѣщенію. и сподоби его великія сея благодати святаго ти крещенія. омый его скверности. породи его вжизнь вѣчную. і исполни того силы Святаго ти Духа, во пріобщеніе Христа твоего. яко да нектому чадо тѣлесное будетъ, но чадо твоего царствія. благоволеніемъ и благодатію, едінороднаго ти Сына. снимже благословенъ еси и со пресвятымъ и благимъ и животворящимъ ти Духомъ. нынъ и присно и во вѣки вѣкомъ, аминь;

### Чинъ крещения.

По вспъмъ Требникамъ.

И восклонивъся, јерей. и того крестящего. и повелитъ сму внити въ церковь. и приходитъ

къ купъли надъ воду. прежде же принесенит водѣ быти отъ источника, и воліяне внея. и свѣщамъ возженымъ четыремъ. п поставленымъ окрестъ ея и пріемъ кадило, и покадивъ ея округъ, креста образно. и по семъ, знаменаетъ свлъщами воду, З-жды, и погружаетъ ихъ (<sup>1</sup>). и глаголетъ Благословено царство Отца и Сына и Святаго Духа нынъ и присно и во въки въкомъ аминь.

Таже. Діяконъ, глаголетъ ектенію. надъ водою. аще ли нъсть. глаголетъ самъ ісрей.

Миромъ Господу помодамся. О свышнемъ миръ и о спасеніи душъ нашихъ, Господу помолимся:

О мирѣ всего мира, и о благостоянін святыхъ божінхъ церквахъ (<sup>9</sup>), и о совокупленіи всѣхъ, Господу помолиися.

О святѣмъ храмѣ семъ и иже съ вѣрою и благоговѣніемъ и со страхомъ божіимъ въходящихъ вонь, Господу помолимъся.

О патріархе нашемъ, нырк. п честнаго презвитерьства (з), еже о Христъ и діяконьства

- (1) Означеннаго дёйствія въ Православномъ Требникъ не предписапо. Нътъ сего предписанія и въ Греческихъ Требникахъ. Значеніе предписаннаго дъйствія объяснить трудно, и нигдъ не объясняется.
- (2) Дерквахъ не правильно, по старославянской Грамматикѣ должно сказать церквей. См. лис. 121 на обор. 122. Однакоже не исправлено ни въ одномъ изъ старыхъ Потребниковъ.
- (3) Честнаго Пресвитерства... діаконства, всего причта не правильно. Надобно сказать о честномъ Пресвитерствь,

и всего причта и о людехъ, Госцоду помолимся.

О священьства (1) и заступленія (1) пребыванія (1) и о дълехъ руку его (1), Господу помолимся.

О еже освятитися водѣ сей, силою и дѣйствомъ и пришествіемъ Святаго Духа, Господу помолимся.

О еже низъпослатися ей благодати избавленія, благословенія іорданова (<sup>2</sup>) Господу помолимся.

Сихъ прошеній

О еже пріити на ню чистителному пресущественыя Троицы дъйству, Господу помолимся.

Оежепросвѣтитисянамъ просвѣщеніемъ разума, н

діаконствъ, всемъ причтъ. Въ Іоасафовскомъ такъ н поправлено.

- (1) О сеященьства и заступленія пребыванія и о дълъхъ руку его. Такъ и въ Филаретовскомъ Потребникѣ. Но въ Іоасафовскомъ сказано: о сеященетевь, заступленія пребыванія и о дълехъ руку его. Въ Іосифовскомъ еще поправлено такъ: о сеященствъ заступленія и пр. И такъ ни изъ котораго Потребника не видно, въ чемъ состоитъ это прошеніе. Въ исправленномъ Требникѣ сего прошенія нѣтъ. Нѣтъ его и въ Греческомъ.
- (2) Такъ и въ Потребникахъ Филаретовскомъ, Іоасафовскомъ, и Іосифовскомъ, по въ Православномъ поправлено: благословению Іорданову. Лучше.

353 ---

благочестія примествія ради Святаго Духа, Господу помолимся.

О еже пріяти ей силу на отвращение всякаго, навъта видимыхъ и невидимыхъ врагъ, Господу помолимся.

О еже быти достойну царствія въ нетлъннаго ней крещаемому, Господу понолимся.

пріобщителну разну и смертивоскресеніяХриста Бога (1) нашего, Господу помолимся.

О еже сохранити ему одежду крещенія, и обрученіе Духа не скверно и стращный непорочно во день Христа Бога нашего, Господу помолимся.

(1) Пріобщительну смерти воскревенія Христа Бога. Какъ можно быть пріобщительну смерти воскресенія Христова? Что такое смерть воскресенія Христа Бога? Не понятно. Въ Православномъ стоитъ смерти и воскресенія. Только при семъ чтенін видна и сила протенія. Безъ сего чтенія сами не знаемъ, о чемъ молимся.

YACT. II.

23

О еже быти ему сооб-

есть только въ Іоасафовскойть и Іосифовскомъ.

въ Іовлевскомъ Служебникт и

Потребникѣ

Филаретовскомъ,

ھ

HELL

О нынѣ приходящему (<sup>1</sup>), имрк, ко святому крещенію и спасенія (1) его, Господу помолимся.

О явитися чадо (<sup>2</sup>) свъту и дни, вней крещьшемуся, Господу помолимся.

О еже быти тому водъ сей бани паки бытія, оставленія гръхомъ, и одъяніе нетлънія (<sup>3</sup>), Господу помолимся.

> О еже услышати Господу Богу нашему гласъ моленія нашего, Господу помоламъся (4).

О избавитися томуже и намъ, отъ всякія скорби, гизва и нужда, Господу помолимся;

- (1) О нынъ приходящему... и спасенія его въ Іоасафовскомъ исправлено: о нынъ приходящемъ... и спасеніи его, за симъ такъ напечатано и въ Іосифовскомъ. Правильно.
- (2) Чадо. Въ Іоасафовскомъ Потребникѣ поправлено: чаду. Правильно.
- (3) Выраженія: оставленія гръхомъ и одъяніе нетлънія не ясно, куда относятся, и дѣлаютъ смыслъ темпымъ. Въ Православномъ сказано: о еже быти водъ сей банею паки бытія, оставленію гръховъ и одежди нетлънія. Понятно, и посему лучше.
- (4) Сего прошенія нѣтъ и въ Филаретовскомъ Потребникѣ. Оно явилось только въ Іоасафовскомъ, а потомъ и въ Іосифовскомъ.

Заступи, спаси, помилуй, и сохрани насъ Боже своею благодатію;

Пресвятую чистую и преблагословеную Владычицу нашу Богородицу, и присно дъвицу Марію, со всъми святыми помянувше. сами себе и другъ друга, и весь животъ нашъ Христу Богу предадимъ;

Іерей молится молитвою сею вътайнъ.

Благоутробный и милостивый Боже. истязуяй сердца и утробы, и тайная человъческая въдый единъ. ни бо есть вещь не явленная предъ тобою, но вся нага и объявленна предъ очима твоима. въдый яже о мнъ, да не омразищи (1) мя, ниже лица своего отвратиши отъ мене. но отложи ми согръшенія вчасъ сій. презирая человъкомъ согръшенія въ покаянія. и отмый мнъ страсть телесную, и скверну душевную. и всего мя освяти всесовершень, силою твоею невидимою, и духовною десницею. да не инъмъ свободу возвѣщающу, и тую подавая вѣрою совершену, неисчетнымъ человъколюбіемъ, самже твонмъ яко рабъ грѣху неискусенъ (<sup>2</sup>) буду; пи Владыко, едіне благій же и человъколюбивый, да не возвращуся смиренъ и посрамленъ. но низъпо-

<sup>(1)</sup> Да не омразищи. Такъ и въ Филаретовскомъ, но въ Іоасафовскомъ: да не омерзищи мя. Понятнъе.

<sup>(2)</sup> Отложи. Такъ и въ Филаретовскомъ, и въ Іоасафовскомъ, а за тъмъ и въ Іосифовскомъ. Не ясно. Надобно было сказать: прости.

сли ин силу свыше. и укрѣпа ия къ службѣ предлежащаго таиньства, великого и небеснаго и сообразѝ Христа твоего, вхотящемъ порожсдатися (<sup>1</sup>) святымъ крещеніемъ. отъ моего недостоиньства. и назидай того на основаніи апостольскомъ и пророческомъ, и да не разрушиши. и насади его садъ истинный, во святѣй твоей и апостольстѣй Церкви, и да не отсѣчеши. яко да предуснѣвающу тому во благочестін. славится и его ради пресвятое имя, Отца и Сына и Святаго Духа, нынѣ и присно и во вѣки вѣкомъ, аминь.

I абіе начинаеть іерей, молитву сію, велегласно.

Велій есн Господи, п чюдна дѣла твоя. и им единоже слово довольно есть, къ похваленію чюдесъ твоихъ. Велій есп Господи, и чюдна дѣла твоя. и ип единоже слово довольно есть, къ похваленію чюдесъ. твоихъ. Велій еси Госпеди и чюдна дѣла твоя, и ни единоже слово довольно есть, къ похваленію чюдесъ твоихъ. Твоето бе волего отъ небытія въ бытіе привелъ еси всяческая. твоею державою содержиши тварь, и твоймъ промысломъ строиши миръ. ты отъ четырехъ стихій тварь составилъ еси. четырия времяны кругъ лѣту вѣнчалъ еси. тебе трепещутъ умныя силы вся. тебе ноетъ солице, тебе славитъ луна. тебѣ молятся эвѣзды, тебе нослу-

<sup>(1)</sup> Въ Іоасафовскомъ, а за симъ и въ Іосифовскомъ: породитися. Правильнёе.

шаеть свыть. тебе боятся бездны, тебь работають источницы. ты простерль еси небо яко кожу. ты утвердиль еси землю ва водахъ. ты оградиль еси моде пескомъ. ты ко отдыханію воздухъ проліялъ еси; ангельскія силы тебѣ служать. архангельстія лицы тебѣ кланяются. многоочитая херувими (1), и шестокрилатая серафимь (1), окресть стояще и облетающе. страхомъ неприкосновенныя (2) ти славы покрываются. ты бо Богъ сый неописаненъ, безначаленъ же и несказаненъ. пришелъ еси на землю, зракъ рабій пріимъ въ подобін человъчестемъ бывъ. не бо стерпъ Владыко ради благоутробія твоея милости, зръти отъ діявола мучима рода человъча. но прінде и спасе насъ. Исповъдаемъ благодать, нооповълаемъ милость. не таимъ благолъянія. естества нашего роды свободилъ еси. дъвическая ложесна освятиль еси рождествомъ твоимъ. вся тварь воспъваеть тя явльшагося. ты бо Богъ нашъ на земли явися, и съ человъки споживе. ты іорданьскія струя освятиль еси. снебесе низъпославъ святыи свой Духъ. и главы тамо гитадящихся зміевъ стерлъ есн. Сіе глаголи, З-жды.

Самъ убо человъколюбче царю, пріяди і вынъ пришествіемъ Святаго ти Духа, и освяти воду сію; И даждь ей благодать избавленія, благо-

<sup>(1)</sup> Такъ и въ Филаретовскомъ Потребникѣ, по въ Іоасафовскомъ, а за нимъ и въ Іосифовскомъ поправлено: херувимы, серафимы.

<sup>(2)</sup> Въ Православномъ: неприступныя. Правильние.

словеніе Іорданово. сотвори ея (1) нетлѣнія источникъ и освященія даръ. согрѣшеніемъ разрѣшеніе. болѣзнемъ премѣненіе. бѣсомъ погибельну, сопротивнымъ силамъ неприступну. ангельскія силы исполнену. да отбѣжатъ отъ нея навѣтующая созданію твоему, яко имя твое Господи призвахъ дивное и славное, и страшное сопротивнымъ.

И дупетъ, па воду **3-жды.** и знаменаетъ ея (1) рукою трищи, погружая персты, креста образно. и глаголетъ се.

Да сокрушатся подъ знаменіемъ, воображенія креста твоего, вся сопротивныя силы. Трижды. Да отступятъ отъ насъ вся воздушная и невидимая привидѣнія. и да не утаится въ водѣ сей бѣсъ теменъ, ниже да снидетъ со крещающимся духъ лукавъ, помраченіе польисломъ (2), и мятежь мысленъ на разумъ паводя. Но молимпися (?) Владыко, ты Господи всѣхъ. покажи воду сію, воду покоя. воду избавленія, воду освященія. воду очищеніе (з) скверны плоти и духа. ослабу юзамъ, оставленіе согрѣшеніемъ просвѣщеніе души. баню паки бытія, обновленіе духа, сыноположенія даръ, одѣяніе иетлѣнія, источникъ живота. ты бо реклъ еси Господи:

<sup>(1)</sup> Въ Православномъ: ю. яснѣе.

<sup>(2)</sup> Отвѣтъ на возраженіе, дѣлаемое на сіе мѣсто, какъ оно находится въ Православномъ Требникѣ, смотр. выше стран. 16.

<sup>(3)</sup> Слова: воду очищение въ Іоасафовскомъ Потребникѣ исправлены: воду очищения. Правильнѣе.

намыйтеся, и чисти будете. отъимите лукавьствія отъ душъ вашнхъ. ты бо даровалъ еси намъ свышнее порождение, водою и духомъ. явися Господи водь сей (1), и даждь претворитися еже вней крещаемому, имрк. во еже отложити убо ветхаго человъка тлъющаго по похотънію прелести. одъятижеся вноваго обновляемаго, по образу твоему создавшаго его. яко да будеть соедінень уподобленію смерти твоей ради крещенія (2), причастникъ и воскресенія да будетъ. и сохранивъ даръ Святаго ти Духа, и умноживъ преданіе (3) благодати. пріиметъ маду горняго званія, и сопричтется первороднымъ написанымъ на небесткъ. тебт бо слава **II040**баеть и держава, честь и поклоняніе, Богу и Господу нашему Ісу Христу. вкупъ со безначалнымъ ти Отцемъ. и со пресвятымъ и благимъ и животворящимъ ти Духомъ. нынъ и присно и въ въки въкомъ, аминь.

Миръ всѣмъ. Діяконъ. Главы ваша Господеви преклоните. и преклоняетъ iepeй главу свою,

- (2) Да будеть соединень уподобленію смерти твоей ради крещенія. Не понятно. Все мѣсто заимствовано изъ посл. къ Римл. 6, 5. (зачал. 91). Въ Православномъ Требникѣ стоитъ: да бывь сраслень подобію (весьма уподобившись) смерти твоея крещеніемъ. Яснѣе.
- (<sup>3</sup>) Преданіе. Такъ во всёхъ старыхъ Потребникахъ. Въ Православномъ: даръ. Яснёв.

<sup>(1)</sup> Водљ сей. Такъ во всѣхъ старыхъ Потребникахъ. Въ новонсправленномъ же сказано: на водљ сей. Правильнѣе и яснѣе.

надъ сосудомъ масленымъ. *держиму отъ кужа, или бабою* (<sup>1</sup>) и дунетъ внего, трижды. п знаменаетъ рукою нань, креста образно, трижды. глаголетъ. молитву сію.

Владыко Господи Боже отецъ нашихъ. иже сущимъ вковчезъ ноевъ, голубь послалъ еси, сучець масличень имущь во устьхь. премененія образъ спасенія еже отъ потопа (2), и благодати танньство онъми предобразуя. и маслинный плодъ во исполнение святыхъ ти таннъ подавъ. и тъмъ і еже взаконъ Духомъ Святымъ исполниль еси, и сущихъ во благодати совершая. Самъ благослови, и се масло. силою и дъйствомъ и явленість Святаго ти Духа. яко быти тому помазание нетлиния. оружие правдъ, обновленіе души и твлу. всякого діяволя двйства отбъгателно (3) въ премъневіе всякихъ золъ. мажущимся свѣрою, или и вкушающимъ отъ него;

- (1) Преклоняеть іерей главу свою падъ сосудомъ маслепымъ, держиму отъ кума или бабою. Не понятно, кого держиму? Главу іерея? Для чего? Не сосуду ли масленому держиму? Но для выраженія такой мысли надобно было бы сказать: держимомъ.
- (2) Премљненія образь спасенія еже оть потопа. Такъ во всёхъ старыхъ Потребникахъ; не понятно. Въ Православномъ требникѣ стоитъ: примиренія знаменіе, спасенія же оть потопа. Яснѣе.
- (<sup>3</sup>) Отблательно. Не попятно. Въ Іоасафовскомъ исправлено отразительну. Яснъе.

#### и восклонивъся, возглашаеть.

Во славу твою, и единороднаго ти Сына, и пресвятаго и благаго и животворящаго ти Духа. і нынѣ и присно и во вѣки вѣкомъ, аминь;

Таже вониемъ. и пріемлетъ ісрей, спичку изъ сосуда масленаго смасломъ. и тою погружая въ водъ, креста образно, З-жды. поюще. аллілуйя, аллілуйя, аллілуйя, З-жды. съ сущими ту. таже. возглашаетъ. Благословенъ Богъ просвъщая, и освящая всякого человъка приходящаго вмиръ. нынъ и присно и въ въки въкомъ, аминь.

и держимъ бываетъ крещаемый. или попомъ инъмъ, или ділкономъ (<sup>1</sup>). и вземлетъ крестяй священникъ. святое масло перстомъ. и помазуя творитъ кресту знаменіе. на челѣ на очію. на нозъдряхъ. на устнахъ. на скраніяхъ. и на обѣ уши. на персяхъ, и на рукахъ на дланехъ по обѣ страны. и на сердцы. на главѣ на тылу. и на илечію. и между рамъ на ногахъ, на колѣняхъ, и на плесницахъ (<sup>2</sup>). и на коемъждо помазанін глаголя. помазуется рабъ божій, имрк. масломъ

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ другихъ Потребникахъ сего обявательства нѣтъ. Въ loacaфовскомъ стоитъ: воспріемнико из. Такъ и приличнѣе.

<sup>(2)</sup> Упрекаютъ, что Православный Требникъ не велитъ помазывать всёхъ означенныхъ частей тѣла. Не правла. Онъ не говоритъ только подробно, а между тѣмъ ясно говоритъ: «И егдаже помажетъ все тѣло». См. Правосл. Требникъ.

Или і инъмъ священнікомъ помазуется, прилучившимся ту. внегда же помазатися, крещаемому, возлагаетъ іерей, на руки свои рукавы. сиръчь обязуетъ платомъ. Таже, и синдона связавъ оба уголная конца. и возлогаетъ на выю куму. синдона именуетъ, платъ бълъ новъ. потомже оставляется въ церкви (<sup>1</sup>).

Посемъ, іерей, приемлеть крестящагося руками. глаголеть. Благословенъ Богъ просвъщая, и освящая всякаго человъка, грядущаго вмиръ. нынъ и присно и во въки въкомъ, аминь. Таже. крещаетъ приходящаго. глаголя: крещается рабъ божій, имрк. во имя Отца, аминь. и Сына аминь. и святаго Духа аминь. на коеждо реченіе низъводя того вкупъли, погруженіемъ въ воду, и возводя. держа ксебъ лицемъ (<sup>3</sup>). и аще убо младенецъ крещаемый. и погружаетъ его іерей вкупъли, поддерживая уста ему рукою искусиъ, отъ

- (1) Всѣ означенныя курсивомъ дѣйствія не требуются въ Православномъ Требникѣ, потому что не требуются въ Греческомъ Требникѣ, и не упоминаются у Симеона Солунскаго.
- (2) Держа къ себъ лицемъ. Такъ и въ Филаретовскомъ и Іоасафовскомъ Потребникахъ. Но въ Іосифовскомъ Потребникѣ предписывается держать крещаемаго лицемъ къ себъ только тогда, когда онъ, по погружения, возводится изъ воды; а когда погружается, тогда пред-

залитія воды. занеже младенцу слабу сущу (1). аще ли боленъ. то подобно быти вкупљли, водъ теплой. и погрузитъ его въ водъ по выю. и возливаетъ ему на главу, воду отъ купљли, десною рукою, З-жды. глаголя. крещается рабъ Божій, имрк. (2) і абіе по крещеніи полагаемъ бываетъ крестивыйся куму на руки, на синдонъ. аще въ возрасте. пологаемъ бываетъ на выю его синдонъ. таже. священнікъ умывая руцѣ свои, и рукавы отлогая, Возглашаетъ діяконъ. вонмемъ. аще въсть діякона. глаголетъ іерей. вонмемъ. и поемъ стихъ сій. Блажени имже отпустишася беззаконія, і имже прикрышася грѣси. се же глаголется З-жды. Посемъ, ектенія.

Миромъ Господу помолимся.

О свышнемъ мире и о спасеніи душъ нашихъ, Господу помолимся.

писывается держать его лицемь къ востоку.—Предписаніе не дёльное: крещающій не можеть исполнить его. — Въ исправленномъ Требникѣ предписывается чтобъ крещающій держалъ крещаемаго зрящимь къ востоку. Такъ и должно быть; ибо все священное дѣлаемъ, обратясь къ востоку.

- (<sup>1</sup>) Зане младенцу слабу сущу. Такъ во всёхъ старыхъ Потребникахъ. Нётъ смысла. Должно было сказать: зане младенецъ слабъ есть.
- (2) Означеннаго курсявомъ снисхожденія нѣтъ ни въ одномъ Потребникѣ, кромѣ Іовлевскаго. Оно противно ясной заповѣди Господа, странно само по себѣ и не терпимо въ Православной Церкви.

О мире всего мира и о благостолији.

О Патріархе нашемъ, імрек.

О священьства и заступленія. пребываміл и о дълехъ руку его (1). Господу помолимся;

О облещися силою божественою на противнаго, миромь помазанія (2), Господу помолимся.

• О быти ему сосуду священну, на воспріятіе богоданнаго мира Господу помолимся;

• О сподобятися ему званія, внеже званъ бысть Господу помолимся.

О избавитися намъ отъ всякія скорби, гитва и нужда, Господу помолимся.

Заступи, спаси, помилуй, и сохрани его и насъ Боже своею благодатію.

Пресвятую, чистую и преблагословенную.

Тажс, ісрей. молится. молнтвою сею, втай. Благословенъ есн Господи Боже Вседержи-

- (1) Въ Іоасафовскомъ это прошеніе напечатано такъ: о сеященствъ заступленія, и о пребываніи, и дълехъ руку его. Такъ и въ Іосифовскомъ.—Нѣсколько поправлено противъ того, какъ это прошеніе напечатано въ предъядущей ектенін, но и здѣсь смыслъ видѣвъ не больше.
- (2) Выраженіе муромь помазанія въ Іоасафовскомъ поправлено. муромь помазаемому. Прошеніе сдѣлалось яснье, но теперь оно не ко времени: крещенный еще не помазуется. Надобно было сказать: приступающиму къ помазанію.

телю. источниче благихъ. солице правдѣ. просіявый сущимъ во тмѣ свѣтъ спасенія. ради явленія единороднаго ти Сына и Бога нашего. и даровавъ намъ недостойнымъ, блаженное оцыщеніе во святой водь, и божественное освященіе в животворномъ ти помазаніи. еже і нынъ благоволилъ еси породити раба своего, ново просвъщеннаго. имрк. водою и Духомъ. и волныхъ и неволныхъ согръщеній оставленіе даровавъ; Самъ Владыко царю благоутробне. даруй ему н нечать дара, святаго и всесилнаго и споклоняемаго ти Духа. и причастие святаго тела, и честныя крови Христа твоего. сохрани его во освященія, утверди его въ православной върс. изми оть лукаваго, и всъхъ козней его. и спасителнымъ ти страхомъ, въ чистоте и правде соблюан. яко да всякимъ дъломъ и словомъ благоугождая тебъ, сыяъ и наслъдникъ небеснаго та будеть царствія; возгласт. Яко ты еси Богъ нашъ, Богъ миловати и спасати. и тебъ славу возъсылаемъ, Отцу и Сыну и Святому Духу. и вынь и присно и во въки въкомъ, амань.

И посемъ, поютъ. Елицы во Христа креститеся, во Христа облекостеся, аллілуйя.

Таже. помазуетъ священнікъ, крестившагося святымъ миромъ. и творя креста образно. на челѣ к на очію. к на ноздрью. к на устѣхъ, и на обѣ унни. и на грудѣхъ, и на рукахъ. и на сердцы. к на плечью. и между рамома. глаголя,

на коеждо помазаніе. на чель. печать дара Святаго Духа, аминь. да избудеть студа, егоже первъе преступивъ человъкъ, всюду ношаше. на лицы. печать дара Святаго Духа, аминь. Да откровенымъ лицемъ славу Господню зритъ. На рчію печать дара Святаго Духа, аминь. Да зрить очима, свъть Святыя Троица, первыя доброты образъ. На ушію. печать дара Святаго Духа, аминь. Да пріиметь ушима, слышаніе таиньства духовнаго, евангелія Христова. якоже рече Христосъ, имѣяй уши слышати да слышитъ да не приложится ему злое слышание. По ноздрямъ. Нечать дара Святаго Духа, аминь. Да обоняваеть божественыхъ таинъ. яко да и той будеть в миро Христова благоуханія, и в добровоньство спасаемыхъ. да не обоняваетъ прочее смрадныя первыя льсти. По устожь. Печать дара Святаго Духа, аминь. Да перваго вкуса вторымъ заградить, сирѣчь тѣломъ и кровію Христовою.

На персњата. Печать дара Святаго Духа, аминь. Да оболкъся во броня правды, противу художьству вражію станетъ, яко побъдитель непобъдимъ.

На рукахъ. Печать дара Святаго Духа, аминь. Да будуть готовы на простертіе во благотвореніе, и на отгребаніе всякого зда.

И паки, глаголютъ. псаломъ, 31. Блажени имже отпустишася беззаконія, і имже прикрышася гръси. весь до конца, трижды. И возлагаеть на крестившагося кресть з'гойтаномь, якоже истинніи христіяне имуть обычай, еже носити на себь знаменіе спасительныхь Христовыхь страстей, иже есть честнаго креста образь, на прогнаніе всякія непріязненыя дътели, себъ же на сохраненіе души н тълу (<sup>1</sup>).

И тако одёваеть того въ срачицу. глаголя. Одёвается рабъ Божій, имрк. Одёяніемъ веселія, и возрадованія, во имя Отца и Сыва и Святаго Духа, аминь. На верхнюю же одежу, глаголетъ. Да возрадуется душа моя о Господъ, облече бо мя въ ризу спасенія, и одёяніе веселія возложи на мя.

Посемъ поютъ ірмосъ. Ризу ми подаждь свѣтлу, одѣяйся свѣтомъ яко ризою, многомилостиве Христе Боже нашъ. Посемъ, прокименъ, гласъ. З-й. Господь просвѣщевіе мое, и Спаситель мой когося убою; стихъ, Господь защититель животу моему, отъ когося устрашю; Апостолъ, къ Римл. зачало 91. Братіе елицы во Христа Іса крестихомся, въ смерть его крестихомся. Конецъ. живый Богови о Христь Ісѣ Господѣ нашемъ. аллизуіа. Гласъ Господень на водахъ. Евангеліе, отъ Матө. зачал. 116. Во время оно, единіи надесяте ученицы.

<sup>(1)</sup> Предписаніе о возложеній на крестившагося креста съ гойтаномъ есть только въ Потребникѣ Іосифовскомъ, но въ Требникахъ Іоасафовскомъ, Филаретовскомъ и Іовлевскомъ — нѣтъ.

Посемъ, глаголетъ, молитву сію. въ постриженіе власомъ.

Владыко Господи Боже нашь, иже образомь своимъ почетъ человъка. Отъ душа словесныя, и плоти благолёнотны составивъ того. яко да тьло служить словесной дупи. главу же на высочайшихъ поставль, и в ней множайшая чювьствомъ (1) утвердилъ есн. не забавляюща другь другому (<sup>2</sup>). власы же главу покрылъ есн. еже не вреждатися преложеньми вътреными. и вся уды его потребне насадиль еся. яко да ради встхъ благодаритъ тя, добраго художника; Самъ Владыко сосудомъ своимъ избраннымъ, Павломъ апостоломъ заповѣдалъ еси намъ вся въ славу твою творити. и сего пришедшаго раба твоего, имрк. благослови начало сотворити. пострищи власы главы его, съ его совоспріемникомъ (3). и даждь имъ всегда поучатися въ заповѣдехъ твоихъ, и благоугодная тебѣ творити;

<sup>(1)</sup> Въ Іоасафовскомъ и Іоснфовскомъ чуветва. Правильнъе.

<sup>(2)</sup> Не забавляюща другь другому. Такъ во всёхъ старопечатныхъ Потребникахъ. Не понятно. Въ новоисправленномъ сказано: не запинающія другь другу. Яснёе и правильно.

<sup>(3)</sup> Пострищи власы главы его, съ его восприемникомъ. Весьма двусмысленно. Въ Іоасафовскомъ поправлено: пострищи власы главы его, и сохрани ѝ со восприемникомъ его. Яснѣе.

возгласъ. Яко милостивъ и человёколюбецъ Богъ еси. и тебъ славу возсылаемъ Отцу и Сыну и Святому Духу. нынъ и присно и во въки въкомъ, аминь;

Посемъ іерей, вземъ пожица. постригаетъ крестящагося, креста образно. глаголя, постригаетъ рабъ Божій імярекъ. власовъ главы своея. во имя Отца и Сына и Святаго Духа, аминь. и рцёмъ вси за него. Господи помилуй, потрижды. ко всякому мљсту (<sup>1</sup>).

И приемъ мало воску теплого. и влъпляетъ вонь власы отръзаные. и тако сохранить ихъ въ стъну церковную, аще камена церковь. аще ли древяна. то за олтаремъ вземлю вкопавають.

Таже. іерей, глаголеть. миръ всъмъ. діяконъ. главы ваша Господеви преклоните. и тако молится молитвою, сею.

Господи Боже нашъ, иже отъ исполненія купълнаго твоея благости, освятилъ еси втя върующикъ. благослови настоящее младя. и на главу его благословеніе твое да снидетъ. и якоже благословилъ еси Давида рукою пророка тво-

Члст. И.

24

<sup>(1)</sup> Такъ и въ Филаретовскомъ. Въ Іоасафовскомъ, а за нимъ и въ Іосифовскомъ прибавлено: къ пострижению. Поправка сдёлала мёсто темиёе, нежели камъ оно было. Надобно было сказать: ко осякому млену, на которомъ дълается стрижение.

его Самуила. и тако благослови главу раба твоего імрк. рукою моею грѣшною осиявая. того Духомъ Святымъ. яко да предспѣвающу тому во́зрастомъ и сѣдинами старости. славу тебѣ возслетъ. и увидитъ благая іеросалимова, во вся дни живота своего; Возгласъ. Яко подобаетъ ти всяка слава, честь и поклоняніе Отцу и Сыну и Святому Духу, нынѣ и присно и во вѣки вѣкомъ, аминь;

Таже. возлогаетъ нань куколь. глаголя. Одъвается рабъ Божій, імрк. в куколь незлобія. во имя Отца и Сына и Святаго Духа. нынъ и присно и во въки въкомъ, аминъ;

Посемже, обходить священнікъ святую купѣль, среди церкви стоящую, З-жды. послѣдующу сему, и воспріемнику с новокрещенымъ. аще въ возрасте крещаемый. и пріемлеть его воспріемникъ за десную руку. и синдону возложену быти на выяхъ ихъ связуему. поющимъ же всѣмъ, З-жды. Елицы во Христа крестистеся, во Христа облекостеся, аллілуйя. (<sup>1</sup>). Іерей же пріимъ крестившаго отъ кума. и приложитъ устнами его ко образомъ, на святыхъ царскихъ дверяхъ. и ко странамъ святыхъ дверей, во образъ цѣлованія. Аще будетъ мужескій полъ младенецъ, или

<sup>(1)</sup> Того, чтобы ходить вокругъ купѣли по-солонь, не сказано. Равно не сказано о томъ ни въ Филаретовскомъ, ни въ Іоасафовскомъ, ни въ Іосифовскомъ Потребникахъ.

въ возрасте. вводитъ его во святый олтарь, съверными дверми. и приложитъ ко святому престолу устнама его, по подобію цълованія. и по клоняется с нимъ. аще ли же будетъ крещаемо, женескій полъ. не вводитъ во святый олтарь. но прикладываетъ ко святымъ образомъ, на святыхъ дверехъ, такоже.

Посемъ іерей глаголеть к себъ. нынъ отпущаеши раба своего Владыко. весь, до конца.

Таже. поставляеть крестившаго, близъ святыхъ царскихъ дверей. и воспріемлеть того кумъ. сиръчь воспріемникъ.

## По Іосифовскому Потребнику.

Въ Іовлевскомъ Служебникъ

Іерей глаголеть воспріемнику сице, Яко да егоже пріяль еси оть святыя купъли, очищена божественнымъ порожденіемъ, оть всёхъ прежнихъ согръшенішхь (1). тако да тщишися безлъности И душевнъй его впредь о пользь, снабдъвая его отъ пустошныхъ дълъ. и совътъ благъ вездъ предлагая ему, еже бы угодная

(1) Должно читать сограшении, не сограшениих. Это не поправлено и въ Іоасафовскомъ Потребникѣ.

- 379 -

Филареговсковъ Потребникъ сего наставления нътъ.

Богу сотворити и соверпоследняго WHTH . и 10 издыханія, да оба сугубу мзду пріимете отъ Бога здв, и въ будущій въкъ (1), Аще ли въ возрасть будетъ младенецъ, и призоветь ісрей воспріемника, и съ крестнымъ сыномъ въ церковь, и глаголетъ воспріемнику, поучение сіе. О чало внимай яже глаголю ти, яко егоже пріяль оть святыя купьля, очнщена божественымъ ПОрожденіемъ отъ всѣхъ прежнихъ согръшения (<sup>9</sup>). все до конца. Таже глаголеть и сіе. Занеже сей сынъ твой, имрк, во Хрикрестился есть, ста BO Христа облечеся, с нимъ же буди всегда угодная творити во вся дни живота ваниего, въ право-

- (1) Эта запятая поставлена совершенно не умѣста. Она поправлена и въ юснфовскомъ Потребникѣ, не смотря на то, что въ Юасафовскомъ Потребникѣ была поставлена, какъ и должно, точка.
- (2) Неправильно, но не поправлено ин въ Іоасафовскомъ, на въ Іосифовскомъ Потребникъ.

- 373 -

славной въръ твердо пребывати въ добродътелехъ. житіе совершая. къ духовному же отцу послушаніе и повиновеніе имъти. правила же церковнаго никогда же отлучатися, кромв великія вужди, но прилъжнымъ тщаніемъ быти всегда въ модитвахъ, и въ воздержанія, и руцв простирати къ милостыни требующимъ, и ко святымъ церквамъ, и ко убогой чади елика сила. правду же и любовь имъти ко всъмъ человѣкомъ, и не имѣти въ сердцы своемъ иикакоже, ни гордыни ни тщеславія, но все благое творити во смиреномудріи, и въ чистотъ тълеснъй и въ покаяніи, и всегда во умъ имъти смертный часъ И воскресеніе мертвыхъ, И страшное второе Христово пришествіе. и воздаяніе комуждо по двломъ. гръшнымъ огнь неугасимый, и червіе неусыпающее, И тма кромъшняя, и иныя

BB Шравославномъ Требникъ оно напечатано особо, въ общирнъй-

- 374 --

шемъ видѣ

муки не имущія конца. праведнымъ же царствіе небесное, и прочая благая въ безконечнъй жизни, ихже уста человъческая не могутъ изрещи, яже уготова Богъ любящимъ его во въки, аминь;

По вспьмъ Требникамъ:

И потомъ бываетъ ектевія, сугубая. Помилуй насъ Боже. в нейже поминаетъ Царя и Святителя. и воспріемниковъ. и новопросвъщеннаго.

| 8                              | сице. Еще молимся о             |  |
|--------------------------------|---------------------------------|--|
| Эго                            | малости, животъ, и остав-       |  |
| Это есть<br>Фовскомъ і         | ленін гръховъ рабу Божію,       |  |
| ть<br>и                        | імрк, воспріемнику.             |  |
| TO.<br>Io                      | Еще молимся о ново-             |  |
| только въ Іоа<br>Іосифовскомъ. | иросвъщеннъмъ рабъ Бо-          |  |
| ) вт                           | жіи, імрк, о еже сохра-         |  |
| ь I<br>ком                     | неву ему пребытн <i>чиста</i> - |  |
| Іоаса<br>мть.                  | го исповњданія (1) во вся       |  |

лни живота его.

Возгласъ. Яко милостивъ. Посемъ отпусть.

(1) Чистаго исповъданія. Не правильно. Должно было сказать: въ чистомъ исповъданіи.

## По Іовлевскому и Филаретовскому.

Христосъ истинный Богъ нашъ. молитвами пречистыя Его Матере. силою честнаго и животворящаго креста. святыхъ славныхъ и всехвалныхъ Апостолъ. и поминаетъ святаго, імрк. егоже есть храмъ і егоже есть день и всъхъ святыхъ;

## По Іоасафовсквму и Іосифовскому.

Иже во Іорданѣ отъ Іоанна нашего ради спасевія креститися пріемый, Христосъ истиный Богъ нашъ, молитвами пречистыяЕго Матере, силою честнаго и животворящаго креста, св. славныхъ и всехвальныхъ Апостолъ И поминаетъ святаго, егоже есть храмъ и егоже день, и всёхъ святыхъ. Посемъ по обычаю аминь.

#### По вспьмъ Потребникамъ.

Достоить же въдати. Яко аще будеть тогда литоргія. предносять и младенца новокрещенаго, со свъщами, на великомъ переносъ. аще ли же совершенъ человъкъ, крестивыйся. то самъ ходить предъ переносомъ. держа во объихъ рукахъ своихъ, по свъщъ горящей, и причащаютъ крестившагося, святыхъ таинъ Христа Бога нашего. и по отпусте изводятъ к дому со свъщами. провожающимъ его своимъ ему. Аще убо совершенъ есть человъкъ, то самъ носитъ свъщи. такоже и въ прочія дни, приводимъ бываетъ къ церкви. такоже держащу свъщи горящи. на вечерню и на утреню, и на литоргію. даже и до осмаго дни;

> По Іоасафовскому и Іосифовскому Потребникамъ.

Аще будеть омыти святое миро въ тоже время, и тогда начала, Царю небесный не глаголемъ, но по прикладыванія ко святымъ образомъ, глаголемъ молитву омовенію святаго мира, Иже избавленіе, и прочая. И по возгласъ. Яко твое есть еже миловати и спасати. глаголеть іерей, Нынѣ отпущаеши. И потомъ бываеть ектенія сугубая по обычаю. и отпусть.

# Посладование. во еже омыти крестившагося, во осмый день.

#### По встья Потребникаму.

Приходить воспріемникъ, с новокрещенымъ въ церковь ко священніку. он же разрѣшитъ синдона. И начинаетъ. Благословенъ Богъ нашъ, всегда і нынѣ и присно. Посемъ. Царю небесный утѣшителю. трисвятое. И по Отче нашъ. Тропари, дневній. и прилучившагоса святаго, тропарь. слава, и нынѣ Молитвами Господи всѣхъ святыхъ и Богородица, твой миръ (1).

Таже. глаголеть, iepeä, Господу помолнися. и начинаеть молитву.

Иже избавленіе согрѣшеніемъ, ради святаго крещенія рабу твоему імрк, даровавъ. и живота обновленіе подавъ. самъ Владыко Господи просвѣщеніе лица твоего, въ сердцы его просіевати всегда благоволи. крѣпость вѣры его ненавѣтну, отъ враговъ соблюди. нетлѣнія одѣяніе имже одѣяся, нескверно и неблазнено сохрани. непорушиму в немъ духовную печать, благодатію си соблюдая. и милостивъ томуже и намъ бысъ (<sup>2</sup>). по множеству щедротъ твоихъ. Возгласъ. Яко благословися и прославися, пречестное и великолѣпое имя твое, Отца и Сына и Святаго Духа. і нынѣ и присно и во вѣки вѣкомъ, аминь;

И пріемъ губу чисту, отъ воды намочивъ. или бумагу хлопчату нову. отмываетъ креста

<sup>(1)</sup> Словъ, означенныхъ курсивомъ, въ Іосифовскомъ Потребникѣ иѣтъ, а есть только въ Служебникѣ Іовлевскомъ и въ Потребникахъ Филаретовскомъ и Іоасафовскомъ.

<sup>(2)</sup> Въ Іоасафовскомъ, а за тъ́мъ и въ Іосифовскомъ поставлено буди. Ясиве.

образно, новопросвъщенаго. чело, уши, очи. и ирочая уды его. идъже помазано бысть святое миро. глаголя (<sup>1</sup>) врестилься есн. просвътилься еси, освятилъся еси, омылъся еси. во имя Отца и Сына и Святаго Духа. И тако глаголеть и се. Благословенъ Богъ просвъщая и освящая всякого человъка грядущаго в миръ. нынъ и присно и во въки въкомъ, аминь;

Таже. глаголетъ. Господу помолимся. н тако молится.

Владыко Господи вседержителю Боже нашъ. иже ради купѣли, небеснаго осіянія крещаемымъ подавая. породивый раба своего новопросвѣщеннаго, імрк. водою и духомъ. и волныхъ и невольныхъ согрѣшеніихъ оставленіе даровавъ. возложи нань руку свою державную. и сохрани его силою твоея благости. некрадомъ залогъ соблюсти. и сподоби того е животь въчный, и ко твоему благоугодію (з); Возгласъ. Яко ты еси осващеніе наше, и тебѣ славу возъсылаемъ, Отцу и Сыну и Святому Духу. нынѣ и присно и во вѣки вѣкомъ.

Таже. глаголеть Миръ всъмъ. Главы ваша Господеви преклоните. и молится, втай молитвою сею.

<sup>(1)</sup> Въ Іоасафовскомъ и Іосифовскомъ Потребникахъ прибавлено къ сему: ко всплю мъстомъ. Ясиће.

<sup>(2)</sup> Въ Потребникахъ Іоасафовскомъ и Іосифовскомъ прибавлено: доити. Яснъе.

Одъявыйся в тебе Христа Бога нашего. тебъ преклони с нами главу свою. егоже соблюди непобъдима подвижника пребыти. на нже всуе вражду подвижущихъ нань, и на ны. твоимже нетлъннымъ вънцемъ, даже до конца побъдителя всъхъ покажи; Возгласъ. Яко твое есть, еже миловати и спасати. и тебъ славу возсылаемъ со безначалнымъ ти Отцемъ, и со пресвятымъ и благимъ, и животворящимъ ти Духомъ. нынъ и присно и во въки въкомъ, аминь.

Таже. Отпусть.

Разсмотрѣвъ сей чинъ крещенія, находимъ, что 1) по Іовлевскому и Филаретовскому изложенію онъ почти совершенно согласенъ съ исправленнымъ, употребляемымъ въ Православной Церкви, и съ Греческимъ.

555 C C 11/12

2) Іоснфовскій и Іоасафовскій Потребники подлинно весьма много заключають въ себъ такого, чего ие было въ прежнихъ печатныхъ Потребникахъ, и издатели Іосифскаго Потребника подлинно лгутъ, когда говорятъ, что они печатаютъ издаваемый ими Потребникъ съ прежнихъ печатныхъ переводовъ.

5) Употребленные въ изложение сего чина во всъхъ старыхъ Потребникахъ знаки препи-

ванія почти ришительно всь стоять не на своемъ мъстъ, и перепутываютъ смыслъ ръчи. Нъсколько изм'внены они въ Потребникъ Іоасафовскомъ, но и здъсь изивнение ихъ очень часто сдълано веправильно. Кто напередъ не сообраэнть сиысла речи всего какого либо места, тому по употребленнымъ въ тъхъ Потребнивалъ знакаиъ препинанія нельзя читать правилько и съ выраженіемъ истиннаго смысла ръчи. Употребленные знаки препинавія удобиве могуть доставлять пособіе тому, кто захотвль бы злонамъренно перетолковать какое либо мнъніе въ ложный смыслъ. Правильно понимался и исполнялся означенный чинъ не по тому, что къ тому вели употребленные знаки препинанія, но, безъ сомнънія, по древнему, постоянно прододжавшемуся и дошедшему до насъ преданію.

4) Въ Іоснфовскомъ изданіи Потребника знаки препинанія не только не исправлены, ио не ръдко испорчены даже тамъ, гдъ они въ Іоасафовскомъ Потребникъ были исправлены.

5) Нужныя исправленія въ самонъ тексть частію сдёланы только въ Потребникъ Іоасафовсномъ. Іосифовскій Потребникъ слёдуеть во всемъ Іоасафовскому, и ежели гдё нибудь отступаеть оть него, то это отступленіе или ничтожно, или даже не дёльно, какъ напр. его предписаніе погружать младенца при крещеніи, обративъ лицемъ къ востоку, а цавлекать наъ воды, держа его лицемъ къ себѣ. — Изъ сего видно, что люди, употребленные для печатнаго дъла въ Іоасафовское Патріаршество, были гораздо просвѣщеннѣе тѣхъ, которые употреблены были при Патріархѣ Іосифѣ.

6) И такъ пересмотръ и исправленіе напечатанныхъ до Патріарха Никона Потребниковъ, очевидно, были весьма нужны, п непремѣнно должны были быть предприняты.

конецъ.





## опечатки

## во второй части.

| Страв. | Строк. | Hanevarano.                  | Дојжво читать.                             |
|--------|--------|------------------------------|--------------------------------------------|
| 168    | 7      | Ránégátáju                   | напечатали                                 |
| 175    | 21     | будто не даетъ               | не даетъ                                   |
| 182    | 3      | 3 <b>4</b> Be                | 3486                                       |
| 188    | 24     | ни въ одномъ изъ прежникъ вт | в прежнихъ Потребн ниахъ                   |
| -      | 27     | Требанкъ не имѣлъ            | Требникъ кромѣ Ioaca-<br>фовскаго не мићаъ |
| 202    | 13     | да ниашн                     | a maun                                     |
| 237    | 6      | преститъ                     | крестить                                   |
| 279    | 15     | TARB                         | такъ                                       |
| 282    | 30     | Злотоусть                    | Златоуетъ                                  |
| 311    | 11     | oka                          | 080                                        |
| 319    |        | б. Причвиы эъ созращающихся  | в. Причины въ совра-<br>щающихся           |
|        | 31     | Ieau. 4, 1.                  | 1 Ioan. 4, 1.                              |



ト

:

1

1 Digitized by Google



.

Digitized by Google

,



I

•

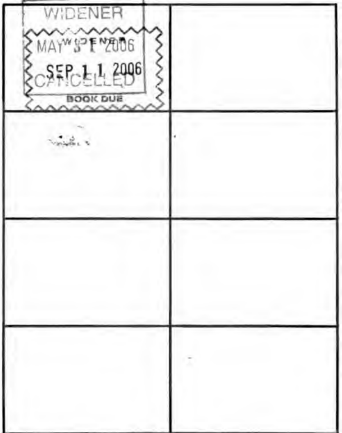
•

.

# WIDENER LIBRARY

Harvard College, Cambridge, MA 02138: (617) 495-2413

If the item is recalled, the borrower will be notified of the need for an earlier return. (Non-receipt of overdue notices does not exempt the borrower from overdue fines.)



Thank you for helping us to preserve our collection!

