

Тем, что эта книга дошла до Вас, мы обязаны в первую очередь библиотекарям, которые долгие годы бережно хранили её. Сотрудники Google оцифровали её в рамках проекта, цель которого – сделать книги со всего мира доступными через Интернет.

Эта книга находится в общественном достоянии. В общих чертах, юридически, книга передаётся в общественное достояние, когда истекает срок действия имущественных авторских прав на неё, а также если правообладатель сам передал её в общественное достояние или не заявил на неё авторских прав. Такие книги — это ключ к прошлому, к сокровищам нашей истории и культуры, и к знаниям, которые зачастую нигде больше не найдёшь.

В этой цифровой копии мы оставили без изменений все рукописные пометки, которые были в оригинальном издании. Пускай они будут напоминанием о всех тех руках, через которые прошла эта книга – автора, издателя, библиотекаря и предыдущих читателей – чтобы наконец попасть в Ваши.

#### Правила пользования

Мы гордимся нашим сотрудничеством с библиотеками, в рамках которого мы оцифровываем книги в общественном достоянии и делаем их доступными для всех. Эти книги принадлежат всему человечеству, а мы — лишь их хранители. Тем не менее, оцифровка книг и поддержка этого проекта стоят немало, и поэтому, чтобы и в дальнейшем предоставлять этот ресурс, мы предприняли некоторые меры, чтобы предотвратить коммерческое использование этих книг. Одна из них — это технические ограничения на автоматические запросы.

Мы также просим Вас:

- **Не использовать файлы в коммерческих целях.** Мы разработали программу Поиска по книгам Google для всех пользователей, поэтому, пожалуйста, используйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- **Не отправлять автоматические запросы.** Не отправляйте в систему Google автоматические запросы любого рода. Если Вам требуется доступ к большим объёмам текстов для исследований в области машинного перевода, оптического распознавания текста, или в других похожих целях, свяжитесь с нами. Для этих целей мы настоятельно рекомендуем использовать исключительно материалы в общественном достоянии.
- **Не удалять логотипы и другие атрибуты Google из файлов.** Изображения в каждом файле помечены логотипами Google для того, чтобы рассказать читателям о нашем проекте и помочь им найти дополнительные материалы. Не удаляйте их.
- Соблюдать законы Вашей и других стран. В конечном итоге, именно Вы несёте полную ответственность за Ваши действия поэтому, пожалуйста, убедитесь, что Вы не нарушаете соответствующие законы Вашей или других стран. Имейте в виду, что даже если книга более не находится под защитой авторских прав в США, то это ещё совсем не значит, что её можно распространять в других странах. К сожалению, законодательство в сфере интеллектуальной собственности очень разнообразно, и не существует универсального способа определить, как разрешено использовать книгу в конкретной стране. Не рассчитывайте на то, что если книга появилась в поиске по книгам Google, то её можно использовать где и как угодно. Наказание за нарушение авторских прав может оказаться очень серьёзным.

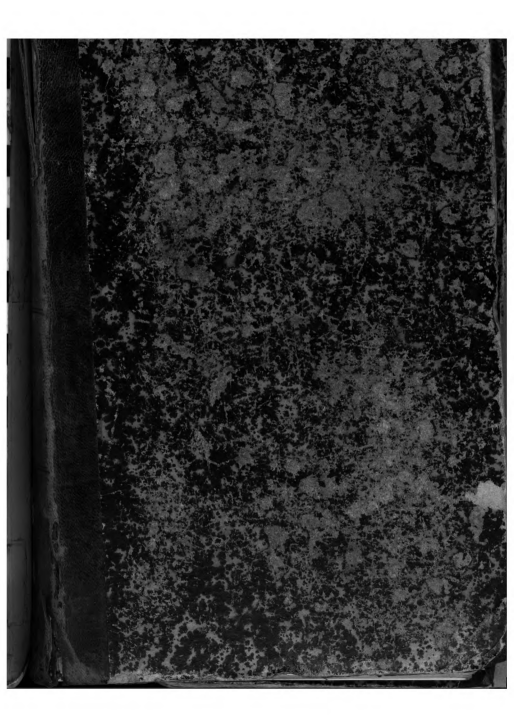
### О программе

Наша миссия – организовать информацию во всём мире и сделать её доступной и полезной для всех. Поиск по книгам Google помогает пользователям найти книги со всего света, а авторам и издателям – новых читателей. Чтобы произвести поиск по этой книге в полнотекстовом режиме, откройте страницу http://books.google.com.









Digitized by Google





# 5 PATCKOE CJOBO.

### FPATSKOS SAOKO.

### ЖУРНАЛЪ,

ПОСВЯЩЕННЫЙ ИЗУЧЕНІЮ РАСКОЛА.

Издается при Братствъ св. Петра митрополита,

подъ редавцівй Н. Субботина.

1891.

томъ II.

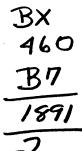


МОСКВА.
Типографія Э. Лисснера и Ю. Романа,
Воздвиженна, Крестовоздвиж. пер., домъ Лисснера.
1891.



Отъ Московскаго Духовно-Цензурнаго Комитета печатать дозволяется. Москва, иоля 30-го дня, 1891 года.

Ценворъ священникъ Іоаннъ Петропавловский.



### Протојерея Алексія Иродіонова

"Обличеніе раскольническаго лжеученія" 1).

#### ГЛАВА ШЕСТАЯ.

Предложение раскольнического лжеучения от неправаго толкования каноновъ апостольскихъ, и на то православное обличение.

### Лжеученіе раскольническое.

Апостольское четыредесять шестое (Кормч.гл.1, листь 12 на об.) правило глаголеть: "крещеніе и жертву еретическую пріємь святитель, не священь". Толкованіе. "Епископь, или пресвитерь, или діаконь, аще не похуляеть, ни ругается еретическому крещенію, но пріємлеть крещеннаго отъ сихъ, или приносимая оть нихъ на жертву, сиръчь на службу пріємлеть, таковый да извержется оть сана: кое бо сочетаніе Хрістови къ діаволу, или кая часть върному съ невърными" (2 Кор. зач. 182). Доздъ толкованіе. Отъ сего убо правила раскольническій лжеучители таковъ доводъ составляють:

- 1. Вси еретицы не имутъ истиннаго крещенія водою и Духомъ.
- 2. Аще бо и крестишася во имя Святыя Троицы водою, но оставляетъ ихъ Духъ Святый.
- 3. А никоніане (тако бо насъ нарицають противницы) еретицы суть.

<sup>1)</sup> Продолженіе. См. *Бр. Са.* 1891 г. т. 1.

- 4. Понеже по Никоновой ереси знаменуются печатію антихрістовою (то-есть треми первыми персты).
- 5. Убо не имутъ истиннаго крещенія, и подобаетъ намъ приходящія отъ нихъ покрещати.

Таковъ доводъ составляютъ перекрещиванцы неперекрещиванцамъ.

### Обличеніе православное.

Сего пяточастнаго довода вашего, противницы, двъ первыя части истинны суть, но намъ не противны; прочія же три ложны. Тако бо творятся ложніи силлогизмы, и мы сія узоры знаемъ. Можемъ же и доводъ вашъ ложный по самой истинъ на васъ обратити, егда того нужда будетъ. Смотримъ же тако.

Первая часть: "вси еретицы не имутъ истиннаго крещенія, еже водою и Духомъ". Сіе намъ не противно, понеже церковь наша православная отъ еретикъ приходящыя, водою же во имя Святыя Троицы крещенныя, по правилу втораго вселенскаго собора муромъ помазуеть, въ которомъ таинствъ и Святый Духъ заключается, якоже самая словеса муропомазанія являють: "печать дара Духа Святаго". Еще же и утверждается сіе отвътомъ святъйшаго архіепископа Александрійскаго Тимооея въ Кормчей, во главъ шестьдесять первой, листь шестьсоть шестый: "Вопросъ: почто обращающіяся еретики къ соборней церкви не покрещаемъ? Отвътъ. Аще бы се было, не бы ся человъкъ скоро обращалъ отъ ереси, по крещении стыдяся; обаче и возложениемъ руку пресвитерску и молитвою въсть приходити Духъ Святый, якоже свидътельствуютъ Дъянія Апостольская". Зри Дъяній Апостольскихъ главу осмую, зачало осмое-на-десять, стихъ 14, 15, 16, 17.

Вторая часть довода вашего: "аще бо и крестишася во имя святыя Троицы водою, но оставляетъ ихъ Духъ Святый". И сему слову мы не прекословимъ, понеже толкователь каноновъ, діаконъ Алексій Аристинъ, въ толкованіи на первый канонъ Василія Великаго (Кормч. гл. 21)

тако пишетъ. "Наватіанъ же, рекше, чистыхъ, и водъ предстоящихъ, и воздержающихся, крещеніе аще и не пріятно есть, понеже оставляетъ сихъ Духъ Святый, но смотрънія ради да будетъ пріятно". Доздъ толкованіе. Убо сія двъ части довода вашего, аще и истинны, обаче намъ не противны суть.

Третія вашего довода часть: "но никоніане еретицы суть". Се явная и всему міру въдомая ложь. Откуду бо сіе глаголете, противницы, аще не отъ себе? Паче же не отъ себе глаголете, но отъ діавольскаго вдохновенія въ васъ: той бо, по Господню словеси, во истинъ не стоитъ, яко нъсть истины въ немъ; егда же глаголетъ лжу, отъ своих глаголет, яко ложь есть и отеиз лжи (Іоан. 8, 44). Апостольское убо правило, яко святое, пріемлемъ и лобызаемъ; вашему же пребезумному доводу смъемся и лжеученіе ваше проклинаемъ. Должни же есте, противницы, показати намъ, кто насъ, православныхъ христіанъ сущихъ, нареклъ еретиками никоніанами. Въмы бо отъ опредъленія святаго Василія Великаго, яко еретикъ есть, иже върою чуждъ (Кормчая, глава 21, листъ 224). А иже по нъкоему незнаему вопрошенію, той есть убо раскольникъ. И отъ еретика крещение не пріятно, отъ раскольника же пріятно. Скажите убо, пожалуйте, кто насъ назвалъ еретиками никоніанами? Мы бо православно въруемъ во Святую Троицу, якоже учить святый Сумволь и вси святіи собори и вся православно-каоолическая восточная церковь. Тъмже нъсмы чужди върою, но присніи Богу и чада Божія, по оному, еже глаголеть Богословъ Евангелисть: елицы же пріяша Его (сирвчь Хріста), даде имъ власть чадомъ Божіимъ быти, върующимъ во имя Его (Іоан. 1, 12). Не пріяхомъ ди върою Хріста, егда, по повельнію Его, крестихомся во имя Отца и Сына и Святаго Духа? Не пріемлемъ ли Его върою и нынъ, егда во святьйшей евхаристи творимъ воспоминание смерти Его и бываемъ общницы пречистаго тъла и крове Его? Воистинну и здъ сбывается народная пословица: царь

жалуеть, да псарь не жалуеть. Пожаловаль убо насъ небесный Царь сыновствомъ своимъ, далъ намъ власть чадомъ быти Его, - и что сея титлы больше, еже быти и наридатися сынами Божіими! Но не жалують насъ пси смердящін, лестцы лукавін, ругатели сквернын, раскольницы. Отъемлють у насъ имя великое и многоценное, и дають имя безчестное и ругательное, вмъсто христіанъ нарицають нась никоніанами и вмісто православныхъ нарицаютъ насъ еретиками; чего мы и лютераномъ не смвемъ и не можемъ двлати, тое намъ двлаютъ окаянніи лжебратія наша, и чего имъ самимъ не бывало отъ насъ, тое мы терпимъ отъ нихъ. Мы бо лютеранъ не лишаемъ, и не можемъ лишати, имени христіанскаго, понеже върують во Хріста, аще и еретичествують въ чемъ, и отъ имени убо Хрістова величаемъ ихъ хрістіанами, отъ ереси же еретиками; тако и раскольниковъ не лишаемъ имени хрістіанскаго, но отъ Хріста убо, въ негоже върують, нарицаемъ хрістіаны, отъ раскола же раскольниками, а не еретиками, аще и еретицы суть поистиннъ, якоже книга Розыскъ явственно показуетъ (Часть 1, глава 28). Они же безбожною своею совъстію хотять насъ показати чуждихъ и нагихъ всея благодати Божія, въры же и православія, и того ради не точію православными не нарицаютъ, но ниже хрістіанами, точію еретиками-никоніанами. Извъстите убо намъ, противницы, кто и по какому резону нарицаетъ насъ еретиками? Патріарси ли православній? Но со святьйшимъ Никономъ, патріархомъ Московскимъ (отъ котораго имене нарицаете насъ никоніами), и съ нами всегда согласно и безраздорно едину въру православно-канолическую содержали и содержать. Собори ли святіи? Но давно уже были; и не бывали вы и на седьмомъ вселенскомъ соборъ, не токмо на первомъ, или на второмъ. Кто убо насъ назвалъ еретиками никоніанами, кромъ вашихъ скверныхъ соборовъ раскольническихъ, на которыхъ когда вы собираетеся, то первымъ дъломъ имъете церковь святую съ тайнами хулити, православныхъ архіереовъ злословити, и не токмо еретиками, но и антихрістами безъ всякихъ доводовъ нарицати, а потомъ тщитеся ложныя своя догматы уставляти, и ветхая суевърія новыми дополняти. Убо сін ваши скверніи собори назвали насъ еретиками никоніанами, лишили имени хрістіанскаго, предали анаоем'в и уставили, да приходящыя отъ насъ къ вамъ, по вышереченному канону апостольскому, воскрещаются. Здъ належить мнъ воспомянути нвчто достовврное и смвха достойное. Повыствуется бо отъ вашихъ мудрецовъ, яко нъкогда кривотолкъ нъкій раскольническій, пришедъ по соборъ къ славному своему лжеучителю Андрею Денисову, выгоръцкому патріарху, сказалъ ему дъйство сквернаго своего собора, глаголя: Андрей Денисовичъ! мы уже еретиковъ никоніанъ соборомъ проклятію предали. Вопросиль его реченный лжеучитель: гдъ и когда у нихъ былъ соборъ? Понеже онъ не токмо не быль на томь соборь, но и не слыхаль о немь. Отвъщаетъ тотъ, сказуя ему порядочно и обстоятельно, кто и кто быль на соборъ, и о чемъ было дъйство собора. Досадно стало лжеучителю, что его не позвали на соборъ, и досаду отметилъ такимъ смъхотворнымъ и ругательнымъ вопросомъ: а ты, братъ, на томъ соборъ будучи, котораго патріарха мъсто засъдаль? Тому окаянному сумасброду отъ сего вопроса стало стыдно такъ, что радъ бы платкомъ отъ стыда глаза закрыть. И такъ, начатую безмърнымъ хвастовствомъ ръчь свою покрылъ крайнею срамотою. Таковы ваши соборы, противницы, что вмъсто патріарховъ, митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ собираетеся мужики, отреби міра, дрождіе народа, а иногда и бабы, и уставляете догматы суевърные и ложные на стыдъ себъ въчный и на въчную свою погибель. А на церковь святую каоолическую, яко пси безстудніи, разверстыми усты лаете; лающе же, еретиками безсовъстно называете, и тако проклинаете и перекрещивать опредъляете раскольницы православныхъ, нечестивіи благочестивыхъ, отступницы проклятіи сыновъ святыя восточныя православно-канолическія церкве. О пребеззаконныя продерзости! О безчеловъчнаго нрава! О безбожныя совъсти и разума растлъннаго! За сію убо едину продерзость, кромъ всъхъ другихъ противностей, достойни есте проклятія, по третіему правилу помъстнаго иже въ Константинополи собора. Глаголетъ бо оное правило: "аще который мірскій человъкъ епископа въ темницу ввержеть, или біеть безь вины, или сплететь нъкую вину, да будеть проклять". Доздв правило (Кормчая, гл. 20, листъ 223). Тяжко убо есть и многобользненно епископу, пастырю сущу словесныхъ овецъ стада Хрістова, свъту міра и оку церкве, терпъти біеніе, раны же и темницы отъ мірскаго своея паствы человъка; но несравнительно тяжчайше есть видъти раздоръ церковный, носити безъ резона имя еретическое, и слышати анавему и причитаніе къ язычникамъ и мытаремъ. И сіе не просто отъ мірскаго чина, но отъ раскольническаго проклятаго соборища. А яко истинно есть слово, представляю вамъ не ложнаго свидътеля, священнаго Златоуста, который въ бесъдахъ своихъ на посланіе къ Ефесеемъ святаго Апостола Павла, въ нравоучени первомъ-на-десять, на схизматиковъ, отдирающихся отъ церкве въ тойжде въръ, толь жалостно вопість, елико и самое каменное сердце отъ словесь его можеть умилитися и слезныя источники отъ очей произвести. "Глаголю, рече, и засвидътельствую, яко отъ еже въ ересь впасти, еже церковь раздрати не меньшее есть эло. Рцы ми, аще кто подъ царемъ нъкіимъ сый, иному убо царю не приложится, ниже вдастъ себе другому, самого же онаго багряницу вземъ и удержавъ отъ гаплика преклонилъ бы всю и растерзалъ на многая раздранія, убо ли миже, иже иному приложившихся, мученъ бы былъ? Что же? Аще къ симъ самаго царя, отъ гортани удержавъ, заклалъ бы, на уды сторгая его тъло, кую казнь пріемля, достойную прівль бы? Аще же цареви сущу сродному сіе содълавый, всякія казни болшая содълаль бы. А иже Хріста закалаяй, исторгаяй на уды,

коея не будетъ геенны достоинъ? Убо ли сея запрещаемыя? Не мню азъ, но иныя, много лютьйшія. Рцыте, елицы здъ есте, (яко намнозъ женскій сіе есть недостатокъ) здъ не сущымъ повъдайте сіе указаніе, убойтеся. Аще нъцыи насъ опечалити и отмстити намъ непшуютъ, лобов да въдять, яко сія всуе творять. Аще бо намъ отмстити хощеши, азъ тебе даю образъ, имже безъ твоего вреда отмстити возможеши. Паче же нъсть безъ вреда отмстити, но обаче съ меньшимъ вредомъ. Зауши, оплюй, пришедши, народнъ и раны простри. Боиши ли ся сія слышащи? Аще мене, реку, заушити боишися, а Владыку своего растерзаеши и не боишися? Уды владычніи расторгаеши, и не трепещеши ли? Церковь есть домъ отчій: едино тіло и единъ духъ. Но хощеши ли мнъ отмстити? Даже до мене стани. Почто вивсто мене Хрісту отмщаеши? Паче же почто на гвоздіе переши? Никако же убо добро есть, еже отмщати; а еже, иному обидящу, инаго укоряти, много есть лютьйшее". Доздъ Златоусть (На послан. къ Еф., нравоуч. 11, листъ 322). Здъ внемлите, противницы, коль великъ гръхъ показуетъ Златоустъ раздоръ церковный. Первое, глаголеть великій сей свытильникь, яко еже Церковь раздрати, то есть расколъ произвести въ той же въръ, равное есть зло, якоже и ересь начати; второе: раздоръ таковый не уподобляетъ отступленію отъ своея гражданскія власти, то-есть отъ царя земнаго, но паче уподобляеть яростному и убійственному на него востанію и на уды расторганію; третіе: нарицаеть закланіемъ, или убійствомъ самого Хріста, Сына Божія, и на уды разсъченіемъ; четвертое: хощеть желательно самъ терпъти раны и біеніе паче, нежели видъти суетный раздоръ не о догматъхъ въры, но о нъкихъ среднихъ вещемъ, которымъ и не воспоминаетъ за малость имъ и недостоинство въ раздору. И тако сія Златоустова словеса разсудивше, наводимъ правильное разсужденію сему заключеніе, яко гръхъ раздора вашего и отступленія отъ православныя святыя церкве толикъ есть поистиннъ, яко не имъетъ себъ имене равнаго, но есть беззаконіе, тякчайшее всъхъ беззаконій и равное самому хрістоубійству, бывшему чрезъ законопреступныхъ жидовъ; симъ же отъ онаго весьма разнствуетъ, что оное было по воли Отца, во общее спасеніе міра, сіе же не тако, но противно воли Божіей, въ погибель безчисленнымъ человъкомъ, искупленнымъ кровію Хрістовою отъ смерти и ада.

Но возвратимся къ соборамъ вашимъ. Таковы убо суть соборы ваши, яковъ былъ соборъ жидовскій пребеззаконный, осудившій на распятіе Господа нашего Іисуса Христа. О таковыхъ соборъхъ говоритъ святый Іоаннъ Дамаскинъ: "соборъ убо сей есть, егда пять патріарховъ (по нынъшнему же состоянію четыре) утвердять едину въру и едино слово. Аще ли отъ нихъ единъ поне оскудветь, или не покорится собору, то соборъ той ивсть соборъ, но сонмище и раздоръ суетенъ и непокоривъ". (Соборн. сл. въ недълю правосл. л. 332). И аще, по святому Дамаскину, единому патріарху оскудъвающу, или не покоряющуся, соборъ нъсть соборъ, но сонмище суетное: множае паче ваши раскольничестіи собори, всегда безъ патріарховъ, безъ митрополитовъ и безъ епископовъ православныхъ собирающися, скверни суть и нечестиви. Еще же по сему собори ваши скверны и нечестія всякаго исполнени суть, яко не последують первымъ соборомъ святымъ. Седмь бо собори вселенстіи и девять помъстніи уставища седмь таинъ церковныхъ во спасеніе человъкомъ, и яже сами отъ святыхъ Апостоловъ пріяша, сія предаша върующимъ во Хріста. Ваши же собори тайну святаго крещенія, повторяти уставивше, оскверниша, муропомазаніе отметнуша, святыя Евхаристіи, яко жидовстіи собори, возгнушащася, священства отбъгоша и васъ бъгати научища, покаяніе самочиненіемъ нъкимъ предаша, несвященнымъ простолюдиномъ власть вручивше прощенія и разръшенія гръховъ, въ брака законнаго мъсто блудное уставища, или попустища сожитіе, елеосвящение отринуща. Вмюсто же седьми таинъ церков-

ныхъ и вмъсто всего закона евангельскаго содержати повелъща неуставленное соборами, непроповъданное святыми отды, отверженное дерковію, свое перстосложеніе, и въ тое едино, яко въ самого Бога, въровати научища, и тъмъ единъмъ спастися указаща, безъ церкве каеодическія и безъ всёхъ таинъ церковныхъ. Убо собори ваши, сію душепагубную ересь яко въру святую уставившіи, скверни суть и нечестиви. Тако бо разсуждаетъ о соборахъ преподобный Никонъ, игуменъ Черныя горы: последуяй, рече, прежде его святымъ соборомъ, той соборъ свять есть; не последуяй же прежде его святымъ соборомъ, не святъ, но оскверненъ есть и отверженъ". Доздъ преподобный Никонъ (Кормчан, гл. 71, листъ 641). Како убо не солгаша собори ваши, нарекше насъ православныхъ христіанъ еретиками-никоніанами, егда сами толикія нововнесоща ереси?

Тъмже третія часть вышепоказаннаго довода вашего, еже есть: "никоніане еретицы суть", самая нагая ложь есть и толико отстоить отъ истины, елико тма отъ свъта.

Четвертая же довода вашего часть сія есть: "понеже содержать печать антихрістову — треперстное къ знаменію крестному сложеніе". На сіе ваше ложное ученіе довольно и истинно отъ неложныхъ священнаго писанія свидътельствъ отвъща преосвященнъйшій архіерей Стефанъ, митрополитъ Рязанскій и Муромскій, книжицею малою, но великаго богоразумія и духовныя премудрости исполненною, нареченою отъ него: "Знаменія пришествія антихрістова и кончины въка", яже книжица повельніемъ великаго Государя Императора Петра Перваго напечатася въ Москвъ въ лъто отъ сотворенія міра 7212, отъ рождества же во плоти Бога Слова 1703. Еще же на сіе безумное ваше лжесловіе отвъщаеть преосвященный Димитрій, митрополить Ростовскій и Ярославскій, въ книзъ своей, нареченной отъ него "Розыскъ о раскольнической брынской въръ", въ части второй, главою пятою. И то обое отвътствіе, аще хощете покоритися превъчной и

не созданной истинъ, будетъ вамъ въ довольное извъстіе о тайнъ пришествія антихрістова и во пріятное обличеніе ложнаго вашего мивнія. А о печати антихрістовъ ищите въдънія въ томъ же Розыскъ, въ части второй, во главъ двадесять пятой, и во главъ двадесять шестой, о хуленіи еретическомъ на треперстное сложение, - и довлъеть вамъ. Тамо бо, аще открыете очи ума вашего, покрываломъ невърія покровенныя, скоро и ясно узрите, коликая и коль мерзкая ложь есть слово сіе, якобы мы, поклонницы святыя Троицы, носимъ на себъ печать антихрістову. Ложь сіе, ложь, противницы, и самое сатанинское умышленіе, самая лесть діавольская, влекущая человъки въ погибель, по оному, еже глаголеть Духъ Святый чрезъ приточника: "есть путь, иже мнится человъкомъ правъ быти, последняя же его приводять во дно ада" (Притч. 14, ст. 12). Зрите, непокоривіи, вышше, въ первой части, мое краткое, съ помощію Божією, на сію неправду вашу обличеніе, и заградите скверная своя уста. Нынъ убо о семъ не продолжаю съ вами слова, теку же на предлежащій мив подвигь о покрещиваніи вашемь раскольническомъ, окончевая главу сію симъ заключеніемъ. Понеже доводъ вашъ вышепредложенный двъ точію первыя части имъетъ истинныя, двъ же симъ послъдующія ложныя: убо пятая его часть, заключеніе глаголемая, ложь есть. Двумъ бо частемъ довода истиннымъ сущымъ, обычно последуетъ третія истинная, якоже и двумъ ложнымъ сущымъ обычно привязуется третія ложная.

### ГЛАВА СЕДЬМАЯ.

Предложение раскольнического лжеучения от суемудраго толкования правиль святых соборовь, и на то православное обличение.

### Лжеученіе раскольническое.

Правило девятое-на-десять перваго вселенскаго собора (Кормч. гл. 5, листь 40) глаголеть: "павликіане покре-

. щеваются". Доздъ правило. Толкованіе. "Отъ павликіанскія ереси приходящыя къ соборнъй апостольстъй церкви, да покрещеваются второе: первое бо крещеніе не крещеніе, понеже еретическое бъ". Доздъ толкованіе. Аще убо павликіане покрещеваются, множае паче никоніане.

### Обличеніе православное.

•Сей доводъ не толико можеть нарещися доводъ, елико кощунство пребезумное, или безсовъстное и безбожное лжеученіе, отвъта недостойное. Обаче нужда есть святьй церкви и на сію явную ложь отвъщати, понеже дукавіи человъцы и симъ лжесловіемъ прельщаютъ сердца незлобивыхъ. Отвъщаемъ же тако. Павликіане нарицаются, иже отъ Павла Самосатскаго пріемше ересь, иже смиренная о Хрість мудрствоваще, и проста того человъка быти проповъдаще, и начало не отъ Отца прежде въкъ, но отъ Маріи пріемша. Убо велиціи еретицы бяху павликіане, и поистинъ крещеніе ихъ не крещеніе. Наша же православно-каеолическая церковь не смиренная по Павлу Самосатскому, но высокая по Павлу Тарсянину, верховному Хрістову Апостолу и учителю языковъ, мудрствуеть о Хрість, глаголющи: иже во образь Божіи сый, не восхищеніем непщева быти равент Богу; но себе умалиль, зракъ раба пріимъ, въ подобіи человъстьмъ бывъ, и образоми обрътеся, якоже человъки (Филип. гл. 2, ст. 6, 7); н паки: иже сый сіяніе славы (Отчи), и образт гпостаси Ею (Евр. гл. 1, ст. 3).

Негли рекуть противницы: сія святаго Апостола Павла словеса и Павель Самосатскій чтяше, обаче еретикь бяше?

Отвъщаемъ. Проклять буди Павель Самосатскій и вси послъдующіи ему, и вы съ ними, клеветницы всезлобніи. Мы бо его, яко сына діаволя, отмещемся, и со святыми богословцы, Хріста богословяще, воспъваемъ: "неизмънный бо образъ отечъ, образъ присносущія его, зракъ раба пріемлеть, отъ неискусобрачныя Матере прошедъ, не преложеніе претерпъвъ, еже бо бъ пребысть, Богъ

сый истиненъ, и еже не бъ пріять, человъкъ бывъ, человъколюбія ради. Тому возопіммь: родивыйся отъ Дъвы, Боже, помилуй насъ" (Стихира на Рождество Хрістово). И во святомъ Сумволъ чтемъ: "върую во единаго Бога Отца, Вседержителя" и прочая: "и во единаго Господа Іисуса Хріста, Сына Божія единороднаго, иже отъ Отца рожденнаго прежде всъхъ въкъ, Свъта отъ Свъта, Бога истинна отъ Бога истинна, рожденна, не сотворенна, единосущна Отцу, имже вся быша". Сихъ и симъ подобныхъ высокаго о Хрість богословія словесь не произносиль Павель Самосатскій: аще бо бы таковое мудрованіе имълъ, не былъ бы еретикъ смиреннаго мудрствованія о Сынъ Божіемъ, но православныя святыя церкви сынъ. Убо православная наша греко-россійская церковь толико отстоитъ отъ еретиковъ павликіанъ, елико небо отъ земли, и прельщающіе чадъ ея ко второкрещенію, второе Хріста распинають, и лучше бы имъ было, по Хрістову словеси, навязати себъ жерновъ на выю, и потонути въ пучинъ морстъй, нежели соблазнити единаго отъ православныхъ симъ душепагубнымъ соблазномъ. Ибо якоже сей доводъ ложенъ быль бы и самое кощунство: "аще разбойницы и убійцы повинни смерти суть: кольми паче незлобивіи человъцы, не въдущіи разбивати и обидъти", тако и вышепредложенный нечестивый резонъ раскольническій самая ложь есть и безбожною мыслію изобрътенное сравненіе, чрезъ которое церковь каеолическую сравняють съ еретики павликіаны, и утверждають нечестивый свой догмать о крещеніи. А яко нъсмы еретицы никоніане, но православные христіане, довольно и истинно показася въ вышшей главъ.

### Лжеученіе раскольническое.

Лаодикійскаго собора правило осмое глаголеть: "Фруги, отъ ереси покаявшеся, паки да крестятся". Дозд'в правило (Кормч. гл. 10, листь 73). Втораго вселенскаго собора правило осмое тожде самое и о другихъ еретикахъ

уставляетъ (гл. 11, л. 88): "иже единъмъ погруженіемъ крещающеся, евноміане и савелліане, и фруги, яко еллини пріяти будутъ". Заключеніе: убо и никоніане яко еллини пріяти да будутъ.

### Обличеніе православное.

И сей доводъ подобенъ вышепредложенному: убо и обличение вышеписанное, по нашему разсуждению, довлъло бы ему. Но понеже соперникомъ нашимъ не довлветь, прилагаемъ последующее. Понеже фруговъ ересь тамо же, въ толковании осмаго правила собора Лаодикійскаго, сказуется быти монтанова, который параклита себе именоваще, и двъ женъ Прискиллу и Максимиллу имяще, яже и пророчицы именоваще, и три упостаси единосущнаго божества въ едино лице совокупляеше, и прочая, о крещеніи же монтановыхъ послъдователей имъемъ уже извъстіе, яко было оное не во Святую Троицу, но въ Монтана и Прискиллу и Максимиллу, о чемъ зри вышше, во главъ третіей: того ради крещеніе ихъ и мы глаголемъ не крещеніе, но оскверненіе. Подобнъ и савелліане еретицы были чужди върою, понеже сливали святую Троицу во едину упостась, якоже святый Максимъ во изложеніи о въръ глаголеть:, не глаголемъ едину упостась, якоже проклятіи савелліане", и прочая. (Предисловіе Псалтири). О евноміанской же ереси что и глаголати, еяже не токмо не имъемъ, но и читающе имя ея въ правилъ осмомъ втораго вселенскаго собора, о самой сказанія, или изъявленія не обрътаемъ, кромъ того, еже богословъ Григорій пишеть на евноміань, обличая вредословіе ихъ о Бозъ тако: "что рожденіе слышить Божіе, и зданіе, и Бога изъ несущихъ, и съченіе, и раздъленіе, и возръшеніе, горкій глаголемыхъ слышатель, что судіи оглаголники посаждаемъ, что мечи врагомъ вручаемъ: како мниши пріиметъ (едлинъ) отъ сихъ слово, и съ каковымъ разумомъ прелюбодъйства похваляя и дътетлънія, и покланяяся страстемъ, и ничтоже паче тъла разумъти могій. Вчера и прежде себе ставивъ боги, и сія въ срамнъйшихъ знаемыя не вещественно ли? Не срамно ли? Не невъжно ли? Не яко обыкшее ли? Не соглагольника ли своихъ боговъ и страстей твое богословіе сотворить . Дозд'я Богословъ (на Евном. слово 33, листь 156, на об.), отъ коего словесъ можете ли, противницы, уразумъти, какова была ересь евноміанская, и которое вредословіе о Бозъ произносила, — не такое ли, какое сказуетъ Бароній, въ лъто Господне 360? "О Евноміи (рече) написа Өеодорить: смінше тако глаголати: вся о божественныхъ таинствахъ въмъ, и Божіе существо, или естество совершенно разумъю, и тако Бога познаваю, якоже Богъ самъ себей. Доздъ Бароній. Извъстно же въмы, яко евноміане, аще и отъ аріанъ произыдоша, но толико превзыдоша аріанъ хулою, елико вторый вселенскій соборъ седьмымъ правиломъ повельваеть аріанъ муромъ помазывати, евноміанъ же къ едлиномъ причитаетъ, и крещати уставляетъ правиломъ осмымъ. Почему убо вы, противницы, хощете причитати насъ къ евноміаномъ? коимъ образомъ намъряетеся сдълать насъ, православныхъ, еретиками евноміанами, ихже ереси сами не знаете и въ насъ якоже доселв не показасте, тако и во въки показати не можете? Убо нъсмы савелліаны, ни евноміаны, ни фруги, Монтана сквернаго послъдователи, но православни христіане. Понеже не сливаемъ по Савеллію тріупостаснаго божества во едину упостась, но три упостаси во единомъ Божествъ, съ вышереченномъ святымъ Максимомъ и со всеми святыми богословцы, православно исповъдуемъ, и молимъ, и почитаемъ и, со святымъ Аванасіемъ великимъ благочестно мудрствующе, глаголемъ: "ина есть упостась Отча, ина Сыновня, ина Святаго Духа; но Отчее и Сыновнее и Святаго Духа едино есть Божество, равна слава, соприсносущно величество" (символъ святаго Аоанасія, въ началъ новопечатной Псалтири). Ниже со евноміаны вредословимъ что непристойное о Бозъ, но высокое и приличное Богу проповъдание со святыми отцы произносимъ. Ниже въ Монтана и въ Прискиллу и Максимиллу, якоже оруги, но во Святую Троицу, якоже истинніи христіане, крещаемся. Ниже во едино крещаемся погруженіе, якоже вси вышереченніи еретицы, но въ три погруженія, по преданію святыя апостольскія церкви. Убо крещеніе наше истинное есть крещеніе, а второкрещающіи ругатели второе Сына Божія распинають.

Удивленію же достойно есть, что соперницы наши называють насъ еретиками-никоніанами за едино почти треперстное къ знаменію крестному сложеніе, еже великимъ соборомъ въ Царъградъ, отъ куръ Паисіа патріарха собраннымъ въ лъто 7612, осміюдесять архіереями и многими клирики великія церкве утвердися, якоже неложно сказуеть богомудрая книга Жезль Правленія, въ части первой, въ возобличеніи двадесять первомъ, листъ шестьдесятый, о немже преданіи вся восточная церковь и прежде того, со святьйшими православными патріархи, Паресніємъ Константинопольскимъ, Іоанникіемъ Александрійскимъ, Макаріемъ Антіохійскимъ и Паисіемъ Іерусалимскимъ, еще до лътъ святьйшаго Никона патріарха Московскаго, въ лето Господне 1643, сестръ своей — церкви россійстьй издала истинное ученіе за руками выше писанныхъ святьйшихъ патріарховъ и другихъ многихъ епископовъ и пресвитеровъ, которое имъемъ въ книзъ Православнаго Исповъданія, въ части первой, подъ вопросомъ пятдесять первымъ, идъже точно тако написано: "Вопросъ: како долженствуетъ знаменатися знаменіемъ честнаго и животворящаго креста? Отвъть: десною рукою подобаеть творити кресть, подагая на челъ твоемъ три великіе персты, и глаголати: во имя Отца; и тогда низводи руку на перси тъмъ же образомъ и глаголи: и Сына; и оттуду на десное рамо, глаголя: и Святаго Духа, преводя даже до лъваго; и егда знаменуещи тя самого святымъ симъ знаменіемъ креста, подобаеть совершити словомъ симъ: аминь". Доздъ Православное Исповъданіе. А потомъ паки о томъ же, на вопросъ святвищаго Никона патріарха, святая восточная церковь таковъ отвъть учинила: "преданіе пріяхомъ съ начала въры, отъ святыхъ Апостоловъ и святыхъ отецъ и святыхъ седми соборовъ, творити знаменіе честнаго креста съ тремя первыми персты десныя руки"... Таковъ отвёть имъемъ въ книге Скрижали за руками греческихъ православныхъ архипастырей, святвишаго Макарія патріарха Антіохійскаго, Гавріила архіепископа Пекскаго и патріарха Сербскаго, Григорія митрополита Никейскаго и экзарха всея Виеиніи, и Гедеона митрополита Сучавскаго и всея земли Молдавскія. И аще при устпат двою, или тріех свидътелей станет всяк плаголь, якоже и ветхій завътъ глаголеть и воплощенное Слово Божіе проповъдуетъ (2 Мочс. 17, Мат. 18, Іоан. 8): колми паче слово сіе, богодвижными усты всея святыя соборныя и апостольскія церкве не единощи, ни дващи, но и многащи реченное, върно есть и всякаго пріятія достойно. Еда солгаша о семъ святьйшім православнім гречестім патріарси и прочіи тамошніи преосвященніи архіереи? Но како вси согласишася во лжу, оставльше истину? Кая же имъ нужда приспъ лгати, идъже невозможно солгати? Кая прибысть нужда и потреба лгати, идъже Богъ запрещаеть лгати, чрезъ Апостола гремящь: не лжите друг другу (къ Колос. 3 ст. 9)? Кая наста лжесловія потреба, идъже церковь святая лжи не пріемлеть, человъцы же ови безчисленными усты о лжи свидътельствують, ови же противу тоя до пролитія крови своея кръпко стоять подвизающеся, самъ же отецъ лжи діаволь во лжу понудити не можеть не токмо всея церкве, но ниже единаго человъка? Кая паки польза бъ лгати, идъже ниже чаятельно бъ моду кую либо пріяти за премъненіе двоперстнаго сложенія на треперстное? Который убо народъ объщался бы грекомъ дати за таковое лжеплетеніе помощь противу мучительства агарянскаго? — Варвары ли? Но не знають Бога, въ Троицъ славимаго, ниже пріемлють

нашихъ церковныхъ преданій. Жидове ли? Но крестнаго знаменія и имене Христова, яко бъси, бъгають, отвращаются и ненавидять, и Святыя Троицы не исповъдують. Латини ли? Но не тако, якоже мы и грецы, слагають персты, иначе и кресть на себъ изображають, отъ лъваго рама на десное преносяще руку, якоже и сами противницы наши въдають. Лютеране ли и калвини? Но не почитаютъ креста, не употребляютъ крестнаго знаменія, и намъ, православнымъ, за сіе яко безумній ругаются. Отъ единаго ли святвищаго Никона патріарха чаятельно было честь и богатство нъкое получити греческія церкве властемъ за премъненіе обычнаго перстосложенія? Но како можаще одинъ Московскій патріархъ всёхъ греческихъ, толико многихъ, одарити архіереовъ и чрезъ таковые дары получити отъ нихъ уставление преданія сего по воли своей? Что же и лучше было бы имъ творити, отъ Никона ли патріарха пріяти дары богатыя и всю Грецыю нововнесеннымъ преданіемъ соблазнити и на роптаніе подвигнути и горькую себъ отъ всего простаго народа заслужити ненависть, или презръти Никоновы дары, и безъ мятежа и соблазна, безъ роптанія же и прекословія, соблюсти въ соединеніи въры и въ союзъ мира вселенскую церковь? Безъ роптанія бо ветхій дво-перстнаго сложенія обычай отложити, новый же треперстный воспріяти, ащебы и весь священный чинъ съ церковнымъ причтомъ общею волею восхотълъ, но монашескій чинъ не восхотьль бы и воспротивился; или и монаси соизволи ли бы, но народъ простой возропталь бы и вознегодоваль, отъ чего произошель бы расколь, въдомый всемъ странамъ, а наипаче Россіи. Но всего того никогдаже не слышахомъ, ниже отцы наши повъдаща намъ. Явно убо есть, яко не солгаша православни патріарси, апостольскимъ и отеческимъ преданіемъ треперстное нарицающе сложене, но истину рекоша, въдуще, яко имже образомъ святое крещене бываеть во имя Святыя Троицы, по преданію святых Апостоль, тако

и треми персты творимое во имя тояжде Святыя Троицы честнаго креста знаменіе съ крещеніемъ начатся въ первенствующей церкви отъ самъхъ святыхъ Апостоловъ. Сіе же все и отъ вышереченныхъ неразрушимую имъетъ твердость, но и еще утверждается отсюду, что святыйшій Өеофанъ патріархъ Іерусалимскій, бывый въ Москвъ въ лъто 7127 и произведый святьйшаго Филарета патріарха на патріаршескій всероссійскій престоль, той же и въ Кіевъ произведе преосвященнаго Петра митрополита, нарицаемаго Могилу, на архієрейскій престоль Кіевскія митрополіи. Преосвященный же Петръ вмаль потомъ написа книгу Православнаго Исповъданія, и въ ней положи уставленіе о треперстномъ къ знаменію крестному сложеніи. Но откуду сіе написа, аще не оть обычая, егоже исперва убо навыче отъ отецъ своихъ, потомъ же научися и отъ хиротонисавшаго его святвишаго Өеофана патріарха Іерусалимскаго, котораго и противницы наши православнымъ и святъйшимъ нарицаютъ. Не новое же есть умышленіе (якоже сказують противницы) еже Троицу Святую и воплотившагося Сына Божія вкуп'в единъмъ исповъданіемъ исповъдати. Тако бо и святый Іоаннъ Дамаскинъ, въ книзъ третіей, въ главъ осмой, догматъ о Святьй Троицъ и догмать о воплощении Сына Божія соединяетъ во едино исповъданіе и во едино поклоненіе, глаголя: "Единъ есть Хрістосъ, Богъ совершенъ и человъкъ совершенъ, емуже поклоняемся со Отцемъ и Духомъ единъмъ поклонениемъ съ нескверною плотию его, не безпоклонную плоть глаголюще: поклоняема бо есть во единой Слова ипостаси, яже ей ипостась бысть, не зданію служаще: не бо яко нагой плоти покланяемся, но яко единенной Божеству, и яко во едино лице и едину ипостась Бога Слова двомъ Его возводимымъ естествамъ. Боюся углю прикоснутися за древу совокупленный огнь: покланяюся Христову сообоему за плоти единенное Божество. Не бо четвертое прилагаю лице, — да не будеть; но едино лице исповъдую Бога Слова и плоти Его. Троица бо

пребысть Троица и по Слова воплощеніи". Доздъ Дамаскинъ. Сихъ богомудрыхъ святаго Дамаскина словесъ и сами противницы наши познавающе силу и разумъ, и явное на свою прелесть видяще обличение, не точію во свидътельство своему лжеучению не приводять, но и отъ нашей страны приводимымъ въ книзъ Пращицъ, во отвътъхъ двадесятъ седмомъ, пятдесятъ шестомъ, шестьдесять пятомь и шестьдесять седмомь; модчаніемь, яко жабы гремящимъ небесемъ, отвътствуютъ, и точно такъ пріемлють догмать сей, якоже нетопыри нощніи свъть солнечный. Сего ради и прехитрый отвътчикъ расколническій Андрей Денисовъ отвътами своими, которыхъ, по числу вопросовъ православнаго учителя і ромонаха Неофита, сто шесть написавъ, прислалъ къ нему, не показаль ни единыя ереси не точію въ сложеній трехъ перстовъ, но и во всъхъ новопечатныхъ книгахъ, аще и часто о семъ вопрошаемый былъ. И аще онъ, прехитрый лжеучитель расколническій, голова всёхъ расколниковъ и не затыкаемая уста хулы и суевърія, не показаль въ триперстномъ сложении и въ новопечатныхъ книгахъ ни единыя ереси, точію на многихъ мъстахъ употребляя сихъ глаголовъ: "сумняемся", "опасаемся", "боимся", "трепещемъ" и прочая, объявилъ явное свое, и святому Символу въры противное, невъріе о святьй соборнъй и апостольстъй церкви, - аще онъ, глаголю, ереси не возмоглъ указати въ насъ, славный риторъ раскольническій: колми паче не покажуть грубім невъжди, которім такъ знаютъ риторику, какъ калмыки архитектуру. А понеже ереси показати не могуть, то и еретиками-никоніанами называють нась ложно, безсовъстно же и безбожно. Сіе же ничего ради иного, токмо единаго ради сквернаго своего прибытка, который, чрезъ такое дерзкое и мерзкое на православную церковь и на тайны святыя худеніе, отъ простаго народа богато получають.

(Продолжение въ слъдующемъ №).

## Краткое руководство къ познанію правоты святой церкви и неправоты раскола, изложенное въ разговорахъ между старообрядцемъ и православнымъ\*).

### Разговоръ четвертый.

### Старообрядецъ.

Скажите, — ради какого однообразія измёнено кругообразное хожденіе при освященіи церкви около церкви, въ вёнчаніи — около налоя, въ крещеніи — вокругъ купели, — вмёсто того, чтобы ходить посолонь, велёно ходить противъ солнца? — что тутъ можетъ быть къ лучшему?

### Православный.

Въ старопечатныхъ книгахъ всѣ хожденія во святомъ алтарѣ, какъ-то при кажденіи святаго престола¹), при обвожденіи въ таинствѣ хиротоніи хиротонисуемаго вокругъ престола, въ выходахъ со святымъ Евангеліемъ и со святыми дарами велѣно совершать на правую сторону, то-есть противъ солнца. Даже и въ чинѣ крещенія, хотя явственно и не показано, чтобы вести крещеннаго и воспріемниковъ на правую страну, но повелѣвается священнику взяти кума за правую руку, а это означаетъ тоже, что вести его на правую страну: ибо если вести его за правую руку на лѣвую страну, то онъ долженъ будетъ идти задомъ къ святой купели, что несообразно.



<sup>\*)</sup> Продолжение. См. томъ І.

<sup>1)</sup> Уставъ п. Филарета, гл. 11. «Подобаетъ въдати, како кадити іерею, нли діакону: первъе станетъ предъ святою трапезою и творить крестъ съ кадиломъ; и тако отъ полуденныя страны ставъ, такоже творитъ крестъ; подобно же и отъ восточныя и отъ полунощныя крестообразно».

Итакъ въ старопечатныхъ книгахъ большее количество кругообращеній, а что самое главное, всъ кругообращенія во святомъ алтаръ положены на правую страну, противъ солнца. Посему для единообразія съ совершающимися во святомъ алтаръ хожденіями и ходы въ храмъ и около храма положено совершать на правую же страну. Замъть притомъ, что правая страна признается честнъйшею лъвой по свидътельству даже Книги о въръ (гл. 18, л. 170 об.), гдъ читаемъ: "Яко всегда правая страна въ церкви бъяше и есть честнъйша и достойнъйша. Яко входящимъ въ церковь, тако и у одтаря стоящему и обращающемуся епископу на церковь къ людемъ; и яко правая есть и честивищая, того ради яко престоль царскій, и съдалища патріарши и всъхъ меншихъ въ церкви начальствующихъ кресла на ней поставлены суть, и со Евангеліемъ на правую къ нимъ къ цълованію исходять на выходъ іереи полунощными дверьми на церковь къ правой полуденной, къ восточной странъ, а не къ западу и полунощію, и не на лъвой крылосъ". Итакъ и согласно наставленію Книги о въръ нужно совершать хожденія на правую страну, какъ честивищую, къ полуденной, на востокъ, а не на лъвую къ полунощной. А чтобы слъдовало предпочитать хождение по солнцу, о томъ въ учительныхъ книгахъ не только не пишется, но и содержится запрещеніе, по слову Апостола: братіе, блюдитеся, да никтоже васт будетт прельщая... по стихіями міра, а не по Христь (Колос. зач. 254). А также и то возьми во вниманіе, что когда дълали измъненіе въ хожденіяхъ, то не во святомъ одтаръ требовалось измінять ихъ сообразно съ ходами вні алтаря, а ходы вив алтара здвлать единообразными съ хожденіями во святомъ алтаръ. И такъ, видишь, -- даже по свидвтельству старопечатныхъ книгъ на правую страну обращаться честиве, чвмъ на лввую, и измвненія посолоннаго хожденія требовало однообразіе съ хожденіями во святомъ алтаръ, какъ они указаны въ старопечатныхъ

же книгахъ. Подумай теперь, — справедливо ли старообрядцы отдъляются отъ церкви изъ-за сего обрядоваго дъйствія, которое не составляетъ догмата въры и согласно даже указанному въ старопечатныхъ книгахъ дъйствію во святомъ алтаръ.

### Старообрядецъ.

Скажите, — почему измъненъ древній обычай церкви — на Троицкой вечерни, на молитвахъ, и на преждеосвященной литургіи при пъніи: "да ся исправитъ", наклонять главы на землю? — вмъсто этого положено стоять по-латынски на колънахъ?

### Православный.

Несправедливо вы сказали, что будто здёсь измёненъ древній церковный обычай. Напротивъ, — здісь не измівненъ, а возобновленъ древній церковный обычай. Ибо въ Тріодяхъ Цвътныхъ, напечатаныхъ при патріархъ Іовъ, по его благословенію, въ недвлю пятидесятную на вечерни, на молитвахъ, повельно стоять на кольнахъ; также и въ Служебникъ, напечатанномъ при томъ же патріархъ Іовъ, на прежде-освященной литургіи, при пъніи да ся исправить, повельно молиться на кольнахь. Да и самый возгласъ діакона, напечатанный во всёхъ старыхъ Тріодяхъ на службъ въ недълю пятдесятную: "Паки и паки преклонше колвна, Господу помолимся", свидвтельствуеть о преклоненіи кольнь и требуеть ихъ преклоненія. Итакъ здёсь, въ моленіи на коленахъ, оставленъ не древній обычай церкви, а нововводный, явившійся при патріарх в Іосиф в, и возстановленъ дъйствительно древній, существовавшій и у насъ при патріарх в Іов в. А потомъ, -- откуда вы взяли моленіе на колвнахъ называть датынскимъ обычаемъ, когда обычай этотъ существоваль и въ нашей древней русской церкви? Этимъ вы поносите нашу древне-русскую церковь укоризною въ датинствъ. Притомъ же, по сказанію святаго Евангелиста Луки, въ зачалъ 109, и самъ Спаситель къ своему небесному Отцу молился, стоя на колънахъ: и падъ на колъну, моляшеся. Посему, укоряя святую церковь за моленіе на колънахъ, старообрядцы приражаются хуленіемъ и къ самому жениху ея, Спасителю нашему, тако молившемуся.

### Старообрядецъ.

По свидътельству другихъ Евангелистовъ Спаситель падши на землю молился: посему въ томъ же смыслъ нужно разумъть и о сказанномъ у Евангелиста Луки.

### Православный.

Неоспоримо, что Спаситель молился и падши на землю, какъ о томъ повъствуютъ прочіе Евангелисты; но отмътать ясное свидътельство святаго Евангелиста Луки что Спаситель падт на кольну моляшеся, или оказывать недовъріе къ его словамъ, православному христіанину недозволительно и нечестиво, Примъру указанной Евангелистомъ Лукою молитвы Спасителя на колвнахъ следовали и святые Апостолы и ихъ ученики -- первые христіане. Такъ святый Апостоль Павель, прощаясь съ ефесскими пресвитерами, преклонь кольна, со встми ими помолися. Различіе же въ повъствованіяхъ Евангелистовъ о молитев Спасителя въ саду Геосиманскомъ показываетъ только, что Онъ молился разнообразно: и на кольну падъ моляшеся и на землю падъ моляшеся. Святая церковь посему пріемлеть и соблюдаеть тоть и другой, преданный Спасителемъ, образъ моленія: и на колъну стоя молитися, и падъ на землю молитися; а вы, старообрядцы, одинъ образъ молитвы, преданный Спасителемъ, пріемлете, другой же отмътаете, - и не только отмътаете, но и посмъваетесь ему, латинскимъ нарицая его. Этимъ вы оскорбляете не только насъ, но и самого Спасителя, молившагося съ преклоненіемъ кольнъ.

### Старообрядецъ.

Но патріархъ Іосифъ такъ уставилъ, чтобы вмъстъ съ преклоненіемъ колънъ преклонять и главы?

### Православный.

Хотя патріархъ Іосифъ и напечаталъ, чтобы преклонять и главы съ колънами; но онъ и того обычая, чтобы стоя на колънахъ молиться, нигдъ не отмъталъ и нигдъ не порицалъ, а паче изъ-за сего обычая отъ святой церкви не раздълялся, и потому его примъръ не можетъ служить для васъ оправданіемъ.

### Старообрядецъ.

Воины, ругаясь Спасителю, падали предъ нимъ, прегибающе колъна: не значитъ ли подражать имъ, прегибая колъна для молитвы?

### Православный.

Воины, ругаясь Спасителю, и царемъ Его нарицали: неужели и намъ нельзя теперь нарицать Его царемъ, потому что воины симъ именемъ называли Его, ругаясь? Воины, падая предъ Спасителемъ на колтина, засвидътельствовали симъ, что преклонение колфиъ составляло тогда высшій видъ почтенія, воздаваемаго царямъ и другимъ высокимъ лицамъ; они только обратили этотъ знакъ почтенія въ издівательство надъ Христомъ, котораго считали не истиннымъ, а самозваннымъ царемъ. Итакъ напрасно вы указываете на примъръ воиновъ въ оправданіе вашего неправильнаго понятія о моленіи на колфнахъ. Но вотъ послушай и еще сказанное въ Евангеліи (отъ Луки зач. 45) о нъкоемъ юношъ, что онъ, пришедъ ко Христу и поклонься на кольна Eму, вопрошаше Eго. Ужели, по вашему, и сей юноша совершилъ образъ поруганія надъ Спасителемъ, поклонься на кольна предъ Нимъ, за что и самъ Спаситель не осудилъ его? И если

Digitized by Google

изъ того, что воины прегибали колвна предъ Спасителемъ, ругаясь Ему, вы заключаете, что всякое поклоненіе
на колвна есть поруганіе тому, предъ квмъ поклоняемся,
то будеть по вашему, что всякое лобзаніе есть предательство, ибо Іуда лобзаніемъ предалъ Сына Божія, —
что нельзя поэтому совершать положенное въ церкви
по уставу цълованіе святаго Евангелія и святыхъ иконъ.
Воть до какихъ странныхъ понятій можетъ довести васъ
ваша вражда ко святой церкви! Удержите себя отъ сей
вражды, и все разсуждайте безпристрастно: тогда и отверзутся очи ваши, тогда вамъ явится святая церковь чистою ото всъхъ, вами возводимыхъ на ню, обвиненій.

## Старообрядеиз.

Зачъмъ, на Троицкой же вечернъ, вмъсто того, чтобы читать молитвы обратясь на востокъ, въ ново-исправленныхъ книгахъ положено читать ихъ, обратясь лицемъ на западъ? Въдь въ православной церкви долженъ быть обычай молиться на востокъ, а не на западъ, какъ о томъ свидътельствуетъ святый Іоаннъ Дамаскинъ.

## Православный.

Святый Іоаннъ Дамаскинъ дъйствительно называетъ древнимъ обычаемъ христіанъ молиться на востокъ, когда предъ очами нътъ иконы, или креста, или святаго храма. И въ церкви соблюдается обычай святые храмы ставить на востокъ олтаремъ. Но и по древнему уставу требуется иногда совершать молитвы, обращаясь не на восточную страну. Такъ во время крестныхъ ходовъ около церкви на ектеніяхъ молятся со всъхъ странъ, обращаясь на церковъ; и не только тогда, но и на всенощномъ бдъніи, на линіи, главопреклонную молитву, по старо-печатнымъ книгамъ, іерей читаетъ обратясь лицемъ на западъ къ народу. Если этого дъйствія на всенощномъ бдъніи, т.-е. чтенія молитвы іереемъ на западъ, и сами старообрядцы не зазираютъ, то почему же они столь жестоко зазира-

ютъ церковь за такое чтеніе молитвъ на троицкой вечерни? И народъ молится тогда не на западъ, а на востокъ; только священникъ ради удобнъйшаго слышанія народомъ пространныхъ и умилительныхъ молитвъ читаєтъ ихъ отъ олтаря, а не на востокъ лицемъ. Притомъ же это обычай древній, у насъ въ Россіи несомнънно употреблявшійся при первомъ нашемъ патріархъ Іовъ, какъ свидътельствуютъ напечатанныя при немъ Тріоди, гдъ говорится: "читаєтъ ісрей молитвы от олтаря". Значитъ, читать молитвы на Троицкой вечерни, обратясь лицемъ на востокъ, есть обычай позднъйшій, относящійся ко временамъ патріарха Іосифа. Справедливо ли зазирать церковь за древній обычай?

## Старообрядецъ.

Почему девятый часъ не поется, по древнему уставу, прежде литургіи, а поется послёди, съ вечернею?

### Православный.

И это не новый, а древній обычай, чтобы піть девятый часъ послъ литургіи, предъ вечернею; о немъ говорится ясно въ Уставъ, напечатанномъ при патріархъ Филаретъ, къ концу книги, на листъ 48 втораго счета: "По отпущении литургии, аще будетъ ясти дважды днемъ, входимъ въ трапезу и ядимъ, что Богъ дарова; аще ли есть постъ и поклоны, даеть намъ раздробление иерей, и параклисіархъ воду теплу, и посёдимъ мало по отпущеніи литургіи, и потомъ входимъ въ келія своя, и умолчими до времени девятаю часа. Тогда убо ударяеть въ малое древо, и собравшеся въ церковь, поему часъ девятый". Итакъ пъть девятый часъ послъ литургіи предъ вечернею не есть обычай новый, но древній, при патріархъ Іосифъ оставленный, патріархомъ же Никономъ возстановленный. А при томъ и самое время требуетъ такого обычая: ибо девятый чась, по восточному счету, есть третій чась пополудни. И молитвъ девятаго часа, то-есть третіяго послѣ полудня, совершать предълитургією въ недѣльный день, когда постъ возбраняется апостольскимъ 64-мъ правиломъ, несправедливо: ибо симъ будетъ означаться, что святая литургія совершается въ недѣльный день по постному обычаю и день недѣльный есть день постный; а согласнѣе съ правилами святыхъ Апостолъ девятый часъ пѣть послѣ литургіи.

## Стирообрядецъ.

Почему еще отмънены земные поклоны на великомъ входълитургіи, при перенесеніи святых даровъ? Неуже ли и въ этомъ отложеніи поклоновъ есть какое либо улучшеніе въ обычаяхъ?

## Православный.

На великомъ входъ преносимымъ святымъ дарамъ повлоны безусловно не отмънены; только сдълано предостереженіе, чтобы простые люди не почитали божескою честію святые дары прежде преложенія ихъ въ тело и вровь Христа Спасителя. А что святые дары на херувимской пъсни, при ихъ пренесеніи, еще не преложены въ тъло и провь Христову, это неоспоримо доказывается священными молитвами, которыя совершаются надъ ними уже послъ ихъ пренесенія. Въ сихъ молитвахъ говорится: сотвори убо клъбъ сей честное тъло Христа твоего, а еже въ чаши сей честную кровь Христа твоего, преложивъ я Лухомъ твоимъ Святымъ". Если въ молитвъ говорится: "преложивъ я Духомъ твоимъ Святымъ", то значить святые дары прежде сего, до херувимской пъсни, еще не были преложены въ тъло и кровь Христа, а были животь и вино (см. о семъ пространные въ Замычаніи на Поморскіе отвъты: отвъть 50, статія 25). Поклоненіемъ же, приличнымъ вмъстообразнымъ тыла и крови Христовыхъ, святые дары почитаются, ибо предъ пренесеніемъ ихъ и по пренесеніи они священникомъ кадятся и поклоняемы бывають.

## Старообрядецъ.

Въ книгъ первой Никона Черногорца, въ словъ 57, отъ словъ Іоанна Дамаскина, говорится о ереси колънонепоклонниковъ; а по исправленному Уставу многіе поклоны отмънены: не есть ли это ересь колънонепоклонниковъ?

## Православный.

Писано въ законъ: Господу Богу твоему поклонишися. Посему никогда не преклонять кольна предъ Господомъ Богомъ есть явная противность сей заповъди Божіей и, значить, ересь. Ересь кольнонеповлонниковъ въ томъ дъйствительно и состояла, что они учили не преклонять колъна предъ Господомъ Богомъ николиже. Отсюда и названіе ихъ "кольнонепоклонницы"; и въ книгь Никона Черногорца объ нихъ ясно сказано, что "сіи не хотятъ кольна преклоняти въ молитвахъ никогдаже". И такъ воть въ чемъ состояда ересь колтнонепоклонниковъ, а не въ томъ, чтобы менъе, или болъе числомъ положить поклоны. О количествъ поклоновъ въ разныхъ Уставахъ глаголется различно, даже и у Никона Черногорца въ томъ же 57-мъ словъ, на л. 504. Посему вы привели обвиненіе на церковь изъ книги Никона Черногорца несправедливо и натягательно, утверждая, что акибы по свидътельству сей книги во уменьшеніи числа поклоновъ состоитъ ересь колънонепоклонниковъ. Притомъ имъйте въ виду, что во исправленныхъ книгахъ о поклонахъ сдвлано исправление со старописменныхъ харатейныхъ внигъ.

## Разговоръ пятый.

## Старообрядецъ.

Скажите мив, — могло ли быть улучшение въ замвив сугубаго аллилуја трегубымъ, когда сама Пресвятая Богородица съ преподобнымъ Еворосиномъ явилась списа-

Digitized by Google

челю житія его и повельла говорить сугубое аллилуіа, четверить же возбранила?

## Православный.

Гдъ вы слышали, что будто въ православной церкви четверится аллилуја?

## Старообрядецъ.

А какъ же? — глаголать аллилуіа потрижды, и приглашать слава Тебть Боже, что по Стоглаву есть также аллилуіа, значить именно четверить аллилуіа.

## Православный.

Прежде вы сосладись на житіе преподобнаго Еворосина, что будто бы сама Пресвятая Богородица воспретила трижды глаголать аллилуіа. А въ житіи этомъ говорится, что сама же Пресвятая Богородица объяснила, что аллилуіа толкуется воскресе, а не слава Тебп Боже Итакъ, по откровенію Еворосинова житія, поющіе алли луіа потрижды поютъ три раза воскресе, а не слава тебп Боже, и посему, припъвая слава Тебп Боже, аллилуіи не четверятъ.

## Старообрядеиъ.

Но стоглавый соборъ ясно говорить, что "по-еврейски аллилуіа, а по нашему, по-русски, слава тебъ Боже"?

## . Православный.

Значить, Пресвятая Богородица въ откровеніи Еворосинова житія растолковала, что аллилуіа значить воскресе, а Стоглавъ разтолковаль, что аллилуіа значить слава Тебть Боже. Ты кому же болье довъряешь — Богородиць, или Стоглаву?

## Старообрядецъ.

Этимъ вопросомъ вы ставите меня въ недоумъніе, начемъ основаться — на свидътельствъ Богородицы, или на Братское Слово. № 11. Стоглавъ, и какъ понимать аллилуіа: воскресе, или слава Тебъ Боже...

## Православный.

Стоглавъ, въ утверждение своего опредъления, что нужно двоить, а не троить аллилуіа, сосладся на откровеніе списателю житія преподобнаго Евфросина; а чтобы разумъть аллизуја въ значени воскресе, какъ истолковала въ семъ откровении Пресвятая Богородица, къ этому и самъ показалъ недовъріе, напротивъ далъ свое, несогласное съ указаннымъ въ откровении, толкование аллилуии: слава Тебъ Боже. Этимъ недовъріемъ къ толкованію аллидуін, данному въ откровеніи житія Евфросинова отъ лица самой Богородицы, Стоглавъ самъ же положилъ начало недовърія и ко всему откровенію Евфросинова житія, даже подорваль всякое къ нему довъріе, а вмъстъ подорваль довъріе и къ своему собственному законодательству объ аллилуіи, которое основаль на семь откровеніи. Къ откровенію Евфросинова житія онъ подорваль довъріе тъмъ, что самъ же не повърилъ находящемуся въ немъ сказанію Богородицы, что аллилуіа значить воскресе, хотя призналь его за сказание Богородицы; а къ себъ довъріе подорваль тъмъ, что показаль здёсь крайнюю неосновательность. -- самъ объявилъ, что это есть толкованіе Богородицы и даже на немъ основалъ все свое законодательство о двоеніи аллилуіи, и самъ же ему не въруетъ, отвергаетъ толкованіе аллилуін въ значенін воскресе, и издаеть свое толкованіе аллилуін: слава Тебп, Боже...

Старообрядецъ.

Какъ же надобно разумъть слово "аллилуја"?

# Православный.

Святый Аванасій Великій, въ толкованіи на 104 пса ломъ, говорить, что аллилуіа значить: хвала невидимому,

Digitized by Google

и что симъ сдовомъ аллилуіа восхваляють Бога ангелы, какъ херувимы восхваляють его словами: свять, свять, свять, свять, и что это предали святые отцы, сами слышавшіе ангельское пініе. Тотъ же святый отецъ, какъ бы дополняя сіи слова, говорить въ другомъ мість: "досточтимыя сіи живыя существа, серафимы, троекратнымъ возношеніемъ славословія, взывая: свять, свять, свять, показывають три совершенныя ипостаси; а единымъ произношеніемъ слова Господъ выражають едину сущность" (Тв. св. Аванасія Великаго въ рус. пер. т. 1 стр. 174).

Итакъ, вотъ по объясненію святаго Аванасія Великаго аллилуіа значить "хвала невидимому" и поется трижды въ соотвътствіе серафимскому свять, свять, свять, для показанія трехъ совершенныхъ ипостасей, при чемъ въ соотвътствіе серафимскому Господъ прилагается слава Тебъ Божсе для выраженія "единой сущности".

# Старообрядецъ.

Вамъ потому только кажется недостойно въроятія откровеніе Евфросинову ученику, что Стоглавъ не показаль довърія написанному въ немъ толкованію аллилуіи въ значеніи воскресе?

# Православный.

Развъ, по вашему, это малое дъло, что Стоглавый соборъ не показалъ довърія къ данному Богородицею толкованію аллилуіи воскресе? Въ этомъ толкованіи заключается вся сущность содержащагося въ Евфросиновомъ житіи откровенія, и недовъріемъ къ нему Стоглавъ отвергъ значеніе всей сущности откровенія, на которомъ самъ основался. Но не поэтому только мнимое откровеніе въ житіи Евфросина недостойно въроятія; оно достойно даже отвращенія потому, что наполнено многими грубыми ересями, даже неслыханными до того времени. Въ немъ проповъдуется, что Богъ Отецъ и Духъ Святый вочеловъчились, и страдали и воскресли. Спра-

ведливо о семъ сказаніи замітили восточные патріархи на соборъ 1667 года, что пиже слышати кому подобаетъ содержащихся въ немъ хуленій. Вы и сами убъдитесь въ справедливости такого отзыва объ откровеніи Евфросинова житія, когда разсудите о томъ, что въ немъ говорится. Вотъ послушайте, - я приведу вамъ слова этого откровенія объ аллилуін изъ Евфросинова житія по списку Макарьевскихъ миней: "И сего ради тъхъ (латинъ) дъльма дважды да глаголется правовърными божественная аллилуіа, понеже и въ той есть тайна воскресенія Христова, Сына и Слова.... и сего ради да двоится воистину правовърными божественная аллилуја. Первое дважды да глаголется въ прославление Отцу: аллилуіа, аллилуіа, слава Тебъ, Боже. И сія тайна: воскресе, воскресе въ божествъ и человъчествъ, и слава Ему, яко Отецъ Вседержитель есть Богъ, неотступенъ божествомъ своимъ единочадаго Слова, Сына своего Христа; и Христосъ (не) отступивый вочеловъченія Святаго Духа, божества Отцу. Идъже бо Отецъ, ту и Сынъ Слово нераздучно въ донъ ему есть, а идъже Сынъ Слово Божіе, ту и существо Святаго Духа Бога вочеловъчение. И се есть: совершенъ Отецъ, и всыненіемъ Духа единъ въ Троицы славится, и удвоеніемъ божественнаго аллилуіа познавается и славится. И паки же второе глаголется дважды божественное аллилуіа, глаголется дважды въ славу Единороднаго ради Слова Божія: аллилуіа, (аллилуіа) слава Тебъ Боже, тоже есть: воспресе, воспресе Христосъ Сынъ Божій подобенъ Отцу. И слава Ему, яко неразлученъ съ нимъ и божествомъ, и воплощенія же ради Святаго Духа Сынъ Божій наречется, а воскресенія Ему ради свершенъ Богъ познавается и славится... Третицею же паки дважды глаголется божественная аллидуіа, — глаголется въ прославленіе Святому Духу, яко да не работенъ будетъ Отцу и Сынови Пресвятый Духъ, понеже и Святый Духъ Богъ есть, и того непреложное вочеловъчение и всынение Христосъ, и единочадо есть

Слово безъ истленія Отцу. Таже бо глаголется: аллилуіа, аллилуіа слава Тебъ Боже, сиръчь, воспресе, воскресе, слава Ему, яко неразлучное дъйство всыненіе Святаго Луха Христосъ, воскресъ, воскресъ Богъ и человъкъ, и того ради равная слава Святому Духу, яко же слава Отцу и Сынови, и того пъльма и тъмъ Святый Лухъ Богъ совершенъ познавается, единъ въ Троицы неразлучнымъ ему вчеловъченіемъ, и удвоеніемъ божественнаго Ему аллилуіа познавается и славится во двою естеству, Богъ и человъкъ". Такое ученіе, что Духъ Святый вочеловъчился и всынился, что и Богъ Отецъ воскресъ въ божествъ и человъчествъ, значить вочеловъчился и страдаль, - такое нельпое ученіе можно ли принять? и можно ли допустить, что оно открыто Пресвятою Богородицею? дозволительно ли на немъ основывать и двойственное аллилуіа, какъ догматъ въры? И однако же оно было положено Стоглавымъ соборомъ въ основание опредъленія о двойственномъ аллидуіи. Но если это главное основаніе, на которомъ Стоглавъ утвердилъ опредъленіе о двойственномъ аллилуіи, не только не имъетъ никакой прочности, но и столь достойно зазрвнія: то значить и законоположение Стоглава о двоении аллилуии не имъетъ каноническаго значенія.

# Старообрядецъ.

Положимъ, это основаніе находящагося въ Стоглавъ опредъленія о двойственномъ аллилуіи, т.-е. откровеніе списателю житія преподобнаго Евфросина, не прочно, потому что въ немъ находится неправославное ученіе о воскресеніи Бога Отца и о вочеловъченіи и воскресеніи Святаго Духа; а какое прочное основаніе положено соборомъ 1667 года о тройственномъ аллилуіи съ приглашеніемъ слава Тебъ, Боже?

# Православный.

Отцы собора 1667 г., утверждая троеніе аллилуіа, весьма ясно показали содержащееся въ немъ православное испо-

въданіе въры, согласное древнимъ учителямъ церковнымъ, именно въ возглашении тройственнаго аллилуіа **у**ченіе о трехъ лицахъ Святыя Троицы, а въ приглашеніи слава Тебп, Боже — ученіе о единствъ Божества. Вотъ что именно говорится въ дъяніяхъ собора 1667 года: "Святая Христова восточная и апостольская церковь отъ святыхъ Апостоловъ, и святыхъ богоносныхъ отцевъ и вселенскихъ учителей пріять сію ангельскую пъснь, сиръчь аллилуја, въ Божественномъ пъніи, во учиненныхъ мъстъхъ, глагодати: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава Тебъ, Боже, сице 3-жды, яко же видится и писано во многихъ греческихъ и словено-россійскихъ древнихъ рукописныхъ харатейныхъ книгахъ; и то сіе являетъ, и сіе разумъетъ православно святая восточная и апостольская церковь: аллилуіа Отцу, аллилуіа Сыну, аллилуіа Святому Духу, таже: слава Тебп, Боже, или хвала Отцу, хвала Сыну, хвала Святому Духу. Глаголюще сице аллилуіа трижды, — таже: слава Тебъ, Боже, являемъ и исповъдаемъ, яко въ Троицъ и во единицъ Богъ; сиръчь 3-жды аллилуіа ради тріипостасія исповъданія, и еже приречемъ слава Тебъ, Боже, являемъ и исповъдаемъ, яко Троица единъ Богъ есть, а не три Бози, якоже поеть святая церковь и святый Боже, святый кръпкій, святый безсмертный, помилуй насъ. И въ сей Ангельской пъсни такожде разумъемъ, якоже и во аллилуіи, въ божествъ Троицу и единицу: святый Боже Отецъ, святый крыпкій Сынь, святый безсмертный Духь Святый, таже помилуй насъи, а не помилуйте насъи. Се еже со Трисвятымъ исповъдуемъ въ трехъ ипостасъхъ быти Бога, и еже "помилуй насъ" едино божество: единъ бо Богъ Троица, а не три. И Херувимская пъсть: святъ, свять, свять, Господь Саваовъ, подобив являеть, якоже аллилуіа и святый Боже. Трижды "Свять", ради тріппостаснаго божества, и "Господь Саваооъ" ради единаго существа. Свять Отецъ, свять Сынъ, свять Духъ Святый, таже: Господь Саваоеъ, сирвчь Господь силь, по Діонисію Ареопагиту. Се убо единъ Господь силъ святая Троица, а не три господы. Сице и во аллилуіа: 3-жлы ради Троицы, и слава Тебп, Боже ради единицы, зане Богъ въ Троицъ и во единицъ славословится и въруется и исповъдуется. Сице держить и мудрствуеть святая восточная апостольская церковь, якоже пріять свыше и изначала писаное и неписаное преданіе отъ святыхъ Апостоловъ и отъ богоносныхъ отцевъ и вселенскихъ соборовъ и прочихъ". Таковое изъяснение собора 1667 г. о тройственномъ аллилуја съ приглашенјемъ слава Тебъ, Боже, что въ ономъ прославляется Троица и единица, троица лицъ и едино Божество, согласно всъмъ отеческимъ писаніямъ и пъснопъніямъ церковнымъ. Въ подтвержденіе сказаннаго въ семъ изъясненіи приведу изъ старопечатнаго Соборника, изъ слова на Пасху святаго Григорія Богослова: "Двіма убо крылома (серафимы) лица своя покрывають, двема же ноги, прочима же двема летають, и воціють: свять, свять, свять, Господь, славяще Святую Троицу треми святъбами, собираемыми во едино господство: воеже бо глаголати потрижды свять три составы назнаменуеть, а воеже приръщи единою Господь, едино славять божество, якоже и Аванасію Великому любомудрствовася". Доздъ изъ Соборника. Итакъ присмотритесь, какое великое различіе между основаніемъ, указаннымъ въ опредълени Стоглава о двойственномъ аллилуіа, которое заимствовано отъ откровенія Евфросинову ученику, исполненнаго нелъпыми толкованіями о вочеловъчении и воспресении въ божествъ Бога Отца и Святаго Духа, и между основаніемъ опредъленія о тройственномъ аллилуја на соборъ 1667 г., которое, согласно съ ученіемъ богоносныхъ отцевъ о серафимской пъсни: свять, свять, свять, Господь Саваооъ, содержить въ себъ исповъдание троичности лицъ и единства божества въ Троицъ, каковымъ исповъданиемъ наполнены всъ церковныя пъснопънія, согласно и съ ученіемъ древней грекороссійской церкви объ адлидуіа. Въ доказательство достаточно будетъ привести свидътельсво Фотія митрополита московскаго, изъ его посланія во Псковъ въ 1419 году: "а что ми пишите о аллилуіи, на славахъ, сице глаголи: слава Отцу и Сыну и Святому Духу: нынъ и присно в въки въкомъ аминь, аллугіа, аллугіа, аллугіа, слава тобъ Боже, аллугіа, аллугіа, аллугіа, слава тобъ Боже, аллугіа, аллугія, аллугіа слава тобъ Боже". Изъ этого свидътельства ясно, что у насъ въ Россіи и Греціи, задолго до преподобнаго Еворосина и Стоглава, аллилуія троили, и что троить аллилуія есть древній обычай: ибо митрополить Фотій, будучи грекъ родомъ, зналъ хорошо греческій обычай; а такъ какъ онъ былъ митрополитомъ Московскимъ, то значить и въ Москвъ тогда аллилуію троили: иначе митрополитъ Фотій не сталъ бы предлагать псковитянамъ обычай, противный своей митрополіи. Итакъ троеніе аллилуіи было и древлерусскимъ обычаемъ; а есть свидътельства, что у насъ въ древнія времена къ двоенію аллилуія относились даже весьма подозрительно. Наприм. въ старописьменномъ Сборникъ конца 14-го, или начала 15-го въка, принадлежавшемъ новгородской софійской библіотекв 1), въ уставв о пвніи нефимона, читается (л. 15 об.): "иже мнози поютъ подвоицъ аллугіа, а не трегубна, на гръхъ себъ поютъ; пъти: аллълугіа аллълугіа аллъдугіа слава тоби Боже, адлъдугіа речется пойте Богу, то Отцу; второе Богу, а то Сыну; а се третіе пойте Богу, а то Святому Духу; таже слава тебъ Боже; первое пой аллълугія трижды пресвятой Троицъ, Отцу и Сыну и Святому Духу; а се единому Богу въ троицъ сущу: слава тебъ. Пойже вся со крестьяны по трижды, а не подважды; аще ли по дважды, то разлучаемъ Отца и Сына и Святаго Духа". Точно также написано было и въ другомъ рукописномъ сборникъ 16-го въка, хранящемся въ Москвъ въ Синодальной библіотекъ, № 682 (по описанію

¹) Нынъ находится въ библ. с.-петербугской Дух; академіи подъ № 1264.

№ 330 об.), но здёсь впослёдствій это мёсто кто-то зачеркнуль. Такъ же написано въ Макарьевской Минеё за мёсяцъ августъ (Синод. библ. л. 586 об.). Свидётельство сіе показываетъ, какъ строго требовалось въ древности троить аллилуіа и какъ подозрительно смотрёли на двойственное аллилуіа (прочія доказательства чти въ 16-мъ замёчаній на Поморскія Отвёты).

Итакъ я показалъ вамъ, что святая церковь не четверить божественное аллилуіа, какъ вы несправедливо сказали, но произносить трижды въ честь трехъ божественныхъ ипостасей, а припъваніемъ слава Тебъ, Боже, исповъдуетъ въ трехъ лицахъ едино Божество, что тройственное аллилуја и по времени древнъе двойственнаго и предписывалось къ употребленію высшею россійскою духовною властію, митрополитомъ всея Руси, и что опредъленіе Стоглава о двойственномъ аллилуіа основано на откровеніи списателю житія Евфросинова, не только не достовърномъ, но и болъе чъмъ сомнительномъ, потому что мнимое откровеніе сіе исполнено нелъпыхъ толкованій о святой Троицъ, а постановленіе собора 1667 года о тройственномъ аллизуја вполнъ согласно съ православнымъ ученіемъ о единомъ Богъ въ Троицъ прославляемомъ. Видите, — святая церковь симъ исправленіемъ не только не повредила православнаго богословія, но паче уяснила оное, и вы несправедливо обвиняете ее за трегубое аллилуіа; а за сіе отдъляясь отъ неявпадаете въ тяжкій гръхъ раскола.

Архимандритг Павелг.

Продолжение въ слъд. №.

# Отвѣты на 105 вопросовъ старообрядцевъ ¹)., Вопросъ 27-й.

По сужденію собора 1667 года глаголющій аллилуія по дважды въ третій слава Тебѣ Боже, согрѣшаютъ зѣло, зане невѣдѣніемъ исповѣдуютъ токмо Троицу, а единицу ни (Дѣяніе соб. 1667 г. л. 30): то въ вашей церкви, за литургіей, на маломъ выходѣ съ Евангеліемъ, въ концѣ «Пріидите поклонимся» возглашается аллилуія трижды безъ приглашенія слава Тебѣ Боже, то славится ли этимъ славословіемъ Троица? и согрѣшаетъ ли зѣло ваша церковь въ этомъ произношеніи, какъ славящая токмо Троицу, а единицу ни?

#### Отвътъ.

Симъ вопросомъ братчики обнаружили полное свое незнакомство съ чиномъ Богослуженія православной церкви. На литургіи, въ молитвъ пріидите поклонимся", относящейся къ единому лицу Святыя Троицы, положено аллидуія пъть однажды, а не трижды. Да и вообще весь свой вопросъ объ адлилуіи они, по обычаю, основали на отрывочно взятыхъ словахъ изъ Дънній собора 1667 г. Для лучшаго пониманія сказаннаго здісь объ аллилуіи необходимо привести вполнъ слова патріарховъ, внесенныя въ Дъянія собора. Они писали: "Святая Христова восточная и апостольская церковь отъ святыхъ Апостоловъ и святыхъ богоносныхъ отцевъ и вселенскихъ учителей, пріять сію ангельскую піснь, сирінь аллилуіа, въ Божественномъ пъніи, во учиненныхъ мъстьхъ, глаголати: аллилуіа, аллилуіа, аллилуіа, слава Тебв, Боже, сице 3, якоже видится и писано во многихъ греческихъ и славено-россійскихъ древнихъ рукописныхъ харатейныхъ книгахъ. И то

<sup>1)</sup> Продолжение. См. *Брат. Сл.* 1891 г. т. I, стр. 745.

сіе являеть, и сіе разумветь православно святая восточная и апостольская церковь: аллилуіа Отпу, аллилуіа Сыну, аллидуја Святому Луху; таже слава Тебъ, Боже, или: хвала Отцу, хвала Сыну, хвала Святому Духу. Глаголюще сице, аллилуіа 3, таже слава Тебъ, Боже, являемъ и исповъдуемъ, яко въ Троицъ и во единицъ Богъ; сиръчь, трижды аллидуја ради трјупостасјя (исповъданјя), и еже приречемъ: слава Тебъ Боже, являемъ и исповъдуемъ, яко Троица единъ Богъ есть, а не три бози, якоже поетъ святая церковь и "святый Боже, святый кръпкій, святый безсмертный, помилуй насъ". И въ сей ангельской пъсни такожде разумвемъ, якоже и во адлилуіи, въ Божествв Троицу и единицу: Святый Боже Отецъ; Святый кръпкій — Сынъ; святый безсмертный — Духъ Святый; таже: помилуй насъ, а не помилуйте насъ. Се еже со трисвятымъ, исповедуемъ въ трехъ упостасехъ быти Бога, и еже "помилуй насъ", едино Божество: единъ бо Богъ Троица, а не три. И херувимская пъснь: свять, свять, свять, Господь Саваооъ, подобнъ являетъ, якоже аллилуја и святый Боже: 3 свять, ради тріупостаснаго Божества, и Господъ Саваовъ, ради единаго существа. Святъ Отецъ, Свять Сынь, Свять Духь Святый; таже: Господь Саваооъ, сиръчь Господь силъ, по Діонисію Ареопагиту. Се убо единъ Господь силъ, Святая Троица, а не три Господы. Сице и во аллилуіи: три — ради Троицы, и Слава Тебъ, Боже, ради единицы: зане Богъ въ Троицъ и во единицъ славословится, и въруется, и исповъдуется. Сице держить и мудрствуеть святая восточная и апостольская церковь, якоже пріять свыше и изначала писанное и неписанное преданіе, отъ святыхъ Апостоловъ, и отъ Богоносныхъ отцевъ, и вселенскихъ соборовъ и прочихъ. А еже глаголютъ нъціи аллилуіа 2, таже слава Тебъ. Боже, никакова основанія въ томъ имъютъ: толкують убо, яко знаменуеть адмилуіа слава Тебъ Боже; 2 аллилуіа, таже слава Тебв Боже, являеть намь 3 слава Тебъ Боже. Се трижды сдава Тебъ Боже являетъ токмо Троицу; а единицу ни. Се убо согръщають зъло, зане невъдъніемъ исповъдують токмо Троицу просто, а единицу ни. Но святая восточная и апостольская церковь православно мудрствуеть и исповъдуеть въ Божествъ Троицу и единицу. Сего ради и православно поетъ, во учиненныхъ мъстъхъ, аллилуја 3, ради Троицы, и слава Тебъ, Боже, ради единицы" (Дъян. соб. 1667 г.). Здъсь доказывается, что сугубое аллилуіа, на исключительномъ употребленіи котораго настаивали первые расколоучители, не можеть выражать столь полно догматическое ученіе о троичности и единосущіи Божества, какъ трегубое аллилуіа, и что употребляющіе его, выражая только ученіе о троичности лицъ въ Божествъ, безъ ученія о ихъ единосущій, звло согрышають. Сими последними словами и хотять воспользоваться совопросники, чтобы обличить церковь въ неправославіи; но они не обратили вниманія на то, какъ предъ сими словами ясно и точно выражено православное учение церкви, исповъдуемое троеніемъ аллилуіа, и не приняли во вниманіе съ другой стороны, что ихъ предки, первые расколоучители, трегубое аллилуіа, содержащее въ себъ строго православное ученіе и употреблявшееся всею древнею церковію, назвали преданіемъ латынскимъ, еретическимъ. Такъ наприм. попъ Никита писалъ царю Алексвю Михайловичу: "да по его же Никонову вельнію, во всьхъ церковныхъ книгахъ ангельская пъснь возчетверена, еже напечатано трижды, а четвертое: слава Тебп, Боже. И тое онъ аллилуію возчетвериль, последуючи отпадшему въры христіанскія папъ римскому и инымъ изсяклымъ върамъ" (Мат. для ист. раск. томъ 4). Ужели за такую худу расколоучители не заслуживали наименованія людей "зъло погръшающихъ?" Восточные патріархи отнеслись къ нимъ даже весьма списходительно, замътивъ, что они согръщають невыдыніему.

## Вопросъ 28-й.

Признавая славословіе святой Троицы сугубой аллилуім грахомъ зальнымъ, то въ силу какихъ каноническихъ правилъ разрашила и благословила ваша церковь единоварцамъ согращать зало?

### Отвѣтъ.

Въ предшествующемъ отвътъ мы объяснили, что восточные патріархи говорили именно о предкахъ старообрядцевъ, что они погръшають зълоч, отказываясь исповъдывать единство Божества Святыя Троицы приглашеніемъ "слава Тебъ, Боже" не къ тремъ аллилуіа, а къ двумъ, и троеніе аллилуіи, употреблявшееся и древлерусскою церковію, называя обычаемъ латынскимъ, еретическимъ. Единовърцы же противъ православнаго исповъданія въ трегубомъ алмилуіа не спорять, и употребляя сугубое аллилуіа, тройственнаго не называетъ преданіемъ латинскимъ, еретическимъ, а потому изреченіе собора: "погръщаютъ зъло" къ нимъ не относится, и совопросники относять его къ лицу единовърцевъ несправедливо. Святыйшій Синодъ, по благословенію котораго единовърцы употребляють сугубую аллилуію, говорить: "въ нъкоторыхъ старыхъ книгахъ было читано аллилуіа дважды, а въ третій разъ: слава Тебъ, Боже; а въ новыхъ печатается аллилуіа потрижды, и: слава Тебъ, Боже. Здёсь хотя въ словахъ есть разность, но нётъ въ силь разности: ибо кто читаеть дважды аллилуіа, а въ третій разъ: слава Тебъ, Боже, тотъ прославляетъ Святую Троицу; а кто читаеть аллилуіа трижды, тоть также прославляеть Святую Троицу; а прибавленіемъ: слава Тебъ, Боже, означаеть, что въ Троицъ есть едино Божество" (Увъщ. митр. Плат. стр. 42). Итакъ, Святьйшій Синодъ ясно засвидътельствоваль, что въ сугубомъ аллилуіа, которое употреблялось и въ старыхъ книгахъ, безъ раскольническихъ хуленій на трегубое аллилуіа, погръщенія не находить, напротивь видить "прославленіе Святыя Троицы", хотя и безъ указанія на единство Божества въ Троицъ: посему и употребленіе единовърцами сугубой аллилуіи церковь имъла власть разръшить и благословить, особенно же дъйствуя въ отношеніи къ нимъвъ духъ апостольскаго снисхожденія.

### Вопросъ 29-й.

Всероссійскій Синодъ разрѣшая единовѣрцамъ глаголати сугубую аллилуія значитъ разрѣшая согрѣшать зѣло, то почему же тотъ же Синодъ, издавая новопечатную присягу въ 1720 году, изложилъ въ ней таковый чинъ: "проклинаю всѣхъ таковыхъ, иже нынѣ глаголятъ по псалмѣхъ аллилуія подважды, а не потрижды, и прочихъ учатъ творити тако, да будутъ прокляти и анаоема" (Соврем. церк. вопр. Т. Филип. стр. 392).

### Отвѣтъ.

Что къ единовърцамъ не относятся слова восточныхъ патріарховь: "согрѣшають зьло", это мы уже доказали въ предшествующихъ отвътахъ. Здъсь разсмотримъ только присягу 1720 года, которую совопросники также тщатся выставить противъ единовърцевъ. Присяга состоитъ изъ двухъ частей: первая называется "Чинъ како пріимати отъ раскольниковъ", а другая носить названіе "Исповъданіе клятвенное раскольщикомъ въ познаніе ихъ укрывательства". Въ первой части, которая и имъетъ существенное значеніе, подвергаются проклятію именно тъ сугубящія аллидую лица, которыя признавали "трикратное аллилуіа, и имя Іисусово, пишемое сице: Іисусъ, ересью, крестъ четвероконечный идоломъ, кумиромъ, мерзостію запуствнія, стоящею на міств святви, книги новоисправленныя объявили еретическими, и тайны совершаемыя архіеренми и іереями церкви великороссійской не спасительными, "не во спасеніе, но въ погибель, аки скверну антихристову, подаваемыя". Совопросники разумъется

Digitized by Google

видъли и читали все это въ первой части Присяги, но умодчали объ этихъ словахъ, такъ ясно показывающихъ, на кого именно изрекается клятва, понимая и сами, что она не можеть простираться на единовърцевъ, а съ очевиднымъ дукавствомъ приведи одно мъсто изъ второй, несущественной, части "чина", опустивъ и здъсь слъдующія начальныя слова:", проклинаю всёхъ тёхъ, которые святыйшаго патріарха Никона называють еретикомъ и неправославнымъ; проклинаю всъхъ таковыхъ, иже православныхъ патріарховъ восточныхъ и московскихъ по Никонъ, и до сего настоящаго лъта престолы правящихъ, не исповъдаютъ быти православными, но паче называють раскольщиками и еретиками, и всёхъ архіереевъ и до священника такожде называють; проклинаю всвхъ таковыхъ, иже нынв не исповедуютъ, яко во святьй восточный и великороссійской церкви отъ архіеревъ и іереевъ совершается подъ видомъ хліба тіло Христово, и подъ видомъ вина кровь Христова; проклинаю всёхъ таковыхъ, иже нынё не вёруютъ и не исповъдують, яко во святьй восточный и великороссійской церкви отъ архіереевъ и іереевъ совершаются вся святыя седмь тайны, и прочая ихъ церковная дъйства". Послъ сихъ изреченій находится и приводимое совопросниками. Ясно отсюда, что присягою проклинались тъ лица, глаголющія аллилуію подважды, которыя троеніе аллилуіи, имя Іисусъ называли ересью, крестъ четвероконечный именовали мерзостію и самую церковь не только русскую, но и греческую считали еретическою, всвур архіереевр и священниковр именовали еретиками и не признавали святости совершаемыхъ ими таинствъ, сами произносили и другихъ учили произносить двойственное аллилуія съ похуденіемъ тройственнаго и самой церкви. Таковые двоящіе аллилую двиствительно сограшаютъ зъло, и достойно преданы клятвъ. Къ единовърцамъ же она относиться никакъ не можетъ, потому, вопервыхъ, что Присяга, въ которой вопросители указали сію влятву, издана еще до учрежденія Единовърія, и значить провлинаться въ ней единовърцы не могли, а во вторыхъ потому, что единовърцы, глаголющіе аллилуіа подважды, изложенныхъ въ Присягъ раскольническихъ куленій на церковь не имъють, и тройственное аллилуіа ересью не почитаютъ, какъ почитали помянутые въ чинъ расколоучители, напротивъ церковь признаютъ православною и таинства ея спасительными, и самое двойственное аллилуіа употребляютъ по благословенію церкви; а что церковію благословлено, за то церковь не проклинаєть.

Нельзя не выразить удивленія, что наши совопросники почти въ каждомъ вопросв говорять о Единовъріи и единовърцахъ. Да развъ предки старообрядцевъ отдълились отъ церкви изъ-за открытія приходовъ единовърческихъ? Они отдълились еще за сто лъть до открытія Единовърія. Чтобы оправдать свое отдъленіе отъ церкви, совопросникамъ нужно доказать погръшность церкви, — показать, чъмъ она нарушила въру православную; а вмъсто этого, они совсъмъ излишне придираются къ Единовърію. Симъ они показывають, что церковь православную не могуть никакъ изобличить въ лишеніи православія.

## Вопросъ 30-й.

По сужденію собора 1667 года, аллилуія по дважды, въ третій слава Тебъ Боже произошло отъ списателя Евфросинова житія діавольскимъ навътомъ (Дъян. соб. 1667 года листъ 30 на об.): то можно-ли думать и допустить чтобы противникъ Бога могъ когда либо научать своимъ навътомъ славити Пресвятую Троицу?

### Отвѣтъ.

Стоглавый соборъ въ опредълени о двойственномъ аллилуіа основался на Житіи преподобнаго Еворосина. Онъ говорить: "Во Псковъ и во Псковской земли по мно-

гимъ монастыремъ и по церквамъ, да и въ Новгородской земли по многимъ же мъстамъ до днесь говорили трегубную аллилуіа... Извъстно же увъдъхомъ отъ писателя Житія преподобнаго отца нашего Евфросина, новаго чудотворца Исковскаго, какъ его ради святыхъ модитвъ извъсти и запрети пречистая Богородица о трегубной аллилуіа, и повель православнымъ христіаномъ говорити сугубую аллилуіа, а въ третій слава Тебъ Боже. И того ради отнынъ православнымъ христіаномъ говорити двоегубая аллідуіа, а въ третій слава Тебъ Боже" (Стог. гл. 42). Эти слова въ Стоглавъ показываютъ, что троеніе аллилуін издавна употреблядось въ Псковской и Новгоролской земль: и троящіе Божественное аллилуіа, по свидътельству самого Еворосинова Житія, просіяща въ великихъ чудесвхъ и знаменіяхъ" (см. Жит. Евор.). Но памятники древности свидътельствують, что не въ указанныхъ только Стоглавомъ мъстахъ, а и въ Московской и другихъ областяхъ также троили Божественное аллилуја (см. о семъ свидът. въ "Выпискахъ Озерскаго"). Восточные патріархи, бывшіе на соборъ 1667 года, подтвердивъ древность обычая восточной церкви троить аллилуіа и доказавъ другими церковными пъснопъніями превосходство трегубаго аллилуја предъ сугубымъ по внутреннему его смыслу, подвергли осужденію Житіе Евфросина, на которомъ Стоглавъ именно основалъ свое постановленіе о сугубомъ адпилуја, а наипаче осудили списателя этого Житія за то, что онъ "глаголеть, яко видъ Богородицу и архангела, и бесъдова съ ними о аллилуја, и негли яко рече ему Богородица таковая словеса и толкованія о аллилуіа, яже ниже слышати кому подобаеть таковая хула, и тамо будеть ужасатися читатель безумія списателева Еворосинова Житія. И сіе смущеніе, еже глагодати алдилуја 2, таже слава Тебъ Боже, не отъ Еворосина стало, но отъ списателя Еворосинова Житія, діавольскимъ навътомъ. А Еворосинъ въ последнемъ поученім своемъ, при смерти, якоже слышахомъ и разу-Братское Слово. № 11.

мъхомъ, о аллилуја ничесоже завъща братіи монастыря своего, ниже писа что о томъ въ постаментв своемъ: токмо солгано на преподобнаго Евфросина отъ списателя Житія его" (Дъян. соб. 1667 года). Далье патріархи поясняють, въ чемъ состоить хула и къ кому она относится. Худа, говорять они, относится ко Святьй Троиць: "толкуя бо аллилуіа, глаголеть воплотившася Бога Отца, и паки глаголетъ воплотившася Святаго Духа, и паки и воскресша Бога Отца и Святаго Духа" (тамъ же). Дъйствительно, въ этомъ Житіи отъ имени Богородицы писателемъ произносятся "таковая словеса и толкованія о адлизуја, яже ниже слышати кому подобаетъ", — говорится: "первіе дважды да глаголется, въ прославленіе Отцу: аллизуіа, аллизуіа, слава Тебъ Боже, и сіа тайна: воскресе, воскресе въ Божествъ и человъчествъ". Но Богъ Отецъ не вочеловъчивался, не умиралъ и не воспресаль; умерь же и воскресь Іисусь Христось, и точію цлотію, а не Божествомъ, какъ учитъ православная церковь: "и распятіе и смерть претерпъль еси плотію, безстрастный Божествомъ" (Октай гл. 4 въ недълю на Хвалит. стих. 4). Повъствователь неоднократно утверждаеть, якобы и Духъ Святый вочеловъчился и всынился, что такъ же несогласно ученію православной церкви, какъ видно изъ следующихъ словъ Катихизиса. "Вопросу: чесо ради Сынъ воплотися, а не Отецъ, или Духъ? Отвото: яко да сохранитъ свойство ипостаси своея, яко быти тому на небесъхъ Сыну и на земли Сыну" (Мал Катих. л. 6). О такомъ-то еретическомъ учении списателя Житія Евфросинова патріархи и сказали, что оно произошло діавольскимъ навътомъ, а совсъмъ не о сугубомъ аллилуіа, съ приглашеніемъ: "слава Тебъ Боже", какъ несправедливо утверждають совопросники. Они спрашиваютъ: "можно ли думать и допускать, что противникъ Бога могъ когда-либо научать своимъ навътомъ славити Пресвятую Троицу?" Но развъ списатель Житія Еворосинова, въ своемъ толкованіи объ аллилуіа, "славилъ

Пресвятую Троицу "? Напротивъ, -- еретичествуя, онъ произнесъ тяжкую хулу на Святую Троицу, какой не говорили и древніе еретики. Евтихіане прилагали только страсть въ Божеству воплотившагося Сына Божія; а списатель Житія Еворосинова прилагаеть страсть и Богу Отцу и Богу Духу Святому, такъ что по его ученію вся Святая Троица воплотилась и страдала и воскресла. Не справедливо ли отцы собора 1667 г. назвали такое ученіе происшедшимъ отъ діавольскаго навъта? Къ чему же вопросители спрашивають: развъ "противникъ Бога могъ когда - либо славить Святую Троицу?" И какъ вопросители не поймутъ, что вселенскіе патріархи были чтители и прославители Святыя Троицы, и потому именовать діавольскимъ навътомъ прославленіе Троицы никакъ не могли. Надобно жалъть о совопросникахъ, до какой слъпоты доводить ихъ вражда ко святой церкви! Мы полагаемъ, что и они не согласятся учить такъ, какъ учить списатель Евфорсинова Житія, то есть, что "аллилуіа аллилуіа, слава Тебъ Боже", означаетъ: воскресе, воскресе въ Божествъ и человъчествъ. Зачъмъ же имъ нужно было приводить въ свидетельство его лживое сказаніе?

## Вопросъ 31-й.

Признавая сугубое алмилуія написаннымъ діавольскимъ навътомъ, то допускала ли когда-либо святая церковь чтобы писаніемъ написаннымъ діавольскимъ навътомъ славити Пресвятую Троицу?

### Отвътъ.

Въ предыдущемъ отвътъ мы показали, что восточными патріархами, на соборъ 1667 года, обозвано написаннымъ дъявольскимъ навътомъ не прославленіе, а униженіе Святыя Троицы, заключающееся въ неправомъ толкованіи списателя Евфросинова Житія о сугубомъ аллилуіа. О самомъ же сугубомъ аллилуіа, безъ соединенія съ нимъ неправой мысли, вотъ что они говорятъ: "А еже глаголють нъціи аллилуіа дважды, таже: "слава Тебъ Боже",

никакого основанія въ томъ не имфютъ. Толкуютъ убо, яко знаменуеть аллилуіа: "слава Тебъ Боже"; дважды аллилуіа, таже "слава Тебъ Боже", являеть по ихъ трижды "слава Тебъ Боже". Се трижды "слава Тебъ Боже" являет токмо Троицу, а единицу ни... исповъдують токмо Троицу просто, а единицу ни (Двян. соб. 1667 года). Ясно, что патріархи въ двойственномъ аллидуіа признавали исповъданіе, а не похуденіе Святыя Троицы; тройственное же аллилуіа предпочитали двойственному на томъ основани, что оно поливе выражаеть догмать въры о троичности лицъ и единствъ Божества во Святой Троицъ. Восточные патріархи, на соборъ 1667 г., съ справедливою строгостію осудили толкованіе списателя Житія Евфросинова объ аллилуін; но и отцы Стоглаваго собора, какъ видится изъ его постановленія, не вполнъ довъряли откровенію этого списателя, хотя и основались на немъ: ибо и они значение аллилуја растолковали не согласно его откровенію. Откровеніе толкуєть, что аллилуіа значить "воскресе въ Божествв и человвчествъ"; а отцы Стоглаваго собора толкують, что аллилуіа значить слава Тебть Боже. Посему, совопросники прежде должны бы сами заняться ръшеніемъ вопроса: почему Стоглавый соборъ откровение списателя Житія Евфросинова положилъ въ основание своего опредъления объ аллилуіи, а его толкованіе аллилуіи не принялъ? Православнымъ же давать столь несообразные вопросы, какъ сейчасъ нами разсмотрънный, должны бы постыдиться.

## Вопросъ 32-й,

По сужденію собора 1667 года, въ двуперстномъ сложеніи исповъдуется неравенство Святой Троицы, которое и уподобляется къ ереси аріанской, несторіанской, духоборской, аполинаріанской, и прочимъ проклятымъ еретикамъ (Дъян. соб. 1667 года), то справедливо ли соборъ примънилъ православное двуперстіе къ различнымъ проклятымъ ересямъ?

### Отвѣтъ.

Сей вопросъ содержить буквальное повтореніе седьмаго вопроса, который мы уже разсмотрыли. Тамъ, при разсмотръніи седьмаго вопроса, мы показали, что православность и неправославность перстосложения зависить не отъ самаго сложенія перстовъ, а отъ соединяемой съ нимъ мысли. Если съ двуперстнымъ, или троеперстнымъ сложеніемъ соединяется мысль православная, то и сложение будеть православно; если же усвоиется ему мысль неправославная, то и сложение будеть неправославно, -- двуперстное ли то, или троеперстное. А совопросники, какъ видится изъ ихъ словъ, самымъ перстамъ усвояють православность. Они спрашивають: "справедливо ли соборъ примънилъ православное двуперстіе къ ересямъ"? то-есть называють двуперстіе православнымъ именно потому, что оно есть двуперстіе, -- православность усвояють самымъ перстамъ. А чтобы правильно судить о томъ, самое ли сложение перстовъ, самые ли персты соборъ примънилъ къ ересямъ", или соединяемую съ нимъ мысль, необходимо привести слова соборнаго двянія, изъ коего совопросники вывели свой вопросъ. Утвердивъ древній обычай восточной церкви знаменоваться тремя первыми перстами, патріархи замічають: "А въ сихъ тріехъ перстахъ, не яко хощемъ показати Божество, якоже блядословища неціи, — не буди; но токмо число покажемъ Троицы и единицы: три перста за Троицу, совокупленіе же перстовъ ради единицы, сирвчь яко Богъ въ Троицъ и въ единицъ. Сице въруемъ и исповъдуемъ, а не инако, -- не яко нъціи суемудріи писаша и сказаща все таинство Божества и человъчества въ перстахъ быти, и являтися пребеззаконно и хульно троичному таинству въ неравныхъ перстахъ. Глаголаша тв суемудрій, яко два перста, вторый, указательный, и третій, средній, Божество и человічество знаменують, и три перста: первый, четвертый и последній, меньшій, наклонити и совокупити подъ двъма персты, и именоваща Святую Троицу, и глаголаша, яко тв три неравные и разные персты есть таинство Святыя Троицы. Всвиъ убо явленно есть, яко исповъдаща во Святъй Троицъ неравенство, яко аріане, и несторіане, и духоборцы, и аполинаріане, и прочіи проклятім еретицы, зане оніи сице исповъдаща несравнение и раздъление во Святъй Троицъ: Отца болша назваща, а Сына менша, и Духа Святаго еще менша, и яко раба" (Дъян. соб. 1667 г.). Итакъ, присутствовавшіе на соборъ патріархи утверждають, что тремя перстами показывается не самое Божество, "но токмо число Троицы и единицы: три перста за Трояцу, совокупленіе же перстовъ — ради единицы, сиръчь яко Богь въ Троицъ и во единицъ"; а современные патріархамъ расколоучители учили, напротивъ, въ самыхъ перстахъ заключать "все тапиство Божества и чедовъчества", такъ что замънить сіи персты другими значило, по ихъ мивнію, нарушить самое таинство Святыя Троицы. Таинство Святыя Троицы предки старообрядцевъ соединяли съ тремя раздъленными, не по ряду следующими одинъ после другаго перстами, а первымъ, четвертымъ и пятымъ; образование же Святыя Троицы болъе равными перстами почитали ересію, и твиъ о себв давали поводъ понимать, что въруютъ въ неравенство Святой Троицы, - "глаголаша, яко тъ три неравные и разные персты есть таинство Святыя Троицы". "Всвиъ убо явлено есть, — замъчаютъ именно объ этомъ ихъ ученіи отцы собора, - яко исповъдаща во Св. Троицъ неравенство, яко аріане и несторіане" и проч. Но если бы они, согласно ученію церкви, образовали Троицу болве равными тремя перстами, и это образование не уничижали и ересію не порицали, тогда не могло бы быть о нихъ и такого мивнія, что они исповъдують неравенство Святыя Троицы. Ясно, что восточные патріархи примънили въ ереси аріанской и несторіанской не просто двуперстное сложеніе, не самые персты, какъ несправедливо утверждають совопросники, а неправильное понятіе о таинствъ Святыя Троицы, какое расколоучители соединяли съ двуперстіемъ, и потому примънили справедливо.

### Вопросъ 33-й.

Примъняя православное двуперстіе къ различнымъ проклятымъ ересямъ, какъ показано въ предыдущемъ вопросъ, то въ силу вакихъ каноническихъ правилъ допустила и благословила ваша церковь таковою тьмою проклятаго еретичества окормляться сынамъ своимъ единовърцамъ?

### Отвѣтъ.

Въ предыдущемъ отвътъ и въ отвътъ седьмомъ мы уже показали, что то, или другое перстосложение само по себъ не содержитъ ни православія, ни кривославія, а можеть служить выражениемъ православія, или неправославія отъ того, какая соединяется съ нимъ мысль, - православная, или неправославная, еретическая; показалитакже, что современные собору 1667 года расколоучители съ двуперстіемъ соединяли мысль неправую, въ самыхъ перстахъ заключали таинство Святыя Троицы, и давали о себъ подозръніе, что тремя неравными и разными перстами "исповъдаща во Святъй Троицъ неравенство". Но единовърцы, какъ призналъ и объявилъ Святъйшій Синодъ, съ двуперстнымъ сложеніемъ "не соединяютъ никакого неправаго мудрованія, но единомудренно со всею православною церковію Пресвятую Троицу и Господа Іисуса Христа въ двухъ естествахъ славятъ" (зри стат. о крест. знам. при Псалтыри). Поэтому Святьйшій Синодъ, по силъ полученной имъ отъ Господа власти на управленіе церковію, благословиль единовърцамь употребленіе двуперстія для испов'вданія Святыя Троицы, а не для окормленія "тьмою проклятаго еретичества", кажъ несправедливо и дерзко утверждають совопросники. Ересь есть извращение въры, на соборахъ утвержденной и вселенскою церковію

принятой. Какою же неправою върою, или еретичествомъ единовърцамъ церковь благословила окормляться? Самые персты, сложенные двуперстно, не есть въра, или благочестіе. Впрочемъ, совопросники считаютъ ихъ върою и благочестіемъ, и по такому ихъ понятія о двуперстіи имъ слъдуетъ говорить, что единовърцамъ церковь благословила окормляться благочестіемъ, а не еретичествомъ. Совопросники приняли на себя тяжкую отвътственность, оболгавъ церковь грекороссійскую, якобы она единовърцамъ благословила "окормляться тьмою проклятаго еретичества".

## Вопросъ 34-й.

По сужденію собора 1667 года православнымъ христіанамъ должно знаменаться только триперстнымъ сложеніемъ: "и тако подобаетъ всякому православному христіанину, послъдующему святой восточной и апостольской церкви, держати и мудрствовати... а не инако" (Дъян. соб. 1667 года, листъ 32 на обор.), то въ силу какихъ каноническихъ правилъ допускаетъ и благословляетъ ваша церковь единовърцамъ знаменатся и мудрствовати инако?

### Отвътъ.

Православная церковь тремя первыми перстами исповъдуетъ три лица Святыя Троицы, но самые персты не называетъ Святою Троицею; а первые расколоучители, какъ свидътельствуетъ соборъ 1667 года, самые персты, не равные, именовали таинствомъ Святыя Троицы, тоесть самые персты обоготворяли. Единовърцы мудрствуютъ "тако", якоже церковь, а "не инако", т. е. тремя перстами исповъдаютъ Святую Троицу, но въ самыхъ перстахъ догмата въры не полагаютъ; въ перстосложения для крестнаго знаменія силу и значеніе усвояютъ они не перстамъ, которые и въ сложеніи и по разсложеніи остаются перстами, а образуемому ими ученію въры. Итакъ единовърцы мудрствуютъ о перстосложеніи такъ

же, какъ мудрствуетъ церковь, а не "инако", и потому напрасно утверждаютъ совопросники. будто нерковь "лопускаетъ и благословляетъ единовърцамъ мудрствовати (о перстосложеніи) инако". Инако отъ святыя церкви мудрствують не единовърцы, а именуемые старообрядцы: они усвояють святость и догматическое значение не только образуемому перстами, но и самымъ перстамъ. Если бы они самые персты не поставляли въ догматъ въры, то не поставляли бы въ вину церкви, въ нарушение ею православія, заміну однихъ перстовъ другими; а когда въ этомъ видять нарушение благочестия и въры, то значить именно перстосложение возводять въ неизмънный догмать въры. Такъ учили первые расколовожди; такъ учатъ и нынъшніе. Главный руководитель братчиковъ Онисимъ Швецовъ, или, какъ они именуютъ его, отецъ Арсеній, прямо, въ своихъ печатныхъ сочиненіяхъ, причисляетъ двуперстное сложение къ числу догматовъ въры, говоря: "мы сіе преданіе (сложеніе двуперстное) никакъ не можемъ свести въ обрядъ, или обычай церкви, подлежащій изміненію (см. Оправданіе. старообр. св. Христ. церкви, напечат. въ Яссахъ л. 49). "Преданія двуперстнаго сложенія ни-кому невозможно изм'внить, не погр'вша противъ Евангельскаго изреченія" (Показаніе погръща противъ св. Евангелія новообрядствующей церкви, напечат. въ Яссахъ л. 45). Согласно Швецову, утверждаеть и другой поборникъ раскола, инокъ Никола Чернышевъ, говоря: "Никонъ съ поборниками развъ ошибку исправили, когда отмънили достоуважаемые догматы: сугубое аллилуја, двуперстіе, седмипросфиріе... и ввели щепоть, трегубое аллилуја и пятипросфоріе" (Собор. свит. печат., за границ. въ Коломыи, л. 6). Итакъ, вотъ кто мудрствуетъ о перстосложении "инако" отъ церкви, и вотъ кого имълъ въ виду соборъ 1667 г. въ указанныхъ совопросниками словахъ; къ единовърцамъ же, мудрствующимъ согласно съ церковію, они не относятся, а потому и вопросъ, предложенный братчиками, является совсёмъ излишнимъ.

## Вопросъ 35-й.

Соборъ 1667 г. заповъдалъ съ великою клятвою еже святый Сумволъ пріимати и глаголати безъ прилога «истиннаго» (Дъян. соб. 1667 г. л. 33), то что разумълъ соборъ въ прилогъ къ Богу Духу слово «истиннаго», погръшность или ересь?

## Вопросъ 36-й.

Завъщая съ великой клятвой глаголати Сумволъ безъ прилога «истиннаго» въ правъ ли былъ Всероссійскій Синодъ нарушить эту великую клятву собора, положенную въ присутствіи трехъ патріарховъ, и разръшить единовърцамъ въ нарушеніе соборной великой клятвы глаголати Сумволъ съ прилогомъ «истиннаго».

### Отвътъ.

Эти два вопроса содержать повтореніе 19-го вопроса, на который мы дали уже посильный отвътъ. Здъсь мы сдълаемъ только дополнение къ сказанному прежде. Вотъ что читаемъ въ Дъяніяхъ собора 1667 г. о Символъ въры: "Такожде и о святомъ Символъ бысть взыскание, и обрътоша въ древнихъ словенскихъ харатейныхъ книгахъ писано, якоже и въ греческихъ, и како напечатано есть въ новоисправленныхъ книгахъ. Сего убо ради повелъваемъ мы, православніи патріархи, со всёмъ освященнымъ соборомъ, съ великою клятвою, еже святый Символъ пріимати и глаголати безъ прилога, якоже святіи и богоносній отцы въ первомъ и во второмъ вселенскихъ соборахъ написали гречески, якоже нынъ исправлено и печатается словенски" (Дъян. соб. 1667 г.). Опредъленіе это сдълано въ согласіе третьему вселенскому собору, который ограждаль неприкосновенность никео-цареградскаго Символа изречениемъ анаоемы на искажающихъ оный (См. 7 прав.). А въ посланіи къ Констанцію Августу помъстнаго Ариминскаго собора, состоявшаго изъ 400

епископовъ, между которыми быль изящивищимъ Кириль епископъ Герусалимскій, нишется: "Неумъстнымъ и непозволительнымъ оказалось перемънять что-либо изъ того, что въ Никеи, вмъсть съ достославнымъ Константиномъ отцемъ и царемъ твоимъ, законно разсмотръно и опредълено, то-есть изъ того ученія, изъ того выраженія, которое возвъщено и доведено до слуха и понятія всвхъ людей, которое одно противоборственно ереси Аріевой и для нея губительно, которымъ не только сія, но и прочія ереси низложены, къ которому дъйствительно и приложить что-либо опасно, и отнять отъ него что-либо бъдственно, такъ что въ томъ и другомъ случав врагамъ откроется дълать, что хотять" (Твор. Аван. Алекс., ч. 3, стр. 115). Объ этихъ словахъ собора Ариминскаго, св. Аванасій великій говорить: "Кто не одобрить благоговьнія епископовъ, бывшихъ на Ариминскомъ соборъ? Они претерпъли и трудъ дальняго пути и опасности на моръ, чтобы низложить аріански-мудрствующихъ и сохранить неповрежденнымъ опредъление отцевъ, ибо каждый изъ нихъ разсуждалъ, что если нарушено будетъ поставленное бывшимъ прежде нихъ, то поданъ будетъ поводъ позднъйшимъ нарушать и то, что теперь ими сдълано" (Тамъ же стр. 121). У насъ, на Руси, вслъдствіе трудности перевода Символа въры съ греческаго языка, на коемъ онъ былъ изложенъ святыми отцами, на языкъ славянскій, явился неодинаковый переводъ именно 8-го члена: одинъ съ словомъ "истиннаго", другой безъ этого слова; и о томъ, читать ли въ 8-мъ членъ Символа слово "истиннаго", или не читать, у насъ происходили задолго до патріарха Никона споры. Зиновій мнихъ, ученикъ преподобнаго Максима Грека, пишетъ: "Вопроси мя Захарія, глаголя: таможе, въ Върую во единаго Бога, ови глаголють: и въ Духа Святаго Господа, ови же глаголють: и въ Духа Святаго истиннаго. Аще есть разньство нъкое въ глаголъхъ сихъ? Рекохъ же ему: иже правою върою кто глаголетъ нелицемърнъ, мню, не много разньства здёсь, аще и мнится не единоименно; обаче есть страхъ въ селицъ, еже не глаголати: и въ Духа Святаго Господа. Видъхъ бо въ правилахъ древняго перевода книги, преписаны же быша при Ярославъ князи, Владиміровъ сынъ, и при епископъ Іоакимъ, въ началъ крещенія нашея земли, во изображеніи православныя въры святаго вселенскаго перваго собора писано: и въ Духа Святаго Господа, а не написано: и въ Духа Святаго истиннаго, но написано: Господа. Нъсть же просто, или мудростію человъческою писана отъ святыхъ правая въра она, еже Върую во единаго Бога, но по Богодухновенному писанію, по пророчестый и апостольстый проповъди, малыми же глаголы, великою же Божіею мудростію, все божественное писаніе ветхое же и новое сказаша о единосущной Троицъ, и во изображеніи въры. Тако издожища святый Символъ святіи отцы перваго вселенскаго святаго собора, иже въ Никеи 318: и въ Духа Святаго Господа; и по первомъ вседенскомъ соборъ вси святіи отцы во вселенскихъ шести соборахъ, отъ втораго до седьмаго, кръпко закляща ни приложити, ни отъяти отъ устава святаго перваго собора, еже во святымъ изображеніи православныя въры, но соблюдати непоколебимо всвиъ православнымъ вездъ" (Рукоп. Хлуд. библ. № 89). Отсюда, именно изъ вопроса Захаріи, ясно, что у насъ въ Россіи, въ то время, когда жилъ Зиновій, одни читали въ 8-мъ членъ Символа слово "Господа", но не читали слова "истиннаго", другіе читали слово "истиннаго", но не читали слова: "Господа": ибо Захарія прямо спрашиваетъ Зиновія: "ови глаголють: и въ Духа Святаго Господа, ови же глагодють: и въ Духа Святаго истиннаго: аще есть разньство нъкое въ глаголъхъ сихъ"? Зиновій же, хотя и отвътиль, что "иже правою върою кто глаголетъ, мню не много разньства здъ", однако дальше говорить, что есть страхъ въ томъ, "еже не глаголати: и въ Духа Святаго Господа", и доказываетъ правильность такого чтенія извістною ему книгою древняго перевода. И Стоглавый соборъ полагалъ, какъ и Зиновій, что большого разньства въ томъ и другомъ речении нътъ, но только требоваль говорить которое-нибудь одно изъ нихъ, или Господа, или истиннаю; а глаголати оба реченія, и Господа и истичнато, призналъ непозволительнымъ: "ино то негораздо". Итакъ отцы Стоглаваго собора не могли только опредълить, какое реченіе достовърнье: Господа, или истичнато; но употребление обоихъ речений вмъстъ, при которомъ одно будетъ лишнимъ противъ подлинника, прямо нарицаеть "негораздымъ". Соборъ же 1667 года, на коемъ присутствовали греческіе святители, опредълиль съ точностью: глаголати только Господа, а слово: истиннаго при словъ  $\Gamma ocnoda$ , назвалъ прилогомъ, то-есть лишнимъ противъ подлиннаго, на греческомъ языкъ изложеннаго, Символа въры, точно такъ же, какъ и Зиновій мнихъ и соборъ Стоглавый не находили правильнымъ употребление здесь обоихъ словъ: и Господа, и истиннаго. Но назвавъ слово "истиннаго" въ 8 членъ Символа прилогомъ, соборъ не назвалъ этого прилога ересію. А когда ересію не назваль, то совопросники не имъютъ причины и спрашивать: "разумълъ ли соборъ въ прилогъ "истиннаго" "ересь". Въдь Стоглавый соборъ, который назвалъ "негораздымъ" произношеніе въ Символь словь: Господа и истиннаго, они, совопросники, нимало за сіе не осуждають; за тъмъ же соборъ 1667 г., назвавшій прилогомъ слово: истиннаю при словъ Господа, обвиняють за сіе въ отпаденіи отъ православія? Ясно, что они водятся только одною враждою къ церкви, желаніемъ возвести на нее всякія обвиненія, а не хотять безпристрастно разсмотръть, заслуживаеть ли она обвиненій. Господа совопросники! праведный судъ судите!

Затъмъ совопросники, какъ бы признавшись, что неправильно поставляють въ обвинение церкви исключение изъ Символа въры слова истичнато, подходять къ обвинению церкви съ другой стороны, — обвиняють ее уже не за исключение изъ Символа въры слова: истичнато,

а за дозволеніе единовърцамъ читать оное въ Символъ,они спрашивають: "въ правъ ли былъ Всероссійскій Синодъ нарушить клятву собора и разръшить единовърцамъ глагодати Символъ въры съ прилогомъ "истиннаго"? Этимъ они, очевидно, тщатся подвести подъ клятву собора 1667 г. Святьйшій Синодъ за допущеніе, а единовърцевъ за употребленіе запрещеннаго симъ соборомъ чтенія Символа въры. Но Святъйшій Синодъ не разрушаль опредъленіе собора 1667 года о чтеніи Символа въры, хотя чтеніе, имъ запрещенное, но употреблявшееся нъкоторое время въ русской церкви, и допустилъ къ употребленію единовърцамъ, подобно тому, какъ и прежде русская церковь не разрушала опредъленія третьяго вселенскаго собора о неприкосновенности Символа въры, хотя допускала разное чтеніе Символа, - съ словомъ истиннаго и безъ этого слова. Совопросники за допущение различнаго чтенія Символа въры, конечно, не ръшатся россійскую церковь дониконовского времени подвести подъ клятву третьяго вселенскаго собора: какъ же они дерзаютъ подводитъ подъ клятву собора 1667 г. Святыйшій Синодъ и единовърцевъ за подобное же дъйствіе? Пусть они сперва осудять древлероссійскую церковь, а потомъ, если угодно, пусть осуждають и Святыйшій Синодъ и единовырцевь за допущение извъстнаго чтения въ 8-мъ членъ Символа. Святвишій Синодъ, очевидно, руководствовался примъромъ древлероссійской церкви. Какъ древлероссійская церковь прибавленіе слова истиннаю въ 8-мъ членъ Символа употребляла не съ намъреніемъ исказить святую въру, что наипаче осуждается и подвергается анаеемъ отъ святыхъ отцевъ третьяго вселенскаго собора, но по нъкоторому недоразумънію, всявдствіе трудности перевода съ греческаго языка на славянскій: такъ и единовърцы держатся извъстнаго перевода въ чтеніи Символа въры не съ намъреніемъ искажать чрезъ сіе правильное чтеніе Символа, а послъдуя древней же россійской церкви и тэмъ старопечатнымъ книгамъ, по которымъ имъ дозволено отправлять службы. И какъ древлероссійская церковь за такое чтеніе Символа въры не осуждалась, такъ и единовърцы не могутъ за сіе обвиняться въ неправославіи, равно какъ и Святъйшій Синодъ не подлежитъ осужденію за дозволеніе имъ такого чтенія.

Въ заключение, неизлишне будетъ обличить здёсь неправду Швецова въ его разсужденіяхъ о древнемъ чтеніи Символа въры. Извъстно, что въ книгъ "Выписки изъ старописьменныхъ и старопечатныхъ книгъ Озерскаго собрано множество свидътельствъ объ употреблении древлероссійскою церковію Символа въры безъ прилога "истиннаго". Швеповъ тщится подорвать довъріе къ свидътельствамъ находящимся въ книгъ Озерскаго. Онъ говоритъ: "Выписки Озерскаго указывають на двъ старописьменныя Кормчіи, и слова Іоанна Дамаскина въ Четіи-минеи Макарія митрополита и Максима Грека въ старописьменной книгъ его. То эти мъста не суть прямое исповъдание Символа въры, но точію объясненіе о личности Святаго Духа противу неправильнаго разумънія исхожденія Его, усвоеннаго латинами. Но въ разсужденияхъ часто берется одинъ предметъ вромъ его опредъленій, или при многихъ ему опредъленіяхъ приводятся не всв, какъ это видится въ Кирилловой книгъ, въ которой, по указанію Озерскаго, на листъ 131 обор., пишется: въруемъ во единаго Духа Святаго и животворящаго, иже отъ Отца исходящаго и на Сынъ почивающаго. Но въ другомъ мъстъ, той же самой Кирилловой книги выписывается сполна Символъ православныя въры, и здъсь исповъданіе Святому Духу читается: и въ Духа Святаго Господа истиннаго и животворящаго и проч. (послан. патр. Фотія л. 506). Однакоже сего Озерскій не упоминаеть, а это показываеть, что онъ не съ полною откровенностію, но съ пристрастіемъ собиралъ и всв указанныя имъ свидътельства. Еще онъ указаль уставъ Божественныхъ службъ, хранящійся въ Москвъ въ Патріаршей ризницъ подъ № 268, Зиновія мниха, Стоглавъ и Часословъ, печатанный въ

7074 лъто при царъ Іоаннъ Васильевичъ, гдъ исповъдуется: и въ духа Святаго истиннаго и животворящаго, указано и разсужденіе Стоглаваго собора, что нъцыи глаго-лютъ: и въ Духа Святаго Господа истиннаго, акибы то негораздо, едино глаголати: или Господа, или истиннаго. Но въ другихъ спискахъ Стоглава во главъ 9 пишется: нъцыи невъгласи глаголютъ: и въ Духа Святаго истиннаго, ино то негораздо, сице подобаеть глаголати: и въ Духа Святаго Господа истиннаго и животворящаго (изд. Кожанчикова, стр. 68, а Казан. стр. 94). Но Озерскій и о семъ разнообразіи Стоглавовъ умодчаль, чъмъ такъ же свидътельствуется его пристрастность. Но последнія редакціи Стоглава болъе содержатъ смысла, чъмъ первыя, и согласують всеобдержному исповъданію Символа, содержимому въ нашей древлерусской церкви. Но что же касается до остальныхъ книгъ, указанныхъ Озерскимъ, то они всв суть пера и изданія малоросских в типографій, а малороссы свою ученость заимствовали не отъ грекъ, но отъ заблуждышаго запада. Но ученые латины издавали греческія книги въ своихъ типографіяхъ не во всей ихъ точности, и, выдавая ихъ ученикамъ своимъ, многихъ опутывали тенетами своихъ заблужденій... И посему очень просто могло быть и то, что и въ Символъ въры только въ печатныхъ у латинъ греческихъ книгахъ, въ исповъдании Святаго Духа убавлено было слово пистинный", а малороссы къ этому отнеслись съ такимъ же слъпымъ довъріемъ, какъ и Гедеонъ Балабанъ отнесся къ ихъ нововводству обливательнаго крещенія для несмысленныхъ младенцевъ. Итакъ всъ ссылки Озерскаго на малоросскія книги для отложенія изъ Символа въры, во исповъданіи Святаго Духа, слова "истинный" не представляютъ твердаго основанія: ибо для насъ должно быть тверже то, что въ Великой Россіи всеобдержно исповъданіе Символа въры содержалось: и въ Духа Святаго Господа истиннаго. Если бы перечесть всв великорусскія книги съ таковымъ исповеданиемъ Симвода веры, то безъ

всякаго сомнѣнія сіе исключеніе не только въ десятки, но даже и въ сотни разъ (!) превзошло бы Озерскаго. Но здѣсь отъ принятія христіанской вѣры было грековъ до тридцати однихъ митрополитовъ, и на другихъ епископіяхъ нѣсколько архіереевъ, а потому и немыслимо то, чтобы они могли здѣсь содержать Символъ вѣры, не согласный утвержденному на вселенскихъ соборахъ, и тѣмъ болѣе, не сталъ бы и самъ Богъ подтверждать неправую вѣру древней великороссійской церкви прославленіемъ въ ней многихъ чудотворцевъ, въ нетлѣніи тѣлеси и донынѣ почивающихъ" (Оправданіе старообр. Христ. цер. заграничн. изд.),

Такъ лжествидътельствуетъ Швецовъ съ свойственной ему наглостію. Но ложь его очевидна для всякаго безпристрастнаго читателя. Во-первыхъ, Озерскій указываеть не на двъ и не на три старописьменныя книги, а на множество книгъ, приводя изъ нихъ самое чтеніе 8-го члена Символа, а не толкованія, какъ несправедливо утверждеть Швецовъ, въ чемъ всякій можетъ убъдиться изъ самыхъ "Выписокъ" Озерскаго. И это свидътельствуетъ, что по принятіи русскими въры христіанской наиболье распространено было чтеніе Символа безъ прилога "истиннаго". Списокъ же Стоглава, изданный Кожанчиковымъ, на который указываеть Швецовъ. есть списокъ поздивиший и не согласуетъ болъе древнимъ спискамъ Стоглава, одинаково свидътельствующимъ, что "едино глаголати: или Господа, или истиннаточ, а оба реченія говорить внегораздой (См. о семъ книжку, изд. брат. св. Петра "О чтеніи Символа въры", гдъ перечисляется до 16 списковъ Стоглава съ одинаковымъ наставленіемъ о чтеніи Символа въры). Приводить слова изъ позднъйшаго, очевидно искаженнаго списка Стоглава, притомъ единственнаго съ такимъ чтеніемъ, Озерскому, очевидно, не было никакой надобности, если онъ и зналъ о немъ. Въ книгъ Кирилловой, въ посланіи Фотія патріарха (л. 507), въ Символъ въры дъйствительно напечатано слово истичнаю, и это въ

Digitized by Google

книгъ Озерскаго не скрыто, какъ несправедливо говоритъ Швецовъ, а напротивъ указало съ следующимъ замъчаніемъ: "Это есть произвольное прибавленіе издателей книги; ибо это самое Фотіево посланіе находится: 1) въ Макарьевской минеи, хранящейся въ Синод. библ. подъ № 996, мъсяцъ іюль, л. 932—947, 2) въ книгъ Палея (рукоп. 16 въка), хранящейся тамъ же подъ № 211, л. 587-611, и 3) въ сборникъ (рукоп. 16 въка), хранящемся въ той же библіотекъ подъ № 384 л. 283 – 329, и во всъхъ этихъ рукописяхъ въ осьмомъ членъ Символа въры, изложеннаго въ Фотіевомъ посланіи, слова истиннаго нътъ". Далъе, Швецовъ и самъ не скрываетъ, что въ книгахъ малороссійской печати Символь вёры печатался безъ прилога "истиннаго", но тщится только подорвать къ нимъ довъріе, утверждая, будто они были издаваемы "получившими ученость на западъ, гдъ западники опутывали ихъ "тенетами своихъ заблужденій". Говоря это, Швецовъ противится свидътельству самой древнерусской церкви, которая ни единымъ словомъ не порочила книги малороссійской печати, а нъкоторыхъ издателей сихъ книгъ именовала ревнителями и поборниками благочестія, какъ именно похваляется въ Книгъ о въръ Захарій Копистенскій. И явную дожь говорить Швецовъ о мадороссійскихъ ревнителяхъ въры, будто они "опутывались тенетами заблужденій запада"; напротивъ, они отстояли и соблюди отъ вліянія запада чистое православіе малорусской церкви. Гедеонъ Балабанъ, правда, допускалъ совершеніе прещенія обливаніемъ надъ слабыми младенцами; но точно такое же наставление крестить чрезъ обливание слабыхъ младенцевъ находится и въ Потребникахъ Московскаго патріарха Іова; а развъ Швецовъ скажеть, что Іовъ патріархь быль опутань "тенетами заблужденій запада"? Швецовъ говорить наконець и о греческихъ книгахъ, что "въ Символъ въры только въ печатныхъ у датинъ въ греческихъ книгахъ убавлено было слово истинный". Ужели онъ не знаетъ, что въ книгъ

Озерскаго приведены свидътельства не изъ печатныхъ только греческихъ книгъ, но и древлеписьменныхъ памятниковъ, гдъ читается Символъ въры безъ прилога "истиннаго", а именно: на Фотіевомъ саккосъ вышитый греческими буквами Символъ въры читается безъ прилога "истиннаго", также въ Хрисовулъ Константинопольскаго собора 1593 года. Напомню Швецову обстоятельство, намъ обоимъ хорошо извъстное. По совъту автора Окружнаго Посланія, Иларіона Георгіевича, крестьянинъ Нижегород. губ. Харитоновъ скопировалъ на тонкую бумагу находящійся въ подлинномъ Хрисовуль текстъ Символа въры, и самъ же Швецовъ переводилъ его съ греческаго языка на русскій (ибо съ помощію словаря могъ переводить); точно такъ же онъ перевелъ Символъ въры изъ греческой книги Симеона Солунскаго: и въ обоихъ книгахъ оказался Символъ въры безъ прилога "истиннаго". Пусть это припомнить Швецовъ, и болве не говорить неправды о греческихъ книгахъ1).

Егорг Антоновг.

(Продолжение въ слъд, №).

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Нужно удивляться, съ какою наглостію утверждаеть Швецовь, что будто бы "Выписки" приснопамятнаго А. И. Озерскаго, въ подлинности и точности которыхъ никто не можеть усомниться, сдёланы пристрастно и односторонне. Понятно, что г-ну Швецову хочется навинуть тёнь на эту книгу, составляющую сильнёйшее орудіе противъ раскола; но не легко понять, какъ онъ, не глупый человёкъ, не сообразилъ, что своими стараніями опорочить книгу Озерскаго, порочитъ только самого себя, обличая передъ всёми свою наглость и недобросовёстность. Относительно же греческаго текста Символа въ Хрисовулё замётимъ, что точный снимокъ съ него приложенъ въ изданному Братствомъ св. Петра митр. Соборному Дёянію 1654 г. Ред.

# Лътопись происходящихъ въ расколъ событій.

6. Паки и паки объ Онисимѣ Швецовѣ. — Его разъёзды по стародубскимъ слободамъ. — Отказъ бесёдовать съ миссіонерами. — Украдены ли отобранныя у Швецова бумаги? — Копіи нѣкоторыхъ изъ числа этихъ бумагъ: ихъ значеніе для дѣла о Швецовѣ и для современной исторіи раскола.

Старанія богача-раскольника Гусева, который вздиль въ Кіевъ хлопотать предъ властями Судебной палаты объ освобожденіи Швецова, вторично заключеннаго въ тюрьму, ув'внчались полнымъ успъхомъ: Швецовъ отданъ Гусеву на поруви со взносомъ сравнительно незначительной суммы — 5000 р., тогла какъ за него готовы были внести впятеро больше. И вотъ г-нъ Швецовъ снова поселился у лжеепископа Сильвестра въ Полосъ, и опять идутъ сюда толпами стародубскіе раскольники — видъть батюшку отца Арсенія, сего ваго страдальца якобы за правую въру, и насладиться его бесвдами, укрвиляющими ихъ въ преданности расколу. Но теперь г. Швецовъ уже не ограничивается твиъ, что принимаетъ посётителей; онъ и самъ разъёзжаетъ по слободамъ, гдъ раскольники принимаютъ его съ большимъ почетомъ. Въ мав мъсяцъ онъ вздилъ напр. въ Еліонку, благодарить Гусева за его великія благод вянія, быль въ Воронкв. въ Лужкахъ; а въ Клинцы Вздитъ даже и почасту, служитъ здёсь въ качестве священно-инока и поучаетъ народъ крепко держаться мнимаго «древлеправославія», т.-е. раскола, при чемъ не стъсняется самъ себъ восписывать похвалы, выставляя себя непобъдимымъ въ состязаніяхъ съ «никоніанскими» миссіонерами и всегда готовымъ на эти состяванія. На м'вст'в оказался любитель такихъ состязаній, — суражскій предводитель дворянства г-нъ Листовскій, - и предложиль Швецову устроить бесёду о вёрё. Швецовъ охотно согласился, смёло разсчитывая запутать своими хитросплетеніями дилеттантасобесёдника и порисоваться своими знаніями предъ «интеллигентнымъ» человъкомъ и передъ публикой, какая соберется на это любопытное состязаніе. 18-го мая, по соглашенію съ г. Листовскимъ, онъ пріёхалъ на бесёду съ нимъ въ Клинцы, и цёлые два дня ожидалъ собесёдника; но этому послёднему воспрепятствовали прибыть на бесёду какія-то служебныя обязанности. Швецовъ уёхалъ, разумёется, весьма недовольный тёмъ, что такой удобный случай порисоваться и похвастаться своимъ ораторскимъ искусствомъ, да еще передъ людьми «интеллигентными», ускользнулъ отъ него.

Совсвиъ иначе поступилъ г-нъ Швецовъ, когда ему предложили явиться на бесёду люди дёйствительно опытные въ собесъдованіяхъ съ раскольниками, — мъстные миссіонеры о. І. Рябухинъ и его товарищи. Любопытно, что устроить бесвду между ними очень желали и сами клинцовскіе старообрядцы, вёроятно, подъ вліяніемъ хвастливыхъ разсказовъ Швецова о своей непобъдимости въ состазаніяхъ съ миссіонерами. Объ этомъ своемъ желаніи они прямо заявляли православному приходскому священнику въ Клинцахъ о. Оомичеву, который и снесся по сему случаю съ о. Рябухинымъ. Последній темъ охотнее согласился произвести публичную бестду со Швецовымъ, что и самъ давно этого желалъ. Онъ попросиль о. Оомичева повидаться съ Швецовымъ и предложить ему, чтобы прівхаль въ Клинцы для публичнаго собесъдованія въ 26-му мая. 20-го числа о. Өомичевъ быль у Швецова въ Полосв и предложилъ ему прівхать въ указанному времени на бесъду въ Клинцы. Швецовъ отвътилъ, что готовъ беседовать во всякое время, но опасается, что отъ следователя не получить на это разрешения. Затемъ, въ разговоръ съ посътителемъ, пустился въ обычную похвальбу своими побъдами надъ всъми ръшительно православными собесъднивами. «Я совътоваль бы вамь, отець, оставить попеченіе о бестдахъ, — говориль онъ; если у васъ въ приходъ покойно, то и молчите; а послъ бесъды, повърьте мнъ, многіе уйдуть оть вась, какь это бываеть на практикъ всегда и вездъ, гдъ я ни бесъдовалъ. Я посрамляль на беседахь не только г-на Ивановскаго, въ Нижнемъ, но и такихъ собесъдниковъ, какъ о. Крючковъ, даже самъ

Павель Прусскій»<sup>1</sup>). Въ заключеніе однако Швецовъ изъявиль согласіе явиться на бесёду въ Клинцы, если получить разрёшение отъ следователя (о которомъ однако не хлопоталь, когда прівзжаль бесвдовать сь г. Листовскимь). Слухи о предстоящей бесёдё разнеслись по посадамъ. Раскольники, и даже раскольнические попы обраружили большой интересъ въ предстоящему, какъ они ожидали, пораженію «никоніанскихъ» миссіонеровъ. Извѣстный попъ Еоимъ Мельниковъ послалъ Швецову письмо, которымъ спрашивалъ его: правда ли, что онъ будетъ беседовать въ Клинцахъ съ миссіонерами? - и извъщаль, что въ такомъ случав прі**вдетъ** изъ Новозыбкова — послушать его, предлагалъ и свои услуги для участія въ бесёдё. Швецовъ отвётиль ему уклончиво, что по всей въроятности не будеть на бесъдъ, какъ состоящій подъ судомъ. Къ 26-му числу прівхаль въ Клинцы изъ Свяцкой раскольническій попъ Максимъ и изъ разныхъ слободъ собралось не мало старообрядцевъ. Миссіонеры о. Рябухинъ и о. Пименъ прівхали сутками ранве, чтобы испросить у следователя дозволение для Швецова — произвести бесвду съ ними въ Клинцахъ. Следователь ответилъ, что никакихъ съ своей стороны препятствій къ тому не имфетъ и что если Швецовъ явится къ нему — просить разръшенія бесвдовать, охотно дасть ему это разрешение. Тогда миссіонеры отправились въ главъ клинцовскихъ раскольниковъ Степунину и попросили его съвздить въ Полосу къ Швецову сообщить ему, что следователь разрешаеть ему явиться 26 числа въ Клинцы на беседу и что здесь ожидають его уже прибывшіе собесёдники. Отецъ Рябухинъ въ такомъ смыслё написалъ даже письмо къ Швецову и вручилъ Степунину для доставленія по принадлежности. Степунинъ съвздиль

<sup>1)</sup> Нужна очень большая, именно швецовская наглость, чтобы говорить, будто и о. архимандрить Павель не могь выстоять противъ Швецова на бесёдё, когда многіе, присутствовавшіе на этой бесёдё, свидётели доселё помнять, что Швецовъ совершенно растерялся тогда, не зная что отвёчать на доводы о. Павла, и ушель съ бесёды вполнё посрамленный.

въ Полосу, но возвратился съ отказомъ Швецова. Теперь. когда предстояло на самомъ дълъ показать свою силу въ бесъдъ съ миссіонеромъ, разумъющимъ дъло, и когда ссылаться на затрудненія со стороны следователя оказалось неудобнымъ, г-нъ Швецовъ просто заявилъ, что считаетъ для себя не безопаснымъ вступать въ бесёды съ православными, когда его дъло еще не ръшено судомъ. «Послъ бесъды (говорилъ онъ) многіе, какъ я увъренъ, убъжденные моими доводами, оставять церковь, а это будеть поставлено въ вину мив и отягчить ожидающій меня приговоръ». Такъ искусно г. Швецовъ прикрылъ свое отступленіе! Остается только непонятнымъ, отчего же онъ не опасался такихъ последствій н для православныхъ и для себи лично, когда такъ охотно явился на несостоявшуюся бесёду съ г. Листовскимъ? Во всякомъ случав его отказъ произвелъ невыгодное для него впечатленіе и среди православных и среди самих старообрядцевъ: послушать интересную бесъду, которой они ждали, не удалось. Правда, беседа состоялась; но за отсутствіемъ такого собесъдника, какъ Швецовъ, не имъла особаго значенія.

Такъ ведетъ себя г. Швецовъ, пользуясь временно предоставленной ему свободой и въ ожиданіи полнаго освобожденія по суду. Судъ ожидается въ сентябрѣ, и въ благополучномъ исходѣ его никто не сомнѣвается. Любопытно, какіе иланы строитъ самъ Швецовъ относительно своей будущей дѣятельности по освобожденіи отъ суда. Онъ говоритъ своимъ, что тогда немедленно уѣдетъ за границу и тамъ, пользуясь дѣйствительной свободой, посвятитъ всего себя на служеніе расколу, т.-е. примется за прежнее ремесло, — будетъ писатъ и печататъ свои клеветническія на церковь сочиненія и оттуда высылать ихъ въ Россію, чтобы этимъ способомъ болѣе и болѣе распространять въ русскомъ народѣ ядъ раскола и еретичества 1). Этого ли желаютъ господа судьи, которымъ предстонтъ судить Швецова?

<sup>1)</sup> Въ справедливости этого извъстія сомнъваться нельзя: дорога за границу хорошо знакома Швецову, равно какъ и жизнь за гра-

Мы уже говорили, что надежду на полное оправданіе Швецова сторонники его основывають между прочимь на «томъ обстоятельствь, что діло о кражь изъ консисторіи важнівішихь бумагь, взятыхъ при его аресть, заглушено; заинтересованные въ немъ консисторскіе и судебные чины согласились утверждать, что никакого похищенія не было, и все взятое у Швецова находится якобы въ сохранности». По этому поводу мы тогда же замітили, что доказать это сіи чины могуть только тогда, «если имітется подробная офиціальная опись всіть вещей, взятыхъ при Швецовь, съ по-

ницей. И вотъ доказательство, что для Швепова, какъ и всякаго раскольника, все равно, жить ли въ отечествъ и поль пержавой православнаго Русскаго Царя, или въ бусурманской странв, подъ властью австрійца-католика, — напротивъ, жить въ бусурманщинъ, поль владычествомъ нёмна, онъ находить иля себя лаже горазно лучше и привольнее, потому что здесь удобнее можеть вредить ненавистной ему православной церкви, т .- е. православному народу съ его Паремъ. Любви къ родинъ и Парю въть въ сердиъ у Швеновыхъ. Эту черту въ раскольникъ, столь противную природъ православнаго русскаго человека, эту готовность раскольника бежать за границу. вавъ несометный признавъ отсутствія въ немъ патріотическаго чувства, истребленнаго расколомъ, давно и очень метко указаль известный знатокъ русскаго народа В.И. Даль въ своей Запискъ о раскольникахъ (1852 г.). Вотъ что писалъ онъ: "Раскольники, какъ показываеть самое дёло, весьма склонны искать покровительства враговъ, или чужихъ державъ: они и въ прежнія времена съ уксвольствіемъ выселялись въ Польшу, Австрію, Пруссію, Молдавію и Турцію, и чуть не въ Китай. Эта черта різко отличаеть раскольника оть православнаго: последній, каково бы ни было положеніе его, чужлается всякаго иноязычнаго владычества: самая мысль — быть подданнымъ не русскаго, а иного царя — для него вовсе недоступна; раскольникъ, напротивъ, не только съ этой мыслыю легко освоивается, но она для него довольно заманчива и соблазнительна". Людей, такъ здраво и трезво разсуждающихъ о расколь, какъ покойный В. И. Даль, теперь трудно отыскать, особенно въ правительственныхъ сферахъ, гдф раскольники считаютя лучшими, вфриоподраннфишими гражданами россійскаго государства. Г-ну Швецову, этому вреднійшему изъ современныхъ раскольниковъ, конечно, будетъ всячески облегченъ желаемый отъездъ за границу, где ждуть его свободные типографскіе станки.

ставленными противъ каждой нумерами, и если окажется что всв эти занумерованныя вещи, книги, бумаги, двйствительно имъются на липо. А есть ли все это»? 1). Вскоръ посл'в того, какъ мы это писали, отъ одного лица, совс'вмъ намъ неизвъстнаго, но, какъ видно, имъющаго близкое отношеніе въ дёлу, мы получили тринадцать копій именно съ бумагъ, отобранныхъ у Швецова при ареств 2). Большую часть ихъ мы печатаемъ теперь вполнѣ3) и просимъ у вышеуказанныхъ чиновъ — навести справку, имъются ли въ настоящее время оригиналы этихъ бумагъ при дёлё Швецова. Если не имъются, то значить похищены, и значить должны быть привлечены въ отвътственности и раскольническій попъ Димитрій Смирновъ, устроившій это похищеніе, и лицо, имъ подкупленное. А бумаги, о которыхъ идетъ рвчь, имвютъ значеніе для дівла, какъ удичающія Швенова въ веленіи широкой пропаганды раскола и въ сношеніяхъ съ правительственными въ расколъ лицами. Онъ также не лишены значенія и для современной исторіи раскола, на что мы прежде всего и обратимъ вниманіе.

Мы говорили въ свое время, что Швецовъ прівхаль въ Стародубскія слободы не за тёмъ только, чтобы утвердить здёшнихъ старообрядцевъ въ преданности расколу, но и съ тою цёлію, чтобы пригласить Сильвестра Балтскаго подписать сочиненное имъ, Швецовымъ, и уже подписанное нёкоторыми раскольническими лжеепископами постановленіе объ упраздненіи Московскаго Духовнаго Совёта съ предоставленіемъ управленія церковными дёлами раскольниковъ ежегодно собираемымъ соборамъ<sup>4</sup>). Отобранныя у Швецова бу-

<sup>1)</sup> См. выше, гл. 5.

<sup>2)</sup> Полный перечень этихъ бумагь см. въ *Брат. Са.* 1891 г. т. 1, стр. 796—797. Мы полагаемъ, что копіи эти сняты въ то время, когда бумаги Швецова находились еще въ консисторіи.

<sup>3)</sup> Онъ печатаются ниже, въ приложеніи, съ подстрочными, гдъ нужно, замъчаніями.

<sup>4)</sup> См. выше, въ гл. 3-й.

маги, съ которыхъ имъются у насъ копін, подтверждають это любопытное обстоятельство и дають о немъ болве обстоятельныя свёдёнія. Оказывается, что недовольство Духовнымъ Советомъ и особенно темъ, что Савватій, подъ вліяніемъ свётскихъ членовъ этого Совёта, прекратилъ ежегодные соборы раскольнических влжеепископовъ въ Москвъ, недовольство, громко выражаемое и нъкоторыми изъ самихъ лжеепископовъ и извъстными въ Москвъ братчиками, со Швецовымъ во главъ, довольно сильно распространилось среди раскольниковъ австрійскаго согласія. Такъ извёстный нашимъ читателямъ воронковскій купецъ Макаровъ, въ письмѣ въ Швецову отъ 30 апръля 1889 г. 1), горько жаловался на отсутствіе соборовъ у старообрядцевъ и на Духовный Совътъ, о которомъ прямо говорилъ, что это учреждение антиканоническое. Онъ просилъ Швецова: «Предложите всвиъ знакомымъ вамъ епископамъ учредить законный іерархическій порядовъ, согласно правиламъ св. отецъ, на всяко лето быть непременно общему собору епископовъ, по мъстамъ, гдъ они заблагоразсудять, чтобы разбирать дёла, встрёчавшіяся по епархіямъ нашимъ старообрядческимъ... Неудобно съ таковыми дёлами обращаться въ Московскій Духовный Совёть, такъ какъ тамъ въ качествъ членовъ находятся и простолюдины, а простолюдинамъ судить духовное лицо предосудительно и незаконно, а даже, я полагаю, преступно». Дале Макаровъ довольно любопитно разсуждаеть о томъ, какъ за этотъ антиканоническій порядокъ управленія австрійцевъ укаряють и старообрядцы другихъ согласій и православные. Видя такимъ образомъ, что недовольство Савватіемъ и Духовнымъ Совътомъ распространяется среди старообрядцевъ, Швецовъ, въроятно, съ въдома своихъ друзей, ръшился въ началъ 1890 г. написать въ Бълую-Криницу къ Асанасію письмо, въ которомъ просилъ его побудить Савватія, чтобы составиль соборь, - и просьбу свою, по обычаю, сопроводиль

<sup>1)</sup> См. прилож. № 4. Объ этомъ же говоритъ Макаровъ и во второмъ письмъ въ Шведову, писанномъ въ 1890 г. См. прилож. № 5.

гостинцемъ. Аванасій отвітиль ему, что не находить удобнымъ прямо обращаться въ Савватію съ такимъ предложеніемъ, «такъ какъ совсёмъ мало иметь съ нимъ переписки». «Но если бы кто изъ епископовъ заявилъ мив жалобу (писалъ далье Аеанасій), тогда бы и могь написать и требовать непремѣнно созвать соборъ... я совѣтую вамъ сдѣлать предложеніе всвиъ русскимъ епископамъ, а когда они на это соизволять, то и нехотя архіепископъ Савватій исполнить согласное священнымъ правиламъ»<sup>1</sup>). Следуя этому совету Аванасія, Швецовъ действительно сочиниль отъ имени раскольническихъ епископовъ «Заявленіе» Савватію, въ которомъ, послѣ напоминанія о прежнихъ его отказахъ составить соборъ, говорилось въ заключение: «мы, нижайшие ваши собратия, вынуждаемся просить ваше преосвященство созвать соборъ боголюбивыхъ епископовъ и разсмотреть всё накопившіяся недоразумвнія; въ противномъ же случав мы будемъ считать ваши дъйствія недъйствительными»2). Это «Заявленіе», по предложенію Швепова, подписали Викторъ Уральскій, Кириллъ Нижегородскій и Алексви Самарскій, отъ имени которыхъ Швецовъ сочинилъ еще «Порученіе» ему, Швецову, «посътить лично» Сильвестра, Анастасія, Силуана, Спиридона и Паисія, и попросить ихъ, чтобы тоже полписали «Заявленіе» Савватію 3). Планъ у Швецова, очевидно, быль тоть, что если Савватій не приметь «Заявленія», подписаннаго раскольническими епископами, и не согласится исполнить его, то дело будеть перенесено на судъ Аванасія Беловриницкаго, согласно наставлению этого последняго. Снабженный «Порученіемъ» отъ трехъ лжеепископовъ. Швецовъ и отправился собирать подписи прочихъ раскольническихъ владывъ

<sup>1)</sup> Письмо Аванасія отъ 17 мая 1890 г. См. прилож. № 1.

<sup>2)</sup> См. въ приложеніи № 3.

въ прилож. № 2.

<sup>4)</sup> У Швецова было уже заготовлено и "Увъдомленіе" митрополиту, которое подписали Вниторъ, Кириллъ и Алексъй и из которому Швецовъ долженъ былъ собрать подписи прочихъ лжеепископовъ (См. въ "Порученіи", № 2).

въ «Заявленію», — но въ Черниговскихъ слободахъ, на пути въ Сильвестру, былъ арестованъ, при чемъ взяты были и всв эти бумаги, относящіяся къ заговору противъ Савватія и Духовнаго Совъта. Понятно, что для Швецова и друзей его быль прямой интересь выкрасть изъ дёла эти важныя для него бумаги, такъ какъ они, во-первыхъ, ставятъ его въ весьма неловкое положение относительно Савватия и сильныхъ въ расколъ свътскихъ членовъ Духовнаго Совъта 1), и, во-вторыхъ, что гораздо важиве, прямо обличають его предъ русскимъ правительствомъ, какъ лицо, находящееся въ сношеніяхъ съ Бълокриницкимъ лжемитрополитомъ и въ ближайшихъ отношеніямъ ко всёмъ раскольническимъ епископамъ въ Россін, — лицо весьма вліятельное между ними и, значить, имъющее въ расколъ очень большое значение, притомъ захваченное при исполнении одного изъ предпріятій къ упроченю раскола, именно установленія воспрещенныхъ закономъ ежегодныхъ соборовъ раскольническихъ лжеепископовъ. Такого рода вещественныя доказательства должны послужить, очевидно, не къ пользъ подсудимаго. Намъ говорятъ, что никакихъ бумагъ, взятыхъ у Швецова, никто не кралъ; пусть же тъ, кому сіе надлежить въдать, наведуть справки, имъются ли при дълъ Швецова сейчасъ указанные нами документы.

Прочін изъ отобранныхъ у Швецова бумагъ, имѣющінся у насъ въ копіяхъ и печатаемыя ниже, не представляють такой важности, какъ три выше указанныя; однако имѣютъ своего рода значеніе. Таковы четыре письма къ Швецову отъ воронковскаго купца Макарова. Въ двухъ первыхъ, какъ

<sup>1)</sup> Пусть же Савватій и сін г-да члены прочтуть теперь пом'ящаемые ниже, конечно, неизв'єстные имъ, документы (№№ 1, 2 и 3), и полюбуются, какія козни противь нихъ строилъ пресловутый въ раскол'є священно-инокъ Арсеній съ своими "братчиками". Очень любопытно было бы узнать, какъ поступитъ при этомъ Арсентій Ивановичь Морозовъ — другъ и Савватію и Швецову: на сторону котораго изъ этихъ друзей станеть сей неудержимый расплодитель раскольническихъ архіереевъ и поповъ?

мы говорили, пишется о необходимости уничтожить Духовный Совътъ, а въ послъднихъ объ одномъ любопытномъ и характерномъ въ раскольническомъ быту случав. У насъ было уже напечатано письмо Макарова къ лжепопу Димитрію Смирнову, гдъ Макаровъ сообщаетъ миноходомъ: «съ отцемъ Кипріяномъ я еще не примирился» 1). Вотъ именно о причинахъ этой размольки и говорится въ последнихъ письмахъ Макарова къ Швецову. Дёло въ томъ, что Макаровъ, пріемлющій австрійское священство и притомъ окружникъ, выдалъ свою дочь за бъглопоповца и ее повънчалъ на Въткъ бъглый попъ: за это австрійскій понь Кипріань (знакомый нашимь читателямь), духовный отецъ Макарова, по совъту Бушева (раскольнического фанатика, считающагося въ Стародубь в большимъ начетчикомъ), прислалъ ему безграмотно написанное отлучение отъ церкви со всвиъ его многочисленнымъ семействомъ. Макаровъ, еще при началъ сватовства, писалъ Швецову, желая посовътоваться, можно ли отдать дочь въ замужество за бъглопоповца, и при этомъ сообщаль съ своей стороны: «нашъ попъ съ Бушевымъ грозять отлучить отъ церкви меня и все семейство, если я отдамъ за бъглопоповца; но я вовсе другаго мнънія о бъглопоповцахъ; а притомъ они еще нашими епископами не осуждены, къ какой ереси ихъ причислять» <sup>2</sup>). Макаровъ такимъ образомъ предлагалъ Швецову очень серіозный вопросъ объ отношеніяхъ австрійщины къ бъглопоповству, изъ котораго австрійщина выродилась, -- спрашиваль: можно ли считать еретиками, брачныя связи съ которыми недозволительны, бъглопоповцевъ, каковыми были ближайшіе предки всёхъ старообрядцевь австрійскаго согласія и о которыхъ австрійскіе епископы не произнесли еще суда — «въ какой ереси ихъ причислять?» Лукавый Швецовъ, надобно полагать, увлонился отъ этого щевотливаго вопроса, — по крайней мъръ въ слъдующемъ письмъ своемъ въ Швецову Макаровъ не упоминаеть, чтобы получиль отъ него какой-либо отвётъ, а только извёщаетъ, что бракъ состоялся, и

<sup>1)</sup> См. выше, гл. 4.

<sup>2)</sup> Письмо отъ 10 іюля 1890 г. См. прилож. № 5.

сообщаетъ очень дюбопытныя извъстія о обстоятельствахъ сопровождавшихъ этотъ бракъ 1). Когда же вскоръ послъ этого постигло его «горкое нещастіе», — присланное попомъ Кипріяномъ отлученіе, то Макаровъ послаль сначала жалобу на Кипріяна Сильвестру Балтскому, а потомъ написалъ новое письмо и къ самому Швепову, котораго именно просидъ «разсмотръть, имъль ли (право) самолично от. Кипріянъ такой произнести судъ, и отлучить и отогнать отъ церкви все семейство его. Сыновья мои (писалъ далъе Макаровъ) уже всъ трое совершеннолътніе, и одинъ женатый, съ тремя дътьми, оскорбившись такимъ дикимъ самосудомъ, начали ходить за службу въ раздорницкіе приходы. Такое д'вйствіе возмутило меня и всв наши христіанскіе обществы. Прошу вась, разберите всв эти дъйствіи относительно лужковско-вътковскихъ прихожанъ, имъющихъ у себя бъглыхъ поповъ отъ Русской перкви. и не оставьте почтить меня увъдомленіемъ, котораго съ нетеривніемъ буду ждать» 2). Къ письму Макаровъ приложилъ и копію запретительной грамоты Кипріяна. Не знаемъ, что отвътилъ, даже отвътилъ ли Швецовъ Макарову и на это письмо; но изъ упомянутаго выше письма Макарова къ Димитрію Смирнову, писаннаго уже 29 декабря 1890 г., видно, что и тогда примиренія между нимъ и попомъ Кипріяномъ еще не последовало. Таково содержаніе, очень любопытныхъ по нъкоторымъ подробностямъ, писемъ Макарова, отобранныхъ при арестъ у Швецова. Былъ ли интересъ выкрадывать эти письма? Макаровъ, вивств съ Д. Смирновымъ принималъ самое близкое участіе въ Швецовъ посль его ареста: понятно, что для него лично быль интересь въ томъ, чтобы при дълъ не находились его письма, вовсе не назначавшіяся для въдънія судебныхъ властей. Да и въ отношеніи къ самому Швецову эти письма, какъ и помъщаемое ниже письмо нъвоего Кирилныкова<sup>3</sup>), имёють то значеніе, что опять вы-

<sup>1)</sup> Цисьмо отъ 7 августа 1890 г. См. прилож. № 6.

<sup>2)</sup> Четвертое письмо Макарова. См. прилож. № 7.

<sup>8)</sup> См. прилож. № 8.

дають его какъ лицо, имъющее въ расколъ очень большое значение и вліяніе, пользующееся такою авторитетностію, что къ нему раскольники изъ разныхъ мъстъ обращаются за ръшеніемъ разныхъ религіозныхъ и иныхъ вопросовъ. Такія вещественныя доказательства опять-таки не въ пользу подсудимаго.

Быль отобрань при Швецов'в и еще одинь, имъющійся у насъ въ копіи, документь, гораздо болье важный въ значеніи вещественнаго доказательства по его дёлу: это его собственное письмо къ извъстному проходимцу, издающему за границей ругательныя на православную церковь и прославляющія расколь сочиненія, жиду-Карловичу. О содержаніи этого очень любопытнаго письма мы говорить не будемъ, такъ какъ предлагаемъ его вполев вниманію читателей, съ нашими подстрочными замѣчаніями 1); но слѣдуетъ обратить вниманіе именно на его значеніе въ дълъ Швецова. Оно представляетъ явную улику, что Швецовъ состоить въ близвихъ, дружескихъ отношеніяхъ и къ этому выгнанному изъ Россіи жиду (Швецовъ называетъ его «любезнымъ другомъ»), съ которымъ вмъстъ онъ дъйствительно занимался за границей печатаніемъ направленныхъ противъ православной церкви сочиненій и, конечно, будеть печатать таковыя, когда, освободившись отъ суда, уйдетъ подъ кровъ австрійскаго правительства. Ужели не важно было похитить изъ дёла такой опасный для подсудимаго документь?

Итакъ спросимъ еще разъ: есть ли теперь исчисленныя нами бумаги при дълъ Швецова? На вопросъ нашъ, разумъется, намъ не дадутъ отвъта; но быть можетъ и найдется кто-нибудь, кто полюбопытствуетъ навести объ этомъ интересную справку...

<sup>1)</sup> См. прилож. № 9.

#### приложенія.

# 1. Письмо Аванасія Бѣлокриницкаго къ Швецову отъ 17-го мая 1890 г.

#### Г. Г. Х. С. К. П. Н.

Любезный трудолюбецъ и проповъдникъ слова Божія священноиновъ Арсеній. Первымъ долгомъ спъщу сообщить вамъ о полученіи вашего письма и гостинцевъ, которые вы прислали отъ извъстныхъ вамъ благодътелей. Спаси васъ и ихъ Христосъ. Вы пишите, чтобы я просилъ архіепископа созвать соборъ, но я не нахожу удобнымъ такъ, что я съ нимъ совсвиъ мало имвю переписки; но если бы вто изъ епископовъ заявилъ мнъ жалобу, тогда бы я могъ написать и требовать непременно созвать соборъ, а доколъ сего не будетъ, считаю себя не вправъ писать и давать подозръніе вражды, каковая можетъ открыться между мною и Духовнымъ Совътомъ, но я совътую вамъ сдълать предложение всъмъ русскимъ епископамъ, а когда они на это соизволятъ, то и нехотя архіепископъ Савватій исполнить согласное священнымъ правиламъ. За симъ призываю на вы миръ Божій и благословеніе.

Смиренный митрополитъ Бълокриницкій Ананасій. Мая 17 двя 1890 г.

# 2. "Порученіе" Швецову отъ раскольническихъ епископовъ.

Почтеннъйшій священноиновъ Арсеній!

Поручаемъ вамъ, потрудитесь Бога ради и для строенія святой Христовой церкви, посвтить лично нашихъ собратій боголюбивъйшихъ епископовъ Сильвестра, Анастасія, Силуана, Спиридонія и Паисія Саратовскаго, и попросить ихъ отъ имени насъ, нижеподписавшихся здёсь, согласиться съ нашимъ заявленіемъ Московскому архіепископу и Духовному Совъту и подписать оное, а послъ этого представите это заявленіе намъ, еп. Виктору и Алексію, для предложенія епископу Пафнутію, а потомъ намъ же пред-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

ставить оное заявленіе въ Московскій Духовный Совътъ, а также бы подписавшіе заявленіе подписали и намъ довъренность и увъдомленіе Его Преосвященству г-ну Митрополиту. Итакъ поручаемъ вамъ сіе, призываемъ на васъ миръ и Божіе благословеніе.

Смиренный Викторъ епископъ Уральскій. Смиренный Кириллъ, епископъ Нижегородскій. Смиренный Алексій, епископъ Самарскій и Симбирскій.

# 3. "Заявленіе" Савватію и Духовному совъту отъ раскольническихъ епископовъ.

Ваше высокопреосвященство, боголюбивъйшій архіепископъ Савватій и весь Духовный совътъ. Такъ какъ не разъ заявляли вамъ о созваніи областнаго собора боголюбивыхъ епископовъ, для разсмотрвнія належащихъ нуждъ, но вы и по сіе время не озаботились привести сіе въ исполнение, хотя это требование и весьма законное, какъ это можно видеть въ 8-мъ правиле шестаго вселенскаго соб. и 6-мъ седьмаго вселенскаго соб., которые требуютъ безъ всякаго извъта быть ежегодно областному собору боголюбивыхъ епископовъ, хотя бы даже были тому какія и препятствія, противники же сему наказываются епитимією; но вы на это законное требованіе не обращая вниманія, начали производить оскорбленіе и тъмъ епископамъ, которые сострадая о своихъ собратіяхъ невинно угнетаемыхъ вашимъ незаконнымъ запрещеніемъ, и вы говорите такъ: "созвать соборъ епископовъ, значитъ учинить раздоръ среди старообрядцевъ". Какая недъпость и непростительная дерзость! Неужели что будетъ выполнено согласно священныхъ правилъ и это можетъ произвести раздоръ? Это непростительное кощунство надъ священными правилами; святые отцы собирались на соборы, и заповъдали собираться, не для произведенія раздоровъ, но для выясненія тэхъ недоразуменій, какія могутъ встръчаться, въ частности и для большей взаимной любви, которую заповъдаль Христосъ своимъ ученикамъ,

Братское Слово. № 11.

говоря такъ: "миръ Мой оставляю вамъ, миръ Мой даю вамъ, и чрезъ то познаютъ васъ, яко Мои ученицы есте, аще любовь имате между собою". Но раздоры всегда бываютъ не отъ собраній епископскихъ, а отъ любоначалія, что можно усматривать въ противодъйствіи таковымъ собраніямъ. Вамъ заявляли боголюбивъйшіе епископы Викторъ и Кириллъ о созваніи собора не для какого-либо любоначалія, но вынуждены просьбою Алексія епископа Самарскаго, запрещеннаго вами быть можетъ и неправильно.

Посему мы нижайшіе ваши собратія и вынуждаемся просить ваше преосвященство созвать соборъ боголюбыхъ епископовъ и разсмотрёть всё накопившіяся недоразумёнія; въ противномъ же случать мы будемъ считать ваши дъйствія недъйствительными.

# 4. Письмо Манарова къ Онисиму Швецову, отъ 30 апрѣля 1889 г.

#### Пречестивйшій отець Арсеній!

Кланяюсь вамъ, желаю всего хорошаго и добраго здоровья. Всепокорнъйше прошу васъ, обратите внимание хотя вы на мою убъдительную просьбу: предложите всъмъ знакомымъ вамъ епископамъ учредить законный и јерархическій порядокъ, согласно правиламъ святыхъ отецъ, на всякое льто быть непремънно общему собору епископовъ, по мъстамъ, гдъ они заблагоразсудятъ, чтобы разбирать дъла, встръчавшіяся по епархіямъ нашимъ старообрядческимъ, касательно запрещенія епископами поповъ и діаконовъ, или мирскихъ простолюдиновъ, или даже могущее встретиться, что и епископъ подпадетъ подъ судъ церковный, какъ это было въ старинныя времена древности, то неудобно съ таковыми дълами обращаться въ Московскій Духовный совъть, такъ какъ оный состоить подъ предсъдательствомъ архіепископа Савватія, но тъмъ не менъе тамъ же, въ качествъ членовъ находятся и простолюдины. А простолюдинамъ судить духовное лицо предосудительно и незаконно а даже я полагаю преступно. Это и безъ напоминанія сами епископы доджны бы все это устроить, но въроятно боятся вліятельных в москвичей, которые привыкли заниматься судомъ своихъ владывъ; но этого желаетъ всякій здравомыслящій христіанинъ. Простепъ, знающій святое писаніе, сочтетъ преступленіемъ такіе порядки, ибо слышатся упреки отовсюда, а особенно отъ бъгдопоповцевъ, говоря такъ: что вотъ насъто вы упрекаете, что возьмемъ отъ русской господствующей церкви попа, да и управляемъ имъ, и на случай какой неурядицы судимъ его, или запрещаемъ; но вотъ и говорять, что у васъ оффиціальный судъ надъ епископами-Луховный Совыть въ Москвы: тамъ только одинъ епископъ. а то большинство составляють простолюдины. Воть туть и якшись въ кучку! Что мы говоримъ на словахъ, что у насъ все законно и правильно, анъ выходить и попраніе священныхъ правилъ. А такимъ безпорядкомъ можно поколебать въру простодушныхъ христіанъ. А также и Субботинъ профессоръ не останавливается, а въ числъ другихъ упрековъ ставитъ самымъ виднымъ противозаконнымъ поступкомъ это обстоятельство, въ своихъ "Братскаго Слова", которыя имъ и его сотрудниками разстваются такъ щедро, не скупятся, всякому встречному, лишь бы узнали, что онъ старообрядецъ, дарятъ безденежно, нераспрашивая, какому онъ принадлежитъ толку1). Но, Богъ съ ними! Всякій человъкъ приметъ судъ по дъламъ своимъ, или творилъ благая, или злая; но мы всв должны держаться законности и правильности, тогда не будетъ пробъда вставлять всякому свои рекламы, и за это обижаться вовсе не следуеть, а следуеть исправиться намъ самимъ и нашимъ епископамъ держаться правилъ святыхъ отецъ, тогда и мы не будемъ краснъть за ихъ дъйствія. Но сколько я объ этомъ безпокоюсь и безпокою встхъ знакомыхъ, но мой гласъ, какъ гласъ вопіющаго въ пустынъ. По здъшнему старообрядчеству замътно, что

<sup>1)</sup> Очень пріятное для насъ изв'єстіє; нельзя не пожал'єть только о томъ, что едва ли оно вполн'є справедливо. Ped.

самые грубые по понятіямъ, закорентлые, фанатичные, безпоповства держашіяся дюди начинають соглашаться съ изложеннымъ въ Окружномъ Посланіи смысломъ, что россійская церковь въруетъ во единаго съ нами Бога и четырехконечный крестъ Христовъ считаетъ крестомъ Христовымъ. Я этому несказанно радуюсь, что благодаря блаженновъчныя памяти Иларіона, изданіемъ Окружнаго Посланія, а также и вы своими справедливыми возрѣніями многихъ выведите изъ тьмы невъжества 1). Конечно сами эти же изувъры одинъ другого поучають, что если бы такое безпоповское учение держать намъ и при томъ принимать священство, хотя бы бълокриницкое, то какой же тутъ смыслъ вышелъ бы, - значитъ у насъ священство не Христово было бы, а его противника. Повторяю, прошу васъ честивншій отець, внушайте всемь знакомымь вамь священнымъ и мірскимъ, а особенно пастырямъ, чтобы они уничтожили Духовный Совътъ въ Москвъ, а учредили бы непремънно законный соборъ епископовъ на всякій годъ. Затвиъ съ совершеннымъ почтеніемъ и преданностію пребываю, прося вашихъ святыхъ модитвъ и благословенія, хотя мало извъстный вамъ, но съ истиннымъ христіанскимъ смиреніемъ и любовію пребывающій къ вамъ.

Андрей Яковлевъ Макаровъ.

Априля 30 1889 г. П. Вороновъ.

(Окончаніе въ слюдующемъ №).



<sup>1)</sup> Что Иларіонъ Егоровичъ Ксеносъ изданіемъ Окружнаго Посланія способствоваль нѣсколько раскольникамъ уразумѣть ложь и нечестіе ихъ крайнихъ ученій о православной церкви, это справедливо;
но какъ можетъ Швецовъ, изобрѣтатель и распространитель еретическихъ ученій, выводить раскольниковъ "отъ тмы невѣжества?"
Нѣтъ,— пребывающихъ "во тмѣ невѣжества" раскольниковъ онъ влечетъ еще въ погибельную тму еретичества, проповѣдуя имъ, что якобы рожденіе Сына Божія отъ Безначальнаго Отца было подвременпое, что обѣтованія Господни не вѣчны и не непреложны, что епископство въ церкви не составляетъ существенно-необходимой ея
принадлежности, такъ что она можетъ сущетвовать и безъ епископовъ, и прочія симъ подобныя лжеученія.

Ред.

# Протојерея Алексія Иродіонова

"Обличеніе раскольническаго лжеученія" 1).

#### ГЛАВА ОСМАЯ.

Предложение расколническаго лжеучения от неправаго на правило святаго Кипріана, архіепископа Карвагенскаго и мученика, толкованія и на то православное обличеніе.

#### Лжеученіе расколническое.

Правило святаго помъстнаго иже во Африцъ собора, егоже предсъдатель бъ святый Кипріанъ, который въ царство Декіево мученикъ бысть, егоже память почитаетъ святая церковь мъсяца октовріа во вторый день, повелъваетъ всякаго еретика, приходящаго ко святьй церкви, совершенно крестити: по сему убо правилу подобаетъ старовърцамъ никоніанъ перекрещивать.

### Обличеніе православное.

Мы нъсмы еретицы никоніане, но православніи христіане, и никтоже насъ отъ православныхъ патріарховъ и архіереовъ нарицаетъ еретиками никоніанами, но вся восточная церковь имъетъ насъ православныхъ, якоже и есмы православни, всякія ереси чужди и непричастни, якоже въ вышнихъ главахъ довольно изъявися; вы же нъсте православніи, но схизматицы и отступницы отъ святыя православно-каеолическія церкве, якоже разсу-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Продолженіе. См. выше стр. 5. Братское Слово. № 12.

дила о васъ вся святая восточная церковь. Ибо святьйшій Паисій, архіепископъ Константинопольскій и патріархъ вселенскій, со всёми сущими подъ нимъ преосвященными митрополиты, архіепископы и епископы, и со всъмъ освященнымъ соборомъ, пишуще богомудрое и красотою истиннаго благочестія блистающее посланіе ко святьйшему Никону, патріарху Московскому, и ко всему освященному собору противъ различныхъ вопросовъ ихъ о различныхъ церковныхъ уставъхъ и преданіяхъ, между прочими подлоги и о расколъ россійскомъ тако отвъщають: "О епископъ же Коломенскомъ Павлъ и о протопопъ Іоаннъ Нероновъ (ихже вы, раскольницы, великими мучениками нарицаете), иже глаголюта, яко несогласуета съ нами ниже книги ихъ, ниже литургіа ихъ, ниже знаменіе, и оболгаюта молитвы наши, яко бываютъ страха ради человъческого, а не страха ради Божія, и яко инако молится патріархъ въ литургіи отъ прочихъ священниковъ, сиръчь смиреннъе и худъе, страха ради Божія, и ищета иныхъ молитвъ, разиствующихъ отъ яже имать литургіа наша, наппаче же (глаголетъ) о убогихъ, якоже пишете во осмомъ и девятомъ прошеніи, отвъщаемъ: яко сія суть знаменія ереси и раздора, и который сицевая глаголеть и въруеть есть чуждъ православныя нашея въры, зане который не согласуетъ съ равенствомъ, явъ, яко той есть стропотный и развращенъ, а не равенство, и аще показуется и ангелъ съ небесе, не подобаетъ пріати его, якоже Апостолъ заповъдуеть. Убо или да пріимуть нелицемърнъ елика держить и догматствуетъ православная наша церковь, или, по первомъ и второмъ наказаніи, пребывше не исправлени, да отвержете и разлучите ихъ изверженіемъ отъ овецъ Христовыхъ, да не питаютъ ю смертною пажитію, и будете имъти и насъ и весь о насъ соборъ таяжде мудрствующыя въ семъ. Ибо въ коемъ соборъ, или въ коемъ древнемъ святомъ обрътоша, яко молитвы церкве нашея бывають по человъкоугожденію и суть оскудныя, сего

ради ищутъ негли тіи исполнити ихъ? Блюдитеся врвпко отъ сицевыхъ псовъ, или, рещи свойственнъе, волковъ, ибо тіи подъ образомъ исправленія, яко негли хотятъ исправити недостаточное церкве, ищутъ привнести ядовитыя свои плевелы. Тако и аріане творяху, и лицемърствующе, яко хотятъ исправити еже Единосущнаго, еже святіи отцы возгласиша во священномъ Сумволъ по первому собору, ибо глаголаху, яко бъ негли варварское, и тін избраша вящшее, избранное ими, и понуждаху всъхъ глаголати Его подобносущнаго, и со онымъ малымъ реченіемъ привношаху въ церковь всю погибель. Подобнъ и нынъшніи калвини и лютори, иже и еще сто лътъ не суть, отнележе начаша ереси своя, стыдящеся, яко глаголють ихъ, яко раздучищася отъ древнія въры Христовы, именуются преобразителіе и исправителіе ветхія въры, и подъ образомъ симъ исправленія ни едино догмо церковное оставища недвижимое и истинное. Тожде и тіи тщатся творити, принести намъ новины своя и сокровенныя своя молитвы, яко исправленіе. Сім суть яко врата адова, яже низводять въ геенну огненную горящую последующихъ имъ. Сего ради отсъкутся отъ церкве, яко уди согнили и неисцълніи, пребывше безъ покаянія. Зане сицевыя ихъ молитвы имамы яко хулы, понеже полагають въ сумевніе и святыхъ нашихъ моленія, и тщатся творити и чины новыя, имже никогда же учихомся отъ отецъ, иже предаша намъ въру". Доздъ посланіе святьйшаго Паисія патріарха Константинопольскаго, которое для крапкаго утвержденія собственною его рукою подписано есть съ преосвященными митрополиты Анеимомъ Кессарійскимъ, Игнатіемъ Ефессиямъ, Менодіемъ Ираклійскимъ, Аннимомъ Кизическимъ, Кирилломъ Никомидійскимъ, Гавріиломъ Халкидонскимъ, Григоріемъ Никейскимъ, Неофитомъ Адріанопольскимъ, Гаврінломъ Филиппопольскимъ, Климомъ Прусійскимъ, Іоакимомъ Анхіалскимъ, Діонисіемъ Тырновскимъ, Дамаскиномъ Месемврійскимъ, Өеоклитомъ Селунскимъ, Өеофаномъ Меленійскимъ, Григоріемъ Митилинскимъ,

Анеимомъ Месимнскимъ, Анеимомъ Варнскимъ, Григоріемъ Визинскимъ, Митрофаномъ Созополскимъ, Христофоромъ Мидійскимъ, Мелетіемъ Силиврійскимъ, Силвестромъ Писидійскимъ, Іеремією архіепископомъ Приконійскимъ, Григоріемъ Коринескимъ, и со епископы: Кирилломъ Райдитскимъ, Тимооеемъ Метрскимъ, Мелетіемъ Каліопольскимъ, и съ честными іеромонахами: Мелетіемъ Сиригомъ, учителемъ Великія церкве, Лаврентіемъ протосиггеломъ, и со священники Великія церкве: Өеологомъ ікономомъ, Василіемъ сакеларіемъ, и съ прочими Великія церкве служителми: Георгіемъ книгохранителемъ, Іоанномъ витією, Андроникомъ сакелліемъ, Софіаномъ протендикомъ, Николаемъ протонатаріемъ, Димитріемъ логоветомъ и Константиномъ памятописцемъ, ихже всвхъ числомъ четыредесятъ. И аще двою человъкъ свидътельство истинно есть, якоже самая предвъчная Истина въщаетъ у Іоанна Евангелиста и Богослова, во главъ осмой: множае паче дващи двадесять православніи святыя восточныя греческія церкве пастыріе, единъми усты и единъмъ сердцемъ едино слово истины святыя рекшіи, не солгана, яко Павелъ епископъ Коломенскій и протопонъ Иванъ Нероновъ, ваши Петръ и Павелъ, еретицы суть проклятіи. И вы, последующій имъ, едино тело и единъ духъ съ ними. Убо и африканскаго Кипріанова собора правило возкрещати вамъ, еретикомъ сущымъ, насъ православныхъ отнюдь не повельваеть, развы повельваеть намъ оное правило покрещевати, якоже всъхъ еретиковъ, тако и васъ расколниковъ, якоже глаголетъ Тимоеей пресвитеръ Великія церкве: "а иже съ Купріаномъ соборъ повеавваемъ всякаго еретика крещати<sup>4</sup>. ДоздъТимо е ево. Обаче, якоже разсуждаетъ святый Григорій Богословъ въ словъ на святыя свёты богоявленій, не законъ церковный скудное (ръдкое), понеже ниже едина ластовица весну творитъ, ниже черта едина землемърна, или плаваніе едино морянина. Доздъ Богословъ, которое его разсуждение аще и не о Купріановомъ правиль есть, но о иномъ дъль, однакоже

точно такъ разсудила церковь и о томъ правилъ и соборами вселенскими, вторымъ и шестымъ, правило сіе отложила. И того ради вышереченный Тимоеей пресвитеръ Великія церкве, воспомянувъ соборъ иже съ Купріаномъ и повельніе собора того о еже всякаго еретика крещати. идый далье, противополагаеть правилу тому общій святыя соборныя церкве законъ, глаголя: "Зримъ же нынъ въ великихъ и соборныхъ церквахъ, рекше въ патріархахъ и въ митрополіахъ и прочихъ, яко армены и яковитяны и несторіаны, и прочія безглавныя и подобныя имъ, обращающыяся въ православную въру, божественнымъ муромъ помазують, а не крещають, творять же ихъ проклинати начальники ихъ. И се вообразися нынъ винъ ради богословныхъ и нужныхъ". Доздъ Тимоеей пресвитеръ. Такожде и преподобный Никонъ Черногорскій, вся священная правила опасно испытующь, воспоминаеть и Купріаново, но отлагаеть сіе такимъ словомъ: "отъ Купріана, бывшаго архієпископа афрукійскія страны и мученика, и иже съ нимъ собора, изложенное правило, еже въ предреченныхъ намъстникъ мъстъхъ (то-есть во афруканскихъ епархіахъ] точію по преданному обычаю удержа". По которымъ блаженнаго Тимовеа и преподобнаго Никона словесемъ всякому добросовъстному читателю можно разумъти, что во вседенской церкви тое правило Купріаново дъломъ не исполняется, развъ просто, вмъсто ръдко случающыяся вещи пріемлется.

# ГЛАВА ДЕВЯТАЯ.

Предложение расколническаго о возкрещении лжеучения от Изложения святьйшаго Филарета патріарха Московскаго, и на то православное обличение.

# Лжеученіе расколническое.

Соборное Изложеніе блаженныя памяти святвишаго Филарета патріарха Московскаго о білорусцахъ повельваеть всякаго еретика совершенно крестити, яко вси

[рече] еретицы не имуть праваго святаго крещенія, еже водою и Духомъ Святымъ, и того ради отъ всёхъ еретическихъ вёръ различныхъ приходящихъ къ православію христіанскаго закона подобаетъ совершенно крестити святымъ крещеніемъ, по преданію и содержанію святыхъ вселенскихъ патріарховъ, еже утвердиша по правиламъ святыхъ Апостолъ и святыхъ отецъ". Доздъ Соборное Изложеніе, по которому подобаетъ и грековъ и россіанъ совершенно крестити.

#### Обличеніе православное.

Прежде даже на сіе лжесловіе ваше, противницы, отвъщати намъ, полагаемъ нъкая въдънія о ономъ Соборномъ Изложеніи, праведно ли оное сочинено, или ни.

Впольніе первое. Вси еретицы, върующій во Святую Троицу, крещаются водою во имя Отца и Сына и Святаго Духа: убо не подобаеть ихъ крещати второе водою, точію Духомъ Святымъ.

Въдъние второе. Духовное же крещение еретикомъ бываетъ во святъй нашей православно-каеолической церкви чрезъ помазание святаго мура, якоже священная правила повелъваютъ, яже вышше, во главъ четвертой, предложишася; а яко Духъ Святый дается чрезъ муропомазание, кратко и ясно показася выше во главъ шестой.

Въдъние третие. Датини и бълорусцы (которыхъ вышереченное Соборное святвищаго Филарета патріарха Изложеніе повелъваетъ совершенно крестити), аще и имъютъ съ православно-восточною церковію многая несогласія, а наипаче о исхожденіи Святаго Духа и отъ Сына, обаче въруютъ и крещаются во Святую Троицу [аще и обливаеніемъ, а не погруженіемъ, крещаются, но сіе творятъ по резонамъ древняго учителя и мученика святаго Купріана архієпископа Кароагенскаго, якоже показуетъ ясно новопечатная о поливателномъ крещеніи книжица), чего ради и древняя книга Уставъ восточный [въ помянутой книжкъ приводимая] и древлеписменная Кормчая повельвають приходящыя оть латинъ ко святьй православно - каеолической грекороссійской церкви муромъ святымъ помазывати, а не второкрещати, согласно седмому втораго вселенскаго собора правилу и девятьдесять пятому правилу шестаго собора, въ которыхъ такое точное уставленіе лежить о пріятіи еретикъ аріанъ, македоніанъ, наватіанъ и прочихъ.

Въдъніе четвертое. Святьйшій Өеофанъ патріархъ Іерусалимскій, произведшій на патріаршество святьйшаго Филарета патріарха Московскаго, завъщаваеть ему въ данной отъ себя патріаршеской грамотъ, свидътельствующей о поставленіи его, блюсти ѝ хранити общая преданія святыя апостольскія церкве неподвижно и непреткновенно, и ничтоже инако творити, ниже вносити что кромъ преданій святыхъ Апостоль и святыхъ отецъ каноновъ. Зри въ книзъ Кормчей съ начала листъ тридесятъ вторый.

Видиніе пятое. Преподобный Никонъ игуменъ Черныя горы, въ первой своей книзь, въ словъ шестьдесятъ третіемъ, и въ предисловіи вторыя книги, пишеть и кръпко утверждаетъ, яко единъ Духъ Святый дъйствова въ помъстныхъ же и вселенскихъ соборъхъ, и подобаетъ даже и до кончины въка христіаномъ божественная тъхъ хранити правила, а не непщевати вины о гръсъхъ, и яко аще кто нъкая отъ божественныхъ правилъ истощевати, или возбраняти начнетъ, повиненъ есть по таковому правилу и запрещеніе пріимати. Зри книгу Кормчую, главу седмъдесятую, и въ Пращицъ отвътъ сто шестьдесятъ пятый.

Въдъніе шестое. Отсюда явно показуется, яко оное святьйшаго Филарета патріарха Московскаго о латинъхъ и бълорусцахъ Изложеніе не согласно есть святымъ правиломъ, но есть равносильно Купріанову правилу, еже въ вышшей главъ речеся, сиръчъ никаковыя силы не имъетъ, понеже неоснователно написася отъ мудрствовавшихъ паче, еже подобаетъ мудрствовати.

Сія о вышеписанномъ Изложеніи въдънія предложивше,

отвъщаемъ кратко противу вашего расколническаго лжеученія. Аще и не праведно сочинено оное Изложеніе по вышепоказаннымъ вълъніямъ, но нъсть въ немъ таковаго опредъленія, еже отъ грековъ приходящихъ совершенно крестити, а по вашему пребеззаконному лжеученію подобало бы во ономъ Изложеніи опредълити, да и отъ грекъ приходящій къ намъ въ Россію совершенно покрешеваются, якоже первый вселенскій соборъ девятнадесятымъ правиломъ повелъваетъ покрещевати еретиковъ паулиніанъ и вторый вселенскій соборъ правиломъ осмымъ уставляеть, да ечноміане и савелліане и феуги, яко еллени пріяти будуть. И тако по вашему разсужденію нигдеже есть благочестіе, нигдъже истинное крещеніе, нигдъже спасеніе, токмо во единомъ вашемъ суевъріи. Воистинну исполняется на васъ божественное Святаго Луха слово. чрезъ верховнаго Апостола Петра, во второмъ его посланіи, реченное: "быша же и лживіи пророды въ людехъ, якоже и въ васъ будуть лживіи учители, иже внесуть ереси погибели, и искуплинаго ихъ Владыки отметающееся, приводяще себъ скору погибель, и мнози послъдствуютъ ихъ нечистотамъ, имиже путь истинный похулится, и въ преумножени истивыхъ словесъ васъ уловятъ, ихже судъ искони не коснитъ и погибель ихъ не дремлетъ".

# ГЛАВА ДЕСЯТАЯ.

Обличеніе ресколническаго лжеученія, отт страдалиовт ихт производимаго.

Аще ли же и страдалцы ваши безумніи уставили сіе самочинное и суевърное второкрещеніе, то якоже анаеема страдалчеству ихъ, тако анаеена уставленію. За что бо страдали? За Хріста ли, якоже древніи святіи мученицы? Но не бывало въ Россіи гоненія и мученія за въру Хрістову. За ложное ли мнъніе о антихристъ и о печати его? Но коликаго и коль тяжкаго на святыя тайны хуленія преисполнено есть сіе скверное лжеученіе, изрещи не

возможно. Убо за таковую худу пострадавшій равни суть древнимъ еретическимъ мученикомъ, которыхъ святый помъстный иже въ Лаодикій соборъ правиломъ тридесять четвертымъ почитати запрещаетъ, тако глаголя: "иже лживыя еретическія мученики почитаетъ, да будетъ проклятъ. Толкованіе: аще кто яко истинныя мученики ложныя еретическія мученики почитаетъ, иже не за православную въру скончащася и чужди отъ Бога суть, таковый чуждь отъ Бога есть и самъ, и да будетъ проклятъ". Якоже убо сами страдалцы ваши подъ анавемою суть и чужди отъ Бога: тако и уставъ ихъ о возкрещеніи и вы, почитатели и послъдователи ихъ.

Речете: не за мивніе о антихристь страдалцы наши пострадаша, но за исповъданіе божества и человъчества сложеніемъ двоихъ перстовъ на крестное знаменіе по старопечатнымъ книгамъ: убо истинніи суть мученицы.

Отвъщаю: Множайшій и сами славнъйшій страдалцы ваши ни за что ино, точію за ложную пропов'ядь о пришествіи антихристовъ, по мнънію ихъ суетному, ревновали и страдали; и якоже ееіопъ не убълится, аще и вся ръки истощить умываяся: тако оніи страдалцы ваши не оправдятся, аще и вси вы за нихъ, яко единъми усты, отвъщати будете, до скончанія въка. Но аще которіи и просто страдали, не съ такимъ безумнымъ мивніемъ, точію за двоперстное сложеніе и за книги старопечатныя: страданіе то незаконное было и не имветь болшія похвалы, паче слова апостольского: "аще же и постраждеть кто, не вънчается, аще не законно мученъ будетъ (2 Тим. гл. 2 ст. 5). Кая бо потреба была страдати за сложение дву перстовъ? Еда перстосложение сие Богъ есть, или догмать въры? Явъ убо есть, что страдалцы ваши тако въ перстосложение сіе въровали, якоже въ самаго Бога, а не читали въ десятословіи первыхъ двухъ заповъдей Божінхъ. Въ первой бо заповъди глаголетъ Богъ: "Азъ есмь Господь Богъ твой, да не будуть тебъ бози иніи, развъ Мене"; во второй же паки поучаетъ: "не сотвори

себъ кумира и всякаго подобія, едика на небеси, горъ, и елика на земли, низу, и елика въ водахъ и подъ землею, да не поклонишися имъ, ни послужиши имъ: Азъ бо есмь Господь Богъ твой". По симъ убо заповъдемъ Божінить долженствуемъ имъти великое опасеніе, да честь и поклоненіе, единому Богу подобающее, Тому единому воздается, а не Ангеломъ, ниже Апостоломъ, ни мученикомъ, ни всемъ святымъ, напаче же не иконамъ святымъ, но точію самой Святьй Троиць, якоже учить святый Дамаскинъ: "первый, рече, нравъ поклоненія полатріи [си есть служенію] еже приносимъ единому естествомъ покланяемому Богу". Сіе поклоненіе на пять нравовъ раздъляеть святый Дамаскинь. Первое убо поклонение глаголеть по дуліи, сиесть рабству, второе по чудеси и любленію, третіе по благодаренію, четвертое по скудости и надежди благодъяній, пятое по покаянію и исповъданію; но сихъ пяти нравовъ поклоненія ни единъ же пристоитъ Пресвятьй Богоматери, или святымъ угодникомъ Божіимъ, по разсужденію святаго Дамаскина. И аще поклоненіе таковое Пресвятьй Богородиць и святымъ всъмъ не прилично есть, колми паче въра въ сіе ваше перстосложеніе, яко въ Бога бывающая, и страданіе за сіе, яко за самую Троицу, суетна суть и непотребна. Убо страдалцы ваши, не за Троицу Святую, ни за православную въру пострадавшін, но за двоперстаго сложенія обычай подвизавшійся, въ числів суть вышереченных рестических в мучениковъ, которыхъ Лаодикійскій святый соборъ почитати запрещаеть, а почитающихъ анаоемъ подлагаетъ. И како таковыхъ страдалцевъ противный священнымъ правиломъ уставъ о возкрещении православныхъ христіанъ можетъ быти важный и весма непреложный? Якоже убо крайнее и тяжчайшее было бы беззаконіе оставити истиннаго Бога и въровати діаволу: тако крайнее есть беззаконіе отметнути вся вышепредложенныя премногія о единствъ тайны святаго крещенія резоны, толико твердые и непоколебимые, яко и самая врата адова не одолъютъ догмату сему православному, въровати же ложному, безсовъстному и безбожному вашему расколническому о возкрещении лжеучению.

# ГЛАВА ПЕРВАЯ НА ДЕСЯТЬ.

Оконченіе утвержденія от словест святаго Григорія Богослова.

Но время есть уже окончати намъ сіе православнаго догмата о единствъ святаго крещенія утвержденіе. Окончати же судихомъ не своими, но преславнаго вселенскаго учителя богомудрыми словесы, да якоже начало, то-есть самый догмать быль не оть мене, но оть святаго отца и учителя Іоанна Дамаскина сочиненный, и вси доводы не отъ моего мозга произошли, но отъ божественныхъ писаній и отъ каноновъ святыхъ Апостоль, вселенскихъ же и помъстныхъ соборовъ, тако и конецъ будетъ не отъ моего худоумія, но отъ небесныя премудрости, и аще вто восхощеть прекословити, не намъ воспрекословить, но самому Богу. Великій убо столпъ церкве, свътозарное свътило міра и златоструйная ръка богословія, святый Григорій Назіанзинъ, въ словъ четыредесятомъ, богословствующь о божественной тайнъ святаго крещенія, учить не разбирати пресвитеровъ, ниже искати чистыхъ и святыхъ, и ангельскимъ житіемъ сіяющихъ, но точію тою же върою воображенныхъ, еже есть върою православнока волическою, право върующихъ во святую Троицу. Словеса же его сія суть: "Не рцы: епископъ да креститъ мя, и сей митрополить, Іерусалимлянинь; не бо мъсть благодать, но Духа, и сей отъ благобывшихъ. Люто бо аще крестителемъ благородное мое укорится. Или пресвитеръ убо, но и сей отъ безбрачныхъ, и сей отъ воздержныхъ и ангельскихъ житіемъ: люто бо аще во время чищенія осквернюся. Не ищи достовърія проповъдующаго, ниже крещающаго: инъ сихъ судія и не явленшихъ искуситель. Поне человъкъ убо на лице, Богъ же на сердце. Тебъ же всякъ

достовъренъ во очищение, точию да будетъ кто отъ сочетанныхъ и не проявленно пореченныхъ, ниже церкве чуждь. Не суди судей, требуя врачбы, ниже любосудиши достоинства тя очищающихъ, ниже разсуждайся къ родителемъ: инъ убо иного дучшій, или смиреншій, тебе же всякъ вышшій. Смотри же сице: да будеть злато, да будеть жельзо, перстени же обои, и тъмже да изванотся образомъ царскимъ, таже воскъ да вообразять, что возразнствитъ сія печать отъ печати оныя? Ничтоже. Познай вещь на восцъ; аще и мудръйшій еси, рцы: кое убо жельза, кое же здата изпечатство? и како едино есть? Вещи бо разнственное, не начертанія. Тако да будеть тебв всякь крестатель; аще и житіемъ преимуществуеть, но крещенія же сила равна и совершеннотворенъ тебъ всякъ подобнъ, тоюжде върою воображенъ". Доздъ Богословъ. По что убо противницы наши ищутъ, якобы златыя печати, священника, служащаго по старопечатнымъ книгамъ и употребляющаго крестное знаменіе по ихъ обычаю, а не смотрять, яко едино есть православныя въры начертаніе, подобив въ новопечатныхъ книгахъ святымъ Сумволомъ изваянное, якоже и въ старопечатныхъ тъмъ же самъмъ, а не инымъ Сумволомъ изображенное? Таяжде бо есть въра, юже Христосъ проповъда, юже Апостоди предаша, юже мученицы исповъдаща, юже святіи отцы святымъ Сумволомъ, яко царскою печатію, на самыхъ сердцахъ человъческихъ начерташа. И мы, пріемше ю отъ отецъ, хранимъ въ персъхъ нашихъ, яко печать царя небеснаго и яко зъницу ока нашего. Не самое ли соперниковъ нашихъ перстосложение туюжде значитъ въру, аще и примрачно въкако и яко въ скуделной печати, юже мы яснъйше исповъдуемъ и, яко здатою печатію, святымъ Сумволомъ изображаемъ, а во святомъ писаніи яко въ зерцалъ видяще, удивляемся? Не самая ли форма святаго крещенія, трикратное, глаголю, погруженіе, въру нашу во Отца и Сына и Святаго Духа, во едино Божество, въ трехъ ипостасъхъ пребывающее, велегласно проповъдуетъ и противникомъ нашимъ отверстая затыкаетъ уста, хулящимъ треперстное во имъ святыя Троицы сложение, имже мы крестное на себъ творимъ знаменіе по преданію святыя восточныя церкве? Не каноны ли и тропари троичны, и тоисвятое, и тришное аллилую и трикратное Господи помидуй равнъ, якоже у насъ, тако и упротивниковъ нашихъ, тройческій догмать утверждають и едину въру якоже въ старопечатныхъ, тако и въ новопечатныхъ книгамъ показують? Аще убо главный въры догматъ согласно съ нами солержатъ, почто за малыя и ко спасенію не нужныя вещи толь упрямо и жестоко стоять, яко и крещеніе наше повторяти дерзають не смысленніи? Не единъди есть образъ нарскій, по Богослову, аще на златомъ перстни, аще на желъзномъ? И ничтоже разиствуетъ воскъ, златымъ перстнемъ запечатанный, отъ воска, жельзнымъ перстнемъ знаменаннаго, аще единаго царя есть пачать на обоихъ. Не подобнымъ ли образомъ печать святаго Сумвола и благодать крещенія едина есть, аще отъ верховнаго Апостола Петра даемая, аще же отъ священника нашего православнаго, вино въ подобное время и въ славу Божію піющаго, и масо ядущаго, и сожительницу законную имущаго, и по новопечатнымъ книгамъ служащаго? Ниже бо толико не подобенъ есть пресвитерь непохвальнаго житія митрополиту, или архіепископу, живущему житіе безбрачное, воздержное, ангельское, елико новопечатныя книги не подобны суть старопечатнымъ, но въра убо едина во обоихъ. Елико же злато мъди дражайшее, толико новопечатных книги старопечатныхъ честнъйшія, якоже самая совъсть наша и всякаго благочестиваго читателя свидътельствуетъ. Что же речемъ о самомъ православномъ и благочестивомъ крестителъ? Не елико ли ангель святый сквернаго діавола светлейшій, толико законный іерей беззаконнаго расколническаго крестителя лучшій? Почто убо предагають світь во тму, а тму во свъть, темніи, о свъть и о мудрости не наказанніи? Почто бълое нарицаютъ чернымъ, а черное бълымъ? Почто

истинное святое врещеніе хулять и благодать Божію, по словеси святаго Апостола Іуды (гл. 1, ст. 4), въ скверну предагають, свое же суевърное, схисматическое покрещеніе хвалять и утверждають? Но что много простирати словесъ аспидомъ глухимъ и затыкающимъ уши своя. Достоить и сихъ прелестниковъ, якоже наватіанъ, того же святаго Назіанзина конечнымъ огласити словомъ (сл. 39, л. 186): "Что глаголете? покоряемъ ли васъ (словесы сими)? Пріндите, станите съ нами, человъки, возвеличимъ купно Господа, да никто отъ васъ рещи дерзнетъ (ниже аще велми себъ дерзне): не касайся мене, чисть бо есмь! и: вто тако, якоже азъ! Предайте и намъ свътлость; но не увъщеваемъ (непокаряемъ), и за вы прослезимся". Аще убо о наватіанъхъ слезить Богословъ, не пріемлющихъ покаянія, не дающихъ плачу мъста и второй бракъ отвергающихъ: кольми паче о васъ, противницы, достоить рыдати, яко вся святыя тайны вкупъ отвергосте, крещеніе же и муропомазаніе, священство же и супружество, покаяніе же и святую евхаристію? И не въмы, чъмъ хощете спастися? почему же христіане нарицаетеся? Точію по старопечатнымъ книгамъ, которыми безмъсно хвалитеся, якоже жидове закономъ Мочсейскимъ, а таинствъ спасительныхъ, кромъ отверженнаго церковію и сущаго душепагубнаго воскрещенія, и беззаконнаго при несвященныхъ мужикахъ покаянія, безполезнаго воистинну и не прощеннаго, ни чего не имъете: последовательно же, по не ложпому Христову словеси, аще не покаетеся, вси погибнете. "Сіи убо [глаголетъ Богословъ], аще хотять, нашъ путь и Христовъ, аще же ни, свой да шествують, негли тамо огнемъ крестятся, конечнымъ крещеніемъ, претруднъйшимъ же и должайшимъ, еже ястъ яко свно вещь и потребляетъ всякія злобы легкоту. Мы же почтимъ Христово крещеніе [Къ намъ сія словеса глаголетъ святый Богословъ, православніи христолюбцы, и учить почитати Христово крещеніе не во единъ точію світлый и торжественный день Бого-

явления, но и во всякое время и на всякій часъ: елицы бо во Христа крестихомся, во Христа облекохомся, Апостолу: Христосъ же съ нами неложно объщался быти и пребываеть до скончанія въка: убо на всякое время должны есмы почитати Христа; а еже почитати Христа. сіе, глагодетъ Богословъ, почитати крешеніе Христово. Како же долженствуемъ почитати крещение Христово? се услушимъ отъ Богослова]. Измыйтеся, чисти будите; аще убо багряни гръхомъ есте и горше кровавіи, убълитеся яко снъгъ; аще же червлени и мужіе кровей совершенніи, поне и въ волны білость достигнете, всяко же очищайтеся и очиститеся, яко ни о чесомъ же толико радуется Богъ, едико о человъчекомъ исправлении и спасени, за негоже слово всяко и всяка тайна. Да будете яко свътилницы въ міръ, животная инымъ человъкомъ сила; да свъти совершенни великому свъту представше, и тамошнему научитеся свътоводству, осіяеми Троицею чистве и ясиве, сяже ныив мврно пріясте едину зарю изъ единаго Божества, во Христв Іисусв Господв нашемъ. Емуже слава во въки въковъ, аминь".

(Продолжение въ слъд. №).

Краткое руководство къ познанію правоты святой церкви и неправоты раскола, изложенное въ разговорахъ между старообрядцемъ и православнымъ <sup>1</sup>).

#### Разговоръ шестой.

Старообрядецъ.

Скажите, для чего нужно было измънять имя Спасителя, — вмъсто Іс — Інс?

# Православный.

Какъ дерзко говорите вы, старообрядцы, что будто бы церковь имя Спасителя измънила! Имя Спасителя Іисусъ русскими принято вифств съ христіанствомъ отъ грековъ, а греками принято начертание сего имени отъ святыхъ Евангелистовъ, писавшихъ Евангеліе на греческомъ языкъ, и здъсь, по переводу съ еврейскаго, имя Спасителя начертавшихъ Іпооос, что доказывается древнъйшими греческими списками Евангелія, въ которыхъ писано имя Спасителя въ началъ съ двумя гласными. А что русскіе приняли сначала въры имя Спасителя произносить Тисусъ, о томъ свидътольствують также древнія славянскія харатейныя книги, ближайшія къ тому времени. За множествомъ такихъ свидетельствъ я не стану приводить чихъ подробно: потрудитесь посмотръть ихъ въ книгъ Озерскаго. Я только назову Евангелія: Остромирово, 11-го въка, хранящееся въ С.-Петербургъ въ Императорской публичной библютекъ, Юрьевское, первой четверти 12-го въка, хранящееся въ Москвъ въ синодальной (патріаршей) библіотекъ, Мстиславово, тоже первой половины 12-го въка, хранящееся въ Москвъ въ Архангельскомъ соборъ,

<sup>1)</sup> Продолжение. См. выше, стр. 24.

и еще Евангеліе, также 12-го въка, хранящееся въ Хлудовской библіотекъ. Эти списки Евангелія самые близкіе ко времени крещенія Россіи, и въ нихъ имя Христа Спасителя большею частію написано Іисусъ. Особенно для васъ, старообрядцевъ, должно быть важно то, что въ Евангелін Юрьевскомъ извъстный стихъ у Евангелиста Матеея написанъ такъ: "и наречеши имя ему (Христу рождаемому) Іисуст". Притомъ должно замътить, что и написанное по сокращенію имя Спасителя іст, іс, можно произносить вполнъ съ двумя гласными Іисусъ, потому что подъ титлою буквы сокрыты; а написанное съ двумя гласными вначаль ійсь уже по сокращенію Исуст произносить невозможно, ибо если произнести по сокращенію Исусь, то будеть одна буква и пропущена. Ясно отсюда, что когда въ которой рукописной книгъ обрътается имя Спасителя писано їс и ійсь, то уже произносилось тогда Іисуст, если гдъ написано и сокращенно її. Значить, во время написанія упомянутыхъ мною Евангелій одиннадцатаго и двънадцатаго въка произносили имя Спасителя Іисуст, хотя и писали по сокращенію îc.

### Старообрядецъ.

Ежели во время пріятія православной віры при князів Владимірів произносили имя Спасителя въ началів съ двумя гласными: *Гисус*, то какъ могло быть, чтобы впослідствій отъ того обычая отступили?

# Православный.

Что могло это быть, доказывается ясно примъромъ другихъ, такъ же измъненныхъ именъ, наприм. вмъсто Іосифъ стали писать и произносить Осипъ, вмъсто Іоаннъ— Иванъ, вмъсто Гавріилъ— Гаврила, каковыя сокращенныя по народному употребленію обрътаются и въ старописанныхъ книгахъ. Когда же потомъ стали печатать книги, то имена эти исправили; а имя Спасителя оставлено безъ исправленія потому, что оно печаталось подъ

Братское Слово. № 12.

., +

титлою въ сокращении согласно греческому îc, но произноситься должно, какъ и по-гречески, *Iucyc*.

# Старообрядецъ.

Пусть будеть такъ, что греки пишуть имя Спасителя сокращенно її, а произносять, по свойству ихъ языка, Іисусъ; когда же у насъ, по свойству народнаго произношенія, произносится оное имя Спасителя Исусъ, то почему бы и не оставить его такъ? Римляне произносять оное имя Спасителя Іезусъ, французы и прочіе народы произносять такъ, какъ свойственнъе ихъ языку: почему же и намъ не произносить оное спасительное имя сокращенно Исусъ, какъ свойственно нашему языку?

#### Православный.

Это справедливо, что каждая народность приняла писать и произносить еврейское имя Спасителя какъ болъе свойственно ея народному языку; но во времена святыхъ Апостоловъ греки приняли писать Іисусь, римляне — Іезусъ, и иные какъ имъ ближе было произносить съ еврейскаго языка, а не такъ просто, какъ имъ вздумалось. На нашъ же, русскій языкъ, имя Спасителя не преложено съ еврейскаго: мы при князъ Владиміръ какъ приняли отъ грековъ въру, такъ приняли отъ нихъ же и имя Іисуст, которое должны и соблюдать какъ святые Апостолы съ еврейскаго перевели его на греческій. И если имена святыхъ, по простонародному обычаю произносимыя сокращенно, наприм. Өедөръ, Егоръ и др., мы исправляемъ въ богослужебныхъ книгахъ на Өеодоръ, Георгій и т. д., чтобы было согласное греческому, то кольми паче должны имя Спасителя произносить не по простонародному сокращенно, а правильное, согласно греческому.

# Старообрядецъ.

Но при исправленіи книгъ много измѣнено словъ и безъ нужды, даже такъ, что исправленія эти наводять на сомнѣніе, ибо дають мысль неправильную.

#### Православный.

Какіе же слова такъ исправлены? — укажите ихъ и объявите, какое имъете объ нихъ сомнъніе?

## Старообрядецъ.

Въ молитев св. Ефрема: "Господи и Владыко животу моему", исправлено "Духъ праздности" и пр. "не даждь ми", вмъсто "отжени отъ мене". Неужели духъ праздности, любоначалія и проч. даетъ Господь?

# Православный.

Вы обвиняете святую церковь за слово въ молитвъ Ефрема Сирина "не даждь ми", употребленное вмъсто "отжени отъ мене", находя въ немъ ту мысль, что будто бы духъ праздности и любоначалія подаеть Богь. Но по почему же вы не обвиняете древнюю церковь за напечатаніе во 140-мъ псалм'в словъ: не уклони сердие мое вз словеса лукавствія, непщевати вины о гръсъхз? и паки у Исаін пророка во главъ 63, ст. 17: что уклониль еси нась, Господи, от пути Твоего, и ожесточиль еси сердиа наша, еже не боятися Тебе? По вашему понятію достойны зазрвнія и эти слова во псалмв и у пророка Исаін, потому что дають мысль, будто Богь уклоняетъ сердца людей въ словеса лукавствія, уклоняетъ ихъ отъ пути Своего и ожесточаетъ не боятися Его. А еще страшиве сказать: пожалуй и слова самого Господа явятся вамъ не угодными, зачёмъ Онъ повелёваетъ намъ молиться: "не введи насъ во искушеніе", ибо Господь никого во искушение не вводитъ... Но нъсть тако, нъсть. Сими словами: "не даждь", "не уклони", "не введи во искушеніе" только означается то, что безъ помощи Божіей мы никакой добродътели совершить не можемъ, и что за наше высокоуміе иногда помощь Божія отъ насъ отнимается, и лишенные помощи Божіей мы уклоняемся

въ словеса лукавствія, впадаемъ во искушенія, въ праздность, любоначаліе и проч. Посему, когда мы говоримъ: "не даждь ми", "не уклони", "не введи", то сими словами исповъдуемъ предъ Богомъ свою немощь не только совершать добродътели, но даже и уклоняться отъ злобы, просимъ Его не отнять отъ насъ своей помощи, чтобы мы не уклонились въ словеса лукавствія.

### Старообрядецъ.

Почему находящееся въ старопечатномъ Потребникъ, въ чинъ крещенія, выраженіе: "Тебъ молятся звъзды" замънено выраженіемъ: "Тебъ собесъдуютъ звъзды"? Развъ звъзды бесъдуютъ?

#### Православный.

Святый пророкъ Давидъ глаголетъ: небеса повъдаютъ славу Божію. И Апостолъ Павелъ въ посланіи къ римлянамъ пишетъ: невидимая Его (Божія) твореньми познаваема, видима сутъ. И паки пророкъ Давидъ во псалмъ: хвалите Его вся звъзды и свътъ. Когда вся тварь своимъ существованіемъ повъдаетъ славу Божію, то справедливъе сказать, что и звъзды собесъдуютъ Богу, возвъщая хвалу Его, нежели сказать: звъзды молятся Богу. О томъ, что нечувственная тварь молится Богу, въ писаніи не говорится; а что она повъдуетъ славу Божію, о томъ говорится ясно.

## Старообрядецъ.

Еще зачёмъ въ томъ же чинё крещенія, въ вопросахъ крещаемому, вмёсто "вёруеши ли во Xpucma", исправлено: "вёруеши ли Emy"? Почему имя Xриста исключено? И развё одно и то же вёровать во Xриста и вёровать Emy?

### Православный.

Въ исправленномъ Потребникъ потому поставлено здъсь мъстоименіе "въруеши ли  $E_{My}$ ", что въ предыдущемъ

вопрост есть уже имя Христосъ: "сочетаваещилися Христу?" Ясно, что въ последующемъ вопрост место-именіемъ Ему указывается на употребленное предъ симъ имя: Христосъ. И въ старопечатномъ Потребникт, въ тотъ же чинъ крещенія и въ техъ же вопросахъ, после этихъ словъ: "вёруещи ли во Христа", говорится: "поклонися Ему", вмёсто "поклонися Христу": за сіе местоименіе и вы древнюю церковь не осуждаете. Вы полагаете еще, что иной есть смыслъ вёровать въ кого и вёровать кому, и что поэтому не следовало вопросъ: "вёруещи ли во Христа?" замёнять вопросомъ: "вёруещи ли Ему?" Но это недоумёніе ваше удобно разрёшается положеннымъ въ Требнике ответомъ вопрошаемаго: "вёрую Ему, яко царю и Богу". Итакъ не просто исповёдуется вёра Христу, но вёра Ему яко Богу и царю.

# Старообрядецъ.

Въ херувимской пъсни, вмъсто: "царя всъхъ подъемлюще", какъ было въ старопечатныхъ книгахъ, исправили: "яко да царя всъхъ подъимемъ". Зачъмъ поставлено будущее время? — Этимъ измъняется смыслъ. Также вмъсто "поюще" исправили "припъвающе". Къ чему припъвающе?

### Православный.

Въ херувимской пъсни хорошо исправили, вмъсто "царя всъхъ подъемлюще", поставивъ будущее время "царя всъхъ подъимемъ". Во время херувимской пъсни, при пренесеніи святыхъ даровъ, дары сіи еще не преложены въ тъло и кровь Христа — Царя всъхъ, а прелагаются въ тъло и кровь Его уже послъ священническаго благословенія и молитвы: "сотвори убо хлъбъ сей честное тъло Христа твоего" и проч. Посему на херувимской пъсни справедливо глаголется будущимъ временемъ "яко да царя всъхъ подъимемъ", то-есть: отложимъ всякое житейское попеченіе, чтобы потомъ, когда преносимые святые дары

будутъ пресуществлены въ тело и кровь Христа, намъ достойно подъять Его — Царя славы. Также и слово "поюще" правильно замвнили словомъ "припввающе". Кто начальникъ лика, о томъ говорятъ, что онъ поетъ; а о тъхъ, которые не первенствують въ пъніи, а поютъ за начальникомъ хора, о тъхъ говорять, что они припъваютъ. И мы, херувимовъ образующе, не первое въ пъніи содержимъ мъсто, но послъдуемъ за ними (херувимами), немолчно воспъвающими трисвятую пъснь, посему о насъ и справедливо глаголати "припъвающе", а не "поюще". Итакъ всё эти исправленія сдёланы къ точнейшему смыслу пъснопънія и притомъ согласны греческому тексту; обвинять за нихъ святую церковь есть крайняя несправедливость. Вы, именуемые старообрядцы, и за то обвиняете церковь, что въ концъ херувимской пъсни положено пъть аллизуја трижды, а на антифонахъ, поемыхъ на литургіи и по стихв: "пріндите поклонимся", — вельно пъть алилуја единожды, тогда какъ въ старопечатныхъ книгахъ положено наоборотъ, - на херувимской пъсни пъть аллилуја единожды, а на антифонахъ и по стихъ: пріндите поклонимся" — трижды. Но антифоны на литургін и стихъ пріндите поклонимся и припадемъ ко Христу" поются въ одному лицу Святыя Троицы, Сыну Божію: посему и аллилуіа припъвать къ нимъ поединожды принято вселенскою церковію; а херувимская пъснь поется ко Святой Троицъ: посему и аллилуја здъсь приличнъе припъвать трижды, а не единожды, какъ и принято всею церковію.

### Старообрядецъ.

Въ пареміи на вознесеніе Господне, вмѣсто словъ: "кто сей пришедый изъ Едема", напечатали: "кто сей пришедый изъ Едома". Едомъ въ писаніи есть слово укорительное; а Христосъ пришелъ, т.-е. родился отъ пречистыя Дѣвы, которая именуется раемъ, еже есть Едемъ: "что тя наречемъ обрадованная? рай, яко воз-

растила еси цвътъ нетлънія". Какъ же можно было замънять слово  $E\partial ems$  словомъ  $E\partial oms$ ?

# Православный.

У пророка Исаін въ 63 главъ, откуда заимствована паремія на вознесеніе Господне, говорится не о воплошеніи Господа отъ Пресвятыя Дівы Маріи, какъ вы несправедливо понимаете, но о пришествіи Его отъ брани на діавола за человъческій родъ. Подъ именемъ Едома и разумъется здъсь діаволь съ его силами. Это видно изъ того, что къ вопрошающимъ небеснымъ силамъ отвътствуется отъ лица Господня: "попрахъ я яростію моею, яко персть, и сведохъ кровь ихъ въ землю, и вся ризы моя омочихъи. День воздаянія пріиде на нихъ, восходящу Господу отъ сея брани на діавола. Едомомъ пророкъ именуетъ діавола потому, что онъ, какъ и Исавъ (Едомъ) на Іакова, враждоваль на родь человъческій. Посему и справедливо, согласно греческому и еврейскому тексту, во исправленныхъ книгахъ напечатано: "кто сей пришедый отъ Едома", сирвчь стъ брани на діавола.

# Старообрядецъ.

Въ четвертой пъсни канона великой субботы въ старыхъ книгахъ напечатано: "божественное твое *смиреніе* провидя Аввакумъ"; а въ исправленныхъ напечатано: "божественное твое "истощаніе". Справедливо ли приписывать Богу истощаніе?

#### Православный.

Словомъ "истощаніе" выражается та же самая мысль, что и словомъ смиреніе, — то и другое означають, что Богъ Слово, пребывая по естеству еже бъ, умалилъ, уничижилъ себя не только до рабія зрака, но и до смерти, смерти же крестныя. И это слово "истощаніе" обрътается не только въ исправленныхъ, но и въ старопечатныхъ книгахъ. Такъ въ службъ на Благовъщеніе Пресвятыя

Богородицы, на литіи, въ славникъ: "О чудесе! Богъ въ человъцъхъ, невмъстимый въ ложеснахъ, безлътный въ лъто, и еже преславнъе: и зачатіе безсъменно, и истощаніе несказанно, и таинство елико; Богъ истощевается, воплощься, и зиждется". Вотъ здъсь употреблено, и еще дважды, слово "истощаніе", подъ коимъ разумъется здъсь воплощеніе Сына Божія, пріятіе Имъ человъческаго естества.

Итакъ всё представленныя вами измёненія словъ въ новоисправленныхъ книгахъ несправедливо вы, старообрядцы, приводите въ обвиненіе на святую церковь, не понимая дёйствительнаго смысла исправленій, сдёланныхъ несомнённо къ лучшему, для обльшей ясности и правильности текста богослужебныхъ книгъ.

# Старообрядецъ.

Въ исправленныхъ книгахъ сдъланы перемъны не только въ словахъ, но и допущены неправильныя понятія, а именно: о зачатіи Пресвятой Богородицы говорится, аки бы она зачата въ первородномъ гръхъ, о зачатіи человъчестъмъ, что аки бы младенецъ одушевляется по четыредесяти днехъ зачатія, каковое мнъніе въ великомъ Катихизисъ именуется ересію оригенскою; еще въ Скрижали Богъ именованъ тмою. Ужели эти мнънія приняты къ какому-либо улучшенію?

### Православный.

Разсмотримъ по порядку представленныя вами якобы ошибочныя мивнія.

1) О зачатіи Пресвятыя Богородицы, что оно, по общему закону людей, не было свободно отъ первороднаго гръха, святая церковь приняла таковое разумъніе не вновь, но имъла его изначала; а вы, проповъдуя о зачатіи Пресвятыя Богородицы кромъ первороднаго гръха, проповъдуете новый папскій догматъ. Что Пресвятая Богородица была очищена отъ первороднаго гръха во

время Благовъщенія Ей о зачатіи Сына Божія Духомъ Святымъ, о томъ въ старопечатномъ большомъ Соборникъ, во второмъ словъ Григорія Богослова на святую наску (стихъ 18-й), говорится такъ: "Сущее: родися убо отъ Дъвы, душу и тъло предъочистившей Духомъ. Толкованіе: зачинается отъ Дівы, сирівчь зачатся и родися, предъочищией душу и тъло нашествіемъ Святаго Духа, тъм бо очистися гръха, иже от рожества снизведеся, изливаемъ отъ первозданнаго Адама и преподающься въ весь родъч. Доздъ изъ Соборника. И паки въ службъ на Благовъщеніе, на литіи, въ славникъ: "и во утробу вседися чисту, предъочищену Духомъ". И св. Iоаннъ Дамаскинъ, въ книгъ третьей, во главъ второй, пишетъ: "Она же (Пресвятая Дъва) къ нему (архангелу): я раба Господня, буди мню по глаголу твоему. Егда убо соизволи Святая Дъва, тогда Духъ Святый найде на ню, очищая и подавая Ей силу пріяти Слова божество, купно же и родити е". И такъ великіе церковные учители, св. Григорій Богословъ и св. Іоаннъ Дамаскинъ, также и церковныя пъснопънія свидътельствують, что Пресвятая Дъва Марія, по пріятіи благовъстія отъ архангела Гавріпла, очистилась отъ первороднаго гръха, который и на нее простерися, "изливаемъ отъ первозданнаго Адама и преподающься въ весь родъ".

2) Вопросъ же о зачатіи человъчестьмъ не есть вопросъ богословскій. Въ книгь Жезлъ, которую именно вы имъете въ виду, прямо говорится, что это есть вопросъ естественныхъ наукъ. Посему несправедливо вы, старообрядцы, приводите сужденіе сей книги о зачатіи человъческомъ въ обвиненіе церкви, аки нъкій догматъ церковный, и изъ-за него отдъляетесь отъ церкви. Несправедливо указываете въ этомъ сужденіи и ересь Оригена. Оригенъ мудрствовалъ, что души людей созданы прежде вещественнаго міра и за то, что согръщили, посылаются въ тъла ради наказанія и исправленія. Церковь же таковаго ученія не содержитъ и уличить ее въ

томъ вы не можете. А что плоть воодушевляется послъ зачатія тыла, какъ сказано въ Жезль, о томъ пишуть и многіе великіе учители церковные. Такъ св. Василій Великій пишеть: "человъкъ посъянъ во утробъ материви; свия, брошенное въ бразды естества, измвнилось въ кровь; кровь одебельла въ плоть; плоть современемъ приняла на себя образъ; образовавшееся непонятнымъ для ума способомъ одушевилось (Тв. св. Вас. Вел. т. 4, стр. 399). И въ старопечатномъ Соборникъ, въ среду пятыя недъли поста, въ словъ Кирилла Мниха, читается: "Прежде бо созда Богъ тъло Адамле, и потомъ вдуну душу: такоже и во утробъ женской первое отъ съмене зиждется твло, и потомъ творитъ душу" (л. 446). Ясно отсюда, что вы несправедливо обвиняете святую церковь въ ереси Оригена за сказанное въ Жезлъ о зачатіи человъческомъ (Прочія о томъ свидътельства зри въ Замъчаніяхъ на книгу Никодима, на девятое показаніе).

3) Вы обвиняете святую церковь за то, что въ Скрижали Богь именуется тмою. Но въ Скрижали объяснено, что Богъ именуется тмою, за недостижное и непостижимое его естества"; какъ тма нашими очами непроницаема, такъ и существо божества намъ непостижимо. И эти слова въ Скрижали сказаны творцомъ ея не отъ себя; онъ привелъ слова великаго богослова Діонисія Ареопагита. Подобныя сему выраженія о Богв обретаются и у другихъ великихъ богослововъ: у св. Григорія, у Іоанна Дамаскина. Въ старопечатномъ большомъ Соборникъ въ словъ второмъ на пасху св. Григорія Богослова (стихъ 11 читаемъ: "глаголетъ же ся и Богъ тма за непостижное естество: положиль еси тму закровь свой (псал. 17). Св. Іоаннъ Дамаскинъ, о богословіи въ книгъ первой (гл. 16), говоритъ: "Поелику убо непостижимъ есть (Богъ) и никоимъ именемъ нарещися можетъ; поелику же всвхъ виновенъ есть... отъ всвяъ сущихъ и между собою противных в именуется, якоже отъ свъта и тмы, отъ воды и огня; яко да познаемъ, яко онъ по существу нъсть

сіе, но паче существа есть, ниже коимъ именемъ нарещися можетъ... егда Богъ тма нарицается, не яко тма есть, но яко сый не свътъ, паче всякаго свъта есть". И такъ вы, старообрядцы, обвиняя святую церковь за положенныя въ Скрижали слова святаго Діонисія Ареопагита, вмъстъ съ этимъ обвиняете и старопечатную книгу Соборникъ, и святаго Іоанна Дамаскина и святаго Діонисія Ареопагита, и даже святаго пророка Давида, рекшаго: положи тму закровъ свой.

Изъ разсмотрънныхъ обвиненій на святую церковь вы можете убъдиться, что и прочія всъ старообрядческія обвиненія неправильно на нее возводятся и происходять болье отъ невъдънія священнаго писанія и писаній великихъ учителей церковныхъ.

#### Разговоръ седьмой.

## Старообрядецъ.

Я вижу теперь, что многіе предметы, за которые наши старообрядцы обвиняють грекороссійскую церковь, несправедливо поставляются въ вину ей, посему и о прочихъ предметахъ обвиненія нужно безпристрастное разсмотрѣніе, а не слѣдуетъ просто довѣряться обвинителямъ. Я понялъ также, что и вообще за исправленіе обрядовъ церковь обвинять не слѣдуетъ, потому что она имѣетъ право дѣлать такія исправленія. Но трудность состоитъ въ томъ, какъ различить обряды, или обычаи церковные отъ догматовъ вѣры. Притомъ же хотя въ древней церкви исправленія въ обычаяхъ и дѣлались къ лучщему, но и то, что прежде существовало, не подлагалось укоренію, или поношенію.

# Православный.

Догматы суть тъ истины, которыя открыты Богомъ, въ священномъ писаніи, какъ-то о Богъ, о Троичности

Digitized by Google

лицъ божественныхъ, о ихъ свойствахъ, о тайнъ домостроительства, то-есть воплощенія Господня, о сущности таинствъ, установленныхъ во спасеніе наше. Сіи истины обрътаются въ словъ божіемъ, то-есть въ Евангеліи и въ апостольскихъ посланіяхъ, и изложены въ опредъленіяхъ вселенскихъ соборовъ. Обычаи же и обряды относятся къ уставамъ богослуженія, какъ напр. количество тропарей, стихиръ, поклоновъ, хожденіе вокругъ надесно, или нальво, какими перстами дълать образованіе Святыя Троицы при крестномъ знаменіи, и прочее тому подобное. Сіи то обычаи по благословнымъ винамъ церковь можетъ измънять на лучшее; а догматы въры должны оставаться неприкосновенными.

А что церковь, возводя многіе обычаи къ лучшему, не укоряла и прежде существовавшихъ, это справедливо. И наша россійская церковь, во время направленія книжнаго при патріархъ Никонъ, поступала точно такъ же. Опять приведу здъсь доказательства этому. Во-первыхъ, на соборъ 1654 года, когда было сдълано соборное опредъленіе о исправленіи книгь согласно древлегреческимъ и русскимъ харатейнымъ, на подлежавшія исправленію прежде напечатанныя книги и содержащеся въ нихъ чины никакого пореченія соборомъ не положено, и никакого хуленія не высказано. Также и на соборъ 1667 г. въ опредъленіи сказано, чтобы исправленныя книги принять и по нимъ править богослужение, но при этомъ на старопечатныя книги никакой хулы и пореченія соборъ не положиль, и чтобы изъять ихъ окончательно изъ употребленія, таковаго постановленія не сділаль; обрісти и указать его въ соборномъ опредълении 1667 года и сами старообрядцы не могутъ. Напротивъ, въ предисловіи къ Служебнику, напечатанному повельніемъ того же собора 1667 года, ясно и опредъленно отцы собора высказали о древле-печатныхъ книгахъ такое суждение: "Донынъ всякія страны церковь, по обычаю ся, чины утверждаетъ и въ совершенство возводить. Тако и наша православная церковь, отъ многихъ ихъ преводовъ единъ котящи совершенный сотворити, не весма своея страны чинъ и обычай отставляющи, паче же любезно благолъпая содержащи, что дивно есть, аще въ новомъ семъ Служебника изданіи, совершеннаго исправленія ради, ово по лучшимъ греческимъ преводомъ, ово по благохвальнымъ своимъ и греческія церкве обычаямъ, мало ничто измъняетъ. Не охуждаются симъ и прежняя исправленія, но на вящьшій совершенія степень возводятся" (Служеб. 1667 г. л. 4 и 5). Видите, святая церковь чрезъ отцевъ Собора 1667 года о старопечатныхъ книгахъ свидътельствуетъ, что, подвергнувъ оныя исправленій, но точію возводитъ на лучшее.

## Старообрядецъ.

Правда, отъ лица собора въ предисловіи Служебника 1667 года сказано, что не охуждаются и прежде бывшія исправленія, то-есть прежде печатанныя книги; но если такъ, то почему тъмъ же соборомъ положено проклятіе на употребляющихъ старопечатныя книги?

# Православный.

Въ опредъленіи собора 1667 г. не только не положено проклятія за употребленіе старопечатныхъ книгъ, но даже не положено и запрещенія на употребленіе оныхъ; проклятіе положено на хулителей церкви, которые говорили, что аки бы чрезъ исправленіе книгъ святая церковь повредила православіе, требовали извергнуть новопечатныя книги изъ церковнаго употребленія и за исправленіе книгъ отлучились отъ церкви, произвели расколъ. Соборъ 1667 года разсмотрълъ исправленныя книги и обрълъ, что онъ право исправлены, и повельть ввести ихъ въ употребленіе; а кто изъ-за употребленія новоисправленныхъ книгъ станетъ дълать расколъ съ церковію, за исправленныя книги будеть обвинять ее въ

ереси, на тъхъ положилъ проклятіе, какъ на противниковъ церкви и хулителей. Вотъ за что положено соборемъ 1667 года проклятіе на именуемыхъ старообрядцевъ, — за отторженіе ихъ ради исправленныхъ книгъ отъ церкви въ расколъ и за обвиненіе церкви въ мнимыхъ ересяхъ, а не за употребленіе ими старопечатныхъ книгъ.

### Старообрядецъ.

Почему же объ употребленіи новоисправленныхъ книгъ соборъ заповъдуеть, а объ употребленіи старопечатныхъ книгъ ничего не упоминаеть?

### Православный.

О новоисправленныхъ книгахъ отъ противниковъ исправленія возникло смущеніе, такъ что нъкоторые отдълились отъ церкви, мня новоисправленныя книги быть еретическими и, какъ выше сказалъ я, даже требовали ихъ изверженія изъ церковнаго употребленія: посему соборъ 1667 г. имълъ нужду провърить новоисправленныя книги и, провъривши, сдълать о нихъ свое опредъленіе, чтобы онъ были введены въ употребленіе. О старопечатныхъ же книгахъ не было никакого смущенія, и самъ соборъ 1667 года въ предисловіи къ Служебнику, какъ вы уже знаете, о прежде-печатныхъ книгахъ сказаль, что онв не охуждаются, но только исправленіемъ на лучшій степень возводятся. И когда соборомъ 1667 г. это уже сказано, то не было и нужды о старопечатныхъ книгахъ дълать особое опредъленіе: зачъмъ дълать опредъленіе о томъ, о чемъ нътъ смущенія? А если бы соборъ 1667 года желалъ извергнуть изъ употребленія старопечатныя книги, объ этомъ онъ не умолчаль бы въ своихъ постановленіяхъ; но въ его постановленіяхъ, какъ я говорилъ уже, нътъ и ръчи о томъ. По сему несправедливо старообрядцы говорять, что якобы соборь. 1667 г. старопечатныя книги извергъ изъ употребленія.

#### Старообрядецъ.

Когда россійская церковная власть дозволила единовърцамъ совершать богослуженіе по старопечатнымъ книгамъ, сносилась ли она по сему случаю съ восточными патріархами и дано ли отъ нихъ разръшеніе служить по старымъ книгамъ?

## Православный.

Разръшеніе требуется на употребленіе того, что запрещено; а богослуженіе совершать по старопечатнымъ книгамъ запрещено не было, какъ о томъ сейчасъ мы говорили. Посему и требовать на то разръшенія отъ всъхъ патріарховъ надобности не было. Это есть дъло мъстной церковной власти, безъ воли которой ничего не должно совершаться въ мъстной церкви.

# Старообрядецъ.

Когда старопечатныя книги требовали исправленія, то значить он'в были не исправны: почему же Свят'я шій Синодъ по неисправнымъ книгамъ разр'вшилъ отправлять богослуженіе?

# Православный.

Я уже не разъ говорилъ, что въ предисловіи Служебника соборъ 1667 года засвидътельствовалъ, что исправленіемъ не охуждаются прежде употреблявшіяся книги. Если же самъ соборъ 1667 года не охуждаетъ старопечатныя книги, то Святъйшій Синодъ имълъ полное право разръшить совершеніе богослуженія по симъ книгамъ. А при томъ, — развъ церковь не могла сдълать снисхожденіе единовърцамъ, дозволивъ имъ употреблять и неисправленныя книги, когда такіе великіе отцы церкви, какъ Василій Великій и Григорій Богословъ, дълали столь большое снисхожденіе присоединяющимся изъ духоборцевъ, что даже не требовали отъ нихъ употреблять

Digitized by Google

о Духъ Святомъ слово Богъ, только бы не называли его тварію?¹)

# Старообрядецъ.

Если старообрядцы и ошибочно, не разсмотръвшись, отвергли исправленныя книги; но они въ догматахъ въры,

<sup>1)</sup> Григорій Богословь въ словь на св. Пятдесятницу: «Но вы (духоборцы) на слоги негодуете и претыкаетесь о слово Богъ, и сіе бываеть вамъ каменемъ претыканія и каменемъ соблазна. (Ниже) Уступите Святому Духу силу Божества, то и мы вамъ уступимъ слово Богъ. Признайте Божественное естество поне въ иныхъ глаголехъ. яже почитаете больше, и мы яко немощныхъ васъ уврачуемъ, нъчто и во удовольствіе ваше ухищряюще: срамно бо, поистинъ срамно и зъло безумно то, что вы, здравствуя душою, малодушествуете въ разсужденін звука словь и скрываете сокровище, акибы завидуя другимъ, или устращаяся, да не освятите и языка. Срамнъе же намъ страдати тъмъ, чъмъ васъ порицаемъ, и обвиняющимъ малодушіе ваше, самимъ малодушествовати въ разсужденіи письменъ... И да реку сице яснъе и сокращеннъе: ниже вы обвиняйте насъ въ вышшемъ словъ (никая же бо зависть да участвуеть въ таковомъ восхожденіи), ниже мы вась осудимь въ понятіяхь вашихь, дондеже достигнете къ тому же обиталищу, аще и инымъ путемъ: не бо побъдити ищемъ, но пріяти братію, ихже разлученіемъ терзаемся». Василій Великій въ посланіи 110-мъ, къ тарсскимъ пресвитерамъ: «Сколько нужно великое раченіе и попеченіе, чтобъ въ нынешнее время какое-нибудь оказать благодъяніе церквамъ. Благодъяніе же состоить въ томъ, дабы члены, прежде расторженные, соединить; но соединение тогда последуеть, если мы захотимъ въ томъ, въ чемъ не повреждаемъ душъ, сообразоваться съ немощевищими. Того ради когда многихъ уста отверсты противъ Святаго Духа и многихъ языки на хулу его изострились, то просимъ васъ, чтобъ, сколько можете, уменьшить число богохульниковъ, и не утверждающихъ, что Духъ Святый есть тварь, принять въ общеніе, дабы одни хулители остались и, усрамившись отъ стыда, возвратились къ истинъ, или, пребывая во грѣхѣ, ничего не значили по своей малости. Изъ сего видно, что мы болъе ничего не должны требовать, а предлагать желающимъ съ нами общенія братіямъ никейскій Символъ въры: когда съ нимъ они согласны, то надобно требовать, чтобъ Духа Святаго не именовать тварію, и не сообщаться съ теми, которые то утверждають. Боле сего я прошу ничего не спрашивать».

въ учени о Святой Троицъ и воплощени Господнемъ, не погръшаютъ: посему соборъ 1667 года, такъ строго съ ними поступивши, т.-е. положивъ на нихъ проклятіе, не оказалъ ли чрезмърную строгость?

# Православный.

И четыренадесятники въ догматахъ въры не погръщали, о Святой Троицъ и воплощении Господнемъ учили правильно; они только соборному опредъленію церкви о времени празднованія Пасхи не покорились. Однакоже церковь признала ихъ еретиками и постановила принимать вторымъ чиномъ. По вашему разумънію будеть, что и къ нимъ церковь оказала безмърную строгость. Но вы, конечно, не осмълитесь о четыренадесятникахъ сказать, что съ ними безмърно строго поступлено. Точно такъ же несправедливо видъть чрезмърную строгость и въ опредъленіи собора 1667 года относительно именуемыхъ старообрядцевъ. При томъ четыренадесятники, хотя отчуждились отъ вселенской церкви за празднованіе праздника Пасхи не по ихъ обычаю, но такими укоризнами святую церковь не порицали, какъ порицали ее предки старообрядцевъ, которые посему заслуживали большаго осужденія, нежели четыренадесятники.

Архимандритг Павелг.

(Окончаніе въ слъдующемъ №).



# Отвъты на 105 вопросовъ старообрядцевъ 1).

#### Вопросъ 37-й.

По сужденію собора 1667 года должно аллилуіа троити, знаменаться триперстно, молитву Ісусову читать: Господи Іисусе Христе Боже нашъ, помилуй насъ, Символъ глаголати безъ прилога "истиннаго", и за тъмъ слъдуетъ слъдующее опредъленіе: "Сіе есть наше толкованіе и заповъдь о святомъ Символъ, о аллилуін, о знаменіи Честнаго и Животворящаго Креста, о сложеній перстовъ, и о Іисусовъ молитвъ. Аще же кто будетъ противлятся намъ и всему священному собору, Богу противляется, и уподобляетъ себя прежнимъ проклятымъ еретикамъ, и сего ради наслъдити имать, якоже и тіп еретицы, ананему и провлятіе святыхъ и богоносныхъ отцевъ, и святыхъ седми вседенскихъ соборовъ, и въ страшный судъ о семъ осужденъ будеть отъ Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа во второмъ его и страшномъ пришествіи" (Дъян. соб. 1667 года); то признаетъ ли ваша церковь опредвление и толкование собора правильнымъ, законнымъ и подлежащимъ точному исполненію?

### Вопросъ 38-й.

Если признаетъ ваша церковь указанное въ предыдущемъ вопросъ правильнымъ, законнымъ и подлежащимъ точному исполненію, то разръшая и благословляя единовърцамъ осужденное и воспрещенное, не противится ли она опредъленію и толкованію собора 1667 года, не противляется ли по суду собора Богу? не уподобляетъ ли себя прежнимъ проклятымъ еретикамъ? не наслъдуетъ ли якоже и тіи еретицы анавему и проклятіе святыхъ богоносныхъ отцевъ и седми вселенскихъ соборовъ? И не будетъ ли

<sup>1)</sup> Продолжение. См. выше, стр. 42.

по глаголу того же собора осуждена во второе и страшное пришествие отъ Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа, вивств съ ослушниками собора — единовърцами?

#### Вопросъ 39-й.

Въ соборномъ отвътъ 1667 года сказано сице: "Аще то отнынъ начнетъ прекословити о изложенныхъ винахъ на соборъ семъ великомъ, отъ святыхъ вселенскихъ патріаркъ, яже исправиша и узаконоположища о аллилуіи, и о вреств и прочихъ винахъ яже писаны суть въ соборнъмъ изложении настоящаго сего собора въ лъто отъ Божія по плоти рожденія въ 1667 году и въ книгъ Правленія Жезла, да будеть по Апостолу Павлу въ правду самоосужденъ и наследникъ клятве сего собора, писанней въ соборномъ дъяніи его яко преслушникъ Божій, и святыхъ отецъ правиломъ противникъ" (Дъян. соб. 1667 г.), то вто наследникъ соборной клятее и самоосужденный, Всероссійсвій ли Синодъ, допустившій и благословившій содержать единовърцамъ неисправленное и неузаконоположенное, или единовърцы, которые до сихъ поръ не принимають и не употребляють въсвоихъ церквахъ въ Богослужении исправленное и узаконоположенное соборомъ?

### Вопросъ 40-й.

Дълаясь самоосужденными и наслъдниками клятвъ собора 1667 года, за указанное противленіе опредъленію собора 1667 года какъ указано въ предыдущемъ вопросъ, то пребывая въ такихъ церквахъ, какъ не покоряющихся соборамъ своихъ пастырей наслъдующихъ ихъ клятвъ, противляющихся чрезъ это Богу и правиламъ сватыхъ отецъ и дълающихся по суду собора самоосужденными, можно ли достигнуть въчнаго блаженства?

#### Отвътъ.

Въ сихъ четырехъ вопросахъ содержится одна и та же мысль, и въ сущности они составляютъ повтореніе мно-



гихъ предшествующихъ вопросовъ, на кои нами даны уже отвъты. Но когда совопросники повторяютъ все одни и тъ же вопросы, то и намъ необходимо повторить нъчто изъ сказаннаго прежде.

Совопросники, какъ мы сказали въ отвътъ на 18 вопросъ, одни слова соборпаго опредъленія приводять, а на другія слова того же опредвленія не обращають никакого вниманія. Между тъмъ какъ правильное понятіе о сихъ опредъленіяхъ можно составить только разсматривая ихъ въ цъломъ составъ, а не отрывочно отдъльныя выраженія. Совопросники утверждають, будто соборь положиль клятвы на осужденныхъ имъ за одно употребление извъстныхъ обрядовъ; но это неправда. Въ дъяніи собора вотъ что пишется о тогдашнихъ расколоучителяхъ: "нарицаху книги печатныя новоисправленныя быти еретическія и раставнны, и чины церковныя, яже исправишася съ греческихъ и древнихъ россійскихъ книгъ, злословища... и весь архіерейскій чинъ и санъ уничижища, и возмутиша народъ буйствомъ своимъ, и глаголаша: церкви быти не церкви, архіереи — не архіереи, священники не священники, такъ что во многихъ отъ народа мнъніе вниде, яко ересьми многими и антихристовою скверною осквернены церкви и чины, и таинства и послъдованія церковныя". За симъ говорится: "сихъ ради винъ" и собрались на соборъ "великороссійскаго государства вси архіепископы и епископы". Изъ сего ясно, что клятва на раскольниковъ произнесена соборомъ не просто за употребленіе извъстныхъ обрядовъ, но паче за кулу на церковь, — за то, что новоисправленныя книги называли еретическими, церковь, ея іерархію и самыя таинства называли зараженными скверною антихриста А совопросники, опустивъ приведенныя слова, увъряютъ, что якобы клятва произнесена за одно употребление извъстныхъ обрядовъ. Значитъ, изъ соборнаго опредъленія они вывели невърную мысль. А на хулителей церкви и ея таинствъ клятвы произносились и въ древности

святыми отцами. Въ старопечатномъ Номоканонъ сказано: "недостоитъ просту человъку укорити священника, или запрещати, или поношати, или обличати въ лице, аще нъгдъ истина суть; аще же посягнетъ сіе сотворити простолюдинъ, сиръчь простой человъкъ, да есть анаеема и да изгнанъ будетъ изъ церкви, отлученъ да есть отъ Святыя Троицы, и посланъ будетъ во Іюдино мъсто<sup>4</sup> (прав. 125, л. 35). Также и преподобный Іосифъ Волоколамскій пишеть: "Аще кто обезчестить образь царевь. главною казнію мучится: кольми паче небеснаго царя, или святыхъ подобіе, или церковь кто обезчестить, которыя муки достоинъ есть? По божественнымъ правиломъ здъ главною казнію да казнится и проклятію въчному да предастся, по смерти же съ діаволомъ и съ распявшими Христа іюдеи, рекшими: кровь его на насъ и на чадахъ нашихъ, въ огнь въчный осудится" (Просвът. слово 7).

Но еслибы и за одно употребление отмъненныхъ церковію обрядовъ была произнесена клятва, и тогда церковь не можеть за сіе только произнесеніе клятвы лишиться православія и стать еретическою, какъ это желають доказать совопросники. Благочестивый папа Викторъ, во 2-мъ въкъ, съ своимъ соборомъ произнесъ проклятіе на малоазійскія церкви за содержаніе преданнаго святымъ Апостоломъ Іоанномъ Богословомъ обычая праздновать пасху въ 14-й день луны; однакоже за такое действіе папа Викторъ не признанъ еретикомъ, напротивъ всвии почитаемъ былъ за православнаго папу, ни въ чемъ не измънившаго чистоту въры (см. о семъ Барон. лъто Госп. 198 и Өеатронъ, въка втораго; Соборн. л. 145). Также и соборъ Антіохійскій держащихся отмъненнаго первымъ вселенскимъ соборомъ обычая праздновать пасху въ 14 день луны, священныхъ извергъ изъ сана, а мірянъ отлучилъ отъ святаго причащенія и отъ церкви (1 прав.), а соборъ Лаодикійскій таковыхъ лицъ причелъ къ еретикамъ, и приходящихъ отъ нихъ повелълъ принимать съ

проклятіемъ ихъ ересей (7 прав.); однакоже никто сихъ соборовъ за таковыя дъйствія не обозвалъ еретическими, напротивъ всёми признаются они за православные соборы и правила сихъ соборовъ печатаются доселё въкниге Кормчей.

Совопросники тщатся обличить церковь въ противоръчіи самой себъ за допущеніе единовърцамъ употреблять отмъненные соборомъ 1667 года обряды, и чрезъ это стараются обличить ее даже въ лишеніи православія, а членовъ ея признать лишенными надежды на спасеніе.

Этимъ совопросники свидътельствуютъ о себъ, что не имъютъ надлежащаго понятія о различіи догматовъ въры отъ обрядовъ. Догматы въры содержать ученіе о Божествъ, изложенное въ словъ Божіемъ, точно опредъленное святыми соборами и раскрытое святыми отцами. Догматы въры не прикосновенны ни святителямъ, ни даже самимъ ангеламъ, по словеси Апостола Павла: аще мы, или ангель съ небеси благовъстить вамь паче, еже благовъстихомз, анавема да будет (гал. 198). Но эту догматическую неизмънность приписывать обрядамъ и обычаямъ церковнымъ никакъ нельзя: обряды по нуждамъ времени церковію установлены для вившняго выраженія догматовъ въры и церковнаго благочинія, и по требованіямъ же времени могуть быть соверщенствуемы и отмъняемы (См. о семъ толк. на 11 прав. Лаодикійскаго соб.). Это подтверждаеть и самъ учитель братчиковъ именуемый священно-инокъ Арсеній Швецовъ, говоря: преданія же и обычаи, возстановляемые высотою христіанскаго духа, принимались въ церковь, какъ добровольное приношеніе жертвы совершенныхъ, подобно ветхозавътному совершенію жертвы всесожженія, и съ надлежащимъ уваженіемъ соблюдались таковыя, изъ которыхъ многія были не для всвхъ обязательны, а нъкія даже видоизмънялись по винамъ благословнымъ" (Оправ. старообр. христ. церк. л. 33). Итакъ и самъ Швецовъ свидътельствуетъ, что преданія и обычаи въ церкви видоизмінялись и возстановлялись, что значить церковь чрезъ это измъненіе преданій не нарушала благочестія. Но въдь и соборъ 1667 года, а также и Святьйшій Синодъ россійской церкви, въ своихъ распоряженіяхъ и опредъленіяхъ касались однихъ обрядовыхъ обычаевъ, а не догматовъ въры, и потому, если бы между ихъ постановленіями объ обрядахъ и было бы какое-либо противоръчіе, православіе и благочестіе церкви чрезъ это повредиться никакъ не могли, какъ не нарушалось благочестіе древней церкви чрезъ измънение преданий и обычаевъ. Почему же Швецовъ и совопросники за измънение преданий и обычаевъ древнюю церковь не судять, а церковь грекороссійскую осуждають? Правда, нарушители обрядовыхъ преданій строго наказуются церковными правилами, и наказуются весьма справедливо, ибо частное лицо должно и въ семъ случав подчиняться распоряженію церковной власти. Но изъ того, что частныя лица подлежать наказанію за нарушеніе обрядовыхъ установленій, никакъ не следуетъ, что и сама церковная власть повинна такому осужденію за отмъненіе, или исправленіе извъстныхъ обрядовъ, какъ это несправедливо утверждають старообрядцы: ибо на установленіе и совершенствованіе преданій обрядовыхъ она получила власть отъ Господа, каковой частное лицо, хотя бы и священнаго сана, власти не имъетъ; напротивъ частный человъкъ обязанъ вполнъ слъдовать установленному порядку, доколь отъ самой же церкви не послъдуетъ о немъ иного распоряженія.

Совопросники обвиняютъ церковь главнымъ образомъ за дозволение единовърцамъ употреблять извъстные обряды, но не разумъютъ того, что вмъстъ съ нею они обвиняютъ и святыхъ Апостоловъ и святыхъ отцевъ древней вселенской церкви. Ибо и Апостолы и по нихъ святые отцы ради пользы и мира церкви одни и тъ же обычаи, не касающеся до существа въры, возбраняли и по снисхожденю допускали, но никто не дерзалъ называть ихъ за это самоосужденными, какъ несправедливо

совопросники называють грекороссійскую церковь. Святые Апостолы на Герусалимскомъ соборъ постановили отъ христіанъ изъ язычниковъ не требовать обрѣзанія по закону Моисееву (Дъян. гл. 15) и это постановление свое признавали сдъланнымъ по изволенію Святаго Духа: изволися Святому Духу и намг. "Слъдовательно, замъчаеть св. Златоусть, это не человъческое ученіе, если Духу такъ изволися (Бес. на дъян.). "Духу Святому сказано для того, чтобы не подумали, что это человъческое ученіе" (Тамъ же). И Апостолъ Павелъ въ посланін къ галатамъ писаль: се азг Павелг глаголю вамт: аще убо обръзуетеся, Христост васт ничтоже пользуетт (зач. 211). Но тотъ же самый Апостолъ Павелъ, вопреки опредъленію собора, состоявшагося по изволенію Святаго Духа, и своимъ собственнымъ словамъ, ученика своего Тимовея, пріемь, образа, іюдей ради, сущихь на мистих оных (Двян. гл. 16). И не только одинъ Апостоль Павель, но и прочіе Апостолы "по снисхожденію допускали обръзаніе" (Бесъд. Злат. на 1 гл. посл. къ гал.). Объ этомъ свидътельствуетъ и самъ руководитель братчиковъ Онисимъ Швецовъ, говоря: "святіи Апостоли сначала не только что не отрицали увъровавшимъ во Христа іюдеямъ исполнять обряды Моисеева закона, но еще и сами ихъ исполняли, якоже они и Павлу совъщали сотворить очищение въ Іерусалимъ" (Оправд. старообр. церкви, напечат. за границ. стр. 34). Что же,ужели о святыхъ Апостолахъ можно говорить, что допущениемъ обръзания, запрещеннаго на соборъ по изволенію Святаго Духа, они подпали суду самоосужденныхъ и преслушниковъ Бога Духа Святаго? Шестый вселенскій соборъ однимъ изъ своихъ правилъ, подъ страхомъ отлученія отъ церкви, возбраняль священнымъ лицамъ удаляться отъ законнаго сожитія съ своими женами (см. 13 пр.), а другимъ своимъ правиломъ допускалъ это священникамъ иноплеменническихъ церквей по снисхожденію. "Сіе же, — замічають отцы собора, — по-

пустили имъ не ради чего иного, развъ токмо ради малодушнаго помысла ихъ, и еще чуждыхъ и неблагоустроенныхъ правовъ" (см. 30 прав.). Но можно ли сказать объ отцахъ шестаго вселенскаго собора, что они въ семъ случав впали въ самоосуждение и противление самимъ себъ? Лаодикійскій соборъ, повельлъ христіанамъ трудиться въ день субботній, а не праздновать, и на празднующихъ и іюдействующихъ произнесъ отлученіе: "да будуть анаеема отъ Христа" (29 прав.). Но св. Златоусть, жившій посль Лаодикійскаго собора, свидьтельствуетъ: "нынъ многіе у насъ и постятся въ одинъ день съ іюдеями, и подобно имъ хранятъ субботы: добльственно терпимъ это" (Бес. на 1 гл. посл. къ Гал.). Ужели совопросники подвергнуть осужденію Лаодикійскаго собора этихъ людей, которымъ самъ Златоустъ оказываль снисхождение за хранение субботы? Также и россійскій Стоглавый соборъ сдълаль опредъленіе, совершенно противное Лаодинійскому собору, — повельль людямъ "дълати въ недълю пять дней, а субботу и воскре-сенье праздновать" (гл. 95). Ужели совопросники и самихъ отцевъ Стоглаваго собора ръшатся подложить подъ анаеему Лаодикійскаго собора, какъ несправедливо подвергаютъ грекороссійскую церковь и единовърцевъ подъ судъ собора 1667 года? Итакъ, совопросники пусть сперва осудять святыхъ Апостоловъ за отвержение и допущение обръзанія; пусть осудять отцевъ шестаго вселенскаго собора за возбранение однимъ и допущение другимъ священнымъ лицамъ одного и того же законнаго сожитія съ женами; пусть сочтутъ проклятыми и осужденными іудействующихъ христіанъ, жившихъ при св. Златоуств, и пусть подведуть подъ проклятіе Лаодикійскаго собора отцевъ Стоглаваго собора допускавшихъ празднованіе субботы, а съ симъ вмъсть осудять и именуемую древлеправославную церковь старообрядцевъ; пусть наконецъ осудатъ самихъ себя за допущение служения въ мирскихъ церквахъ вдовымъ попамъ, воспрещенное Стоглавомъ: и

тогда уже пусть осуждають грекороссійскую церковь и единовърцевь въ непослъдованіи собору 1667 года, изрекшему осужденіе на раскольниковъ.

Совопросники тщатся подвести подъ проклятіе святую церковь, имущую право распоряженія въ обрядахъ, за данное ею дозволение единовърцамъ соблюдать извъстные обряды; а на свою мнимую церковь, находящуюся подъсвоею собственною клятвою и повинную въ явномъ противленіи обътованіямъ Божіимъ, не обращаютъ никакого вниманія. Въ чинопріятіи безпоповцевъ ихъ мнимая церковь утверждаетъ, что по обътованію Божію въ церкви до скончанія въка должно быть православному священству, и безпоповцевъ, не признающихъ въчнаго существованія священства, проклинаеть: проклинаю отмещущихъ обътованіе Божіе о непремънномъ существованіи во святьй Его церкви православнаго священства даже до скончанів въка"; а сама въ это самое исполненіе Божінхъ обътованій не въруеть, ибо допускаеть въ церкви возможность лишенія главнаго члена іерархіи — чина епископскаго, чрезъ который всякій чинъ и всякое церковное таинство исполняется и безъ котораго не можетъ быть не только священства, но и самаго христіанства: "безъ епископа ниже христіане" (Сим. Солун. гл. 70). Такимъ образомъ, осуждая и проклиная безпоповцевъ, она осуждаетъ и проклинаетъ сама себя. Вотъ на что нужно бы вамъ, вопросители, обратить вниманіе, — на это невъріе вашей церкви словесемъ Господнимъ, о которыхъ самъ Господь сказалъ: небо и земля прейдутг, а словеса Мои не прейдуть. Если бы вы въровали въ исполнение словесъ Господнихъ, то свою церковь, не полную, лишенную преподанія благодатныхъ даровъ Святаго Духа въ тайнствъ хиротоніи, въ освященіи святаго мура, не называли бы истинною церковію, полною, вратами адовыми неодольною. Да следуеть вамь вникнуть и въ ученіе своего учителя Швецова, который проповъдуеть, якобы безъ епископства православнаго церковь Христова и христіанство существовать могуть, а безъ презвитерства не могуть. Измите злаго от васт самих.

#### Вопросъ 41-й.

Въ книгъ Скрижаль и Соборныхъ Дъяніяхъ 1666 и 1667 г. повелъвается священнымъ лицамъ, на благословеніе людей слагать персты имянословно (Скриж. около 817 листа ученіе протопопа Малакса и Дъян. соб. 1666 и 1667 годовъ), то Христосъ ли, или святіи апостоли, или святіи отцы предали имянословное перстосложеніе, на благословеніе людей состоящее изъ литеръ славянскихъ?

#### Вопросъ 42-й.

Если Христосъ, или святіи Апостоли предали имянословное перстосложеніе для благословенія на славянскихъ литерахъ, то при Христъ, или при Апостолъхъ существовали ли славянскія литеры?

#### Вопросъ 43-й.

Если же при Христъ и Апостолахъ не существовало славянскихъ литеръ, то на какихъ литерахъ для благословенія пальцами изображали имя Ісусъ Христосъ, и можно ли литерами другихъ языкъ, напримъръ греческими, римскими или еврейскими изобразить на пальцахъ имя Христа Спасителя?

# Вопросъ 44-й.

Патріархъ Паисій на вопросъ патріарха Никона: "которыми персты подобаєть начертавати архіерею или священнику благословеніе?" отвъчаль: "Благословляеть церковь всёхъ, начертавающи рукою священническою имя Мессіево, еже есть Ійс Хё, изобразующе І и с еже являеть вкратцъ Ійс и Х и С, еже глаголеть Хё (Скриж. л. 741): то всегда ли церковь (хотя греческая) благословляла и благословляеть всёхъ перстами изобразующими имя

Digitized by Google

Христа Спасителя литерами славянскаго языка, и славянскія ли литеры употребляеть церковь греческая въ своемъ богослуженіи?

#### Вопросъ 45-й.

Если же церковь греческая на благословение употребляеть литеры славянскія, а служить на своемь родномъ языкъ, то могь ли патріархъ Паисій утверждать, что церковь всегда благословляеть всъхъ ,перстосложеніемъ состоящимъ изъ литеръ славянскихъ, которыхъ до святыхъ Кирилла и Менодія не существовало?

#### Отвътъ.

И въ сихъ пяти вопросахъ идетъ ръчь объ одномъ и томъ же предметъ; поэтому мы дадимъ на нихъ одинъ, общій отвътъ.

О благословеніи священническомъ соборъ 1667 года говоритъ: "Еще же повелъваемъ всъмъ вамъ, освященному чину, и наказуемъ, како вамъ знаменовати, сиръчь благословляти народъ: сложивши десныя руки іерею два перста, глаголемый указательный простертъ, и великосредній мало наклоненъ, яже знаменуета Іисусь; и паки два перста, глаголемый палецъ и близосредній, наклонена, другодружно совокуплены, яже знаменуета литеру Х; и паки присовокупленъ къ близосреднему персту малый перстъ, глаголемый мизинецъ, простертъ и мало наклоненъ, иже знаменаетъ литеру С; и вся сія три персты знаменаютъ Хс. И симъ именемъ Господа нашего Іисуса Христа, завъщеваемъ вамъ знаменовати върныхъ народы, по реченному ко Аврааму о Христъ: и въ съмени твоемъ возблагословляется вси языцы" (Дъян. соб. 1667 года). Патріархъ Паисій въ посланіи къ Никону патріарху также пишеть: "еже вопрошаете: которыми персты подобаеть начертовати архіерею, или священнику благословеніе, еже даетъ? — глаголемъ, яко, понеже объща Богъ съ клятвою Аврааму, да благословятся вси языцы земстіи въ съ-

мени его, еже есть Ійс Хс, еже и Давидъ ко Мессіи вознося глаголеть: и благословятся въ немъ вся колъна земная, благословляеть церковь всёхь, начертавающи рукою священническою имя Мессіево, еже есть Ійс Хс, изобразующи І и С, еже являеть вкратць Ійс, и Х, и С. еже глаголеть Хси (Скриж. л. 742). Сім наставленія, данныя патріархомъ Паисіемъ и соборомъ 1667 г., находятъ себъ подтверждение и въ памятникахъ древности, свидътельствующихъ, что благословение именемъ іс хс церковь вселенская преподавала издревле. Въ Константинопольскомъ Софійскомъ соборъ, построенномъ и украшенномъ благочестивымъ царемъ Густиніаномъ въ половинъ шестаго въка (см. Бар. лъто Госп. 535), при реставраціи его, по порученію турецкаго правителства, архитекторомъ Фоссати, открыты подъ штукатуркой современныя постройкъ собора мозаическія и фресковыя изображенія святыхъ, и здъсь у священномученика Анеима, Діонисія Ареопагита, Григорія Арменійскаго, Николая Чудотворца и другихъ святителей благословляющія десницы явственно изображены съ именословнымъ перстосложениемъ. Такія перстосложенія встрівчаются на многихъ греческихъ иконахъ глубокой древности. И въ русской церкви на многихъ древнихъ иконахъ, также на сакоссахъ митрополита Фотія и патріарха Іосифа, изображены благословляющія руки именословно (Зри о семъ свидътельства въ книгъ Озерскаго). Итакъ, церковь греческая и русская преподавала благословение именемъ Іс Хс издревле, а не вновь при патріархв Никонв оно явилось, не патріархъ Паисій и соборъ 1667 года его измыслили, какъ несправедливо утверждають старообрядцы. Да если бы и вновь, при Патріархъ Никонъ, церковію было установлено священникамъ благословлять людей именословнымъ перстосложениемъ, то и тогда можно ли благословение именемъ Го. Хс. называть тяжкимъ преступленіемъ, твмъ паче ересью, повреждающею церковь, ради которой совопросники, вмъстъ со всъми раскольниками, считаютъ себя законно отдълившимися отъ церкви? При томъ же и сами старообрядцы благословляютъ иконой съ именемъ Спасителя благочестиво, то почему же благословеніе именемъ Спасителя, изображаемымъ чрезъ перстосложеніе, не спасительно и даже столь преступно, что совопросники не стыдятся поставлять его въ причину своего отдъленія отъ церкви? Гнушаться благословенія именемъ Спасителя, какими бы веществами оно ни изображалось, свойственно только не върующимъ въ спасительность сего имени, а върующимъ и уповающимъ на святое и спасительное имя Іс. Хс. это несвойственно. Таковъ отвътъ нашъ на общую мысль разсматриваемыхъ пяти вопросовъ.

Что же касается частностей, то, во-первыхъ, братчики обнаружили здёсь крайнее невёжество въ сужденіи о греческихъ и славянскихъ литерахъ. Они спрашиваютъ: "были ли при Христв и Апостолахъ славянскія литеры и можно ли изобразить имя Ійс Хё греческими литерами?" При этомъ они полагаютъ, и прямо говорятъ, что будто бы Паисій и соборъ 1667 года писали о начертаніи имени Спасителя, въ именословномъ перстосложени, только славянскими литерами. Но какъ они не припомнили по крайней мірь того, что въ извістномъ Синайскомъ Кодексі, писанномъ на пергаментъ въ концъ 3-го въка1), также и въ другихъ греческихъ книгахъ, писанныхъ еще до рожденія просвытителей славянскихъ Кирилла и Меоодія, многократно встръчается имя Спасителя Ic Xc, т.-е. писано греческими буквами, а не славянскими? И если на ствиныхъ изображеніяхъ въ храмв св. Софіи и на другихъ греческихъ иконахъ изображены именословныя перстосложенія, то здёсь имя Спасителя Іс Хё означается,



<sup>1)</sup> Кодексъ этотъ изданъ въ 1862 году на средства русскаго прательства ученымъ Тишендорфомъ, съ буквальной точностью подлиннику. Экземпляры печатнаго изданія можно видъть въ библіотекахъ: Московской Синодальной, А.И.Хлудова и другихъ.

конечно, не славянскими, а греческими буквами. И патріархъ Паисій разумьть то же самое греческое начертаніе, когда писаль: "благословляеть церковь всёхь, начертавающи рукою священническою имя Мессіево, еже есть Іс Хсч. Совопросники же, не понявъ словъ его, утверждають, будто Пансій говориль объ изображеніи имени Спасителя славянскими литерами, и спрашивають: "славянскія ли литеры употребляеть церковь греческая въ своемъ богослужения? и могъ ли патріархъ Паисій утверждать, что церковь всегда благословляетъ всвхъ перстосложениемъ, состоящихъ изъ литеръ славянскихъ, которыхъ до свв. Кирилла и Менодія не существовало? Патріархъ Паисій дучше г-дъ братчиковъ знадъ, что славянскихъ литеръ при Апостолахъ не существовало, а потому и не могъ говорить о всегдащнемъ изображеніи церковію имени Іс чрезъ славянскія литеры. Но патріархъ Паисій, равно какъ и соборъ 1667 г., могли предписывать, чтобы по примъру греческой и россійская церковь, въ священническомъ благословении, изображала перстами литеры Ic. Xc., ибо славянскія литеры изобрътателями оныхъ начертаны по подобію литеръ греческихъ и съ греческими имъютъ ближайшее сходство, начертаніе же имени Спасителя Іс. Хс. во всей точности перешло съ греческаго языка въ нашъ церковно-славянскій. И этого-то сходства, очевидно, не знають вопросители. Иначе они не написали бы ,своихъ странныхъ вопросовъ о именословномъ сложеніи, которыми обличили только свое невъжество.

Совопросники наши спрашивають еще: "можно ли литерами другихъ языкъ: римскими, еврейскими изобразить на пальцахъ имя Христа Спасителя"? Но развъ патр. Паисій и соборъ 1667 г. говорили о томъ, какъ на всъхъ языкахъ имя Христово образовать въ перстосложеніи для благословенія? Патріархъ Паисій писалъ о православной греческой церкви, что она въ благословеніи перстами изображаетъ литеры имени Христова Іс. Хс.; а соборъ предписывалъ, чтобы въ россійской церкви священнослужители перстами благословящей руки изображали тъ же самыя буквы. О прочихъ языкахъ не было ръчи. Но православные христіане, единовърные восточнымъ патріархамъ, и во всъхъ странахъ, говорящіе на разныхъ языкахъ, могутъ въ благословеніи изображать имя Спасителя греческими буквами Іс. Хс., подобно тому какъ и наименованіе христіане, данное въ первый разъ Апостолами Павломъ и Варнавою увъровавшимъ во Христа антіохійскимъ грекамъ, на греческомъ языкъ, удобно удерживается всъми языками, принявшими въру Христову.

Итакъ, отрицая возможность образовать греческими буквами въ именословномъ перстосложении имя Спасителя Іс. Хс., совопросники обнаружили только незнаніе сходства греческихъ и славянскихъ литеръ, да показали излишнее притязаніе, желая — обвинить церковь грекороссійскую за употребленіе именословнаго перстосложенія.

# Вопросъ 46-й.

Въ книгъ Скрижаль сице написано: «Яко идеже познавается или исповъдуется таинство Святыя Троицы въ образовании, или въ именехъ, тамо есть Сынъ Божій во двою естеству», или: «Еже треми первыми персты воображати на лицъ нашемъ честный крестъ, и симъ исповъдати Святыя Троицы тайну вкупъ и смотръніе» (Скриж. л. 8 и 806), то въ Троицъ ли учитъ святая церковь признавать Сына Божія въ двухъ естествахъ въ Божествъ и человъчествъ, или единаго отъ Троицы?

#### Отвѣтъ.

Православная церковь о второмъ лицъ Святыя Троицы учитъ, что отъ того времени, какъ Сынъ Божій, сшедши съ небесъ, воплотился отъ Духа Святаго и Маріи Дѣвы, Онъ не разлучается пріятаго имъ человѣчества, и никогда Божество Его не разлучится человѣчества, а человѣчество Божества; и посему, какъ единъ отъ Троицы, Онъ въ

обоихъ естествахъ, во единой же ипостаси, поклоняемъ и славимъ отъ ангелъ и отъ человъкъ елинымъ поклоненіемъ со Отцемъ и со Святымъ Лухомъ. Сіе ученіе церкви ясно выражаетъ св. Іоаннъ Дамаскинъ въ слъдующихъ словахъ: "единъ есть Христосъ, Богъ совер-шенъ и человъкъ совершенъ, Емуже поклоняемся со Отцемъ и Духомъ единымъ и тъмже поклоненіемъ, не исключая пречистыя плоти Его" (кн. гл. 8). То же ученіе о Сынт Божіемъ содержится и въ приведенныхъ совопросниками словахъ изъ книги Скрижаль: "яко илъже познавается, или исповъдуется таинство Святыя Троицы въ образованіи или въ именехъ, тамо есть Сынъ Божій во дву естеству, а не нагъ отъ святыя Его плоти". И въ другомъ мъстъ: "еже треми персты первыми воображати на лицъ нашемъ честный крестъ и симъ исповъдати Святыя Троицы тайну, вкупъ и смотръніе; но не непщуемъ вины причастія быти Отца и Луха вочеловъченію Сына" (Скриж. л. 806). Итакъ, приведенныя слова Скрижали поучають исповъдывать во Святой Троицъ второе лице, Сына Божія, въ двухъ естествахъ — Божествъ и человъчествъ, а первое и третіе, Отца и Духа Святаго, признавать не причастными вочеловъченю: "не непщуемъ вины причастія быти Отца и Дука вочеловъченію Сына... яко да не причастится Отецъ и Духъ вочеловъчению Сыновню". Совопросники, почему-то, опустили эти существенно важныя слова, и предлагають совсемъ излишній и не совстви понятный вопросъ: "въ Троицт ли учитъ святая церковь признавать Сына Божія въ двухъ естествахъ, въ Божествъ и человъчествъ, или единаго отъ Троицы"? Вопросъ сей, какъ излишній и темный, послів сдвланнаго нами изложенія православнаго ученія о лицв Богочеловъка, не заслуживаеть и дальнъйшаго разсмотрвнія, особенно же въ виду следующаго, съ нимъ соединеннаго вопроса.

Digitized by Google

# Вопорсъ 47-й.

Если учитъ св. церковь въ Троицъ исповъдывать Сына въ двухъ естествахъ или вкупъ и смотръніе, то почему же ваша церковь таковое ученіе признала еретическимъ, говоря: "показуя имя единосущнаго въ Троицъ (а не единаго отъ Троицы) въ Божествъ и человъчествъ, сиръчъ просто рещи: вся Троица въ Божествъ и человъчествъ, и таковое мудрование его всей святой церкви по всему противно" (Пращ. отв. 18)?

#### Отвѣтъ.

Этимъ вопросомъ братчики возводять тяжкую клевету на православную церковь. Они утверждають, что будто бы ученіе, коимъ исповъдуется Сынъ Божій въ двухъ естествахъ, въ Божествъ и человъчествъ, церковь признала еретическимъ: "почему же ваша церковь таковое ученіе (исповъдывать Сына Божія въ двухъ естествахъ) признала еретическимъ? Чтобы придать своей клеветъ нъкоторую основательность, они ссылаются на одно выраженіе въ Пращицъ епископа Нижегородскаго Питирима.

Но, во-первыхъ, справедливо ли мивне одного лица признавать ученемъ всей церкви? А потомъ и епископа Питирима они оболгали, усвоивъ его словамъ такую мысль, какой въ нихъ не содержится. Преосвященный Питиримъ, разсуждая о неправославномъ толкованіи двойственнаго аллилуіа, обрвтающемся въ Житіи преподобнаго Евфросина, между прочимъ говоритъ: "Зри здв всякъ, яко списатель Житія преподобнаго Евфросина вышеписаннымъ противнымъ о Бозъ мудрованіемъ показуетъ (себя) быти неправославна: понеже показуетъ имя единосущнаго въ Троицъ, въ Вожествъ и человъчествъ, и симъ наноситъ пріятіе плоти не единыя ипостаси, но всея Святыя Троицы. И таковое противное о Бозъ мудрованіе не буди намъ и помыслити на преподобнаго Евфросина: онъ бо имя единосущнаго Бога, въ Тройцъ

славимаго и поклоняемаго, не мудрствоваль въ человъчествъ быти, якоже оный списатель, но мулоствоваль единаго отъ Троицы, единороднаго Сына, во двою естеству, въ Божествъ и человъчествъ. И посему списатель. якоже прежде еретикъ показася, проповъдуя воплотившагося Духа Святаго, тако и здъ явный еретикъ обрътеся, показуя имя единосущнаго въ Троицъ въ Божествъ и человъчествъ, сиръчь просто рещи вся въ Трощиа въ Божествъ и человъчествъ, и такое мудрование его всей святьй церкви по всему противно" (Пращ. отв. 18). Ясно, что преосвященный Питириит изобличаль нечестивое ученіе о Святой Троинъ списателя Житія Еворосинова. Православная церковь учить, что первое лице Святыя Троицы (Богъ Отецъ) не вочеловъчивалось, не умирало и не воскресало, что также не вочеловъчивалось, не умирало и не воспресало второе лице (Духъ Святый) а вочеловъчился, умеръ и воскресъ воплотившійся Сынъ Божій, и одною плотію, а не Божествомъ; между тъмъ списатель Житія преподобнаго Евфросина, въ своемъ толкованіи двойственнаго адлидуја, проповъдуетъ, якобы Богъ Отецъ и Богь Духъ Святый воплощались, страдали и воскресли въ Божествъ и человъчествъ. Поэтому, преосвященный Питиримъ и говоритъ, что такимъ противнымъ о Бозъ мудрованіемъ (списатель Житія) повазуеть (себя) быти неправославна: понеже показуеть имя единосущнаго въ Троицъ въ Божествъ и человъчествъ, и симъ наноситъ прівтіе плоти не единыя ипостаси, но всея Святыя Троицы". Итакъ, составитель Пращицы согласно со святою церковію училь, что воплотилось одно только изъ трехъ лицъ Святыя Троицы, Единородный Сынъ Божій, и что воплощеннаго Сына Божія подобаеть испов'ядывать во Святой Троицъ "во двою естеству, въ Божествъ и человъчествъ", объявилъ же еретическимъ ученіе, содержащееся въ Житіи пр. Евфросина и проповъдующее "всю Святую Троицу въ Божествъ и человъчествъ". И, несмотря на все это, совопросники однакоже утверждають съ невъроятною

наглостію, что якобы не только епископъ Питиримъ, но и вся грекороссійская церковь признала еретическимъ ученіемъ исповъданіе Сына Божія во двухъ естествахъ, въ Божествъ и человъчествъ. Пусть бы они вспомнили по крайней мъръ, что святая церковь всегда и велегласно воспъваетъ о Христъ: "естествомъ Богъ сый, и естествомъ бывъ человъкъ, насъ ради, не во двою лицу раздъляемый, но во двою естеству неслитно познаваемый" (догмат. 6 гл.), — и постыдились бы клеветать на святую церковь. Но да воздастъ имъ Господь за клевету ихъ на непорочную невъсту Его — церковь православную!

Въ заключение не излишнимъ почитаю сказать здъсь еще нъсколько словъ о Пращицъ. Въ отвътъ на 8-й вопросъ было сказано, что книга эта есть твореніе не Святъйшаго Синода, хотя и издана по его благословенію, но частнаго лица, Питирима епископа Нижегородскаго, и что самъ Питиримъ предлагаетъ свое сочинение на судъ церкви, просить у нея прощенія за погръшности, каковыя обрящутся въ его книгъ. Съ этимъ, какъ слышу, братчики не соглашаются, а продолжають считать Пращицу твореніемъ самой церкви грекороссійской, представляя въ доказательство следующія слова изъкнижки "Увещаніе", изданной "отъ православно-канолическія восточныя церкви": "отъ самаго того времени, какъ сдълался сей печальный разврать, не преминула церковь святая разныя сочинять и издавать книги, а именно: Жезлъ правленія, Увъть духовный, Пращицу, Скрижаль, Розыскъ, Обличеніе" и проч. Изъ сихъ словъ ясно, говорятъ они, что Пращица издана отъ церкви и есть твореніе всей церкви, а не частнаго дица. Отвътствую. Старопечатная книга, именуемая Кормчая, издана церковію, или по благословенію древлероссійской церкви; а въ ней, кромъ правилъ вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборовъ, находятся правила частныхълицъ: Василія Великаго, Григорія Богослова, Өеофила Александрійскаго и другихъ, даже законы Іустиніана царя греческаго. Но и сами совопросники не

стануть утверждать, что правила частныхъ лицъ, и даже гражданскіе законы царя Іустиніана, суть твореніе и законы самой церкви Христовой. Точно такъ же и твореніе частнаго лица, епископа Питирима, нельзя признать твореніемъ всей церкви россійской потому только, что оно было издано церковію. Совопросники не хотять различать, что иное есть твореніе, и иное изданіе. Издателю не можеть принадлежать самое твореніе; твореніе принадлежить тому лицу, кто его составиль и подписаль. Пращица составлена и подписана епископомъ Питиримомъ, а не Святьйшимъ Синодомъ. Значить она есть твореніе Питирима, а не Святьйшаго Синода, тъмъ паче не всей церкви православной, какъ это желательно доказать совопросникамъ.

#### Вопросъ 48-й.

Кто болве правъ, Никонъ ли патріархъ съ соборомъ 1656 года, проповъдуя въ Троицъ "вкупъ и смотръніе", чъмъ вводя зданное и рабное человъчество въ Троицу, или св. Григорій Чудотворецъ, епископъ Неокесарійскій уча, что "Троица совершенная славою и присносуществомъ, и царствомъ, недълимая, ниже отчуждаемая, ниже убо зданное что или рабное въ Троицъ, ниже привводное что, яко первъе убо не бывшее, послъди же пришедшее" (Прав. испов., или Катехис. напечат. при Адріанъ патр. Моск. въ 7014 г. л. 148, и Чет. Мин. 17 нояб.).

#### Отвътъ.

Говоря, что во Святой Троицъ "ниже убо зданное что или рабное", св. Григорій, конечно, не отметаетъ симъ, что едино лице несозданныя Троицы приняло во свою ипостась наше зданное естество, о чемъ такъ положительно учитъ св. Іоаннъ Дамаскинъ, глаголя: "Единъ есть Христосъ, Богъ совершенъ и человъкъ совершенъ, Емуже поклоняемся со Отцемъ и Духомъ единъмъ и

твиъ же поклоненіемъ, не исключающе пречистыя Его плоти; ниже бо глаголемъ, аки бы плоть Его была поклоненія непричастна: поклоняема бо есть, зане пребываеть во единъй и тойжде Слова ипостаси, яже и ей бысть ипостасію. Въ какой вещи не твари приносимъ богольное служение, не бо аки нагой плоти покланяемся, но яко соединенной Божеству, и яко во едино лице и во едину Бога Слова ипостась обоимъ его естествомъ сшедшимся. Боюся углю прикоснутися огня ради, съ древомъ соединеннаго: поклоняюся Христову обоему естеству Божества ради соединившагося съ плотію. Не четвертое лице прилагаю въ Троицу, -- да не будетъ; но паче едино лице Бога Слова и плоти Его исповъдую. Троица бо пребысть Троицею и по воплощении Слова" (Богосл. гл. 8). Согласно сему о Святой Троицъ мудрствоваль и патріархъ Никонъ съ соборомъ 1656 года, говоря: "Слово едино воплотися, и пребысть паки Сынъ и Слово, якоже бъ прежде Сынъ отъ Отца безъ матере, последи же Сынъ отъ матере безъ Отца. Не воплотися Отецъ, ниже Духъ, якоже глаголетъ великій Аванасій, но токмо Сынъ, да пребудетъ Сынъ: якоже есть рожденъ отъ Отца Сынъ безъ страсти, сирвчь безъ свмене мужеска, и есть и именуется Сынъ Бога и Отца по Божеству, и Сынъ истиненъ человъческій по человъчеству; не два сына, — далече буди хула, — но единъ Сынъ соединенъ со двъма естествома. Божества глаголю и человъчества, во единой ипостаси, сиръчь во единомъ лицъ" (Скриж. л. 8). "Церковь святая православная учить же и проповъдуеть о Сынъ Божіи — два существа во единомъ же лицъ знати, единаго и тогожде Сына прежде воплощенія и по воплощеніи неразлучна. Отца и Духа по Божеству, аще и воплотися, якоже Самъ глаголетъ, яко единъ нъсмъ, но Азъ и пославый Мя Отецъ; и паки: яко Азъ во Отцъ, и Отецъ во мив есть (Іоан. 8, 14). И сего ради посему всякому возможно есть познати истину, яко идъже познавается, или исповъдуется таинство Святыя Троицы во образовани, или въ именъхъ, тамо есть и Сынъ Божій во двою естеству, Богъ по божеству, а человъкъ по человъчеству, лице же едино познавается" (тамъ же). Ясно, что патріархъ Никонъ съ соборомъ 1656 года мудрствовалъ о Святой Троицъ согласно со святыми Григоріемъ Чудотворцемъ и Іоанномъ Дамаскинымъ: три ипостаси Божества они исповъдывали единосущными и, не исключая изъ ипостаси Сына Божія воплощеніе, не вводили симъ въ несозданное единосущіе Святыя Троицы зданнаго и рабнаго. Поэтому вопросъ братчиковъ является совершенно излишнимъ и неумъстнымъ; онъ обличаетъ только въ совопросникахъ снъдающее ихъ предосудительное желаніе — чъмъ-бы то ни было оклеветать патріарха Никона и соборъ его, а съ ними и церковь.

Егорг Антоновъ.

(Продолжение въ слъд. №.)

# Письмо къ редактору "Братскаго Слова" и вопросы Савватію съ его Духовнымъ Совѣтомъ.

Письмо ¹).

Осивливаюсь просить васъ войти въ мое положение. Я рожденъ отъ природныхъ старообрядцевъ бъглопоповшинскаго общества. Меня съ малолътства удивляло раздъленіе старообрядцевъ на разныя общества; но не разумъя, сколь тяжекъ есть грвхъ раздвленія и раздранія церковнаго, я все-тави не имваъ большаго сомивнія относительно старообрядчества. Но когда узнадъ, что это есть грвхъ, котораго и мученическая кровь загладить не моможетъ, то началъ съ твхъ поръ прилеживе разсматривать старообрядческія общества, и при этомъ разсмотръніи не могъ найти среди нихъ испов'ядуемую въ Символ'я въры церковь Христову. Я разсматривалъ болъе бъглопоповцевъ и австрійское священство, какъ главныя въ старообрядчествъ общества и имъющія притомъ по своему устройству подобіе церкви, тогда какъ безпоповцы и такого подобія не имъютъ. У бъгдопоповцевъ меня удивляло и смущало то, что, не имъя ни одного единомысленнаго себъ епископа во всей вселенной, называютъ себя вселенскою церковію, за которую Христосъ пролилъ кровь

Digitized by Google

Ped.

<sup>1)</sup> Мы нашли неизлишнимъ напечатать вполнѣ присланное къ намъ письмо почтеннаго старообрядца потому, что въ немъ объясняются причины, побудившія автора обратиться съ вопросовъ. Савватію, а затѣмъ просить и насъ о напечатаніи этихъ вопросовъ. Что касается самыхъ вопросовъ, то большая половина ихъ, конечно, составляеть повтореніе давно уже предложенныхъ раскольническимъ властямъ вопросовъ объ австрійской іерархіи, доселѣ остающихся безъ отвѣта отъ сихъ властей; но и этимъ старымъ вопросамъ авторъ умѣлъ дать нѣкоторые новые оттѣнки. Но у него есть и новые вопросы, именно объ отношеніяхъ между бѣглопоповствомъ и нынѣшней австрійской іерархіей. Все это сообщаеть вопросамъ значеніе и дѣлаетъ ихъ заслуживающими обнародованія чрезъ напечатаніе.

Свою и которую объщался соблюсти въ цълости и неодолимости до скончанія въка. Епископа они не имъютъ; а священники, бъжавшіе отъ своихъ епископовъ, по 39-му правилу святыхъ Апостолъ, не имфють власти даже отслужить простую службу безъ дозволенія отъ своихъ епископовъ. И отсюда я вполив убъдился, что глаголемые бъглопоповцы не составляли и не составляютъ церкви Христовой, вив которой ивтъ спасенія. Тогда я сталь разсматривать главное общество австрійской ісрархіи. Но мив кажется; что въ этомъ обществъ, хотя и имъются епископы, но не преемственно отъ святыхъ Апостолъ, потому что прежде оно находилось такъ же, какъ и бъгдоноповцы, безъ епископовъ, съ одними бъглыми попами. Это общество имветъ у себя защитниковъ, которые стараются оправдать его передъ простымъ народомъ и заставляють ему следовать; но я не могь признать правильными сужденія этихъ защитниковъ; убёдить меня въ правидьности австрійскаго священства и въ тюмъ, что общество, окориляемое симъ священствомъ, составляетъ церковь Христову, они не могли, и я решился подать именуемому ихъ епископу Савватію свои недоумънія о ихъ именуемой церкви, изложенныя въ 10 вопросахъ. Написавши оные, я отправился въ марте месяце сего 1891 г. въ Москву, чтобы подать ихъ Савватію и его Духовному Совъту. За день до подачи вопросовъ я пошелъ побесъдовать въ Перетрухину, и онъ меня принялъ, какъ следуетъ, и поговорилъ со мною; но после беседы съ нимъ я пришель только въ большее недоумение объ ихъ обществъ. На другой день, 18-го марта, я пошелъ прямо къ Савватію въ домъ, и тамъ подалъ ему свои вопросы, на которые убъдительно просиль у него письменныхъ отвътовъ. Онъ объщалъ отвъты выслать въ скоромъ времени, даже спросиль у меня адресь: адресь я указаль ему подписанный подъ вопросами. Послъ этого я ожидаль отвътовъ два мъсяца; но отвътовъ не было. Тогда, и именно 16-го мая, я ръшился написать Савватію письмо, которое привожу здёсь вполнё:

"Честный отче! Я сътвхъ поръ не имвю покоя, какъ вручилъ вамъ свои вопросы, ожидая вашего разъясненія своихъ сомнъній о старообрядчествъ. Надъюсь, что по полученім вашего вразумленія я скорже могу познать ту церковь, съ которою ея Создатель объщался пребыть до скончанія въка и безъ которой нътъ никакой человъку отрады ни въ семъ въцъ, ни въ будущемъ. О, какъ тяжело человъку плавать по воднамъ житейскаго моря, не имъющему корабельнаго управителя, который бы могъ привесть его къ тому пристанищу, гдъ можно получить душевное спасеніе! Я не имъю до сихъ поръ истиннаго пристанища, гдъ бы можно было насытиться того неоциненнаго бисера, безъ котораго человъкъ не можетъ внити въ царствіе Божіе. Надъюсь, что вы не оставите безъ всякаго вниманія мною поданные вопросы. Ожидать буду день и ночь, и просить буду у вашего архипастырства прислать мив какъ можно поскоръй, такъ какъ прошло уже слишкомъ два мъсяца, а отвътовъ нътъ".

Савватій скоро послѣ этого прислалъ мнѣ отвѣтъ, но не на вопросы мои, а только на письмо, и отвѣтъ для меня неожиданный. Отвътное письмо его посылаю вамъ въ подлинникъ 1). Изъ него вы увидите, что Савватій

<sup>1)</sup> Воть письмо это: "Милостивый государь Петръ Ивановичъ! Письмо твое отъ 16 Мая и получилъ своевременно, въ которомъ ты просишь меня ответить тебе письменно на твои вопросы? Конечно, я замедлиль ответами по той именно причине, что наделяся послать въ Торжовъ почтенивищаго јерен Іоанна Георгјевича Иголкина, который словесно можеть разъяснить твое недоумение. Въ такомъ отношеніи, если желаете, чтобы твои вопросы были удовлетворены, то потрудитесь обратиться къ сказанному іерею Іоанну и онъ словесно тебъ объяснить сущность этого дъла. Письменные же отвъты я не нахожу нужнымъ отвічать. Остаюсь твой доброжелатель Смиренный Саватій Архіепископъ. 1891 г. 31 мая, Москва". Подпись "Саватія", какъ и всегда, напарапана съ трудомъ; но самое письмо писано красивымъ почеркомъ и безъ грамматическихъ ошибокъ: это прогрессъ въ канцеляріи раскольнического "архіспископа". Кстати, — изъ письма Савватія мы узнаемъ, что знакомый нашимъ читателямъ ставленнивъ Швецова — Иголкинъ, такъ неудачно начавшій свое лжесвященство въ Городдъ, отбывши положенное по суду наказаніе, переведенъ Савватіемъ въ Торжовъ. Містнымъ православнымъ пастырямъ надлежить бдительно следить за симъ, явившимся въ ихъ стадо, облеченнымъ въ пастырскую же одежду, овцехищнымъ волкомъ...

отказывается отъ письменныхъ отвътовъ на мои вопросы, а поручаетъ обратиться къ нъкоему его священнику, прівкавшему недавно въ Торжокъ, Ивану Иголкину, чтобы получить отъ него словесные, а не письменные отвъты. Но я прошу не словесных ответов и не от Иголеина; я прошу отвътовъ письменныхъ и отъ духовныхъ властей, отъ Савватія и его Духовнаго Совъта. А словесно я уже разговариваль, правда не съ Иголкинымъ, а съ Перетрухинымъ (который, полагаю, не хуже Иголкина), по въ моихъ сомивніяхъ о старообрядчества не поколебался нимало. По сему я не могу ограничиться словесными отвътами отъ какого-то Иголкина, а ожидаю отъ самого Савватія письменныхъ отвътовъ, которые онъ объщаль мив дать. А дабы побудить его къ скорвищему исполненію этого объщанія, всепокорнъйше прошу васъ, милостивый государь Николай Ивановичь, отпечатайте мон вопросы въ журналъ "Братское Слово". Пусть они извъстны будутъ всемъ старообрядцамъ, между которыми найдутся, полагаю, многіе, одержимые твми же сомивніями, накія смущають мою совъсть. Отвъты Савватія, которые надъюсь вы также не откажете напечатать 1), если будутъ основаны на несомивнныхъ свидетельствахъ слова Божія и святоотеческихъ писаній, послужать такимъ образомъ въ успокоснію многихъ старообрядцевъ.

#### Вопросы вт Московскій Духовный Совьтт.

Честные отцы, пастыри и руководители! Надвясь на ваше снисхожденіе, я ръшился изъяснить свои мысли, крайне меня отягощающія, въ надеждъ получить отъ васъ успокоеніе душевное. Я рожденъ и воспитанъ отъ природныхъ старообрядцевъ бъглопоповщинскаго общества. Читая святое писаніе, я вижу, что какъ единъ

Напечатавъ вопросы, мы, само собою разумется, съ полною готовностію дадимъ мъсто и отвътамъ на нихъ.
 Ред.

Христосъ, такъ и церковь, Имъ созданная, должна быть едина; а старообрядческихъ обществъ въ настоящее время находится весьма много. Всв старообрядческія общества основываются на однихъ и тъхъ же старопечатныхъ книгахъ, по однимъ и твмъ же книгамъ правять свое богослуженіе; а одни оть другихь отділяются и отрицаютъ другъ другу спасеніе: изъ сего ясно, что, исключая одного какого-либо изъ нихъ, всъ прочія находятся не на правильномъ пути, и спасеніе въ нихъ ненадежно. Книги содержатъ одно ученіе, одну въру, а не многія, последователей приводять къ единенію, а не къ раздъленію. Христосъ, Спаситель міра, во святомъ своемъ Евангелін, глаголеть: покайтеся и въруйте во Евангеліе. Иже иметт впру (во Евангеліе), спасент будеть, а иже не иметь въры, осуждень будеть (Марка зач. 2). Но святое Евангеліе возвъщаеть намъ, что Господь нашъ Ісусъ Христосъ, съ небесъ снизшедый, здъсь на земли создаль святую свою церковь; а изъ коихъ членовъ Господь создаль церковь, это объясняеть намъ святый Апостоль Павель въ сихъ словахъ: якоже бо тъло едино есть, а уди имать многи, но многи уди едино суть тьло; и овых убо положи Бог вы церкви первое апостолы, второе пророки, третіе учители (Корине. зач. 152, 153). Итакъ церковь свою Господь создаль изъ разныхъ членовъ, изъ пастырей и пасомыхъ. А въ числъ пастырей главный членъ епископъ; чрезъ епископа всякій чинъ и всякое таинство церковное исполняются, и безъ епископа не можетъ быть христіанства: "безъ епископа ниже христіане", учить блаженный Симеонъ Солунскій (глава 76-я). Обътованіе Божіе: созижду церковь мою и врата адова не одольють ей, относится по всвиъ членамъ, составляющимъ церковь Христову, а наппаче оно относится къ чину епископскому, какъ начальнъйшему въ чинахъ іерархіи, о которомъ сказано въ Книгъ о въръ, что "епископамъ Господь обътованіе сотвори спребывать до скончанія въка"

(л. 59-й наобор.). Существованіе же чина епископскаго и совершеніе Богоустановленнаго таинства священства въ обществъ старообрядцевъ прекращены, и это прекращеніе мою совъсть смущаетъ. Посему для успокоснія моей совъсти прошу васъ отвътить миъ на слъдующіе вопросы:

#### Вопросъ 1-й.

Такъ какъ обътованіе Божіе о неодолимости церкви относится ко всъмъ членамъ, составляющимъ церковь Христову, и посему всъ члены должны имъть въчное пребываніе, такъ что безъ нихъ и сама церковь быть и составлятися не можетъ: то общество старообрядцевъ, лишившись чина епископскаго, могло ли составлять истинную церковь Христову, полную и неодолимую?

#### Вопросъ 2-й.

Не имъя епископства и таинства благодатной хиротоніи, но именуя себя истинною соборною апостольскою церковію, этимъ самымъ мы не восхищаемъ ли на себя достоинство соборной апостольской церкви, котораго не имъемъ?

# Вопросъ З-й.

Пріемля святое Евангеліе, но не въруя исполненію положенных въ немъ обътованій Спасителя о неодолимости созданной Имъ церкви, старообрядцы могуть ли считаться върующими Христу и всъмъ его обътованіямъ?

#### Вопросъ 4-й.

Съ принятіемъ митрополита Амвросія востановлено то, что пало и уничтожилось; но въруя въ востановленіе митрополитомъ Амвросіемъ священной іерархіи во всей вселенской церкви, этимъ самымъ вы не проповъдуете ли прекращеніе Богомъ созданной іерархіи во всей вселенской церкви?

# Вопросъ 5-й.

Такъ какъ общество бъглопоповцевъ въ настоящее время вы признаете не принадлежащимъ къ древле-православной церкви, а находящимся въ невъріи (см. книгу "Мечъ духовн."): то этимъ самымъ не объявляете ли своихъ предковъ состоящими внъ церкви Христовой и не проповъдуете ли прекращеніе всей вселенской церкви?

#### Вопросъ 6-й.

Отъ лътъ патріарха Никона до митрополита Амвросія древле-православная церковь существовала съ одними іереями, и вы ее въ тогдашнее существованіе съ одними іереями признаете истинною церковію: почему же теперь общество бъглопоповцевъ не признаете истинною церковію, когда ихъ положеніе ни въ чемъ не измѣнилось?

#### Вопросъ 7-й.

Вы, отрицая у бътлопоповцевъ, въ теперешнемъ ихъ существованіи, бытіе истинной церкви, не отрицаете ли тъмъ бытіе у нихъ истинной церкви и до лътъ митрополита Амвросія, и тъмъ не проповъдуете ли прекращеніе не только чина епископскаго въ церкви, но и втораго чина — священства?

# Вопросъ 8-й.

Христосъ посланъ отъ Отца; Апостолы отъ Христа: якоже посла Мя Отецъ, и Азъ посылаю вы (Іоан. зач. 65); о Апостолахъ глаголетъ и Апостолъ Павелъ: како проповъдають, аще не послани будутъ (Рим. зач. 104), еще: никтоже самъ себъ пріемлетъ честь, но званный отъ Бога, якоже и Ааронъ; тако и Христосъ не себе прослави быти первосвященника, но глаголавый къ нему: ты еси священникъ во въкъ (Евр. зач. 311). Амвросій же, не посланный, и не только не посланный, но и бъжавшій

отъ вселенскаго патріарха, пришелъ въ Бълую-Криницу, принялъ не врученную ему паству и прославилъ самъ себя быть первосвященникомъ всъхъ древле-православныхъ христіанъ. Не есть ли это дъло восхищеніе недарованнаго? и почему бъглопоповцы, не подчиняющіеся власти, имъ самопроизвольно восхищенной, за это обвиняются вами быть неистинными христіанами и не составляющими собою соборной и апостольской церкви? Не паче ли они достойны похвалы за то, что не подчиняются самовосхищеннику власти?

# Вопросъ 9 й.

Ваше общество грекороссійскую церковь не признаеть погръшившею въ догматахъ въры (см. Отвъты на 8 вопр.): то справедливо ли отъ нея старообрядцы отдъляются?

#### Вопросъ 10-й.

Поедику въ восточной церкви во время Никона патріарха никакихъ перемънъ не было, то соблаговолите сказать: въ какое время и какими ересями пала восточная церковь? Если же она никакихъ ересей не имъетъ, то правильно ли отъ нея отдъляться? и митрополитъ Амвросій справедливо ли подвергнутъ подъ чинъ муропомазанія?

Вручая вамъ сіи свои вопросы, прошу во имя Господа, служителями котораго вы именуете себя, отвътить на оные вопросы и тъмъ успокоить мою смущающуюся совъсть, а также исполнить и лежащій на васъ долгъ — отвъчать всякому, вопрошающему о словеси упованія, наипаче же утверждать сумнящихся и врачевать недугующихъ душами.

Крестьянинг Новоторжскаго упэда, Мошковской волости, деревни Еремкина,

Петръ Ивановъ.



# Лътопись происходящихъ въ расколъ событій.

ПРИЛОЖЕНІЕ КЪ 5-й ГЛАВЪ 1).

# 5. Манарова второе письмо къ Швецову, отъ 10 іюля 1890 г.

Честивищій отець Арсеній.

Кланяюсь вамъ, желаю всего хорошаго и добраго здоровья. Довожу до свъдънія вашего, что я писаль вамъ письмо еще въ прошломъ году и просилъ васъ, общей христіанской просьбой и желаніемъ всей нашей братіи, ходатайствовать у нашихъ боголюбивыхъ епископовъ о томъ, чтобы они уничтожили Луховный Совътъ, а вмъсто его учредили бы постоянно каждаго лета соборъ епископовъ. Это будетъ очень полезно церкви нашей старообрядческой. Всякія недоразумънія и неурядицы будутъ разбираться и соблюдяться извъстныя правила вселенскихъ соборовъ, объ этомъ гласящіе. Спіту и прошу извинить, не имъю время свободнаго, обязавшійся суетой міра сего. Ко мив прівхали, сватають дочь, изъ Бессарабіи, но только не нашего согласія, а бъглопоповскаго толку, и настаивають, чтобы у Въткъ, Могилевской губерніи, вънчать; но дюди хорошіе, крвпкой жизни. Думаю отдавать, но попъ нашъ съ Бушевымъ грозятъ отдучить отъ церкви меня и все семейство, если я отдамъ за бъглопоповца. Но я вовсе другаго мивнія и о бытлопоповцахъ, а при томъ они еще нашими епископами не суждены, къ какой ереси ихъ причислять. Хотя для меня это будетъ очень непріятно, но я отдамъ дочь, и буду стараться пріобристь это семейство въ нашей православной церкви; отъ будущаго зятя беру слово. Остаюсь вамъ преданный,

Андрей Яковлевъ Макаровъ.

<sup>1)</sup> Окончаніе. См. выше, стр. 68.

PS. Прошу васъ почтить меня нисьмомъ. Іюля 10 дня 1890 г. П. Вороновъ.

PS. У нашей мъстности въ Стародубью очень многіе бътлопоповцы начинаютъ читать Опружное Посланіе, которымъ вразумляются и переменяють свой ваглядь о томъ, что они прежде своими богопротивными тетрадками заблуждали, признавая, что антихристь уже царствуеть духовно; это меня сильно возмущаеть, потому что я съ ними больше всего бесъдую и увъряю ихъ писаніемъ святыхъ отецъ, и о томъ, что впереди пришествія антихриста придутъ пророки, которые не умирали, Енохъ и Илія Фезвитянивъ,-и отъ него постраждутъ, убіени будутъ, и паче первыхъ Христовыхъ мучениковъ вънчаются отъ вънцедателя Бога. Хотя у меня имъются нъкоторыя свъдънія и свят, писаніе объ антихристь и о явленіи пророковъ, прологь 20 іюля, собор. слово Ипполита папы римскаго мученика, и Кириллова, и Въракнига, и Апостолъ толковый и Благовъстное Евангеліе, отъ Іоанна листъ 311-й, но нельзя ли еще отъ васъ имъть спеціально объ этомъ составленную книжку, хотя бы рукописную, чтобы больше было указанія на божественныя книги. А. М.

# 6. Его же третье письмо къ Швецову, отъ 7 августа 1890 г. Пречестивищий отецъ Арсений!

Прошу васъ покорно увъдомить меня письмомъ, возможно ли мнъ за сына моего сватать дочь одной вдовы, Караминой. Она съ дочерьми одного съ нами прихода, но стоитъ наглядно съ нами въ родствъ, именно дочь ея доводится мнъ внучкой, отъ моей двоюродной сестры, а сынъ ея единовърецъ, но это къ дълу не относится. Но могу сказать, что онъ вообще враждебно относится къ нашему священству и въ особенности къ тъмъ людямъ, которые въ случать встръчи съ нимъ, при нападкахъ его, умъютъ защищаться и отстаивать свое православное върованіе, то онъ грозитъ доносить объ этомъ правитель-

Братское Слово. № 12.

Digitized by Google

11

ству<sup>1</sup>). Но я недопускаю мысли, чтобы за это, что я защищаю право (?) и никого не укоряя могъ быть преследуемъ. Затемъ скажу, я отдалъ дочь свою за беглопоповца и вънчали въ п. Въткъ у бъглаго попа, котораго я самъ видълъ лично. Это жалкій исполнитель води своихъ вождей савицовъ, но онъ, отецъ Владиміръ, хорошій человъкъ, трезвой жизни и не глупъ; но когда и пришелъ къ нему, хотвлъ просить его, чтобы дочь щою не принимали третьимъ чиномъ подъ проклятіе ересей, такъ какъ мы окружники не имъемъ никакой ереси, а въруемъ всему православному ученію святой церкви и пріемлемъ всв святыя таинства седьмъ и кресты Христовы почитаемъ во всвиъ формань, восьми, шести и четыренъ конечные, ва Господни вресты почитаемъ, стало-быть мы ни врестохульниви и ни богохульники, какъ наши противоокружники, которые подъ именемъ Інсуса говорять и учать, что это имя противника Христова антихриста, что страшно и выговорить. Онъ говорить мив въ ответь, что все это я върю, что оно такъ, но что дълать, когда у насъ такъ старивами положено -- принимать васъ подъ третій чинъ; а тёхъ вашихъ противоокружниковъ совершенно вторымъ чиномъ принимаемъ, подъ муропомазаніе. Вотъ я присутствовалъ при принятіи дочери уставщикомъ Прокопомъ Тихоновымъ, который читалъ чинъ третій моей дочери такъ: поставилъ аналой и возлъ него поставили изувъры дочку мою Марью, положили на аналой книжку, выписанную изъ Потребника, 3-й чинъ, гдъ говорится: азъ Марія прихожу отъ нововводныя ереси въ чистой непорочной православной въръ и проклинаю всъхъ еретиковъ древнихъ. какъ-то: Арія, Несторія, Евтихія, Діоскора, Павла Самосатскаго и прочихъ. Я думалъ, что еще будетъ какая вставка; но нътъ, — больше ничего не сказали и за то, что какъ у нихъ обносится, что мы похваляемъ въру никоніанскую, но ни слова ни про что обо мив, только всвхъ

<sup>1)</sup> Устами г. Макарова движить, очевидно, вражда къ церкви и Единовърію. *Ред.* 

еретиковъ древнихъ прокляли, которыхъ въ недвлю православія какъ мы, такъ и русская даже церковь клянетъ. Но я послъ за объдомъ, послъ вънчанія, съ ними бесьдоваль за столомъ; но они оказались очень мало сведущими св. Писанія. Я имъ дълаль упрекъ, что они бъглопоповцы заблуждають, не имъють епископа и не имъють всвхъ седьми таинствъ; но они говорятъ, что мы желаемъ имъть епископа, но невозможно. Я возражадъ, что этимъ нельзя оправдаться, и указываль, что воть мы имвемъ епископа и митрополита. Они говорять, что если бы вашъ митрополитъ Амвросій грекъ не быль обливанцемъ, то мы бы приняли ваше священство. Я увъряль ихъ, что онъ не обливанецъ. Они утверждали, что у насъ есть свидътель самовидецъ, котораго у насъ есть книжка, Пареенія «О промысяв Божіемъ». Я говорю, что это онъ ягаль, и его ложь опровергнута профессоромъ Николаемъ Ивановичемъ Субботинымъ, въ книжкъ Исторіи бълокриницкой іерархіи; это върно, если желаете можно эту исторію купить<sup>1</sup>). Онъ, Субботинъ, печатаетъ ихъ въ большомъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Въ доказательство того, что Амвросій крещенъ не обливательно, почтенный старообрядець ссыдается не на многочисленныя свидьтельства о совершаемомъ у грековъ крещеніи, собранныя Павломъ Бѣюкриницкимъ, и не на свидътельства объ этомъ другихъ старообрядцевъ, а на изданную нами книгу. Трудно понять, чемъ заслужили мы въ глазахъ старообрядца такую честь, даже такое предпочтеніе предъ знаменитымъ у нихъ инокомъ Павломъ. Впрочемъ, авторъ письма въ настоящемъ случав оказываеть намъ эту честь совствъ напрасно. Игуменъ Парееній въ своей книгт не говориль, и не могь говорить, что будто бы Амвросій быль крещень облива. тельно, и намъ поэтому не было никакой надобности "опровергать" (и мы не опровергали) то, чего онъ не говорилъ. Бъглопоповцамъ, которые напрасно сосладись на о. Пареенія и его книгу, авторъ письма такъ и долженъ быль отвътить, что они лгутъ на Пареемя, что такого известія объ Амеросіи въ вниге Пароснія не находится, что онъ никогда не утверждаль, будто Амвросій крещень чрезъ обливаніе. А вивсто этого почтенный г. Макаровъ самъ говорить ложь и объ о. Пареснів и объ насъ, утверждая, будто Паресній "лгалъ" т.-е. называль Амвросія обливанцемъ, и будто мы "опровергля эту его (мнимую) ложь". Peд.

количествъ у Троицы Сергія, въ Сергіевскомъ поседъ, или въ монастырв, за Москвой 60 вер. 1) Пишите посылкою денегъ, или просите кто вздить въ Москву, тотъ и купитъ. Прошу васъ написать мнв. если что есть новое въ Москвъ относительно нашей старообрядствующей церкви: не даетъ ли какихъ правъ правительство намъ, такъ какъ нашей церкви учение смягчательное, смягчаетъ самыхъ грубыхъ по понятіямъ старообрядцевъ, которые очень большимъ страшилищемъ считаютъ русскую церковь, что будто она въруетъ въ иного Бога. А наша церковь учитъ и увъряетъ ихъ, согласно инсанію святыхъ отецъ, что русская церковь въруетъ въ самого того же Бога, какъ Окружное Посланіе нашихъ епископовъ изданное 1862 г., за что мы имвемъ отъ фанатичныхъ старообрядцевъ много зазръній, и я подагаю, что рано или поздно сознаетъ правительство духовное, что мы православновърующіе, и согласится дать намъ болве широкіе права, потому что мы и разнимся отъ господствующей церкви въ самыхъ малостяхъ. А это все видно изъ всёхъ нашихъ пастырей распоряженій<sup>9</sup>). Затымь съ почтеніемь пребываю вашего высокопреподобія покорнъйшій слуга Андрей Яковлевъ Макаровъ.

П. Вороновъ. 1890 г. Августа 7 дня.

<sup>1)</sup> Нельзя безъ улыбки читать эти извёстія старообрядца о томъ, гдё мы печатаемъ наши книги и въ какомъ количествё... Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Итакъ старообрядецъ-окружникъ мечтаетъ о привилегіяхъ собственно для своего окружническаго согласія; а всёхъ прочихъ старообрядцевъ, и поповцевъ и безпоповцевъ, считаетъ недостойными . того, откровенно называя ихъ "грубыми по понятымъ", "фанатичными", признающими, что русская перковь въруеть "въ инаго Бога". Отзывъ справедливый. Правда и то, что истинные окружники относятся къ православной церкви нефанатически. Но много ли ихъ, -этахъ истинныхъ окружниковъ? Нынфшніе именуемые окружники въ своихъ понятіяхъ о церкви немного рознятся отъ прочихъ раскольниковъ. Развъ Швецовъ и Перетрухинъ не считаютъ ее безблагодатною, зараженною ересями, и развів не кричать объ этомъ въ своихъ сочиненіяхъ? Неть, - и вы, мнимые окружники, не въ "малостяхъ" разнитесь отъ православной церкви, какъ именно указывають действія вашихъ "пастырей", а особенно ученія вашего еретичествующаго учителя — Швецова. Ped.

### 7. Его же четвертое письмо нъ Швецову.

Будите убо мудри яко змія и цъли яко голубіе (отъ Мато. зач. 15).

Ваше Высокопреподобіе достоуважаемый о. Арсеній!

Прося вашихъ святыхъ молитвъ и благословенія, свидътельствую вамъ мое искреннъйшее почтеніе и поклонъ. Симъ увъдомляю васъ, что со мною постигло горкое несчастіе, меня воронковскій священникъ отецъ Кипріянъ отлучилъ отъ церкви, и не одного меня, -- мою жену и все мое многочисленное семейство, состоящее изъ десяти и болье душъ. Обстоятельства дъда следующія: ко мне явились изъ Бессарабій сваты за дочь мою, 16 літь дівушку, лужковскаго вътковскаго согласія, и я видя, что люди очень хорошіе, но вънчать онъ у насъ никакъ не согласились, а желають вхать у Ввтку, и я рвшился на этотъ поступокъ; и вотъ за это подпалъ отлучению отъ церкви, отъ своего приходскаго священника Кипріяна. На такое дъйствіе священника я жаловался нашему епископу, владыкъ Силивестру, такъ какъ поступокъ о. Кипріяна я нахожу незаконнымъ и пристрастнымъ, по следующему соображенію: 1-е, что онъ отлучиль совершенно ни въ чемъ неповинное семейство мое, и 2-е и меня-то тогда отлучиль, когда я еще не совершилъ проступка, и 3-е что вътковскодужковскій приходъ не осуждень и не признань еретичествующимъ и что онъ во всемъ держится всего того порядка вещей, какой быль у насъ до поступленія къ намъ г. митрополита Амвросія, и 4-е, что самъ отецъ Кипріянъ всегда принималь отъ того прихода, какъ братію, подъ прощеніе, нивакого чина имъ не читалъ; и такъ какъ всв подобныя дъйствія отца Кипріяна совершались на моихъ глазахъ, то.я не считая ихъ за еретиковъ, отдалъ дочь свою, конечно съ той предвзятой мыслію, чтобы потомъ все ихъ семейство, т.-е. сватовъ моихъ, привести къ нашей святой церкви, такъ накъ я уже съ Божіею помощію и

успълъ съ своими двоими сватами въ Таврической губерніи, съ Молодуевыми и Калиниными. Это все корошо знаетъ и о. Кипріянъ, но въ данномъ деле было пристрастное дъйствіе отца Кипріяна. По этому случаю я жаловался владыкъ Силивестру, и нахожу поступовъ отца Кипріяна превышающій его міру, и посылаю при семъ копін отлученія отца Кипріяна и копію этой жалобы. Прошу вашего вниманія разсмотрэть: имэль-ли (право?) самодично от. Кипріянъ такой произвести судъ и отлучить и отогнать отъ церкви все мое семейство, такъ какъ сыновья мои, уже всё трое совершеннолетніе, и одинъ женатый, съ 3 детьми, оскорбившись такимъ дикимъ самосудомъ, начали ходить за службу въ раздорниције приходы? Такое дъйствіе возмутидо меня и все наше христіянское общество. Прошу васъ, разберите всв эти двиствія относительно дужновско-вътковскихъ прихожанъ, имъющихъ у себя бъглыхъ поповъ отъ русской церкви, и не оставьте почтить меня увъдомленіемъ, котораго съ нетерпъніемъ буду ждать по указанному ниже сего адресу. Пребывая съ высокоискреннимъ почтеніемъ и христівнскою любовію Андрей Яковлевъ Макаровъ.

Адресь мой: Посадъ Вороновъ, Черниг. губ.

Копія запретительной грамоты.

Д(уховныя) д(вти) Андрей и Евдокія.

Сознательно отдавшимъ въ челюсти волкохищному волку двухъ моихъ чадъ Духовныхъ на пожраніе, и тъмъ возмутившихъ нашу церковь Христову. Данною мнъ властію отъ Бога, воспрещаю вамъ съ семействомъ быть въ нашей церкви съ братіею въ общемъ моленіи и отлучаю васъ отъ Христовой церкви, всякія святыни, дондеже раскаитеся за безблагословенныя и богопротивныя отъ ступниками истенны блудоподобные браки

Іерей Қипріянъ.

Съ подлиннымъ върно А. Макаровъ.

# 8. Письмо Кирылимнова къ Онисиму Швецову отъ 7 августа 1890 г.

Попремного мною уважаемый о. Арсеній.

Очень давно я имъю желаніе съ вами познакомиться, но не имъю случая, и по сіе время не осмълился вамъ написать. Но вотъ пришла мив необходимость и васъ побезпокоить. Скажи Бога ради откровенно, согласно Святому Писанію, правъ-ли будетъ тотъ кто будетъ канться Богу, а не священнику? Мив думается, что если кто не повается священнику, то Богъ и гръховъ не проститъ. Но у насъ есть Петръ Курупаткинъ, который говоритъ, что съ вами знакомъ и объ этомъ разговаривалъ, и вы будто сказали, что можно канться всякому человёку, такъже какъ и священнику 1). Еще у насъ утверждають неокружницы, что за царя пятую просвиру приносить не савдуетъ, и приводятъ доказательство отъ Семена Фисолонитскаго, что за невърныхъ молиться нельзя, а тъмъ болье жертву приносить<sup>2</sup>). Еще имью ньсколько вопросовь, но на первый разъ считаю неудобнымъ много васъ утруждать. При семъ прилагаю марку и прошу мив возотвътствовать. Съ почтеніемъ въ вамъ имію честь быть вамъ покорнымъ слугою Иванъ Кирылниковъ, августа 7 дня, 1890-го года.

# 9. Письмо Швецова къ Карловичу, отъ 18 Іюня 1889 г.

#### Г. І. Х. С. Б. П. Н.

Милостивый Государь Владиміръ Михайловичъ!

Письмо ваше, отъ 6-го іюня, и вритическій разборъ Окружнаго Посланія я получиль. Вы просите моей безпристрастной оценки сего вашего труда. Я просматриваль его съ врайнимъ сожальніемъ объ васъ, что здёсь

<sup>1)</sup> Можно върить, что Швецовъ проповъдуеть и такія ученія. Ред.

<sup>2)</sup> Это пропов'ядываль и окружникь — Антоній Шутовь, благов'яйно чтимый Щвецовымь.

вы всуе труды свои убивали. А когда просмотриль все, то пришель въ тому заключению, что вы этимъ теперь въ конецъ себя уронили. Ибо и прежде многіе презирали васъ изъ нашихъ братій, но еще нъкоторые, просматривая ваши сочиненія, приходили на такое сожальніе, акибы напрасно могущіе помогать съ презрвніемъ относятся въ вамъ. И въ доказательство своего въ вамъ сочувствія иные, и сами находясь въ великихъ недостаткахъ, старались пріобрътать ваши книги, платя рублей по шести и болье за экземпляръ, и другихъ въ тому же побуждали 1). Но чрезъ послъдній вашъ трудъ, мнъ кажется, и эти сочувствующіе въ вамъ должны навсегда забыть ваше имя, изъ совъсти, какъ бы кто не укорилъ ихъ послъднимъ вашимъ трудомъ 2).

Любезный Другъ! Вы сдёлали огромную ошибку, взялись за дёло, превышающее ваши силы. Я предостерегаль васъ въ свое время, не браться за этотъ щекотливый вопросъ, но жаль, что вы не послушали, и теперь мнё представляется, что вы этимъ въ конецъ надорвали свой животъ<sup>3</sup>). Вамъ попалась, скажемъ вашими словами, болтовня

<sup>1)</sup> Воть не подлежащее сомнёнію свидётельство о томь, какъ успёшно распространялись среди раскольниковъ ругательныя на церковь изданія Карловича: даже люди недостаточные не жалёли платить по шести рублей и болёе за книгу.

Ред.

<sup>3)</sup> Різчь идеть о книгів Карловича, въ которой онъ ругается надъ Окружнымъ Посланіемъ и его авторомъ, злонолучнымъ Ксеносомъ. Но Швецовъ ошибается, утверждая, будто Карловичъ изданіемъ этой книги сильно повредилъ себё въ глазахъ раскольниковъ. Онъ могъ, правда, уронить себя предъ окружниками, число которыхъ такъ незначительно; зато, безъ сомніния, заслужилъ расположеніе противуокружниковъ и всёхъ вообще фанатиковъ раскола, которыхъ несравненно больше, которые и раскупаютъ книгу съ большой охотой, на что именно и разсчитывалъ Карловичъ. Итакъ жидъ не обманулся въ своемъ гешефті, а надъ замічаніемъ Швецова, надобно полагать, только посмінляся. Правда, Швецовъ тоже мастеръ извлекать выгоды изъ раскольниковъ продажею своихъ книгъ по дорогой цінті; но до Карловича и ему далеко...

<sup>3)</sup> Воть въ какихъ близкихъ отношеніяхъ, въ Карловичу находится

неокружниковъ, а вы съ полнымъ довъріемъ отнеслись въ ней. Вопросъ объ Окружномъ Посланіи длится уже болъе 25 лътъ, и многими весьма энергичными умами продумань во всехь деталяхь его. И въ общемъ итогъ всь благоразумные приходять въ тому заключению, что основную мысль Окружнаго Посланія дожною назвать нельзя. Я не буду оцънивать, сважу твоимъ выраженіемъ, дипломатію Идаріона. Пусть будеть нечистая цель его, но я не могу выводить ее изъ междустрочнаго чтенія Окружнаго Посланія, ибо Апостоль говорить: «кто бо въсть отъ человъкъ, яже въ человъцъ, точію духъ человъка, живущій въ немъ». По междустрочному чтенію Окружнаго Посланія вы начитали, что Иларіонъ есть растлитель старообрядствующей церкви, а другой по таковому же междустрочному чтенію начитаеть, что для старообрядствующей церкви Иларіонъ есть такой же камень, какъ и Апостолъ Петръ для церкви вселенской. Но къ чему же намъ вдаваться въ таковыя сужденія, которыя принадлежать одному Господу?

Правда, въ Окружномъ Посланіи мало указано погрѣщностей, или ваблужденій, иначе назовемъ ересей грекороссійской церкви, что и служитъ теперь преткновеніемъ для неокружниковъ 1). Однакоже отсюда нельзя видѣть того, чтобы авторъ не признавалъ оныхъ за грекороссійской

Digitized by Google

Peд.

Швецовъ, по собственному его свидътельству: Карловичъ совътовался съ нимъ относительно своихъ изданій, и значить — эти ругательным на церковь сочиненія изданы при содъйттвіи и руководствъ Швецова.

Ред

<sup>1)</sup> Въ Окружномъ Посланіи не показано (да и не могло быть показано) никакихъ "ересей" за православной церковію; напротивъ, въ немъ прямо сказано, что грекороссійская церковь содержитъ истинную въру во Святую Троицу и воплотившагося Сына Божія. Швецовъ же, какъ видно отсюда и изъ другихъ его сочиненій, находитъ въ православной церкви "ереси", каковыми именно признаетъ новоисправленные обряды, т.-е. обрядамъ усвояетъ значеніе непремънемыхъ догматовъ въры, и чрезъ это самъ впадаетъ въ еретичество.

церковію. Ибо онъ по указаніи хулы ея на двоеперстіе говоритъ: «къ симъ же и иная суть измёненія и премъненія, отъятія и приложенія, яже вдв исчисляти неудобно есть. Изводяяйже да чтетъ во отвътахъ ісродіанона Александра, такожде и въ сочиненіи инока Никодима въ шести статіяхъ и тридесяти показаніяхъ». Но въ этихъ сочиненіяхъ содержится подробное исчисленіе всёхъ погрёшностей ведикороссійской церкви, болве чего и вы не сказали въ своихъ Историческихъ Изследованіяхъ, и боле сего ничего не скажутъ и самые неокружники. А самому автору Окружнаго Посланія заниматься подробнымъ исчисленіемъ всёхъ погрёшностей грекороссійской церкви не предстояло крайней надобности. Ибо онъ взялся оцънивать не грекороссійскую церковь, но ложныя тетради, обносящіяся въ средв самихъ старобрядцевъ, и развращающія ихъ отъ правильнаго признанія Христопреданнаго священства 1).

Въ первой стать в Окружнаго Посланія по указанію обвтованія Господня вы усматриваете священство трехчинной іерархіи, котя Окружное Посланіе буквально о семъ и не говорить. Но пусть бы и на самомъ дёлё была здёсь недомолька автора посланія, то дополня ее развё не возможно было иначе бы объяснить кромё того, какъ это сдёлали вы. Но отрицаться отъ исполненія Божіихъ объ-



<sup>1)</sup> Составитель Окружнаго Посланія говорить о такихъ "измізненіяхъ и премізненіяхъ", каково измізненіе двуперстія на троеперстіе, т.е. обрядовыхъ; но Швецовъ воспользовался непростительной ошибкой Ксеноса, которую мы указали ему еще въ 1863 г., вскоріз по изданіи Окружнаго Посланія, — именно тімъ, что Ксеносъ сділаль ссылку на составленные Денисовымъ Керженскіе отвіты и на сочиненіе Никодима. Отсюда Швецовъ вывель заключеніе, что Ксеносъ, вслідъ за Денисовымъ и Никодимомъ, признаеть въ грекороссійской церкви столько "погрізшностей", сколько и самъ Карловичь не указаль въ своихъ "Изслідованіяхъ", хотя ни Денисовъ (даже въ Поморскихъ Отвізтахъ), ни инокъ Никодимъ не могли указать въ церкви ни единой собственно "ереси", что съ такою очевидностію доказано о. архимандритомъ Павломъ въ разборіз ихъ сочиненій. 

Ред.

тованій, значить утверждать безпоповцевь въ своемъ заблужденін. И въ созиданію ли это будеть Христовой церкви? Прошу васъ на это обратить свое внимание 1). Но я бы, дополня указанную вами недомольку первой статьи Окружнаго Посланія, объяснился такъ: обътованіе Господне и о трехчинной іерархіи въчно, только оное ни истинностію ни въчностію, своею не ручается за то, что ісрархическія лица во исполненіи своей священной обязанности всегда будутъ непогръщимы и върны<sup>2</sup>). Почему Христосъ и повелваъ слушать ихъ настолько, насколько они сами будутъ върны къ его евангельскимъ заповъдямъ. А насколько они будутъ измънять онымъ, настольно и сами должны оставаться безъ довърія в). Но если будутъ кого насиловать къ незаслуженному ими довърію, тогда они должны подвергнутся и всеконечному отверженію по следующему къ нимъ Христову изреченію: вы есте соль земли: аще же соль обуяеть, чимь осолится?

<sup>1)</sup> Такимъ образомъ, имъя въ виду безпоповцевъ, Швецовъ, по своему обычаю, признаетъ неизмънность Божія обътованія о существованіи "трехчиннаго" священства въ церкви Христовой; но сейчасъ же далье, какъ увидять читатели, начинаетъ раскрывать и доказывать свое лжеученіе, что будто бы обътованіе это не простирается на первый чинъ этой трехчинной іерархіи — епископство, что церковь можеть будтобы существовать и безъ епископовъ. Ped.

<sup>2)</sup> Это значить, что обътованів Господни въчны, но не дъйственны, — что Богь не силень исполнить то, что объщаль. Это нечестивое ученіе Швецовъ упорно повторяеть. И есть легковърные, ничто же сумняся пріемлющіе его лжеученіе!

Peд.

<sup>3)</sup> Но все, что говорить здёсь Швецовь, относится не къ епископамъ только, а и священникамъ, прекращенія которыхъ въ церкви онъ однакоже и самъ не допускаетъ. А главное, — онъ забываеть, или не хочеть знать, что иное дёло паденіе отдёльныхъ лицъ въ епископстві, и иное дёло паденіе всего епископства въ церкви Христовой: первое возможно, бывало и бываеть, и о немъ говорится въ тёхъ містахъ Писанія, которыя имість въ виду Швецовь; а посліфднее невозможно, не бывало и не будеть въ церкви, по силі Христова, обётованія: созижду церковь мою, и врата адова не одолють ей. Ред.

Ни во что же будеть къ тому, точко да изсыпана будеть вонь и попираема человъки (Мат. 5, 13). Но вромъ сего невърные исполнители священной обязанности будуть еще истязаны и отъ Господа въ послъдній день (Лук. 12, 42—47) 1). Итакъ, если Христопреданную іерархію мы будемъ почитать, какъ святое и православное учрежденіе, въчно неразоримымъ, а послушаніе въ іерархамъ обусловимъ мърою исполненія ихъ заповъдей Господнихъ, въ такомъ случать остаются несправедливы не только безпоповцы, проповъдающіе за нарушеніе какихъ-либо заповъдей Господнихъ отъ іерарховъ конечное прекращеніе и самаго Христова учрежденія о священствт, но равно и послъдователи грекороссійской церкви, требующіе безусловнаго повиновенія собору 1667 г. и настоящему россійскому Суноду<sup>2</sup>). И вотъ при таковомъ моемъ соображеніи ваша

<sup>1)</sup> Приводя эти тексты и въ такомъ смыслѣ, чѣмъ же Швецовъ (бывшій безпоповецъ) разнится отъ безпоповцевъ, которымъ выше противопоставилъ Господне обѣтованіе о трехчинной іерархіи? — Нячѣмъ.

Ред.

<sup>2)</sup> Удивительное разсуждение! Выходить, что обътование Господне о трехчинной ісрархіи ученики Швецова должны считать и вочнымо и неепчиыма: признавая его епчиыма, они побъдять безпоповцевь, проповедующихъ "конечное" прекращение священства въ церкви Христовой, а признавая неепчныма, поразять грекороссійскую церковь, утверждающую непрекращаемое существование епископства въ церкви Христовой и требующую повиновенія законному священноначалію, а съ темъ вместе оправдають и австрійско-раскольническую церковь, въ которой епископство, какъ невтиное, прекращалось на 200 летъ (но не "конечно", какъ у безпоповцевъ), и какъ еточное снова возникло въ лицъ Амвросія, и конечно непрекратится уже, по митнію Швецова! Понятно, что это ликое ученіе придумано Швецовымъ для того, чтобы какъ-нибудь решить неразрешимый для австрійскихъ старообрядцевъ вопросъ: можеть ли ихъ церковь признана быть истинною церковію Христовою, когда въ ней 200 почти літь не было. епископа? Но дикимъ ученіемъ Шведова вопросъ не різшается, а только яснъе обличается его неразръшимость для раскольниковъ австрійскаго согласія. Видно, что и Карловичь, при всемь желаніи, никакь не можеть усвоить хитрое и странное учение Швецова, тогда какъ учение безпоповцевъ и противуокружниковъ для него гораздо понят-

острая критика автору Окружнаго Посланія за первую статью представляется насколько неум'ястной, настолько и несправедливой.

А на 2-ю и 3-ю статьи Окружнаго Посланія критика ваша и еще болье несправедлива. Здысь вы доказываете, что грекороссійская церковь выруеть (акибы) во инаго Бога, и исповыдуеть (акибы) инаго Христа. И на чемь же вы положили свое основаніе? указали изреченія изъ поучительнаго Евангелія въ недылю всыхъ святыхъ: «и вси еретицы отметаются Христа», и толковаго Апостола съ листа 196: «подобно убо хулять на Христа и еретицы сыны погибели». По неточности сихъ тевстовъ замытно, что вы взяли ихъ съ какого-то выписка і). Но возможно ли понять смысль какого-либо писателя по отрывочному указанію какой-либо строки его? Покушающійся опредылять это, легко можеть ошибаться і). У васъ въ опредыленіи понятія указанныхъ текстовъ произошла ошибка, введшая васъ въ великое заблужденіе.

Указанный вами текстъ отъ поучительнаго Евангелія, если и отрывочно взять его въ самой буквальности, то онъ тако гласитъ: «вси еретицы дълатели безаконія суть, такожде и тіи отметаются Христа». Здёсь еретики только за дёланіе беззаконія названы отметниками Христа. Но ито же хотя бы изъ православныхъ не былъ дёлатель беззаконія? Псалмопёвецъ къ Богу взываетъ: аще беззаконія наша назриши, Господи, кто постоить? И еще: яко

нѣе. Поэтому-то Швецовъ и говоритъ о Карловичѣ, что онъ взялся за "щекотдивый вопросъ, превышающій его силы". Ped.

<sup>1)</sup> Ужели г-ну Швецову не извъстно, что Карловичъ, не знающій раскола и готовый за деньги защищать какую угодно въру, всъ свои изданія наполнять выписками изъ чужихъ сочиненій и цільіми статьями Верховскаго, его самого — г-на Швецова, и другихъ, когда нужно было защищать австрійское священство? Понятно, что теперь, ратуя за противуокружниковъ, онъ дълаетъ выписки изъ противуокружническихъ и безпоповскихъ статей.

Ред.

<sup>2)</sup> Справедливое замъчаніе, котораго однако самъ г.нъ Швецовъ ръдко держится въ своихъ сочиненіяхъ. *Ред.* 

не оправдится предъ тобою всякъ живый. То стало-быть, что и христівне всё въ беззаконіяхъ своихъ отметаются Христа; и если отметающіеся Христа, по вашему заключенію, въруютъ не во истиннаго бога, но въ какого-то инаго, то кто-же тогда останется върующимъ во истиннаго Бога? Но какъ недьзя сказать того, что православные христіане — безваконники въровали во инаго бога, а не во истиннаго, такъ и о еретикахъ еще нельзя отсюда заключать того, чтобы они всв ввровали во инаго бога; дъланіе беззанонія, а чрезъ то и отметаніе Христа у христіанъ съ еретивами разнится только въ томъ, что христіане чувствуютъ свои беззаконія, а потому расканваются въ нихъ предъ Богомъ и получаютъ въ томъ себъ прощеніе; а еретики закоснъвають въ своемъ беззаконіи безъ раскаянія, каковымъ закоснініемъ они хотя и дійствительно отметаются отъ покоренія Христу, но отъ въры ему, какъ Богу, многіе изъ нихъ не отрицаются. Назвать върующими во инаго бога можно только тогда, если они и на самомъ дълъ вмъсто Христа обожаютъ коголибо другаго, какъ, напримъръ, татары и турки обожаютъ Моамефа. Но если еретики отметаются Христа только по отверженію каковой-либо единой, или насколькихъ его заповъдей, а по богословію вравнъ съ нами будутъ его исповъдовать, тогда, порицая ихъ во инобожіи, мы вознесемъ хулу на самого Христа, ими исповъдуемаго. Преподобный Іосифъ Воловоламскій о семъ пишетъ тако: "еретицы убо не едино мудрствуютъ, но овъ убо тако, овъ же инако: павликіане убо, и фотіане (фотиніане), фриги и евноміане, монтаниты и савеліаны, маркіониты и измандите, и иніи таковіи: сіи убо не върують во Святую и Единосущную Троицу, Господа же нашего Ісуса Христа Богомъ не нарицаютъ, и плотскаго смотрънія Его не пріемлютъ, но овіи убо пророка его нарицають, овін же просто человіна. О сихь убо глаголють вся Божественная писанія, яко, егда приходять къ православнъй въръ, подобаетъ имъ прежде поститися время

довольно, и виж церкви стояти, потомъ же сихъ престити, якоже еллины, таже и Божественному причащению сподобити. Суть же и друзіи еретицы, аще и зав мудрствують, но не тако, якоже первін, иже суть наватівне и донатівне, средницы н четыренадесятницы, и воздержницы, и иніи таковіи: сіи убо исповъдують Святую Единосущную Троицу, и Господа нашего Ісуса Христа истиннаго Бога нарицаютъ, и плотскому смотренію его веруютъ, имутъ же нъкоторыя ереси въ себъ. И аще восхотятъ приступити въ православнъй въръ, и ересь ихъ провленутъ, сихъ убо не повелъваетъ Божественное писаніе крестити, но якоже крещенныхъ пріимати вскорв и божественныхъ таинъ общенію твуъ сподобливати" (Просвититель слово 15). Справедливость сказаннаго преподобнымъ и собственный разумъ подтверждаетъ, говоря: если во устахъ христіанина имя Христа Спасителя нашего свято, то и во устахъ какого-либо еретика оно отнюдь никакъ не можетъ быть проклято. Ибо мы знаемъ, что и самого бъса, когда онъ правильно исповъдалъ Христа Сыномъ Божіниъ (Мат. 8, 29), святые отцы не принимали за исповъдание инаго бога, но относили въ нашему же Спасителю Сыну Божію.

А изречение толковаго Апостола, указанное вами, не то показываетъ, что еретики въруютъ во инаго бога, а только то, почему назвалъ ихъ антихристами Апостолъ Іоаннъ. Толкователь, видя къ этомъ названи ихъ сравнение съ названиемъ послъдняго антихриста — сына погибели, и основаниемъ къ этому названию онъ нашелъ сходство въ ихъ дъйствияхъ. Ибо какъ сынъ погибельный будетъ хулитель Христа, такъ и еретики подобно хулятъ Его. Но это подобие иногда и очень далече можетъ отстоять отъ предмета уподобляемаго. Напримъръ: православный епископъ или пресвитеръ, если не принимаетъ на покажние обращающагося отъ гръха, то антихристъ есть (толкование Аристина на 52 прав. св. Ап.), и даже всякий православный христіанинъ, вопреки Христовой

заповъди осуждающій брата своего, антихристь есть (Прологъ октября 22 дня). Итакъ явно есть, что нельзя того утверждать, чтобы всякій въроваль во инаго бога, если только почему-либо писаніе наречеть его антихристомъ. Для опредъленія върованія во инаго бога еретиковъ нужно смотръть еще и на то качество, какъ они хулятъ Христа. Последній антихристь, сынь погибели, будеть отрицать Божеское свойство отъ Христа Сына Божія, рожденнаго отъ Дъвы Маріи. Но въ грекороссійской церкви такой хулы на Христа еще не имъется 1), она рожденнаго отъ Дъвы Маріи почитаетъ за дъйствительнаго Христа Сына Божія. А что она допуснаетъ худу на святое наименование его Імсусъ, то эта хула у ней направлена не къ самому естеству Христову, а только къ единому плотскому наименованію его; такъ именно, а не иначе мы должны смотреть на это. Вамъ известно, что евангельская проповёдь еще отъ святыхъ Апостолъ проповъдана во всъхъ языцъхъ, и по различію языкъ, почти каждый предметь различно называется: то неужели по различнымъ наименованіямъ одного предмета должны называть (признавать?) его инымъ при каждомъ словоизменени? Но если нътъ, то не должны ли мы то же правило приложить и въ спасительному Христову имени. Ибо и оно не произносится во всёхъ языкахъ одинаково. И если мы твердо знаемъ, что и усвоенное нынъ въ грекороссійской церкви наименованіе ему "Інсусъ", въ нъкихъ язывахъ и ранве Никона употреблялось, откуда изръдка было оное заносимо и къ намъ въ Россію<sup>2</sup>), и бывшіе

<sup>1) &</sup>quot;Такой хулы на Христа еще не имвется"! Что хотъть сказать этимъ г-нъ Швецовъ? — Ужели то, что надо ожидать отъ грекороссійской церкви и "такой" хулы? Однако самъ же онъ сознается далье, что сія церковь и никакой хулы на Христа не содержить.

Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъязыковъ, на которыхъ употреблялось (вѣрнѣе употребляется) начертаніе *Гисусъ*, Швецовъ исключаетъ грековъ, говоря, что у нихъ только "вынъ" это начертаніе "усвоено". Надобно удивляться, какъ

тогда въ Россіи наши благочестивые предки хотя и не принимали это наименование Христу для всеобдержнаго себъ произношенія, но видя, что такое наименованіе нъкими усвояется Христу Сыну Божію, не осмъдивались похудить таковое произношение "Інсусъ" тъмъ, акибы оное означаетъ какоге-то другаго Христа, или что тако Христа исповъдующіе върують во инаго бога. Но воть мы нынв изъ устъ неокружниковъ и вашихъ слышимъ. что нарицающіе Христа именемъ Іисусь върують во инаго бога. Разсудите повнимательные, ныть им и у вась чрезъ это иноименованіе (?) Христа нъкими хулы Сыну Божію? А я въ этомъ сознаю у васъ хулу на Христа Сына Божіл нисколько не менве той, какую вы указали и за гренороссійскою церковію, что Ісусъ не Спаситель, не Исцваитель, и прочая, ибо она это пріурочиваеть только къ единому имени Ісусъ, а вы, кажется, и еще болве свое похудение направляете уже къ самому естеству въруемаго отъ нихъ Христа. По вашей логикв пожалуй теперь и объ васъ можно бы сказать, что и вы въруете не во истиннаго Бога, Творца небу и земли, а въ какого-то другаго. Посмотри, хорощъ ли будетъ плодъ вашей усильной работы, гдъ она вовсе не требовалась? 1).

Братское Слово. № 12.

могь говорить такую ложь именно Швецовь, который, по словамъ знающихъ его, пріобщился нѣсколько греческому языку и долженъ знать, что именно на греческомъ языкѣ отъ временъ апостольскихъ и донынѣ произносилось и произносится имя Христа Спасителя идоогос. Неправду также говоритъ г. Швецовъ, будто къ намъ въ Россію только "изрѣдка было заносимо" имя Інсусъ. Припомнилъ бы онъ хоть одно Остромирово Евангеліе, столь близкое ко времени крещенія Руси, въ которомъ великое множество разъ встрѣчается Інс и Інсисъ, и которое тѣмъ самымъ свидѣтельствуетъ, что русскіе при крещеніи заимствовали отъ грековъ и наименованіе Христа Спасителя Інсусъ.

<sup>1)</sup> Въ этихъ замъчаніяхъ о имени *Іисусъ*, Швецовъ является дъйствительно послъдователемъ Окружнаго Посланія; но онъ, какъ и Ксеносъ, не принялъ во вниманіе, что въ томъ, что они называютъ "хулов" на наименованіе *Ісусъ*, т.-е. въ ръзкихъ выраженіяхъ нъ-

Еще вы на стр. 70 говорите, якобы во Окружномъ Посланіи пишется, что всё до Никона пять русскихъ патріарховъ трехперстное сложеніе, поливательное врещеніе и имя Іисусъ отнюдь не хулили, не судили и даже объ этомъ и не говорили. Отсюда мив представляется, что этотъ вритическій разборъ писанъ не вами, а къмъ-то другимъ, а вы его только напечатали съ небольшими поправнами своими, а Окружное Посланіе вы сами даже и не видали тогда, когда это печатали. Но если бы видъли самое Посланіе, то я въ полной увъренности остаюсь, что никакъ бы вы не позводили себъ сказать вышеозначенную клевету. А чтобы убъдительные для васъ было, что это действительно влевета, то я буквально приведу вдесь слова Окружнаго Посланія относительно чего сназана оная. Въ Окружномъ Посланіи пишется такъ: "Еще подобаетъ въдати: Кіевскій митрополитъ Петръ Могила въ 1645 г. издаде малый Катихизизъ, въ онь же ново внесе: трехперстное сложение, поливательное крещеніе, и имя Христа Спасителя, вмісто Ісусь, напечата Іисусъ. Сей Катихизисъ святыйшій Іосифъ патріархъ Мосвовскій въ 7157 г. вторицею издаде, и не согласная церковному преданію мивнія, якоже: трехперстное сложеніе, поливательное крещеніе и нововводное имя Іисуст изъ него исключи, но суда хульнаго, еже бы Іисуса нарещи инымъ богомъ, отнюдь не изнесе". Не явно ли, что авторъ Окружн. Посланія не изнесенный отъ Іосифа Московскаго патріарха хульный судъ разумёль только въ нареченіи инымъ богомъ, и буквально пріурочилъ сіе въ единому имени Іисусь. И развів возможно этотъ именно хульный судъ пріурочивать къ треперстному сложенію и полива-

которыхъ полемпстовъ объ этомъ наименованіи, нимало не повинна церковь, такъ какъ сіи выраженія принадлежать частнымъ лицамъ; не принялъ во вниманіе также, что и самп эти писатели были вызваны къ такимъ выраженіямъ возмутительнъйшими хуленіями раскольниковъ не на одно только наименованіе *Іисусъ*, но и на самое лице Господа *Іисуса*.

Ред.

ливательному крещенію, о которыхъ предметахъ авторъ даже и не разсуждаль на этомъ мість, а только кратко исторически упомянуль о нихъ по тому случаю, что и они совокупно съ именемъ Іисусъ были занесены въ малый Катихизисъ Петра Могилы; а не упоминать объ этомъ, при ссылкв на эту книгу ему было не удобно, ибо тогда могъ бы иной подумать, что авторъ Окружнаго Посланія сознаетъ только одну новость Інсуса во оной книгъ, а остальное все остается для него акибы вполив справедливо. А потому онъ и упомянуль кстати и за трехперстное сложение и поливательное крещение, что и они также, какъ и нововводное имя Іисусъ, признаны за несогласныя цервовному преданію мивнія и исключены изъ своего Катихизиса Іосифомъ патріархомъ; а за твиъ уже берется разсуждать только о единомъ имени Іисусъ, какъ это требовалось ему въ закончанію начатыя имъ статьи<sup>1</sup>).

Но если вы, паче чаянія моего, видъвши Овружное Посланіе, убъдились отреченный имъ хульный судъ имени Іисусъ отнести и въ трехперстному сложенію и поливательному врещенію, въ такомъ случав о. Пафнутій Овчинниковъ намного будетъ справедливве васъ, относя высказанную вами на 25 стран. критич. разбора Овр. Посл. въчную славу діаволу: ибо слово "емуже" есть мъсто-имъніе личное, и всегда, по правиламъ грамматики, замъняетъ имя существительное, въ предыдущихъ предло-

<sup>1)</sup> Нельзя не согласиться, что Швецовъ довольно искусно раскрываетъ буквальный смыслъ сказаннаго въ Окружномъ Посланіи; но дъйствительный смыслъ сказаннаго здъсь Карловичъ, мы полагаемъ, передаетъ върнъе. Иларіонъ, безъ сомнѣнія, хорошо зналъ и понималъ, что патр. Іосифъ, хотя и держался двуперстія, но пе хулилъ и троеперстія, положеннаго въ книгахъ кіевской печати, и что поливательнаго крещенія надъ больными младенцами требовалъ и первый россійскій патріархъ Іовъ. Карловичъ, поридающій Ксеноса, и Швецовъ, защищающій его, говорятъ такимъ образомъ неправду, утверждая, что будто бы предшествовавшіе Никону россійскіе патріархи хулили и поливательное крещеніе, если оно совершалось даже надъ больными младенцами, и троеперстіе. Ред.

женіяхъ значащееся. Но у васъ въ предыдущихъ предложеніяхъ нигдъ нътъ существительнаго Божіяго имени, а имя діавола стоитъ рядомъ съ личнымъ мъстоименіемъ  $_{n}$ ему же $^{4}$ , которому вы воспъли славу во въки въкомъ аминь $^{1}$ ).

Однавоже и при семъ былъ бы я крайне несправедливъ, если бы сталъ кого увърять, что вы или, върнъе, братія наши неокружники, въ заключеніи 6-ти своихъ вопросовъ къ московскому Духовному Совъту, воспъли ввиную славу діаволу. Здёсь болёе ничего нётъ, какъ только одна грубая ошибка писца, допущена по невнимательности и прочими ихъ подателями и опубликователями. Я думаю, что Богъ попустиль вамъ оную ощибку за то, что вы чрезъ мвру дерзко взялись судить ближняго, въ явное противорвчие Христовой заповъди: не судите, да не судими будете (Мат. 7, 1). А потому и оправдывается на васъ следующее Христово изречение: имже бо судомъ еудите, судять вамь; и въ нюже мъру мърите, возмърится вамъ. Что же видиши сучецъ, иже во оцъ брата твоего, бервна же, еже есть во оцъ твоемь, не чуеши (тапъ же ст. 2. 3)<sup>2</sup>).

Не менъе сего несправедлива ваша критика на Окружное Посланіе и за латинскіе опръсноки, четвероконечный крестъ и пятую просфору; только въ подробное разсмотръніе сего здъсь входить почитаю за излишне, поелику о семъ я уже объяснился въ книгъ "Истинность".



<sup>1)</sup> Ръчь идеть объ извъстномъ отцъ Пафиутіи, справедливо негодующемъ и на Карловича и на Швецова за ихъ возмутительныя загравичныя изданія. Воспользовавшись безграмотностію противуокружниковъ и сдружившагося съ ними Карловича, онъ остроумно зам'ятилъ, что они своими произведеніями діаволу возглашаютъ въчную славу.

Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Вотъ какъ "христіански" списходителенъ г ПІвецовъ къ своему "любезному другу" — Карловичу и къ саминъ противуокруженкамъ! Но какъ онъ не припомнить и эти и множество другихъ изреченій слова Божія, когда поносить такъ враждебно православныхъ и возносить всякія лжи и хулы на самую церковь православную?! *Ред.* 

А что вы двете очень большое значение вопросу неокружниковъ, гласищему: если ученіе Окружнаго Посланія есть истинно, то что же васъ заставляетъ уничтожать его, и за его уничтожение не подпали ли вы подъ клитву святыхъ отецъ, изреченную на попирателей истины (Кормч. л. 641)? — Почему на это ничего не отвътиль Московскій Духовный Советь, я не знаю; но по моему, издатели Окружнаго Посланія свободно бы могли отвівчать имъ следующее: если мы сказали слово истины для васъ не ясно, и вы чрезъ сіе блазнитесь и уклоняетесь въ цервовное раздъление, то мы считаемъ дороже блюсти церковное единство, нежели отствивать свое совершенство въ томъ, акибы у насъ ничего неяснаго не было сказано. А потому, если блазнить вась наше слово Окружнаго Посланія, представившееся вамъ неяснымъ, то пусть оно будетъ считаться ничтожнымъ, а мы съ вами желаемъ соблюдать то церковное единство, которое Христосъ намъ заповъдалъ1).

Скажи пожадуйста (это я къ вамъ обращаюсь), если я что и справедливое скажу выраженіемъ для васъ не вполнъ понятнымъ, то ужели я буду виноватъ, если обратно возьму это слово, для того, чтобы другими словами передать вамъ это въ болъе отчетливомъ видъ? Но если я не буду виноватъ за это, то такимъ же образомъ и издатели Окружнаго Посланія не будутъ виновны за уничтоженіе его, хотя бы сами они содержанія его и не признавали ложнымъ. Ибо правильный смыслъ его они мо-

<sup>1)</sup> Хитроумный г. Швецовъ полагаеть, что этими словонзвитіями разр'ящиль вопросъ. Но какъ же онъ не поняль, что признать Окружное Посланіе "ничтожнымь", т-е., говоря точн'єе, уничтоженнымь, и "соблюдать единство" съ противуокружниками, значить уничтожить и содержащееся въ Окружномъ Посланіи ученіе, напротивъ соединиться съ противуокружниками въ ученіи о томъ, что грекороссійская церковь в'труетъ, подъ именемъ Іисуса, въ инаго бога — антихриста, что крестъ четвероконечный есть печать антихриста и проч. и проч.? Этого ли хочетъ г. Шведовъ?

гутъ объяснить людямъ, только въ болье ясныхъ выраженіяхъ 1), А потому пріурочиваніе на нихъ, за уничтоженіе Овружнаго Посланія, церковнаго суда, положеннаго на попирателей ученія истины, не можетъ имъть мъста. А неокружники, пріурочивая этотъ судъ ко уничтоженію Окружнаго Посланія, показываютъ этимъ, что они никакъ не хотятъ имъть миръ, Христомъ заповъданный, а потому и ищутъ повсюду вины въ раздъленію, какъ сказалъ Премудрый: вины ищетъ муже, хотяй отмучтися отъ друговъ (притч. 18, 1). И что же еще онъ говоритъ далъ: на всякое время (отлучающійся отъ друговъ) поносимъ будетъ. Върно это слово оправдывается нынъ и на нашихъ братіяхъ неокружникахъ 2): намъ бываетъ стыдно за нихъ,

<sup>1)</sup> Хорошо, - пусть Окружное Посланіе будеть уничтожено, какъ нелсное и превратно понятое противуокружниками, а "смыслъ" его будетъ изложенъ "въ болъе ясныхъ выраженіяхъ", т.-е. ясно и опредъленно будеть сказано, что грекороссійская церковь, подъ именемь Іисуса, въруетъ въ истиннаго Бога, что крестъ четвероконечный есть крестъ Христовъ, и проч. Ужели г. Швецовъ полагаетъ, что послъ этого противуокружники охотно соединятся съ окружниками и настанетъ миръ въ старообрядчествъ? Очевидно, г. Швецовъ не понимаетъ, что Ксеносъ въ своемъ Окружпомъ Посланіи возсталь противъ того, что изначала составляло и составляеть сущность раскола. Противуокружники, а равно и бъглопоповцы въ большинствъ своемъ, также всв безполовны, какъ истые последователи своихъ предвовъ, никогда не соединятся съ окружниками, и гну Швецову для соединенія съ ними, для возстановленія прежняго мира, остается только предложить своимъ архіереямъ — прямо уничтожить Окружное Посланіе, принести за него повинную предъ неокружниками и подвергнуть себя требуемому отъ нихъ чинопріятію. Согласится ли на это г. Швецовъ? А своими казуистическими уловками онъ ничего не достигнетъ кромъ новаго посменнія оть противуокружниковь.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Гораздо върнъе это слово оправдывается на самомъ г-нъ Шведовъ и подобныхъ ему лицахъ, т. е. по уму и начитанности способныхъ уразумъть истину, но не желающихъ уразумъть ее, изыскивающихъ всякія "вины" своего отдъленія отъ церкви, чтобы только защитить и поддержать это отдъленіе. А противуокружники, въ своемъ противленіи окружникамъ, лишь кръпко стоять за то, что наслъдовали отъ предковъ, первыхъ расколоучителей. Ред.

если гдѣ придется выслушать собесъдованія ихъ не только съ нашими, но хотя бы съ миссіонерами, или безпоповнами, поелику нигдѣ никому не могутъ дать правильнаго за себя оправданія 1). А что вы восхваляете ихъ за Кишиневскій соборъ, то мнѣ за него извѣстно такъ, что послѣ него неокружники, жители города Маякъ, присоединились къ епископу Анастасію, у котораго и образовалась въ ихъ обществѣ новая парохія. То возможно ли, чтобы только за одно посрамленіе епископа Анастасія на соборѣ рѣшилось упомянутое общество къ нему присоединиться? Мнѣ думается, что вы, не узнавши сущности сего собора, передаете о немъ пустыя слова какого-то неокружника.

Не поскорби, другъ, если вамъ покажется, что я наговорилъ много. Эти слова — слова крайнія объ васъ жалости, какъ и сами вы пожелали безпристрастной моей опънки сего вашего труда. Наконецъ, чего и я желалъ бы узнать, какъ вы отнесетесь къ этому моему начертанію.

Остаюсь грвшный о васъ богомолецъ, священно-иновъ

Арсеній.

18 іюня 1889 года

<sup>1)</sup> Сколько наглой похвальбы въ этихъ словахъ! Г-ну Швецову стыдно за противуокружниковъ! Даже миссіонерамъ (т.-е. православнымъ миссіонерамъ) они не могутъ отвъчать, а предъ нимъ, г-мъ Швецовымъ, и должно быть предъ его "братчиками", даже совсъмъ безгласны! Но сколько разъ приходилось даже и намъ упоминать о томъ, какъ неокружники посрамляли "братчиковъ" и прочихъ именуемыхъ окружниковъ (истинные окружники не станутъ унижаться предъ неокружниками предложеніями постыднаго мира), — посрамляли именно указаніемъ противоръчія самимъ себъ, въ которое они впали, то подтверждая, то опять уничтожая Посланіе. Мы очень рады, что можемъ огласить передъ неокружниками эту похвальбу Швецова: пусть они сами уличать хвастуна во лжи.

Ред.

# Изъ редакціи «Братскаго Слова» можно получать слъдующія новыя книги:

- 1. О перстосложенім для крестнаго знаменія (по поводу книги г. Каптерева). Цёна съ перес. 50 к.
- 2. Раскольническій лжеучитель Швецовъ предъ судомъ одного изъ своихъ собственныхъ епископовъ. (Сочиненіе Пафнутія Казанскаго.) Цёна съ перес. 30 к.

## Протоіерея Алексія Иродіонова

"Обличение раскольническаго лжеученія" 1).

### ЧАСТЬ ТРЕТІЯ.

Обличеніе православное на расколническую выгоръцкаго лжеучителя Андрея Денисова лжепроповъдь.

Извъщение глаголемыхъ.

Проповъдь нъкая расколническая дойде въ руцъ мои, обдержащая и заключающая въ себъ едино точію невъріе о святый православно-каноличестый церкви, еже противно есть девятому члену святаго Сумвола. Сего ради судихъ краткимъ и простымъ словомъ обличити ю по силъ моей, поелику всемогущій Богь благодатію своею поможеть ми за церковь свою святую противо раскольническаго лжеученія отвъщати. А извъстно мив есть, что лжепропроповъдь сія сочинена есть отъ выгоръцкаго расколническаго лжеучителя Андрея Денисова, который, имъя у себя Риторику честнаго іеромонаха, философіи же и священныя богословіи учителя Софроніа грека Лихудіева, обрълъ въ ней, въ книзъ второй, во главъ девятой, правило и руководство ко опроверженію всякихъ недостовърныхъ предложеній, и по тому правилу же и руководству сію свою лжепроповъдь сочиниль: положиль убо вмъсто недостовърнаго предложенія явную свою расколническую клевету на святую каоолическую церковь,



<sup>1)</sup> Продолженіе. См. выше стр. 85. Братское Слово. № 13.

якобы святьйшій Никонъ патріархъ Московскій съ прочими архіереи порицаетъ всю древлероссійскую, отъ времене крещенія Владимірова, даже до льтъ патріаршества его бывшую, церковь, нарицая ю еретическою, многихъ безбожныхъ ересей исполненною, и сію клевету (которую сами раскольники произвели), якобы самое ложное предложеніе, церковію предложенное, по вышереченному риторскому правилу опровергаетъ осмію главами, яже нижше увидимъ<sup>1</sup>).

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Обличение православное общее на всю лжепроповъдь расколническую и показание, яко раздорт не о въръ беззаконие есть тягчайшее.

Расколническое лжеучение подобно есть летанию пруговъ. Якоже бо они, аще и подъемлются мало отъ земли на воздухъ и летати покушаются, но понеже чревище имутъ толстое, а крылца малая, скоро и внезапу на землю падаютъ: тако и сіи лжеучители, тщащеся богословствовати, аки летати, уставляютъ догматы, которыхъ самъ

<sup>1)</sup> Прежде замъчаній на важдую главу проповъди Андрея Денисова протојерей Алексій Иродіоновъ приводить тексть этой проповъди въ особой "Табели", раздъленной на три графы. Здъсь помъщены въ первой графѣ "Резоны учителскіе на фабулу о Дафнъ" (та глава изъ Риторики Софронія Лихуды, по образцу которой Дени совъ составиль свою проповъдь), во второй "Ересь калвинская о евхаристін" (выписки изъ "Камня въры", которыя приводятся съ тою цвлію, чтобы показать, что безпоповцы учать о таинствв причащенія сходно съ "калвинскою ересію"), въ третьей — самый тексть проповеди Денисова. Для удобства читателей и во избежание повтореній мы опускаемъ эту "Табель", а приводимъ тексть каждой главы изъ проповеди Денисова предъ самымъ ея обличениемъ, какъ делаетъ и авторъ, поставляя заглавіе: "Проповёдь расколническая", но каждый разъ отсылая читателя въ "Табели", въ которой справляться не совствить удобно; выписки же изъ Лихудіевой Риториви и изъ "Камня въры" не представляють особаго интереса и не имъють значенія въ отношеніи къ существу діла. Ped.

Богъ во священномъ писаніи, то-есть въ книгахъ ветхаго и новаго завъта, не уставилъ, и святіи собори вселенстіи и помъстніи не опредълили; еще же и ереси разсуждають, которыхь и сами извъстно не въдають. Того ради за грубость ума своего являются буесловцы, а не богословцы, не разумъюще писанія, ни силы Божія. Смотри же, читателю благочестивый, богословіе расколническое. Мнози раскола сего началницы буесловили о пришествіи и о парствіи антихрістовъ и треперстное къ знаменію крестному сложеніе печатію антихрістовою весма пребезумно, яко беснующися, нарицали. Но въ томъ безуми своемъ показалися такъ ложни и мерзцы, что и самъмъ имъ стыдно уже о томъ говорить [зри о семъ книжицу преосвященнаго Стефана митрополита Рязанскаго и Муромскаго, нареченную отъ него: "Знаменія пришествія антихрістова и кончины въка", и книгу "Розыскъ о раскольнической въръ святаго Димитрія митрополита Ростовскаго и Ярославскаго, часты вторую, главу пятую, двадесять пятую и двадесять шестую, и въ настоящей книгъ часть первую]. Иніи же иное произвели лжеученіе, якобы церковь россійская въ царство благочестиваго государя царя и великаго князя Алексія Михайловича и въ патріаршество святвишаго Никона, патріарха Московскаго и всея Россіи, во время исправленія книжнаго, впала во многія ереси, а отъ истинныя въры такъ далече отступила, что они точію нынъ суть старовърцы и благочестія содержатели, а священный чинъ, монархи, сигклить, воинство, монашество и всенародное множество бысть едино еретическое сонмище; и не точію церковь россійская, но и греческая, вси единою ересію, яко единъ человъкъ единою смертію, умре. Но и тое ихъ пребезумное лжеучение доволно и истинно изобличено, и богословскими книгами: Скрижалію, Жезломъ правленія, Увътомъ духовнымъ, Розыскомъ же и Пращицею, яко прахъ, вътромъ носимый, лучезарными модніями, испепелено. Того ради еще умыслиль діаволь чрезъ сосуда своего, слав-

расколническаго лжеучителя, сего выгоръцкаго лжепроповъдника Андрея Денисова, новое нъкое на прелщеніе простаго народа уставити вредословіе, которое оный лжеучитель и уставиль премногими риторскими вымыслами и непрестаннымъ умодъйствіетъ, а тое вредословіе все, яко краткимъ екстрактомъ, тайною сею лжепроповъдію заключиль прежде, потомъ же въ 1723 году отвътами своими Святьйшему Правительствующему Суноду явно объявилъ, сказуя ложно, якобы церковь россійская, а наипаче святьйшій Никонь патріархь, всьхь святыхъ россійскихъ отцевъ, архипастырей и чудотворцевъ, оклеветалъ, порицая ихъ многими ересми и заблужденіями, а исправленіе книжное якобы святьйшій Никонъ патріархъ самъ собою, единолично, безъ совъта и изволенія греческихъ патріарховъ и архіереовъ. умыслилъ и учинилъ, и какъ началъ, такъ и совершилъ весма неправилно, дерзостно и неразсудно. Но и сіе ихъ ложное умыпленіе и злохитрое коварство явно изобличается особенною книгою, сочиненною отъ Святвишаго Правительствующаго Сунода на оное ихъ лжесоплетенное отвътословіе, и потому сія лжепроповъдь расколническая [сущій поистинъ екстрактъ всего новаго раскольнического умышленія] весма недостойна есть отвъта: все бо сіе лжеплетеніе доволно и истинно вышереченными внигами обличается и опровергается. Но да не торжествуетъ расколническое пребеззаконное соборище и о семъ, якобы церковь святая противу всъхъ ихъ лжеплетеній отвъщати не можеть, но ко единымь убо отвъщаеть, ко другимь же безь отвъта является, судихь за благо и на сіе лжеученіе кратко отвъщати, елико слабый умъ мой возможетъ, паче же едико источникъ премудрости — Богъ недостоинству моему благодатію своею поможетъ.

Весь убо разумъ сего лжеученія расколническаго во единомъ семъ словеси заключается: не подобаше святъйшему Никону патріарху Московскому и всему освящен-

ному собору исправленія книжнаго начинати, ни святвішихъ патріарховъ греческихъ вопрошати о какомълибо преданіи церковномъ, но что прежде его въ россійскихъ книгахъ написано и напечатано, сіе точію подобаше хранити безъ всякаго премъненія, приложенія и отложенія. Отсюду происходить вопросъ: а когда гречестін патріарси, или архіерен, случающінся быти въ Россіи, зазръли бы намъ въ чемъ-либо, а наипаче въ сложеніи перстовъ, и сказали бы намъ, что греческая церковь крестное знамение творитъ тремя первыми персты, и просфоры печатаетъ печатію креста четвероконечнаго и прочая, и предложили бы намъ прямыя резоны, по которымъ они тако творять, а инако творити не могутъ, тогда что подобаетъ творити церкви россійской?—пріяти ли греческія церкве уставы и обычай, или отступити отъ нея? На сей вопросъ вси расколницы яко едиными усты отвъщають: подобаше тогда уже конечно отступити россійской церкви отъ вселенскія и не имъти съ нею общенія. Видиши ли, читателю, безуміе и злобу и крайнее бъснованіе сихъ вредословцевъ? Они давно уже готовы были ко отступленію отъ восточныя церкве, якоже прежде того сотворили римляне, и они сами дъломъ совершили хотъніе свое. Паки иный вопросъ послъдуетъ: а по отступленіи, которіи отъ грековъ пожелали бы къ нашей церкви приходити, какъ надлежало бы намъ оныхъ при-ходящихъ пріимати? Отвъщаютъ противницы: надлежало бы намъ оныхъ воскрещати по Соборному Изложенію святъйшаго Филарета патріарха Московскаго, ибо въ томъ Изложеніи повельно римлянъ и бълоруссцевъ, приходящихъ къ нашей церкви, совершенно крестити; а такое точное изложение подобаше святъйшему Никону патріарху со всъмъ освященнымъ соборомъ сочинити и о грекахъ, и воскрещати ихъ. Такъ и самъмъ дъломъ показуютъ расколницы, возкрещающе всъхъ приходящихъ къ нимъ, крещенныхъ во имя Святыя Троицы по церковному чиноположенію. Видимъ высокую богословію,

видимъ изрядное ученіе, которое коль есть мерзко и богопротивно, явственно во второй части книги сея показася. Но, о пребезумній суесловцы! — что сіе разсуждаете? что уставляете? что догматствуете? Вмъсто соединенія — раздъленіе, вмъсто послушанія — преслушаніе, вивсто покоренія святьй восточный церкви — отступленіе, вмъсто повиновенія — противленіе и вмъсто спасенія въчнаго – погибель, по оному неложному Христа Бога нашего слову: аще же и церковь преслушаеть, буди тебъ якоже язычникъ и мытарь (Мат. 18 ст. 14), и по оному, еже не о преслушании всея соборныя церкве, но о презръніи единаго священника, и то ветхозавътнаго, глаголетъ Богъ во второмъ Законъ, во главъ 17, ст. 8-13: "Аще же неудоборъшимо слово у тебе въ судъ между кровію и кровію, и между судомъ и судомъ, и между язвою и язвою, и между преніемъ и преніемъ, словеса судная въ градъхъ твоихъ, и воставъ, взыдеши на мъсто, еже избереть Господь Богь твой тамо: и пріидеши къ жерцемъ левитомъ и къ судіи, иже будеть въ тыя дни, и взыскавше, возвъстить тебъ судъ. И сотвориши по словеси, еже возвъстить тебъ отъ мъста, еже избереть Господь Богь твой призывати имя Его тамо, и да сохраниши вся, елика законоположатся тебъ: по закону и по суду, егоже рекуть тебъ, сотвориши, да не уклонишися отъ словесе, еже возвъстять тебъ, ни на десно, ни на лъво. И человъкъ, иже сотворитъ въ гордости, еже не послушати жерца, предстоящаго служити во имя Господа Бога твоего, или судіи, иже въ тыя дни будеть, да умреть человъкъ той и да измеши злое отъ Израиля, и вси людіе услышавше убоятся и не будуть нечествовати ктому". Доздъ слово Божіе. И аще въ ветхомъ завъть единаго жерца преслушавый смертію осуждается: колми паче въ новой благодати всъй святъй канолической церкви противляйся большія казни достоинъ будетъ. Сія бо словеса Божія равна суть онымъ, яже тамо же вышше глаголана суть о законопреступницъхъ: "Аще обрящется

у тебе во единомъ отъ градовъ твоихъ, яже Господь Богъ даетъ тебъ, мужъ или жена, иже сотворитъ лукавое предъ Господемъ Богомъ твоимъ, преступити завътъ Его, и шедше послужать богомъ инымъ и поклонятся имъ, солнцу, или лунъ, или всякому, яже отъ красоты небесныя, ихже не повельхъ тебь, и возвъстится тебь, и взыщеши зъло. И се истинно бысть слово, мерзость сотворися сія во Израили: да изведещи человъка того, или жену ту, иже сотвориша дъло злое сіе, предъ двери, и побіете ихъ каменіемъ и да умрутъ. При двою свидътелехъ, или при трехъ да умретъ $^{\mu}$  (гл. 7. ст. 2—6). Смотрить на сію главу святый Апостоль Павель, и ужасаяся пишеть, въ посланіи ко евреомъ во главъ десятой (ст. 18): отверглся кто закона Могсеова, безт милосердія при двою, или тріех свидътелех умираеть: колико, мните, горшія сподобится муки, иже Сына Божія поправый и кровь завътную скверну возмнива, ва нейже освятися, и духа благодати укоривый, и прочая, яже вся аки прямо на васъ отъ Бога посланные громы гремятъ. Вамъ убо смъхъ суть словеса сія, понеже прелщени есте діаволомъ и не разумвете прелести; имущему же умъ здравый сія словеса евангельская, законная же и апостолская, яко отъ самого Бога реченная, громъ суть страшный и молнія ужасная, не временной, но въчной смерти преслушниковъ святыя церкве предавающая. Ученіе убо ваше аще кто хощеть яснье истолковати, не обрящеть иного слова свётлёе сего, якоже мнв видится, отъ выше реченныхъ словесъ Божінхъ. Сіе убо глаголете вы и богословствуете: понеже еще адъ не наполнился отступниками, расколниками и еретиками, того ради подобаше святвишему Никону патріарху наполнити бездонное его чрево россійскими суевърцами, которім въ свое сложение перстовъ яко въ Бога въруютъ, и тую въру подобаще ему утвердити, и отступление отъ гречеческія церкве сотворити; а понеже всего того не сотворилъ есть Никонъ, нъсть достоинъ нарещися патріархъ,

но злый мятежникъ и неправедный новоизобрътатель и всезлобный человъкъ. Но послушайте, прелестницы вседукавіи, что глаголеть божественный Златоусть, обличая вашу братію схизматиковъ и отступниковъ, которіи, канолическую въру содержати мнящеся, соборной церкви не повинуются, но отступають отъ нея, якоже и вы нынъ, во отступлени живуще, о томъ единомъ и глаголете и пишете, и риторствуете и богословствуете. Въ толкованіи бо своемъ на посланіе ко Ефесеемъ святаго Апостола Павла, въ бесъдъ первой на десятъ, нравоучение творитъ Златоустъ, егоже подписание есть таково: "на схизматики, отдирающихъ себе отъ церкве въ тойжде въръ, за еже противная закону творити". "Аще убо (рече) хощемъ Духа насладитися, иже отъ Главы, другъ друга держимся. Два бо суть раздъленія отъ тъла церковнаго: едино убо, егда изсякнемъ любовію; второе же, егда недостойная творити ко оному тълу деранемъ. Обоими бо отлучаемъ себе отъ исполненія. Аще же и иныхъ во еже созидати учинени есмы, не созидающе, но и первъе раздирающе, что не постраждутъ? Ничто же тако церковь можетъ раздъляти, яко же любоначаліе; ничто же тако раздражаетъ Бога, яко еже церкве раздълятися. Аще безчисленная будетъ содъявше благая, отъ иже твло его пресвцающихъ не меншую пріиметъ казнь, ссъцающе исполнение церковное. Оно бо на прибытокъ вселенной бысть, аще и не отъ сицеваго разума; а сіе нигдъ же ни что же потребное имать, но много вредъ". Внемли здъ всякъ глаголомъ Златоустаго, и разсуждай, яко аще кто и безчисленная будетъ содъваяй благая, а егда исполнение церковное распрями и раскодами разсъцаетъ, не спасется, но погибнетъ, понеже прогнъвляетъ Христа толма, акибы кто пресъцалъ тъло Его. Уразумълъ силу словесъ сихъ премудрый россійскій преводчикъ, и въдая душевный недугь народа своего, коль готовъ есть къ расколамъ, устращаетъ всёхъ яснымъ екстрактомъ словесъ Златоустовыхъ, на брезв написавъ

тако: "паче всего Богъ раздражается о раздоръ церковномъ". Вы же противно святому Златоусту богословствуете, яко подобаше святъйшему Никону патріарху отступити отъ греческія церкве, то-есть подобаше ему раздражити Бога тако, яко аще бы народъ россійскій и всякія добродътели исполненъ быль, погибль бы за свое отступленіе и имѣлъ бы часть со Іудою предателемъ и съ распеншими Христа жидовы. И еще той же вселенскій учитель, къ резонамъ своимъ другія на усрашеніе творящимъ расколы прилагая, приводитъ безъименнаго святаго, священномученика Кипріана, епископа Кареа-генскаго, древнъйшаго учителя церковнаго: бъ бо Кипріанъ предъ Златоустомъ болье неже сто льтъ. Кипріанъ бо Кареагенскій пострада въ льто по рождествь Хрисстовь двысти шестдесятъ первое, Златоусть же во Антіохіи Мелетіемъ архіспископомъ въ діаконы освященъ въ лъто триста осмъдесятъ второе. Того убо святаго Кипріана реченіе Златоустъ безыменно приводя, глаго-летъ: "Мужъ нъкій святый рече нъчто быти мнящееся дерзостно, но обаче провъща. Что же сіе есть? Ниже мученическая кровь можетъ сего загладити гръха, рече. Рцы бо мив: чесо ради мученикъ еси? Ни ли славы ради Христовы? Предаяй убо душу по Христъ, како церковь разрушаеши, за нюже Христосъ душу предаде? Слыши Павла глаголющаго, яко нъсмь достоинъ нарещися Апостоль, зане гонихь церковь Божію и разрушахь ю". Доздъ Златоустый. Се слышите двухь святыхь учителей церковныхъ, Кипріана и Златоустаго, извъствующихъ, яко кровь мученическая не можетъ омыти гръха расколничества, еже церковь святую раздирати. Убо отступленіе отъ церкве восточныя, еже по вашему лжеученію долженъ бъ сотворити святьйшій Никонъ патріархъ, было бы беззаконіе, всёхъ злыхъ дёлъ злейшее и самому хрістоубійству равное. Да не преминется же здѣ и святаго Курилла Александрійскаго о раскольницѣхъ реченія, въ словъ о исходъ души написанное, сіе: "иже церквей

причастія себе удалиша, врази Божіи бывають и демоновь друзи". Нынъ убо вопрошаю васъ, сущіи перстословцы, а не богословцы, рцыте намъ благою совъстію: во что въруете вы, - въ сложение ли перстовъ по старопечатнымъ книгамъ и по многимъ вашимъ дегломысленнымъ доводамъ, или во единаго тріупостаснаго Бога, егоже Троицею съ нами согласно нарицаете? Аще въ перстосложение въруете, то нъсте старовърцы, но перстовърцы, якоже нъсте богословцы, но перстословцы, и подобаетъ вамъ отложити нашъ святый Сумволъ, егоже Никейскій святый соборъ церкви Божіей предаде, сочинити же подобаетъ вамъ свой новый Сумволъ, иже бы училъ васъ въровати въ сложение перстовъ по вашему догмату, и въ крестъ осмоконечный и въ сугубое аллилуја и въ старыя иконы, и въ прочая, въ няже давно уже въруете. Аще ли же во Святую Троицу православно въруете, то должни есте въровати и во святую соборную апостольскую церковь, якоже учить святый Сумволь. Въ церковь же върующе, како смъете властемъ церковнымъ противитися? како дерзаете православная преданія отметати? како таинъ святыхъ, якоже бъси, бъгаете, гнушаетеся и ненавидите? Ереси ли въ церкви святъй ново прозябшія обрътосте, и сихъ ради отступисте? Но чесо ради ниже во Отвътахъ своихъ, ниже въ настоящей проповъди ересей оныхъ не обличаете, не являете и молчаніемъ о тъхъ отвъщеваете? Явъ убо есть, яко не ереси изгнаша васъ изъ церкве, но собственная ваша воля и проклятое ваше суевъріе, и высокоумный нравъ и діавольская гордыня. Тъмже не хвалитеся върою и благочестиемъ своимъ, окаянніи лестцы, но плачите и рыдайте о погибели своей, яко нъсте подобни святымъ онымъ отцемъ: Петру, Алексію, Іонъ и Филиппу московскимъ митрополитомъ и чуднымъ угодникомъ Божіимъ, и прочимъ россійскимъ свътилникомъ и столпомъ благочестія, ихже Богъ прослави, ихже бъси трепетаху, имже стихіи повиновахуся и кости ихъ исцъленій ръки источають преславно. Нъсте убо симъ

подобни, отступницы, понеже они бъща сынове святыя православныя востококаю лическія церкве; вы же схизматицы есте, отступницы, хулницы и досадители церкве. Они восточнъй святъй церкви во всемъ, яко чада матери своей, повиновахуся; вы же во всемъ противитеся ей, яко врази и супостаты. Они властемъ церковнымъ, яко самому Христу, покоряхуся; вы же на власть церковную, яко Корей, Даеанъ и Авиронъ на Мочсеа и Аарона, востаете. Тъмже симъ проклятымъ врагомъ подобни есте, ихже адъ пожре живыхъ, а не онымъ другомъ Божіимъ. Симъ бо и священный Златоусть, въ вышереченномъ правоученіи, уподобляеть всёхъ раскольниковъ. И аще всвхъ, то и васъ прегордыхъ раздорниковъ. Послушайте убо, что еще Златоустъ гремитъ на насъ и на братію вашу схизматиковъ. "Веліе (рече) прелести указаніе быти мнится у нихъ, яко рождшійся въ ней (си есть въ церкви) и воспитавшійся и недовъдомая ея навыкше опасно, сій, преложившінся, внезапу враждебная ей устрояють. Сія мною речена суть ко иже неразиственив вдающимъ себе, церковь раздирающимъ. Аще убо и догматы имутъ противныя, и сего ради не подобаше со онвми смвшатися; аще же таяжде мудрствують, много паче. По что? Зане любоначалства есть недугь. Не въсте ли, что пострада Корей и Даеанъ и Авиронъ? убо ли тіи сами? ни ли и сущін съ ними?" Доздъ Златоусть. Не ощущаете ли, како прямо на васъ грядеть сей громъ Златоустовъ, которому явъ молніеносная туча гитва Божія послъдуеть? Въра бо ваша како бы могла быти иная отъ нашея? Зане въруете по святому Сумволу, якоже и мы, во Святую Троицу, въ нюже и крещаетеся, юже канонами и тропарями троичными, и канонами святаго Митрофана патріарха Константинополскаго, на полунощницахъ воскресныхъ чтомыми, и Сумволомъ святаго Аванасія великаго согласно съ нами исповъдуете. Симъ же точію отъ насъ отдъляетеся, яко мы двоперстнаго вашего сложенія съ восточною церковію не пріемлемъ, вы же того яко

жидове закона ветхаго и обръзанія, держитеся. Оное же не точію закона и обръзанія не достойно есть, но ниже и имене закона, ниже имене обръзанія. Понеже законъ отъ Бога данъ бысть и Христосъ во Евангеліи о законъ глаголеть: не пріидох разорити закон, но исполнити. Обръзаніе паки отъ Бога въ завътъ въчный дано есть, и самъ Христосъ обръзася. Мы же, христіане, для чего не обръзаемся? Речеши: понеже апостоли запретиша, а наплаче Павелъ. Отвъщаю: убо и апостоли по вашей богословіи новіи мудрецы суть, а старіи мудрецы суть жидове, понеже они законъ хранятъ и обръзаются. Еще же перстосложение ваше не достойно есть ниже имене литургін святаго Іакова брата Господня, или Василіа Великаго, или прочихъ многочисленныхъ уставовъ и преданій, яже толь свободно и безъ всякаго шума и труса въ церкви Божіей премънишася, яко ни слышатися премъненіямъ тъмъ; а двоперстному вашему сложенію премънившуся и недостойну сущу именъ тъхъ, не точію самыхъ вещей, вы яко бъснующися молвите и ропщете, и на церковь святую клевещете, и раздоръ творити не боитеся. Не вы ли сами свое перстосложение уподобляете Сумволу святаго Афанасія, особно исповъдающему Святую Троицу, особно же воплощение Сына Божія, якоже написасте въ третіемъ на десять Отвътъ вашемъ? Тъмже и наше треперстное сложение подобно есть Сумволу собора Никейскаго, вкупъ исповъдающему Троицу и Бога Слова воплощение. Убо едина есть въра, едины догматы и едино исповъданіе, еже у насъ православныхъ, тое и у васъ расколниковъ. И перстосложение наше лучше есть вашего, понеже изрядно согласуетъ формъ святаго крещенія, имже вси върніи крещаются; изрядно же согласуетъ и Сумволу въры, егоже вси православнии христіане на всякъ день исповъдуютъ. Ваше же исповъдание въ перстосложеніи не согласуєть ни Сумволу собора Никейскаго, ни Сумволу Аванасієву. Первому убо не согласуєть, понеже той Сумволъ исповъдуетъ Святую Троицу и богочеловъка Христа вкупъ, да не раздъляется единъ Сынъ въ два сына, а ваше перстосложение прежде исповъдуетъ Троицу, а потомъ Христа Богочеловъка. Второму же Сумволу не согласуеть ваше перстосложение, понеже Аванасій святый первою Сумвола частію исповъдуєть первый догмать о Святьй Троиць, а второю частію исповъдуетъ вторый догматъ о Христъ; вы же не тако, но сопротивно перстомъ первымъ и двъма послъднима исповъдуете Святую Троицу, воплощение же Бога Слова исповъдуете вторымъ и третіимъ перстомъ, и по сему не токмо не согласно есть Аванасіеву Сумволу ваше исповъданіе, но и зъло сопротивно. Въмы, яко хвалитеся върою канолическою и ереси гнушаетеся; но почто отступисте отъ церкве, еяже въру содержите? или лучше рещи противъ вашего безумія: почто въру канолическую содержите, церкве каоолическія отступивше и удалившеся? Глаголеть бо Златоусть: "Аще догматы имуть противныя, и сего ради не подобаще со онъми (то-есть съ раскольники подобными вамъ) смъщатися: аще же тояжде мудрствують, много паче. Почто? зане любоначальства есть недугъ". И паки: "Что глаголеши: таяжде въра есть, православни суть и они? Чесо же ради не суть съ нами? Единъ Господь, едина въра, едино крещеніе. Аще яже тъхъ добръ суть, то наша злъ; аще же наше добръ, то онъхъ злъч. И паки: "Непщуете ли сія довлюти, рцы ми, еже глаголати, яко православни суть, а еже рукоположенія исчезають и погибають? И кая полза есть иныхъ, сему не сущу опасну? Якоже бо за въру, тако и за сіе ратоватися подобаетъ". Доздъ Златоустъ. Вы убо, перстословцы, перстосложение свое равно творите догмату тройческому и прочимъ членамъ въры, а рукоположение яко дътское смъняете играніе, и вся таинства толь важна сугь у васъ, яко ничто же. Златоустый же перстосложенія вашего якоже не знаетъ, тако и не воспоминаетъ; а рукоположеніе (кромъ другихъ таинствъ) съ самою върою спрягаетъ, или связуетъ, якоже слышите. Кому убо лучше, есть

послъдовати? — вамъ ди, слъпымъ богословцамъ, иди божественному сему мужу и учителю вселенскому? Явъ есть, яко тмами лучше есть слушати Златоуста, нежели васъ пребеззаконныхъ лжеучителей. Убо, по апостолскому гласу, аще бы и ангели были бысте съ небесе, благовъствующіи паче, еже пріяхомъ отъ святыя соборныя православно-канолическія церкве, ананема вамъ и благовъствованію вашему.

(Продолжение въ слъд. №.)

Краткое руководство къ познанію правоты святой церкви и неправоты раскола, изложенное въ разговорахъ между старообрядцевъ и православнымъ 1).

#### Разговоръ восьмой.

Старообрядецъ.

Изъ разговоровъ съ вами я понять, что представленныя мною обвиненія старообрядцевъ на православную церковь несправедливы, и что самыя опредъленія собора 1667 года мы невърно понимаемъ, утверждая, якобы онъ отвергъ и предалъ проклятію старыя книги и чины; но меня еще смущаетъ господствующее у насъ мнъніе, что нынъ время антихристово. Если теперь дъйствительно время антихристово, то въ это время должна вся полнота церковная прекратиться и церкви въ ея полномъ устройствъ искать уже нельзя.

#### Православный.

Откуда взяли вы такое противо-евангельское ученіе, что акибы во время царствованія антихриста должна вся полнота церковная, то-есть священство и таинства, пре-

<sup>1)</sup> Окончаніе. См. выше, стр. 100.

кратиться? Развъ Христосъ своей церкви даль обътованіе быть неодолжною только до времени антихриста, а не въчно? И развъ святая Его заповъдь о необходимости причащенія тъла и крови Его, изреченная съ толикою твердостію увъренія: аминь, аминь глаголю вамъ, то-есть: воистинну, воистинну, и съ толикимъ прещеніемъ: аще не снъсте плоти Сына Человъческого, ни піете крови Его, живота не имате въ себъ, — развъ такая заповъдь Христа можетъ не исполнятся и антихристъ, по вашему мнънію, силенъ измънить ее? Если антихристь измънилъ, или отмънилъ сію заповъдь Христову, то онъ отмънилъ и Его заповъдь о крещеніи: аще кто не родится водою и Духомъ, не внидеть въ царствіе Божіе. Посему вамъ нужно оставаться и безъ крещенія, какъ остаетесь безъ причащенія. И если сіи двъ заповъди, данныя Спасителемъ съ такимъ прещеніемъ за неисполненіе ихъ, будуть антихристовымъ приходомъ отложены, то что же думать о прочихъ Христовыхъ заповъдяхъ? Не должно ли признать ихъ въ сіе время необязательными? И дъйствительно, всъ безпоповскія общества не на святомъ Евангеліи утверждаются, а на заповъдяхъ своихъ наставниковъ. О евангельскихъ же заповъдяхъ, требующихъ причащенія тъла и крови Христовы, разръшенія гръховъ на исповъди, попреемству, апостольскою властію, у нихъ и помину нътъ. Священному писанію, о Христовыхъ заповъдяхъ глаголющему: впрны вся заповъди Его, утверждена въ въкъ въка, они не внимають, также и на Христовы словеса: небо и земля мимо идеть, словеса же моя не имутт прейти, они не обращаютъ вниманія. Но если при антихристь то, что установлено Спасителемъ, измънится и будетъ необязательно, а обязательны только завъщанія вашихъ отцовъ, то почему же вы и читаете за службою святое Евангеліе? Зачёмъ имъете и показуете его, когда въ святыя его повельнія не въруете? Васъ не страшать слова Евангелія: аще не снъсте плоти Сына Человъческого, ни піете крови Его,

живота не имате въ себъ; а если бы вы въровали въ святое Евангеліе, какъ и Онъ самъ повельваеть: небо и земля мимо идеть, словеса же моя не имуть прейти, то не говорили бы о словесъхъ Христовыхъ, сказанныхъ о святомъ причащении, что нынъ уже не время исполненія сихъ словъ, нынъ силу ихъ антихристовъ приходъ упразднилъ, но трепетали бы ихъ, и этотъ громъ небесный: аще не снъсте плоти Сына человъческого, ни піете крови Его, живота не имате въ себъ, устрашиль бы васъ, и не могли бы васъ успокоить лживыя сказанія вашихъ наставниковъ, что нынъ можно спастись безъ причастія святыхъ таинъ. Я знаю, что вы говорите такъ не по невърію во святое Евангеліе, но по неразумънію и недоумънію. Итакъ нужно показать вамъ, что даже и во время последняго антихриста святая церковь пребудеть со встми священными чинами и таинствами (А что нынъ антихристъ не пришелъ еще, это доказывается тъмъ, что не было еще тъхъ событій, которыя должны указать его пришествіе: объ этомъ смотри въ моей книжицъ о антихристъ).

Самъ Господь во святомъ своемъ Евангеліи сказаль: созижду церковь мою, и врата адова не одольють ей. Въ сихъ словахъ Господа: и врата адова не одольють ей, видится во-первыхъ всемощное Его ручательство, что Онъ сохранить свою церковь непобъжденну вратами адовыми, во вторыхъ Его предвъщаніе, или предсказаніе о церкви, что врата адова не одольють ей. А по сказанію Благовъстника на сін слова Господни, врата адовы суть ереси, гоненія на церковь, гръхи. Если же ереси и гоненія суть врата адова, потому что сводять во адъ, то кольми паче самъ антихристъ, сводящій во адъ, долженъ быть признанъ адовыми вратами. А когда, по слову самого Господа, адова врата не одолъютъ церкви, то, по сему слову Его, наипаче антихристь не одольеть церкви, то-есть не лишить ее силы и благодати на совершеніе таинства хиротоніи, а съ тімь

вмъстъ и на совершение всъхъ прочихъ церковныхъ таинствъ. Посему старообрядцы, проповъдующіе, что акибы во время послъдняго антихриста во святой церкви не будетъ совершенія таинства хиротоніи и прочихъ таинствъ, проповъдуютъ симъ, что антихристъ одолълъ церковь Христову, отнявъ у нея силу и благодать на поставленіе священства и совершеніе святыхъ таинствъ, и этимъ мудрованіемъ возводятъ хулу на самого Христа, отвергаютъ Его всемогущество и предвъдъніе, акибы Онъ не могъ соблюсти свою церковь неодольну вратами адовыми и акибы не предвидълъ таковыхъ, могущихъ быть со святою церковію случаевъ, что она отъ вратъ адовыхъ будетъ одольнна, лишится силы и благодати на совершеніе таинствъ, и сдълалъ невърное предсказаніе.

#### Старообрядецъ.

Объщанія Господни о въчности и неодольности церкви могуть сбыться и безъ священства и совершенія всъхъ седми таинствъ, на однихъ простолюдинахъ, върующихъ во Христа: ибо церковь есть собраніе върующихъ, хотя и безъ священства.

### ${\it Православный}$ .

Господь прежде положиль объщание создать церковь свою, глаголя: созижду церковь мою; потомъ уже даетъ другое объщание — о неодольности ея, глаголя: и врата адова не одольють ей. Значить, неодольность объщана Христомъ созданной Имъ церкви, то-есть именно такой, какою создаль ее. А церкви, имъ созданной, Господь даль ключи царства небеснаго: значить въ неодолимой церкви Христовой и должны всегда пребывать ключи царства небеснаго. Кому же именно даны Христомъ въ церкви Его клю чицарства небеснаго? Слыши. Дунувъ на Апостоловъ, по воскресеніи своемъ Христосъ рече: прічмите Духъ Свять, имже отпустите гръхи, отпустятся

Братское Слово. № 13.

Digitized by Google

имъ, и имже держите, держатся (Ев. Іоан. зач. 65). Итакъ при созданіи своей церкви Господь дароваль ей ключи царства небеснаго, храненіе коихъ поручилъ Апостоламъ и ихъ преемникамъ, настырямъ церкви, т.-е. установиль въ церкви своей іерархію для совершенія таинствъ, и созданную съ і ерархіею церковь объщаль соблюсти неодолънною адовыми враты. Объ устройствъ Христомъ церкви съ іерархіею ясно пишеть и святый Апостоль Павель въ первомъ посланіи къ коринеянамъ, уподобляя церковь твлу Христову: вы есте тьло Христово и уды отчасти; а такъ какъ тъло нъсть единг удг, но мнози, то и въ церкви, положи Богъ первое Апостолы, второе пророки, третіе учители. На сіе святый Златоусть пишетъ: "первое бо и второе не просто рече, но въ своемъ чину предлагая предпочтеннъйшее, и меньшее показа: тъмже и Апостолы предложи, иже вся въ себъ имяху дарованія (Бесъды апостольскія, стр. 928). И паки той же св. Златоусть о различи церковныхъ удовъ, яко одни предпочтеннъйши и нужнъйши суть другихъ, въ нравоучении 10-мъ на посланіе къ Ефесеемъ пишетъ: "Суть иніи убо (уды) господственнъйшіи, иніи же мніе, яко глава всего тъла господственнъйша есть, чувства же вся въ себъ имущая и души владычнее; и главы кромъ жити не можемъ, ногамъ же отсъченнымъ бывшимъ, мнози много время пожища. Тъмже неточію положеніемъ сія лучшая онъхъ, но самымъ дъйствомъ и чиномъ". Епископы же суть преемники Апостоловъ, какъ о томъ свидътельствуетъ Неокесарійскаго собора правило 14 въ толкованіи: "Епископи убо градстій, по образу суть двоюнадесяте Апостолу, на нижже дунувъ Господь, пріимите, рече, Духъ Святый, имже отпустите грпхи, отпустятся имъ, и имже держите, держатся имъ; се же по сихъ имъ же даровано бысть и благодать Святаго Духа инъмъ раздавати. Сельстіи же епископи суть по образу седмидесяте Апостоль, имже нъсть даровано благодати Святаго Духа раздаяніе". И

паки въ толкованіи на 55-е апостольское правило м'єстныя церкве епископы именуются главами: "Епископи убо по образу суще Господа нашего Ісуса Христа и глава церковнаго твлесе именуеми, презвитери же по образу суще рукъ, яко тъми церковное правление содъваетъ епископъ". И такъ, по слову Апостола, церковь есть тъло Христово, а тъло нъсть единъ удъ, но мнози, и въ нихъ епископы, какъ преемники двънадцати Апостоловъ, имутъ въ себъ всъ дарованія духовныя и мъстнымъ церквамъ именуются главами, суще по образу Господа нашего Ісуса Христа. А тіло, какъ свидітельствуєть и св. Златоусть, кромъ главы жити не можеть: посему обътованіе Христово о неодолівности церкви вратами адовыми приложимо только къ таковому собранію върныхъ, которое имъетъ всъ уды, потребные тълу церкви, и первъе главу, епископовъ; а къ обществу, лишенному сихъ членовъ и не могущему чрезъ нихъ совершать все потребное для церкви, приложимо быть не можетъ. Въ Благовъстникъ читаемъ: "Въ церкви чинъ совершение имать, предстоящими украшеніе, и ни большимъ льпо быти ни мнъе, еже Слова благодатію тріе сіи образи въ церкви: очищеніе, просвъщеніе и совершеніе. Три сія дъйства наслъдуема чиновъ: діакони очищають оглашеніемъ ученія, презвитери очищають крещеніемь, архіерее же священные чины поставляють и совершають, еже есть рукоположеніе. Видиши ли: чины къ дъйствомъ, ни вящьше, ни мнъе, реку, предстоящихъ" (Луки зач. 95 л. 205). И сіи, во святой церкви отъ Бога поставленные на священнодъйствіе талиствъ, чины столь необходимо нужны, что безъ нихъ и спастись не возможно, какъ свидътельствуетъ Катихизисъ великій (во гл. 72-й): "Аще бо и не всякъ долженъ есть священствовати, но убо потребовати священничества всякъ долженъ есть: безъ него бо спастися не можетъ". Если безъ священства, по ученію великаго Катихизиса, спастися не возможно, то общество, пребывающее безъ священства, како можетъ быти церковію Божією? И въ 25-й главъ Катихизиса говорится, что церковь Божія состоить подъ управленіемъ священныхъ, отъ Бога поставленныхъ чиновъ, и что общество, не состоящее подъ такимъ управлениемъ, есть сонмъ злыхъ и нечестивыхъ людей: "Вопросъ. Что есть церковь Божія? Отвото. Церковь Божія есть собраніе всталь върныхъ Божіихъ, иже непоколебимую держатъ едину православную въру и въ любви пребывають, облобызають же учене евангельское непоколебимое, иже суть достойни пріимати святыя и божественныя совершенныя тайны, иже суть подъединою главою Господомъ нашимъ Ісусь Христомъ, а подъ управленіемъ совершенныхъ святыхъ, отъ Него поставленныхъ. (Ниже) Знай прочее добръ церковь Божію и претерпъвай въ ней до конца вся нападенія; соборища же бъсовскаго блюдися, зане и собраніе нечестивыхъ обыче такожде нарицатися церковію Божією. Ты же бъгай отъ бъсовскаго Вавилона, сиръчь отъ сонма здыхъ и нечестивыхъ людей, и пріиметь тя Господь Богь". Изъ сихъ свидътельствъ видно, что созданная Господомъ церковь должна состоять не изъ върующихъ только людей, но и пріобщающихся святыхъ Христовыхъ таинъ, пребывающихъ подъ правленіемъ отъ Христа уставленныхъ чиновъ. О таковой-то церкви, какъ я выше объясниль, и обътование положено Христомъ быти ей нейдолънной вратами ада, то-есть не только гоненіемъ нечестивыхъ и злобою еретиковъ, но и самимъ антихристомъ. А вы говорите, что будто бы обътованіе Христово можеть принадлежать и просто собранію върующихъ, неимущихъ отъ Христа поставленныхъ чиновъ и чрезъ то лишенныхъ благодати Святаго Духа на совершение седми церковныхъ таинствъ, каковое общество въ Катихизисъ великомъ именуется "соборищемъ бъсовскимъ" и "бъсовскимъ Вавилономъ", отъ котораго повелъно бъгать. Что церковь Христова во всей полноть своего устройства, со священствомъ и таинствами, пребудетъ неодолънною и во время царствова-

нія последняго антихриста, это подтверждается и словами писанія о въчности священства Христова и приношенія святыхъ Христовыхъ таинъ. О священствъ въ книгъ Кирилловой (л. 77) сказано: "Престало тогда (въ Ветхомъ завътъ) архіерейство временное, возстало же Христово въчное, иже изъ мертвыхъ воставъ, Апостоловъ своихъ на се освяти хиротонією, еже есть руковозложениемъ, и воздвигъ руцъ свои вознесеся на небо: Апостоли паки епископовъ освятища, якоже пишетъ: тогда постившеся и возложиша руки на ня, и отпустиша ихъ проповъдати слово Божіе; а епископи паки поповъ, якоже пишетъ: освящьше же имъ попы на вся церкви, помолившеся, съ постомъ, предаша ихъ Господеви. (Выше) Ааронъ въ своемъ јерействъ поставленъ на время, и не возмогоща јереи его во въки пребывати: смерть Ааронова имъ прекратила. Того ради Христосъ не по Ааронову временнаго, но по Медхиседекову въчнаго чина, пріиде архіерей въчныхъ благъ. И якоже самъ никогда не умираетъ, тако же и јерейство его, по чину Мелхиседекову, не престанеть, якоже пишеть: ты еси іерей во въки по чину Мелхиседекову<sup>и</sup>. Воть, здъсь ясно говорится, что архіерейство Аароново престало, яко временное, востало же Христово (архіерейство) въчное, и что архіерейство сіе не только въ самомъ Христв, но чрезъ него и во Апостолахъ и ихъ преемникахъ, пребудеть въчно: какъ самъ Христосъ не умираеть, такъ и іерейство его не престанеть, -прекратилось Аароново временное, востало Христово въчное. Если въчное, то значить пребудеть, дондеже Христось паки пріидеть со славою, а не до антихриста только. Итакъ всуе вы защищаетесь въ неимъніи священства наступленіемъ якобы времени антихристова: въчное священство Христово и во время царствованія последняго антихриста не прекратится.

О въчномъ же совершени въ церкви таинства тъла и крови Господни самъ Господь засвидътельствовалъ, по-

вельвъ творить оное въ Его воспоминаніе: сіе творите ва Мое воспоминаніе: засвидьтельствоваль и святый Апостоль Павель, говоря: елижды аше ясте хлыбь сей и чашу сію піете, смерть Господню возвъщаете, дондеже пріидеть. Св. Златоусть, толкуя сін слова, глаголеть: "якоже Xристосъ о хлъбъ и о чаши, ез мое воспоминанie творити cie, рече, тако и Павель здъ глаголеть: елижды аще ясте, смерть Господню возвъщаете: и сія оная есть вечеря. Таже показуя, яко даже до скончанія та пребываеть, рече: донележе аще придеть (къ корино. бесъла 27). И св. Ефремъ въ словъ 107 пишетъ о семъ: "И се же разумъй, воздюбление, Госполь бо нашъ Ісусъ Христосъ, хотя за ны пріяти смерть вольную, въ ту убо нощь, въ нюже предатися восхотв, завъть положи ученикомъ своимъ и Апостоломъ, и паки тъми всъмъ върующимъ къ нему, егда на горницъ святаго и славнаго Сіона ветхую фаску со ученики своими снълъ, и скончавъ весь ветхій законъ. Потомъ же умы нозв ученикомъ своимъ, приложение святаго крещения содъвая; такожде предомивъ хлъбъ, подаде имъ, глаголя: возмите и ядите, се есть плоть моя, юже разломляю за вы на оставление грпховз (Мат. зач. 108); такожде налія въ чашу вина и воды, даде имъ, глаголя: пійте от сего вси, се есть кровь моя новаго завъта, яже изливается за вы на оставление гръховъ: се творите на мою память. Елижды бо аще хльбъ сей ядите, и чашу сію піете, смерть сына человического предвозвищаете. (1 Корино. зач. 149). Ельма убо слово Божіе живо есть и дъйственно, и все сіе, елико восхоть Богь, и сотвори. И аще есть глаголаль: буди свъть, и бысть свъть, буди твердь, и бысть, и аще словесемъ Господнимъ небеса утвердищася, да аще небо и земля, вода же и огнь, воздухъ же и вся тварь словесемъ Божіимъ совершишася, и словущій человъкъ, и аще восхоть всяческихь Богь Слово сотворитися человъкъ, то убо не можетъ ли просоиру сію плотію своею сотворити, и вино и воду кровію. Вначаль убо земли

траву повельть есть извести, и даже до сего часа, дождю бывшу, абіе изводить своя ращенія Божіимъ повельніемъ, и яко женома грядеть изъ земли, силу словесемъ Господнимъ исперва пріимши; рече бо Богь: се есть плоть моя, и: се есть провъ моя, и: се творите на мою память, да убо всемощнымъ его повельніемъ бываеть, дондеже пріидеть; тако бо и глагола, дондеже пріиду".

Изъ приведенныхъ словъ самого Господа и Апостола Павла и святыхъ Златоуста и Ефрема Сирина, несомнънно явствуетъ, что какъ священство Христово есть въчно, по силъ живота его неразрушимаго, такъ же точно и приношеніе безкровной жертвы тъла и крови Господни будетъ совершаться до втораго Христова пришествія, а не до пришествія антихристова, какъ вы проповъдуете. Посему васъ нимало не оправдываетъ въ лишеніи тъла и крови Христовы ваше мнъніе, что акибы теперь уже время антихристово, ибо и тогда, во времена самого антихриста, сіе таинство будетъ совершаться; но вполнъ лежатъ на васъ слова Христовы: аще не снъсте плоти Сына Человическаго, ни піете крови Его, живота не имате въ себъ (Іоан. зач. 23).

### Старообрядецъ.

А какъ же писано въ Соборникъ, въ словъ святаго Ипполита, и у святаго Ефрема въ словъ 105-мъ, и въ Кирилловой книгъ на листу 32-мъ, о прекращении приношенія тъла Господня во время послъдняго антихриста?

#### Православный.

Но скажи миѣ: можетъ ли быть противорѣчіе въ словѣ Божіемъ, и чтобы святые Божіи угодники писали противное слову Божію, противное предреченію и повелѣнію самого Спасителя?

### Старообрядецъ.

Не можетъ; я не допущаю того и помыслить.

### Православный.

Если не допущаете того и помыслить, чтобы угодники Божіи писали противное словамъ Спасителя, то какъ же оставляете безъ вниманія ясныя слова Спасителя о неодольности созданной имъ церкви и Его повельніе о совершеніи приношенія тыла и крови Его даже до славнаго Его втораго пришествія, и слова Апостола Павла: елико же аще ясте хлюбз сей и чашу сію піете, смерть Господню возвищаете, дондеже пріидеть, а на отрицательныхъ словахъ нъкоторыхъ святыхъ, которыя и вамъ самимъ кажутся недоумънными, утверждается? Притомъ слова святаго Ефрема Сирина во 105-мъ словъ вы приводите себъ въ оправданіе, а того же святаго Ефрема во 107-мъ словъ свидътельство, которое я выше привель, — свидътельство, утвержденное на словъ Божіемъ и столь сильное, — не пріемлете. Справедливо ли это?

# Старообрядецъ.

Скажите, прошу васъ, —почему дъйствительно у одного и того же святаго Ефрема во 105-мъ словъ и во 107-мъ обрътается такое противоръчіе о таинствъ тъла и крови Христовой, — въ словъ 105-мъ говорится: не будетъ въ олтарехъ приношенія, а въ словъ 107-мъ: всемощнымъ Его (Христовымъ) повелъніемъ будетъ, дондеже пріидетъ? Это приводитъ меня въ недоумъніе.

#### Православный.

Въ словахъ святаго Ефрема Сирина не обрътается противоръчія для имъющихъ правильное понятіе о царствъ антихриста; а ваше недоумъніе проистекаетъ собственно отъ вашего неправильнаго понятія о семъ царствъ. Во-первыхъ, неправильно понимаете вы цъль Божія попущенія — пріити антихристу. Вы усвояете антихристу такую силу, что онъ акибы побъдитъ царство Христово, церковь, въ которой, по слову архангела

Гавріила, Христосъ воцарится во въки. Это ошибочное, мудрованіе приводить васъ и ко второй ошибкъ, — относительно распространенія царства антихристова. Вы полагаете, что антихристь безъ исключенія во всякой мъстности по всей вселенной будетъ властителемъ и, основываясь на этомъ мнъніи, разсуждаете, что такъ какъ антихристъ будетъ властвовать всей вселенной, а въ его царствъ не будетъ приношенія безкровной жертвы на алтаряхъ, то посему и должно прекратиться ея приношеніе во всей вселенной.

#### Старообрядеиз.

Дъйствительно, — наши мнънія таковы; но я прошу доказать отъ писанія, что они, какъ вы утверждаете, ошибочны.

## Православный.

Нъкоторые мнять, что пришествіе антихриста предъ страшнымъ суднымъ днемъ послъдуеть только по злобъ сатаны, безо всякой со стороны провиденія Божія цели и безъ всякаго ограниченія злобы сатаниной. Но таковое мнъніе не согласно съ Спасителевымъ ученіемъ. Ибо сатана и надъ свиніями не имъетъ власти, но дъйствуетъ настолько, насколько ему попущено: кольми паче надъ человъческимъ родомъ не имъетъ власти что-либо творить безъ Божія попущенія, имъющаго свою благую цъль. Не безъ особой цъли провидънія Божія будетъ и пришествіе антихриста. Св. Златоусть говорить о сей цъли въ толкованіи своемъ на второе посланіе Апостола Павла къ солунянамъ (на зач. 275). Объясняя слова Апостола: во всякой силь, и знаменіях, и чудесьх ложныхъ, и во всякой прелести неправды въ погибающихъ, онъ предлагаетъ сначала вопросъ: "Почто убо попусти Богь сему быти и каково есть сіе смотреніе? кій же прибытокъ онаго пришествія, на пагубу нашу приходящаго? - и на вопросъ сей отвъчаетъ: "Не бойся, возлюб-

ленне, но слыши того глаголюща: вз погибающих можеть, иже, аще бы и не пришель онь, не быша въровали. Кій убо прибытокъ рече? Зане сін истын погибающія заустятся. Како? Яко аще бы и не пришель онъ, не бы въровали Христу. Пріидеть убо обличая ихъ, да не имуть глаголати, яко понеже Бога себе быти глаголаше Христосъ (аще и нигдъже рече явленнъ, но обаче сущія по сихъ проповъдаща), не въровахомъ, понеже слышахомъ, яко единъ Богъ, изъ негоже вся; сего ради не въровахомъ. Сіе ихъ непщеваніе антихристь отъиметь. Егда бо пріидеть онъ, и ничтоже повелъвая здраво, но вся законопреступная, отъ знаменій точію ложныхъ увърить я, зашість имъ уста: аще бо Христу не въруещи, много паче не подобаше антихристу въровати. Онъ бо глаголеть отъ Отца посланъ бяше, сей же сопротивное. Сего ради глаголаше Христосъ: Азг пріидох во имени Отиа моего и не пріясте мя; аще ина пріидета о имени своема, онаго пріимете". Доздів Златоусть. Видите, какъ св. Златоусть объясняеть цвль попущенія Божія прінти антихристу: не для того придеть онь, чтобы всвхъ вврующихъ совратить и истребить священство и таинства, но для того, чтобы не върующихъ во Христа и глаголющихъ, что невозможно въровати, обличить въ ихъ невъріи; ибо, когда они антихристу повърять, о своемъ имени приходящему, коль паче могли и должны были въровать Христу, о имени Отца пришедшему и предреченному пророками; и только въ погибающихъ антихристъ возможеть, то есть въ невърующихъ, и въ такихъ невърующихъ, которые и въ томъ случав, еслибы антихристъ не пришелъ, все равно не въровали бы во Христа, и требують только обличенія ихъ невърія. Если же цъль антихристова прихода, по Божію попущенію, состоить только въ томъ, чтобы таковыхъ невърующихъ заустить въ ихъ невъріи, а не та, чтобы всю вселенную отвратить отъ въры во Христа, то какъ же старообрядцы проповъдують, что при антихристъ истребится священство и приношеніе тъла и крови Христовыхъ?

### Старообрядецъ.

Изъ слова святаго Златоуста я поняль, что антихристь возможеть только въ погибающихъ, то-есть въ невърующихъ, и что цъль попущенія его пришествія состоить въ томъ, чтобы заустить, то-есть обличить въ невъріи сихъ погибающихъ; но для меня неудобопріемлемы ваши слова, что антихристь не будеть властителемъ безъ исключенія всего міра. Прошу увърить въ томъ отъ писанія.

#### Православный.

У пророка Даніила въ главъ 7-й, въ откровеніи о четырехъ монархіяхъ, вотъ что говорится о четвертой монархін: Созади сего видьхх: и се звърь четвертый страшенг и ужасенг, и кръпокг излиха; зубы же его желъзни веліи, ядый и истопчевая, останки же ногами своими попираше... и роговъ десять ему. Разсмотряхъ въ розъхз его: и се рого другій маль изыде среди ихь, и тріе рози предніи его исторгошася отъ лица его, и се очи аки очи человъчи въ розъ томъ, и уста глаголюща великая... И вопрошах испытно (Ангела) о звъри четвертомъ, и рече: звъръ четвертый царство четвертое будеть на земли, еже превзыдеть вся царства, и поясть всю землю, и попереть ю, и посъчеть. И десять роговь его десять царви востануть, и по нихь востанеть другой, иже превзыдеть злобами вспхь прежнихь, и три цари смирить, и словеса на вышняго возглаголеть, и святых вышняго смирить, и помыслить премънить времена и законы, и дастся въ руку его до времене, и временъ и полувремене.

Сіи слова пророка Даніила блаженный Өеодорить сице толкуєть: "Четвертымъ звъремъ пророкъ называеть римское царство... И роговъ десять ему, говорить пророкъ.

Означаеть же, что къ концу царства, въ одно и то же время возстануть десять царей, изъ которыхъ одни будуть сильны, а другіе крайне слабы... Разсмотряхь вы розвих его, продолжаеть пророкъ, и се рого другій маль видимъ взыде среди ихъ, и тріе предніи его исторінушася от лица его: и се очи, очи аки человтчи, вт розп томг, и уста глаголюща великая, и брань творилг рогг со святыми. Здъ разумъетъ Даніилъ антихриста, появляющагося между десяти роговъ; сказуетъ же, что рогъ сей исторгь три рога, бывшіе впереди его, и даеть симъ разумъть, что сокрушить онъ трехъ царей изъ десяти, царствующихъ въ одно и то же время. Называеть рогъ сей малымъ, какъ происходящій отъ малаго іудейскаго кольна, но видимымъ, потому что посль сего содълается значительнымъ". Доздъ Өеодорить. Изъ приведенныхъ словъ пророка Даніила и толкованія на оныя видно, что четвертымъ звъремъ называется римское царство, и десять роговъ означають, что римское царство последи раздълится на десять царствъ, что малый рогъ, еже есть антихристь, только три рога, а не всъ десять, искоренить, то-есть только три царства побъдить, а не всъ десять, образовавшіяся изъ римскаго.

Симъ доказывается, что антихристъ будетъ обладать не только не всею вселенною, но и тамъ, гдъ существовало самодержавіе римской монархіи, покоритъ себъ только три ея части изъ десяти. Если и допустить, что дъйствіе его въ злыхъ людяхъ будетъ и за предълы царствія его распростираться, но это уже не то, что непосредственное его гоненіе на святую церковь. Посему, когда говорится у святаго Ефрема и нъкоторыхъ другихъ отцевъ о въчномъ приношеніи тъла и крови Господни, по Господню обътованію, а вмъстъ и о прекращеніи видимаго во олтарехъ приношенія при антихристь, въ томъ нътъ противоръчія: когда говорится, что не будетъ во олтарехъ приношенія безкровной жертвы по причинъ гоненія антихристова, говорится о явственномъ прино-

шеніи и именно въ самыхъ мъстахъ царствованія антихриста, какъ не было таковаго открытаго приношенія и во времена прежнихъ гоненій на христіанъ; а когда говорится, что приношеніе твла и крови Господа всемощнымъ Его повельніемъ будетъ совершаться до втораго Его пришествія, то говорится вообще о совершеніи сего таинства въ церкви Христовой. Точно такъ же, -- когда говорится, что будутъ спасаемые только въ горахъ и вертепахъ, и что будутъ спасаемые спящіи на одръхъ, мелющій въ жерновахъ и проч. (Благовъст. отъ Луки зач. 82), то и здёсь противоречія неть: ибо въ первомъ случать когда говорится о спасаемых в только въ горахъ и вертепахъ, идетъ ръчь о самомъ предълъ царствованія антихристова, а когда говорится о спасаемыхъ и на одрахъ, и на селахъ, то есть во всякомъ жительствъ, разумъются всв мъста, куда не будетъ простираться непосредственное господство антихриста. Итакъ ваше невъріе въчному приношенію тъла и крови Господни основано не на ученіи евангельскомъ и святыхъ отецъ, но на вашемъ не пониманіи ученія святыхъ отецъ.

### Старообрядецъ.

Такъ какъ изложенное вами понятіе о царствъ антихриста и пространствъ его владычества основывается дъйствительно на словъ Божіемъ и ученіи святыхъ отецъ, то я не могу не принять его; но является недоумъніе, что таковымъ понятіемъ объ антихристъ весьма уменьшается злоба его, и онъ является лицемъ не весьма значительнымъ.

# Православный.

Такое понятіе, что антихристь возможеть только въ погибающихъ и что господство его ограничено будеть мъстомъ, не есть какое-либо самомивнное измышленіе, но, какъ и вы сами признали, основанное на откровеніи пророческомъ, на апостольскомъ ученіи и толкованіи святыхъ отецъ, и не уменьшается имъ злоба антихриста и дъйствующаго чрезъ антихриста сатаны, ибо сатана по своей злобъ желаетъ весь міръ вовлещи въ погибель, но проповъдуется симъ только милосердіе Божіе и великое Божіе о вселенной промышленіе. Ибо Господь, котя и попустить антихристу прінти на обличеніе нечестивыхъ въ невъріи ихъ, но попустить настолько, чтобы возмоглъ только въ погибающихъ, а истино върующие во Христа и святая Его церковь, по его обътованію, пребудуть неодольны отъ антихриста. Это самое являя, св. Златоустъ и говоритъ: "не бойся, возлюбленне, въ погибающихъ возможетъч. И мы, православные христіане, должны благодарить Бога, что Онъ и тогда, при всей злобъ сатаниной, изліянной чрезъ антихриста, святую церковь свою невредиму и непреклонну сохранить. Итакъ изложенное мною понятіе о антихристь согласно божественному промышленію о церкви; а ваше понятіе, что антихристу попущено будеть Богомъ пріити на разрушеніе святой церкви, священства и таинствъ, на пагубу всего міра, не согласно съ Христовымъ о церкви обътованіемъ: созижду церковь мою, и врата адова не одольют ей, не согласно и съ понятіемъ о Богъ — промыслитель, иже всымь человыкомь хощеть спастися и въ разумъ истинный пріити, и съ ученіемъ Апостола, глаголющаго: върент Богг, иже не оставить васт искуситися паче, еже можете, но сотворить со искушениемь и избытіе, яко возмощи вамъ понести (1-е къ Корино. зач. 145).

## Старообрядецъ.

Спаситель уподобляеть послъдніе дни днямъ Ноя и Лота: симъ ясно указуется, что тогда, въ послъдніе дни, будеть веліе оскудъніе върныхъ.

## Православный.

Господь въ Евангеліи отъ Луки царствіе небесное, тоесть церковь свою, уподобляєть зерну горушичну, кото-

рое возрастеть болье вськь зелій, и квасу, скрытому женою въ сатехъ трехъ муки, дондеже всиисоша вся. Сими словами Господь возвъщаеть, что древо въры возрастеть, а чтобы древо сіе было обито, или изсохло, того Спаситель не предглаголеть; и что квась, скрытый женою, всквасить всю вселенную, о томъ Господь возвъстилъ, а чтобы квасъ сей оскудълъ, или былъ изверженъ вонъ, того Спаситель также не предглаголеть: напротивъ, словами: дондеже вскисоща вся, предъявляетъ, что дотожь будеть дано долготерпвніе міру, дондеже вся всимснуть, то есть пока всв обратятся и познають истину. Согласно сему и святый Апостолъ Павелъ въ посланіи къ римляномъ (зач. 207) глаголетъ: яко ослъпление отчасти Израилеви бысть, дондеже исполнение языковъ внидеть, и тако весь Израиль спасется. На сін слова Апостола св. Златоусть двлаеть такое объяснение: "противистеся вы, а сін спасошася, паки сін противишася, а вы спасостеся, -- не убо спасостеся, яко паки изыти якоже іюдеи, но еже тыя привлещи, въ ревности пребывающе". То есть: противились язычники, отступивше въ идолоповлонство, и были призваны іудеи; но іудеи не пребыли върны своему призванію и воспротивились при Христв: тогда призваны язычники; но, замвчаеть св. Златоусть, не такъ призваны, что бы паки изыти, подобно іудеямъ, но чтобы своимъ призваніемъ, пребывающе въ ревности, привлещи и іудеевъ. Итакъ святый Здатоусть, изъясняя ученіе Апостода Павда, утверждаеть ръшительно, что въ последнее время христіане настолько ревностны будутъ къ въръ Христовой, что своею ревностію возмогуть привлещи къ въръ во Христа и іудеевъ. Уподобляя же дни Своего пришествія днямъ Ноя и Лота, Господь показуеть только внезапность Своего пришествія и внезапность именно для нечестивыхъ. Сему согласно и Апостолъ Павель въ первомъ посланіи къ содуняномъ (зач. 271) глаголеть: сами бо вы извъстно въсте, аки день Господень, якоже тать въ нощи, тако

придет: егда бо рекуть мирь и утверждение, тогда внезапу на нихъ нападеть всегубительство; но сказавъсее, прибавляеть: вы же, брате, нъсте во тмъ, да день васъ якоже тать постигаеть. Здёсь явственно Апостолъразличаеть, для кого день Господень будеть яко тать, — для невёрныхъ и въ нерадёни живущихъ, а не для тёхъ, которые ходять во свёть. Итакъ изъ приведенныхъ выше свидётельствъ видно, что древо и квасъ царствія Божія до дне суднаго не ослабёють, но будуть расти и умножаться, такъ что и сами іудеи будуть привлечены къ вёрё во Христа, что Апостоль исполненіемъ языковъ именуеть.

## Старообрядецъ.

Благодареніе Богу, — изъ приведенныхъ вами свидътельствъ я уразумълъ, что по слову Архангела Гавріила: и воцарится въ дому Іяковли во въки, и царствію Его не будеть конца, царство Христово въ върующихъ не прекратится, и языки тако спасошася, яко не ктому изыти имъ, но пребывающе върными и іудеевъ привлекутъ къ въръ во Христа. Но мнъ, думается, что мы, старообрядцы, исполняя Господни заповъди и молясь Богу по старопечатнымъ книгамъ, въ будущемъ въкъ не будемъ оставлены милостію Божіею и будемъ спасены.

## Православный.

Святый Апостоль Павель, въ посланіи въ ефессомъ, (зач. 230) пишеть, что Христост глава церкве и той есть спаситель тала. На основаніи сихъ словъ Апостола Павла, въ великомъ Катихизист сказано: "се убо иже не пребывають въ сей соборной церкви, тъхъ Христосъ не спасаетъ и Духа Святаго сицевіи не имуть, о нижже есть написано тако, яко сами отдъляются отъ единости въры и суть тълесни, Духа не имуще. Богъ же самъ, пребываяй въ своей церкви, спасаетъ ю". Вотъ какъ ясно, утверждаясь на словахъ Апостола, свидътельствуетъ и вами уважаемый Катихизисъ, что церковь

есть твло Христово, что глава и Спаситель сего твла еамъ Христосъ, и что кто не принадлежить къ сему тълу, тъхъ Христосъ не спасаетъ и Духа Святаго таковіи не имуть. Вы же утверждаете то, что Катихисись, на основаніи ученія апостольскаго, такъ рішительно отрицаеть, — то есть допускаете спасеніе и отдъляющимся отъ тъла церкви, не имущимъ Святаго Духа, только бы по старымъ книгамъ они модились. Но гдъ, кромъ церкви, человъкъ получитъ святое крещеніе, безъ котораго, по слову Спасителя, спастися невозможно: аминь, аминь, глаголю тебь: аще кто не родится водою и Духомъ, не можеть внити во царствіе Божіе (Іоан. зач. 8)? И паки безъ единенія церковнаго гдв и какъ можеть человъкъ сподобиться причастія тъла и крови Господни, безъ коего не возможно имъти въчнаго живота, по слову Спасителя: аминь, аминь глаголю вамь, аще, не снъсте плоти Сына Человъческаго, ни піете крови Его, живота не имате въ себъ (Іоан. зач. 23)? И паки: всв мы, чедовъцы, согръщаемъ и требуемъ для спасенія получить чрезъ таинство покаянія оставленіе гръховъ. Но безъ единенія церковнаго гдъ можно получить оный даръ оставленія гръховъ? Раздаяніе сего дара принадлежитъ только Апостоламъ и ихъ преемникамъ, коимъ сказаль Господь: примите Духь Свять, имже отпустите гръхи, отпустятся имъ, и имже держите, держатся (Іоан. зач. 65). Посему о тайнствъ покаянія въ маломъ Катихизисъ и сказано: "исповъдатися убо никомуже иному имамы, точію предъ твми, иже имуть силу разръшити" (л. 36 об.). И во второй книгъ Никона Черногорца (слово 14-е л. 72) говорится, дяко презвитеромъ священнодъйствующимъ подобаетъ исповъдемъ бывати, и не ко инъмъ, все божественное писаніе глаголетъ". И паки въ книгъ первой (слово 50 л. 410, об.): "Аще прегръшеніемъ прегръшають человъкъ, въ гръхъ впадъ, изнуритъ же плоти тъла своего, и истаетъ кости мозговъ своихъ въ поств и плачи, ничтоже успветъ.

Братское Слово. № 13.

Ате же изречетъ человъку священнику гръхи своя на срамъ себъ, ради сего оправдится: ибо врагъ въсть, яко вельми оставляеть Богь сограшенія, иже съ теплою върою ему приходящему, и прощаеть, иже со слезами ему исповъдающася. Той бо есть врагь поспъшая человъку на все злое, и сего ради возбраняетъ имъ неисповъдовати". Также и о прочихъ тайнахъ въ великомъ Катихизисъ, во главъ 80-й, сказано, что ихъ каждый долженъ употреблять по чину святыя соборныя и апостольскія церкве, а не самовольно и самопроизвольно, и безъ того спастися не можетъ. Посему безъ единенія съ соборною и апостольскою церковію, которой глава Христосъ, спастися невозможно. Вотъ слова Катихизиса: "Господь Богъ во что созда человъка, сиръчь въ животъ въчный, въ сіе его, по премногимъ щедротамъ своимъ, исправилъ есть воплощеніемъ и страстьми и смертію возлюбленнаго Сына своего, Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа, егоже исправленія, и довлетворенія о гръсъхъ нашихъ, въ верху являемая и видимая знаменія сія святыя тайны вложити благоизводиль есть, да мы плотію обложеніи употребленіемъ ихъ невидимую Его божественную благодать имамы, и оное мъсто ангельское на небеси исполнимъ. Сихъ же таинъ аще вто по чину святыя соборныя и апостольскія церкве восточныя не употребляеть, но пренебрегаеть я, той безъ нихъ, яко безъ извъстныхъ посредствъ, онаго крайняго блаженства сполобитися не можетъ".

Вотъ, я разъяснилъ вамъ, по возможности, ваши недоумънія: дай Богъ, чтобы мои объясненія помогли вамъ познать истинную церковь Христову, содълаться ея членомъ и "сподобиться онаго крайняго блаженства".

Архимандрить Павель.

# Отвъты на 105 вопросовъ старообрядцевъ 1).

### Вопросъ. 49-й

Вата церковь почти 200 лётъ увёряла православныхъ христіанъ рукою святаго Апостола Андрея Первозваннаго, что она: "триперстное сложеніе согласное со святою церковію имущая" и: "что во ономъ треперстномъ сложеніи заключается вся тайна Святой Троицы вкупъ и смотръніе воплощенія" (предисл. псалт. изд. 1862 года), то почему въ настоящее время исключено это увъреніе и ученіе о воплощеніи изъ предисловія Псалтирей, и вмъсто руки святаго Апостола Андрея Первозваннаго помъстили Спиридонія Просфорника, и отмънили въ трехъ перстахъ исповъдывать вкупъ и смотрънія и воплощенія (пред. псалт. изд. 1887 года)?

#### Вопросъ 50-й.

Въ книгъ "Увътъ духовный" патріарха Іоакима свидътельствуется, что рука святаго Андрея Первозваннаго имъетъ сложеніе первыхъ трехъ перстъ, при чемъ приложенъ и рисунокъ этой руки, треперстнаго сложенія (Увътъ синод. изд. 1888 года); а въ книгъ Поморскихъ Отвътовъ указывается, что рука святаго Апостола Андрея Первозваннаго не только не имъетъ треперстнаго сложенія для крестнаго знаменія, но всего имъетъ только три перста: вторый (указательный), третій (великосредній) и четвертый (безыменный) (изд. Мануилов. Никольск. монастыря, 1884 года въ примъчаніи): то кто сказаль истину?

## Вопросъ 51-й.

Если же патріархъ Іоакимъ и всероссійскій Синодъ свидътельствуетъ истинну, то почему эта святая рука

<sup>1)</sup> Продолжение. См. выше, стр. 118.

Апостола Андрея недоступна для обозрвнія молящихся, и находится въ ковчезв въ такомъ положеніи, что нътъ никакой возможности видети ея сложеніе перстъ?

#### Отвътъ.

Въ этихъ трехъ вопросахъ излагается одно омышленіе о рукъ святаго Апостода Андрея Первозваннаго. Совопросники говорять, что прежде троеперстное сложение подтверждалось десницею Апостола Андрея, имущею троеперстное сложеніе, а нынъ не подтверждается. Этимъ, очевидно, выражають они сомнине о существовании десницы св. Апостола Андрея съ троеперстнымъ сложеніемъ. Но въ стать о крестномъ знаменіи не упоминается теперь о десницъ Апостола Андрея потому, что до нашего времени она не сохранилась въ цълости вслъдствіе разныхъ неблагопріятныхъ для отечества обстоятельствъ; а что прежде, когда сохранялась въ цълости, она имъла сложение троеперстное, этого не отрицаетъ и самъ составитель "Поморскихъ отвътовъ", Андрей Денисовъ, на котораго, къ удивленію, ссылаются совопросники-поповцы, да еще окружники. Денисовъ говоритъ: "во оной руцъ три первые персты другъ ко другу не совокуплени, но раздълени суть, аще и пригбени". Итакъ и самъ Денисовъ свидътельствуетъ, что въ его время десница Апостола Андрея имъла три первые перста пригбенными другъ ко другу, и это показываетъ на ихъ сложение во образъ Святыя Троицы. Правда, совопросники сослались собственно на примъчание издателей "Поморскихъ отвътовъ", напечатавшихъ оные за границей, въ Мануиловскомъ монастыръ. Но ссылка эта не имъетъ никакого значенія: ибо примъчаніе принадлежить совстмь не Андрею Денисову, слова котораго мы выше привели, а современному расколоучителю Онисиму Швецову, который, живя за границей, напечаталь съ своими поправками и примъчаніями безпоповскіе отвъты и, какъ свидътель, въ настоящемъ случав не заслуживаетъ никакого довърія. На него братчикамъ никакъ не элъдовало и ссылаться.

Мы отвътили совопросникамъ, почему нынъ въ статьъ о крестномъ знаменіи не ділается ссылка на десницу Апостола Андрея; по той же причинъ она недоступна теперь и для обозрвнія желающимъ ее видвть. Но мы спросимъ самихъ совопросниковъ: по какой причинъ большой Катихизисъ повелълъ сложениемъ трехъ перстовъ исповъдывать Святую Троицу, тогда какъ прежде Стоглавый соборъ повельль образовать симъ сложеніемъ преклоненіе небесъ и снитіе на землю Сына Божія ради нашего спасенія? Еще: по какой причинь патріархь Іосифъ повельваль двумя перстами образовать два естества во Христв, тогда какъ патріархъ Іовъ повельль однимъ перстомъ образовать преклоненіе небесъ, а другимъ вознесеніе Господне? Мы предлагаемъ эти вопросы для того, чтобы показать совопросникамъ, какъ несправедливо они пытаются обвинить православную грекороссійскую церковь даже за оставленіе одного свидітельства о троеперстін, когда сами не обращають никакого вниманія на сдъланное патріархами отміненіе прежних толкованій даже о значеній двуперстія. А что касается до того, что будто бы съ оставленіемъ ссылки на десницу святаго Апостола Андрея церковь отменила исповедывать въ трехъ перстахъ "смотръніе воплощенія", то это явная неправда совопросниковъ: церковь православная, слагая три перста во образъ Святыя Троицы, исповъдуетъ при семъ единаго отъ Троицы, Сына Божія, воплотившимся; тъмъ, что не упоминается объ этомъ въ стать во крестномъ знаменіи, это исповъдание не отменяется, какъ несправедливо утверждаютъ совопросники.

Въ заключение нельзя не замътить симъ совопросникамъ: ужели могутъ служить основаниемъ для обвинения церкви въ утратъ православия и для отдъления старообрядцевъ отъ церкви даже такия, догматовъ въры нимало не касающияся, омышления, какъ представленное ими о десницъ святого Апостола Андрея? И ради чего они приводять такія омышленія въ своихъ вопросахъ? Ясно, что съ тою только цълію, чтобы умножить число вопросовъ и тъмъ людей малосвъдущихъ, не могущихъ различить существа въры отъ внъшней обрядности, удержать въ отдъленіи отъ церкви.

### Вопросъ 52-й.

Соборная внига Жезлъ Правленія двойственное аллилуіа нарицаетъ богомерзскимъ и противнымъ въръ православной (л 67), то что противнаго въръ православной нашла ваша церковь въ сугубой аллилуіи? и чъмъ оно можетъ быть богомезко?

# Вопросъ 53-й.

Если сугубое аллилуія противно въръ православной и богомерзко, то въ силу какихъ каноническихъ правилъ допустила и благословила ваша церковь единовърцамъ содержать и этимъ православной въръ противнымъ и Богомерзскимъ (преданіемъ) славословити Пресвятую Троицу?

#### OTRATA.

Сіи вопросы содержать повтореніе 30-го вопроса. Какъ тамъ, изъ отрывочныхъ словъ восточныхъ патріарховъ, совопросники вывели неправую мысль, что будто бы восточные патріархи прославленіе Святой Троицы чрезъ двойственное аллилуіа назвали происшедшимъ отъ діавольскаго навъта, такъ и здъсь, основавшись на отрывочныхъ словахъ въ книгъ Жезлъ, неправо утверждаютъ, якобы вся церковь двойственное аллилуіа называетъ богомерзскимъ преданіемъ. Какъ тамъ, такъ и здъсь опять спрашиваютъ: почему церковь благословила "единовърцамъ этимъ православной въръ противнымъ и богомерзкимъ преданіемъ славословити Пресвятую Троицу? Въ отвътъ на 30-й вопросъ мы доказали, что патріархи назвали происшедшимъ отъ діавольскаго навъта не прославленіе,

а униженіе Святыя Троицы, заключающееся въ толкованіи двойственнаго аллилуіа списателемъ Житія Евфросинова. Такъ точно и здёсь, въ книге "Жезлъ", названо богомерзскимъ не двойственное аллилуја съ приглашенјемъ "слава Тебъ, Боже", употребляющееся въ прославление Святыя Троицы, какъ несправедливо полагаютъ совопросники, а неправое исповъданіе только двухъ лицъ во Святой Троицъ. Это ясно изъ подлинныхъ словъ "Жезла", которыя мы и приведемъ здъсь. "Унше есть (говоритъ сочинитель Жезла) потрижды пъти аллилуја, въ четвертое же приложити "слава Тебъ, Боже", неже подважды аллилуіа, въ третіе же "слава Тебъ, Боже". И за симъ доказываетъ это слъдующимъ образомъ: "Тако пъти подобаетъ аллилуја, яко совершеннъе изображаетъ таинство Святыя Троицы. Ибо чрезъ трое аллилуіа знаменаются три лица Божественная, чрезъ едино же "слава Тебъ, Боже", единственнымъ числомъ изреченное, знаменуется единство естества трехъ лицъ Божественныхъ. Чрезъ двое паки аллилуја и третје "слава Тебъ, Боже", не изображается совершенно таинство Святыя Троицы. Ибо никакоже является единство естества... И въ ветхомъ завътъ, и въ новой благодати, Троица лицъ не просто, но во единствъ естества прославляется. Тако и нынъ святымъ симъ имномъ аллилуіа не просто Троицу лицъ, но во единствъ естества прославляти годствуетъ. Се же преблаго бываетъ, поюще и глаголюще: "аллилуја, аллилуја, аллилуіа, "слава Тебѣ, Боже", чрезъ трищи иллилуіа, тройчество лицъ, чрезъ едино "слава Тебъ, Боже", единство исповъдающе естества. Въ двократномъ же аллилуіа никакоже Троица во единствъ показатися можетъ, паче же двоица токмо изображается: ибо аще аллилуіа тожде знаменуетъ, еже хвалите Господа, то рекше дважды аллилуіа, аллилуіа, глаголется: хвалите Господа, хвалите Господа, и будеть два лица токмо помяновенна; таже приложивше "слава Тебъ, Боже", заключается сице слава двома лицома, но единому Богу: еже есть богомерзко,

и противно въръ православной. Глаголютъ противницы, яко аллилуја тожде есть, еже "слава Тебъ, Боже": убо чрезъ двое аллилуіа, и третіе "слава Тебъ Боже", довольно славится Святая Троица, занеже всемъ тремъ лицамъ слава причитается. Отвътуемъ: давше, не соизволивше же, яко аллилуіа знаменуеть "слава Тебв, Боже", глаголемъ, яко не у совершенив изображается таинство Святыя Троицы, ибо лица три изображаются, единство же естества нимало". (Жезлъ Прав. л. 84 и 85). Названо ли здъсь самое двойственное аллилуја "богомерзкимъ, противнымъ церкви" преданіемъ? Всякій разсудительный скажеть: нътъ. Названо "богомерзкимъ" исповъдание двухъ лицъ во Святой Троицъ, признаваемыхъ за единаго Бога. Напротивъ двоеніе аллилуіа съ приглашеніемъ "слава Тебь, Боже" названо даже изображающимъ три лица Святыя Троицы: "лица три изображаются". Если и сами совопросники двоеніемъ аллилуін бұдутъ исповъдывать два лица Святыя Троицы, а единаго Бога, то таковое исповъданіе двухъ лицъ Святыя Троицы, а единаго Бога, не будеть ли богомезко? Единовърцы двойственное аллилуја съ приглашенјемъ "слава Тебъ, Боже" употребляють въ прославление Святыя Троицы, и потому церковь позволяеть имъ его употребленіе, признавая, что между двойственнымъ и тройственнымъ аллилуіа не находится большой разности. Она говорить: "Въ нъкоторыхъ старыхъ книгахъ было читано аллилуіа дважды, а въ третій разъ "слава Тебъ, Боже"; а въ новыхъ печатается аллилуја по трижды, и "слава Тебъ Боже". Здъсь въ словахъ котя есть разность, но нътъ въ силъ разности. Ибо кто читаетъ дважды аллилуіа, а въ третій разъ "слава Тебъ, Боже", тотъ прославляетъ Святую Троицу; а вто читаетъ аллилуја трижды, тоть также прославвляеть Святую Троицу, а прибавлевіемъ, "слава, Тебъ Боже", означаетъ, что въ Троицъ есть едино Божество" (Увъщ. св. церк. л. 42). Согласно сему и составитель книги Жезлъ говоритъ только, что

тройственное аллилуіа полнъе выражаеть таинство Святыя Троицы, нежели двойственное, что чрезъ трикратное произношение адлидуја изображаются три дица, а приглашеніемъ "слава Тебъ, Боже", исповъдуется единство естества трехъ лицъ Святыя Троицы, чрезъ двократное же аллилуіа эта полнота исповъданія Святыя Троицы и единства божества изображаться не можеть. Если разумъть, разсуждаетъ творецъ вниги Жезлъ, что аллизуја значить "слава Тебъ. Боже", то чрезъ трикратное произношеніе изображаются токмо три лица Святой Троицы. а единство Божества трехъ лицъ не изображается. Если же признать, какъ толкуютъ святые отцы, что аллилуіа значить "хвалите истиннаго Господа", "хвалите Бога жива", то будеть следовать, что двукратнымъ произношеніемъ аллидуіа изображаются токмо два лица Святыя Троицы, и приглашениемъ "слава Тебъ, Боже" будетъ воздаваться слава только двумъ лицамъ Святыя Троицы, "а Богу единому". Вотъ такое-то учение онъ и называетъ богомерзкимъ, противнымъ въръ православной, а не самое двоеніе аллилуін, какъ несправедливо утверждають совопросники, усердно, но совствить напрасно и тщетно собирающіе отовсюду обвиненія на святую церковь.

## Вопросъ 54-й.

Въ книгахъ, изданныхъ съ благословенія Всероссійскаго Синода, двуперстное сложеніе признано: аріанствомъ, несторіанствомъ, македоніанствомъ, злобожнымъ раздъленіемъ, армянскимъ кукишемъ, армянскою ересію, адовыми вратами, волшебнымъ знъменіемъ, демоносъдъніемъ, или взятымъ отъ иного какогъ горшаго черта (Никиф. Остр. л. 274, и Облич. л. 26): то вожетъ ли въ себъ вмъщать столько ересей двуперстное сложеніе, и могло ли быть отъ горшаго черта ученіе, чтобъ двуперстнымъ сложеніемъ исповъдать тайнство святыя "роицы и Сына Божія въ двухъ естествахъ?

### Вопросъ 55-й.

Если же дъйствительно двуперстное сложение имъетъ столько ересей, какъ указано въ предыдущемъ вопросъ, то въ силу какихъ каноническихъ правилъ ваша церковъ разръшила такою тьмою еретичества окормляться сынамъ своимъ единовърцамъ?

## Вопросъ 56-й.

Признавая двуперстное сложение разными ересями, въ томъ числъ «вратами ада», съдалищемъ демона, или «отъ иного какого горшаго черта взятаго», то неужели на святыхъ и чудотворныхъ иконахъ у Господа Вседержителя благословляющая рука съ изображениемъ двухъ перстъ есть «врата ада», съдалище демона, или вошло отъ какого иного горшаго черта?

#### Отвътъ.

Вопросы эти содержать повтореніе ніскольких прежде предложенныхъ вопросовъ, а именно 7-го, 8-го, 32-го и 33-го, на которые уже мы дали отвъты. Совопросники, перечисливъ находящіяся въ полемическихъ книгахъ пореченія акибы на двуперстное сложеніе, спрашивають: "можетъ ли оно вмъщать столько ересей, и могло ли быть отъ горшаго черта ученіе, чтобы двуперстнымъ сложеніемъ исповъдать таинство Святыя Троицы и Сына Божія въ двухъ естествахъ"? Очевидно отсюда, что они утверждають, якобы полемическія книги въ самомъ сложеніи перстовъ признавали вмъщеніе многочисленныхъ ересэй и якобы содержащееся въ двуперстномъ сложеніи исповъданіе таинства Святыя Троицы и Сына Божія въ діухъ естествахъ признавали происшедшимъ отъ черта. Но такого ученія въ полемическихъ книгахъ не находится; оно измышлено самими совопросниками. Разсмогримъ хотя нъкоторыя, и притомъ наиболъе видныя, мъста подемическихъ книгъ, содержащія приведенныя совогросниками пореченія, чтобы видіть, какая дійствительно содержится въ нихъ мысль.

Въ 26 главъ 2 части своей книги "Розыскъ" святитель Димитрій о бывшемъ у него въ рукахъ раскольническомъ свиткъ пишетъ: "Паки свитокъ раскольническій, треперстое въ знаменію врестному сложеніе хуля, начерта руку, три перста сложены имущую, на единомъ убо перстъ: са, на другомъ та, на третіемъ на, си есть: сатана. И подписа, яко то имя есть сквернаго богоборца антихриста" и проч. Засимъ святитель, называя это ругательство надъ троеперстнымъ сложеніемъ діавольскимъ вымысломъ и адовыхъ устъ дыханіемъ, пишетъ въ соотвътствіе такой хулы: "приличнъе имъ, раскольщикамъ, на своемъ арменскомъ двоперстномъ сложении написати имя демонское: на единомъ перств de, на другомъ монъ, и тако будетъ на двухъ перстахъ сидъти демонъ, егоже они давно въ сердцахъ своихъ носятъ, и того и слушаютъ, и егоже духомъ учими мудрствують хульная и ложная на Христову церковь". Каждый можеть понять, что здёсь двуперстное сложение не названо "демоносъдъниемъ", какъ несправедливо утверждають вопросители. Глубоко возмущенный хулою на троеперстное сложеніе, надъ изображеніемъ котораго раскольники сділали надпись: сатана, святитель Димитрій говорить только, что приличнюе было бы раскольникамъ на двоеперстномъ сложеніи написать имя демонское; не самъ онъ пишетъ на двуперстіи имя демона, а предоставляеть написать его раскольникамъ же, вмъсто надписи ситана, какую они уже имъли дерзость сдълать на изображении троеперстнаго сложения, и находить, что здёсь ихъ дерзость была бы болёе прилична. Когда же святитель Димитрій, не вызываемый хулами на троеперстное сложение, говоритъ о сложении двуперстномъ, тогда онъ разсуждаеть вотъ какъ: "честны суть и персты, ко изображенію креста коимъ-либо образомъ (т.-е. триперстно ли, или двуперстно) служащи" (Розыскъ ч. 1, гл. 4). Итакъ, святитель Димитрій не былъ продержимъ

хулителемъ двуперстнаго сложенія, каковымъ его представляютъ совопросники, и понимать его слова въ томъ смыслъ, что будто онъ самъ назвалъ двуперстіе "демоносъдъніемъ", совершенно несправедливо.

Также и сочинитель книги, именуемой "Обличение неправды раскольническія двуперстное сложеніе самъ по себъ не худилъ, тъмъ паче не называлъ исповъдание чрезъ двуперстное сложение Святыя Троицы и единаго отъ Троицы, Сына Божія, въ двухъ естествахъ происшедшимъ отъ горшаго черта, какъ опять несправедливо утверждаютъ совопросники. Творецъ книги "Обличеніе", представивъ многія свидътельства объ употребленіи церковію троеперстнаго сложенія, приводить и изъ именуемой Кирилловой книги, уважаемой старообрядцами, извъстное мъсто, гдъ отъ имени грека Константина Панагіота обличается Іоаннъ кардиналъ латынщикъ: "И почто не согбаеши три персты, и крестишися десною рукою, егда полагаеши на челъ твоемъ, и не одъваешися оружіемъ креста Господня, но твориши крестъ обоима персты, и послъди пальцомъ внъшнею страною, и воображение креста твоего зритъ вонъ. Вмъсто еже бы имъ одъятися, якоже мы христіане, а ты совлачишися животворящаго креста". Приведя эти слова, сочинитель "Обличенія" пишетъ: "Тако, по старой сей книгъ, обличаетъ грекъ латиновъ, не согибающихъ три персты въ крестномъ знаменіи. Аще праведно датины о семъ обличаются, правильно и раскольщики, не хотящіи знаменатися тремя персты, а двъма". За симъ онъ приводитъ возражение изъ Поморскихъ Отвътовъ: "отвъщаютъ выговски пустосвяты: нашеде содержание двоперстнаго сложения толико отстоитъ отъ латинскаго перстосложенія, елико небо отъ земли". И на это возражение отвъчаетъ: "Двоеперстное ваше сложение отстоитъ ли отъ латинскаго перстосложенія, или ни, о томъ здъ истязанія, или разсужденія не творимъ; и отъ латинъ ли вы взяли, или отъ иного какого горшаго черта, о томъ здъ не изследуемъ; сіе токмо глаголемъ, что аще святый вашъ

Константинъ Панагіатъ истинно обличаль датинъ о несложеній трехъ перстовъ й о сложеній двухъ, и о знаменіи има двоима, то и васъ обличилъ не знаменающихся тремя персты, но токмо двъма". Опять, — названо ди здъсь выражаемое двуперстнымъ сложеніемъ исповъданіе Святыя Троицы и Сына Божія въ двухъ естествахъ происшедшимъ отъ нъкоего черта, какъ несправедливо утверждаютъ совопросники? всякій безпристрастный человъкъ скажеть: нътъ. Ему можно поставить въ вину только то, что онъ выразился неосторожно и грубо; но мысль у него та. что онъ не хочетъ изследовать, отъ кого произошло поставляемое старообрядцами въ догматъ въры двуперстное сложеніе, — отъ папы ли, или отъ лица еще худшаго. Итакъ здъсь онъ не произносить своего сужденія о двуперстіи и не называеть его "чертовымъ преданіемъ", какъ привыкли утверждать раскольники. Напротивъ, о самомъ двуперстіи онъ разсуждаеть снисходительно, обвиняя старообрядцевъ только за усвоеніе двуперстію догматическаго значенія и за хулы ихъ на троеперстіе и на православную церковь, какъ видно изъ слъдующихъ его словъ: "Того ради (мнимые старообрядцы раскольщиками нарицаются), что сице вси въ догматъ ставятъ свое двоперстное сложение, и отметающую безумие ихъ церковь православную безмърно хулять, и всякія святыни лишену быти сея ради вины блядословять. Аще бы сицевіи подъ сложениемъ своихъ двухъ перстовъ не имъли сего смертоноснаго яда (то-есть хуленія на церковь 1), но отъ простоты и невъжества тако знаменалися, не были бы клятвы достойны и раскольнического имени. А понеже не отъ простоты сіе творять, но отъ крайнія злобы, и въ томъ суевъріе свое полагають (то-есть въ томъ, что



<sup>1)</sup> Старообрядцы и сіе выраженіе: *смертоноснаго яда* относять къ числу жестокословныхъ порицаній на двуперстіе, не желая понять, что писатель книги именуеть *смертоноснымь ядомь* не двуперстіе, но хуленіе на церковь, произносимое изъ ревности по двуперстію.

двуперстіе считають догматомъ въры, и церковь, отмънившую двуперстіе, безмірно хулять 1), а противляющихся имъ къ невърнымъ и не христанамъ причитаютъ: достойни суть клятвъ и имени раскольническаго, яко сущіи противницы церкви" (л. 21). И далъе воть какъ разсуждаетъ онъ о перстосложени: "Что бо суть персты наши? ничтоже, токмо персты, аще три, аще два, аще пять; аще сія, аще оныя. Три ничтоже изъявляють, токмо тройственное, два - двойственное, - сіе или оно: три вещи, три человъки, три деньги, или ино что тройственное, такожде и два. Егда убо глаголемъ: три персты совокупленныя изъявляютъ Троицу Божественныхъ ипостасей, а два двоицу естествъ Христовыхъ, сіе глаголемъ по изволенію нашему, а не по естеству перстовъ нашихъ, акибы то собою изъявляющихъ: понеже персты наши сами собою на то не суть довольни, но отъ насъ въ крестномъ знаменіи на то опредълени (тамъ же л. 23). Вотъ какъ разсуждаль о перстосложении сочинитель книги "Обличеніе". Какъ же могъ бы онъ при этомъ произносить порицанія на самое сложеніе перстовъ, употребляемое старообрядцами? Ясно, что совопросники не хотятъ понять, указаннаго нами, дъйствительнаго смысла его порицательныхъ выраженій.

Такъ же разсуждается о перстосложении и въ другихъ полемическихъ книгахъ, изъ которыхъ братчики приводятъ порицательныя о немъ выраженія, — и здъсь утверждается, что персты сами по себъ "ничтоже [сутъ", ни похвалы, ни порицанія не зазлуживаютъ. А совопросники, напротивъ, утверждаютъ, якобы по ученію полемическихъ книгъ въ самомъ сложеніи двуперстномъ,



<sup>1)</sup> Опять и сіе слово: *суевпріе* старообрядцы также причисляють къ жестокословнымь порицаніямь на двуперстіе. Но не ясно ли изъ самой різчи, что писатель книги "Обличеніе" называеть здісь суевіріемь не двуперстіе, а то ученіе или митініе старообрядцевь, что якобы двуперстіе есть догмать візры православной, а троеперстіе есть якобы ересь.

въ самыхъ перстахъ вивщается множество перечисляемыхъ ими ересей и якобы самое исповъдание сложениемъ двуперстнымъ Святыя Троицы и двухъ естествъ во Христъ порицается всякими ересями. Итакъ совопросники сказали явную неправду, приписавъ полемическимъ книгамъ такое учение о двуперсти, какого въ нихъ не содержится.

Мы не хотимъ оправдывать рёзкихъ выраженій полемических в книгъ прежняго времени относительно извъстныхъ обрядовъ; еще митрополитъ Григорій сказалъ о нихъ: "не хороши они и не оправдываемъ ихъ". Но справедливость требуетъ указать вопросителямъ, что всв эти ръзкія выраженія старообрядцы намъренно толкують въ превратномъ смыслъ, и не хотять принять во вниманіе, что выраженія сін вызваны прежде произнесенными тяжкими худами раскольниковъ на православные обряды и на церковь православную, не хотятъ принять во вниманіе и того, что они принадлежатъ частнымъ лицамъ, а не самой церкви, которую несправедливо обвинять за нихъ, особенно послъ того, какъ въ 1886 году Святейшій Синодъ прямо заявиль, что порицательные отзывы полемическихъ книгъ прежняго времени о уважаемыхъ старообрядцами обрядахъ принадлежатъ лично симъ писателямъ, "сама же церковь не раздъляетъ и не подтверждаетъ сихъ отзывовъ и выраженій (Изъясн. Св. Син.). Надобно удивляться тому особенно, что не хотятъ всего этого понять составители вопросовъ, принадлежащіе къ числу окружниковъ, а напротивъ собрали въ своихъ вопросахъ съ какою-то особою тщательностію всякія ръзкія выраженія полемическихъ книгъ, чтобы поставить ихъ въ вину церкви. Г-да совопросники! обратите внимание на самихъ себя. Тогда какъ церковь давно оставила и отвергла порицательныя выраженія прежнихъ писателей о именуемыхъ старыхъ обрядахъ, вызванныя раскольническими же худеніями на обряды православной церкви и на самую церковь, вы, старообрядцы, и досель не прекращаете своихъ хуленій. Даже вы сами, окружники, считающіеся близкими къ церкви, принимая приходящаго къ вамъ отъ православной церкви, досель требуете, чтобы онъ произносилъ въ чинопріятіи: "Азъ отъ богомерзскія никоніанскія ереси днесь прихожду къ истинному православному христіанскія непорочныя въры закону", заставляете его проклинать всъхъ архіереевъ грекороссійской церкви, заставляете, какъ невърнаго язычника, произносить Символъ въры, и совершаете надъ нимъ, какъ будто лишеннымъ печати дара Святаго Духа, свое незаконное муропомазаніе (см. Чинопр. изд. Духов. Сов.).

Православная грекороссійкая церковь имфетъ много святыхъ иконъ съ изображеннымъ на нихъ двуперстнымъ сложеніемъ, и ни одной изъ сихъ иконъ не презираетъ, напротивъ почитаетъ ихъ и покланяется предъними. А совопросники не стыдятся навязывать церкви нечестивую мысль, что якобы она двуперстное сложеніе называетъ "вратами ада", "съдалищемъ демона" и проч. и не стыдятся спрашивать: "неужели на святыхъ и чудотворныхъ иконахъ у Господа Вседержителя благословляющая рука съ изображеніемъ двухъ перстъ есть "врата ада", "съдалище демона"? Достойны ли такіе вопросы братчиковъ, считающихъ себя людьми разсудительными и безпристрастными?

А что касается до единовърцевъ, то церковь имъ разръшила окормляться не "тмою проклятаго еретичества", какъ несправедливо и дерзко пишутъ совопросники, а исповъданіемъ чрезъ двуперстное сложеніе таинства Святыя Троицы и двукъ естествъ во Христъ. И такъ какъ, употребляя двуперстное сложеніе, единовърцы не поставляютъ его въ неизмъняемый догматъ въры и церковь за употребленіе троеперстнаго сложенія не хулятъ, какъ хулятъ раскольники, то (скажемъ словами преосвященнаго Өеофилакта въ его "Обличеніи") "не суть клятвы достойни и раскольническаго имени", а суть истинныя чада единой святой соборной и апостольской церкви, и тъмъ паче, что они употребляютъ извъстные обряды по благословенію самой церкви, которая имъетъ отъ Господа власть давать таковыя разръшенія относительно употребленія тъхъ, или иныхъ обрядовъ.

### Вопросъ 57-й,

Въ книгъ Пращицъ трижды изданной съ благословенія Всероссійскаго Синода напечатано Соборное дъяніе на Мартина еретика мниха, то признаетъ ли ваша церковь это соборное дъяніе правильнымъ и дъйствительно бывшимъ?

### Вопросъ 58-й.

Въ той же книгъ Пращица многіе отвъты основаны на Потребникъ святаго митрополита Өеогноста Московскаго, то признаетъ ли ваша церковь этотъ Потребникъ принадлежащимъ святому митрополиту Өеогносту?

## Вопросъ 59-й.

Если признаетъ ваша церковь правильными и законными какъ Дъяніе на Мартина еретика, такъ Өеогностовъ Потребникъ, то правильно ли заявили свое сомивніе въ ихъ подлинности: Филаретъ митрополитъ Московскій (Брат. Слово за 1873, стр. 142), историкъ Карамзинъ (томъ 2, прим. 515 и томъ 4 прим. 321), господинъ Мельниковъ (его письма стр. 63), господинъ Т. И. Филиповъ (Сбор. проток. люб. дух. просвъщ. за 1873. стр. 302) и прочіи?

#### Отвътъ.

Эти вопросы о Двяніи на Мартина и Өеогностовомъ Требникъ сдъланы, разумьется, съ тою цвлію, чтобы признаніемъ неподлинности "Двянія" и "Требника" оправдать отдвленіе старообрядцевъ отъ церкви. Иначе, не было нужды и предлагать ихъ. Но какъ же не поймутъ совопросники, что предки старообрядцевъ отдвлились

Братское Слово. № 13.

Digitized by Google

отъ церкви не изъ-за Дъянія на Мартина, не изъ-за Требнина Өеогностова, а по причинъ исправленія богослужебныхъ книгъ, совершеннаго и утвержденнаго Московскими соборами 1654, 1656, 1666 и 1667 г., которые соборы въ своихъ постановленіяхъ не только не утверждались на Дъяніи и Требникъ Өеогностовомъ, но ни единымъ словомъ не упомянули даже о ихъ существованіи. Значитъ оное "Дъяніе" и оный "Требникъ" для оправданія раскола не имъютъ и не могутъ имътъ никакого значенія, и совопросники напрасно даютъ объ нихъ вопросы.

Дъйствительно ли былъ соборъ на Мартина и составлено на немъ "Дъяніе", подлинно ли Требникъ принадлежитъ митрополиту Өеогносту? — эти вопросы принадлежать въ числу историческихъ, а не догматическихъ. Они имъли бы догматическое значение въ томъ только случав, если бы въ "Дъяніи", и "Требникъ" содержались какія-либо поврежденія догматовъ въры, и церковь приняла бы такія, повреждающія въру, произведенія. Но ни въ Дъяніи на Мартина ни въ Требникъ Өеогноста никакого поврежденія догматовъ віры не содержится, и самое существованіе ихъ, тъмъ паче ихъ правильность, не только не указаны и не подтверждены упомянутыми Московскими соборами, но и въ послъдующее время россійская церковь соборнъ не признавала ихъ и не утверждала. А что касается до Пращицы, которою совопросники тщатся указать мнимое признаніе русскою церковію и существованія и правильности какъ соборнаго Дфянія на Мартина, такъ и Өеогностова Требника, то эта книга, повторимъ еще разъ, есть твореніе частнаго лица, а не Святвишаго Синода, и церковь за его твореніе не отвътственна. И самъ Питиримъ, быть можетъ, не обладалъ только достаточными историческими и археологическими свъдъніями, чтобы отвергнуть подлинность "Дъянія" и "Требника", какъ потомъ отвергли ее ученые, напротивъ съ излишнимъ довъріемъ пользовался ими; обвинять же его въ намъренномъ составлени подложныхъ памятниковъ нътъ вполнъ достаточнаго основанія. Вина составленія ихъ падаеть на неизвъстнаго, хотъвшаго неправдою послужить истинъ, какъ выразился митрополитъ Филаретъ, на котораго ссыдаются и сами совопросники. И мы не хотимъ оправдывать сего неизвъстнаго; но считаемъ нужнымъ сказать совопросникамъ, что подобные сему случаи составленія подложныхъ сочиненій бывали и прежде въ православной церкви, есть они и теперь въ обществъ самихъ вопросителей. Такъ Стоглавый соборъ въ своемъ Стоглавъ пишетъ: "правило святыхъ апостоль сице глаголеть: аще кто браду брветь, и преставится тако, не достоитъ надъ нимъ служити, ни сорокоустія по немъ пъти, ни просфоры, ни свъщи по немъ въ церковь принести, съ невърными да причтется, отъ еретикъ бо се навыкоша. О томъ же правило 11 шестаго собора, иже въ Труддъ податнъмъ о остризании брадъ" (Стогл. гл. 40). Но это подложныя правила. Въ подлинныхъ апостольскихъ правилахъ приведеннаго Стоглавомъ не находится, и въ 11 правилъ шестаго вселенскаго собора о брадобритіи ніть річи. Итакъ воть кто-то у насъ сочинилъ подложныя правила подъ именемъ апостольскаго и шестаго вселенскаго собора, а Стоглавый соборъ, — не частное лице, а соборъ, — приводитъ эти правила въ основание одного изъ своихъ постановлений. Списатель Житія Еворосинова потъ соннаго мечтанія (какъ справедливо замътилъ соборъ 1667 г.) сочинилъ наполненную ересями сказку о явленіи ему и бесъдъ съ нимъ Божіей Матери. Сказаніе — несомнънно лживое, подложное, какимъ не могутъ не признать его и сами вопросители: однако тотъ же Стоглавый соборъ принимаетъ его за подлинное и даже утверждаетъ на немъ свое опредвление о сугубой аллилуии. Въ старопечатныхъ Потребникахъ, въ чинопріятіи отъ датинъ, издагается проклятіе на папу Петра Гугниваго, якобы повельвавшаго попамъ по семи женъ имъти (Іосиф. Потр.л. 594 сбор.).

Это сказка, и хотя въ тъхъ же Потребникахъ засвидътельствовано, что датинскіе попы вовсе женъ не имъють (л. 599), однако она приводится въ Потребникъ. А въ Кириловой книгъ объ армянахъ написаны такія нелъпицы, которыхъ и писанію предать невозможно: несомнънно, что все это подложныя сказанія, и однако они внесены въ уважаемую старообрядцами книгу. Посмотримъ, что дълается и въ обществъ старообрядцевъ, къ которому принадлежатъ совопросники. Учредитель Бълокриницкой ісрархіи, извъстный инокъ Павелъ, сочиниль цълый "разговоръ" епископа Павла Коломенскаго съ патріархомъ Никономъ, будто бы происходившій на соборъ 1655 г., на которомъ Павла Коломенскаго даже и не было, выдаль его за современный этому собору и, какъ таковый, напечаталь его въ своей 3-й части "Церковной Исторіи". За составленіе этого подложнаго разговора, еще при жизни Павла, обличалъ его иновъ Онуфрій. Здёсь Павлу Коломенскому Павелъ Бълокриницкій между прочимъ приписалъ защищеніе такого ученія о непричастночти Пресвятыя Дівы прародительскому гръху, которое явно противоръчитъ ученію святыхъ отцевъ: Григорія Назіанзина, Никиты Иравлійскаго и преподобнаго Іоанна Дамаскина, и которое покойный Пафнутій Казанскій прямо называль противнымъ святой церкви (см. Соврем. лът. раск. выпускъ 2, 1870 года).

Стоглавый соборъ на ложныхъ правилахъ, якобы апостольскомъ и вселенскаго собора, также на лживомъ сказаніи списателя Житія преподобнаго Евфросина сдёлалъ даже постановленіе о брадобритіи и объ аллилуіа; а церковь грекороссійская на Дѣяніи противъ Мартина и Требникъ Өеогноста никакихъ постановленій не дѣлала. Почему же совопросники Стоглавый соборъ за приведеніе подложныхъ сочиненій не подвергаютъ никакому осужденію, а церковь грекороссійскую за Дѣяніе на Мартина и Потребникъ Өеогноста осуждаютъ? Почему также издателей старопе-

чатныхъ внигъ, допустившихъ столько лжи объ армянахъ и католикахъ, и своего Павла Бълокриницкаго, сочинившаго и напечатавшаго подложный разговоръ Павла Коломенского съ патріархомъ Никономъ, притомъ же содержащій неправославное ученіе, указанное однимъ изъ ихъ собственныхъ архіеревъ, не осуждаютъ, и даже не обличають во лжи, а противъ церкви православной вопіють, указывая на Дъяніе противъ Мартина, которое и сама она не признаетъ подлиннымъ? И если ссылки Стоглаваго собора на подложныя правила и сочиненія нимало не повредили православія россійской церкви, если не повредили его и ложныя сказанія старопечатныхъ книгъ о латинахъ и армянахъ, если за подложное и еретическое сочинение Павла совопросники не признають и свою мнимую церковь повинною въ ереси, то какъ же могутъ они осуждать православную церковь за то, что въ Пращицъ приводятся ссылки на соборное Дъяніе противъ Мартина и на Требникъ Өеогноста?

Замътимъ наконецъ, что православные писатели, когда открылась подложность соборнаго Дъянія на Мартина, не защищаютъ уже его подлинности, что и сами совопросники подтверждають въ своемъ вопросъ; старообрядцы же, и сами братчики, досель продолжають приводить въ свою защиту свидътельства, лживость которыхъ доказана имъ неоднократно, — продолжаютъ утверждаться на лживомъ сказаніи списателя Житія Евфросинова и на другихъ, не отказываются отъ лживаго, составленнаго инокомъ Павломъ, разговора между Павломъ Коломенскимъ и патріархомъ Никономъ, въ которомъ говорится о непричастности Пресвятой Дъвы Маріи первородному гръху и проч. Къ кому же приличнъе приложить изречение: "уне есть тать, нежели присно лжай", — къ православнымъ ли, отказавшимся отъ подложнаго соборнаго Двянія на Мартина, или къ самимъ совопросникамъ, упорно утверждающимся и досель на лживомъ сказаніи списателя Житія Евфросинова и другихъ подобныхъ?

### Вопросъ 60-й.

Если справедливо заявлены сомнёніи въ подлинности документовъ, указанныхъ въ предыдущемъ вопросё, то законны ли и справедливы ли отвёты въ книге Пращице на вопросы старообрядцевъ, какъ основанные почти на этихъ двухъ не имеющихъ никакого доверія документахъ?

### Вопросъ 61-й.

Если же неправильны и незаконны указанные въ 57 и 58 вопросахъ: Дъяніе на Мартина еретика и Оеогностовъ Потребникъ, слъдовательно неправильны и не законны тъ отвъты въ внигъ Пращицъ, которые основаны на неправильныхъ и незаконныхъ документахъ, то не обязана ли ваша церковь написать болъе правильные и законные отвъты на тъ вопросы въ Пращицъ, которые основаны на указанныхъ не имъющихъ никакого довърія документахъ?

#### Отвътъ.

По своей пустотъ и придирчивости вопросы эти не заслуживають и отвъта. Повторимь только сказанное прежде. Ни Паисій патріархъ Константинополькій и его соборъ въ Епистоліи въ патріарху Никону, ни Московскіе соборы 1654, 1656, 1666 и 1667 годовъ не только не утверждались въ своихъ опредъленіяхъ на соборномъ Дъяніи противъ Мартина еретика и на Требникъ Өеогноста, но ни единымъ словомъ не упомянули объ ихъ существованіи: значить ни восточная, ни русская церковь не признаетъ ихъ и не обязана исправлять ссылки, на нихъ сделанныя. И самые ответы въ Пращице принадлежатъ частному лицу, а не всей церкви, которая и не можетъ быть отвътственною за ихъ неправидьность, если бы таковая въ нихъ и находилась. Притомъ же неправду говорять совопросники, утверждая, что будто бы содержащіеся въ Пращиць отвыты поснованы почти на этихъ двухъ документахъ", т.-е. на Дъяніи и Потребникъ. Кто, читавшій Пращицу, не знаеть, что составитель оной показалъ обширное знакомство съ древлеотеческими писавіями и другими памятниками древности, которыя и приводить во свидетельство? Постыдились бы, г-да братчики, говорить не правду, которую можеть обличить каждый, знакомый съ книгою архіепископа Питирима. А если не читали Пращицы, то постыдились бы говорить то, чего не знають и темъ обличать свое невежество. И если бы вопросы, разсмотрънные Питиримомъ, были недостаточно ръшены имъ, и въ такомъ случаъ совопросники несправедливо требуютъ новаго ихъ ръшенія, ибо всь сіи вопросы уже вполнъ удовлетворительно разръшены послъдующими православными писателями въ сочиненіяхъ противъ раскола: совопросники, какъ и всъ раскольники, не хотять только вникнуть въ сіи сочиненія и безпристрастно разсмотръть сказанное въ нихъ. Въ заключеніе мы имъ посовътуемъ опять взглянуть на самихъ себя. Ихъ именуемая церковь, не отказываясь отъ указанныхъ въ предыдущемъ отвътъ ложныхъ свидътельствъ и продолжая досель утверждать на нихъ свои ученія, напротивъ дегкомысленно отрекается отъ того, что сама признала ученіемъ церкви. Она издала Окружное Посланіе, назвавъ его ученіе именно ученіемъ святой апостольской церкви, и сама же, безъ всякаго основанія, дишь въ угоду противуокружникамъ, предала его всеконечному уничтоженію. Не есть ли это явное нечестіе?

Егорг Антоновг.

(Продолжение въ слъдующемъ №).

# Новая поъздка въ Гуслицу.

(Изъ записной книжки.)

Ровно черезъ пять лътъ удалось намъ еще разъ побывать въ знаменитой Гуслицъ 1). Любопытно было посмотръть, не произошло ли въ теченіе пяти лътъ какихъ-либо перемънъ въ этомъ давнишнемъ и главномъ подмосковномъ гнезде раскола, — особенно же посмотръть, какіе успъхи оказала недавно начавшаяся здёсь миссіонерская дёятельность. Настоящая побздка имбла для насъ тъмъ большій интересъ, что теперь мы имфли удовольствіе сопутствовать досточтимфйшимъ отцу архимандриту Павлу п В. К. Саблеру, которые предприняли повздку въ Гуслицы именно за твмъ, чтобы познакомиться съ состояніемъ православнаго миссіонерства въ этой раскольнической палестинъ и посмотръть основанный здъсь еще приснопамятнымъ митрополитомъ Филаретомъ съ миссіонерскою цілію Спосопреображенскій Гуслицкій монастырь, равно какъ недавно открытыя и еще открываемыя съ этою же цълію приходскія церкви и школы.

Мы вывхали изъ Москвы 4-го августа въ вечернимъ повздомъ Нижегородской желвзной дороги, разсчитывая провести ночь и слъдующее утро въ Павловскомъ посадъ у здъшняго почтеннаго гражданина Я. И. Лабзина, а затъмъ провхать въ Гуслицкій монастырь, чтобы здъсь встрътить и отпраздновать храмовой, главный въ монастыръ праздникъ — Преображенія Господня.

Послѣ удобно и покойно проведенной ночи въ гостепріимномъ домѣ Я. И. Лабзина, утромъ мы поѣхали къ обѣднѣ въ кладбищенскую церковь, близъ которой устроена Яковомъ



<sup>1)</sup> Описаніе первой повздви въ Гуслицу, по случаю освященія соборной церкви въ Спасопреображенскомъ Гуслицкомъ монастырѣ, см. въ *Брат. Сл.* 1886 г. т. II. стр. 128—143.

Ивановичемъ небольшая женская община. На обоихъ клиросахъ пѣли сестры этой общины, составляющія прекрасный хоръ. Стройное пеніе, большею частію древними напевами, превосходное, осмысленное чтеніе еще очень юной чтицы, невольно настраивали душу къ молитвъ. Весьма умилительно было также видъть всёхъ сестеръ, вмёстё съ учредителемъ общины и многими лицами изъ народа, приступавшихъ въ таинству причащенія. Послі об'єдни мы зашли въ просторное и чистое помъщение одного изъ домовъ общины: здёсь всё сестры собрались получить благословение отъ о. архимадрита Павла, и онъ сказалъ имъ въ высшей степени назидательное поучение о томъ, какого великаго дара сподобились онъ въ таинствъ причащенія и какое должны соблюдать благоговъніе, имін въ себі, самымъ существомъ своимъ вселившагося въ нихъ, Христа. Простая, но вмъстъ проникнутая глубиною мысли и чувства, духомъ истинно отеческимъ, эта рѣчь старца даже насъ, постороннихъ свидътелей, тронула до слезъ: нътъ сомнинія, что тв, къ кому она обращена была, запечатлиють ее въ сердцв и никогда не забудутъ. И учреждениемъ общины и особенно заботами о строгомъ исполненіи въ ней церковныхъ уставовъ и порядковъ Я. И. Лабзинъ оказываетъ не малую услугу православной церкви среди раскольническаго населенія, такъ какъ раскольниковъ есть не мало и въ Павловскомъ посадъ, который входить уже въ «сферу мощи» зуевской и богородско-глуховской Морозовщины. Не даромъ же Арсентій Иванычъ Морозовъ, царюющій въ Богородскі, очень не долюбливаеть Я. И. Лабзина... Послъ транезы, предложенной радушнымъ хозяиномъ, въ два часа пополудни, на его же добрыхъ коняхъ, мы пустились въ путь къ Гуслицкому монастырю, предположивъ остановиться въ Крестовоздвиженскомъ приходъ, имъющемъ особое отношение къ Братству св. Петра митрополита.

Ровная, отчасти болотистая, пересёкаемая небольшими лёсами мёстность, по которой пришлось намъ ёхать и какова вообще вся Гуслица, не отличается красотою; но широкій горизонть, простирающійся во всё стороны, производить на

путника пріятное впечатлівніе. Первыя встрівтившіяся на пути деревни: Мишутино, Евсевьево, Логиново, заселены православными; следующая затёмъ деревня Ланилово наполовину православная, наполовину раскольническая. Онъ принадлежать къ приходу села Загарья, которое осталось у насъ въ сторонъ. Отсюда, за Загарьемъ, съ деревни Ляхова, начинается такъ называемый Заходъ, составляющій уже Гуслицу, и именно ту часть Гуслицы, которая пользуется наихудшей славой. Деревни и села все уже съ сплошнымъ раскольническимъ населеніемъ; православные считаются въ нихъ единицами, много если десятками<sup>1</sup>). Въ каждой деревив есть раскольническая часовня, стоящая особо отъ домовъ и отличающаяся отъ нихъ по характеру постройки, - нъкоторыя въ два свъта. Неподалеку отъ часовни въ каждой деревнъ имъется звонница, — это большею частію врытое въ землю высокое еловое дерево, раздёленное въ вершинъ на два ствола, между которыми и повъщенъ на кръпкой перекладинъ колоколъ.

Крестовоздвиженскій погость находится верстахь въ трехь отъ Гуслицкаго монастыря. Мы подъёхали прямо къ церкви: церковь деревянная, старинная, очень оригинальной архитектуры, — окружена какими-то коридорами, довольно широкими, внутри же очень тёсна и вся вообще ветха, такъ что въ западной половинъ потолокъ нашли нужнымъ подпереть двумя толстыми бревнами. Зато иконостасъ носить несомнънные слъды древности, достойные полнаго вниманія, не смотря на всю его скудость, — особенно хороши царскія двери, очень похожія на замѣчательнъйшія царскія врата въ Лавр-

<sup>1)</sup> Мы слышали любопытную легенду о томъ, отъ чего Гуслица такъ густо, сплошь заселена раскольнивами. По одной редавціи "врагъ человъвъ", т.-е. діаволъ, а по другой — Никита Пустосвять (что, впрочемъ, не составляетъ большой разности) шелъ по Россіи съ полнымъ лукошкомъ съмянъ раскола и разбрасывалъ ихъ, гдъ нъсколько зеренъ, гдъ горсточку. Пришелъ въ Гуслицу. Здъсь онъ споткнулся обо что-то и просыпалъ все лукошко. Подбирать не сталъ, а махнулъ рукой и ушелъ. Вотъ отчего и выросъ здъсь расколь такъ густо, какъ нигдъ.

скомъ Троицкомъ соборъ. Это истинная драгоценность: такіе памятники можно встрётить только въ нёкоторыхъ древнихъ монастыряхъ. Скудость и запущенность храма объясняется твиъ, что врестовоздвиженскій приходъ, хотя и простирается на большое пространство, хотя считаеть прихожань до двухъ тысячь душь, но дёйствительныхь, т.-е. православныхь, едва ли имветь и сотню. Всв остальные — раскольники, состоящіе подъ паствою раскольническихъ поповъ, имфющихся почти въ каждой деревив. Такому печальному положению и церкви и прихода, нужно признаться, не малою виною служило и то обстоятельство, что містный священникъ не соотвітствоваль назначенію православнаго пастыря, поставленнаго служить и дъйствовать среди сплошнаго раскольническаго населенія. Обстоятельство это давно уже составляло предметь сожальнія и заботы всёхъ, ревнующихъ объ ослабленіи раскола, особенно въ такомъ мъстъ, какъ Гуслица, сплошь заселенная раскольниками и составляющая къ тому же разсадникъ раскольническихъ поповъ для всей почти Россіи. Наконецъ, въ недавнее время удалось достигнуть, что въ Крестовоздвиженскій приходъ поставленъ священникъ, какого желательно было имъть здёсь: обратившійся изъ раскола, знакомый съ бытомъ и ученіями раскольниковъ и преданный святому д'ялу ихъ обращенія въ православіе, — о. Назарій Пузинъ<sup>1</sup>). Потомъ, Братство св. Петра митрополита признало полезнымъ устроить въ Крестовоздвиженскомъ приходъ, какъ центральномъ мъстъ гуслицкой палестины, братскій миссіонерскій домъ для своего, единственнаго въ Гуслицъ, и даже во всей Московской епархіи, миссіонера-слепца А. Е. Шашина, который



<sup>1)</sup> Присоединеніе о. Назарія къ православной церкви совершено было на Асонт въ 1887 г. Туда онъ отправился, еще будучи раскольникомъ, хотя и колеблющимся въ преданности расколу; строгій чинъ богослуженія, тщательное соблюденіе иноческихъ уставовъ, вся вообще церковность Асонскихъ обителей произвели на него такое впечатльніе, что онъ, нимало не колеблясь уже, оставилъ расколъ и присоединился къ православной церкви. По возвращеніи въ Россію онъ имълъ утъшеніе привести въ церковь и все свое семейство.

до тъхъ поръ нанималъ себъ квартиры по разнымъ деревнямъ, и конечно у раскольниковъ (за неимъніемъ православныхъ), что представляло большія неудобства. Съ помощію щедраго братскаго казначея, В. А. Хлудовой, братскій миссіонерскій домъ въ прошломъ году былъ оконченъ постройкою, и нашъ миссіонеръ поселился въ немъ. Посътить о. Назарія, познакомиться съ его дъятельностію въ приходъ, и посмотръть братскій миссіонерскій домъ, — вотъ что въ особенности побуждало насъ заёхать въ Крестовоздвиженскій погость.

Осмотръвъ церковь въ сопровождения о. Назарія, мы прошли въ его домикъ, гдъ привътливо встръчены были его супругою. Домикъ маленькій, новенькій, чистенькій. Эта примърная чистота и опрятность, при радушіи хозяевъ, весьма насъ порадовали. Самое то, что о. Назарій, дотол'в ютившійся въ небольшомъ помъщении при старой школъ, успълъ построить себъ собственный домикъ, служитъ отчасти свидътельствомъ его добрыхъ отношеній къ своему приходу. И какъ выдается, какъ привътливо смотритъ этотъ новенькій домикъ, съ его зеленой желъзной кровлей, среди окружающихъ, близкихъ къ разрушенію старыхъ построекъ! Близъ него стоитъ старенькій домикъ причетника: и онъ пріобрътенъ Братствомъ, починенъ по возможности и предоставленъ для жительства вновь избранному причетнику, подающему добрыя надежды. Нѣсколько подалѣе стоитъ довольно просторное, но уже ветхое зданіе бывшаго училища. Судьба этой школы примічательна. Подъ вліяніемъ богатаго раскольника Гущина она переведена въ сосъднюю, у самаго погоста начинающуюся, большую деревню Давыдово, гдъ Гущинъ, имъющій здъсь пребываніе, выстроиль для нея новый домъ: старое училищное зданіе такимъ образомъ осталось пустымъ, а съ удаленіемъ школы отъ церкви она вышла и изъ-подъ вліянія священника, напротивъ вошла подъ вліяніе богатаго раскольника. Но о. Назарій успъль и въ оставленной школь открыть ученіе, - учить мальчиковь и самь и чрезъ посредство выученныхъ имъ юныхъ учителей. Мы дальше будемъ имъть случай

говорить объ его ученикахъ. Въ нѣкоторомъ разстояніи отсюда стоитъ вновь построенный братскій миссіонерскій домъ, къ которому мы и направились. Домъ просторный, свѣтлый, для нашего почтеннаго миссіонера есть теперь возможность побесѣдовать и у себя съ приходящими старообрядцами; надворныя строенія устроены тоже хорошо и удобно. Для Братства немалымъ утѣшеніемъ должно служить, что, благодаря его заботамъ, теперь имѣется прочный пріютъ хотя для одного миссіонера въ Гуслицѣ, гдѣ миссіонеры такъ необходимы.

Отъ Крестовоздвиженскаго посада до Гуслицкаго монастыря дорога идетъ большею частію лісомъ, — тімъ самымъ лівсомъ, который точно сплошной ствной окружаеть со всвиъ сторонъ Гуслицей монастырь. Мы прівхали за часъ до всенощной. Не стану вновь описывать эту тихую обитель — памятникъ заботъ великаго архипастыря, митрополита Филарета, о насаждении православія въ самомъ средоточіи темнаго гуслицкаго раскола. Та же чистота, тотъ же порядовъ, то же благоуханіе цвётовъ по дорожкамъ, окружающимъ величественный храмъ, при освящении котораго мы присутствовали пять лёть тому назадъ. И теперь, какъ тогда, монастырь наполненъ богомольцами, изъ всёхъ окрестныхъ месть собравшимися на праздникъ. Толпы ихъ, спѣшившія въ монастырь, и намъ приходилось догонять и обгонять. Уже это одно, что монастырь нёсколько разъ въ году 1) собираетъ въ свою ограду и въ свои храмы на молитву столько народа, среди котораго есть безъ сомнвнія и старообрядцы, служить нагляднымъ доказательствомъ его благотворнаго вліянія на мъстное населеніе. Всенощное бдініе началось съ шести часовъ и продолжалось ровно до одиннадцати Само собою разумвется, что служба совершалась съ самымъ строгимъ соблюденіемъ устава; кром'в того между касизмами и по шестой пъсни были чтенія поученій. На правомъ клиросъ пъль очень



<sup>1)</sup> Такое же, какъ на праздникъ Преображенія, стеченіе народа бываеть и на 16-е августа, для поклоненія м'єстно чтимой древней икон'є Нерукотвореннаго Спаса.

хорошій, какого не возможно было и ожидать въ такомъ захолустьв, хоръ пввчихъ, нарочно прибывшихъ въ празднику верстъ за 15 съ фабрики купца Тряпкина, очень усердствующаго къ обители; на лѣвомъ пѣли монахи и также собравшіеся любители пінія. Піли однако всю всенощную старинными распъвами, и только нъкоторыя пъснопънія, какъ напримъръ катавасію канона, великое славословіе, пропъты въ новыхъ переложеніяхъ. Въ самый праздникъ за ранней и поздней объднями храмы были переполнены народомъ. Между объднями В. К. Саблеръ, у котораго, по обычаю, имълся значительный запасъ книжекъ и листовъ религіознаго содержанія, вышель на монастырь раздать ихъ народу, — и едва не смять быль толпами богомольцевь обоего пола и всёхь возрастовъ, неудержимо стремившихся получить книжку, или листочекъ. Такъ велика жажда народа къ религіозному чтенію! И воть еще тому доказательство. За поздней об'вдней во время чтенія часовъ слышимъ мы сзади еще какое-то чтеніе. Оказалось, что мальчикъ, присъвшій у колонны, читаеть полученную при раздачь внижку: чтепь сначала читалъ шопотомъ, потомъ, увлекшись, сталъ читать почти вслухъ, такъ что стоявшая неподалеку какая-то женщина,. должно быть мать, должна была остановить его. Послѣ торжественно отслуженной и стройно пропётой поздней обёдни совершенъ былъ крестный ходъ вокругъ монастыря. Прекрасно и умилительно было это религіозное шествіе съ коругвями и святыми иконами между бёлыми стёнами монастыря и стъною великолъпныхъ темно-зеленыхъ сосенъ. Во время хода продолжалось пініе молебна, начатаго въ церкви, и именно канона, съ обычными остановками на четырехъ странахъ. Толпы народа сопровождали крестный ходъ и вмёств съ нимъ возвратились въ церковь, гдф еще долго прикладывались въ чтимой иконъ Спасителя, — и затъмъ большинство пустилось въ обратный путь. Да, большое значение для народа, въ его религіозной жизни, имбють эти путешествія въ обители на храмовые праздники! И обителямъ нашимъ следуетъ очень дорожить этимъ, еще слава Богу не истребленнымъ въ народъ, добрымъ старымъ обычаемъ, а особенно сабдуеть заботиться, чтобы народъ выносиль изъ своихъ паломничествъ добрыя впечатавнія, которыя надолго сохранятся въ немъ, — чтобы выносилъ и хранилъ отрадныя воспоминанія о благодівномь, истовомь служеніи, о строгой жизни и благочиніи инововъ, о ихъ вниманіи въ странникамъ, о готовности послужить имъ словомъ назиданія... Смотря на толпы народа, собравшагося на праздникъ въ Гуслицкій монастырь, можно было вполнъ оцънить дальновидную мысль приснопамятнаго митрополита Филарета, что учрежденіемъ иноческой обители съ строгимъ чиномъ богослуженія всего удобне и верне можно воздействовать благотворным образомъ и на православныхъ, окруженныхъ сплошнымъ раскольническимъ населеніемъ, и на самихъ раскольниковъ. Нельзя поэтому не порадоваться, что въ Гуслицкой обители досель строго соблюдается чинъ богослужения, и неизмыно исполняется любимое народомъ и особенно чтимое старообрядцами старинное, уставное пъніе. Въ монастыръ имъется и хорошая библіотека, снабженная преимущественно внигами, нужными для вразумленім раскольниковъ, которою пользуется и братскій миссіонеръ. Основаніе библіотеки положено еще первымъ игуменомъ и строителемъ монастыря, извёстнымъ о. Парееніемъ, отъ котораго остались и нівкоторыя рукописи, весьма цвнныя по своей древности; нынвшнимъ о. настоятелемъ она восполняется каждогодно выпискою противораскольническихъ книгъ и духовныхъ журналовъ. Въ недавнее время для библіотеки отдівлано очень хорошее, просторное помъщение надъ теплою церковию; книги содержатся въ полномъ порядкъ, благодаря заботамъ послушника-библіотекаря, довольно свъдущаго и, что всего дороже, преданнаго своему дълу.

Послѣ праздничнаго учрежденія, предложеннаго въ преврасной монастырской трапезѣ по строгому иноческому чину, мы предприняли поѣздку въ другую сторону Гуслицкой палестины, за рѣку Мерскую: нашею цѣлію было осмотрѣть вновь устроенную стараніями миссіонера А. Е. Шашина церковно-приходскую школу въ деревив Заволень и вновь построенную попеченіемъ о. архимандрита Павла перковь въ деревив Мальковъ.

Ръка Мерская протекаетъ на южной сторонъ монастыря: здёсь, въ нёсколькихъ саженяхъ отъ монастырской стёны, плоская возвышенность, на которой стоить монастырь, оканчивается довольно значительнымъ спускомъ къ рѣкѣ, за которою далеко простираются луга. Влёво, противъ самаго монастыря, сейчась же за ръкой начинается большая деревня Куровская, съ огромными фабричными ворпусами и трубами богатаго купца Балашева, — онъ раскольникъ (впрочемъ, окружническаго толка), и вся деревня сплошь раскольническая. Переправясь по красивому мостику, перекинутому черезъ ръку, намъ следовало ехать именно на эту деревню; но мы взяли направо, чтобы проёхать къ монастырскому училищу, которое желательно было посмотрёть. Училище это старейшее, первое и нъкогда единственное въ Гуслицъ: въ свое время оно принесло не мало пользы, не мало приносить и теперь, такъ какъ раскольники охотно отдавали и отдаютъ въ него дътей. И учитель и ученики, имъющіе здъсь и пищу и ночлегъ, содержатся на счетъ монастыря. Самое зданіе очень большое, просторное; но уже носить слёды ветхости и не отличается тъми удобствами и приспособленіями къ класснымъ занятіямъ, какія находимъ въ новыхъ шкодахъ.

Деревня Заволенье, въ которую мы прівхали отсюда, огромная, больще и Куровской, — въ ней считають до 1500 душъ обоего пола, и все это раскольники; православныхъ два — три дома. Въ деревнъ моленная съ постояннымъ алтаремъ и живетъ попъ Кузьма — неокружникъ, какъ и всъ почти гуслицкіе попы. Вотъ въ этомъ-то гнъздъ раскола А. Е. Шашинъ и нашелъ необходимымъ открытіе церковно-приходской школы. Объ этой школъ онъ хлопоталъ вездъ, гдъ можно, и наконецъ, благодаря милостивому вниманію г-на оберъ-прокурора Святъйшаго Синода К. П. Побъдоносцева и В. К. Саблера хлопоты его увънчались успъхомъ: средства на построеніе школы даны, и теперь, вполнъ отстроенная, она уже кра-

суется среди раскольнической деревни. Зданіе двухъэтажное: вверху просторное помъщение для самой школы, уже уставленное влассными столами, внизу — для учителя. Теперь забота только о хорошемъ учителъ, который однако имъется въ виду, и объ отврытіи школы. Достойно вниманія, что заволинскіе раскольники отнеслись къ постройкѣ школы нисколько не враждебно, даже изъявляють полную готовность отдавать туда дётей, какъ мы сами слышали, разговаривая съ нъкоторыми изъ нихъ. Надобно ожидать поэтому, что при умѣломъ обученім старообрядческія дѣти будутъ выходить изъ школы не враждебно настроенными противъ церкви и способными впоследствии увидеть вполне ясно заблуждение раскола. Въ постройкъ школы принималъ близкое участіе одинъ изъ жителей Заволенья Н. Я. Ееимовъ, бывшій старообрядець, но съ супругою и младшими датьми уже присоединившійся къ православной церкви, — по словамъ слѣппа-Шашина, онъ былъ въ этомъ дёлё его глазами. Николая Яковлевича мы видели въ Гуслицкомъ монастыре на праздникъ и дали ему слово посътить его въ Заволеньъ. Онъ живеть не очень далеко отъ школы въ небольшомъ чистенькомъ домикъ. Чрезвычайно трогательно было радушіе, съ какимъ мы приняты были въ этой недавно старообрядческой семьв,не знали, чемъ угостить насъ: около шипевшаго на столе самовара были и сотовый медъ съ собственной пасеки, и варенья, и разныя сласти, и даже жареная рыбка собственной ловли. Для маленькихъ дътей хозяина, будущихъ учениковъ школы, В. К. Саблеръ привезъ серебряные вызолоченные крестики, и о. архимандрить Павель торжественно благословиль ими дітей, подведенныхъ матерью, сказавъ имъ нісколько простыхъ поучительныхъ словъ. «Помните же этотъ день, дъти!» -- сказала имъ въ свою очередь мать. Любопитно, что распоряжавшійся у самовара старшій сынъ Николая Яковлевича, рослый, выше отца, молодецъ, уже женатый, одинъ изъ семьи остается въ расколь, конечно, подъ вліяніемъ жениной родни; но онъ вовсе не фанатикъ и, конечно, будетъ сыномъ церкви. Почти прямо противъ дома Николая Яковле-

Digitized by Google

вича стоитъ зеленый домикъ съ каменною при немъ владовой: это жилище противуовружническаго попа Кузьмы, и самъ онъ, пожилой съ просъдью мужчина, съ длинными волосами и въ широкой шляпъ (такъ одъваются въ Гуслицахъ всъ раскольническіе попы) сидълъ около дома на лавочкъ, конечно, наблюдая за пріъхавшими въ его парохію непріятными гостями. Здъсь, въ Заволеньъ, мы оставили сопутствовавшаго намъ А. Е. Шашина, котораго, по отъъздъ нашемъ, пригласилъ побесъдовать одинъ изъ самыхъ богатыхъ завольнискихъ старообрядцевъ, и конечно разспрашивалъ о цъли нашего путешествія...

Отъ Заволенья до Малькова верстъ 15. Путь лежалъ черезъ нъсколько раскольническихъ деревень. Въ сторонъ осталась деревня Бёлина, въ которой живеть раскольническій попъ Иванъ — окружникъ; Вхали же черезъ Авсюнино, Селиваниху и Титово. Во всёхъ трехъ видёли часовни, невзрачныя; въ Авсюнинъ обращаеть на себя внимание только очень высовая на четырехъ столбахъ коловольня съ двумя колоколами (прежде висело больше). Въ Титовъ живетъ раскольническій попъ — неокружникъ, Петръ. Затімъ проъхали погостъ Рудню, торговый, съ рядами лавокъ: здъсь два православныхъ священника. Въ двухъ верстахъ отъ Рудни и деревня Мальково, - небольшая, раскольническая, въ которой однако уже съются съмена православія: здъсь-то о. архимандритъ Павелъ своими стараніями, съ помощію благотворителей, испросивъ на то дозволеніе, устроилъ церковь и открылъ приходъ. Новенькая деревянная церковь, обитая тесомъ и покрашенная, обнесенная на средства благотворителя старосты хорошею оградою, и снаружи кажется красивою; но особенно хороша внутри. Изъ довольно помъстительнаго западнаго притвора широкія двери вводять въ свётлый и просторный храмъ, съ некрашеннымъ иконостасомъ изящной ръзьбы, съ иконами, прекрасно написанными съ строгановскихъ образцовъ московскимъ иконописцемъ Ручкинымъ. Но истинное украшеніе иконостаса составляеть верхній его рядь съ подлинными старинными иконами пророковъ и апостодовъ

замѣчательнаго письма. Это даръ строителя. Вообще, такой церкви, какъ мальковская, не найти еще въ гуслицкихъ селеніяхъ, и о. архимандритъ Павелъ могъ справедливо любоваться ею и радоваться, что могъ показать ее намъ. Въ священники къ этой церкви поставленъ мѣстный житель, обратившійся изъ раскола, о. Андрей. Положеніе его среди раскольниковъ, конечно, тяжело; но можно надѣяться, что съ Божією помощію, вокругъ святаго храма образуется не малый приходъ.

Въ монастырь мы возвращались тъмъ же путемъ, чрезъ тъ же деревни. Когда подъвхали въ Заволенью, было уже темно. Надъ этой огромной деревней стономъ стояль гуль буйнаго праздничнаго веселья: вся улица наполнена народомъ; парни съ наряженными въ «немецкія» платья девками ходять парами и горланять пъсни, - каждая пара свою; изъ этого гама нестройныхъ пъсенъ ръзко выдъляются пьяные голоса... И это, говорять, во всёхь деревняхь съ сплошнымь раскольническимъ населеніемъ, гдф раскольникамъ нфтъ побужденія выставить предъ православными свое напускное благочестіе, а живуть ничемь не стесняясь, нараспашку. И воть мы видели, какъ проводять праздники наши старообрядцы, которыхъ обывновенно ставять въ образецъ православнымъ относительно трезвости и скромной жизни! Про-**Вхали и черезъ Куровское**; но здёсь не встрётили такого разгула, какъ въ Заволеньв, ввроятно потому, что была уже . чеон виндеоп

Раннимъ утромъ 7-го числа мы оставили мирную Гуслицкую обитель, унося самыя пріятныя объ ней воспоминанія. Путь нашъ лежаль еще въ другую сторону Гуслицъ, къ границѣ и за границу Владимірской губерніи: намъ хотѣлось побывать въ Ликинѣ у почтеннаго А. В. Смирнова, видѣть построенные этимъ любителемъ церковнаго благолѣпія храмы. По пути опять заѣхали въ Крестовоздвиженскій погостъ. Теперь проѣзжали черезъ самую деревню Давыдово, и мнѣ захотѣлось посмотрѣть выстроенную Гущинымъ школу, которая невольно обращала на себя вниманіе своимъ красивымъ фасадомъ. Присматривающая за школой женщина предупредительно провела меня въ классныя комнаты, которыхъ оказалось двъ: объ просторныя, свътлыя, опрятныя, съ хорошо выврашенными ученическими столами, ариометическими досками, даже съ красивымъ библіотечнымъ шкафомъ; рядомъ. довольно тесное впрочемъ, помещение для учителя. Видно, что о вившности очень заботились и заботятся. Школу посъщають до 60 ученивовъ и ученицъ; есть не только учитель изъ семинаристовъ, но и учительница, находящіяся, конечно, подъ сильнымъ вліяніемъ Гущина: можно судить по этому, какъ и въ какомъ духв идетъ здвсь ученіе! Правда.школа земская и земскія власти им'йють право надзора за нею, а экзамены посъщаеть даже самъ инспекторъ наролныхъ школъ г. Добровольскій; но все это ничего не значить при ближайшемъ вліяніи на школу раскольника. Любопытно, что даже въ самой надписи, которая красуется на школь, она называется Гущинскою... Любопытно и то, что школа стоить по сосёдству съ раскольнической часовней, которую мы некогда описывали, и что туть же неподалеку живеть самъ попъ — Давыдъ. Между темъ какъ я осматривалъ гущинскую школу, мои спутники находились въ прежней, оставленной Крестовоздвиженской школь: здъсь я нашель ихъ экзаменующими нъсколькихъ мальчиковъ и дъвочекъ старообрядцевъ, учениковъ и ученицъ о. Назарія. Бойко и толково отвъчали они на вопросы о. Назарія изъ Закона Божія; даже одинь маленькій мальчикь льть восьми — девяти оказался и хорошо читающимъ по Псалтири и твердо отвъчающимъ на вопросы. Любо было смотръть на этихъ дътей, съ умными, живыми лицами. Сама собою являлась мысль дать школь о. Назарія болье правильное устройство и поддержать самое зданіе, хотя и старое, но еще достаточно крѣпкое, - и тутъ же происходили разсужденія какъ это сдълать. А школа, состоящая подъ надзоромъ православнаго священника, дъйствительно необходима здъсь для противовъса школъ, стоящей несомнънно подъ раскольническимъ вліяніемъ.

Изъ Крестовоздвиженскаго, простившись съ о. Назаріемъ и А. Е. Шашинымъ, мы повхали уже новыми мъстами. Въ сторонъ пріютилась раскольническая деревня Барская, родина Чуркина, своего рода извъстности. Чуркины да монетчики — вотъ гуслицкіе герои раскольниковъ! Лалфе на пути село Запонорье. Въ немъ оригинальная деревянная перковь, снаружи вся обитая желёзомъ и выкрашенная въ бълую враску: издали она представляется очень врасивою. По внутреннему устройству насколько походить на Крестовоздвиженскую, - и иконы также старинныя, но очевидно подновленныя, какъ налобно полагать, въ парствование императрины Елисаветы<sup>1</sup>). Въ Запонорый есть перковно-приходская школа. Село раскольническое. Затъмъ проъхали двъ деревни — Радованье и Глебово, стоящія почти рядомъ: въ объихъ раскольническія часовни, — въ Радовань в новая, или обновленная, окрашенная масляною краской. Это исключеніе изъ всёхъ видённыхъ нами раскольническихъ часовенъ: всв прочія представляются снаружи крайне запущенными и неприглядными, чему, конечно, нельзя не порадоваться. За следующей деревней — Коротково начинается граница Владимірской губерній и вибств прекрасный люсь, среди котораго стоить изв'ястное Дулево, съ его огромными фарфоровыми заводами, извергающими изъ трубъ пламя и дымъ, который виденъ издалека. Въ Коротковъ можно примътить весьма любопытное обстоятельство иля характеристики нашихъ кабатчиковъ — этой язвы русскаго народа. Въ Дулевъ не допускаются кабаки; рабочимъ приходится брать водку изъ ближайшей деревни, изъ Короткова: и вотъ въ деревнъ этой, очень небольшой, явилось два кабатчика, перебивающихъ другь у друга практику, - каждый старался открыть торговлю поближе къ дулевскому лъсу и, перепрыгивая другъ черезъ друга, наконецъ оба они утвердились на самомъ концъ

<sup>1)</sup> Священникъ показывалъ намъ деревянный кресть съ надписью, изъ которой видно, что церковь обновлена была именно въ царствованіе Елисаветы.

перевни... Боже милостивый! Будеть ли когда положень конепъ проделкамъ этихъ кровопійцъ, развращающихъ и губяшихъ русскій народъ! Въ Дулевъ мы видъли теперь православную церковь, которой пять лёть тому назадъ не существовало. Владвлецъ фабрики г. Кузнецовъ — раскольникъ; средства на построеніе церкви, какъ мы слышали, образовались изъ постепенныхъ взносовъ, сделанныхъ рабочими, большинство которыхъ православные: г-ну Кузнецову спасибо и за то, что не препятствоваль, а даже содействоваль устроенію церкви. Она деревянная и не новая, - перенесена изъ села Горы, гдф А. В. Смирновъ устроилъ вмфсто деревянной великолъпную каменную церковь, но отдълана заново и по наружности очень красива: отъ заводскихъ зданій отдёляется пролегающею здёсь дорогою. Близъ церкви построены очень красивые дома для причта. Мы уже говорили въ свое время, что построеніе православной церкви въ Дулевъ очень не повравилось извёстному распространителю раскола и расплодителю раскольническихъ поповъ, богачу-фабриканту Арсенію Морозову и что онъ позаботился прислать въ Дулево своего попа; говорили также, что этотъ попъ, Иванъ Рамадиновъ, бъжаль было отсюда къ неокружникамъ, въ надеждъ получить у нихъ лучшій приходъ, но, потерпівь неудачу, возвратился опять къ г-жъ Кузнецовой, большой ревнительницъ раскола, и торжественно, въ часовив, принесъ передъ нею и предъ своими духовными детьми повинную. Теперь намъ сказывали, что побёгъ его имёль таки выгодныя для него послёдствія: ему прибавили жалованья. Слышали также, что для служенія этому морозовскому ставленнику Кузнецовъ отстроиль на самой фабрикъ великольпную часовню, имъющую полное подобіе церкви. Должно быть, дозволивъ построить около фабрики православный храмъ, раскольникъ уже считаетъ себя вправъ построить и свой раскольническій, чтобы въ немъ отправлялъ служенія рабочій съ морозовской фабрики, по приказу Арсенія Морозова наряженный Савватіемъ въ священническія облаченія 1)...

<sup>1)</sup> Мы получили потомъ извъстіе, что эта раскольническая церковь

Отъ Дулева до Ликина очень недалеко. Мы пробхали прямо на Гору, посмотрёть устроенную здёсь А. В. Смирновымъ церковь, которая могла бы служить украшеніемъ даже любаго города. При цервви теперь врасуется имъ же построенная высокая, превосходной архитектуры, колокольна, которой прежде не было. Въ Ливинъ самого А. В. Смирнова мы не застали, -онъ уже въ ярмарев; встретила насъ со всемъ радушіемъ его почтенная супруга Татьяна Яковлевна. И теперь эта разумная женщина занимала насъ своими разсказами о томъ, какъ обратилась она къ православной церкви. На сей разъ эти разсказы были еще интереснье, такъ какъ тутъ же находился и виновникъ ен обращения о. архимандритъ Павелъ, воторый подтверждаль и дополняль ея разсказы своими замівчаніями. Для насъ особенно любопытно было слышать, какой переположь произвела наша перван статья о повздкв въ Гуслицы, гдъ говорилось между прочимъ о раскольническомъ попъ Хрисанов Митрофановъ, который сняль съ себя портреть въ полномъ священническомъ облачении съ подъятою на благословение десницею и съ стоящею рядомъ кухаркою, которая, вслёдствіе изв'єстных отношеній къ этому лжепопу, считаетъ себя вправъ входить за «своимъ попомъ» даже въ алтары<sup>1</sup>). Такіе портреты «Митрофанычь» дариль своимь почитательницамъ и въ томъ числъ подарилъ матери Т. Я. Смирновой. Услышавъ, что объ этомъ напечатано, попъ страшно испугался, сталь у всёхъ обирать свой портреть и прежде всего выманилъ его у матери Татьяны Яковлевны. После этого онъ съ наглостію сталь увёрять, что такихъ портретовъ никогда не бывало. А куріозный братчикъ Антонъ Егоровъ имёль смёлость даже укорить Татьяну Яковлевну, что она будто бы

торжественно освящена Иваномъ Рамадиновымъ 15 августа, въ праздникъ Успенія Пр. Богородицы. Лжепонъ Иванъ служилъ въ великольнів бішихъ дорогихъ ризахъ; пізли пізвцы на два хора, и въ раскрытыя окна далеко разносилось ихъ пізніе въ укоръ православнымъ... Кстати, — здізсь имізется и раскольническій миссіонеръ, нарочно сюда назначенный, братъ лжепопа Ивана.

<sup>1)</sup> См. Брат. Сл. 1886 г., т. II, стр. 137, прим.

овлеветала ихъ батюшку. И какъ же Татьяна Яковлевна жальта, что не взяла у матери поповскій портреть, и тымъ лишилась возможности уличить дъйствительныхъ лжецовъ!

Послё трапезы, предложенной радушной хозяйкою, всё мы, въ ея сопровождени, отправились за двѣ версты отъ Ликина, въ деревню Кабаново, где также А. В. Смирновымъ устроена церковь и строится школа. Церковь деревянная, внутри оштукатуренная, просторная, сватлая, чистая, съ корошимъ иконостасомъ и иконами. Здёсь же, близъ церкви, построены А. В. Смирновымъ прекрасные дома для перковнаго причта. И школа почти совсемъ готова, — общирная, свётлая, со всвии удобствами, она несомнвнно и по внвшности будеть лучше Гущинской, а ученіе подъ надзоромъ містнаго молодаго священника, разумъется, пойдеть надлежащимъ образомъ. Великое благодъяніе оказалъ достопочтенный А. В. Смирновъ всей этой мъстности построеніемъ церкви и школы, - его имя никогда не забудуть православные жители этой гуслицкой окраины. Надобно знать притомъ, что въ Кабановъ имъетъ жительство извъстный безпоповскій проповъдникъ И. И. Зыковъ, вліяніе котораго довольно сильно въ окрестности, особенно при поддержкъ, какая оказывается ему съ фабрики Викула Морозова, гдф управляющій, ярый безпоповедъ, рашительно гнетенъ православныхъ, поступающихъ въ рабочіе 1). Понятно, какъ нужна здёсь школа для противодёйстія такимъ вліяніямъ.



<sup>1)</sup> Какъ будто въ наказаніе Зыкову за проповідь безпоповства сынъ его оказался явнымъ безбожникомъ (переходъ довольно естественный въ безпоповстві) и открыто проповідуеть безбожіе. Являются въ Гуслицы и проповідники пашковщины и толстовщины, для которыхъ свободный доступь дается на той же фабрикъ Викула Морозова. Пашковщину распространяють книгоноши Британскаго Библейскаго Общества; а проповідникомъ Толстовщины, между прочимъ, явился старикъ Иванъ Петровъ Брошнинъ, живушій неподалеку отъ Зуева, въ деревні Дубровні: съ дерзостью и наглостью проповідуеть онъ самыя разрушительныя и въ религіозномъ и въ общественномъ отношеніи мысли, и надобно удивляться, какъ містная власть не обращаеть вниманія на этого ругателя священнійшихъ для православнаго русскаго человіка предметовъ и лицъ...

Въ Кабановъ я простился съ достопочтенными и достолюбезными моими спутниками: имъ лежалъ путь черезъ Оръково-Зуево въ Владиміру, а мнѣ чрезъ ближайшую станцію Дрезну въ Москвъ.

Что же новаго нашли мы черезъ изть лътъ въ знаменитой Гуслицъ? Новое нашли — умножение православныхъ храмовъ со священниками, способными благотворно действовать на расколъ, и умножение православныхъ школъ, - а это два могущественнъйшіе дъятеля въ борьбъ съ весьма сильнымъ нъкогда гуслицкимъ расколомъ. Нашли, что и самый расколъ здёсь начинаеть примётно колебаться и дряхлёть, подобно тому, какъ дряхлёють раскольническія часовни. Здёсь нельзя не видъть частію плодовъ, хотя и одиночной, миссіонерской дъятельности А. Е. Шашина. Тёмъ более надобно желать, чтобы явились здёсь и новые дёятели на миссіонерскомъ поприщё, особенно изъ православнаго духовенства. А всего более надежды надобно возлагать на просвътительное вліяніе школы, правильно поставленной въ строго православнымъ духѣ: изъ нея несомивнию выйдеть новое поколвніе старообрядцевь, уже не кръпкихъ расколу. Поэтому-то нельзи не пожелать умноженія церковно-приходскихъ школъ въ гуслицкой палестинъ, а существующимъ и возникающимъ — процвътанія и успъха.

## Изъ переписки раскольническихъ дъятелей.

Предлагаемъ вниманію читателей, интересующихся новой исторіей раскола, два любопытныя письма, касающіяся этой исторіи: письмо извёстнаго учредителя Бёлокриницкой іерархіи— инока Павла и письмо неизвёстнаго стародубскаго жителя, состоявшаго въ близкихъ отношеніяхъ къ составителю Окружнаго Посланія Иларіону Георгіевичу Ксеносу.

Письмо Павла Белокриницкаго относится къ 1848 году, къ тому времени, когда состоялось определение австрійскаго правительства о ссылкъ Амвросія на постоянное жительство въ Цилли. Несколько писемъ Павла изъ этого крайне тяжелаго и тревожнаго для Бёлой-Криницы времени напечатаны нами въ книгъ: "Переписка раскольническихъ дъятелей" (вып. 1-й); но письмо, которое теперь печатаемъ, къ сожаленію, не могло войти въ эту книгу, такъ какъ доселе не было намъ извъстно. Павелъ писалъ его въ Москву къ тому же Григорію Ивановичу, къ которому адресованы и нѣкоторыя другія его письма того времени<sup>1</sup>); но настоящее письмо онъ послаль съ особенными предосторожностями, вложивъ въ пакеть на имя некоей Авдотыи Куликовой, которой писаль: "Прошу вручить Григорію Ивановичу, и никому другому не давайте. Скоро или поздно онъ самъ къ вамъ явится и скажеть знакь этой печати, тому и отдайте, хотя вы его не знаете". Вотъ какія предосторожности и уловки употребляемы были Павломъ для безопасной переписки съ московскими друзьями, въ виду того, что за перепиской заграничныхъ раскольниковъ съ русскими и особенно московскими, какъ ему извъстно было, весьма бдительно слъдило русское правительство. Нивакія уловки однакоже не помогли: письмо было задер-

<sup>1)</sup> См. Переп. раск. дъят. вып. 1, письма Павла подъ №№ 19, 22, 23.

жано и копія съ него представлена Императору Николаю Павловичу. Прочитавъ эту копію, Государь собственноручно надписаль на ней: "Замъчательное письмо". Вниманіе незабвеннаго Императора обратили на себя, конечно, тв особенно мъста въ Павловомъ письмъ, гдъ высказываются дъйствительно примъчательныя и вполнъ справедливыя сужденія о значеніи Россіи и россійскаго правительства среди распространявшейся на Западъ "холеры вольнодумства", и гдъ сообщаются извёстія о томъ, что требованіе русскаго правительства объ удалени Амвросія изъ Бізлой-Криницы было исполнено австрійскимъ правительствомъ "единственно только за уваженіе Россійскаго Императорскаго Двора", отъ котораго оно имъло уже въ виду просить себъ помощи въ тогдашнихъ, врайне тяжелыхъ для Австріи, политическихъ обстоятельствахъ (какъ дъйствительно и случилось), и что объ этомъ, не стёсняясь, сказаль Амвросію самь министрь, "вмёсто царя ифиствовавшій въ Вфнф". Любопытно въ извфстіи Павла и то обстоятельство, что министръ убъждалъ Амвросія послушаться только "на этотъ разъ", давая темъ заметить, что когда въ помощи отъ русскаго правительства не будетъ болъе нужды, то и онъ, Амвросій, можетъ быть возвращенъ въ Бѣлую Криницу<sup>1</sup>). Все это служить новымь подтвержденіемь того, что въ учреждении Бълокриницкой митрополіи австрійское правительство руководилось именно враждебными противъ Россіи видами и только по необходимости, въ своихъ собственныхъ разсчетахъ, допустило временную уступку русскому правительству въ этомъ дёлё.



<sup>1)</sup> Впоследствін белокриницкіе деятели, искренно или неискренно, предлагали действительно Амвросію просить правительство о возвращеніи его въ Белую-Криницу, но самъ Амвросій, очень довольный, что избавился отъ Белой-Криницы и отъ "липованской ереси", отклониль ихъ предложенія. А возвращеніе Амвросія, конечно, было бы дозволено австрійскимъ правительствомъ, какъ вскорё же было дозволено имъ и существованіе, закрытой по требованію русскаго же правительства, Белокриницкой митрополіи. И здёсь австрійское правительство, изумляющее міръ своей неблагодарностью, действовало съ полнымъ сознаніемъ во вредъ Россіи.

Другое письмо совсёмъ иного характера. Его пишетъ, (въ 1869 г.) старообрядецъ, очевидно, убъжденный въ неправотв раскола и въ частности беглопоповства, "къ которому прежде принадлежаль и котораго еще многіе держались (и держатся) въ Стародубскихъ слободахъ, даже поколебавшійся и въ преданности австрійскому священству, которое принялъ. Поводомъ къ письму послужилъ запросъ пріятеля, нѣкоего Тита Ивановича, о "книжкахъ", т.-е. издававшихся тогла бесъдахъ, о. архимандрита Павла, и особенно о раскрытой имъ со всею ясностію мысли, что безъ епископа церковь существовать не можеть, или, другими словами, что присутствіе трехъ богоустановленныхъ чиновъ і рархіи составляетъ непремънную, существенную принадлежность церкви Христовой, а потому общество не имъющее сей принадлежности не есть церковь Христова. Титъ Ивановичь быль пораженъ этою мыслію, убъдительно раскрытою въ "книжкахъ" о. Павла, и просилъ своего корреспондента обратиться къ ихъ общему пріятелю Иларіону Георгіевичу, уважаемому обоими начетнику, за наставленіями, какъ надобно судить о доказательствахъ о. Павла. Корреспондентъ отвъчаетъ, что ему не извъстно, гдъ находится Иларіонъ и куда писать къ нему, — "да и перепискою рѣшить вполнѣ о замѣченномъ предметѣ не возможно". А мы прибавимъ, что и переписка и свидание были бы безполезны, такъ какъ Иларіонъ, по своему обычаю, уклонился бы отъ прямого отвъта на щекотливый вопросъ. Съ своей стороны корреспонденть, изобразивъ весьма наглядно и характерно печальное положение бъглопоповцевъ въ Стародубскихъ слободахъ, — и лужковцевъ, и перемазанцевъ и дъяконовцевъ, ръшительно высказыветь мижніе, что бъглопоповцы несоставляють соборной и апостольской церкви; о своей же, бѣлокриницкой, јерархіи онъ говоритъ сдержанно, но сомниніе относительно ен законности и правильности сквозить въ его словахъ, а особенно въ слъдующихъ: "Павла Прусскаго доказательство опровергнуть ни одинъ начетчикъ старообрядчесвій не можеть". Весьма примічательно, что онъ пишеть вслёдь за этимъ: "Послё этого что остается пелать? Я съ своей

стороны разсуждаю такъ, что очень бы нужно старообрядческимъ разныхъ религій начетчивамъ сходиться или съвзжаться и объ этомъ вообще обсуждать и подумать много; а болье всего Бога просить въ помощь, чтобы не лишеннымъ быть истины. Старообрядческіе разныхъ толковъ предводители не весьма зорко смотрять на замичаемые нами предметы, т.-е. что безъ епископа Христова церковъ существовать не можетъ". Обрящаемъ особое вниманіе нашихъ читателей-старообрядцевъ на это письмо разумнаго старообрядца и особенно на этотъ его совъть. Вотъ чъмъ, дъйствительно, слъдуетъ заняться старообрядцамъ, а не писать пустые вопросы о мнимыхъ новодогматствованіяхъ великороссійской церкви, въ родъ 105-ти, написанныхъ жалкими московскими братчиками...

## 1. Письмо Павла Бълокриницкаго. 1848 г.

У состдей нашихъ въ Яссахъ болте 10.000 душъ умерло холерою, а прочіе разъ'вхались и почти вовсе опуст'вль городъ. У насъ въ Австріи вездѣ благополучно. Но другою холерою вольнодумства повсюду народы заражены. Правительство ослабъло; остается ему послъдняя надежда на помощь Божію и на Россійскую грозу и силу. Воть по этой части добро молить Бога, чтобы Господь Россійское поддержалъ царство въ своей силъ. Но съ другой стороны, по части нашей религіи и несчастнаго нашего митрополита Амбросія врайне мы обижены. Мы, чувствуя его отеческія къ намъ милости, и вседушевное его расположение, и архипастырское попеченіе, такъ что мы теперь по священству, съ Божіею помощію, и кром'в его обезпечены, по вытребованіи его въ Въну, хотя не пощадили мы не только интереса, даже хотя бы коснулось и до самаго жительства нашего и всёхъ народовъ нашихъ, т.-е. съ такими премножайшими вступали прошеніями, даже соглашались на общую высылку, куда его пошлють, туда и народы наши выступить желають<sup>1</sup>). Но за всёмъ тёмъ и за всёми оправдательными его отвётами и за ясною его безвинностію, и помимо всёхъ правъ законныхъ и даже конституціонныхъ, получилъ отъ министра (вмёсто царя дёйствующаго въ Вёнѣ) самый основательный на бумагѣ отказъ. Лично же самъ министръ митрополиту выразился съ убъжденіемъ, дабы на этотъ разъ послушалъ митрополитъ, удалился бы далѣе изъ столицы, а именно въ смиренный городъ Цылли, по Тріестской дорогѣ, ведущей къ Адріатическому морю, единственно только за уваженіе Россійскаго Императорскаго Двора, отъ котораго правительство наше можеть быть поищетъ помощи для всего государства. Но митрополитъ отважился еще вступить прошеніемъ на бумагѣ, на которое <sup>11</sup>/<sub>23</sub> іюня отрёзно подтвердили то же, дабы далѣе и болѣе не ожидалъ ни слова.

Но теперь наступиль новый плань. Г. митрополить прислаль о. Алимпія и сверхь того почтою въ сыновнемъ письмѣ г. епископу Кириллѣ братское цѣлованіе, а сыну своему приказаніе, дабы со всѣмъ семействомъ ѣхалъ и заставалъ его въ Вѣнѣ, и вмѣстѣ отправится въ показанное мѣсто; а если будетъ согласіе и благословеніе монастыря касательно содержанія, то вмѣстѣ съ Алимпіемъ и Іеронимомъ. Итакъ, въ среду, т.-е. 7 іюля, мы проводили ихъ всѣхъ за Черновцы.

О прочихъ нашихъ обстоятельствахъ спросите Мареу Ивановну Утюгову.

<sup>1)</sup> Павелъ, очевидно, говорить неправду, чтобы только порисоваться предъ московскими раскольниками мнимою преданностію Амвросію. Возможно ли, чтобы всё буковинскіе липованы рёшились бросить свои удобныя поселенія и слёдовать куда бы то ни было за Амвросіемъ? Если объ этомъ и упоминалось въ монастырскихъ прошеніяхъ, то ради только краснаго словца. Въ сущности же раскольники, самъ Павелъ съ Геронтіемъ, и прежде имёли въ виду избавиться отъ Амвросія; только не такимъ способомъ, какъ пришлось. Ред.

## 2. Письмо неизвъстнаго изъ стародубскихъ слободъ. 1869 г.

Господь наставить кроткія на судь и научить кроткія путемь своимь 24 Псаломъ.

# Достопочтеннъйшій благодътель Тить Ивановичь.

Письмо ваше отъ 9-го октября я благополучно получилъ и содержание его съ удивлениемъ нъсколько разъ прочитываль, удивляясь незакосненому вашему нраву, подобному мягкому воску, пріемлющему полезныя внушенія; но изъ среды нашей братіи очень мало обращають вниманіе на замъченные вами предметы въ Павловыхъ книжкахъ. При семъ отвътствую вамъ на ваше письмо. Вы просите, чтобы вашу просьбу сообщить Иларіону Георгіевичу; но я самъ нестерпимое желаніе имбю съ нимъ видоться лично, понеже перепискою рёшить вполнё невозможно о замёченномъ вами. равно и нами, предметъ. Я уже и переписки съ Ларіономъ пълый годъ не имъю. Я еще не получая вашего письма, имълъ письмо изъ Москвы, въ коемъ мив пріятель писаль, что Иларіонъ Георгичь по веснѣ выѣхалъ изъ Москвы на свою родину; и получа письмо еще писалъ, и опять получилъ отвътъ, что его въ Москвъ нътъ, а въ его родину писать адреса не знаю. И посему я вашу просьбу исполнить въ настоящіе дни или время не могу, разв'я дал'я что Богъ дасть. Но только Павла Прусскаго доказательство опровергнуть ни одинъ начетчикъ старообрядческій не можетъ. Послѣ этого что остается дълать? Я съ своей стороны разсуждаю такъ, что очень бы нужно старообрядческимъ разныхъ религій начетчикамъ сходиться или съфзжаться и объ этомъ вообще обсуждать и подумать много; а болве всего Бога просить въ помощь, чтобы не лишеннымъ быть истины. Старообрядческіе разныхъ толковъ предводители не весьма зорко смот-

рять на заміченные нами предметы, т.-е. что безь епископа Христова церковь существовать не можеть; но они болъе придерживаются грубому фанатизму, т.-е. безразсудной закоснълости. Наприм. какъ у насъ теперь есть въ Лужкахъ соборная не-апостольская церковь Пунская, - до какой ничтожности дошла! Нынъ по-льту, - каковъ бы онъ ни быль, но попомъ называли, - и того лишились, померъ, даже некому было въ поповское одъяние облещи! Также есть соборная не-апостольская церковь Зеленомоленная: во всей вселенсвой Зеленомоленной церкви остался одинъ попъ, и тотъ, кромъ многихъ причинъ, лишающихъ его сана, всвии прихожанами его признается запрещеннымъ отъ его епископа. Но разстаться съ своею закоснѣлостію не хотять. Еще есть подобные въ Новозыбковъ діяконовцы: тоже во всей вселенской діяконовской церкви одинъ попъ, и тотъ запрещенный, а о прочихъ причинахъ, лишающихъ его священнаго сана, да не возглаголють уста мон. Подобное заблуждение и закоснолость есть въ Ветке, и все вышеименованные толки, каждый толкъ свою секту признаетъ за соборную апостольскую церковь, а между себя одинъ другаго за еретика. И что послѣ этого? Можно ли мыслящему человъку подумать, что Христосъ Спаситель, Творецъ всей твари, которую изъ небытія привель въ бытіе, чтобъ могъ допустить свою возлюбленную и искупленную честною кровію Его нев'ясту, т.-е. святую церковь до такой ничтожности, какъ наши братчики мнятъ? А насчетъ нашей іерархіи особеннаго ничего не слышно. К(приллъ) м(птрополитъ) живъ, ему надълили въ письмоводцы инока благомыслящаго и начали граматы издаваться для кривотолковъ непріятныя. А что далье будеть, Богъ въсть. По получени моего письма прошу обратно меня. увъдомить. 7 декабря 1869 года.

# Протоіерея Алексія Иродіонова

"Обличение раскольническаго лжеученія" 1).

## ГЛАВА ВТОРАЯ.

О лукавствъ расколническомъ, о ухишренныхъ словестьх хуленія ихъ и о житіи ихъ беззаконномъ.

### Проповъдь раскольническая.

Безмъстно видится, яже творять новіи мудрецы, утверждающе неизвъстными доводами новопреданія своя, и басни неже истину глаголюще на древнія отцы, и на безчестіе прародителныя персти много глаголаша ухищряюще. Глаголють, яко вново неправыя церковныя догматы древніе отцы въ церковь въ Россіи внесоша (а наппаче явственныя), еже на просфорахъ печать трисоставнаго креста имъти, еже аллизуја сугубую пъти на псалмоглаголанінхъ акибы богомерзко и удвоеніе Тронцы, еже двома перстома знаменатися, сіе акибы со арменскою и несторіанскою ересію, и пресвятаго Владыку Ісусомъ безъ иты аки неправо пъваху, и прочая ина, яже отъ нихъ глаголемая, еже кто отцелюбный стерпитъ безъ жалостнаго сердца? кто понесетъ безъ скорбныя утробы? кто безъ плачевнаго ока? А понеже глаголы ихъ никоея при истинъ кръпости имутъ, но готова извержена быти отъ любоистинствующихъ мысли, отсюда удобно явится.

(Вмъсто изложенія раскольническаго, котораго и самъ раскольникъ не положилъ, полагаю тое, что онъ противъ



Продолженіе. См. выше, стр. 173.
 Братское Слово. № 14.

предисловія своего написаль на брезь: "Служебникь печатанный льта 7163 въ предисловіи, и 7176; Соборный свитокъ листъ 6; Скрижаль д. 790; Жезлъ листъ 65; Увъть листь 152". Мнъ же надлежить смотрити Скрижаль, Жезлъ и Увътъ Духовный и Служебники новопечатные, при Никонъ и Іоасафъ патріарсъхъ изданные, и что въ нихъ на оныхъ листахъ, которые раскольникъ указуетъ, написано, взяти вмъсто изложенія. Въ Скрижали убо отъ листа 760 начинается слово о еже коими персты десныя руки изображати крестъ и повелъвается на листу 795 изображати крестъ тремя первыми персты, во образъ Святыя Троицы. Въ Жезлъ Правленія на листу 65 предлагается ученіе о четвероконечномъ креств и глаголется, яко крестъ сей, егоже расколницы хулятъ и ненавидять, сила Божія намъ есть, по Апостолу, ибо сицевымъ воображеніемъ креста Господня всъ тайны церковныя дъйствуемъ: воду ко крещенію святому, сицевымъ креста образомъ благословляюще, освящаемъ, елей такожде; но и отроча мажуще елеемъ и муромъ святымъ, не иный кресть, точію четвероконечный изображаемъ; сицевымъ крестомъ просфора, на закланіе агица уготованная, благословляется, и въ самыхъ таинъ тъла и крови Христовы совершеніи сей же образъ креста употребляется, и прочая. Во Увътъ же духовномъ паки, на листъ 152, ученіе предлагается о трегубой аллилуіи. Таяжде преданія и въ Служебникахъ Никоновскомъ и Іоасафовскомъ утверждаются. Убо сія вся да будуть намъ вмісто раскольническаго изложенія, или самое раскольническое предисловіе довлъетъ и вмъсто изложенія).

## Обличеніе православное.

Безмъстно видится тебъ, лжеучителю, пріяти православная преданія церковная, не безмъстно же есть тебъ расколь творити и второкрещати, и безъ прямыхъ резоновъ святую церковь хулити, православныхъ пастырей церковныхъ еретиками и антихристами порицати, мужей отъ женъ, а женъ отъ мужей разлучати, святыя Евхаристіи удалятися, власть же церковную самому похищати и всв тайны церковныя отлагати по воли своей. О таковыхъ убо истецахъ глаголеть Апостоль: молю вы, братіе, блюдитеся от творящих распри и раздоры кромь ученія, емуже вы научистеся, и уклонитеся от нихъ: таковіц до Господеви нашему Іисусу Христу не работають, но своему чреву, иже благими словесы и благословениемъ прельщають сердца незлобивыхь (Рим. 10, ст. 17-18). Новыми мудрецами называеши всъхъ православныхъ пастырей церковных и самых монархов благочестивых; самъ же такую новую мудрость производиши, которая весма подобна есть калвинскому нечестивому лжеученію о Евхаристін. И что глаголю: калвинскому? Превосходиши бо не токмо техъ, но и самехъ жидовъ хулою на святую Евхаристію. Калвини бо образъ тыла Христова глаголють быти хлюбъ евхаристическій и образь крове Христовы вино. Жидове паки аще простъ хлъбъ и вино мнять, ничтоже дивно, ничтоже равно вашему хуленію. Вы бо не простъ жлъбъ вмъняете, ниже простое вино мудрствуете во святыйшей Евхаристіи, но еже глаголете и мудрствуете, страшно и ужасно есть и помыслити, а неточію глагодати и писати. Подъ именемъ бо Христовымъ противника Христова — антихриста глаголете пребывати въ церкви и во святыхъ Христовыхъ тайнахъ. Кто убо таковъ хулникъ обрътается на самого Бога, якоже вы? Воистину никтоже.

Глаголеши далье: "еже вто отцелюбный стерпить безь жалостнаго сердца? вто понесеть безь скорбныя утробы? вто безь плачевнаго ока?"— Слышимъ, лжеапостоле, слышимъ плачъ твой; слышимъ и чувствуемъ твою нестерпимую обиду; весма и жалостно намъ есть, что ты стенеши и воздыхаещи, и плачеши и бользнуещи, вину же плача и рыданія своего сказуещи, что новіи мудрецы старую въру вашу премънили, догматы ваши опровергнули, скрижали ваши сокрушили, богословію вашу истребили.

По вашей слъпой богословіи не нуждна есть ко спасенію великая и пренебесная, страшная и божественный шая тайна святвишія Евхаристін, а нуждно весма ко спасенію двоперстное сложеніе; нынъже, у новыхъ мудрецовъ, тотъ догматъ вашъ яко непотребный отверженъ, а святвишая Евхаристія такъ возвеличена, что не причащающінся ей раскольницы и еретицы быти познаются. Святая литургія у васъ есть вещь мальйшая и слова нелостойная, а печать преста осмоконечнаго на просфорахъ такъ великая вещь и догмать высокій, что о томъ сваритися и раздоръ чинити готови есте не точію со всею православноваеолическою церковію, но и съ самимъ Богомъ; наши же православній учители вопреки учатъ, святую литургію яко службу Божію проповъдують, а печать осмоночнаго креста отвергающе, сказують, яко и четвероконечный крестъ не менте есть осмоконечнаго, поедику тогожде распятаго Христа образуетъ. И вправду: ибо и святый Германъ патріархъ въ словъ о иконахъ учить, яко кресть и образь едина есть вещь, и яко Хрістосъ (то-есть образъ Хрістовъ) есть въ крестъ и крестъ во Хрість, сирьчь во образь Хрістовь. Мочсей, рече, Боговидецъ, егда чувственнаго Амалика побъди, крестообразно на горъ руцъ простеръ, крестъ собою, яко во образв, вообразивъ, сирвчь Іисуса во креств ради нашел плоти, и крестъ во Іисусв (Соборнивъ въ недвлю первую поста; Исх. гл. 17, ст. 11; Пращ. отв. 117). Священство Христово въчное по чину Мелхиседскову такъ у васъ маловажно, что съ дътскимъ играніемъ равно; а сугубое аллилуја толь велико и важно, что безъ того церковь не церковь, въра не въра и Троица не Троица. Иное же учение есть у нашихъ богословцевъ, которіи со Златоустомъ въру безъ священства ничтоже быти глаголютъ, а сугубое ваше аллилуіа не больше быти двократнаго "Господи помилуй" разсуждають. И какъ же туть вамъ не обида и не печаль, что всю вашу видимую въру отложили, а предали въру невидимую? У васъ въра была въ перстахъ; а нынъ новіи мудрецы проповъдують въру въ самомъ невидимомъ и неприступномъ Бозъ. Божество и человъчество Сына Божія было у васъ въ совокупленій указателнаго и великосредняго перстовъ; нынъ же не по вашимъ разсказамъ, но по Павлову благовъствованію проповъдуется—въ самомъ небъ, одесную Бога Отца, превыше всякаго начальства и власти, и силы и господства, и всякаго имене, именуемаго неточію во въцъ семъ, но и во грядущемъ (Ефес. гл. 21). Воистину не лъть есть вамъ перстовърцамъ сея обиды понести безъ жалостнаго сердца, безъ скорбныя утробы и безъ плачевнаго ока.

А наипаче то вамъ обида и крайняя нестерпимая досада, что зовуть васъ расколниками и пустосвятами, и запрещають слушати ученія вашего схизматическаго. Ибо ежели то извъстно будеть всей Россіи, что поправдъ вы оглашены расколниками и по дълу вашему имя ваше есть, то увъдавши препростіи людіе россійстіи не восхотять васъ почитати, не будуть васъ прославляти, не будуть имъній своихъ вамъ вручати. И что сея досады могло бы больше быти? Воистинну ничтоже.

Но молю, друже, да не погивваещися, азъ же тебв представлю зерцало изрядное, въ которомъ ты самъ ясно увидиши, каковъ есть плачъ твой и твоихъ клевретовъ, которыхъ мы обще называемъ расколниками. Есть убо звърь плотоядный, нарицаемый крокодиль, который, когда ясть плоть человечу или скотную, тогда слезные источники производить отъ очесъ своихъ, такъ что мясо ядомое прежде слезами омочаеть и тогда сивдаеть. Но для чего такъ пъдаетъ? Понеже слезы его отъ естества своего такую имъютъ силу, что кости отъ нихъ раздробляются и разсъдаются, и тако мозгъ изъ костей изливающися оному слезоточцу желаемое бываетъ брашно (Кн. Объдъ душевный: въ нед. по сошестви Св. Духа сл. 1, л. 403). Се изрядное подобіе, или паче живое зерцало вашей скорби и плачу и слезамъ. Ибо и вы точно такъ плачете предъ людьми, якоже крокодили, дабы простосердечніи человъцы вашего плачевнаго ученія послушали и слово о нестяжаніи пріяли, и аще кто имветь злато, или сребро, или кое-либо вещественное имъніе, то бы все вамъ, яко апостоломъ, вручили, по оному, еже пишетъ святый Лука. въ Дъяніихъ Апостольскихъ: елицы, рече, господіе селомз или домовомз бяху, продающе, приношаху цъны продаемых, и полачаху при ногах Апостолов (гл. 4, ст. 34-35). Такъ вы учите всъхъ грядущихъ къ вамъ. Плачете убо лицемъ, но безиврно смветеся сердцемъ, понеже лицемърный плачь вашь въ такую вамь бываеть удачу, что легними разсказами великое получаете богатство, котораго иніи многими и тяжкими не могутъ получити трудами. О такихъ-то плачущихъ лстецахъ глаголетъ премудрый нравоучитель Соломонъ въ притчахъ своихъ (гл. 26, ст. 24): устнама вся объщавает плачущій враг, въ сердцы же содпваеть лесть; аще тя молить врагь веліимь гласомь, не въруй ему: седмь бо есть лукавствій вз души его. И что сего слова истиннъйше можеть быти? — не въмъ. Сіе бо краткословное божественное ученіе, яко перстъ Божій, указуеть человъку всякаго врага элобу и неправду, собственно же вашу безбожную лесть и лукавство и притворное благочестіе предъ самыя очи человъческія представляеть и яко живое живаго Бога слово, явственнымъ гласомъ въщающее, обличаетъ. Истинно бо седмь лукавствій есть въ предукавомъ сердці вашемъ, егда пишете и сказуете своя прелестныя проповъди.

Первое лукавство ваше есть первый смертный гръхъ—гордость (Прав. Исп. ч. 3, вопр. 24). Понеже безмърно гордитеся надъ церковными пастырьми и учители, нарицающе ихъ новыми мудрецами, новолюбцами, чревоугодниками же и человъкоугодниками, а сами яко фарисеи славитеся и величаетеся, и кійждо васъ глаголеть, аще и не язывомъ, но сердцемъ: нюсмъ якоже прочіи человъщы (Лук. 18 ст. 11),— пощуся, молюся, дъвствую, древнее святоотеческое содержу благочестіе, и прочая, не слышаще Господа, глаголющаго пророкомъ: На кого

возэрю, токмо на кроткаго и молчаливаго и трепешищаю словест моихт. Беззаконникт же, жряй ми тема, яко убиваяй пса, и приносяй семидаль, яко кровь свиную. даяй ливанг вт память, яко хулникт. И тін избраша, рече, пути своя, и мерзости ихъ, яже душа ихъ изволи. И азъ пзберу поруганія ихъ, и гръхи ихъ воздамъ имъ: яко звахъ ихъ, и не послушаща Мене; глаголахъ, и преслушаша и сотвориша злое предо Мною, и, яже не хотъхъ, избраща (Исаін гл. 66, ст. 2—4). Доздъ слово Божіе. Не ощущаеши ли, суевърче и перстословче, яко на васъ есть страшный сей громъ, понеже догматы и законы, ихже не хощеть Богь, избрасте, законъ же Божій въчный отринусте: перстословіе бо твое едино есть суевъріе и недостойно есть имене единаго коего-либо таинства церковнаго, наипаче же святыя Евхаристів, вы же доброю своею совъстію избрасте перстовъріе сіе, яко самую въру, святыми вселенскими седмію соборами утвержденную, тайны же святыя непотребны вивнисте и отвергосте. Что сей гордости и безумію равное можеть быти? Что сего лукавства сквернъйше и пребеззаконнъйше? Воистикну ничтоже. Противитеся бо самому Господу глаголющему: на Могсеовь съдалищи съдоща книжницы и фарисеи: вся убо, елика аще рекуть вамь творити, творите, по дъломъ же ихъ не творите (Мат. гл. 23, ст. 2 и 3). Противитеся Апостолу, глаголющему: повинуйтеся наставником вашим и покаряйтеся, тіи бо бдять о душах ваших, яко слово воздати хотяще, да съ радостію сіе творять, а не воздыхающе (Евр. гл. 13, ст. 17). Противитеся и святому Златоусту, учащему покорятися начальникамъ нетокмо благимъ, но и злымъ, и глаголющему: "Вся убо, елика аще рекуть вамь творити, рече, творите. А еже творити дълъ есть, а не въры. Зриши ли, яко не о догматъхъ есть слово, но о житіи и одъльхъ". (На посл. ко Евр. бес. 34-я). Речете негли: понеже, по Златоусту, глаголъ сей "творите" не о догматъхъ есть, но о дількь, діла же суть вся, яже повеліваеть законь

Божій, яже подобаеть творити, аще и злін наставницы поучають; новшества же Никонова не дъла суть, закономъ Вожіимъ повельная, но догматы новоизобрътенныя: убо не подобаеть сихъ творити, ни пріимати. Отвътствую. Здъ дважды лжете: первое, новшествами называете преданія древняя; второе, Никону единому причитаете та, яже общая суть всей православноваюмичестый церкви. Не въсте ди, яко ваша прежеданная Книга о въръ глаголетъ: "Яко подобаетъ всъмъ православнымъ хрістіаномъ церкви Константинопольской и патріархомъ престоловъ восточныхъ, Александрійскому, Антіохійскому, Іерусалимскому и Великороссійскому повиноватися и почитати ихъ: къ нимъ бо надлежатъ (рече) оная словеса Хрістова: слушаяй вась, Мене слушаеть, и отметаяйся васъ, Мене отметается, а отметаяйся Мене, отметается пославшаю Мя (Лук. 10, ст. 16). И утверждаеть, глаголющи: истинно есть сіе, ибо кто слушаеть патріарховъ и отъ нихъ освящаемыхъ и посылаемыхъ, Хріста слушають; а кто отметается ихъ, самого Хріста отметается той (Зри Кн. о въръ л. 232 и Пращ. отв. 240). Убо вы, Константинопольскія церкве отметающеся, самого Хріста отметаетеся, и восточнымъ патріархомъ противящеся, самому Хрісту Богу противитеся. Не за въру бо стоите, но за суевъріе и за свое упрямство, и въ числъ есте гордыхъ, имже Богъ противится (Прит. 3, ст. 34). Въра бо, по Апостолу, есть уповаемых извъщеніе, вещей обличеніе невидимых (Евр. гл. 11, ст. 1). Убо видимые ваши догматы, сложение перстовъ и прочая, не суть догматы въры, но догматы суевърія. О семъ ари въ книзъ Розыскъ, въ части первой, тамо бо доволно и истинно въра православная и ваша расколническая описуется.

Второе дукавство ваше есть вторый смертный гръхъ: многшеимство, еже есть безчинное желаніе богатства и стяжанія (Прав. Исп. г. 3, вопр. 26). Сія бо злоба творить васъ алчныхъ, воеже, по Господню словеси, по-

ядати домы вдовиць и виною далече (лицемърно надоляв) молитися (Мат. 23, ст. 12; Лук. 20, ст. 47.), подъ видомъ нищелюбія сребро собирати, преліцати народъ въ поданнію чрезъ ученіе, яко кончина въка уже тако приблизися, что осмыя тысящи лъть поль пола не прейдеть, которое пророчество ваше коль славно промчеся, толь явно проджеся. О, коль добро бы было народу россійскому, ащебы таковаго лжеученія вашего не слушали, помняще глаголы Господни, чрезъ Іеремію пророка реченные: сія рече Господь силь: не слушайте словесь пророковг, иже пророчествують вамь и прелщають васт; видъніе от сердца своего глаголють, а не от усть Господних (Іерем. гл. 23, ст. 16). Ибо вышереченнымъ ажеученіемъ вы безчисленное множество народа ув'вщасте неточію богатство презріти и сокровища своя вамъ вручити, но и самыя души и тълеса своя предати вамъ. отъ ниже многихъ огнемъ сожгосте, временной и въчной предавше смерти, богатство же ихъ себъ присвоисте, иныхъ же отъ церкве Хрістовы и отъ Таинъ святыхъ отведосте во свою душенагубную прелесть, сказующе, яко въ тайнахъ церковныхъ подъ именемъ Хрістовымъ антихристь пребываеть. Тако простый народь отъ цервве Хрістовы и отъ Хріста отлучивше, діаволу и себъ поработисте, посылающе оныхъ на ловитву звърей въ морскіе островы и въ пустыни, прилежащія окіану, иныхъ же за торгами въ россійскіе городы, а другихъ опредвлисте въ работы домашнія: въ хлюбню, въ поварню, въ кожевню, въ кузницу, въ мелницу, въ швалну портную, въ швалну чеботную, и въ прочая многая и различная дъла по разсмотрънію и опредъленію вашему, и тамо вси служать вамъ, яко раби господемъ своимъ. А вы сами точію уставляете догматы суевърные, собираете соборники и цвътники во утверждение своего ложнаго мивнія, пишете лжеучительскія проповіди и продолжаете молитвы и чтенія для сквернаго своего прибытка. Тако удовисте простый народъ во свое суевъріе, яко рыбы

въ неводъ, и поглотисте яко адъ живыхъ. А что въ противность указомъ творите, бъглыхъ содержите, потаенныхъ укрываете, блудниковъ, волхвовъ, чародъевъ, воровъ и всякихъ злодъевъ охраняете, и за то ежели отъ кого обличени будете, то множествомъ богатства своего изъ таковыхъ бъдъ искупующеся, живете свободно, безбъдно и безпечално.

Третіе лукавство ваше есть третій смертный грвхъ -блудъ (Прав. Исп. ч. 3 вопр. 28). Ибо вы, безсовъстни лжеучители, учите бъгати церкве и гнушатися законнаго брака, а блуда, малакін, мужеложства и скотоложства полна есть славная ваша пустыня Выгорецкая, и вы сія пребеззаконная дъда въдаете. А мнози отъ вашихъ лжеучителей и управителей, чтущихъ книги старопечатныя, върующихъ во двоперстное сложение, яко въ Бога, почитающихъ крестъ осмоконечный паче самыя святыя Евхаристін, поче самого Хріста, дерзающихъ крестити и воскрещати, - отъ сихъ, глаголю, лжеапостоловъ вашихъ мнози, и едва не вси, въ блудъхъ и мужеложствахъ яко свиніи въ каль валяются, и беззаконія сего такъ не гнушаются, что растаити блудомъ двищу и жити съ нею яко съ женою своею законною, или отрока осквернити мужеложствомъ и жити съ нимъ содомски, равный гръхъ вмъняете, якоже пити вино, или брити браду, или жити со своею женою. И что сіе глаголю? Ибо не тако вы учите, но глаголете: лучше есть всъхъ блудницъ и блудныхъ отроковъ блуженіемъ и содомствомъ постити, нежели едину законную пріяти жену и для брака къ православнъй церкви приступити. О, сквернаго лжеученія! О, безбожныя совъсти! О, прелести діавольскія! Который бъсъ всъялъ вамъ сію премудрость, старіи діаволи, новыми мудрецами святыйшихъ православныхъ патріарховъ нарицающіи? Не слышите ди апостольскія трубы, всюду вопіющія: честна женитва во всьх и ложе нескверно, блудником же и прелюбодъем судит Бог (ко Евр. гл. 13, ст. 4)? Не слышите ли страшнаго грома божествев-

ныхъ Павловыхъ словесъ, гремящаго на таковыхъ сквернителей въ посланіи въ римляномъ (гл. 1, ст. 25-32): Премъниша, рече, истину Божію во лжу, и почтоша и послужища твари паче Творца. Сего ради предаде ихъ Богг вз страсти безчестія, и жены ихъ измъниша естественную подобу въ презъестественную. Такожде и мужи, оставше естественную подобу женска пола, разжегошася похотію своею друг на друга, мужи на мужех студг содъвающе, и возмездіе, еже подобаше прелести ихг, въ себъ воспріємлюще. И якоже не искусища имъти Бога въ разумъ, предаде ихъ Богъ въ неискусенъ умъ творити неподобная, исполненных всякія неправды, блуженія, лукавства, лихоимства, злобы, исполненных зависти, убійства, рвенія, лсти, злонравія: шепотники, клеветники, богомерзки, досадители, величавы, горды, обрътатели злыхь. родителемь непокоривы, неразумны, непримирителны, нелюбовны, неклятвохранителны, немилостивны; ньцыи же, и оправдание Божие разумьеше, яко таковая творящій достойни смерти суть, неточію сами творять, но и соизволяють творящимь. Сія убо туча грома Божія, на язычниковъ иногда гремъвшая, нынъ прямо на васъ грядетъ, противницы, аще и вы, нечувственни суще, не ощущаете. Ибо не есть гръхъ, не есть неправда, не есть злоба, яже бы въ сихъ апостольскихъ громогласныхъ словесехъ не изъявлялася, въ вашихъ же новыхъ Содомахъ не обръталася. Но послушайте еще другаго обдака, громомъ гремящаго и моднією палящаго, - послушайте, глаголю, Златоустаго учителя, сія апостольская словеса своимъ златословнымъ языкомъ разсуждающаго и огненными словесъ своихъ стръдами злобу мужеложства стръляющаго. Зрите же, како стрълы его летятъ на васъ изрядно. "Вся убо страсти (рече) нечисты суть; наппаче же на мужескій поль бъснованіе. Ибо страждеть во гръсъхъ душа паче и посрамляется, неже тъло въ недузваъч. И паки: "Яко же бо мнози многажды, пищей желаніе оставліне, землею питаются и каменіемъ малымъ, а друзіи, жаждою содержимы зелною, и отъ блата многажды желають: тако и они къ беззаконному сему возгоръшася похотънію. Аще же глаголеши: и откулу протяженіе сіе похоти? Отъ Божіяго оставленія. Оставленіе же отъ Бога откулу? Отъ беззаконія оставлинкъ Егоч. И паки: "И не рече похоть, но студъ воистину (господственив). Ибо и естество посрамища и законы попраща". И нижше: "Нъсть убо, нъсть сея укоризны безсловеснъйшее же и лютьйшее. Аще бо о блудъ бесъдуяй Павель глаголаше, яко всякт прихт, егоже аще сотворить человькь, кромь тыла есть, а блудяй во свое тыло соиръшает (1 Кор. гл. 6, ст. 18), что речемъ о бъснованіи семъ, еже толико блуда горшее есть, елико ниже мощно есть реши? Ниже бо сіе глагодю токмо, яко быль еси жена, но яко погубиль еси и еже быти мужъ; и ниже въ сіе пришелъ еси естество, ниже еже имълъ еси, соблюль еси, но общій обоего быль еси предатель, и оть мужей и женъ достоинъ еси изгнанъ быти и каменіемъ побитися, аки оба обидъвый рода. И да навыкнеши, колико сіе есть. Аще кто пришедъ, объщаль бы отъ чедовъкъ пса сотворити тя, убо не бы ди яко губителя обръль еси? Но и не пса отъ человъкъ себе сотворилъ еси, но сего животное безчестивищее. Оно бо убо во употребленіе ключимое; блудный же отрокъ нигдъ же потребенъ". Доздъ Златоустъ (На посл. въ Рим. бес. 4). Слышите, старіи мудрецы, - се вамъ праведное обличеніе не отъ мене гръшнаго, но отъ божественнаго Златоуста и отъ избраннаго сосуда Хрістова Павла, въ третіемъ небеси бывшаго Апостола, богомудрое наказаніе, егоже аще не пріимете, бойтеся, треоваянніи, да не когда прогнъвается Господь, и погибнете от пути праведнаго, егда возгорится вскорь ярость Его, якоже глаголеть негдъ царствующій пророкъ (Псал. 2, ст. 12).

Четвертое дукавство ваше есть зависть (Прав. Исп. ч. 3, вопр. 30). Понеже всякому человъку завидите о богатствахъ и стяжаніяхъ вещественныхъ, а наипаче ду-

ховному чину завидите о мудрости, енже сами не имъете и ненавидите, яко нетопори свъта солнечнаго. Сію здобу вашу обличаеть святый Іаковъ братъ Господень, глаголя: Кто премурръ и худогъ въ васъ, да покажетъ отъ добраго житія дъла своя въ кротости и премудрости. Аще же зависть горку имите и рвеніе въ сердцахъ вашихъ, не хвалитеся, ни лжите на истину. Нъсть сія премудрость свыше нисходящи, но земна, душевна, бъсовска: идъже бо зависть и рвеніе, ту нестроеніе и всяка зла вещь (Іак. 3, ст. 13—16).

- Пятое лукавство ваше есть чревонеистовство (Прав. Исп. ч. 3, вопр. 32). Понеже не работаете Господу нашему Іисусу Хрісту, но своему чреву, якоже глаголетъ о таковыхъ Божественный Апостолъ Павелъ, завъщевая блюстися отъ нихъ. Молю вы, братіе, (рече) блюдитеся отъ творящихъ распри и раздоры кромъ ученія, емуже вы научистеся, и уклонитеся от нихъ. Таковіи бо Господу нашему Іисусу Христу не работають, но своему чреву, иже благими словесы и благословением прелщають сердиа незлобивых (Рим. гл. 16, ст. 17 и 18). И паки: Подобни ми бывайте, братіе, и смотряйте тако ходя. щія, якоже имате образь нась. Мнози бо ходять, ихже многажды глаголах вамь, нынь же и плача глаголю, враги креста Хрістова, имже кончина погибель, имже Богь чрево и слава въ студъ ихъ, иже земная мудрствуютъ (Филип. гл. 3, ст. 17-19).

Шестое лукавство ваше есть памятозлобіе (Прав. Исп. ч. 3, вопр. 34). Понеже помняще единъ бывшій на васъ праведный гнъвъ благочестивыхъ нашихъ самодержцевъ за тяжкія хулы ваши на святую церковь и за развращеніе простаго народа, нарицаете ихъ мучителями и гонителями нечестивыми, и по сей злобъ многія и различныя клеветы и хулы составляете на святую православно-каеолическую церковь.

Седмое лукавство ваше есть уныніе, или ліность (вопр. 36). Понеже не хощете трудомъ снискати пречестнаго и

многоцъннаго сокровища премудрости небесныя, пребываете въ крайнемъ безуміи и невъдъніи и въ душепагубномъ своемъ суевъріи.

Сія убо седмь грѣховъ смертныхъ суть седмь духовъ нечистыхъ, яже Господь глаголеть во Евангеліи (Мат. гл. 12, ст. 45), и седмь лукавствій, яже Соломонъ въ сердцы врага видитъ, и седмь главъ, яже во Апокалипсисъ (во гл. 12, ст. 3) Богословъ у змія смотряетъ. Сими седмію лукавствы и седмію главами ядометными и вы, зміеве вселютьйшіи, множество народа россійскаго уязвили есте и сыны церкве Христовы сотворили есте сыны геенны. Тъмже престани, противниче, отъ суетнаго плача и глаголи безъ слезъ яже подобаетъ, да не услышити ихже не подобаетъ.

(Продолжение въ смъдующемъ №).

# Отвъты на 105 вопросовъ старообрядцевъ 1).

Вопросъ 62-й.

Въ внигъ «Розысвъ» Димитрія митрополита Ростовскаго, напечатанной съ благословенія Правительствующаго Синода сказано: «Въ россійскомъ же языкъ раскольщики, въ двъ токмо силлабы глаголюще іскс, не исповъдаютъ Спасителя и Исцълителя душъ нашихъ; и вправду въ нихъ инъ іскс, не истиннаго бо Іисуса Спасителя и Исцълителя исповъдаютъ, не нъкоего Ісуса равноухаго» (ч. 1, гл. 15): то почему у старообрядцевъ послъ собора 1667 года сталъ инъ Ісусъ равноухій, а до собора былъ Спасителемъ и Исцълителемъ душъ нашихъ, и не хула ли это есть на имя Господа нашего Ісуса Христа?



<sup>1)</sup> Продолжение. См. выше стр. 207.

## Вопросъ 63-й.

Если же у старообрядцевъ «инъ Ісусъ», то какой же у единовърцевъ? Если у старообрядцевъ «равноухій», то и у единовърцевъ не онъ ли? а потому въ силу какихъ каноническихъ правилъ допустила и благословила ваша церковь единовърцамъ въровать во иного Ісуса, не Спасителя и не Исцълителя, но нъкоего равноухаго?

# Отвътъ.

Древнерусская перковь подъ обоими именами: Іс и Інс исповъдывала одно лице Спасителя, ибо въ изданныхъ ею письменныхъ и печатныхъ книгахъ находится, то и другое имя (См. о семъ свидът. въ книгъ Озер.). Подобно древней православная церковь и нынъ подъ объими начертаніями: Іс и Інс разумветь одно лице — Спасителя, сшедшаго съ небесъ и воплотившагося ради нашего спасенія отъ Дівы Маріи. Въ этомъ всякій можетъ убівдиться изъ того, что соборъ 1667 года повелълъ употреблять просфоры при божественной литургіи съ именемъ Іс Хс, что церковь благословляеть печатать Богослужебныя книги съ этимъ же начертаніемъ имени Спасителя, и святыя иконы съ таковымъ начертаніемъ пріимлетъ, лобызаеть и покланяется имъ, какъ свидътельствують объ этомъ и сами именуемые епископы старообрядцевъ въ своемъ Окружномъ Посланіи, говоря: "господствующая въ Россін церковь... поклоняется святымъ иконамъ древняго изображенія съ надписаніемъ имене Христова Іс Хс, и симъ явственно показуется, яко во единаго и тогожде въруетъ Бога, единаго и того же съ нами исповъдуетъ Христа" (Окр. Посл. печ. изд., стр. 25). А въ "Увъщеніи" къ старообрядцамъ церковь прямо говорить: "въ старыхъ нъкоторыхъ книгахъ было писано имя Искупителя нашего съ титлою тако іс, а въ новыхъ печатныхъ інсь, и тъх слов сила одна. Ибо какъ подъ онымъ именемъ іс разумьете вы: Спаситель нашь, такь и симь именемь.

Ійсь означается тоть же нашь Спаситель. И потому напрасно споримъ о сей частицъ и, когда согласно мы пріемлемъ одного Спасителя и въ него въруемъ". Но совопросники не внемдють свидътельствамъ церкви православной, не следують ученю и своихъ пастырей, изложенному въ Окружномъ Посланіи, хотя и выдають себя за окружниковъ; напротивъ, разсуждение одного святителя Димитрія объ имени "Ісусъ" приводять къ обвиненію всей церкви грекороссійской, утверждая, что якобы она подъ именемъ "Ісусъ" разумъетъ не Христа Спасителя, а нъкоего "Ісуса равноухаго". Они спрашивають: почему церковь допустила единовърцамъ въровать во иного Ісуса, не Спасителя и не Исцълителя, но нъкоего "Ісуса равноухаго"? Если бы и дъйствительно подъ именемъ *Icyc* святитель Димитрій разумъль не Спасителя міра, а иное лицо, то и тогда его мивніе можно ли приписывать всей церкви? Кириллъ Бълокриницкій, называвшійся митрополитомъ всёхъ древлеправославныхъ христіанъ, прямо писалъ: "Іисусъ — противникъ Ісуса, и родился спустя 8 лътъ отъ рожденія Ісуса Сына Божія" (Переп. раск. дъят. вып. 2-й). Но въдь и сами совопросники это ученіе своего владыки не назовуть ученіемъ всей именуемой древлеправославной церкви. Почему же ученіе святителя Димитрія они называють ученіемъ всей церкви православной? Между тъмъ и на святителя Димитрія они сказали неправду. Онъ писаль не о лицъ Христа Спасителя, а только о имени Ісусъ. Объяснивъ, что имя Іисусъ есть греческое и на греческомъ языкъ означаетъ Спасителя и Исцълителя, и что, будучи сокращено (Ісусъ), слово это по-гречески не будеть уже имъть сего значенія, а будеть означать "равноухій", онъ тотчасъ сдълалъ оговорку: "но не буди намъ тако нарицати Христа Спасителя нашего" (Розыскъ ч. 1, гл. 15). Притомъ же святитель Димитрій вотъ что говориль о старыхъ и новыхъ книгахъ: "и старыя (съ сокращеннымъ именемъ Ісусъ) и новыя книги (съ полнымъ именемъ

Іисуст) едино суть, якоже и иконы старыя и новыя едино есть: вт тогожде бо Бога и новыя книги върятт, коему и старыя" (гл. 8, стр. 23). Значить, онъ признаваль только правильне писать Іисуст, нежели Ісуст, подобно тому, какъ правильне писать Іоаннт, нежели Ивант; а не отвергаль того, что подъ именемь Ісуст и Іисуст разумется едино лице Спасителя, какъ и подъ именемь Ивант и Іоаннт разумется одно лицо.

Совопросники указывають на следующія слова святителя Димитрія: "раскольщики, въ двъ токмо силлабы глаголюще Ісусъ, не исповъдуютъ Спасителя и Испълителя душъ нашихъ, и вправду въ нихъ инъ Ісусъ" и проч. Но въ сихъ словахъ не утверждается, что инъ Богъ разумъется вообще подъ именемъ *Ісус*т, которое встръчается и въ старопечатныхъ книгахъ, исповъдающихъ, по признанію святителя Димитрія, того же Бога, котораго исповъдаютъ и новыя книги; сими словами онъ утверждаетъ только, что "въ нихъ", у раскольниковъ, инъ Ісус», не Спаситель и Исцалитель, и утверждаеть потому, что они имя Іисусь, съ двумя гласными буквами, хулили и разумъли подъ нимъ не Спасителя и Избавителя, а другаго бога, антихриста. Какъ таковые хулители имени Христа Спасителя Іисусъ, они и вызвали ръзкое замъчание святителя, что у нихъ инъ Ісусъ. Вотъ что именно говоритъ онъ о худахъ раскольническихъ на имя Іисусъ: "и еще порочать насъ раскольники, акибы мы пременили имя Спасителево, вмъсто Іс пишуще Інс, и гнушаются того пресвятаго имени Ійс, и иконъ Христовой, на нейже аще узрять написано ійс, не покланяются; ругающеся же намъ, глаголютъ: въ нихъ-де инъ Ісус. Тако бо они, раскольники, то пресвятое имя ійс хуляще, толкують: инъ Ісус". А что святитель Димитрій справедливо писаль это о раскольникахъ доказательствомъ служатъ ихъ собственныя сочиненія. Такъ дьяконъ Өедоръ, въ посланіи къ царю Алексъю Михайловичу, говоритъ: "въ бесъдахъ, государь, Златоустаго тому Інсусу двъ литеры написаны,

Братское Слово. № 14.

котораго святіи Апостоли не пропов'вдовали" (Мат. для ист. раск. томъ 6, стр. 67—68). Другой расколоучитель, Аврамій, пишетъ: "отступникъ Никонъ съ ученики своими приложениемъ литеры единыя весь символъ православныя въры исказили, послъдуя окаянному Несторію еретику, приложили къ Ісусову имени литеру иже и сіе ихъ мудрование хульно и нечестиво. И сею прибавочною литерою ижема отделяють человечество Сына Божія во инъ составъ отъ Божества вездъ въ новыхъ своихъ книгажъ" (томъ 7, стр. 270). Итакъ сами предки старообрядцевъ хуленіями на имя Іисуст подали святителю Димитрію поводъ выразиться неосторожно о имени Ісусъ. Но почему же совопросники своихъ предковъ, да и современныхъ раскольниковъ, безпоповцевъ и противуокружниковъ, проповъдающихъ, что Іисусъ есть инъ Богъ, антихристь, за таковыя худенія не обвиняють, а всю грекороссійскую церковь, не произнестую на имя Ісусъ никакой хулы, за одно выражение святителя Димитрія, неправильно ими самими понимаемое, обвиняють въ похуденій на испов'ядуемаго симъ именемъ Сына Божія? Мы говорили уже, что въ семъ случав они стали въ явное противоръчіе съ ученіемъ Окружнаго Посланія; теперь прибавимъ еще, что этимъ они противоръчатъ и своему учителю Швепову, коего писанія именують "медоточивыми, писанными по внушенію Святаго Духач (см. Адресъ братч. въ Лътоп. раск. за 1890 г.). Когда жидъ Карловичъ въ напечатанной имъ за границей книгъ "Разборъ Окружнаго Посланія", подобно нашимъ совопросникамъ, за сказанное святителемъ Димитріемъ обвинилъ всю церковь въ хуль на Сына Божія и призналъ върующею въ другого бога, не Спасителя, то Швецовъ писалъ къ нему: "назвать (еретиковъ) върующими во иного бога можно только тогда, если и на самомъ дълъ вивсто Христа обожають когда-либо другаго, когда напримъръ татары и турки обожають Моамева... а грекороссійская церковь Христа, рожденнаго отъ Дъвы Маріи, почитаетъ за дъйствительнаго Христа Сына Божія. А что она допускаетъ худу на святое наименование его -Icyc, то эта худа у ней направлена не къ самому естеству Христову, а только къ единому плотскому наименованію его; такъ именно, а не иначе мы должны смотръть на это" (см. Брат. Сл. 1891 г., т. І, стр. 162 и 164). Швецовъ, разумъется, говоритъ неправду, утверждая, что будто бы сама "грекороссійская церковь допускаеть худу на святое наименованіе Ісусъч, при чемъ, конечно, разумъль все тоже изречение святителя Димитрія; но здёсь важно для насъ, его признаніе, что эта мнимая хула "направлена не къ самому естеству Христову, а только къ единому плотскому наименованію Его". Совопросники же утверждають совсвиъ противное и обвиняютъ святую церковь въ хулв на самого Христа Спасителя, превратно понимая и толкуя изреченіе святителя Димитрія. Итакъ они утверждають не только противное истинь, но и противное ученію своихъ собственныхъ пастырей и учителей.

Послъ того, какъ обнаружилось столь ясно, что совопросники клевещутъ на святую церковь, утверждая, что якобы она подъ именемъ *Ісусъ* исповъдуетъ иного бога, не Спасителя и Исцълителя, само собою понятно, что вопросъ ихъ о томъ, почему церковь допустила единовърцамъ употреблять это именованіе, не имъетъ никакого значенія и совершенно лишній. И святая церковь и принятые ею въ общеніе единовърцы подъ именемъ *Ісусъ* почитаютъ того же Христа Спасителя, какъ и подъ именемъ *Іисусъ*.

## Вопросъ 64-й.

Вътой же книгъ Розысвъ сказано: «На четвероконечномъ Римскомъ, а не на осмиконечномъ Брынскомъ Христосъ распятъ бысть» (ч. 2, гл. 24), то почему осмиконечный крестъ — Брынскій, и Брынскимъ ли крестомъ признаетъ его ваша церковь въ настоящее время?

Digitized by Google

## Вопросъ 65-й.

Признавая врестъ осмиконечный врестомъ Брынскимъ, то въ силу какихъ каноническихъ правилъ возможно разръшить хотя бы единовърцамъ покланяться и лобызать не Христовъ врестъ, но Брынскій и раскольническій?

#### Отвѣтъ.

Совопросники, приведя отрывочное выражение изъ книги святителя Димитрія и, намъренно или ненамъренно, исказивъ смыслъ его, утверждають, будто здёсь осмиконечный крестъ признается не Христовымъ. Такой мысли о крестъ осмиконечномъ святитель Димитрій вовсе не имълъ, и не о кресть, освященномъ кровію Христовою, онъ здысь говоритъ. Здъсь онъ объясняетъ, что іуден при жизни Іисуса Христа не имъли своей самостоятельности, а находились подъ властію римлянъ; а у римлянъ крестъ служилъ орудіемъ для казни преступниковъ, и на такомъ же крестъ, какой обыкновенно употреблялся римлянами для казни, быль распять и Христось; кресть же они употребляли именно четвероконечный, а не осмиконечный. Слъдовательно, заключаетъ святитель Димитрій, Христосъ распять быль на четвероконечномъ римскомъ, а не на осмиконечномъ брынскомъ крестъ. Ясно, что онъ говоритъ здёсь о крестахъ, на которыхъ римляне распинали преступниковъ и распяли потомъ Христа, а не о крестъ, уже освященномъ кровію распятаго Христа. И если видъть хулу на самый крестъ Христовъ въ наименовании осмиконечнаго креста брынскимъ, то такую же хулу надобно будетъ видъть и въ наименовании четвероконечнаго креста римскимъ, чего святитель Димитрій, какъ согласятся сами совопросники, допустить не могъ. Итакъ, онъ говорилъ здёсь именно о кресте, употреблявшемся у римлянъ для казни преступниковъ, который былъ четвероконечный и названъ имъ римскимъ, а не осмиконечный, который по созвучію назваль онь брынскимь. О кресть же соб-

ственно Христовомъ, то-есть освященномъ кровію распятаго Христа, имветъ ли онъ четвероконечную форму, или осмиконечную, святитель Димитрій говорить съ одинаковымъ благоговъніемъ, почитая тотъ и другой заедино животворящимъ и истиннымъ крестомъ Христовымъ. Вотъ что писалъ онъ о крестъ осмиконечномъ: "мы не хулимъ креста осмиконечнаго, не отметаемъ, но съ любовію пріемлемъ, благоговъйно почитаемъ и благочестно тому поклоняемся, воспоминающе Христово распятіе". И паки: "не отметаемъ мы и осмиконечнаго креста... но безумное раскольническое обличаемъ и отвергаемъ умствованіе, хулящее крестъ Господень четвероконечный". И еще: "почитаемъ мы правовърніи и осмиконечный кресть равно, якоже и четвероконечный, ниже противни есмы церковному Октоиху, сказующему, яко на кипарисъ, певгъ и кедръ Христосъ распять бысть, но томужде разумънію послъдуемъ" (Розыскъ ч. 2). Итакъ, святитель Димитрій почиталь и осмиконечный кресть истиннымъ крестомъ Христовымъ. Нътъ сомнънія, что совопросникамъ извъстны приведенныя нами слова его; и однако, придравшись къ одному его выраженію, они не посовъстились обвинить и его и всю церковь православную въ отметаніи осмиконечнаго креста Христова. Забыли они, что говоритъ православная церковь, обращаясь къ старообрядцамъ, о крестъ Господнемъ: "Спросимъ же мы васъ: для чего вы почитаете святый осмиконечный крестъ? На то скажете: для того, что распять на немъ за насъ Искупитель нашъ. Очень изрядно: съ какими бы концами ни почитать кресть, только бы почитать его ради Іисуса Христа, распятаго на немъ. Спросите же и вы насъ: для чего мы почитаемъ осмиконечный и четвероконечный крестъ? Мы вамъ на то скажемъ, что ради Іисуса Христа, распятаго за насъ. Такъ въ чемъ же мы не согласны? Въ однихъ концахъ. Да, крестъ Христовъ почитается не ради концовъ, но ради самого Іисуса Христа, въ Котораго и вы и мы равно въруемъ, равно его заслугами

хвалимся и спастися уповаемъ... мы не только осмиконечный крестъ не отвергаемъ, но и почитаемъ его и лобызаемъ ради распятаго на немъ за ны Госпола. И для того во св. нашихъ храмахъ вездъ почти осмиконечные кресты, и на престолвкъ, и на иконостасакъ, и на перковныхъ главахъ" (Увъщ. стр. 61, 67). Итакъ, совопросники должны бы знать, что святая церковь почитаетъ осмиконечный крестъ вмъсть съ четвероконечнымъ, какъ истинный и животворящій кресть Христовъ, и не должны бы лгать и клеветать на церковь. Еще дучше они должны бы знать, что ихъ собственные пастыри, напротивъ, не почитають четвероконечнаго креста за едино съ осмиконечнымъ. Лаже въ своемъ Окружномъ Посланіи они говорять: "и таковый убо (кресть четвероконечный) аще убо не почитается святольных, но обаче не гаждается и не безчествуется". Вотъ, именуемые древлеправославные пастыри прямо объявляють своимъ пасомымъ, что четвероконечный крестъ только не достоинъ гажденія и поруганія, а святольшнаго почитанія наравнь съ осмиконечнымъ крестомъ не достоинъ. Это есть явное униженіе животворящаго креста Христова, коимъ четвероконечно ограждають себя и сами старообрядцы, коимъ православный христіанинъ печатльется въ таинствъ муропомазанія, какъ истинною печатію Христа Бога. Оставивъ несправедливыя нареканія на святую церковь, акибы она крестъ осмиконечный не почитаетъ за крестъ Христовъ, совопросники должны бы поставить на видъ своимъ собственнымъ пастырямъ, какъ несправедливо и нечестиво поступають они, отказываясь "почитать святолъпнъ<sup>и</sup> крестъ четвероконечный.

Совопросники спрашивають далье: "въ силу какихъ каноническихъ правиль церковь разръшила единовърцамъ покланяться и лобызать не Христовъ крестъ, а брынскій"? Но разръшается только то, что было запрещено и отвержено. Пусть же совопросники покажутъ намъ, гдъ, въ какихъ своихъ правилахъ и опредъленіяхъ, греко-

россійская церковь запретила покланяться осмиконечному кресту и почитать его? гдв, въ какихъ правилахъ и постановленіяхъ, признала сей крестъ не за крестъ Христовъ и отвергла его? Какъ не совъстно братчикамъ распространять такую наглую ложь, что будто бы церковь православная осмиконечный крестъ сочла не за Христовъ, и будто бы единовърцамъ благословила покланяться не Христову кресту. Такую ложь и сами противуокружники совъстятся открыто проповъдовать, а братчики, считающіе себя истинными окружниками, не стыдятся представлять ее торжественно епископу Виссаріону съ отцами собесъдниками...

## Вопросъ 66-й.

Если не признаетъ ваша церковь ни имя «Ісусъ» равноухимъ, ни осмиконечный крестъ крестомъ Брынскимъ и раскольническимъ, то въ силу какихъ каноническихъ правилъ разръшила и благословила печатать таковую хулу на великое имя Господа нашего Ісусъ и Его пречистый и животворящій крестъ?

#### Отвътъ.

Здёсь сами совопросники невольно сознаются, что церковь православная не произносить никакой хулы ни на имя *Ісус*, ни на кресть осмиконечный; они уже спрашивають только, почему она разрёшила будто бы и благословила печатать такую хулу. Но мы доказали выше, что и въ печатныхъ книгахъ, указанныхъ совопросниками, никакой хулы на имя *Ісус* и на кресть осмиконечный также не находится, что совопросники стараются найти ее только извращая и превратно толкуя смыслъ нъкоторыхъ выраженій въ полемическихъ книгахъ: слъдовательно церковь и печатать какую-либо хулу на имя *Ісус* и на крестъ осмиконечный не разрёшала и не благословляла. Совопросники, предлагая настоящій вопросъ, по своему обычаю, клевещуть на святую церковь.

Вообще же, по разсмотръніи всъхъ вопросовъ, основанныхъ братчиками на нъкоторыхъ ръзкихъ выраженіяхъ полемическихъ книгъ, нельзя не выразить удивленія, какъ ръшились они предлагать такіе вопросы послъ того, какъ Святъйшимъ Синодомъ издано уже "Изъясненіе" о полемическихъ книгахъ, въ которомъ показано, какой смыслъ имъютъ пререкаемыя выраженія полемическихъ книгъ, и со всею авторитетностію церковной власти засвидътельствовано, что выраженія сіи принадлежатъ частнымъ лицамъ, а церковь за нихъ неотвътственна. Вспомите, г-да совопросники, это Изъясненіе, о которомъ сами говорите далъе, и постыдитесь предложенныхъ вами вопросовъ.

## Вопросъ 67-й.

Правительствующій Всероссійскій Синодъ, по опредъленію своему отъ 20 декабря 1885 года и 4 марта 1886 года, издавая Изъясненіе о содержащихся въ полемическихъ книгахъ порицаніи на старые обряды, объявилъ: «церковь не предаетъ осужденію и порицанію самые обряды, именуемые старыми, не находитъ и ихъ, по существу и подлинному смыслу ихъ, противными православію»: то чрезъ это изъясненіе не впалъ ли Всероссійскій Синодъ въ противоръчіе собору 1656 года, признавшему въ тъхъ же самыхъ обрядахъ, какъ двуперстіи, Аріеву и Несторіеву ересь (Скриж. л. 5, 6 и 15), и собору 1667 года, признавшему двуперстіе писаніемъ скрытаго еретика армянина, и примънилъ его къ ереси: аріанской, несторіанской, духоборской, аполинаріанской и прочимъ проклятымъ еретикамъ (Дъян. соб. 1667 года л. 15 и 32)?

# Вопросъ 68-й.

Всероссійскій Синодъ, впадая въ противоръчіе соборамъ 1656 и 1657 годовъ и тъмъ становясь преступникомъ ихъ повельній, то не подпалъ ли и подъ ту страшную собор-

ную клятву и анаеему 1656 и 1667 гг., которая произнесена соборомъ на всъхъ православныхъ христіанъ, не внаменающихся треперстно, и ослушниковъ соборнаго повельнія (Скриж. отвъщ. сл. патр. Мак. и Дъян. соб. 1667 года, л. 5, 6, 7 и 34)?

#### Вопросъ 69-й.

Если же Всероссійскій Синодъ не противоръчить соборамъ, указаннымъ въ 67 вопросъ, и не подпалъ подъ указанныя въ предыдущемъ вопросъ соборныя влятвы, то какое же двуперстное сложеніе примъняли эти соборы къ различнымъ ересямъ и какихъ православныхъ христіанъ проклинали кромъ тъхъ, которые не знаменуются треперстно?

#### Отвѣтъ.

Эти три вопроса составляють почти буквальное повтореніе предшествующихъ вопросовъ: 7, 8, 25, 32, 37, 38, 39 и 40, на которые нами даны уже достаточные отвъты. Повторять одно и то же, какъ дълаютъ совопросники, мы находимъ излишнимъ, а просимъ только читателей припомнить, или вновь просмотръть сказанное нами въ отвътъ на исчисленные вопросы. Здъсь же считаемъ достаточнымъ сдълать одно замъчание. Совопросники, употребляя всв усилія обвинить церковь въ противорвчіи себв, сами постоянно допускають и противоръчія и безсмыслицы. Такъ здёсь, только что сказавши, что якобы соборъ 1656 года въ самомъ "двуперстномъ сложени (въ самыхъ перстахъ) признавалъ Аріеву и Несторіеву ересь", сейчасъ же сами утверждають противное, - говорять, что двуперстное сложение соборъ только примънилъ къ Аріевой и Несторіевой ереси, а не назваль содержащимъ эти ереси. Еще, здъсь они утверждають, что якобы соборъ 1667 года призналь двуперстіе писаніемь скрытаго еретика". Но развъ двуперстіе, то-есть два соединенные перста,

можно назвать писаніемъ? Такой безсмыслицы соборъ-1667 года не говорилъ, и говорить не могъ. Она принадлежить самимъ совопросникамъ. И противорвчій въ мнимомъ запрещении и позволении извъстныхъ обрядовъ, на которыя они все стараются указывать, церковь не допускала, какъ мы говорили неоднократно. Но если бы таковыя и были допущены, то нарушать благочестіе церкви они никакъ не могутъ, какъ касающіяся обрядовъ, относительно которыхъ и древняя церковь дъйствовала различно, - то дозволяла ихъ, то возбраняла. Такъ пятое апостольское правило требуеть "не отпустити жены епископу подвигомъ благовърія, а трульскій соборъ виъсто "не отпустити" требуетъ "неотмънно отпустити" (12 прав. шест. всел. соб.); потомъ и самъ трульскій соборъ однимъ священникамъ позволилъ сожитіе съ законными женами, а другимъ воспретилъ (см. прав. 13 и 30). А такъ какъ святые Апостолы и святые отцы нарушителей правилъ предавали священныхъ лицъ изверженію, а мірянъ отлученію отъ церкви, то, если понимать, какъ понимають совопросники, окажется, что отцы трульскаго и шестаго вселенскаго соборовъ находятся подъ извержениемъ отъ святыхъ Апостолъ и отъ своихъ собственныхъ правиль за таковые противоръчивыя постановленія, чего, конечно, не допустять и сами совопросники. Какъ же смъють они за кажущіяся имъ противоръчивыя постановленія о обрядахъ обвинять грекороссійскую церковь? Все діло въ томъ, что они не хотятъ понять различія между догиатомъ и обрядомъ, - не хотять понять, что постановленія о догматахь неизміняемы, а постановленія о обрядахъ церковною властію, но не частнымъ лицомъ, могутъ быть измъняемы, почему церковь имъла полное право дълать указываемыя ими разныя распоряженія относительно обрядовъ, существа въры не касающихся, не допуская чревъ то никакого себъ противортия.

## Вопросъ 70-й.

Въ 1800 году С.-Петербургская Духовная Коллегія въ правъ ли была разръшить положенныя Московскимъ большимъ соборомъ 1667 года клятвы на употробляющихъ двуперстіе и древніе церковные обряды и книги?

#### - Вопросъ 71-й.

Если въ правъ была С.-Петербургская Духовная Коллегія разръшить клятвы, положенныя соборомъ 1667 года на употребляющихъ двуперстіе и прочіе, то кого слъдуетъ считать выше: С.-Петербургскую Духовную Коллегію или Московскій большой соборъ 1667 года, на которомъ присудствовали три патріарха и цълый сонмъ митрополитовъ и архіепископовъ?

## Вопросъ 72-й.

Если же Московскій большой соборъ 1667 года стоитъ выше С.-Петербургской Духовной Колдегіи, именуемой Правительствующимъ Синодомъ, то какимъ же образомъ низшее и меньшее числомъ присудствіе могло отмънить постановленіе высшаго и большаго?

#### Отвътъ.

Выше мы сказали и доказали, что клятвы собора 1667 г. положены не просто за употребленіе двуперстія и прочихь обрядовъ, а наппаче за отдъленіе ради сихь обрядовъ отъ церкви и за тяжкія хулы на церковь, произносимыя отъ тъхъ, которые преданы проклятію. И церковь грекороссійская, или ея церковная власть, представляемая Святъйшимъ Синодомъ, не отмъняла постановленій собора 1667 года, не уничтожала произнесенныхъ имъ клятвъ, которыя неизмъню лежатъ и должны лежать на раскольникахъ, продолжающихъ изъ-за того же отдъляться отъ церкви и хулить церковь. Церковная власть оказала

только снисхожденіе людямъ, оставившимъ расколъ, соединившимся съ церковію, переставшимъ хулить ее, на которыхъ уже по этому самому клятвы собора 1667 года не простираются. Итакъ "меньшее числомъ присутствіе" (Святьйшій Синодъ) не отмъняло постановленія высшаго и большаго (собора 1667 г.), а потому и всъ эти три вопроса братчиковъ предлагаются совсъмъ напрасно, ибо говорять о томъ, чего нътъ въ дъйствительности.

Кстати замътимъ имъ, что въ отношении къ присоединяющимся изъ раскола, когда имъ дозволяется даже употреблять именуемые старые обряды, отмъненные соборомъ 1667 года, церковь дъйствуетъ въ духъ снисхожденія, следуя примеру святых Апостоловь, дозволявшихъ иногда вступающимъ въ церковь принимать воспрещенное Апостольскимъ соборомъ обръзаніе, и примъру вселенскихъ учителей — Василія Великаго и Григорія Богослова, дълавшихъ присоединявшимся отъ ереси духоборцамъ снисхождение даже въ самомъ выражени догмата въры о Святомъ Духъ, о чемъ мы пространнъе говорили въ отвътъ на 9-й вопросъ. Притомъ же прерковь и вообще въ оказаніи снисхожденія и человъколюбія обнаруживаетъ менъе строгости, нежели въ наложении наказаній и прещеній. Апостольское второе правило повельваеть одному епископу поставляти пресвитеровъ и діаконовъ; а для изверженія пресвитера двінадцатое правило короагенскаго собора требуетъ шести епископовъ, и седьмаго своему ему, и для извержении діакона — трехъ епископовъ, и своего ему четвертаго. Изъ этого можно видъть, что требуется болъе власти и осторожности къ наказанію, нежели къ изліянію благодати и человъколюбія. Соборъ 1667 года произносилъ судъ и налагалъ наказанія на хулителей церкви, а Святыйшій Синодъ съ любовію и снисхожденіемъ принимаеть кающихся въ сихъ хуленіяхъ на церковь и просящихъ за оныя прощенія.

Совопросники указывають на то, что меньшая власть не можеть отмънять постановленія большей и высшей.

Но вотъ издатели Большаго Катихизиса, представлявшіе власть, конечно, меньшую Стоглаваго собора, отмъняютъ его постановленіе, - велять слагать три перста во образъ Святыя Троицы, тогда какъ Стоглавый соборъ велълъ образовать ими преклонение небесь и снитие (Сына Божія) ради нашего спасенія; московскій патріархъ Іовъ также представляль власть меньшую Стоглаваго собора; но и онъ отмъняетъ постановление сего собора, - велитъ однимъ изъ двухъ перстовъ образовать преклонение небесъ, другимъ вознесеніе Господне, тогда какъ по Стоглаву два перста должны образовать Божество и человъчество во Христв. Но совопросники, конечно, не признають за сіе россійскую церковь времень патріарха Іова и патріарха Филарета падшею. Какъ же сміють они подвергать сомнинію православіе церкви грекороссійской даже за мнимую только отмъну Святъйшимъ Синодомъ постановленій собора 1667 года?

Въ заключение напомнимъ совопросникамъ еще вотъ что. Ихъ бъглые попы, существовавшіе у нихъ цълыя двъстъ лътъ, не представляли изъ себя никакой соборной власти, особенно каждый въ отдъльности, и однакоже открыто нарушали апостольскія и всёхъ вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ постановленія, восхищая не дарованная имъ, то-есть пасеніе не порученныхъ имъ овецъ, ибо епископу поручени суть людіе Господни (см. 39 пр. Апостоль), а не презвитеру. Точно такъ же и митрополить Амвросій, учредитель ихъ нынвшней ісрархіи, не представляя изъ себя никакой соборной власти, открыто нарушилъ сіи постановленія, самовольно восхитивъ нивъмъ не порученный ему престолъ, самъ назвавъ себя митрополитомъ всвхъ древлеправославныхъ христіанъ. Таковые восхитители не дарованной власти осуждаются и проклинаются какъ сынове Кореевы и Гіезія царь. Вотъ на что нужно бы совопросникамъ обратить вниманіе, - на эту незаконность дъйствій своихъ именуемыхъ пастырей, а не дълать напрасныхъ придирокъ къ распоряженіямъ

законныхъ пастырей церкви, получившихъ власть по преемству отъ святыхъ Апостоловъ на управленіе върующихъ и на то, чтобы, усматривая полезное церкви, издавать потребныя для сего постановленія, строго соблюдая и ограждая неприкосновенность догматовъ православія.

Егорг Антоновг.

(Продолжение въ слъд. №.)

## Описаніе моей жизни въ расколъ и обращенія изъ раскола къ церкви православной.

Впровах тъмже и возглаголах (Псаломъ 115).

Православные хрістіане! Всьмъ время, и время всякой вещи подъ небесемъ. Время раждати, и время умирати. Время саждати, и время сажденное исторгати. Время молчати, и время глаголати (Екклезіастъ гл. 3, ст. 1—6).

Было время, и я раждалъ ученіе неправильное; нынѣ же умираю оному. Саждалъ я ложное ученіе; нынѣ же исторгаю его. А се время и *глаголанія* предъ всѣмъ міромъ о неправильныхъ моихъ переходахъ въ разныя секты.

Родился я въ 1835 году, Симбирской губерніи, Алатырскаго увзда, въ селв Промзинв. Родитель мой быль ввры «некудышной», то-есть быль ни православный, ни сущій раскольникь. Въ церковь православную не ходиль болве 50-ти лвть; но, по суду божественнаго промысла, лвть за десять до кончины присоединился къ церкви православной. Родительница же моя жила и померла въ расколв Поморской секты Өедосвева толку, не пріемлющаго браки. Крестили меня въ церкви православной. Однако съ самыхъ юныхъ лвть моей жизни болве имвль я наклонность къ мнимой старинв, и упражнялся въ чтеніи преимущественно старопечатныхъ книгъ. Въ молодыкъ еще лвтахъ занималь меня вопросъ: почему это народъ

разбился на разные толки? Отъ родителя своего я не находиль ему ръшенія, потому что родитель мой еще въ то время и самъ нерадълъ о церкви православной, и меня отъ нея отвлекаль. И сталь я смотреть на церковь православную съ отвращениемъ, называлъ (оле дерзости!) Іпсуса инымъ богомъ и антихристомъ, царя и всякую власть, какъ свётскую, такъ и духовную, тоже называль антихристовою, кресть четвероконечный кумиромъ и мерзостію запуствнія, стоящею идвже не подобаще, триперстное сложение ко крестному знаменованію антихристовою печатію. О, Господи Царю небесный! Како стерпълъ такимъ нашимъ безчеловъчнымъ хуленіемъ, и како въ той часъ не поразилъ насъ за таковое хуленіе на святыню! Воистину, Господь долготерпеливъ и многомилостивъ, не до конца прогиввается, ниже въ въкъ враждуетъ. Не по беззаконіемъ нашимъ сотвориль есть намъ, и не по гръхомъ нашимъ воздалъ есть намъ (Псал. 102). О, любимая моя братія! Убоимся своевольныхъ толкованій, которыя могуть довести человъка до самыхъ послъднихъ хуленій.

И эти хуленіи произносиль я даже тогда, когда своимъ родителемъ былъ еще только отчужденъ отъ церкви православной, а въ расколу еще не былъ присоединенъ. Когда же во миж возрасло совершенное отчуждение отъ церкви православной, началъ и искать себъ убъжища въ расколъ, и нашель его въ обществъ такъ называющихся по Спасову согласію, гдё прожиль почти 5 лёть. Они мий очень нравились своими обычаями, -- удерживаются отъ хмельного питія, не вдять ни мяса, ни картофеля, одежду носять болве бвлую и синюю, пищу вкушають дважды днемь, а въ среду и пятокъ пооднажды. И такимъ-то воздержнымъ своимъ обычаемъ они многихъ къ себъ прельщаютъ. Да по правдъ, не много и трудовъ требуется къ совращенію людей на пространный путь! Потомъ началъ я сомнъваться о своемъ упованіи, а всего болье о крещеніи. Я разсуждаль въ себь: если, по нашему убъжденію, въ церкви великороссійской царствуетъ антихристъ, а отъ нея мы беремъ крещеніе, то какое же это крещеніе? Відь писано есть, что еретическое крещеніе нъсть крещеніе, но паче оскверненіе. На какомъ же основани мы пріемлемъ врещеніе отъ никоніанъ? Этотъ вопросъ сильно смутилъ меня, и не могъ я самъ собою ръшить его. Обратился я съ этимъ вопросомъ къ своимъ собратіямъ, т.-е. въ первымъ вожакамъ своего согласія, спросиль ихъ: како долженствуеть разумъть о никоніанскомъ крещеніи, — принимать ли за святое, или не принимать? скажите мир. Одинъ изъ передовыхъ вожаковъ сказалъ: «Какъ это можно, чтобы никоніанское крещеніе принимать за святое крещеніе! Въдь тамъ царствуетъ антихристъ! Никакъ нельзя принимать это крещеніе за святое. А если кто будеть никоніанское крещеніе принимать за святое, тотъ слуга антихристовъ!» Другой же изъ передовыхъ вожаковъ, болъе перваго понимающій писаніе, сказаль такь: «если намь не считать на себъ никоніанское крещеніе, то мы будемъ не крещены, какъ татары». Тутъ произошелъ между ними споръ, и подняли шумъ; одинъ другаго называли нехорошо, а именно: первый последняго называль слугой антихристовымь, а послёдній перваго называль хуже татарина. Я долго слушаль, вавъ они спорили, и потомъ сказалъ имъ:

— Послушайте, братіе, — вы оба поэтому никуда не годитесь: одинъ слуга антихристовъ, а другой хуже татарина! Въ какую же въру вы меня и прочихъ принимали?

Они съ гнъвомъ отвътили: Какъ въ какую? въ Спасову!

- Когда вы принимаете въ Спасову въру, то зачъмъ же сами себя называли нехорошими словами, слугой антихристовымъ и татариномъ?
- Мало ли что въ сноръ бываетъ! на это смотръть нечего! отвътили вожаки. •
- Мит что-то, друзья, все это сомнительно, замитили я, потому что, если принять никоніанское крещеніе, то, по вашему выраженію, будеть слуга антихристовь; а если не принимать, будеть хуже татарина. Вы скажите прямо: можно принимать никоніанское крещеніе, или не можно?
- Да что тебѣ сказать-то? Ты и самъ знаешь, на чемъ наше. Спасово согласіе основано, больше насъ и пытать нечего.

Выслушавъ отъ нихъ такой неосновательный отвътъ, а пересталъ ходить къ нимъ на собраніе. Потомъ въ одно время еще спросилъ ихъ: почему наше общество называется Спасово согласіе?

Они отвътили: «Какъ почему? — Мы въруемъ въ Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа, и по Его ученію должныбыть тихими, кроткими и послушными: отъ сего познаваемся мы овцы Спасовы».

Я сказаль: Это нужно разсмотрёть, вёрно ли мы себя такъ выдаемъ, и не напрасно ли называемся Спасовыми овцами. Ей, напрасно! Понеже вы и сами хорошо знаете, что Господь нашъ Ісусъ Христосъ въ пресвятомъ Своемъ Евангеліи глаголеть: Овиы моя гласа моего слушають, и по Мню грядуть, и Азъ дамъ имъ животъ въчный. И паки: Аминь, аминь илаголю тебъ: аще кто не родится водою и духомъ, не можетъ внити въ царство небесное (Іон. гл. 3, ст. 5). И даки: Аминь аминь глаголю вамь, аще не снъсте плоти Сына человъческаго, не піете крови Его, живота не имате въ себе. Ядый Мою плоть, и піяй Мою кровь, имать животь въчный. И Азь воскрещу его въ слъдній день. Плоть бо Моя истинно есть брашно, и кровь моя истинно есть пиво. Ядый Мою плоть, и піяй Мою кровь, во Мню пребываеть, и Азь вь немь (Іоан. гл. 6, ст. 53-56). Воть видите, что значить глась евангельскій. А гдв же у насъ послушание онаго гласа?

Вожаки въ отвътъ миъ сказали: "Ну что же! Стало-быть, поэтому нужно креститься снова отъ поморцевъ? А за причастіемъ нужно итти къ австрійцамъ?

Я отвътилъ: Да; такъ и слъдуетъ, что нужно избрать которую-нибудь изъ этихъ двухъ въръ.

И такъ, по довольномъ разговоръ, разошлись. За тъмъ вскоръ и присоединился я къ поморцамъ Өедосъева толка, гдъ пребывала покойная моя родительница. По выходъ моемъ изъ секты Спасова согласія, написалъ я вожакамъ его посланіе, въ которомъ объяснялъ неправильность ихъ положенія и совътовалъ имъ подумать о своемъ спасеніи.

Въ Өедосъевскомъ согласіи я прожилъ почти 10 лѣтъ. За-Вратское Слово. № 14. нимался чтеніемъ преимущественно тетрадовъ, въ которыхъ проповѣлуется пресѣченіе Христопреданнаго священства, а потому еще болье увлекся рышительнымь отрицаниемь благодати въ церкви православной. Этимъ я пріобраль уваженіе у своихъ, и мив вручили править отечество, которое правилъ я 8 льтъ. Это еще болье породило во мив ненавасть въ цервви православной, и сталь я жить безъ всякаго страха Божія. Успъщно отвлекалъ и народъ отъ перкви православной, такъ что почтенъ быль отъ своихъ общественнивовъ за главнаго защитника еедосвевской ввры. Но потомъ въ нашемъ обществъ случилось событіе, которое до крайности смутило меня. Одинъ изъ передодыхъ вожаковъ общества, который долгое время отечествоваль, Андрей Ивановь Букановь, изъ села Барашева, два раза уже врестившійся, — первый разъ въ цервви православной, второй въ селъ Промзинъ отъ дъвицы Матрены Петровны Алеевой, послё чего и отечествоваль у еедосвевцевъ болве 15 лвтъ, - еще и въ третій разъ крестился, въ Москвъ, отъ старика Григорія Пареентьева Костромскаго, и врестившись, съ клятвою отъ всёхъ насъ отказался. А былъ онъ почти всёмъ намъ отецъ духовный. Событіе это поразило меня, какъ громъ, и я самъ началъ колебаться въ преданности оедосвевству. Тогда началь я разсуждать, что безъ священства и таинствъ спастись невозможно, и надобно искать истинную церковь съ Христопреданнымъ священствомъ.

Въ то время къ намъ, въ Промзино, нерѣдко пріѣзжалъ Іосифъ, именуемый епископъ Нижегородскій, принадлежавшій къ новоучрежденной Австрійской іерархіи, не пріемлющій Окружное Посланіе. Ъздилъ онъ въ домъ купчихи Елизаветы Трофимовны Участкиной. И однажды, когда онъ пріѣхалъ съ двумя своими священниками Захаріемъ изъ села Елисина, (Нижегород. губ.), и Иваномъ изъ села Елфимова (Лукоянов. уѣзда), то Участкина пригласила и меня побесѣдовать съ своими отцами. Эти мнимо-сановные люди съ радостію меня приняли и откровенно со мной бесѣдовали. По довольномъ собесѣдованіи, лжеепископъ Іосифъ взялъ меня за руку и сказалъ:

— Пойдемъ-ка, я покажу тебѣ апокалипсическою жену, бѣжавшую въ пустыню отъ лица зміева!

И привелъ меня въ сокровенное зало, идъже разставлена у нихъ была походная церковь; отворилъ съверную дверь и показалъ мнъ престолъ и жертвенникъ.

— Есть ли, — спрашиваеть, — въ вашемъ обществъ такое неоцъненное сокровище?

Я отвътиль: прости, владыво! нъть.

И эта ихъ церковь произвела на меня такое впечатлъніе, что я подумаль: не это ли и есть единая святая соборная и апостольская церковь? Съ этимъ вопросомъ я обращался къ своимъ общественникамъ; но отъ нихъ вийсто справедливыхъ доказательствъ получилъ только укоризну, - и не только начали меня укорять, но и отлучили отъ общаго моленія. Еслибы не случилось этого, еслибы то-есть не от-скоро избъжать прелести оедосвевской, какъ это съ ивкоторыми и случилось: котёли оставить сіе заблужденіе и вивств со мной принять священство, но какъ не были подобно мив отлучены, то и доселв пребывають въ оной оедосвевской прелести и заблуждении. Я же, по отлучении, сказалъ нашимъ отцамъ: теперь я чисть и свободенъ отъ вашего заблужденія! и ръшилъ перейти въ общество по австрійскому священству. А переходя отъ обдосвевцевъ, написалъ и имъ посланіе, не для того, чтобы обличить ихъ, а чтобы вразумить, дабы оставили свое заблужденіе.

Въ 1877 году прибыль къ намъ въ Промзино именуемый священно-инокъ Іовъ, Нижегородской губерніи, Лукоянскаго увзда, изъ села Малой-Поляны: онъ меня приняль въ австрійскую секту посредствомъ муропомазанія. Присоединеніе было въ дом'в помянутой пріятельницы Іосифа Елизаветы Трофимовны Участкиной. Не прошло и двухъ л'ятъ по моемъ присоединеніи, какъ она же, Участкина, стала мн'в настойчиво преддагать, чтобы я приняль санъ священства, въ чемъ я ран'ве неоднократно ей отказываль. Обратилась и къ Іосифу, чтобы произвелъ меня на степень священства. Уважая свою

благод втельницу, онъ объщался исполнить ел просьбу. Потомъ она сообщила объ этомъ своимъ общественникамъ, и оки со всей готовностію были согласны им'йть меня священникомъ. потому что въ нашей мъстности у неокружниковъ священника не было, а наважали къ намъ когда казанскій, когда ныжегородскій. Между тэмь вскоры послы этихь совыщаній произошла между купчихой Участкиней и мишимымъ епископомъ Іосифомъ вражда неутолимая, о причинъ которой не леть есть глаголати. Участвина начала предлагать мив. чтобы я не принималь рукоположенія отъ Іосифа, повідая о немъ многое неприличное епископскому званію; она объпала на свои средства витребовать другаго епископа — Герасима, изъ Бессарабской области, чтобы поставилъ меня во священники. Іосифъ же съ своей стороны, вийсти съ нашими общественниками, предлагаль мей прійзжать для поставленія къ нему, въ Москву, и даже, въ укоръ своей бывшей пріятельниць, даваль деньги на провздъ. Я согласился вхать въ Москву. Будущіе прихожане мон проводили меня съ рамостію и остались во ожиданіи новаго батюшки.

Въ концъ декабря означеннаго года прибыль я въ Москву, и тамъ, по адресу, явился въ домъ Муравьева, гдв въ то время находился Іосифъ. Онъ принялъ меня какъ хорошаго гостя-Въ этомъ же домъ устроена была моленная и въ ней разста. влена походная церковь, освященная во имя святыхъ Апостолъ Петра и Павла. 21-го числа поставили меня во четца, 22-го во діакона, а 23-го во священники. При поставленіи, въ показанное время, Іосифъ и попъ Оома Карякинъ, и я съ ними, стали въ царскихъ дверяхъ; Іосифъ трикраты возвышеннымъ гласомъ провозгласилъ: достоинъ! достоинъ! достоинъ! Вследъ ва нимъ и Оома своимъ хриповатымъ голосомъ прошамкалъ тъ же слова: достоинъ! достоинъ! достоинъ! Вотъ это объявленіе ими совсёмъ неизвёстнаго имъ моего достоинтва, въ ту же самую минуту поселило во мив тяжкія сомивнія, и тогда же я примътилъ неправоту илъ надо мною дъйствія. После литургін пришель я въ залу, где находились уже Іссифъ и Осма. Они повиравили меня съ воспріятіемъ священнаго сана. Я поблагодариль; но въ умѣ моемъ крѣпво засѣла мысль о незаконности икъ дѣйствія. Я все думаль, какъ мегло это быть? — у Оомы на духу я никогда не быль, ни до ноставленія, ни предъ поставленіемь; не быль на иснытаніи и у Іосифа; а при поставленіи они провозгласили меня достойнымъ сана! Отвуда же извѣстно имъ мое достоинство? и какъ въ такую минуту не заградились у нихъ уста глаголати неправду? какъ, не ысимтавши человѣка, могли провозгласить его достойнымъ священства? Потомъ далъ миѣ Іосифъ ставленую грамоту, и въ ней Оома Карякинъ названъ моимъ отцомъ духовнымъ. Опять ложь! Онъ миѣ отцомъ духовнымъ пикогда не былъ. Вси эта неправда, которою сопровождалось мое поставленіе въ попы, тогда же смутиле меня и заставила полумать: законно ли мое поставленіе?

29-го девабря я убхалъ изъ Москвы. На врощань в Іосифъ далъ мив одно наставленіе, чтобы я не мѣшался съ окружниками. Я осмълился спросить его:

- А что, владыко святый, разві окружники еретики? Онъ отвітиль: "Не еретики, а самые горшіе отступники! Мы считаемъ ихъ горше ніконіянъ".
- Почему же такъ? спросилъ я, въдь у нихъ священство то же, какъ и у насъ?
- Они, злодън, приняли Окружное Посленіе! отвътилъ Іосифъ, не пускаясь въ дальнія объясненія.

4-го января 1880 года возвратился и на родину въ еело Промзино. Общественники наши съ радостію встрътили ожидаемаго новаго батюшку. И сталь я заниматься своимъ дъломъ, на которое незаконно быль поставленъ, то-есть исправляль всё духовныя требы, гдё что прилучится. Но все время не быль въ спокойствім духа, по вышеуказамой причинъ, ибо ложь та произвела на меня такое впечатлъкіе, что я не могъ быть спокойнымъ. Съ смущеніемъ вспоминаль и то, что Іосифъ наказываль мит не мъщаться съ опружниками. Окружники есть ненодалеку отъ насъ, и неръдко съ ними приходилось видёться. А Іосифъ запретиль входить съ ними въ общеніе. Это для меня тоже была задача: какъ

это у насъ одна церковь, одно священство, однит народъ, а раздълились надвое и не имъютъ другъ съ другомъ общенія? Очень смущался я этимъ вопросомъ, особенно же помня слова свитаго Іоанна Златоустаго, глаголющаго: аще вто учинитъ раздоръ въ церкви, сего гръха мученическая кровь загладити не можетъ (Бесъды Апостольскія).

Въ 1881 году Іосифъ, вздившій по разнымъ мѣстамъ Россіи для посвіщенія словесныхъ овецъ своихъ, завхалъ и въ нашу мѣстность, именно въ село Лаву, въ врестьянину Данилѣ Иванову Савенкову. Туда былъ приглашенъ и я. При мнѣ же явилась туда дѣвица Евдокія Микулушкина изъ деревни Кобылевки. Іосифъ (по извѣстной ему причинѣ) отлучилъ ее отъ общаго моленія; она же сшивала на него разныя обвиненія, которыя въ послѣдствіи времени въ самомъ дѣлѣ послужили ему во вредъ. И теперь между ними происходили пререканія. Отпустивъ ее, онъ занялся со мною религіознымъ разговоромъ. Коснулась рѣчь и Окружнаго Посланія.

- Помнишь ли, отецъ, мое наказаніе не мѣшаться съ окружниками?
   спросилъ меня Іосифъ.
- Какъ же, помню; мы съ ними не точію не мѣщаемся, но даже и въ разговоры мало входимъ, — отвѣтилъ я.
  - Такъ и следуеть, отецъ! сказаль Іосифъ.
- Но черезъ что же именно, владыко святый, между нами и окружниками произошелъ раздёлъ? спросилъ я.
- Раздёлъ произошелъ между нами и ими (то-есть окружниками) чрезъ появление на свётъ Окружнаго Посланія.
- Да что же, спрашиваю, развѣ въ Окружномъ Посланіи для церкви есть что вредное?

Онъ отвътилъ: «Какого же еще болъе вреда для церкви Христовой, когда въ Окружномъ Посланіи имя пагубное (Івсусъ) признается истиннымъ Богомъ!»

— Да развъ, спрашиваю, Іисусъ не тотъ же Богъ? Іосифъ отвъчалъ: «Конечно не тотъ, а инъ богъ; о немъ

Іосифъ отвъчалъ: «Конечно не тотъ, а инъ богъ; о немъ самъ Спаситель рече во іудеомъ, глаголя: Азъ пріидохъ о имени Отца Моего, и не пріемлете Мене, аще ли инъ пріидеть, того пріимете (Іоан. зач. 16).

- Вотъ что! такъ неужели Ісусъ Христосъ іудениъ говорилъ о самомъ этомъ Іисусъ, о которомъ писано въ Окружномъ Посланіи, что онъ есть истинный Богъ?
- А то о комъ же? конечно, о самомъ этомъ пагубномъ имени! отвътилъ Іосифъ.
- Такъ стало-быть и іуден приняли Інсуса? спросиль я. Іосифъ долго думаль и потомъ сказаль: «Этр вы, отецъ, весьма глубоко затъваете! Такъ только свойственно говорить миссіонерамъ великороссійской церкви!»
- Стало-быть, продолжаль я, надо понимать такъ, что церковь великороссійская въруеть совершенно во иного бога?
  - Да! точно такъ, во иного!
- Но развъ отъ инобожниковъ можно какія либо таинства принимать? спросилъ я.

Онъ и о семъ предметъ долго думалъ; но не могши додуматься вскоръ, къ чему ведутъ мои вопросы, сказалъ наконецъ:

- Какъ можно отъ инобожниковъ принимать таинства!
- Такъ зачёмъ же мы отъ инобожниковъ принимаемъ двъ тайны: крещеніе и хиротонію? спросиль я.

Іосифъ опять повъсиль голову свою съ причесанными волосами, не зная, что сказать. Къ счастію его, въ эту самую минуту, явился въ горницу домохознинъ Данила Ивановъ и пригласилъ насъ пить чай. Іосифъ воспользовался этимъ случаемъ и сказалъ:

— Ну, отецъ, оставимъ говорить объ окружникахъ; пойдемъ-ка лучше чай пить, а объ нихъ, злодъяхъ, поговоримъ послъ.

Тъмъ бесъда и кончилась; пошли мы пить чай.

После этого свиданія съ Іосифомъ я предался еще съ большимъ усердіемъ размышленію о разделеніи между окружниками и противуокружниками. Хотёлось именно узнать, отъ кого и черезъ что произошель этотъ раздёлъ въ нашей перкви. Дома узнать объ этомъ было не у кого, и потому въ 1883 году и рёшился съёздить въ Нижегородскую ярмарку, поискать тамъ людей, которые сказали бы мнё это. Въ Нижній я пріъхалъ около 10-го числа августа мъсяца. Не имъя тамъ никого знакомыхъ, я проживалъ на баржъ у Ивана Сергъева Исаева (жителя нашего села) и каждодневно ходилъ на ярмарку, поискать людей мнъ нужныхъ. Однажды, когда сошелъ я на берегъ и направлялся къ главному дому, встрътилъ двухъ человъкъ, которые внимательно смотръли на меня, и одинъ изъчихъ, слышу, говоритъ другому: этотъ человъкъ (указывая на меня) непремънно изъ числа старообрядцевъ. Потомъ приглашаютъ меня, махнувъ рукой. Я подошелъ, поклонился по обычаю христіанскому, и сказалъ: миръ вамъ! Они спросили меня: откуда будете, друже? Я сказалъ откуда я.

- Отъ васъ далеко ли село Ждамирово? спросили они.
- Недалеко, говорю, всего 25 верстъ. Развъ вы село Ждамирово знаете и бывали тамъ?
- Въ Ждамировъ не бывали, но съ тамошними знакомство имъемъ.
  - А вы сами-то откуда? спросиль я.
- Мы здёшніе; вотъ изъ-за Волги, изъ села Елисина,— отвётили они.
- A далеко ли отъ васъ деревня Матвъевка? еще спросилъ я.
- Развѣ вы деревню Матвѣевку знаете? и они спросили меня.
- Знаю, отвётиль я, бываль въ ней; мнё коротко знакомъ проживающій тамъ епископъ Іосифъ.
  - А вы развъ изъ числа старообрядцевъ? спросили они.
- Точно такъ, отвътилъ я. А ваша милость, тоже старообрядцы?
- Тоже старообрядцы; но скажите намъ, какъ вы знакомы съ епископомъ Іосифомъ?

Туть я прямо сказаль имь, что Іосифь рукополагаль меня во священники, и они еще болье заинтересовались мною, — стали спрамивать, по какому двлу я прівхаль въ Нижній.

— Да вотъ, говорю, по какому дълу я сюда прівхаль: мив желательно повидаться съ порядочными людьми изъ вріемлющихъ Окружное Посланіе, чтобы узнать, изъ-за чего произошель, разділь въ нашей церкви по австрійскому свянценству.

— Мы и сами изъ числа пріемлющихъ Овружное Посланіе, — отвѣтили мои новые знакомцы, — но только въ точности передать вамъ объ этомъ не можемъ, а человѣка, который все объяснить вамъ, можемъ указать.

Между тёмъ я зорко смотрёль на своего собесёдника и замётиль, что волоса у него подобраны, какъ это дёлають обыкновенно старообрядческіе попы, и прямо сказаль ему: а вёдь и вы, кажется, тоже изъ духовныхъ! Овъ улыбнулся и сталь спрашивать, почему я это узналь. Потомъ сознался, что состоить діякономъ при епископъ Нижегородскомъ Кирилль. Объяснившись такимъ образомъ, мы стали разговаривать еще дружелюбнье, и наконецъ я попросиль ихъ указать мнъ того человъка, который можетъ объяснить отчего произошелъ между нами раздоръ. Діяконъ отвътиль:

— Недавно изъ-за границы прівхаль Онисимъ Васильичъ Швецовъ: онъ можетъ передать вамъ все до іоты.

Я и прежде слышаль о Швецовъ, что онъ значительный апологеть своего общества, и потому сталь просить діякона, чтобы сказаль мнъ, гдъ увидъть Швецова.

Онъ отвътилъ, что самъ лично желалъ бы познакомить меня со Швецовымъ, но теперь не имъетъ времени. Однако, прибавилъ онъ, мы тебъ разскажемъ, какъ его найти: идите вы въ лавку Сергъя Тихоныча Большанова, — тамъ найдете его: онъ моложавий собою, бородой скуденъ, а усовъ почти вовсе нътъ.

Поблагодаривъ новыхъ знакомцевъ, я направился въ лавку Большакова. Народу въ ланкъ было довольно, но человъка съ примътами Швецова я тутъ не находилъ. Потомъ взглянулъ за дверь на лъвую сторону, и увидалъ трехъ человъкъ, сидящихъ на скамъъ и занимающихся разговоромъ: между ними я сейчасъ же узналъ Швецова. Ожидая, когда кончится у нихъ бесъда, я зорко наблюдалъ за Швецовымъ, чтобы какъ не упустить его изъ виду. Вскоръ явился еще

человъкъ, оказалось, коротко знакомый Швецову, сталъ со мной рядомъ и, поманивъ рукой, вызвалъ Швецова. Онъ тотчасъ же всталъ со скамьи и подошелъ къ приглашавшему. Потомъ оба вышли изъ лавки наружу, и о чемъ-то стали разговаривать по секрету. Когда Швецовъ возвращался обратно въ лавку, я подошелъ къ нему, поклонился и спросилъ: вы будете Онисимъ Васильичъ Швецовъ?

- Я; что вамъ угодно? спросилъ онъ.
- Мнѣ крайне нужно съ вами поговорить, отвѣтилъ я, и тутъ же объяснилъ ему, кто я такой. Швецовъ привѣтствовалъ меня съ подобающею честію, какъ священника, потомъ попросилъ въ особо устроенную комнату наверху лавки Большакова. Здѣсь мы сѣли за столъ¹). Швецовъ спросилъ:
  - Что же понудило ваше смиреніе видіть мое убожество?
- Прівхаль я сюда, Онисимь Васильевичь, за твиь, чтобы узнать сущую правду: оть кого и черезь что между нами и вами породился раздорь, раздвлились на окружниковь и противуокружниковь, и одни другими гнушаемся, какъ поганими? А объяснить никто лучше вась не можеть: поэтому я и желаль вась увидёть.

Тутъ Швецовъ пустился въ пространный разсказъ. Онъ говорилъ<sup>2</sup>):

— Раздоръ и раздълъ произошелъ не чрезъ Окружное Посланіе, а чрезъ попечителя Муравьева. Прежде онъ былъ неоднократно посылаемъ въ С.-Петербургъ для ходатайства по нашимъ церковнымъ дъламъ. Одинъ разъ ему вручено было денегъ 50.000 рублей, дабы ухлъбить тамъ кого слъдуетъ; въ другой разъ дано было 40.000. Въ эти два раза



<sup>1)</sup> Изъ этого разсказа видно, что на Нижегородской ярмаркъ г. Швецовъ распоряжался у Большакова въ лавкъ, какъ у себя дома, и здъсь каждый, желавшій съ нимъ видъться, могъ удобно его встрътить и переговорить съ нимъ обо всемъ.

Ред.

<sup>2)</sup> Следующее за симъ сказаніе Швецова, какъ надобно полагать, верно передаваемое здесь, служить образчикомъ той лжи, къ какой обыкновенно прибегаеть онъ для оправданія своей именуемой церкви, и потому не дишенъ интереса.

Ред.

Муравьевъ унотребилъ всего 10.000 рублей, а остальныя 80.000 удержаль у себя. Другіе попечители узнали объ этомъ и начали на Муравьева роптать. Они просили архіепископа Антонія, чтобы отказать Муравьеву отъ должности попечителя<sup>1</sup>). Владыка Антоній спросиль нопечителей: вы ему отказываете? Они все подробно передали ему. Владыка призвалъ Муравьева и сталъ ему выговаривать. Муравьевъ сказаль: Владыко святый! приходить ведикій пость, добрые люди будутъ молиться Богу, а у насъ будутъ счеты да выкладки, да пожалуй не было бы спору какого! — прошу васъ отложить это дело до пасхи. Если Богъ грехамъ нашимъ потерпитъ, доживемъ до Паски, тогда я все сдёлаю по желанію попечителей. На предлогъ Муравьева владыва Антоній согласился. Тогда попечители пришли ко владыкъ Антонію и сказали ему: напрасно вы отложили дізло въ даль; онъ (Муравьевъ) васъ обманетъ. Такъ и случилось. Муравьевъ забыль о поств, а заботился только о томъ, какъ бы удобиве избъжать разныхъ потязаній, которыя неизбъжно грозили ему опасностію. Онъ часто приглашаль къ себъ близкихъ друзей изъ числа купечества и просилъ ихъ защитить отъ обиды попечителей. Друзья объщали. На седьмой недълъ Муравьевъ пригласилъ въ себъ владыку Антонія служить въ его моленной. Владыка, уважая просьбу Муравьева, служиль всю седмицу, а также и Пасху праздновалъ въ его моленной. Въ концъ Пасхи Муравьевъ приказалъ сдълать объдъ дли владыки Антонія, куда пригласиль и своихъ друзей. Туть владыка напомниль Муравьеву, что теперь онъ долженъ объщание свое исполнить, сдълать разсчеть съ попечителями. Друзья же Муравьева, сказали: «Владыко святый! чего вы велите исполнять-то! Этого не будеть, что вамъ предлагали попечители! Мы съ ними и на ихъ посягательства не согласны!» Владыка ушелъ недоволь-

<sup>1)</sup> Но назначеніе и увольненіе попечителей Рогожскаго Кладбища развѣ зависѣло отъ Антонія?— его въ такихъ случаяхъ совсѣмъ не сирашивали.

Ред.

ный. Тогда Муравьевь, видя, что на его поддержку разсчитывать нельзя, сталь говорить своимъ друзьямъ: «А что, госпола! Въль владыва Антоній поставлень во архіспискона не на Московскую канедру, а на Владимірскую. Мы, по общему совъту и согласію, можемъ на Московскую наоедру избрать другаго человъка, достойнаго: пошлемъ его въ Бълую-Криницу къ митрополиту Кирилъ, и онъ поставитъ намъ его въ епископы на нашу Московскую ванедру, а этотъ Антоній пусть вдеть во Владимірь». На предложеніе Муравьева всв присутствующіе согласились. И такъ они избрали по своему вкусу втораго Антонія, выбрали уполномоченныхъ, которые должны сопровождать этого Антонія въ Белую-Криницу для поставленія въ епископы, и вручили имъ большую денежную сумиу для удовлетворенія главныхъ монастырскихъ управителей. Уполномоченные съ новоизбраннымъ Антоніемъ отправились въ предназначенный путь и прибыли куда-слёдовало: тамъ приняли ихъ, какъ дорогихъ гостей. Они удовлили кого нужно было, и митрополить Кириль, не входя съ Москвой ни въ вакія сношенія, немедленно поставиль новаго епископа, втораго Антонія, для Москвы, вручиль ему ставленную грамоту и отпустиль съ миромъ. И такъ Московскіе посланники съ новопоставленнымъ епискономъ Антоніемъ прибыли въ Москву. Скоро разнесся объ этомъ слухъ, и раздался голосъ въ народъ: что же это такое? появился новый, второй владыка въ Москвъ! Не въдая Муравьевскихъ замысловъ, народъ пришель въ смущеніе; не знали, что и дёлать. А новопоставленный владыва съ своими единомысленниками сталъ проповъдовать противъ Окружнаго Посланія, что церковь великороссійская въруеть во иного бога 1). Такъ воть чрезь что вышель

<sup>1)</sup> Швецовъ, въ своихъ видахъ, перемъшалъ здъсь правду съ небылицами. По его разсказу выходитъ, что Антоній 2-й былъ поставленъ Муравлевскою партіей только въ отмщеніе Антонію Шутову и затьмъ, чтобы этого послъдняго прогнать изъ Москвы во Владиміръ, выходитъ также, что послъ того, какъ поставленъ былъ Антоній 2-й, послъдовало раздъленіе въ іерархіи, что при поставленіи Антоній 2-й еще не былъ противуокружникомъ, а сталъ уже послъ

раздоръ, а затъмъ послъдовалъ и раздълъ. Теперь видите, какое это священство, — за деньги добытое! А за деньги поставление не бываетъ святое, и не почитается за истинное священство<sup>1</sup>).

Выслушавъ все это, я спросилъ Швецова: что же остается мев дълать, если наше священство не истинное?

- Что дълать? присоединяйся къ намъ! отвътилъ Швецовъ.
  - Да вто же меня присоединить? спросиль я.
  - А вотъ, когда поъдете домой, заъзжайте въ Симбирскъ

учить противно Посланію. Все это не такъ. Вопросъ о правахъ Антонія Шутова на Московскую каеедру начался еще до изданія Окружнаго Посланія, и Антоній потому только подписалъ Посланіе, чтобы удержаться въ Москвъ. А Окружное Посланіе, вскорѣ же по изданіи, вызвало сильное неудовольствіе въ средѣ истыхъ раскольниковъ; его не приняли и нѣкоторые попы вмѣстѣ съ лжеепископомъ Софроніемъ: тогда собственно и начались раздоры, послѣдовало раздѣленіе на окружниковъ и противуокружниковъ. Потомъ уже, чтобы упрочить это раздѣленіе, а вовсе не за тѣмъ, чтобы удалить Антонія Шутова во Владиміръ, Муравьевъ, ставшій во главѣ московскихъ противуокружниковъ, и задумалъ съ своими сторонниками поставить для Москвы своего, именно противуокружническаго епископа, Антонія 2-го, что и сдѣлалъ для него продажный Бѣлокриницкій митрополить Кириллъ.

<sup>1)</sup> Итакъ Швецову хотвлось именно доказать, что не ради Окружнаго Посланія произошло разділеніе въ Білокриницкой і рархіи, а изъ-за вражим Муравьева къ Антонію Шутову, и что і ерархія отъ Антонія 2-го не потому незаконна, что она противуокружническая, проповътующая, будто православная церковь въруеть въ иного бога, а только потому, что основана на симоніи, "добыта за деньги". Что онъ говорить неправду, утверждая, будто Окружное Посланіе тутъ не при чемъ, объ этомъ мы уже сказали въ предыдущемъ примъчанів. А говоря, что ісрархія отъ Антонія 2-го незаконна потому, что "добыта за деньги", Швецову следовало припомнить, что и Амвросій "добыть за деньги" и за деньги согласился етавить раскольникамъ архіереевъ и поповъ, что значить незаконна и вся Бълокриницкая ісрархія. Симонія, положенная въ основу этой ісрархіи, дъйствительно въ ней господствуеть, и это новое основание - не признавать ее законною. Peд.

къ попечителю Кондратію Петровичу Пчелкину: у него найдете епископа Алексвя, — онъ и присоединить.

Поблагодаривъ Швецова за разсказъ и за этотъ совътъ, я разстался съ нимъ, и на другой день уъхалъ изъ Нижняго. Въ Симбирскъ я остановился, и по наставленію Швецова зашелъ къ попечителю Пчелкину. Алексъя въ ту пору не было у Пчелкина. Возвратившись домой, я написалъ Алексъю письмо о моемъ желаніи перейти къ окружникамъ. Онъ отвътилъ на мое письмо, а потомъ и самъ прибылъ къ намъ въ Промзино: тутъ я и присоединился къ пріемлющимъ Окружное Посланіе.

По присоединени быль я вызвань въ Самару въ Духиновъ монастырь, гдё находился архимандрить Савва: съ нимъ я служиль восемь недёль. Потомъ отправился опять къ себё въ Промзино. Туть я началь размышлять объ окружникахъ. Если, думаю, неокружники за хуленія на имя Іисусь, и четвероконечный кресть, и на триперстное сложение ко крестному знаменію, и на трегубое аллилуіа, почитаются отъ насъ хуже бозпоповцевъ, то значить мы, окружники, все это не хулимъ; а если не хулимъ, то значитъ во всемъ этомъ не находимъ ничего повреждающаго въру. За какую же вину послъ этого мы принимаемъ подъ муропомазаніе приходящихъ къ намъ отъ великороссійской церкви? и за что отдёляемся отъ великороссійской церкви? какое нашли въ ней поврежденіе в'вры? Вопросъ этотъ сильно занималь меня и возбуждаль во мнъ тяжкія сомнінія, которымь оть своихь общественниковь я не находиль правильныхь рёшеній. Тогда я самъ рёшиль этоть вопросъ въ умъ своемъ такъ: если великороссійская церковь въ имени Іисусъ, въ почитаніи четвероконечнаго креста и въ прочемъ не погръщаетъ, то значитъ мы сами погрънаемъ тяжко, принимая отъ нея подъ муропомаваніе, и это есть гръхъ, который не отпустится ни въ сей въкъ, ни въ будущій. И возымълъ я объ окружникахъ еще большее сомнёніе, чёмь о противуокружникахь. Противуокружники, разсуждаль я, отъ великороссійской церкви приходящихъ перемазывають муромъ потому, что употребляемое въ оной имя Іисусъ признають за имя иного бога, триперстное сложеніе ко крестному знаменію — печатію антихристовою, четвероконечний вресть — мервостію запуствнія, стоящею на мѣстѣ святѣ, троеніе аллилуіи — латинской ересію, и проч., какъ это можно видѣть изъ чинопріемной ихъ книжки. И вотъ они какъ неправо вѣрують, такъ безчинно и принимають. А что же окружники? Все вышеозначенное они не порицають, и значить признають за свято, и за это же подвергають подъ вторый чинъ приходящихъ къ нимъ отъ великороссійской церкви! Ясно, что они въ чинопріятіи отъ церкви болье погрѣшають, чѣмъ противуокружники, и болье достойны осужденія: ибо «невѣдый рабъ волю господина своего біенъ будеть много; вѣдый же и не творивъ, біенъ будеть болье».

Такъ, съ помощію Божією, уразумѣлъ я ложность и окружническаго согласія въ расколѣ, а вмѣстѣ съ симъ созналъ незаконность и полученнаго мною въ расколѣ мнимо-священнаго сана. Тогда, страшась великой отвѣтственности за свои незаконныя священническія дѣйствія, поспѣшилъ я добровольно оставить ихъ совершеніе. А затѣмъ Господь сподобилъ меня и присоединенія ко святой Его церкви, которое совершено было торжественно въ праздникъ Покрова Пресвятыя Владычицы нашея Богородицы и Приснодѣвы Маріи, въ 1887 году.

Послѣ сего самые ближніе друзья мои стали смотрѣть на меня, аки звѣри, и преслѣдовать меня своею злобою; а другіе ожидали моего возвращенія въ расколь. Но надежда ихъ осталась и останется тща. Напротивъ, день и ночь благодарю я милосердаго Господа, что послѣ столькихъ моихъ скитаній по разнымъ толкамъ раскола, не допустилъ меня погибнуть до конца, но привелъ во святую свою церковь. Молю Его, да помилуетъ и бывшихъ братій моихъ, остающихся въ расколѣ, да покажетъ и имъ спасительный путь истины.

Аванасій Степановъ Подковыркинъ.

## Еще сказаніе объ учрежденіи и о первыхъ годахъ существованія Бълокриницкой ісрахіи.

Недавно мы напечатали свазаніе объ Амвросів и о приняти его въ расколь съ званіемъ «митрополита всёхъ древлеправославныхъ христіанъ», составленное современникомъ событія — бізаокриницкимъ инокомъ Ниломъ 1). Теперь кочемъ познакомить читателей еще съ однимъ подобнымъ же сказаніемъ, впрочемъ по характеру своему рішительно отличающимся отъ Нилова сочиненія. Сказаніе это озаглавлено въ подлинникъ: «Достовърное свъдъніе о Бълокриницкой митрополіи». Составиль его изв'ястный старообрядческій епископь Кононъ, какъ надобно полагать въ концв 1855-го, или въ началь 1856-го года, вскорь по возвращени своемъ въ Россію изъ Бълой-Криницы, гдъ былъ онъ въ октябръ 1855 года возведенъ въ санъ епископа Новозыбковскаго, — составилъ для одного вліятельнаго среди донскихъ старообрядцевъ, хотя лично незнавомаго ему, лица — Ивана Михайловича Чмигунова. Кононъ, происходившій изъ донскихъ казаковъ, хотълъ именно сообщить Чмигунову, а чрезъ него и прочимъ донскимъ старообрядцамъ «достовърное свъдъніе» о новой еще тогда и, какъ видно, совстиъ еще не извъстной на Дону Бъловриницкой ісрархіи и предложить на ихъ усмотръніе — принять, или не принять это новое священство<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Cm. Epam. Ca. 1890 r. t. 1, ctp. 392, 482, 552, 633.

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> Вскорѣ по полученіи Кононова сочиненія, именно въ Сентябрѣ 1856 г., Чмигуновъ, быть можеть на пути въ Стародубскія слободы, быль задержанъ черниговскимъ губернаторомъ и у него при обыскѣ найдена рукопись "Достовърнаго свъдѣнія" и письмо на его имя, подписанное нѣкіимъ Киромъ. Въ письмѣ говорилось между прочимъ: "Простите меня великодушно, знаменитіи раби Господни, что я, не имѣя счастія быть вамъ извъстнымъ, осмѣлился сообщить вамъ сіе начертаніе (т.-е. "Достовърное свъдѣніе"): премногія благодѣянія ваши, оказываемыя великодушно роду человѣческому, убъдили меня къ тому. Слава добродѣтелей вашихъ далече распространяется по

Кононъ справедливо назвалъ свое сочинение «достовърнымъ свъдъніемъ». Онъ дъйствительно сообщаетъ, по крайней мъръ старался сообщить, только достовърное о Вълокриницкой митрополіи (въ этомъ-то отношеніи онъ и отличается ръшительно отъ Нила, даже намъренно писавщаго
неправду). Свъдънія онъ почерпаль частію изъ документовъ
объ учрежденіи іерархіи, съ которыхъ, въ теченіе двухъ
лътъ, какъ жилъ въ Вълокриницкомъ монастыръ, по собственнымъ его словамъ, сдълалъ даже списки, чтобы привезти
въ Россію (чего однако не могъ исполнить по причинъ трудностей, съ какими тогда сопряженъ былъ переходъ раскольниковъ черезъ русскую границу), частію изъ личныхъ бесъдъ съ учредителями іерархіи и изъ личныхъ наблюденій
въ Бълокриницкомъ монастыръ. Своихъ сужденій объ іерархіи, ни одобрительныхъ, ни порицательныхъ, онъ не произ-

свъту и привлекаеть въ вамъ чувствительныя сердца, въ числъ коихъ съ давняго времени и азъ гръшный состою, хотя и ни одного раза не видълъ васъ еще". Чмигуновъ самъ объявилъ, что полъ именемъ Кира разумъется Кононъ епископъ. И нътъ сомивнія, что письмо и сочинение принадлежать Конону. Въ последнемъ, вроме нъкоторыхъ біографическихъ данныхъ (напр. пребываніе въ Бълой-Криницъ, ознакомленіе здъсь съ документами, относящимися въ учрежденію Бълокриницкой ісрархіи), указывающихъ именно на Конона, въ этомъ убъждаетъ и самый характеръ сочиненія, его вившнія и внутреннія качества: грамотность и весь складь річи, разсудительность, искренность, смиреніе, - которыми отличается сочиненіе, — все это такіе признаки, по воторынъ мы могли бы и безъ всякихъ указаній назвать авторомъ его именно Конона, хорошо намъ извъстнаго и по письмамъ, къ намъ писаннымъ, которыя напечатаны уже въ Брат. Слово (1883 г. стр. 443, 498), и по другимъ его писаніямъ. Отобранная у Чмигунова рукопись была препровождена къ министру Внутреннихъ Дёлъ. Ею пользовались чиновники министерства, составлявшіе оффиціальныя записки о Белокриницкой іерархіи, при чемъ обыкновенно называли ее "рукописью Чмигунова" (См. напр. записку, напечатанную въ Сбор. Кельсіева, вып. 1, стр. 157, 158 и др.). У раскольнивовъ, сколько намъ извъстно, не имъется списковъ Кононова сочиневія. Мы печатаемъ его по списку въ ркп. Имп. Публ. Библ. (Г. 1. № 693).

носить. Однакоже весьма приметно, что онь, хотя и приняль архіерейскій сань оть Белокриницкаго митрополита. а следовательно признаваль законность и правильность іераркіи, тімь не менье однако озабочень быль нівкоторыми обстоятельствами, внушавшими ему сомевнія относительно ея законности и правильности (эти сомнения потомъ побудили его охотно отдаться и въ руки правительства, а затёмъ ло конпа жизни не совершать никакихъ архіерейскихъ дъйствій). Такое личное отношеніе Конона въ Австрійской іерархіи можно усматривать уже и въ томъ, какъ онъ сов'ятуетъ Чмигунову и прочимъ старообрядцамъ относиться въ іерархіи: «прошу васъ всв сін строки (прочесть) безъ всякаю пристрастія, не охуждая отнюдь митрополіи, и не оправдывая, а предоставляю на вашъ особенный (собственный?) судъ, и всеусердно прошу васъ, искреннвишін раби Господни, разсмотовть всв завсь описанныя обстоятельства, касающіяся до Бълокриницкой митрополін, въ соображеніи со священныма писаніемь, и саблать заключеніе о существъ ся безпристрастно и правильно». Такъ же точно относился въ јерархіи и самъ Кононъ: не «охуждалъ» ее, но и не «оправдывалъ», не хвалилъ, не защищалъ, не выдавалъ за несомивно истинную и законную. Что именно побуждало Конона относиться съ такою осторожностію, даже съ такимъ сомниніемъ къ Билокриницкой іерархіи, это ясно можно видёть изъ тёхъ мёсть его письма, которыя самъ онъ подчеркнулъ, «для видимости и для справки въ скорвишему разысканию что нужно», какъ онъ выражается, — на которыя, значить, обращаль особое вниманіе читателей письма, такъ какъ въ нихъ именно излагаются тв обстоятельства, которыя онъ въ особенности предлагаеть имъ «разсмотръть въ соображении со священнымъ писаніемъ» 1). Обстоятельства эти имъли значеніе въ глазахъ Конона и съ обще-старообрядческой точки зрвнія и некоторыя съ точки зранія собственно лужковцевъ, ученіями ко-

<sup>1)</sup> Эти, подчеркнутыя самимъ Конономъ, мъста въ его письмъ, печатаются курсивомъ.

торыхъ онъ быль сильно зараженъ. Кононъ не признавалъ правильнымъ то главное основаніе, по которому большинство поповцевъ не согласилось принять іерархію оть Амвросія, т.-е. что булто бы Амвросій, какъ и всё греки, крешенъ поливательнымъ крещеніемъ; напротивъ, онъ рішительно утверждаеть, что Амвросій «имветь на себв трипогружательное врещеніе». Итакъ въ этомъ отношеніи «корень» іерархіи онъ признаетъ не подлежащимъ сомивнію; но ему внушаетъ сомнънія относительно этого «корня» и происшедшей отъ него іерархін 1) то, что Амвросій согласился возстановить у старообрядцевъ святительскій престоль только съ только, чтобы производилось ему ежегодно отъ монастыря по 500 волотыхъ, въ чемъ было сдълано письменное условіе», и что дъйствительно «жалованье ему производилось отъ монастыря по пяти сотъ волотыхъ, и безъ сего онъ не согласился бы быть, у старообрядцевъ святителемъ». Дальше Кононъ замвчаетъ, что прочіе раскольническіе епископы уже «никакого жалованья не получають и это ставить имъ въ достоинство, равно какъ въ достоинство самой ісрархіи Бълокриницкой; но тёмъ важнее является въ его глазахъ, и должно являться въ глазакъ каждаго старообрядца, то обстоятельство, что самый «корень» этой іерархіи, самъ Амвросій согласился быть раскольническимъ святителемъ только за деньги и «безъ сего не согласился бы быть». Ясно, что «корень» іерархіи зараженъ симоніей, и, какъ основанная на такомъ корени, она внушаетъ Конону (и справедливо) сильное сомниніе относительно ея правильности. 2) Его смущаеть то обстоятельство, что при завлючении съ Амвросіемъ письменнаго условія о ежегодной уплать 500 золотыхъ, «депутаты клялись митрополиту въ върности условія предъ Евангеліемъ и цъловали оное». По лужковскимъ понятіямъ клятва и присяга дёло не дозволительное христіанину, великій грѣхъ. Кононъ съ особеннымъ удовольствіемъ замівчаеть о липованахъ білокриницкихъ, которые вообще держатся близкихъ въ лужковскимъ понятій, что у нихъ «нётъ присягъ христіанамъ, ни влятеъ, вромъ ей, ей, и ни, ни метрикъ, ни постоя, ни рекрутства». Понятно, что для него служило не малымъ смущеніемъ и это обстоятельство, что бізлокриницкіе депутаты, повупая митрополита, основывая ісрархію на симоніи, при томъ еще влялись передъ Евангеліемъ. 3) Кононъ обращаетъ вниманіе на то обстоятельсво, что при чинопріятіи Амвросія въ расколъ «проклятіе своихъ ему ересей ради политики не читалось», и хотя «старовърческую въру митрополить признаваль за православную, какъ сказывають члены монастырскіе, но по новости и свою греческую віру не охуждаль, такожде и крестное знаменіе то и другое пріималь». Изъ другихъ источниковъ, старообрядческаго же происхожденія, мы не знаемъ, чтобы Амвросію дозволено білю «ради политики» не отрекаться отъ «своихъ ему ересей», т.-е. грекороссійскихъ отличій отъ раскола; но Коновъ писалъ, конечно, на основаніи собранныхъ имъ въ Бізлой-Криниці точныхъ извъстій, и его сообщеніе, что отъ Амвросія не потребовали проклятія мнимыхъ грекороссійскихъ ересей, заслуживаетъ темъ большаго доверія, что Павель Белокриницкій, какъ извъстно, старался всячески смягчить для Амвросія горечь предстоявшаго ему чинопріятія, о которомъ ничего не говорилъ ему до самаро того дня, когда нужно было приступить уже въ чинопріятію, и что со стороны Амвросія онъ могь ожидать особенно сильнаго возраженія и противодъйствія именно въ отношени въ этому пункту - провлятию мнимыхъ греческихъ ересей1). Итакъ Амвросія, изъ политики, не за-

<sup>1)</sup> Павелъ въ "Соборномъ Дѣяніи" говорить о чинопріятіи Амросія въ самыхъ общихъ выраженіяхъ: "Для митрополита положенъ былъ списанный чинъ проклятія ересей, съ переводомъ на греческія литеры, а выговоръ словъ по-русски точно такъ, какъ напечатано въ нашемъ Потребникъ... Митрополить началь велегласно русскимъ языкомъ проклинать есть ереси" (Ист. Еплокр. свяш. стр. 305). На незнакомомъ Амвросію русскомъ языкъ, конечно, можно было заставить его произнести проклятіе и на свои мнимыя ереси; но Павелъ, конечно, упомянулъ бы объ этомъ, весьма важномъ для старообрядцевъ, обстоятельствъ, а уклончивость, съ какою онъ писалъ о чинопріятіи Амвросія, именно показываетъ, что этого частнаго проклятія не было. Нилъ въ своемъ сказаніи тоже говорить обще: "сталъ

ставляли провлинать грекороссійскія мнимыя ереси: обстоятельство, долженствующее имъть для старообрядцевъ чрезвычайную важность. Важно и то уже, что въ таковомъ великомъ для нихъ дёлё, какъ принятіе въ расколь родоначальника, «корня» ихъ іерархіи, допускается «политика!» Еще важиве то, что сдълано «ради политики». Если не признали необходимымъ, чтобы Амвросій провлиналь мнимыя греческія ереси — троеперстіе, трегубое аллилуіа и проч., то значить все это не признавали и ересами. Въ такомъ случав, зачемъ же архіерея, не причастного ересямъ, подвергли чинопріятію отъ ереси, да еще по второму чину? А если троеперстіе, трегубое аллилуіа и проч. признаются своими Амвросію ересями, то какъ же могли не потребовать отъ него проклятія этихъ ересей? какъ могли еретика, не отрекшагося отъ своихъ ересей, принять въ общеніе, и не только принять въ общеніе, но и признать родоначальникомъ своей ісрархіи, преподателемъ хиротоніи? Амвросій до чинопріятія быль въ глазахъ раскольниковъ еретикомъ; такимъ же еретикомъ онъ долженъ остаться въ ихъ глазахъ и послъ чинопріятія, въ которомъ не проклиналъ своихъ ему ересей, а слъдственно и всю происшедшую отъ еретика іерархію они должны привнать еретическою. Кононъ, какъ само собою понятно, не могь оставить безъ вниманія обстоятельство, внушающее такія важныя сомнівнія относительно правильности Бізлокриницкой ісрархіи, и тімь боліве, что виділь подтвержденіе ему въ самомъ образѣ дѣйствій Амвросія, уже раскольническаго митрополита, которыя именно показывали, что онъ не только въ чинопріятіи не отрекся «отъ своихъ ему ересей», но и после чинопріятія продолжаль ихъ содержать, нимало не скрывая. Замътивъ не безъ сомнънія, что Амвросій, «какъ сказываютъ члены монастырскіе» (а справедливо ли

читать велегласно русскимъ языкомъ чисто: азъ Амвросій митрополить, прихожу къ истиннъй православной церкви, проклинаю бывшія ереси, — прочее все по ряду" (*Epam. Ca.* 1890 г. т. 1, стр. 556—557. Сдъланное нами примъчаніе къ этому мъсту въ Сказаніи Нила, послъ Кононова свидътельства, не имъетъ уже значенія).

сказывають? — это еще вопросъ) «признаваль старообрядческую въру за православную», Кононъ прибавляеть, что при этомъ однакоже Амвросій «и свою греческую (вѣру) не охуждаль и крестное знамение принималь то и другое», то-есть считаль за едино и двуперстіе и троеперстіе. Сволько разъ говорили мы, ссылаясь на достовърныхъ свидътелей, что Амеросій, живи въ Белой-Кринице, не скрываль своей преданности греческой церкви, какъ истинно православной, и своего уваженія въ обрядамъ сей церкви, какъ обрядамъ несомнънно православнымъ; старообрядцы, конечно, не върили намъ и нашимъ свидетелямъ. Но вотъ имъ свидътель, которому они не могуть не върить! И если Кононъ во всемъ этомъ, — и въ томъ, что Амвросій не отрекался «отъ своихъ ему ересей», и въ томъ, что не охуждалъ «свою греческую въру» съ ея обрядами, — если Кононъ видълъ во всемъ этомъ обстоятельства, съ общестарообрядческой точки зрвнія, внушающія сомнвніе относительно правильности происшедшей отъ Амвросія іерархіи, то не должны ли эти обстоятельства и всёмъ старообрядцамъ внушить сомнёніе о принятой ими јерархіи? 4) Еще Кононъ обратилъ вниманіе на то обстоятельство, что, по собраннымъ имъ свёдёніямъ, Амеросій «начальныя богослуженія церковныя совершаль чрезь переводчика наемнаго, съ бритою брадою». Нельзя допустить, чтобы Кононъ писаль это, не увърившись вполнъ въ достовърности сообщаемаго ниъ извъстія. А между тъмъ извъстіе это достойно удивленія. Оказывается, что переводчикъ, Огняновичъ, руководилъ Амвросія даже въ алтаръ, при отправленіи службъ церковныхъ, при служеніи литургін! Конона смущаеть здівсь еще то обстоятельство, что и переводчикъ былъ «наемный», служилъ за деньги, точно такъ же, какъ самъ, митрополитъ, а въ довершение всего, быль еще «съ бритою брадою». Брадобривецъ входитъ въ алтарь, помогаетъ митрополиту въ священнослужени, вакой соблазнъ для важдаго старообрядца! И можно ли послъ этого не имъть сомнъній о самомъ «корнъ» Бълокриницкаго священства? Наконецъ 5) Кононъ отметилъ, какъ заслуживающее особаго вниманія, то обстоятельство, что въ Бѣлой-Криниці допущено было даже читать на жертвенникі «Четіи-Минеи на весь годъ Кіевскія съ Іисусомъ». О имени Іисусъ Кононъ мудрствоваль тогда, какъ мудрствовали до изданія Окружнаго Посланія всі почти раскольники и поповскаго согласія, что это есть имя иного бога, — и вотъ съ такимъ-то именемъ книга, да еще составленная Димитріемъ Ростовскимъ, принята въ Бѣлой-Криницѣ, даже читается на жертвенникі. Онъ могъ бы прибавить, что и самъ Амвросій при служеніяхъ употребляль обыкновенно греческій Служебникъ съ этимъ же именёмъ Іисусъ. Для него и прочихъ старообрядцевъ это должно было служить также предметомъ крайняго соблазна и внушать сомнініе даже относительно законности самой Бѣлокриницкой іерархіи.

Итакъ, вотъ сколько «обстоятельствъ» въ новой старообрядческой ісрархіи указаль Кононь Чмигунову и прочимь старообрядцамъ, обращая на нихъ особенное вниманіе и предлагая обсудить ихъ на основании писания, — обстоятельствъ, очевидно, смущавшихъ и его самого, хотя онъ состояль уже членомъ этой ісрархіи, занимая въ ней даже епископское мъсто. На эти обстоятельства, указанныя такимъ авторитетнымъ въ расколъ лицомъ, каковъ былъ Кононъ, и теперь не излишне обратить внимание старообрядцамъ, такъ довърчиво принявшимъ новую ісрархію отъ Амвросісва корене. Поэтому признали мы благовременнымъ напечатать любопытное сочинение, или свазание Конона, едва ли кому изъ старообрядцевъ извъстное. Притомъ же въ этомъ сказаніи есть и другія, кром'в указанныхъ, не лишенныя интереса изв'встія о Бъловриницкой митрополіи, хотя въ нъкоторыхъ частностяхъ Кононъ и допускаетъ, надобно полагать неумышленно, ошибки и невърности<sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Эти ошибки и невърности мы указываемъ въ подстрочныхъ примъчанияхъ къ сочинению Конона.

## Достовърное свъденіе о Бълокриницкой митрополіи.

Бъловриницвая митрополія, состоявшая въ Австрійской державъ въ Черновицкой губерніи, въ округъ Буковинскомъ, изъ кореннаго россійскаго народа, поселившагося здъсь изъ Турціи съ береговъ Дуная въ 1784 г. по указу австрійскаго императора Фердинанда 1), содержитъ древнегрекороссійскую въру и согласуетъ всъми христіанскими обычаями и закономъ московскому старообрядческому Рогожскому Кладбищу, имъетъ нынъ у себя полный святительскій чинъ съ 1846 года, то-есть митрополита, архіепископа и епископа 2), тріехъ священниковъ и тріехъ діаконовъ и тріехъ поддіаконовъ, и до 60 иноковъ и бъльцовъ, и мирянъ, живущихъ въ слободахъ, слишкомъ 2000 человъвъ, кои имъютъ своихъ священниковъ; по гражданскому отношенію состоить въ зависимости мъстнаго начальства, по духовному же никому не подвластна, исключая святительских чиновъ, кои состоятъ подъ въдъніемъ самого императора и отъ него въ званіи своемъ утверждаются. Посему всякое богослужение и всъ таинства церковныя отправляются открыто безъ всякаго преследованія по древнему чину церковному ежедневно въ церкви Божіей соборив, въ простые дни обывновенная, а въ праздничные дни со всенощнымъ бдёніемъ, и сверхъ того всегда ежедневно божественная дитургія. Первый святитель, то-есть корень митрополіи, есть природный гревъ, рожденный въ городъ Еносъ, изъ духовной фамиліи, и есть въ родъ своемъ 23 священникъ; имъетъ нынъ отъ

<sup>1)</sup> Не Фердинанда, а Іосифа 1-го. Сочинитель по ошибкѣ написаль здѣсь имя австрійскаго императора, при которомъ учреждена Бълокриницкая митрополія, вмѣсто имени императора, при которомъ липоване переселились изъ Турціи въ Буковину и основали раскольническое селеніе "Бѣлая-Криница".

Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разумъются Кириллъ, Аркадій Васлуйскій и Онуфрій. *Ред*.

рожденія около 63 літь; проходиль священные чины въ своемъ отечествъ въ разныхъ мъстахъ, и напоследокъ въ 1835 году произведенъ митрополитомъ въ городъ Босанъ Цареградскимъ патріархомъ, и служилъ безпорочно, а въ 1841 году удаленъ отъ митрополіи въ Царьградъ безъ всякой причины, по несправедливымъ клеветамъ завистниковъ, гдв и находидся безъ всякой службы на скудной пенсіи. И такимъ образомъ будучи свободенъ согласился въ 1846 г. на предложение депутатовъ Бъловриницкаго монастыря, иноковъ Павла и Алимпія, поступить въ старовърческую въру и возстановить въ оной святительскій престоль по древнему чиноположенію съ том, чтобы производилось ему ежегодно отъ монастыря по 500 золотыхъ, въ чемъ было сдълано письменное условіе, и депутаты клялись сверхь того митрополиту въ върности условія предъ Евангеліемъ и цъловали оное. По совершении таковаго условія митрополить оставиль отечество свое и последоваль въ томъ же году съ роднымъ сыномъ и невъсткою къ бълокриницкимъ христіанамъ 1); но не довзжая сюда, прівхаль въ Ввну въ Австрійскому императору и ходатайствоваль лично утверждение на возстановление старовърческой митрополи, которая позволена была уже прежде по ходатайству вышеозначенныхъ иноковъ, съ каковымъ утверждениемъ прибыль оттоль въ монастырь, быль принять отъ всехъ съ неописанною радостію, и 22 октября 1846 года въ соборной церкви исправленъ былъ соборнъ среднимъ чиномъ и муромъ помазанъ священномнокомъ Іеронимомъ, воторымъ и благословленъ на всъ святительскія священнодвиствія<sup>2</sup>). Проклятіе ересей произведено было по Потреб-

<sup>1)</sup> Это не вёрно. Амвросій уёхаль изъ Константинополя безъ сына и нев'єстки; сынъ отправился за женой въ Сербію, гда та проживала у родныхъ, и потомъ уже прівхаль въ Амвросію въ В'єну.

Ред.

<sup>2)</sup> Этихъ словъ, въ удивленію, Кононъ не подчеркнулъ. Какъ же онъ, человъвъ начитанный и свъдущій въ церковныхъ канонахъ, не понималъ, что бъглый попо дъйствовалъ совершенно не законно, и

нику обще третіяго чина, проклятіе же ему своих вересей ради политики не читалось. Какъ онъ по прибыти своемъ сюда не зналъ еще русскаго языка, то исповъдание духовному отцу и потомъ начальныя боюсмженія церковныя совершаль онь чрезь переводчика наемнаго, грека тоже, пріявшаго віру Христову, точію съ бритою брадою бывшаю 1). По окончаніи исправленія вступиль митрополить въ надлежащія дъйствія святителя, и открыль митрополію. Послъ сего, 6-го января 1847 г. избралъ онъ на мъсто свое намъстника и посвятилъ въ епископа бывшаго прежде въ Бълокриницкой слободъ уставщикомъ, и исходатайствоваль ему на званіе сіе высочайшее утвержденіе. При семъ посвящении находилось многочисленное множество народа и приглашены были многіе австрійскіе чиновники и граждане, созванные нарочито монастыремъ на сей случай, которые и находились въ самой церкви врителями отъ начала и до конца службы. Послъ того, какъ на 5-е, такъ и на 7-е число производилось гостямъ симъ отличное учреждение и строились балы съ произведеніемъ приличной пальбы и другихъ огненныхъ потвхъ. Святитель сей импеть на себь по достовърным свидътельствамъ трипогружательное крещение и принадлежить къ Во-

<sup>1)</sup> Огняновичь, о которомь идеть здісь річь, быль не грекь родомь; а выраженіе, что онь приняль віру Христову (т.-е. перешель вь расколь), есть хула въ устахъ Конона на греческую церковь, какъ будто она не исповідуеть віру Христову. Что же касается извістія, будто Огняновичь посредствоваль въ самой исповідн Амвросія предъ Іеронимомъ въ день присоединенія къ расколу, то сомнительно, чтобы Павель допустиль совершиться публично такому соблазну при такихъ обстоятельствахъ. Удобніве вірить извістію о. Онуфрія, что Амвросій и Іеронимъ посмотріли другь на друга и тімь кончили исповідь. Но въ томъ и другомъ случай это было глумленіе надъ таинствомъ, а не таинство.

сточной церкви. Вся Греція нынъ раздъляется на двъ главныя церкви: на грековосточную и грекоуніатскую, и имветъ въ каждой церкви особаго патріарха, — первыя крестять погружением, а последнія обливанием. И это истиню! Старовърческую въру митрополить признаваль за православную, какъ сказывають члены монастырскіе, но по новости и свою греческую въру не охуждаль, такожде и крестное знаменіе то и другое пріималь. Жалованье ему производилось отъ монастыря по пятисоть золотыхь, и безь сею онг не согласился бы быть у наст святителемт. Находился вдесь въ должности своей точію одинъ годъ съ небольшимъ, и послъ, въ декабръ 1847 вытребованъ былъ къ императору и по ходатайству россійскаю двора удалень въчно въ заточение по разныме причинаме. Вижстж съ удаленіемъ его австрійское правительство закрыло было и митрополію, церковь была запечатана и вся братія была выслана вонъ по своимъ мъстамъ; но въ томъ же году, вогда отврыта была въ Австріи конституція, позволили паки митрополів вступить въ свой чинъ. Итакъ на мъсто митрополита Амвросія вступиль намістникь его Кирилль, нынъшній митрополить, который и управляеть до сего времени, не получая уже никакого жалованья, такъ какъ и всв прочіе епископы служать тоже безь жалованья. Всв чины митрополіи сей состоять по ревизіямь у мъстнаго начальства. Земскихъ повинностей монастырь не отбываетъ, и вся митрополія пользуется благорасположеніемъ правительства во всёхъ случаяхъ въ высшей степени, и свободою такожде. Здёсь нётъ присягь христіанамъ, ни влятвъ, вромъ ей, ей, и ни, ни, ни метрикъ, ни постоя, ни рекрутства. Одинъ только недостатокъ въ земельномъ довольствін, котораго здёсь весьма скудно. Святители наши имъютъ преимущества и права такъ, какъ и прочіе государственные чины. Посему митрополиту всюду военный карауль въ Австріи и Молдавіи отдаетъ полную честь, какъ генералу, и епископамъ противу ихъ чиновъ. Во всвхъ дальнихъ путешествіяхъ

митрополитъ вздитъ въ экипажв четверкою, съ кучеромъ, форейторомъ и прислугою сзади, а прочіе святители въ открытыхъ каретахъ. Весь монастырь содержится на общемъ иждивеніи братскомъ, доставияемомъ отъ московсвихъ христолюбцевъ, и потому для всёхъ вообще чиновъ, не исключая и митрополита, одъяніе употребляется по приличію сановъ. Причетъ церковный исключительно одвается ризами богатыми и ходять весьма чисто, да и прочія братія изобилують въ одеждахъ. Въ богослужении и въ транезъ и во всъхъ прочихъ отношеніяхъ по жизни монастырской соблюдается здёсь прекрасное благочиніе, каковой въ другихъ монастыряхъ нигдъ еще найтить невозможно  $^{1}$ ). Вз въръ и во всъхз смужбахз церковных и священнодъйствіях ньть ни мальйшей измъны противу закона Божія. Вся братія происходить отъ низкаго сословія и весьма мало изъ купечества; также и святители. Хотя совершенной Евангельской и апостольской любви братія не достизаетъ, однакоже миръ и согласіе между себе всегда имъютъ<sup>2</sup>). Монастырь поселенъ съ боку деревни Бълокриницкой, и имъетъ переднюю ствну на улицу слободы, куда и вывадъ производится. Округъ его ограда деревянная и садъ посреди отличнайшій, а другой особо еще значительные. Два имыется хорошихы



<sup>1)</sup> Сочинитель имъеть въ виду больше монастырскій Уставъ, утвержденный правительствомъ и дъйствительно строгій, а не самую жизнь монаховъ, между которыми были люди совсьмъ не монашеской жизни, какъ напр. самъ Алимпій, проводившій совершенню распущенную жизнь и отличавшійся буйнымъ характеромъ. Правда, при Павлъ соблюдался въ Бълокриницкомъ монастыръ порядокъ довольно строгій, и объ этомъ могъ писать Кононъ, жившій въ Бълой-Криницъ, нъсколько мъсяцевъ еще при Павлъ, на мъсто котораго, послъ его смерти (въ 1854), былъ избранъ даже въ письмоводители; но потомъ въ монастыръ порядки измънились къ худшему.

Ред.

<sup>2)</sup> Здъсь Кононъ, при всей своей скромности, даетъ замътить, что между братствомъ Бълокриницкаго монастыря не всегда соблюдался тоть строгій монашескій образъ жизни, о которомъ говорилъ выше.

Ped.

колодца и два бассейна. Кромъ того монастырь имъетъ хорошую водяную мельницу, довольно исправную, небольшую часть леса, и два водяныхъ става рыбныхъ; вемли очень мало. Хлюбъ весь покупается въ базаръ и прочіе съвстные припасы такожде. Келліи святительскія и келліи братіи устроены въ двухъ обширныхъ двоетажныхъ корпусахъ и составляютъ собою прекраснайшій залы, а особенно причетническія. Всв вообще монастырскіе жители въ свободное отъ службы время упражняются въ трудахъ монастырскихъ и рукодвліяхъ, каждый по своей силв, а когда начинается служба, ходятъ на молитву церковную. Вечерня съ каноны и павечерней продолжается до 3 часовъ, а съ ужиномъ 4 часа. Всенощная 6 и 7 часовъ, а соборная 8; утреня 4 часа; литургія  $2^{1}/_{2}$ , соборная до 4 часовъ. Трапеза братіи поставляется въ 10 и 11 и 12 часу, смотря по времени. Предлагается въ достаточномъ изобиліи и во вкусь: на холодное дають грибы соленые съ картофелью и огурцами, съ постнымъ масломъ, а въ скоромные дни иногда съ молокомъ кислымъ; въ вареніи шти съ капустою отличные, въ постные дни съ постнымъ, а въ скоромные съ скоромнымъ масломъ, а въ праздникъ съ рыбою; каша крупяная, а больше картофель, а иногда мамалыга, тоже съ постнымъ или коровьимъ масломъ, какъ и шти; на закуску подаютъ яблоки свъжіе или моченые, или сушь вареная 1). Вино подается по годовымъ праздникамъ по три чашицы, а сикиру отмънили<sup>9</sup>). Хльбъ житный чистый, а въ праздники и былый подаютъ. Въ среды и пятки и въ понедельникъ единожды,



<sup>1)</sup> Все это, почти буквально, заимствовано изъ Устава (См. гл. 2, ст. V о пищѣ).

<sup>9)</sup> Отмъна "сикиры" послъдовала, надобно полагать, вслъдствіе злоупотребленія оною со стороны бълокриницкихъ иноковъ; а мъстное виноргадное вино, обыкновенно, употребляется въ Бълой-Криницъ въ большомъ количествъ, — самъ Кириллъ, особенно на праздничныхъ трапезахъ, чокаясь съ почетными липованами, выпивалъ его очень много.

Ред.

а въ прочіе дни по дважды; въ посты же единожды, кромъ. праздниковъ. Во всъ 4 поста братія испов'ядуются и причащаются святыхъ таинъ, съ воздержаніемъ по силь 1). Скота и птицъ монастырь не держитъ, кромъ однихъ лошадей. Изъ монастыря никого не пущають въ слободу, развъ великія нужды, и пьянство отнюдь не дозволяется 2). Священнаго писанія всякаго весьма изобильно, также много есть и внёшняго и историческаго для справокъ3). Четьминей на весь годъ Кіевскія, ст Іисусома, и чтутся на жертвенникъ4). Двъ имъются церкви: одна старая святителя Николы Чудотворца съ трапезою, а другая новая во имя Покрова Пресв. Вогородицы, еще не отдълана. Такъ какъ здёсь позволяется нёмцамъ и прочимъ иновёрнымъ входить въ церковь и смотреть на богослуженіе, то въ оной церкви устроили для нихъ нарочито возвышенное мъсто, именуемое хорами, гдъ оные и будутъ помъщаться, когда быть случатся, и смотръть на молящихся сквозь окна. Кромъ сей Австрійской митрополіи имъется еще архіепископія въ Турціи за Дунаемъ, гдъ въ прошедшемъ году русскими войсками архіепископъ и епископъ взяты въ пленъ и отправлены въ Россію 5), оставшійся же 3-й епископь упхаль въ Дарь градь, въ которомг и теперь находится, и признанг тамг Султаномг и консулами Французскимъ и Англійскимъ за дъйствительнаю

<sup>1)</sup> Взято изъ Устава.

Ред.

Тоже по Уставу; но не такъ уже было на самомъ деле. Ред.

<sup>3)</sup> Пріобрѣтеніемъ "внѣшняго и историческаго писанія" монастырь обязанъ главнымъ образомъ пнову Павлу. Ред.

<sup>4)</sup> Изъ-за чтенія Четій-миней святителя Димитрія въ Білокриницкомъ монастыріз происходили даже неудовольствія: ревнители раскола сильно возставали противъ этого чтенія. Въ бытность тамъ Конона, какъ видно изъ его словъ, оно еще продолжалось; но теперь отмізнено. Ped.

<sup>5)</sup> Аркадій Славскій и Алипій Тульчискій. Оба заключены были въ Суздальскій монастырь. Последній умеръ здёсь вскор'й по заключеніи; Аркадій же умеръ только въ недавнее время, на свобод'ь, во Владимір'в.

епископа<sup>1</sup>). И вт Россіи учреждены двт епархіи: Владимірская со архівпископомь, и Симбирская съ двтма епископы<sup>2</sup>). Польша и Бессарабія и весь этоть южный край послъдуеть этому священству; а старообрядческія слободы, говорять, не согласны. Почему именно? не знаю.

Весь ходъ сего дваа и обстоятельства сего весьма длинны и всего описать здёсь неудобно и невместимо. Я расподагалъ и желалъ видъться съ вами лично, а потому приготовиль было всв нужные акты изъ дела въ спискажъ, употребивъ на то время цваме два года; но отправясь въ дорогу, не могъ совершить пути своего по недостатку силь и состоянія, чрезъ что и осталось предпріятіе мое тщетнымъ. Прошу васъ всв'сім строки (прочесть?) бевъ всякаго пристрастія, не охуждая отнюдь митрополіи, и не оправдывая, а предоставляю на вашъ особенный (собственный?) судъ и всеусердно прошу васъ, искреннивишіе раби Господни, разсмотрёть всё здёсь описанныя обстоятельства, касающіяся до Бізлокриницкой митрополін, въ соображении со священнымъ писаніемъ, и сдълать заключение о существъ ея безпристрастно и правильно, и о томъ извъстить всъхъ единовърныхъ христіанъ для истинной пользы и спасенія, за что всевышній Творецъ не лишитъ милости своея и достойнаго воздаянія. Іоаннъ Михайловичъ! Простите насъ Христа ради за подчертки значительных в словъ, что мы сделали для видимости и иногда для справки къ скоръйшему разысканію, что нужно.



<sup>1)</sup> Разумъется Аркадій экзархъ Славскій, примъчательныя письма котораго, между прочимъ и о пребываніи его въ Константинополь, напечатаны во 2-мъ выпускъ "Переписки раскольническихъ дъятелей".

Ред.

<sup>2)</sup> Владимірскимъ назывался Антоній Шутовъ, а Симбирскимъ — Софроній Жировъ, впрочемъ тогда уже изверженный изъ сана. Какого другого Симбирскаго епископа разумълъ Кононъ, не понятно. Достойно замъчанія, что себя онъ здъсь не вносить въ число расвольническихъ списковъ.

Ред.

## Письмо бывшаго старообрядца о своемъ обращеніи въ православіе.

Въ прошломъ году мы напечатали весьма примъчательное письмо въ намъ изъ Нижне-Тагильска М. С. Сушкова, въ которомъ этотъ почтенный старообрядецъ, между прочимъ, извъщалъ насъ, что по прочтении присланныхъ нами книгъ онъ «убъдился въ правотъ грекороссійской церкви», но присоединеніе въ оной отлагаеть до нівкотораго времени, по причинамъ, которыя и излагалъ далве въ своемъ письмв. Теперь свое благое нам'вреніе присоединиться къ святой церкви онъ привелъ въ исполнение, именно 15-го числа минувшаго августа мъсяца, въ великій праздникъ Успенія Божіей Матери. О своей радости, что наконецъ содёлался сыномъ православной церкви, онъ извёстиль на другой же день по присоединении близкаго ему священника Кувшинскаго завода о. Адріана Забалуева, который въ свою очерель переслалъ письмо его въ намъ, какъ заслуживающее особаго вниманія<sup>2</sup>). Оно дійствительно таково по своему духу, ибо

<sup>1)</sup> См. Брат. Сл. 1890 г. т. II, стр. 68—74.

<sup>2)</sup> Препровождая въ намъ письмо М. С. Сушкова о. Адріанъ писаль: "Приношу вамъ благодарность за издаваемый вами журналь. Помоги вамъ Господи потрудиться! У насъ труды ваши не лежатъ подъ спудомъ, а всегда ходятъ по рукамъ у здъшнихъ старообрядцевъ разныхъ секть, и не безъ пользы: многіе сознають свое заблужденіе. Когда вы напечатали въ 11-й книжкь за прошлый годъ письмо М. С. Сушкова, она много надълала по Тагилу шуму между старообрядцами: книжва эта до того была старообрядцами истрепана вследствие перехода изъ рукъ на руки, что наконецъ и читать ее было невозможно. Михаилъ Семеновичъ присоединился къ церкви, какъ увидите изъ прилагаемаго письма. Его присоединение имъетъ большую важность, такъ какъ онъ за свою начитанность и разсудительность пользуется извёстностью и уваженіемъ не только у Нижне-Тагильскихъ, но и окрестныхъ старообрядцевъ. Дай Богъ, чтобы на таковыхъ людей было обращено вниманіе! На дняхъ и семейство его будеть присоединено къ церкви, - жена и двое дътей".

все пронивнуто чувствомъ благоговъйной радости, какую испытиваетъ душа человъка, послъ долгольтнихъ блужданій по дебрямъ расколовъ, обрътшаго покой въ истинной церкви Христовой и вкусившаго сладость даровъ ел. Печатаемъ письмо это въ назиданіе тъмъ, которые продслжаютъ еще скитаться по раскольническимъ дебрямъ; а новаго собрата нашего сердечно привътствуемъ и желаемъ ему послужить святой церкви, употребивъ свои силы и знанія на привлеченіе въ ел спасительную ограду и сихъ скитающихся далече отъ нея.

## Письмо М. С. Сушкова.

Едино просиж от Господа, то взышу, еже жити ми въ дому Господни вся дни живота моего, зръти ми красоту Господно и призирати церковъ святую Его (Прор. Давидъ).

Ваше благословеніе, отецъ Адріанъ! Радуйтеся, и пави реку: радуйтеся! Мертвъ бъ, и оживе, изибъъ бъ, и обрътеся. Яко блудный сынъ вопію: Отче! согрыших на небо и предъ Тобою, и нъсть достоинз нарещися сынь Твой, но сотвори мя яко единаю от наемникъ Твоихъ, Боже, и помилуй мя! 13-го августа сподобиль меня Господь Богъ неизреченнымъ своимъ милосердіемъ принять таинство святаго муропомазанія, а затъмъ 14-го августа — тайну поваянія, какъ Самъ изрекъ: не хощу смерти гръшнику, но еже обратишися и живу быти ему; 15-го августа, въ день Успенія Пресвятой Богородицы, на литургіи, приняль тайну святыхъ и животворящихъ тъла и крови Христовыхъ, при многочисленномъ стеченіи народа, такъ что многіе плакали отъ радости. А самъ я не знаю, какъ п выразить мою радость и веселіе душевное послъ принятія святыхъ таинъ церковныхъ! Только одна печаль сиъдаетъ сердце: родительница моя погибаетъ, очень сурово ко мнъ относится, провлинаетъ меня и называетъ еретикомъ 1); но



<sup>1)</sup> Это, къ крайнему прискорбію, обычное при подобныхъ случаяхъ Братское Слово. № 14.

вся терпяю. Терпя, потерпъх Господа, и внять ми, и услыша молитву мою (Прор. Давидъ). Претерпъвый до конца, той спасень будеть. Прошу васъ: помолитесь за меня Господу Богу, дабы укръпилъ меня въ въръ.

Итакъ, я, многогръшный, благодарю Господа Бога Ісуса Христа, Творца моего, что Онъ меня, хульника, заблуждавшаго въ дебряхъ раскола и исполненнаго гръховъ, помиловалъ, не помянулъ множества гръховъ моихъ, вразумилъ меня, поставилъ на путь правды и привелъ въ Новый Іерусалимъ, во святую соборную апостольскую церковь, въ Новый Сіонъ, сподобилъ святыхъ таинъ тъла и крови Его. Такъ же сподоби, Господи, меня недостойнаго, по благости Твоей, видъть благая Іерусалима небеснаго, быти въ немъ хотя послъднъйшимъ гражданиномъ! Буди, Господи, милость Твоя на мнъ, по молитвамъ Пречистыя Твоея Матере и всъхъ святыхъ!

Извъстный ванъ М. Сушковъ.

1891 г. Августа 16 дня. Нижній Тагиль.

явленіе въ раскольническихъ семьяхъ. Раскольническій фанатизмъ, подогръваемый яжепопами и яжеотцами, особенно силенъ въ женшинахъ. Ped.

# Протојерея Алексія Иродіонова

"Обличеніе раскольническаго лжеученія" 1).

### ГЛАВА ТРЕТІЯ.

О началь двоеперстія и о началь православнаю преданія о треперстном къзнаменію крестному сложеніи.

### Проповѣдь расколническая.

Вново глаголють новины въ церковь древле пріяша, и пріяша таковыя богомерзкія ереси и многіе неправые чины, и держаша вси россіане единогласно, и въ книгахъ старопечатныхъ тыя имъща. Да покажутъ же тако глаголющім явственно, въ кое время тыя ереси и новые чины россіане пріяша, при коемъ князъ, или царъ, и архіереахъ, и кто о семъ отъ святыхъ писаніемъ показуетъ. А понеже, много потящеся, показати не могутъ, но отъ сердца своего самосмысленныя о томъ басни слагающе, не утверждающе слово свое, но паче твми лжею быти показующе, ибо нововнесенныя отъ еретиковъ ереси явственно церковь и времена, въ няже новоучинишася, и лица, кто ихъ умысли, возвъщаетъ (На брезъ написано: Кормчая, листъ первый и ниже, Матеей іеромонахъ во объятіи всёхъ винъ, листъ первый), а наипаче бы сія, яже во единомъ языцъ россійскомъ, подъ едиными самодержцы и архіереи пребывающе, и греческимъ архіереомъ частостію Россію посъщающимъ, якоже являютъ исторіи



Продолжение. См. выше, стр. 253.
 Братское Слово. № 15.

россійстіи (На брезѣ написано: Гранографъ, гл. 162 и 169, Кормчая напреди л. 10 и 25), и о явственныхъ тако церковныхъ, всенароднѣ вѣдомыхъ догматѣхъ и чинѣхъ, аще бы ереси вновѣ отъ кого когда внесены быша. Ложь сія, явѣ ложь, на отецъ солганная, яже древле попираемая, нынѣ явѣ всенародствуетъ.

### Обличеніе православное.

Покажи ты, лжеапостоле, откуду произыде догматъ вашъ о двоперстномъ сложеніи. Отъ самого ли Христа, якоже ты лжеши во отвътахъ своихъ? Но чего ради въ священномъ Евангеліи нъсть о немъ повельнія? и не токмо повельнія, но ниже сказанія историческаго, ниже единаго реченія? Покажи убо истиню, кто написа проклятіе сіе: "иже не знаменается двъма персты, якоже и Христосъ, да есть проклятъ?" — кій Евангелистъ, или Апостолъ тако проклинаетъ не знаменающихся двъма перстома? который соборъ вселенскій, или помъстный анаеему сію положи? Воистину никоторый же, якоже можно видъти въ правилахъ святыхъ всъхъ седми вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборовъ. Неточію же собори правила таковаго не положиша, но и вси святіи учителіе о догмать семь суевърномь умолчаща. Не ты ли въ пятомъ своемъ отвътъ потщался еси показати, яко клятва сія была еще прежде Стоглавнаго собора написана? Но въ коей книзъ написана была? Въ первыхъ показалъ еси книгу харатейную Іакова Жидовина, которая еще при князъхъ писана, а въ ней въ прокляти еретикъ написано, якоже речеся: иже не знаменается двъма персты, якоже Христосъ, да есть проклять. Но вто сію влятву написаль? — для чего ты не показалъ? -- соборъ ли который, вселенскій ли, или помъстный, православный ли, или еретическій? пастырь ли который святый, или волкъ хищникъ, въ кожи овчей пришедшій во дворъ церковный? самъ ли тотъ Іаковъ Жидовинъ, или инъ лжеучитель? Знатно убо, что и самъ

ты не въдаешь, кто именно такую безсловесную написалъ плятву. Безсловесную же глаголю, не яко безсловесенъ былъ творецъ овъ, ибо не скотъ былъ, но человъкъ; но яко правомъ скотскимъ дерзнулъ проклятію предать всёхъ сыновъ церкве Христовы, которіи сего двоперстнаго не знаютъ суемудрія. Якоже бо скоти ни за что иногда другъ друга гонятъ и грызутъ: тако и сей невъдомый двоперстнаго суевърія изобрътатель, ни за что иное, точію за незнаніе двоперстнаго сложенія предаль проклятію всю святую православно-касолическую церковь, и тако, по Евангельской притчъ, спящимъ человъкомъ всвялъ врагъ плевелы посредъ пшеницы. Отсюду бо въ Кормчихъ старописменныхъ, отсюду въ Потребникахъ, въ Соборникахъ, въ Стогловахъ и въ прочихъ книгахъ догматъ сей суевърный разсвяся. Чудный догмать; но отъ невъдомаго Евангелиста написанъ. Въмы бо трехъ Іакововъ, сущихъ въ лицъ апостольскомъ: Іакова Зеведеова, Іакова Алфеова и Іакова брата Господин. И аще и вси бяху жидове родомъ, но вси суть Апостоли Христовы, и ни единъ же отъ нихъ догмата сего написаль, якоже и вы, противницы, въсте. Сей же, Іаковъ Жидовинъ, или иный невъдомый авторъ подъ его именемъ, написалъ новый догматъ о двоперстномъ сложеніи, и отсюду произошла въра въ сложение перстовъ. Убо **Таковъ Жидовинъ, или невъдомо кто, есть евангелистъ** вашъ. Ибо и сами не въдаете, кому въруете. И что мнится вамъ: не болшій ли онъ Петра и Павла, и всёхъ четырехъ Евангелистовъ и дванадесяти Апостоловъ? Не меншій по въръ вашей. Понеже чего Апостоли не написали и что у васъ догматъ есть, то онъ проповъдуетъ. Но нужда вамъ еще, перстословцы, о сей въръ своей и на самого Христа со всемъ апостольскимъ ликомъ лгати, якоже и лжете. Нужда вамъ и на Мелетія, святаго патріарха Антіохійскаго, и на блаженнаго Өеодорита глаголати, яко и они тожде писали, еже и вы написасте во отвътахъ своихъ. Но не довивють ко утвержденію въры

вашея Мелетій и Өеодорить: молитеся убо Христу, да речетъ Самъ пречистыми своими усты во Евангеліи: аще вто не крестится двъма персты, якоже россійскіе расколницы, да будеть проклять! Увъщайте Евангелистовъ и Апостоловъ, а наипаче Павла, тожде проповъдати, еже вы нынъ проповъдуете. И тогда жидовину вашему и вамъ въру имемъ. Нынъ же сей богословъ вашъ, чудный Іаковъ, нарицаемый Жидовинъ, аще бы и Анны архіерея жидовскаго брать быль, или сынь Кајаффы, славнаго жидовина, не въруемъ ему, ниже вамъ послъдующимъ ему. Понеже глаголеть Самъ Сынъ Божій: аще кто церковь преслушаеть, буди тебь, яко язычникь и мытарь (Мате. 18, ст. 17). И Павель избранный сосудь Христовъ утверждаетъ: аще, рече, мы, или ингелз съ небесе благовъстить вамь паче, еже благовъвтихомь вамь, анавема да будеть (Гал. 1, ст. 8). Что же благовъстина Апостоли, аще не въру Христову, юже Никейскій шестый соборъ, яко златою печатію, Символомъ святымъ изобразивъ, предаде намъ? Но сей въръ святъй-каоолической тако согласуетъ форма святаго крещенія, яко и треперстное възнаменію врестному сложеніе. Убо сіе перстосложеніе знаменіе есть и символь святыя віры, и отложити его не можемъ, понеже утвердила его вся святая православно-каоодическая грекороссійская церковь. А ежели она отложила бы общимъ совътомъ и соборнымъ уставленіемъ: то и мы, церкви святьй, яко матери своей, повинующеся, отложили бы, понеже слагати персты тако, или инако, не догмать есть въры.

Показася убо ясно, откуду начало имъетъ двуперстное ваше суевъріе. Показати же надлежитъ и треперстнаго сложенія начало. Вопросимъ первъе самого естества нашего: что намъ сказуетъ о семъ, которыми персты подобаетъ изображати Святую Троицу и крестное знаменіе на лицъ творити? Ибо прежде Священнаго Писанія есть въ самомъ естествъ человъческомъ законъ, егоже положи Творецъ естества Богъ, егда сотвори перваго

человъка. Сіе бо сказуетъ Апостолъ глагодя: егда языцы. не имуще закона, естеством законная творять, сіи, закона не имуще, сами себъ суть законь: иже являють дъло законное написанное на сердиах своих (Римл. 2. ст. 14 и 15). Таковые законы суть въ сердцъ всякаго человъка: дюбити, боятися и почитати Бога, хранити свой животъ, желати всякія пользы и неоскудівающаго наслівдія роду человъческому, не творити другому еже себъ противно есть, почитати отца и матерь, и прочая и прочая. Таковыхъ же законовъ учитель и свидътель есть совъсть наша. Что бо есть, яко и о тайномъ, точію въдомомъ намъ злодвяній чувствуемъ нікое грызеніе въ помыслівхъ нашихъ? не отъ самого ли Создателя сила сія въ естествъ нашемъ всъяна есть? Того ради Павелъ святый въ помянутомъ словъ, сказуя законъ на сердцахъ написанный, показуетъ того извъстіе и глаголеть: являють доло законное, написанное въ сердиахъ своихъ, спослушествующей имъ совъсти, и между собою помыслом осуждающим, или отвыщающим. въ день егда судить Богь тайная человъкомь. Но и вси святіи отцы и учители согласно и истиню сказують, яко прежде писанія даде Богь разумъ человъкомъ, и не разумъ отъ книгъ произыде, но книги отъ разума родишася. Зри же, аще не въ числъ естественныхъ законовъ есть и сіе, еже треми первыми персты тройческій догматъ образовати и крестное знаменіе творити. Ибо всвиъ чедовъкомъ, крещеннымъ во имя Отца и Сына и Святаго Луха, извъстно есть, яко Богъ нашъ единъ есть естествомъ, троиченъ же упостасми. Паки и сіе свъта яснъйши есть: яко же первая рука есть десница, тако въ коейждо руць первый персть есть палець, вторый указательный, третій средній, четвертый близосредній, пятый мизинецъ. И якоже учить естество на востокъ покланятися Богу, понеже сія страна міра есть первъйшая и начальнъйшая: тако тоежде естество учить десною рукою крестное знаменіе творити, и отъ главы крестъ начинати, понеже сія часть твла есть начальный шая. Такожде и еще учить за-

конъ естественный и закона учитель совъсть треми первыми персты крестное знамение творити. Вниди убо всякъ внутрь себя и помысли сіе: Богъ есть естество первое, едино, троичное упостасми, - не скажетъ ли абіе твоя совъсть тебъ: убо подобаетъ намъ треми первыми персты образовати Бога? Помысли сіе, яко три упостаси Божів чиновив числятся и именуются отъ насъ тако: первая упостась Отенъ, вторая Сынъ, третія Духъ Святый; въ перстахъ же первый есть палецъ, вторый указательный, третій средній; - не скажеть ли абіе совъсть: убо сими треми персты, во имя Святыя Троицы сложенными, подобаетъ крестъ на лицъ изображати? И сіе самое есть, еже глаголеть греческій философь Константинь Панагіоть ко Азимиту, папину послу: "почто не согибаещи три персты, но твориши крестъ обоими персты (сирвчь указательнымъ и среднимъ) и послъди пальцемъ, вившнею страною", и прочая, еже ари всякъ хотящій въ старопечатной книгь, нареченной Кирилла патріарха Іерусалимскаго, во словъ 26, на листъ 236-мъ, и въ книзъ нарицаемой Жезлъ Правленія, въ первой части, въ возобличеніи 2 мъ на листъ 58-мъ, и во Увътъ Духовномъ, во главъ 8-й, на листъ 132-мъ, и въ Пращицъ во отвътъ 68-мъ. Сіе самое есть, еже древніи гречестіи иконописцы въ великомъ Новъ-градъ, въ соборнъй церкви святыя Софіи премудрости Божія, во главъ, Спасителевъ образъ написавшіи, начерташа явственно руку его божественную три первые персты имущую сложены, два же последніе ко длани приклонены. Таковымъ образомъ написана есть рука на древней иконъ преподобнаго Варлаама Хутынскаго чудотворца, которая икона есть на Хутынъ, въ соборной церкви Преображенія Господня, на правой странъ раки преподобнаго, въ придълъ Покрова Пресвятыя Богородицы. Таковымъ образомъ написана рука блаженнаго Василія московскаго на древней же иконъ во обители преподобнаго Антонія Римлянина, Новогородскаго чудотворца, въ трапезъ. Таковымъ образомъ написана

десная рука святаго Іоанна Златоустаго на древней его иконъ въ Новъ-градъ, на торговой странъ, въ церкви священномученика Климента, паны Римскаго, въ придвив Златоустаго. И аще въ Новъ-градв таковыхъ рукъ хотя малое число явилося намъ, по случаю примъчающимъ: колми паче ежели бы кто, по вашему любопытству, нарочно, по всей земли ходя, поискаль таковыхъ рукъ во всвять градвять, и честных тобительять, а наппаче во Греціи, въ Константинополь, во Александріи, во Антіохіи, во Іерусалимъ, въ Солунъ, въ Римъ, въ Коринеъ, во Ефесъ, въ Кипрскомъ островъ, еще же и во Асонской и въ Синайской горахъ, и во всей великой и малой и бълой Россіи, и во всвуъ странахъ и царствахъ, гдв православная въра прежде была, и нынъ есть! Мню, что таковый охотникъ нашель бы съ треперстнымъ нашимъ сложеніемъ рукъ на иконахъ многія тысящи. Такъ же и нынъ учащихъ треперстному сложенію нашоль бы безчисленное множество. Послушаемъ же, что еще сказуетъ намъ совъсть. Аще помыслимъ, яко естественный законъ есть отъ Бога данный, не речетъ ли совъсть: убо противитися закону естественному есть противитися самому Богу? Аще помыслимъ, яко естественный законъ учить треми первыми персты Трисвятую образовати Троицу, не отвъщаетъ ли совъсть: убо пальцемъ и двъма последнима образовати Троицу противно есть закону естества? Аще помыслимъ, яко едино лице есть Бога Слова и плоти его, по святому Дамаскину, не заключаетъ ли совъсть: убо единое Бога Слова лице единъмъ перстомъ довлжетъ образовати, а не треми, якоже творять противницы. Они бо три персты, палецъ и два последняя, совокупляюще, палцемъ образуютъ Отца, близосреднимъ Сына, мизенцемъ же Духа Святаго, а указателнымъ и среднимъ простертыми образуютъ два естества того же Бога Слова: Божество и человъчество, и тако единаго Сына Божія едину упостась Божества треми образують персты средними, си есть указательнымъ, среднимъ и близосреднимъ, еже противно есть богословскому Святаго Іоанна Намаскина ученію, глаголющаго: "едино лице исдовъдую Бога Слова и плоти Его: Троица бо пребыть Троица и по Слова воплощении (кн. 3, гл. 8). И паки: "Сыну Божію со Отцемъ и Святымъ Духомъ поклоняемся, безтвлесну убо прежде вочеловъченія, и нынъ тому воплощенну и бывшу человъку, со еже быти Богу" (тамъ же гл. 3). Доздъ Дамаскинъ. Ему же согласуяся пишеть православный учитель Мелетій, протосуггель и архимандрить Александрійскій, сице. "Едина упостась предъ воплощениемъ исполневающая великое Пребожественныя Троицы таинство, отделенная отъ человвчества и нага, сущь Богъ, и едина упостась по воплощени, въ твхъ же уставъхъ Троицы пребывающая. не нагая и уединена отъ человъчества, по человъческому естеству соединена воедино, совершенна по составу. Богъ бо Слово плоть бысть, не преложся божествомъ: неизмънный бо Богъ, ниже смъса или сліянія пострада отнюдь, ибо безстрастно Божество. Но пребывъ еже бъ Богъ, бывъ еже не бъ, чъловъкъ, стекшимся двоимъ естествомъ во упостаси, единъ, кромъ смъса, несліяннъ и неизмъннъ, и паки убо Троица пребысть Твоицею. Таяжде бо упостась пребысть и со вопріятіемъ" (Кирил. кн. л. 447). До здъ Мелетій.

Не новое же есть установленіе, еже тройческимъ каковымъ-либо сумволомъ крестъ начертавати. Тако бо святому Іоанну Богослову во Апокалипсисъ показанъ бысть градъ Божій, вышній Іерусалимъ, имущъ отъ востока врата три, отъ съвера врата три, отъ юга врата три и отъ запада врата три (Апок. гл. 21). Святый же Андрей архіепископъ Кессарійскій показаніе оныхъ вратъ толкуетъ сице: "четверочастный же образъ вратъ, и троичное ихъ сказаніе и объясненіе являетъ познаніе Святыя Троицы, поклоняемыя отъ четвероконечныя вселенныя, еже животворящимъ крестомъ пріяхомъ" (гл. 23, зач. 67). Доздъ святый Андрей. Сему согласное есть винословіе святыя церкве, имже понуждаемся и треперстному креста воображенію. Сіе креста воображеніемъ на насъ исповъдуемъ, яко крестихомся въ три лица Божественная, Отца и Сына и Святаго Духа, во едино же естество. Ибо и глаголемъ знаменующеся: во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Убо еже сердцы въруемъ, усты же исповыдуемъ, то и персты долженствуемъ изображати, сирвчь Троицы единство чрезъ трехъ перстовъ соединеніе. А яко первыми треми персты льпо есть изображати, сице доводствуется. Первое первымъ изображается; но Троица Божественная есть Троица первая всъхъ сущихъ: убо первыми персты треми изображати ю подобаеть. Паки: совершенное совершенными образы годствуетъ изображати; но Троица Божественная есть совершенна: убо совершенными персты годствуетъ ю изображати. Совершенній же суть персты первій три, тако въ себь, яко сравненіемъ другь ко другу, якоже всьмъ есть явь, неже первый съ последнимъ и четвертымъ: убо первыми треми персты подобаетъ Троицу совершенную изображати. Паки: унше есть образовати первое лице Божества первымъ перстомъ, второе вторымъ, неже четвертымъ, и третіе третьимъ, неже пятымъ; тако бо и число лицъ и чинъ численія нами творимаго изображается: убо всячески подобаетъ первыми треми персты изображати.

Довявло бы и сіе во утвержденію треперстнаго въ знаменію крестному сложенія, понеже всв доводы сіи отъ естественнаго разума происходять, и произвожденіе ихъ согласно есть священному писанію, глаголющему: всяка премудрость отъ Господа и съ Нимъ есть во въки (Іис. Сир. гл. 1, ст. 1). Аще бо всяка премудрость отъ Господа, то и естественная философіа и богословіа отъ Господа, а не отъ діавола: понеже премудрость есть, учащая знати Бога. Сія же естественная богословіа тако вышереченными доводами учитъ слагати персты, якоже речеся. Но и еще посмотримъ въ сію книгу естестненныя богословіи, понеже обще вси богословцы учать, яко аще которыхъ ересей и расколовъ невозможно изобличити естественною богословіею, надлежить изобличати отвровенною, то-есть священнымъ писаніемъ; а которыхъ откровенною невозможно изобличити, тыя надлежить изобличати естественною. И симъ правиломъ вси Апостоли и учители святіи поступали противъ еддиновъ, жидовъ и еретиковъ. Что же далъе сія естественная богословіа сказуеть намъ? Посмотримъ на дъла церковныя и увидимъ, како началное естество Богъ въчнымъ своимъ уставомъ триперстное сложение избралъ и опредвлиль къ двламъ честнымъ, святымъ и божественнымъ, во славу Его творимымъ. Пишетъ Моисей пятеры книги Духомъ Святымъ, пишетъ Давидъ псаломскую книгу Духомъ, пишутъ пророды пророчества своя, пишутъ четыре Евангелиста Евангелія, Апостоли богодухновенная посланія къ церквамъ Божіимъ, пишутъ и учителіе святіи богословскіе догматы и пропов'яди своя, исполненныя премудрости небесныя, — а коимъ перстосложениемъ держатъ богодвижимыя трости своя? Не сложеніемъ ли пальца и указательнаго и средняго? Кто же здёсь не видитъ тройческаго таинства въ сложени сихъ трехъ перстовъ? развъ безбожникъ, или многобожникъ, или каменосердечный расколникъ, нарочно ожесточившій сердце свое, во еже явной и солнца свътлъйшей истинъ противитися. Ибо и самъ расколническій учитель сей Андрей, новый лжеапостоль, въ книзъ отвътовъ своихъ, во отвътъ 69-мъ, вся тричисленныя вещи глаголеть быти образы Святыя Троицы. И мы сему слову не прекословимъ, понеже согласно есть святымъ богословцемъ. "Святіи, рече, богословцы, образующе Святую Троицу вещми треми числомъ, три лица оныя образують, яко треми отроками въ пещи, треми каменми Давидовы пращи, треми дуновеніи на от рока, треми водоносами у Иліи, треми праотцами, треми человъками, треми свойствы солнца, треми свойствы души, треми свъщами, треми перстами въ сложени, сице треми составы въ креств, и просто всюду вещми равночисленными, равночисліе Святыя Троицы воображають".

Доздъ располническое богословіе о крестъ. Преизрядный резонъ. Но по сему резону и треми церсты руки пишущія коего-либо божественнаго писателя, аще Моисеа, аще Давида, аще Соломона, аще Исаіи, аще Іеремін, аще Петра, аще Павла, аще Василіа Великаго, или Григоріа Богослова, или Іоанна Златоустаго, или коего-либо другаго пророка, или Евангелиста, или Апостола, или учителя, образуется таинство Святыя Троицы, еюже открыся намъ многоразличная премудрость Божія. Аще бо Святый Григорій Богословъ (въ словъ второмъ на Пасху) чрезъ трищное возглашение Пасхи (еже онъ сотвори тако): пасха Господня, пасха, и паки реку пасха, честь Троицы сказуеть: множае паче чрезъ треперстное совокупленіе, имже Евангелисти Евангеліе написаща, имже пророцы и Апостоли словеса Божія начертаща, тайну тройческую разумъвати подобаетъ. Кто же не въруеть, яко сіе трехъ перстовъ сложеніе угодно есть Богу и лучше образуетъ Святую Троицу, нежели сложение пальца и двухъ послъднихъ? — развъ безумный человъкъ, или расколникъ, нехотящій покоритися познанной истинъ. Вопрошаю убо васъ, друзи и братіе расколницы: писали ли святи пророцы и Апостоли и учители священное писаніе треми первыми персты десныя руки, или не писали? Аще писали, то по сему изрядному примъру, яко по златому правилу, подобаеть всемь православнымъ христіанамъ честный и животворящій кресть Христовъ на себъ писати, или изображати, тъми же треми первыми персты. Понеже кресть Христовъ честію и достоинствомъ своимъ равенъ есть святому и божественному писанію. Аще ли пророды и Апостоли не писали святаго писанія треми первыми десныя руки персты, скажите пожадуйте: откуду вы прівли есте обычай сей, и почто треперстнымъ сложеніемъ пишете святыя книги? — ибо по вашему злочестивому лжеученію сіе перстосложеніе печать есть сквернаго антихриста и есть толикая у васъ мерзость, яко всего человъка скверна и непотребна, и небеси и земли

недостойна творитъ. Паки вопрошаю васъ: въ семъ сложеніи трехъ первыхъ перстовъ, имиже пророцы и Апостоли святое писаніе писали, можно ли намъ православнымъ христіаномъ помышляти таинство Святыя Троицы, или не можно? Аще можно: чесо ради не можно тъми же треми персты и знаменатися во имя Святыя Троицы? Аще ли не можно таинство Святыя Троицы въ пишущей руцъ помышляти: убо и другимъ перстосложениемъ (въ которое вы въруете) не возможно есть вамъ Троицы Святыя образовати, понеже персты наши якоже сіи, тако и оніи, ничтоже иное суть, точію плоть и кости, и Божества троическаго образовати собою всеконечно не могутъ. А мы въ коемъ-либо перстосложении равнъ можемъ умомъ своимъ помышляти и заключати сію превысокую и непостижимую тайну. Тако бо и въ крещеніи чрезъ трищное ногружение разумъваемъ тройческое таинство. Тако святый Григорій Богословъ, въ словъ второмъ на пасху, въ трикратномъ возглашени пасхи честь Троицы помышляетъ, глаголя: паска Господня, паска, и паки реку пасха, честь Троицы" (гл. 42, л. 197, об.). Тако три свъщы, три поклоны, аллилуіа трикратное, Господи помилуй трикратное, трисвятое, тріе отроцы, тріе учителіе, тріе мученицы, и прочая и прочая прочая тричисленная обравованія суть трі упостаснаго Божества, не по своему естеству, но по нашему умствованію, изложенію и опредъленію. Тако святая мученица Варвара треми оконцы Троицу исповъдуетъ. Тако преподобный Сергій трикратнымъ во чревъ матерни возглашениемъ трисвятаго Бога проповъдуетъ. Тако святая церковь, великій канонъ поющи, по три метанія на кійждо тропарь сотворяєть и въ трехъ упостасъхъ единому Богу молитву и славословіе и поклоненіе возсылаеть. Тако во окончаніи молитвы нашея, юже отъ самого Господа пріяхомъ, егда глаголемъ: яко Твое есть царство и сила и слава, Троицу исповъдуемъ неслитную и нераздъльную, не единому Отцу приписующе царство, ниже единому Сынови силу, ниже

Духу единому славу, но вся три божественныя свойства во всёхъ тріехъ упостасёхъ Божіихъ равно вёрующе и исповёдующе, прилагаемъ и самая имена Божіихъ упостасей: Отца и Сына и Святаго Духа. Сія же вся того ради счисляемъ, да вамъ ясно покажемъ, яко не безъ ума и въ пишущей руцё тройческое таинство помышляемъ, котораго вы гнушаетеся, гнушающежеся отметаетеся, отметающежеся живота вёчнаго лишаетеся, а живота лишающеся, треокаянно треокаянніи погибаете.

Еще вопрошаемъ васъ: Христосъ Богъ, егда на креств распять бв, имвль ли въ себв Отца и Духа Святаго, или не имълъ? Аще имълъ, како Онъ Самъ научить васъ въ сложеніи перстовъ на крестное знаменіе, особно исповъдати Святую Троицу, особно же два естества своя, Божество и человъчество (яко же во отвътахъ своихъ ложно сказуете, Бога не боящеся и человъкъ не срамляющеся)? Аще бо Христосъ всегда не разлученъ былъ отъ Отца и Духа, неразлученъ былъ и прежде воплощенія, неразлученъ былъ и по воплощеніи, неразлученъ бъ отъ Отца и Духа прежде страсти, неразлученъ въ самой страсти, неразлученъ и по страсти, и по смерти, и по воскресеніи, и по вознесеніи, всегда нынъ и присно и во въки въковъ, которую тайну паче всъхъ знали самовидцы и слуги Его, святіи Апостоли, и потому повельніе имъли отъ него крестити языки во имя Святыя Троицы, весма же не могли въ перстосложении инако учити и проповъдати. Аще ли на крестъ распятый Христосъ Отца и Духа не имъть въ себъ, како самъ глаголеть къ Фидиппу: видъвый мене, видъ Отца, и како ты глаголещи: покажи намь Отца? невъруещи ли, яко Азь во Отцъ и Отець во Мин есть (Іоан. 14, ст. 9 и 10)? Отсюду святый Іоаннъ Дамаскинъ, свътило міра, столпъ церкве и зерцало священныя Богословіи, въ книзъ первой, во главъ двадесятой, тако богословствуеть о Святьй Троиць: "Неразстоянныя бо сія (упостаси) и неотходныя другь друга суть, не слитное имущія въ другь друзв вивщеніе, не

якоже смазоватися, или сливатися, но якоже имътися другъ друга: Сынъ бо во Отцъ и Дусъ, и Духъ во Отцъ и Сынъ, и Отецъ въ Сынъ и Дусъ", и прочая. Зри у Дамаскина въ вышепомянутой главъ; и паки въ той же книзъ, во главъ осмой, десятой и первой на десять.

Скажите же и еще: имъете ли преданіе отъ святыхъ отецъ, или не имфете о семъ, еже треми первыми персты десныя руки писати слово Божіе, си есть священное писаніе, и писанное тако пріимати и чести? Аще имъете преданіе такое: гдъ оное преданіе написано имъется и отъ коихъ святыхъ отецъ предано есть? — скажите. Аще ли преданія таковаго не имуще пишете словеса Божія и отеческая треми персты безъ всякаго сумнънія, и написанное тако пріимлете, яко святая и божественная (ничтоже разсуждающе между печатными и письменными книгами, якоже во отвътахъ вашихъ сами показуете, приводяще всякія книги во утвержденіе суевърія своего): почто сумляетеся и о томъ, яко тъми же треми персты, имиже слово Божіе написася и пишется во въки, подобаетъ и крестное знаменіе писати христіанину на тълъ своемъ, якоже и пишутъ православни, полагающе руку на челъ и на персъхъ и на десномъ рамъ и на лъвомъ? Вы же тако сего святаго знаменія трепещете, яко лучше изволите ити во огнь, или въ воду, нежели прекреститися треперстнымъ сложениемъ во имя Святыя Троицы.

Речете: Мы перомъ пишемъ словеса Божія, а не треперстнымъ вашимъ сложеніемъ.

Отвъщаю первое. Можетъ ли перо ваше безъ руки вашея, а рука ваша безъ нашего треперстнаго сложенія писати слово какое-либо Божіе, или человъческое? Аще перо ваше пишетъ у васъ безъ руки вашея, или рука ваша съ перомъ пишетъ безъ треперстнаго нашего сложенія: убо должны есмы почитати васъ яко великихъ угодниковъ Божіихъ и дивныхъ чудотворцевъ, а вы должны есте чудо сіе великое ясно показати намъ. Пріндите убо и покажите намъ сіе чудо предивное, и мы

васъ яко святыхъ прославимъ, и яко преподобнымъ поклонимся, и ктому не будемъ проклинати васъ, яко расколниковъ. Аще ли перо держите рукою, а въ руцъ
персты слагаете по уставу нашему церковному, первый
перстъ совокупляюще со указательнымъ и среднимъ, и
тако перо водите и слово Божіе пишете, а крестнаго
знаменія самъмъ тъмъ перстосложеніемъ творимаго гнушаетеся, и ненавидите, и того ради церкве святыя удаляющеся въ расколъ живете и умираете: анаеема вамъ,
возлюбленіи братіе, анаеема лжеученію вашему, анаеема
и суевърію вашему, яко не точію треперстнаго сложенія
гнушаетеся, но и самаго великаго и страшнаго имене
Святыя Троицы ненавидите!

Отвъщаю второе. Перо не для чего иного употробляется къ письму, точію для того, что персты наши не могутъ безъ пера писати литеръ азбучныхъ. Якоже бо не можетъ ковачъ безъ млата ковати, тако не можетъ грамматистъ безъ пера писати. И ежели бы мы могли перстами книги писати, пера было бы намъ къ письму весьма не нужно. А крестное знаменіе, понеже можемъ и перстами своими безъ пера изображати на какой-либо вещи, того ради не токмо пера не требуемъ, но и двуперстнаго вашего сложенія не употребляемъ. Доволно бо крестъ Христовъ треми персты начертывается, имиже и въра наша во Святую Троицу свято и православно исповъдуется. Еже бо есть писателю перо, сіе есть христіанину въра. Убо яко же писатель треми персты пріемлеть перо и пишетъ еже хощетъ глаголати: тако и всякъ христіанинъ треми персты, имиже исповъдуетъ въру свою во Святую Троицу, теми съ тростію веры православно-каоолическія пишеть на теле своемь, аки на дщице, честный и животворящій крестъ Христовъ. Не видите ли, яко и иконописцы, егда пишуть образь Христовъ, образь Святыя Троицы, образъ Пресвятыя Богоматере, и всъхъ святыхъ образы: тогда пишутъ и кресты на иконахъ, а кисть держатъ треперстнымъ сложениемъ, а не двоперстнымъ,

тако, якоже мы кресть на себв начертаваемь. Убо, якоже образы Христовы и кресты на иконахъ, треми первыми персты пишеміи, святи суть: тако и крестное знаменіе, тіми же персты творимое, свято есть и богоугодно. Откуду убо можете показати, противницы, яко треми персты творимое креста Христова знамение богомерзко и богопротивно есть, егда вся божественныя книги, вся святыя иконы и честные кресты треми персты написаны суть и яко святіи вещи почитаются? Но и священницы, хотяще литургисати, приступающе къ божественному жертвеннику и начинающе святую проскомидію, егда первую просфору пріемлють, творять на ней знаменіе креста трижды съ копіемъ, а копіе держать треми первыми персты, глаголюще: въ воспоминание Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа; тако ръжутъ просфору, тако жругъ святый агнецъ, тако паки на литургіи раздробляють святый хлъбъ уже по освящении и пресуществленіи въ тъло Христово; тако, раздробивше святый хавбъ, располагаютъ четыре части его на четыре страны святаго дискоса и творять образъ креста треми персты, на восточной странв полагающе первую часть, имущую надписаніе: Іисуст, на западной вторую часть: Христост, на съверной третію часть: ни, на южной четвертую: ка. Еще же и въ чинъ крещенія помазуеть священникъ оглашеннаго святымъ едеемъ и новопросвъщеннаго святымъ муромъ, творя образъ креста; а коими персты держитъ кисть, или стручецъ, имже помазуетъ? - явъ, яко треми первыми. Такожде помазують въ честныхъ обителъхъ настоятели братію елеемъ въ праздники, по скончаніи всенощнаго бденія и утрени; тако помазують священницы болящаго святымъ елеемъ, по словеси святаго Іакова Брата Господня (Іак. гл. 5, ст. 14). Видите сіе и сами, противницы, и не ропщете. Убо безъ ума ропщете и о семъ, яко треми персты творимъ крестъ на лицахъ нашихъ, полагающе руку на челъ, и на персъхъ, и на десномъ рамъ, и на лъвомъ, которому знаменію креста святаго,

треми персты во имя Святыя Троицы творимому, изрядно соглашается и святый Ефремъ Сиринъ, въ словъ сто пятомъ, еже есть о антихристь, идъже точно также глаголетъ: "Сонме святый, христолюбцы върніи, азъ окаянный Ефремъ со слезами молю вы, да не будемъ убо удобь плънени врагомъ, паче же удобь плънени будемъ силою крестною. Неизбытенъ подвигъ при дверехъ настоитъ, щить въры вопріимемъ вси, и почерпемъ съ любовію отъ Божія источника упованіе спасенію души нашея: несозданную, глаголю, возлюбленній, Троицу, единосущну сущу, источникъ источающу жизни. Аще бо оградится тацъмъ орудіемъ наша душа, то попранъ будеть змій посредь", и прочая. Се святый Ефремъ силу кресную и догматъ о Святой Троицъ связуетъ во единъ союзъ. Но для чего такъ пишеть? — понеже и тогда учила святая церковь треми первыми десныя руки персты, во имя Святыя Троицы совокупленными, крестное творити знаменіе, которому ученію аще бы противился святый учитель сей, было бы слово его сіе безмъстно, то-есть церкви и разуму его протитивно. Вся же сія твердыя и нерушимыя доводы, аки печатію златою, печатлівются симъ резономъ: Апостоли святіи крещаху вся языки во имя Отца и Сына и Святаго Духа, а не во имя Божества и человъчества Христова. Ниже бо чтемъ во всемъ Новомъ Завътъ, яко имена сія, Божество и человъчество, Апостоли о Христъ глаголаху. Бога убо и человъка нарицаху того, но единаго Христа проповъдаху, а не два. Божество же и человъчество, два реченія сія произыдоша не тако отъ Апостоловъ святыхъ, якоже отъ философскаго ученія, и то въ четвертомъ уже ств льтъ отъ Христа. Ибо въ первыхъ обрътаемъ имена сія въ Сумволь святаго Аванасія Великаго, а во Евангеліи и апостольскихъ посланіяхъ не видимъ, кромъ Павлова словесе, еже въ посланіи къ Колоссаемъ, во главъ второй, въ стихъ девятомъ, яко въ томъ (Христъ) живетъ всяко исполнение Божества тълеснъ. Исполнение же Божества нарицаетъ Павелъ всю Святую Троицу. Дог-Братское Слово. № 15.

мать же о двоицъ естествъ въ Христъ, якоже множайшими доводами, тако и сихъ ръченій частымъ повтореніемъ, нача утверждатися во время четвертаго собора, въ пятомъ столътіи отъ Христа, егда возниче ересь Евтихіева, едино естество мудрствующая во Христв. Убо извъстно есть, яко Апостоли именъ сихъ, Божество и человъчество, не часто употребляху, и двоперстнаго сложенія сими не утверждаху: последователне же не содержаху и не учаху тако знаменатися, но во имя Святыя Троицы крещающе вся языки, по Господню повельнію, во имя тоя Святыя Троицы, Отца и Сына и Святаго Духа, и персты къ знаменію креста слагаху, по вышереченному образу. Отсюду православныя восточныя церкве учитель Дамаскинъ монахъ, уподіаконъ, студить, учить совокупляти три первые персты во образъ Святыя Троицы (за Святую Троицу) и симъ перстосложениемъ крестное творити знаменіе (Скриж. л. 778). Отсюду въ Катихизисв отъ всея святыя церкве тоежде предлагается намъ ученіе. И въ Скрижали отъ греческихъ патріарховъ нарицается преданіе сіе пріятое сначала въры отъ святыхъ Апостоловъ и святыхъ отецъ, и святыхъ семи соборовъ. Отсюду святьйшій Паисій патріархъ Константинопольскій, со всьмъ освященнымъ соборомъ, нарицаетъ обычай сей древній и благословный, сирвчь по правильной винв происшедшій. Отсюду триперстное къ знаменію крестному сложеніе великимъ соборомъ, въ Царъ-градъ отъ Киръ Паисія патріарха собраннымъ, въ лъто 7162, осміюдесять архіереами и многими клирики утвердися. И что сего утвержденія больше? Развъ кто не хощеть слушати пастырей церковныхъ, тотъ преданіе сіе отвержеть. Не слушати же пастырей церковныхъ есть не слушати самого Христа, якоже вышше речеся (Луки 10, ст. 16). Паки, преслушати церковь есть быти яко язычнику и мытарю (Мо. гл. 18, ст. 17).

Прочія же доводы о преданіи семъ множества ради оставляю. Изволяяй же сія чести и въдати, да чтетъ въ книгахъ богословскихъ, на расколническую прелесть

сочиненныхъ. А именно: 1) въ книзъ Скрижали, 2) въ книзъ, нареченной Жезлъ правленія, 3) въ книзъ Увътъ Духовномъ, 4) въ книзъ Пращицъ, 5) въ книзъ обличителной на неправду отвътовъ расколническихъ. Итако о семъ доволно. Человъку бо, теплому сущу върою и готовому въ послушаніе, и сія довлъютъ; твердому же и жестоковыйному ничтоже доволно быти можетъ.

А о креств четвероконечномъ глаголемъ, яко на всвхъ древнихъ святыхъ церквахъ видимъ таковые кресты, якоже въ великомъ Новъ-градъ на соборной церкви свя-тыя Софіи Премудрости Божія, и на прочихъ святыхъ церквахъ, а имянно: на церкви Входа Господня во Іерусалимъ (то-есть на древней оной, которая была до лъта Господня 1759, а не на новой, которая того лъта, на томъ же мъсть создана), на церкви Марка Евангелиста, и на прочихъ многочисленныхъ на Софійской сторонъ, которыя созданы еще до-лътъ царя Іоанна Васильевича; такожде и на торговой сторонъ на церкви Преображенія Господя, Успенія Пресвятыя Богородицы, Николая Чудотворца, что на Ярославлъ дворищи, на церкви Алексія Человъка Божія, великомученицы Пара-скевы, пророка Иліи, Іоанна Предтечи, Апостола Филиппа, Евангелиста Луки, Димитрія великомученика, Өео-дора Стратилата, Никиты великомученика, и на прочихъ всъхъ [которыя строены при князъхъ] кресты четвероконечные. А которыя строены отъ дътъ царя Іоанна Васильевича, на тъхъ точію видимъ кресты осмиконечные. Тако и книга Стоглавъ вопросомъ осмымъ царя Іоанна Васильевича явственно сказуетъ, что тогда въ Москвъ на соборной церкви Успенія Пресвятыя Богородицы, на новопозлащенномъ версъ, водруженъ крестъ, якоже есть въ церквахъ воздвизанный крестъ, имже благословляютъ [то-есть напрестольный]. А въ соборномъ на оный вопросъ отвътъ повелъно древнимъ святымъ крестамъ на церквахъ быти неподвижимымъ, точію впредь опредълено ставити кресты на церквахъ по образу онаго

нововодруженнаго на Успенскомъ соборъ креста, - а по какому резону, или по какому правилу то опредъленіе учинено, того не показано. Убо извъстно есть. что Стоглавый соборъ по своему разсуждению опредълилъ быти на церквахъ крестамъ осмиконечнымъ, которыхъ прежде не было. А оттуду дознавается, что съ того времени и на просфорахъ печать произошла съ такимъ же крестомъ. А по какому резону? — неизвъстно, или лучше сказать ни по какому, точію по единому того Стоглавнаго собора хотвнію же и повельнію. Прочія же о кресть доводы здв не вмещаются и не нуждны суть. Изволяяй да чтетъ сія въ Камени въры, и въ Жезлъ Правленія, во Увътъ Духовномъ, и въ Розыскъ, и во Обличеніи на отвъты расколнические, и въ четвертой части книги сея, -и довлъетъ ему. Здъ же единъ точію вопросъ предлагаю тебъ, противниче! Отвъщай ми: четвероконечный крестъ, егоже гнушаешися, есть ли знаменіемъ Христовымъ, или нъсть? Аще есть: то для чего неприлично ему быти на просфорахъ? понеже и сами върніи съ начала въры темъ всегда знаменуются, и чрезъ сіе знаменіе Христовы овцы быти познаются. Чимъ бо инымъ разиствуемъ отъ невърныхъ. аще не въ первыхъ знаменіемъ крестнымъ, еже творимъ на себъ десною рукою, полагающе ю на чело и на перси, и на правое рамо и на дъвое, явственно четвероконечный начертавающе крестъ? Аще ли сіе креста знаменіе речеши не быти знамение Христово: то нъси рабъ Іисусъ Христовъ, но рабъ и слуга діаволь. Ибо якоже онъ трепещетъ знаменія крестнаго и трясется, не могій взирати на сиду его, тако и ты гнушаешися и бъгаеши образа крестнаго. Уловиль убо вась діаволь злохитрый кознію сею, еже крестъ Христовъ четвероконечный хулити и печатію антихристовою нарицати, дабы чужди были есте хулимаго вами знаменія Христова, последователне же дабы вы всея благодати, отъ креста происходящія, лишилися, якоже и бысть. Что бо, аще и въруете въ крестъ осмоконечный, но спасенія лишаетеся? Понеже, аще бы

кто и тысящу таковыхъ крестовъ носиль на себъ, и во вся часы цъловалъ бы ихъ и кланялся имъ, а не причащался бы святыя Евхаристіи и хулиль бы церковь Христову и тайны святыя, не быль бы наследникь живота въчнаго, но сынъ погибели, по оному еже самъ Христосъ глаголеть: Аминь, аминь глаголю вамь, аще не снъсте плоти Сына Человъческаго, ни піете крови Его, живота не имате въ себъ. Ядый Мою плоть и піяй Мою кровь, имать животь вычный и Азь воскрешу его въ послыдній день (Іоан. 6, ст. 53, 54). И паки: всяка прыха и хула отпустится человъком, а яже на Духа хула не отпустится (Мо. гл. 12, ст. 31). Вы же, аще и въ крестъ осмиконечный яко въ Бога въруете, но четвероконечный [имже вся таинства освящаются] хулите, и тъла и крове Христовы, якоже бъси, бъгаете и хулите самую благодать Святаго Духа, глаголюще ю действо быти сатанино и антихристово. Кая убо вамъ надежда спасенія отъ креста, удалившимся Христа? Не слышите ли его глаголюща: Азг есмь лоза, вы же рождіе, и иже будеть во Мнь, и Азг вг немг, той сотворить плодъ многь, яко безь Мене не можете творити ничесоже. Аще кто во Мнъ не пребудеть, извержется вонь, якоже розга, и изсышеть: и собирають ю и во отнь влагають (Іоан. гл. 15, ст. 5 и 6). Кто же есть, иже не пребываеть во Христь? Не вси ли еретицы и расколницы, тако древніи, яко и новіи, ихже ереси и саблужденія различна, конецъ же погибели единъ, по премудрому Содомону, глаголющему: суть путіе, мнящіися прави быти мужу, обаче посльдняя ихъ зрять во дно адово (Прем. гл. 16, ст. 25)? Но мы вамъ таковыя погибели не желаемъ, паче же всеусердно желаемъ вамъ ко святьй церкви обращенія и тому последующаго вечнаго спасенія.

(Продолжение въ смъдующемъ №).

# Отвъты на 105 вопросовъ старообрядцевъ 1).

## Вопросъ 73-й.

Макарій митрополить Московскій съ участіємъ отцевъ, присудствующихъ на Стоглавомъ соборъ проклядъ не знаменующихся двуперстно (Стогл. гл. 31), а Макарій патріархъ Антіохійскій съ участіємъ другихъ патріарховъ и митрополитовъ проклядъ православныхъ христіанъ, не знаменующихся треперстно (Скриж. отв. патр. Мак. на нечислен.лист.), то единовърцы знаменующіяся двуперстно, какой изъ двухъ клятвъ повинны?

#### Отвѣтъ.

Сей вопросъ имъетъ тождественное сходство съ вопросами 9-мъ и 10-мъ, на которые мы уже отвътили: потому и отвъчать на настоящій вопросъ считаемъ издишнимъ.

# Вопросъ 74-й.

Присоединяющимся мужу и жент къ вашей церкви, въ нтисторыхъ случаяхъ допускается повторенія таинства брака, разъ уже совершеннаго старообрядческимъ духовенствомъ, то блуднымъ ли ихъ сожительство признаетъ ваша церковь до вторичнаго совершенія надъ ними таинства брака вашими пастырями?

# Вопросъ 75-й.

Если ваша церковь не признаетъ ихъ сожительство блуднымъ до повторенія таинства брака вашими пастырями, то въ силу какихъ каноническихъ правилъ допускаетъ повторять законное совершеніе таинства брака старообрядческимъ духовенствомъ?

<sup>1)</sup> Продолжение. См. выше стр. 266.

## Вопросъ 76-й.

Если же ваша церковь признаетъ таковыхъ мужа и жену получившихъ такнство брака отъ старообрядческаго духовенства блуднымъ сожительствомъ до повторенія таннства брака вашими пастырями, то въ силу какихъ каноническихъ правилъ рукополагаетъ явныхъ блудниковъ въ священную степень?1)

#### Отвътъ.

Совопросники, какъ видится изъ сихъ вопросовъ, не имъютъ надлежащаго понятія о различіи брака, совершаемаго въ церкви и внъ церкви. Совершающійся въ православной церкви бракъ есть таинство; а вив церкви бракъ одного мужа съ одною женою, заключенный на неразрывное сожитіе, есть бракъ законный по закону естественному, но не есть таинство: ибо то общество, въ которомъ бракъ сей совершился, не есть церковь Христова, составляющая со Христомъ едино твло, почему и бракъ совершившійся въ немъ не можеть быть таинствомъ во образъ союза Христа съ перковію. Что совершенный виж церкви бракъ имъетъ законность и можетъ быть признаваемъ и называемъ законнымъ, основание тому заключается въ первобытномъ благословеніи Творца первозданнымъ супругамъ, какъ засвидетельствовалъ самъ Спаситель: Носте ли чли, яко сотворивый искони, мужескій полг и женскій сотвориль я есть? И рече: сего ради оставить человых отца своего и матерь, и прилъпится къ женъ своей, и будета оба въ плоть едину, якоже ктому нъста два, но плоть едина: еже убо Богъ сочета, человък да не разлучает (Мат. зач. 78). Сему основаниемъ служать и слова Апостола Павла: языцы, не имуще закона, естеством законная творят (рим. зач. 82). Такъ

<sup>1)</sup> Какъ напримъръ перевънчанъ и рукоположенъ былъ священникъ Іоаннъ Жаровъ, въ Боровскъ. *Прим. вопросителей*.

все вообще, совершенное по естественному закону, Апостоль Павель называеть "законнымь". Тоть же святый Апостоль о бракахъ внъ христіанства ръшительно пишеть: аще который брать жену имать невърну, и та благоволить жити съ нимь, да не оставляеть ея; и жена, аще имать мужа невърна, и той благоволить жити ст нею, да не оставляет его: святится бо мужт невърент о жень върнь, и святится жена невърна о мужь върнь: иначе бо чада ваша нечиста были бы, нынъ же свята суть (1 Корин. зач. 137). Сін апостольскія слова святый Златоусть толкуеть такъ: "жену имъя невърну званъ быль еси, пребывай имъя, въры ради не изгоняй жену (Бесъд. 19). Согласно апостольскому и святаго Златоуста наставленію и церковь на шестомъ вселенскомъ соборъ опредълила: "Аще нъкоторые, будучи еще въ невъріи и не бывъ причтены къ стаду православныхъ, сочеталися между собою законными бракомъ, потомъ единъ изъ нихъ, избравъ благое, прибъгнулъ къ свъту истины, а другій остался во узахъ заблужденія, не желая воззръти на божественные лучи, и аще притомъ невърной женъ угодно сожительствовати съ мужемъ върнымъ, или напротивъ мужу невърному съ женою върною: то не разлучаются по божественному Апостолу: святится бо мужъ невъренъ о женъ, и святится жена невърна о мужъ" (72 прав). Итакъ браки, совершенные внъ церкви, Апостоль Павель и шестый вселенскій соборь признавали законными; иначе они и не позволили бы сожитія върной части съ невърною. Если полагать, что браки, совершенные вив церкви, составляють незаконное, блудническое сожитіе, то будеть следовать, что святый Апостоль Павель и шестый вселенскій соборь не только позволяли, но и повелъвали продолжать върному мужу незаконную связь съ блудницею, и върной женъ незаконное сожитіе съ блудникомъ, что явно противоръчило бы словамъ самого же Апостола Павла: блудником и прелюбодъем судить Богь... писахь вамь вь посланіи, не примышатися блудникомъ... аще нъкій брать именуемь будеть блудникъ... съ таковымь ниже ясти (1 къ Корин. зач. 134).

Но что именно святый Апостолъ Павелъ и шестый вселенскій соборъпризнавали законнымъ въ бракъневърныхъ. язычниковъ? Сочетаніе ли мужа и жены на неразрывное сожитіе при свильтеляхъ, или обрядовыя дъйствія, совершавшіяся при сочетаніи языческихъ браковъ? Ясно, что сочетание мужа и жены, а не брачныя обрядовыя дъйствія. Согласно сему и церковь православная законность браковъ глаголемыхъ старообрядцевъ, — поповцевъ и безпоповцевъ, - признаетъ не потому (какъ несправедливо полагаютъ братчики), что браки совершены раскольническими именуемыми попами, или безпоповскими наставниками, ибо церковь за именуемымъ старообрядческимъ духовенствомъ австрійскаго согласія, какъ и за отцами безпоповскими, не признаетъ духовныхъ сановъ, а считаетъ ихъ простыми мірянами, неправильно восхитившими недарованный санъ священства; церковь признаеть совершенные въ расколь браки законными потому, что они совершены при требуемыхъ закономъ свидътеляхъ, подтверждающихъ соблюдение законныхъ условій брака (относительно возраста брачущихся, родства и проч.) и взаимное согласіе брачущихся на неразрывное сожитіе. Воть почему церковь признаеть законными, а не блудническимъ сожитіемъ, совершенные въ расколъ браки, подобно тому, какъ святый Апостолъ Павелъ и шестый вселенскій соборъ признавали законными браки невърныхъ язычниковъ. Ясно такимъ образомъ, что совопросники неправильно утверждають, якобы церковь признаетъ законность браковъ старообрядцевъ отъ совершенія ихъ именуемымъ старообрядческимъ духовенствомъ, за которымъ церковь не признаетъ никакого права совершать церковныя таинства и чины.

Если же въ православной церкви совершается вънчаніе надъ обратившимися изъ раскола супругами, — полнымъ ли чиномъ вънчанія оно совершается, или огранивается только преподаніемъ благословенія отъ епископа, или іерея мужу и жент на дальнтишее брачное сожитіе, — то онымъ свидтельствуется только незаконность втичанія именуемыхъ поповъ въ поповщинскомъ расколт и отцевъ у безпоповцевъ, пріемлющихъ браки, а не отвергается естественная законность самыхъ браковъ, не объявляется прежняя жизнь супруговъ блудническою (какъ это несправедливо утверждаютъ совопросники), и бракъ, законный по естеству, получаетъ силу таинства церковнаго, совершаемаго во образъ союза Христа съ церковію и подающаго супругамъ благодатную помощь на совершеніе подвига супружеской жизни. Итакъ супруги, обратившеся изъ раскола, не суть блудники, и потому достойные изъ нихъ церковію удостоиваются рукоположенія въ священныя степени.

Но если бы въ присоединении обратившихся изъ раскола лицъ и были случайно допускаемы поступки не соотвътственные общей практикъ церкви, то поставлять оные въ обвинение всей церкви никакъ не слъдуетъ. Въ книгъ Севаста Арменополя пишется: "Невърныхъ супружникъ, аще другіи ихъ увърить и соблаговолить върному сжити, невърный да не разлучается, по Павлову гласу. Но при патріарсь Өеодосіи, трубачь царскій, крестився, патріаршескою грамотою разсупружествовася, женъ не покоряющейся, мужу много примолящу благочестіе пріяти, еже есть противно сему правилу", то-есть наставленю Апостола (Севаста Арменоп. кн. 1). Итакъ царскій трубачъ празсупружествованъ вопреки завъщанію апостольскому и правилу шестаго вселенскаго собора; но и сами совопросники не осмълятся за таковое дъйствіе всю тогдашнюю Константинопольскую церковь объявить еретическою. Точно такъ же и благочестіе нынъшней Россійской церкви не можеть повредиться, если бы случайно, по обстоятельствамъ, былъ допущенъ въ ней поступокъ, не соотвътствующій общей практикъ церкви относительно брака раскольниковъ. Итакъ, повторимъ, совершается ли

одно благословение архіерея и іерея на законное сожитіе мужа и жены, обратившихся изъ раскола, или совершается налъ ними чинъ вънчанія, этимъ отвергается только незаконность вънчанія, совершеннаго джепопами раскольническими, и законный по естеству бракъ возводится въ перковное таинство брака, сообщающее брачущимся даръ благодати къ прохожденію супружеской жизни, каковаго дара бракъ естественный не имъетъ. А что въ виду смотрительныхъ обстоятельствъ браки присоединяющихся изъ раскола супруговъ могутъ навершаться однимъ благословеніемъ и молитвою священника, безъ совершенія полнаго чина вънчанія, подтвержденіе сему можно вильть въ томъ, какъ дъйствуетъ церковь относительно вступающихъ во второй бракъ. Въ Потребникъ, напечатанномъ при патріархъ Іосифъ, въ лесятое дъто его патріаршества, на листу 131 сказано: "а второму браку вънчанія нъсть, токмо молитва". То же и въ другихъ старопечатныхъ Потребникахъ; то же въ Служебникъ патріарха Іова. Въ Потребникъ Іоасафовскомъ (л. 128) и въ другихъ вышеномянутыхъ, чинъ втораго брака даже не называется вънчаніемъ, какъ называется чинъ перваго брака, а чиномъ - "како подобаетъ благословити и совокупити". И въ чинъ этомъ хотя положено читать Апостолъ и Евангеліе, но не полагается ни возложенія въщовъ, ни хожденія кругъ аналоя, ни благословенія вина, и молитва положена только одна. И однако этотъ чинъ съ одною молитвою есть чинъ брака, узаконеннаго церковію.

# Вопросъ 77-й.

Церковь ваша признаетъ ли церковь греческую церковію православною?

## Вопросъ 78-й.

Если признаетъ ваша церковь церковь греческую православной, то признаетъ ли ея дъйствіи и соборныи постановленіи законными?

## Вопросъ 79-й.

Если признаетъ ваша церковь церковь греческую православною, и ея дъйствія и соборныя постановленія законными, то считаетъ ли ею произнесенный судъ надъ церковію болгарскою въ 1872 году въ признаніи болгаръ псхизматиками" судомъ законнымъ?

# Вопросъ 80-й.

Если ваша церковь признаетъ судъ греческой церкви надъ болгарами судомъ законнымъ, то въ силу какихъ каноническихъ правилъ допускаетъ общение съ ними по суду греческой церкви раскольниками въ моленіи (какъ это случилось въ 1879 г. въ Исакіевскомъ соб. въ Петербургъ)?

### Отвътъ.

Нельзя не подивиться изобрътательности и старанію, съ какими совопросники собирають обвиненія противъ церкви православной! Вотъ даже четыре вопроса предлагають они по поводу произнесеннаго Константинопольскимъ патріархомъ въ 1872 г. суда надъ болгарами, стараясь подвергнуть сомнънію православіе греческой церкви и обвинить церковь россійскую въ несогласіи съ нею. Но лишилась ли греческая церковь православія чрезъ судъ, произнесенный въ 1872 году надъ болгарами, или не лишилась, къ оправданію старообрядцевъ въ ихъ отдъленіи отъ церкви это нимало не можетъ служить. Ибо старообрядцы отдълились отъ греческой церкви не послъ 1872 года, а слишкомъ за двъсти лътъ до произнесеннаго въ этомъ году суда надъ болгарами.

Совопросники спрашивають: "признаеть ли ваша церковь церковь греческую православною" послъ 1872 года? Греческая, или Константинопольская церковь есть одна изъ помъстныхъ церквей. Помъстная церковь теряетъ благочестіе, обнажается благодати и подлежить отлуче-

нію отъ православной вселенской церкви только тогда, когда вводить ереси, производить нарушение православныхъ догматовъ въры. Но греческая церковь въ 1872 г. никакой ереси не введа и никакого нарушенія догматовъ въры не допустила, въ чемъ и сами совопросники обличить ее не могутъ. Распря же грековъ съ болгарами касается не исповъданія православной въры, а только іерархическаго управленія. Подобныя распри между помъстными церквами существовали и въ первенствующіе въка христіанства, и чрезъ это церковь не лишалась православія, что и сами совопросники отвергать не могутъ. Такъ западная церковь имъла споръ съ малоазійскими церквами о времени празднованія пасхи. Благочестивый римскій папа Викторъ съ своимъ соборомъ произнесъ даже проклятіе на малоазійскія церкви за содержаніе преданнаго святымъ Апостоломъ Іоанномъ обычая праздновать пасху въ 14 день дуны, и епископовъ оныхъ церквей "отъ соединенія и общенія церкве отсьче" (Барон. льто Госп. 198). Потомъ въ началь третьяго въка произошелъ разрывъ Римской церкви съ Кареагенскою и малоазійскими церквами по вопросу о крещеніи присоединяющихся къ православію еретиковъ. Римская церковь еретиковъ принимала чрезъ возложение рукъ, а малоазійскія церкви перекрещивали. Римскій папа Стефанъ требоваль оть восточныхъ церквей оставить обычай перекрещивать еретиковъ, и когда они отказались исполнить его требованіе, произнесъ на нихъ судъ отлученія. Но за такія дъйствія ни папа Викторъ, ни папа Стефанъ, тъмъ паче вся римская церковь, не признаны впадшими въ ересь, напротивъ всеми почитаемы были за праволавныхъ папъ, ни въ чемъ не измънившихъ чистоту въры. Подобно сему и судъ грековъ надъ болгарами, касающійся не догматовъ въры, лишить православія церковь греческую не могъ; притомъ же въ этомъ судъ не вся церковь греческая и участвовала, напротивъ нъкоторые изъ великихъ греческихъ јерарховъ, какъ напримъръ

блаженной памяти Кириллъ патріархъ Іерусалимскій, прямо отвергали его законность.

А что касается вопроса о мнимомъ несогласіи между россійскою и греческою церквами по болгарскому дѣлу, то совопросники должны знать, что россійская церковь въ болгарскую распрю не вмѣшивалась, уповая, что и безъ ея вмѣшательства, помощію Божією, достигнуто будетъ примиреніе двухъ враждующихъ церквей, и никакихъ постановленій по сему случаю не издавала; посему она и остается съ тою и другою въ общеніи, какъ съ не нарушившими чистоты православія.

Итакъ напрасно совопросники упражнялись въ составленіи вопросовъ по поводу такъ называемой болгарской распри: къ оправданію ихъ отделенія отъ церкви вопросы эти не имъютъ никакого отношенія, и попытка набросить ими твнь на православіе греко-россійской церкви и на взаимныя между православными церквами отношенія, есть попытка совершенно напрасная. Лучше было бы совопросникамъ обратить вниманіе на распри и раздоры, поядающія ихъ старообрядческое общество, раздълившееся на бытлопоповцевъ, окружниковъ и неокружниковъ, іовцевъ и іосиоцевъ, а также и на открыто допускаемое даже въ обществъ окружниковъ нарушение каноновъ и уставовъ. Напомнимъ братчикамъ, что сами они писали въ Духовный Совътъ два года тому назадъ: "У насъ (то-есть въ обществъ окружниковъ) соборныя правила св. Апостолъ и св. отецъ ни вочто не вмъняются, не токмо мірянами, но и нъкоторыми пастырями нашими; обряды и преданія святой древлеправославной церкви едвали не вездъ разрушаются и въ гръхъ не вмъняются, уже божественная служба во многихъ священныхъ храмахъ съ нъкоторыми нарушеніями церковнаго устава совершается, конечно по собственному произволу причта и сильныхъ людей нынъшняго міра, прилежащихъ болье къ угожденію плоти, а не ко спасенію души... А сіе все проистекаетъ отъ нерадънія и совершенной безпечности нашихъ духовныхъ

властей, и нъціи отъ ихъ сами болять симъ недугомъ, и болье изъ нихъ пекутся не о спасеніи своихъ и нашихъ (то-есть братчиковъ) душъ, а о пріобрътеніи временныхъ сластей и богатства. И того ради нынъ прилично есть къ нимъ изрещи пророческое реченіе сіе: и жрецы Его (Господни) отвергошася закона Моего, и оскверниша святая Моя, между святымъ и сквернавымъ не различаху, и между нечистымъ и чистымъ не различаху" (Іезек. гл. 22). Послъ этого не лучше ли было братчикамъ оставить въ покоъ болгарскую распрю?

# Вопросъ 81-й.

Обвиняя старообрядцевъ въ преслушании греческой церкви и ея патріарховъ, то въ силу чего ваша церковь оказываетъ имъ сама явное сопротивленіе и вопреки собора въ присудствіи трехъ патріарховъ бывшаго въ 1756 году и опредълившаго принимать латинъ подъ крещеніе (Соврем. церк. вопр. Т. И. Филиппова, стр. 333), принимаете до сихъ поръ таковыхъ вторыми чинами (Дъян. соб. 1667 г. л. 74)?

### Отвътъ.

И здёсь совопросники тщатся показать, якобы у церкви русской нёть полнаго согласія съ греческою въ содержаніи православія. Но опять они смёшивають догматы вёры съ церковною практикою. Существующее теперь несогласіе въ практикё греческой и россійской церкви по вопросу о пріятіи еретиковъ хотять представить повреждающимъ православіе россійской церкви, т.-е. представить различіемъ въ самомъ ученіи вёры. Но имъ слёдовало принять во вниманіе, что и древняя церковь въ одно и то же время однихъ и тёхъ же еретиковъ принимала различно, какъ объ этомъ ясно свидётельствуетъ старопечатная Кормчая въ отвётё Тимоевя пресвитера: "зримъ же нынё въ великихъ и соборныхъ церквахъ, рекше патріархіяхъ и въ митрополіяхъ и прочихъ, яко армены,

и яковиты, и несторіаны, и прочія безглавные и подобные имъ, обращающіеся въ православную въру, божественнымъ муромъ помазуютъ, а не крещаютъ, творятъ же ихъ проклинати начальники ихъ, и се вообразися нынъ винъ ради благословныхъ и нужныхъ; нъціи же совершенно крещають армены" (гл. 70, л. 636). Итакъ въ древности не только въ разныхъ помъстныхъ церквахъ (каковы русская и греческая), но въ одной и той же церкви, въ одно и то же время, одни изъ духовныхъ властей армянъ перекрещевали, а иные принимали ихъ безъ перекрещиванія, и за это различіе какъ сами духовныя власти не имъли другъ съ другомъ раздора, такъ и никто со стороны не укорялъ ихъ въ утратъ православія. Посему и нынъ грековъ и русскихъ за различіе относительно принятія латинъ несправедливо обвинять въ неимъніи согласія между собою въ самомъ содержаніи православія, какъ это дълають братчики. Ихъ Швецовъ говорить: "великороссійская церковь за принятіе обливательнаго крещенія римскокатолическаго, за крещеніе вопреки правильнаго постановленія восточных в патріарховъ, вполнъ справедливо подпадаетъ подъ оное предосужденіе, которое она отъ Книги о въръ указываетъ на старообрядцевъч (Показаніе погръшн. великор. церкви противу Еванг., стр. 113). То же, очевидно, хотять сказать и совопросники своимъ вопросомъ, т.-е. хотятъ обвинить россійскую церковь въ принятіи, отвергаемаго греками, "обливательнаго крещенія римсковатолическаго". Но какъ же они не поймутъ, что съ возведениемъ на церковь такого обвиненія они возводять его и на уважаемаго ими самими перваго россійскаго патріарха Іова, который обливательное крещеніе надъ слабыми младенцами допускалъ совершать даже внутри своей церкви? Пусть же братчики сперва осудять патріарха Іова и съ нимъ древлероссійскую церковь, а потомъ уже, если хотять, пусть осуждають и теперешнюю церковь россійскую.

Церковь россійская принимаеть латинъ не чрезъ кре-

щеніе, а чрезъ муропомазаніе, согласно завъщанію поборника по православію Марка митрополита Ефесскаго, согласно собору греческой церкви 1434 года, и согласно бывшему въ Россіи собору 1667 г., на коемъ были представители восточной церкви, и наконецъ согласно примъру самой древлероссійской церкви, ибо въ древлеписменной Кормчей въ отвътахъ Нифонта епископа Новгородскаго на вопросы Кирика и въ житіи Саввы архіепископа Сербскаго, поведъвается принимать католиковъ безъ повторенія надъ ними крещенія. И самъ г. Филипповъ, на котораго ссылаются совопросники, свидътельствуетъ, что въ Греціи (и то не во всвхъ странахъ) стали перекрещивать латинъ только послъ соборнаго опредъленія 1756 года. Значить, до сего собора и греки не перекрещивали латинъ, что также подтверждается и тъмъ обстоятельствомъ, что у насъ въ Россіи, на соборъ 1667 г., именно греческіе архипастыри потребовали отмены введеннаго патріархомъ Филаретомъ перекрещиванія датинъ. А что понудило грековъ сдълать въ 1756 г. отступление отъ прежняго обычая и установить перекрещивание латинъ, судить объ этомъ не наше дъло. Быть можетъ ихъ вызвали на эту мъру сами же латины своимъ стремленіемъ подчинить восточную церковь церкви западной, подобно тому, какъ и нашего русскаго патріарха Филарета датины же своими кознями, направленными противъ Россіи и содержимаго ею православія, вынудили издать соборное уложеніе о принятии латинъ чрезъ крещеніе.

Итакъ россійская церковь въ пріятіи приходящихъ отъ латинства слѣдуетъ древлецерковному обычаю; отличаясь же въ этомъ отъ принятаго съ 1756 г. у грековъ обычая, она нимало не отличается отъ греческой церкви въ содержаніи ученія вѣры и не нарушаетъ съ нею общенія, какъ не было въ этомъ отношеніи никакого раздѣленія между древними церквами и пастырями, различествовавшими между собою въ способахъ пріятія еретиковъ.

Братское Слово. № 15.

### Вопросъ 82-й,

Уничтожается ли пріемство апостольской хиротоніи у еретиковъ 2 и 3 чина?

## Вопросъ 83-й.

Если уничтожается апостольское пріемство хиротоній у показанныхъ въ предыдущемъ вопросъ еретиковъ, то признаетъ ли ваша церковь законнымъ то, что святая церковь опредълила еретиковъ 2 и 3 чина, имущихъ священную степень, принимать въ сущихъ санахъ (8 пр. 1 всел. соб.)?

## Вопросъ 84-й.

Если же не уничтожается апостольское пріемство хиротоніи у еретиковъ 2 и 3 чина, то ваша церковь признавая старообрядцевъ раскольниками, въ силу какихъ каноническихъ правилъ отвергаетъ преемство апостольской хиротоніи старообрядческаго духовенства, влекущеся отъ Христа чрезъ греческой церкви митрополита Амбросія?

#### Отвътъ.

Святые Апостолы, а чрезъ нихъ и преемники ихъ пріяли отъ Господа даръ благодати на совершеніе хиротоніи. Апостолъ Павелъ къ ученику своему Тимовею пишетъ: воспоминаю тебъ возгръвати дарз Божій, живущій вз тебъ возложеніемз руку моєю (зач. 230). И въ Маломъ Катихизисъ сказано: "Вопросъ: кая есть вещь, или образъ тайны священства? Отвътъ: вещь есть возложеніе рукъ епископскихъ на главъ пріемлющаго священство, совершеніе же учиненная тому молитва, юже епископъ единою, съ возложеніемъ рукъ надъ главою освящающагося, глаголетъ, еже есть: "Божественная благодать" и проч. Итакъ въ церкви Божіей отъ Самого Христа непрерывно, другъ-друго-преемственнъ, чрезъ рукоположеніе однихъ другими, существовали и существуютъ православные епископы, и чрезъ нихъ въ церкви неоскудно

Digitized by Google

текла и течетъ благодать Святаго Духа въ хиротоніи пастырей и учителей, въ освящени святаго мура и проч. Въ именуемой же церкви старообрядцевъ другопреемственная іерархія прекратилась, даръ благодатной хиротоніи уничтожился, и съ уничтоженіемъ дара благодатной хиротоніи престало совершеніе таинства священства, поставление презвитеровъ, діаконовъ и прочихъ причетниковъ не производилось: откуда и явствуетъ, что глаголемая церковь старообрядцевъ, не имущая даровъ благодати Святаго Духа, не есть церковь Божія, а есть простое скопище людей, воюющихъ на благодатную церковь Божію. Таковое лишеніе преемственной іерархіи и благодатной хиротоніи въ обществъ поповцевъ главные ихъ начетчики, Перетрухинъ и прочіе, оправдываютъ принятіемъ хиротоніи отъ еретиковъ, не разумівя того, что Господь объщаль сохранить въ неодольности, со всвми дарами благодати, свою церковь, а не еретическую, и не въ еретической, а въ истинной церкви должна пребывать неоскудъвающая благодать хиротоніи. Наши совопросники, подобно Перетрухину, какъ видится изъ разсматриваемыхъ вопросовъ, лишеніе преемственной хиротоніи въ своемъ обществъ силятся оправдать сохраненіемъ оной якобы у еретиковъ, таинства которыхъ однако и сами старообрядцы не признактъ дъйствительными, имущими благодать Божію: ибо таинство муропомазанія отвергають, признавая необходимымь повторять оное. А когда отвергли сіе таинство, то тъмъ паче не могутъ признавать присутствія благодати Святаго Духа у еретиковъ въ таинствъ хиротоніи.

Мнѣніе свое и вопросъ свой братчики основывають на томъ, что "еретиковъ втораго и третьяго чина церковь опредълила принимать въ своихъ степеняхъ священства". Но, во-первыхъ, слѣдуетъ замѣтить, что общество старообрядцевъ, лишившись власти на поставленіе пастырей, не составляетъ церкви и не имѣетъ власти ни лишать сана погрѣшившихъ епископовъ, ни принимать хиротонію

рукоположенных веретическими епископами. Во вторыхъ, нужно имъть въ виду, что есть еретики, осужденные соборомъ, и бываютъ еретики, не осужденные соборомъ. Въ своихъ вопросахъ братчики не упоминаютъ, о какихъ именно еретикахъ они спрашиваютъ. Несторій и Діоскоръ, уже по впаденіи въ ересь, но прежде соборнаго надъ ними суда и осужденія, рукоположили святыхъ мужей — Протерія патріарха Александрійскаго и Анатолія патріарха Константинопольскаго, и хиротонію ихъ церковь признада дъйствительною; но хиротонія тъхъ еретиковъ, которые церковію осуждены за ересь, лишены своихъ сановъ и отсъчены отъ тъла церковнаго, не признается церковію; поставленные ими не признаются въ священныхъ санахъ: "Евтихіана же и Моисея епископа, раскольника бывша и извержена, аще покается, и епископскаго взыщета сана, или имене, въ томъ да не послушана будета; аще же хощута пріобщитися, яко мірстін человъцы да будутъ пріята" (20 прав. Сардик. соб.). "Если кто дерзнеть, говорять отцы седмаго вселенскаго собора, принять хиротонію отлученныхъ еретиковъ, по провозглашении соборнаго опредъления и единомысленнаго митнія церквей относительно православія... то подлежить низложенію (Двян. седм. всел. соб.). Согласно сему пишеть и св. Василій Великій объ отдвлившихся отъ церкви: "Не ктому имъща благодать Святаго Духа въ себъ: оскудъ бо, внегда пресъцатися послъдованію. Первіи убо отступшіи отъ отецъ имъща рукоположеніе, и руковозложеніемъ руку ихъ имъща дарованіе духовное; отдълившінжеся, простые людіе бывше, ниже крещати, ни руку возлагати имъща область, ктому не могуще благодать Святаго Духа инъмъ подати, отъ неяже и тіи отпадоша" (Ник. Черног. сл. 63). И въ Большомъ Катихисисъ сказано: "иже не пребываютъ въ сей соборной церкви, тъхъ Христосъ не спасаетъ и Духа Святаго сицевій не имутъ" (гл. 25).

Изъ сихъ свидътельствъ ясно, что святая церковь отъ

еретиковъ, еще не осужденныхъ и не изверженныхъ изъ сана, принимала жиротонію какъ дъйствительную; а еретиковъ, осужденныхъ и изверженныхъ изъ сана, считала лишенными преемственнаго дара на преподаніе благодати въ хиротоніи. Если же и по соборномъ осужденіи ереси и ересеначальниковъ церковь принимала хиротонію нъкоторыхъ принадлежавшихъ къ сей ереси епископовъ, то нужно полагать только тъхъ, которые, послъ осужденія и изверженія ересеначальниковъ, склонились къ ихъ ереси, но сами лично не были еще соборив осуждены и извержены изъ своихъ сановъ, каковыхъ епископовъ бывало не малое количество при первоначальномъ появленіи ересей, когда заблужденія еретиковъ еще не были хорошо изобличены и не было строгаго разграниченія между еретиками и православными. Такъ, напримъръ, случилось съ блаженнымъ Өеодоритомъ епископомъ Кирскимъ, который не малое время находился на сторонъ несторіанъ и ратовалъ вмъстъ съ ними противъ отцевъ третьяго вселенскаго собора. Притомъ же еретики, напримъръ, аріане, дълились на нъсколько партій: были между ними явные еретики, признававшіе Сына Божія тварію, но были и епископы православные, которые пристали къ сторонъ аріанской только по недоумънію; также и въ мірянахъ между православными и аріанами до нікотораго времени не было строгаго раздъленія, какъ это видно изъ исторіи возведенія святаго Мелетія на Антіохійскій престоль, въ которомъ принимали участіе одинаково и православные и аріане (см. Чет. Мин.). Отъ таковыхъ-то епископовъ, еще не лишенныхъ сана, церковь и принимала хиротонію. Этимъ только можно объяснить различіе пріема однихъ и тъхъ же еретиковъ: какъ напримъръ, отъ донатіанъ и наватіанъ приходившихъ священниковъ церковь иногда требовала рукополагать, а иногда принимала съ соблюдениемъ ихъ сановъ (см. о сем. 60 прав. Кареаген. соб., 8 прав. пер. соб. и

посл. соб. къ Мартирію, въ старопеч. Кормчей гл. 37). Если же разумъть такъ, какъ, очевидно, разумъютъ братчики, что и послъ церковнаго осужденія ереси и по лишеніи сановъ еретическіе епископы не лишаются преемственнаго дара благодати Святаго Духа, преподаваемаго въ хиротоніи, то придется допустить упраздненіе силы и дъйствительности суда церковнаго, отлученныхъ и изверженныхъ церковію считать не отлученными и не изверженными. Надъ къмъ же тогда будетъ исполняться Богомъ данная церкви власть: еже аще свяжеши на земли, будетъ связано на небестах, и еже аще разръшними на земли, будетъ разръшено на небестах (Мат. зач. 75)?

Притомъ совопросники не хотятъ понять, что святая церковь принимала нъкоторыхъ поставленныхъ въ ереси священниковъ съ соблюдениемъ за ними священнаго сана не для пополненія у себя самой недостатка хиротоніи, котораго, какъ созданная Самимъ Христомъ Спасителемъ, никогда имъть не можетъ, а для устроенія спасенія приходящихъ къ ней еретиковъ, такъ что если бы еретики къ ней не обращались, то этимъ только себя лишали бы спасенія, а церковь отъ того не потерпъла бы нимало. Это доказывается и самымъ содержаніемъ правиль о принятіи еретиковъ. Такъ въ 8 правилъ перваго вселенскаго собора, на которое ссылаются совопросники, говорится: "еретики, приходящіе ко святой соборной церкви"; а не говорится: "церковь, приходящая къ еретикамъ". У старообрядцевъ же именно церковь приходила къ еретикамъ искать у нихъ священства, котораго не имъла. Такъ и при самомъ учрежденіи Бълокриницкой ісрархіи, чрезъ своихъ уполномоченныхъ иноковъ Павла и Алимпія, она обращалась къ греческимъ митрополитамъ и епископамъ, по ихъ мивнію еретикамъ, съ просьбою, дабы пришли и спасли ее въ лишени священства, восполнили ея недостатокъ. Такого положенія никогда въ истинной церкви не было и быть не можетъ; никогда

церковь не могла имъть и не имъла нужды въ еретикахъ, чтобы отъ нихъ заимствоваться священствомъ и спасеніемъ.

Совопросники, какъ видится, и сами чувствуютъ незаконность новоизмышленной своей ісрархіи, и потому стараются связать ее съ другопреемственною іерархіею греческой православной церкви, когда дають вопросъ: "признавая старообрядцевъ раскольниками, въ силу какихъ каноническихъ правилъ (церковь грекороссійская) отвергаетъ преемство апостольской хиротоніи старообрядческого духовенства, влекуще(е)ся от Христа чрезг преческой церкви митрополита Амбросія?" Говоря это, они, очевидно, признаютъ существованіе апостольской другопреемственной хиротоніи "влекущейся отъ Христа" не въ своей именуемой старообрядческой церкви, а въ церкви греческой; но эту же греческую церковь, къ удивленію, признають еретическою и епископовъ ея еретиками, лишенными печати дара Святаго Духа, преподаваемаго въ таинствъ муропомазанія: ибо митропополитъ Амвросій былъ принятъ подъ муропомазаніе, и совопросники противъ этого не возстаютъ. Но пусть укажуть, какія каноническія правила повельвають признавать общество, не имущее апостольской другопреемственной хиротоніи, за истинную церковь Христову, а церковь, имущую хиротонію отъ Христа, еретическою и преемственныхъ епископовъ ея-еретиками? и гдъ въ правилахъ полагается отдёляться отъ епископовъ, имущихъ рукоположение отъ Христа? Мы же, на ихъ вопросъ, отвътимъ: учредитель ихъ новой іерархіи, Амвросій митрополитъ, не можетъ быть признанъ законнымъ митрополитомъ потому, что отступилъ отъ церкви, по его собственному признанію, ни въ чемъ не измънившей православія, и прерваль общеніе съ другопреемственными ея епископами; посему и происшедшая отъ него именуемая австрійская іерархія законною, другопреемственною іерархіею быть не можеть, ибо она въ общеніи съ сею іерархіею не состоитъ. Іисусъ Христосъ сказалъ. Апостоламъ: якоже посла Мя Отецъ, и Азъ посылаю вы (Іоан. зач. 57). Овиы Моя гласа Моего слушають... и не восхитить их никтоже от руки Моея. Отець Мой. иже даде Мню, болій вську есть (Іоан. зач. 38). И Апостолъ Павелъ пишетъ: Христосъ не Себе прослави быти первосвященника, но глаголавый къ нему: Сынъ Мой еси Ты, Азг днесь родих Тя (Евр. гл. 5, ст. 4). Воть, Самъ Господь говорить о Себъ, что Онъ посланъ отъ Отца и паству Ему далъ Отецъ; и Апостолъ говорить о Немъ, что Онъ не Самъ Себя прославиль быти первосвященникомъ. А митрополитъ Амвросій и въ греческой церкви состояль празднымь архіереемь, не имъль порученія на пасеніе словесных вовець; а затымь, сманенный деньгами, тайно удалившись отъ своего патріарха, никъмъ не посланный, явился въ ничтожную деревушку, Бълую-Криницу, съ подложнымъ паспортомъ на имя простаго казака-некрасовца, и основаль престоль, восхитивь себь никъмь не данную паству, назвавъ себя первосвященникомъ всъхъ именуемыхъ древлеправославных христіанъ... Но "восхищающій не дарованная раздражають Бога, якоже сынове Корреовы и Іозія царь" (см. старопеч. Кормч. 2 прав. всвхъ св. Апост.). Не только еретикъ, какимъ считали старообрядцы Амвросія, но и православный епископъ, подъ страхомъ изверженія изъ сана, не можетъ самовольно брать въ свое управленіе паству, хотя бы она его и просида объ этомъ: "иже кромъ совершеннаго собора, иже самого митрополита, на праздный церкве престолъ наскочивъ, аще и самъ есть празденъ отъ епископіи, да будетъ изверженъ". Толкованіе: "празднаго убо епископа, не имущаго епископіи, въ праздную церковь, не имущую епископа, поставляти отъ совершеннаго собора, ту сущу и митрополиту тоя области, се правило повелъваетъ; а не самому о себъ престолъ восхищати, аще и от встх людей града того нудимъ есть, аще не хощеть быти отвержень" (16 прав. Антіох.

соб.). Итакъ, самовольнымъ устройствомъ престола и восхищениемъ недарованной паствы, Амвросій нарушилъ многія каноническія правила, и по силъ каноническихъ правиль и самыхъ словесъ Христовыхъ церковь справедливо отрицаеть законность его священнодъйствій, и происшедшихъ отъ него именуемыхъ епископовъ и священниковъ, съ другопреемственными епископами въ общеніи не состоящихъ, справедливо считаетъ за простыхъ мірянъ, незаконно присвоившихъ себъ санъ священства. Законность такого поступка церкви грекороссійской подтверждается и примъромъ древней церкви вселенской: въ древности Максимъ Киникъ незаконно, пронырствомъ, добился архіерейства отъ законныхъ Александрійскихъ епископовъ, которые поставили его по повелвнію православнаго патріарха Александрійскаго на Константинопольскій престоль, и самь поставиль ніскольких епископовъ и поповъ; но святая церковь, несмотря на то, что Киникъ принялъ рукоположение отъ законныхъ святителей, какъ его самого, такъ и поставленныхъ отъ него именуемыхъ епископовъ и поповъ признала простыми, не поставленными, не священными лицами: "ниже Максимъ, — сказано въ правилахъ втораго вселенскаго собора, -- есть епископъ, ниже поставленныя имъ на какую бы то ни было степень клира; и содъланное для него и содъланное имъ, все ничтожно" (прав. 4). Если Максима Киника, не отдълявшагося отъ церкви и не проклинавшаго церковь, вмъстъ со всъми отъ него поставленными вселенскій соборъ призналъ не имъющими сана простолюдинами: то твмъ болве законно поступаетъ церковь, не признавая правильнымъ такъ называемое австрійское священство, которое ведеть свое начало отъ митрополита, который, будучи купленъ за деньги, тайно бъжаль отъ своего патріарха и прокляль православную церковь при чинопріятіи въ расколъ.

Въ заключение необходимо сказать нъсколько словъ противъ нельпаго учения Швецова. Братчики за непри-

знаніе ихъ именуемой "старообрядческой і ерархіи" тщатся обвинить церковь въ нарушении каноническихъ правиль, а учитель ихъ Швецовъ за это самое обвиняетъ церковь уже въ погръшности противъ святаго Евангелія. Онъ говорить: "Если бы Амвросій и дъйствительно уклонился отъ православія въ расколь, то и тогда нельзя бы было отрицать священный санъ старообрядческой іерархіи, ибо первый вселенскій соборъ не отрицаль духовнаго званія у еретиковъ чистыхъ, іерархія которыхъ произошла чрезъ Новата, уклонившагося въ расколъ... А что постановилъ первый вселенскій соборъ, то постановили и всъ св. вселенскіе и помъстные соборы. Правила же св. Апостолъ и седми вселенскихъ и девяти помъстныхъ соборовъ церковь не меньше Евангелія почитаетъ... И посему явно есть, что великороссійская церковь въ отвержении старообрядствующей ісрархіи, не только въ смыслъ сущаго ея православія, но даже и въ томъ разумъ, какъ сама она признаетъ оную раскольнической, погръщаетъ противу святаго Евангелія (Показ. погръшн. вел. церк. стр. 85, 88). Такъ разсуждаетъ г. Швецовъ. Но Сардикійскій соборъ, бывшій послъ Никейскаго, не призналъ хиротонію раскольниковъ Евтихіана и Мусея (см. 20 прав.); Римскій соборъ также не принялъ хиротонію раскольниковъ донатіанъ (60 пр. Кареаг. соб.); Константина-града соборъ еретиковъ новатіанъ, упоминаемыхъ Швецовымъ, повелълъ снова рукополагать, если окажутся достойными: поставляются вз санз, вз немже бъща (старопеч. Кормч. гл. 37); а вторый вселенскій соборъ, какъ уже упомянуто, не раскольника, а состоящаго членомъ церкви, Максима, рукоположеннаго во епископа православными архіереями, призналь не имъющимъ сана и поставленныхъ имъ епископовъ и поповъ — простолюдинами. Если следовать мненію Швецова, то всв эти соборы должно признать погръщившими противъ святаго Евангелія. Вотъ какую нельпость проповъдуетъ Швецовъ! Между правилами необходимо

различать существенныя, касающіяся Богомъ данныхъ законовъ, и несущественныя, касающіяся вившняго благоустроенія церкви. Существенныя правила, основанныя на словъ Божіемъ, не могутъ подлежать никакому измъненію, или отмъненію, ибо отмъненіемъ ихъ повреждено было бы ученіе слова Божія; правила же, касающіяся благоустроенія церкви, по требованію времени и обстоятельствъ, церковь измъняла и замъняла другими безъ всякаго нарушенія ученія Евангельскаго и вообще слова Божія (см. 12 пр. шест. всел. соб.). Швецовъ такого различенія въ правилахъ не дълаетъ и къ числу неизмънныхъ, существенныхъ правилъ относитъ постановление перваго вселенскаго собора о принятіи еретиковъ новатіанъ, которое напротивъ подлежало измъненію, какъ не существенное, что видно изъ самаго его содержанія. Соборъ Никейскій постановиль принимать новатіанъ въ сущихъ санахъ: значитъ, по нъкоторымъ обстоятельствамъ, причислялъ ихъ къ третьему чину, и потому приняль ихъ хиротонію. А вторый и шестый вселенскіе соборы постановили уже подвергать ихъ муропомазанію (см. 7 прав. втор. и 95 шест. соборовъ), а съ тъмъ вмъсть и не принимать ихъ въ своихъ санахъ, вопреки опредъленію перваго вселенскаго собора. Теперь, если разумъть, какъ разумъетъ Швецовъ, что чрезъ неисполнение 8 прав. перваго собора о принятии еретиковъ новатіанъ нарушается Евангельское ученіе, то въ этомъ нарушении повинными окажутся именно вселенскіе и пом'єстные соборы, равно какъ и сами глаголемые старообрядцы, ибо и они дъйствуютъ вопреки 8-му правилу Никейского собора, подвергая муропомазанію приходящія къ нимъ отъ мнимой ереси священныя лица съ соблюденіемъ ихъ сановъ, чего правило это, приводимое ими въ основаніе, не повельваетъ.

Егорг Антоновъ.

(Продолжение въ слъд. №.)

## Мое обращение въ православие.

I.

Воспитаніе въ расколъ. — Дътская боязнь церковниковъ. — Кощунство поповщинскаго наставника. — Образчикъ бътлаго пона. — Появленіе у насъ православныхъ миссіонеровъ. — Свиданія и бесёды съ Е. С. Остисовымъ. — Разговоръ съ родителемъ. — Общее собраніе старообрядцевъ и мой разговоръ съ ними.

Родился я въ 1854 году, Пензенской губ., Нижнеломовскаго увзда, въ селв Ростовкв. Родители мои изстари были старообрядцами бъглопоповской секты, и я также рожденъ и воспитанъ былъ въ томъ же самомъ обществв и былъ наученъ отъ своихъ родителей и прочихъ таковымъ понятіямъ о православной церкви, что это не церковь, а еретическое сонмище, что въ ней царствуетъ антихристъ отъ лютъ Никона патріарха, а попы нынъ тъ же самые антихристы. При этомъ родители и старшіе намъ, дътямъ, очень строго наказывали, чтобы мы больше всего боялись православныхъ священниковъ, особенно если встрътятся съ иконами, бъжали бы отъ нихъ.

Какъ дъйствовали на насъ, дътей, подобныя наставленія нашихъ родителей и старшихъ, показываетъ слъдующій случай изъ моего дътства. Однажды играли мы, нъсколько товарищей, среди улицы, и случилось, что православные несли усопшаго: за святою иконою и гробомъ шли священникъ и діаконъ въ черныхъ облаченіяхъ. Лишь только мы издали увидъли ихъ, какъ товарищи мои закричали: «идутъ мірскіе съ образами; давайте бъжать!» Я сказалъ: «зачъмъ? — лучше посмотримъ на нихъ». Товарищи отвътили: «А узнаютъ наши, тогда что намъ будетъ?» Въ это время православные уже успъли подойти къ намъ довольно близко. Товарищи мои разбъжались, куда попало; я тоже хотълъ бъжать, да посовъстился, такъ какъ лътами былъ старше товарищей. Переждавъ, пока пронесли усопшаго, товарищи мои опять со-

брались и спросили меня: «ты не бъгалъ отъ нихъ?» Я сказалъ: «Да, — не бъгалъ; а вы зачъмъ убъгали? Они такіе же люди, какъ и мы, и вамъ бы посмотръть». Они сказали, что ихъ дома за это наказали бы.

Поистивъ, печально состояніе людей, родившихся и воспитавшихся внъ церкви Христовой! Они, какъ только начинаютъ входить въ смыслъ, уже научаются родителями хулить церковь и ея пастырей, и этотъ, съ дътства пріобрътенный навыкъ весьма трудно искореняется.

Однажды пришелъ я къ своему наставнику въ келью для служенія панихиды и увидёлъ у него подъ божничкой мѣшечекъ. «Что это у васъ за мѣшечекъ?» спросилъ я. Наставникъ сказалъ: «это запасный Агнецъ Божій сохраняется». Я попросилъ, чтобы онъ показалъ мнѣ, какой запасный Агнецъ. Наставникъ мою просьбу исполнилъ. Перекрестившись, развязалъ мѣшечекъ и вынулъ изъ него чашечку и ложечку деревянненькія (для разведенія крохъ съ водою), бутылочку съ мнимо-богоявленской водою и мнимо-запасный Агнецъ, т.-е. пшеничную лепешку, видомъ круглую, съ осьми-конечнымъ крестомъ и Адамлею главою, съ тростію и копіемъ и надписаніемъ: «се Агнецъ Божій»... и проч. Этимъ, объяснилъ мнѣ наставникъ, причащаютъ умирающихъ, кого Богъ приведетъ, и это есть святыня, безъ которой спастись невозможно.

Потомъ прошли слухи, что наставникъ, за неимѣніемъ своего мнимо-запаснаго Агнца, бралъ просфоры у просфорни православной, которая ему была двоюродная сестра, и тѣмъ будто бы причащалъ свою паству. По поводу этого созванъ былъ въ моленной соборъ изъ мужиковъ и бабъ. Собравшіеся много кричали: «бралъ! бралъ!» Позвали наставника и велѣли ему принести свой мнимо-запасный Агнецъ. Наставникъ спорить не сталъ; принесъ свой мѣшечекъ, развязалъ его и попоказалъ все, что было въ немъ, и сталъ увѣрять, что просфоръ у двоюродной сестры не бралъ, а все, что показывалъ, досталось ему отъ прежняго наставника. Но ему сказали: «если не поклянешься предъ иконами и предъ собраніемъ,

то мы тебѣ не повѣримъ». И несчастный губитель душъ человѣческихъ произнесъ клятву предъ собраніемъ своихъ прихожанъ ради сквернаго прибытка.

Помню еще случай. Собрались члены нашего старообрядческаго общества къ своему наставнику въ домъ для обсужденія своихъ общественныхъ діль, и зашла у нихъ різчь о томъ, кому принадлежатъ книги, находящіяся въ моленной. Старики сказали, что книги эти большею частію общественныя. Наставнику это не понравилось, - онъ сказалъ: «Книги мои! покупаль ихъ мой родитель!» Одинъ изъ старообрядцевъ замѣтилъ ему: «Зачѣмъ твои? Намъ старики говорили, что Евангеліе и Апостолъ покупали вмістів съ вами, а остальныя вниги всё общественныя». Наставнивъ съ раздраженіемъ сказаль: «Ни одной строчки не дамъ: мои всъ книги! Я васъ знать не хочу!» И началась у нихъ брань. Наставникъ вскочилъ съ своего мъста и закричалъ: «Не дамъ вамъ книги! Я вотъ возьму Евангеліе-то, разорву пополамъ, да истопчу ногами, а вамъ не дамъ»! До такого нечестія доходять вожди раскольническихъ обществъ!

Таковы были у насъ наставники, исправлявшіе службы и нъкоторыя требы въ отсутствіе поповъ. А каковы эти попы! У нашихъ бъглопоповцевъ былъ обычай, да существуетъ и до нынь, привозить ихъ, не справляясь даже, дъйствительный ли это попъ, — лишь бы только были у него длинные волосы, да прокляль бы церковь православную. Укажу одинь примъръ. Поъхали куда-то наши старики и привезли попа для исправленія требъ. Дали знать по всёмъ селамъ нашей вотчины, чтобы въ назначенный день всё съёзжались въ лёсъ Воейковской дачи, въ балку (т.-е. оврагъ) между с. Головинской-Варижкой и д. Качелейкой, куда и приведуть попа. Пригласили и меня быть отцомъ крестнымъ для приготовленныхъ къ крещенію. Когда всё собрались, отъискали въ лёсу полянку подальше отъ дороги, разставили иконы, поставили кадушку съ водою, - однимъ словомъ, приготовили все, что было нужно. Крещеніе нужно было совершить надъ сорока четырмя дётьми, такъ что воспріемники и дёти составили

вокругъ купели довольно большой кругъ 1). Потребовали батюшку, который находился въ кустахъ. Увидъвъ, что его ведутъ подъ руки, я подумалъ: не боленъ ли онъ? Но на дълъ вышло совсъмъ другое: попъ оказался чрезъ мъру выпившимъ. Начался чинъ крещенія, но батюшка совсъмъ ослабъ, такъ что коть бросай службу. Что было дълать? Придумали устроить сидънье среди круга и посадили батюшку; двое мужиковъ стали поддерживать его, чтобы прямъе сидълъ, а когда нужно было помазывать крещаемыхъ елеемъ и мнимымъ муромъ, третій мужикъ взялъ его руку со спичкой и управлялъ ею... При хожденіи вокругъ купели батюшку взяли подъ руки и повели: потомъ опять посадили на сидънье...

И на всё эти безобразія мы смотрёли снисходительно! И никому не приходило на мысль спросить себя: законны ли эти попы и совершаемыя ими, притомъ же столь безобразно, священнодёйствія? и можеть ли общество, управляемое такими пастырями, именоваться церковію, и возможно ли въ немъ получить спасеніе?

Въ такомъ ослъпленіи, не имъя и понятія объ истинной церкви Христовой, прожилъ и я до начала осмидесятыхъ годовъ, когда къ намъ стали являться для бесъдъ православные миссіонеры. Ихъ появленіе заставило встрепенуться нашихъ старообрядцевъ. Нъкоторые изъ членовъ нашего общества стали покупать старопечатныя книги, на которыя ссылались миссіонеры, стали читать и изучать ихъ. Такъ самые состоятельные изъ нашихъ старообрядцевъ братья Чернышевы пріобръли «Кормчую», «Кириллову» «Книгу о въръ», «Катихизисъ великій», «Евангеліе благовъстное» и нъкоторыя другія книги. Въ нихъ мы надъялись найти себъ оправданіе предъ миссіонерами.

Я не могу припомнить имени перваго миссіонера, который прівзжаль къ намъ изъ с. Поима. Потомъ сталъ вздить для бесвдъ съ нашими старообрядцами миссіонеръ о. Ксенофонтъ



<sup>1)</sup> У меня быль одинь крестникь трехт лёть и двё крестницы по семи лёть.

Крючковъ. На первой его бесёдё я не быль, потому что находился въ отлучке. Когда я возвратился домой и мнё сказали, что прівзжаль миссіонерь, я потужиль, что не пришлось присутствовать на бесёдё, и сказаль своимъ: «Я бы ему (т.-е. о. Ксенофонту) доказаль, что мы имёемь у себя все, что нужно для христіанина, и составляемь изъ себя церковь Христову, а онъ еретикъ. И зачёмь онъ пріёзжаль къ намъ? Мы сами все знаемъ безъ него! Училь бы своихъ; а то они молиться не умёють!»

Вскоръ потомъ, въ декабръ мъсяцъ 1882 года, я съ женою побхаль въ празднику св. Николая Чудотворца въ деревню Кургановку, Нажне-Ломовскаго убзда, въ жениному дядъ. По обывновенію, ходили въ моленную во всенощной и въ часамъ, по окончаніи которыхъ быль отслуженъ молебенъ. Со второго дня праздника всв, по обычаю, начинають ходить другь къ другу въ гости. Мы съ дядей пошли въ гости къ крестьянину той же деревни Ееиму Сергъевичу Өетисову, который въ то время только что присоединился къ православію 1). Онъ насъ приняль ласково, угостиль хлівбомъ-солью и предложилъ намъ побеседовать о верв. Мы рады были этому предложенію, потому что желали узнать, что понудило его присоединиться въ великороссійской церкви. Книгъ у него было много, - всъ, какія только требовались, и слушателей собралось довольно достаточно. Въ числъ собесъдниковъ находился крестьянинъ села Александровки, того же Нижне-Ломовскаго убзда, Дмитрій Сергвевичъ Корытцевъ<sup>2</sup>). Я направилъ разговоръ на церковь православную, указавъ на ея мнимыя новшевства. По сему случаю читали «Розысвъ» и «Пращицу», и все прочитанное обсуждали, — и обсуждали спокойно и здраво, на основаніи слова Божія. Мить это поправилось. Бестда продолжалась цтлый день не безъ пользы.

Поутру, на следующій день, мы только что встали и, по-

<sup>1)</sup> Въ настоящее время единовърческій священникъ и миссіонеръ.

<sup>2)</sup> Въ настоящее время тоже православный.

молившись Богу, сели за столъ позавтракать, -- смотримъ: идуть въ намъ наши вчерашніе собеседники. Остисовъ и Корытцевъ. Мы встрътили ихъ и пригласили за столъ. Закусили, и опять начали разговоръ о въръ. Остисовъ поставилъ вопросъ: старообрядческое общество имъетъ ли свойства цервви Христовой и составляеть ли оную, существуя съ одними бъглыми попами, или нътъ? Мы, конечно, старались доказать, что старообрядческое общество составляетъ церковь Христову и существуя съ одними попами; въ доказательство приводили правила и примфры, какіе приводятся вефми старообрядцами (напр., 69-е прав. Кареагенскаго соб. и проч.). Өетисовъ намъ объявиль, что этими правилами и примерами можеть руководиться одна церковь, которая по слову Апостола есть старообрядческое же общество, какъ не имъющее свойствъ истинной церкви Христовой, руководиться сими правилами не можеть. Потомъ прочиталь на память изъ Малаго Катихизиса извёстное мёсто: «Имать церковь и сіе достоинство отъ Христа» и проч. (л. 25). Мы не могли возражать Өетисову, и такъ какъ книгъ у насъ не было, то пошли опять къ нему въ домъ, гдв и продолжали беседовать почти до вечера. Эти две беседы мне очень много пользы принесли: я уже началь не такъ смотрѣть на именуемое старообрядчество, какъ смотрѣлъ дотолъ, - понялъ, что съ одними попами, да еще бъглыми, наше общество составлять церковь не можетъ.

Когда я возвратился домой, родители мои узнали, что я ходилъ къ Өетисову разговаривать съ нимъ о въръ, и стали упрекать меня за это.

— Зачёмъ ты ходилъ въ нему? — началъ говорить миё родитель. Онъ еретивъ! И ты развё думаеть туда же? Что ты? съ ума сходить? Вотъ, канъ пріёхалъ оттуда, только и рёчи, что о церкви! Мы сами — церковь. Церковь то въ насъ состоитъ.

Я спросилъ родителя: гдѣ же такъ писано, чтобы простолюдины безъ епископа могли составлять церковь Христову? Родитель сказалъ: Или ты не знаешь, что постомъ-то Братское Слово. № 15. поютъ? Помнишь: «Покаянія отверзи ми двери»? Тутъ говорится о церкви нашей тълесной. Вотъ и выходить, что каждый человъкъ самъ составляетъ церковь.

Я замётиль родителю: Туть говорится не о той церкви, чрезь которую можно получить спасеніе. Вы поймите, — вёдь здёсь поется: «церковь нашу тёлесную, всю осквернену». Воть, церковь-то наша тёлесная — оскверненная грёхами; а христіанину необходима церковь, которая и грёшную душу нашу и оскверненный грёхами тёлесный храмъ нашь очищаеть кровію Христа, изліянною за весь мірь. И церковь имёсть сей даръ очищать грёхи, по слову Господа: елика аще свяжете на земли, будуть связана на небестьх, и елика аще разришите на земли, будуть разришена на небестьх (Ев. Мо. зач. 67). Въ этой-то церкви необходимо каждому пребывать, потому что «кто при ней не пребудеть и въ ней не обрящется, той и вёчнаго онаго и блаженнаго, по временнёмъ семъ житіи, живота наслёдити не можеть» («Книга о вёрё», гл. 25, л. 216 на об.).

Родитель на это сказалъ мив: получие тебя люди-то есть, да не говорять объ этомъ; а ты изъ молодыхъ да ранній выбираеться!

Я промолчаль, и этимъ разговоръ нашъ кончился. Съ этихъ поръ, читая книги, я болье и болье убъждался въ правотъ церкви; но оставить старообрядчество не ръшался, такъ какъ этому сильно препятствовали родидители. Каждый праздникъ я ходилъ въ моленную, но больше для того, чтобы побесъдовать о въръ съ старообрядцами, такъ какъ у нашихъ старообрядцевъ есть обычай — послъ каждой службы въ моленной садиться и разговаривать.

Между тёмъ пришлось мнѣ присутствовать на многолюдномъ собраніи старообрядцевъ, устроенномъ въ селѣ Каменкѣ по тому случаю, что благодаря бесѣдамъ о. Ксенофонта Крючкова и чтенію уважаемыхъ старообрядцами книгъ, многіе изъ нашихъ старообрядцевъ, подобно мнѣ, усумнились въ правотѣ старообрядчества и сдѣлались склонны къ принятію православія. Вожакамъ старообрядческаго общества,

для устраненія вліянія на другихъ со стороны этихь усомнившихся въ расколъ лицъ, захотелось полтвердить свои раскольническія мижнія и правила: съ этою цжлію они и назначили собрание въ Каменской моленной. Лади знать по всёмъ селамъ, чтобы старообрядны въ назначенный день събхались въ с. Каменку для обсуждения разныхъ предметовъ, касающихся въры. Народу собралось очень много, полна моленная; и книгъ было привезено много. По отврытін собранія одинь изъ старообрядцевь вышель на средину и воскликнуль: «Братія о Христв! если кто изъ вась не имъетъ лухъ одинаковый съ нами, то выходи вонъ изъ собранія!» И повториль эти слова до трехь разь. На это я сказаль: «напрасно вы это говорили; если кто не имветь одинаковаго духа съ нами, тотъ и самъ не пожелаетъ здёсь быть». Потомъ я полошель къ аналою, на которомъ лежало Благовъстное Евангеліе, и открывъ зачало 95-е отъ Луки · (л. 205) прочиталь вслухъ следующее: «Человекъ некій добра рода иде на страну далече пріяти себ'в царство, и возвратися. Призвавъ же десять рабъ своихъ, дастъ имъ десять мнасъ, и рече къ нимъ: куплю дъйте, донлеже прінду» (и изъ толкованія, л. 206:) «Рабамъ же своимъ десять мнасъ вла. Раби же, имже церкви поручи. Десять глаголеть быти совершеннаго ради церковнаго состоянія. Ибо въ перкви чинъ совершение имать, предстолиции украшение: и ни большимъ лъпо быти, ни миве, еже слова благодатію тріе сін образи въ церкви: очищеніе, просвъщеніе и совертеніе. Три сія дійства наслідуема чиновъ: діакони очищають оглашеніемъ ученія; презвитери просвіщающе крещеніемъ; архіереи же священныя чины поставляють и совершають, еже есть рукоположение. Видиши ли: чины къ двиствомъ, ни вящше, ни меве реку предстоящихъ». Прочитавши это, я сказаль собравшимся: воть видите, что говорится въ Благовъстникъ: въ церкви необходимо должны быть три чина: епископъ, презвитеръ и діаконъ!

Стоявшій около меня наставникъ каменковской моленной замътилъ, что всякое писаніе должно быть принимаемо въ свое время. Я спросиль его: развъ нынъ не время принимать писаніе, и развъ это *всякое* писаніе?

Наставникъ отвътилъ: «не время» и прибавилъ: «принимающій писаніе не въ свое время проклятъ да будетъ!»

А другой вожавъ раскола, Мина Васильевъ Өегисовъ (крестьянинъ села Каменки), указыван на Евангеліе, сказаль: «это чернила только, одни чернила!»

Я замѣтилъ Өетисову: Вѣрно вы сказали: для насъ старообрядцевъ Евангеліе точно одни чернила, потому что мы не слѣдуемъ его ученію; для насъ и все святое писаніе только чернила; а вотъ наставленія нашихъ отцовъ, которымъ мы слѣпо слѣдуемъ, это не чернила!

Тогда они повели рѣчь и о преданіяхъ отцевъ, — именно возбудили вопросъ о бѣглыхъ попахъ, которыхъ принимаютъ старообрядцы, слѣдуя примѣру предковъ. Нѣкоторые изъ разумѣющихъ писаніе замѣтили, что незаконно принимать такихъ священниковъ. Я подтвердилъ ихъ мнѣніе, приведя во свидѣтельство 39-е правило св. Апостолъ, глаголющее: «безъ воли епископа своего презвитери или діакони да не творитъ ничтоже: тому бо суть поручени людіе Господни» (Кормчая, л. 10 на об.). Прочиталъ и толкованіе на это правило.

— Вотъ видите, — продолжалъ — я, въ правилъ говорится, что поручены людіе Господни епископамъ, а не священнивамъ. Священнивъ безъ воли своего епископа не можетъ священнодъйствовать, а если дерзнетъ на сіе, то извергается отъ сана по 12-му правилу перваго и втораго собора, въ которомъ сказано: «Никтоже отъ пресвитеръ въ церкви, сущей внутрь дому, да служитъ, ни дътей да креститъ безъ повельнія епископа, измещетбося; извержени бо отъ причта епископомъ да будутъ, иже въ церквидахъ, сущихъ внутрь дому, служащи; дерзнувшіи же чрезъ сіе да извергутся, и пріобщающійся къ нимъ да отлучатся («Кормчая», л. 220, на обор.)».

На это Мина Өетисовъ сказалъ: Мы собрались не для того, чтобы правила разбирать, а затъмъ, чтобы посовътываться, какъ удобнъе поступить: привезти ли священника для нуждающихся, или не привозить?

Я замѣтилъ Остисову: Привезти не трудно; мы такими попами живемъ 200 слишкомъ лѣтъ; да получаемъ ли мы отъ нихъ, дѣйствующихъ безъ воли опископа, разрѣшеніе грѣховъ? — вотъ въ чемъ дѣло.

Өетисовъ сказалъ: Не только священники могутъ разръшать, но даже и простые монахи. Въ Номоканонъ сказано: «старча исповъдь пріята».

Я взялъ Номовановъ и прочиталъ указанное Остисовымъ правило. Оказалось, что не только простымъ монахамъ, но и священникамъ безъ повелънія епископа не повельно гръхи примерять.

Өетисовъ озлобился на меня и свазалъ: вы разстройщики! хотите только собраніе разстроить!

Разгићванный, онъ ушелъ на солею и сидълъ тамъ, пока не успокоился. А старообрядцы завели ръчь о православной церкви, объ ея мнимыхъ новшествахъ, — начали осуждать церковь и ея пастырей за неисправление въ точности по уставу церковныхъ службъ, и наконецъ о троеперсти, которое прямо объявили ересью.

— Вы обсудили свере, — замѣтилъ я, — только правильно ли обсудили?

Сидъвшій здѣсь же, упомянутый мною, крестьянинъ села Александровки Димитрій Сергъевичъ Корытцевъ поддержалъ мое замѣчаніе и сталъ объяснять, что въ троеперстіи тремя первыми перстами означается Святая Троица. Но всѣ возстали на него и назвали его безумнымъ за то, что сталъ защищать троеперстіе. Не мало говорили потомъ о сводныхъ бракахъ, заключаемыхъ безъ присутствія священниковъ и безъ священническаго вънчанія. Большинство старообрядцевъ признавали, что эти браки незаконные; а Фетисовъ Мина Васильевичъ обратился къ собранію и сказалъ: «не могите, братія, уклоняться ни въ какую сторону, а какъ наши отцы и дѣдушки жили и въ чемъ померли, этого и намъ надо держаться: они не глупѣе насъ были!»

Я замѣтилъ на это Өетисову: Правду вы сказали, что старики наши хорошо жили и померли; но въ ихъ жизни одно нехорошо было: не имъли они духовнихъ пастирей, которые могли бы ихъ разръшать отъ гръховъ, по слову Господа: имже отпустите гръхи, отпустятся имъ: и имже
держите, держатся (Ев. Іоан., зач. 65). И выходить, что
наши стариви отошли отъ свъта сего, не получивъ отпущенія
гръховъ своихъ. Не хорошо было еще то у нашихъ стариковъ, что они жили и умерли не сподоблясь причастія тъла
и крови Христовой, и потому бевъ надежды на полученіе
живни въчной, ябо самъ Господь свазаль: аще не ситсте
плоти Сына Человъческаго, ни плете крове Его, живота не
имате въ себъ. Ядый Мою плоть и піяй Мою кровъ имать
животь въчный, и Азъ воскрещу его въ последній день.

**Өетисовъ сказалъ: будь христіаниномъ, и такъ** спасеніе получишь!

Я заметиль ему: Неть, — въ вниге Златоустникь воть что сказано: «Аще же вто и чисте живя и въ поваяни, а не пріемлеть таинъ Христовихь, не можеть спастися. Господь рече: ядый Мою плоть, и піяй мою вровь, во Мне пребываеть и Азъ въ немъ» (л. 134).

Присутствовавшіе подтвердили, что я говорю върно. Өетисову это не повравилось, и онъ, ни съ къмъ не простившись, ушелъ домой. Этимъ и кончилось собраніе.

## II.

Мои бесъды съ Чернишевимъ: первая о томъ, что безъ епископовъ и безъ таинствъ церковь Хрястова бить не можетъ. — Вторая бесъда о пріятіи бъгствующихъ отъ великороссійской церкви священникопъ. — Третья бесъда о крестъ четвероконечномъ.

Возвращаясь съ описаннаго общаго собраніи старообрядцевъ, многіе изъ насъ дорогою прямо выражали сожальніе о сльпоть своихъ вожаковъ; а и убъдился посль этого еще болье въ совершенной неправоть раскола. Однако, по возвращеніи домой, продолжаль попрежнему ходить въ моленную къ каждой службъ, чтобы именно бесъдовать съ своими о въръ. И каждый почти праздникъ приводилось мнъ вести бесъды съ главнымъ вожакомъ раскола въ Ростовкъ, Григоріємъ Савельєвымъ Чернышевымъ. Опишу здёсь три мои бесёды съ нимъ.

Первая бесёда быда нёсколько дней спустя послё каменковскаго собранія старообрядцевъ. Быль я въ нашей ростовкинской моленной у вечерни. Послё службы народъ разсёлся по лавкамъ, и я спросиль Чернышева:

— Почему, на бывшемъ въ селѣ Каменкѣ собраніи, тамошній наставникъ утверждалъ, что принимающій писаніе не въ свое время проклятъ? а Мина Өетисовъ на какомъ основаніи благовъстное Евангеліе называлъ чернилами?

Чернышевъ началъ было утверждать, что этого не говорилось; но бывшіе на томъ собраніи старообрядцы замѣтили ему, что сами слышали, какъ эти слова были сказаны. Тогда Чернышовъ призналъ, что люди, которые произвосили это, должно быть и сами не понимали, о чемъ говорили.

Я спросиль Чернышева: а вы какъ нонимаете слова Влаговъстника на 95-е зачало отъ Луки?

Чернышевъ отвътилъ: я признаю такъ, какъ они писаны въ Благовъстникъ; а что у насъ нътъ епископовъ, такъ это вопросъ другой.

Я сказаль: Воть вы сами говорите, что у насъ нъть епископовъ; а когда нъть епископовъ, то скажите: исполняются ли на насъ, старообрядцахъ, слова Благовъстника? имъеть ли наша старообрядческая церковь данныя Господомъ мнасы? раздаеть ли ихъ своимъ чадамъ? Раздавателей этихъ святыхъ даровъ, т.-е. епископовъ, которые, по Благовъстнику, священныя чины поставляють, у насъ нътъ: кто же могъ раздавать у насъ въ теченіе двухъ стольтій необходимыя для спасенія дары благодати?

Чернышевъ подумалъ и потомъ отвътилъ: у насъ раздаются дары нашими отъ ереси приходящими попами.

Я сказалъ: Попы, приходящіе къ намъ, не имъютъ права раздавать дары и не раздають. Апостольское 39-е правило говоритъ: «безъ воли епископа своего пресвитери или діакони да не творятъ ничтоже: тому бо суть поручени людіе Господни», т.-е. епископу, а не священникамъ.

Чернышевъ отвътилъ: у насъ былъ епископъ Павелъ Коломенскій, да его замучили.

Я свазаль на это: Быль епископь; а потомь 200 леть не было и теперь неть. Значить мы не имеемь и преподанія благодатных даровь. Скажите же: можеть ли безь епископа быть церковь Христова?

Чернышевъ съ нѣкоторымъ гнѣкомъ отвѣтилъ: Что ты мнѣ говоришь все о епископахъ! Ихъ велѣно разсматривать, — достойны ли своего званія. О нихъ вотъ что пишетъ св. Аеанасій Александрійскій: «Шествующе непрелестный и живоносный путь, око убо да извержемъ, не чувственное, но умное, сирѣчь: аще епископъ, или презвитеръ, суще очи церковніи, неподобно живутъ и соблажняютъ люди, подобаетъ изврещи ихъ: уне имъ есть безъ нихъ собратися въ храмъ молитвенный, неже съ ними, якоже со Анною и Каіафою, воврещися въ геенну огненную» (Слово 7-е). Вотъ св. Аеанасій Александрійскій говорить, что можно собираться и безъ епископовъ въ храмъ молитвенный, и это лучше, нежели погибать съ ними. А если велѣно собираться безъ епископовъ въ храмъ на молитву, то значить можно безъ нихъ и таинства совершать: крещеніе и пр.

Я сказаль: Вы неправильно разумвете слова св. Асанасія Александрійскаго. Если понимать ихъ, какъ вы понимаете, и двлать изъ нихъ такіе выводы, какіе вы двласте, это будетъ противно постановленіямъ святыхъ соборовъ. Гангрскаго собора правило 6-е говоритъ: «Аще кто кромѣ соборныя церкви о себѣ собирается и, нерадя о церкви, церковная хощетъ творити, не сущу съ нимъ пресвитеру по воли епископли: да будетъ проклятъ» (Кормч., л. 58). А вы утверждаете, что можно собираться на молитву и даже совершать таинства безъ воли епископа, да при этомъ еще лжесвидѣтельствуете на святаго мужа, утверждая, что будто бы и онъ такъ же учитъ. Святый Асанасій напротивъ признаетъ великое значеніе епископовъ въ церкви Христовой, ибо говоритъ: «аще епископъ и презвитеръ суще очи церковніи»... Итакъ, но его ученію, церковь есть тѣло, а епископы очи его. Значитъ,

въ которомъ обществъ нѣтъ епископовъ, таковое общество, по слову святаго Асанасія, слѣпое и не можетъ составлять церковь Христову, какъ неимущее очей, т. е. епископовъ.

Чернышевъ свазалъ: а если, по немощи человъческой, всъ епископы уклонятся въ неправославіе, неужели мы безъ нихъ не можемъ составлять церковь Христову и быть христіанами?

Я отвътилъ: общество безъ еписконовъ не можетъ составлять церковь Христову; а чтобы всъ епископы уклонились въ неправославіе, этого никогда не было и не будетъ.

Чернышевъ спросилъ: почему же?

Въ отвътъ я привелъ свидътельства св. отецъ о томъ, что церковь безъ епископа быти не можеть, - именно свидъдъльство святаго Кипріана Кароагенскаго «Церковь есть стадо, прилъпляющееся своему пастырю: а посему знай, что епископь въ церкви и церковь въ епископъ, и ежели кто не съ епископомъ, тотъ и не въ церкви» (въ письмъ въ Флорентію Папіану); свидітельство святаго Игнатія Богоносца (въ посланіи 1 къ Тралліаномъ) и другія. Привель и свидетельство отъ толкованін на 55-е апостольское провило, гдв епископь именуется главою тёла церковнаго, а священники уподобляются рукамъ. А извъстно, - говорю, - что безъ головы не только руки ничего не могутъ делать, но всё члены и все тело становятся мертвыми. То же бываеть и съ обществомъ, которое не имъетъ епископовъ: хотя бы это общество и имъло священниковъ, но церковію Христовою быть не можетъ. По сему и наше старообрядческое общество безъ главы и очей, т.-е. безъ епископовъ, съ одними руками, т.-е. священниками, не можетъ называться церковію Христовою. А что епископы въ церкви Христовой пребудуть до скончанія віжа, о томъ въ Книгь Кирилловой говорится такъ: «Того ради Христосъ, не по Ааронову временнаго, но по Мелхиседекову въчнаго чина, прінде Архіерей вічнихъ благь, и якоже Самъ никогда не умираеть, такожде и јерейство Его по чину Мелхиседекову не престаетъ... Престало тогда архіерейство Аароново, яко временное, возстало же Христово въчное, иже изъ мертвыхъ возставъ, Апостоловъ своихъ на се освяти хиритоніею, еже

есть руковозложеніемъ... А Апостоли паки епископовъ освятища...» (л. 76 на об.). О томъ же писано и въ Книгъ о въръ: «Положивый душу за люди своя, ихже честною Своею кровію искупи, не восхотъ дестояніе Свое оставити на земли не устроено, отходя на небеса, но изъемъ два сребренника, даде гостинникомъ: се есть Старый и Новый Завътъ. Кому же далъ? Кто гостинницы? Апостоли и по нихъ воспріемницы ихъ, пастыріе и учителіе, архіепископы и епископы, иже служителіе суть величеству смотрънія Его, имже и спребывати даже до скончанія въка обътованіе сотвори» (л. 59 на об.). И такъ Церковь Христова до скончанія въка съ епископами пребудетъ. «Ибо аще и тварь измѣнится, върныхъ же церкви и словеса ея и Евангеліе никогдаже» (Благовъстникъ, Ев. отъ Луки, зач. 107, л. 224).

Чернышевъ на это ничего не свазалъ. Потомъ я спросилъ его: старообрадцы, не имъя епископовъ, могутъ ли слъдовать всему Евангелію, или слъдують только части его?

Чернышевъ съ гнѣвомъ сказалъ: если кочешь всему Евангелію слѣдовать и исполнять его, то отправляйся къ цатріархамъ.

Я сказалъ: Върно вы сказали, что патріархи слъдуютъ всему Евангелію, а не части. И послъ этого, обратась къ народу, сказалъ: слышите, Григорій Савельичъ привналъ себя и васъ всъхъ не елъдующими всему Евангелію и ученію Ісуса Христа.

Вев присутствовавшіе были этимъ поражены.

Продолжая бестду, я еще спросиль Чернышева: имбеть ли наше старообрядческое общество вст седмь таинствъ церковныхъ?

Тутъ Чернышевъ сильно озлобился на меня и сказалъ: у Любимова (нашъ приходскій священникъ) есть всъ седмь таинствъ: туда и ступай!

Я замътилъ: Это не доказательство съ вашей стороны. Я спрашиваю васъ не о другихъ, а объ нашемъ обществъ, — спрашиваю: имътъ ли и имъло ли наше старообрядческое общество въ теченіе слишкомъ 200 лътъ всъ седмь церковныхъ таинствъ?

Спусти недёлю, въ той же моленной, по окончании вечерни, между мною и Чернышевымъ происходила вторая бесёда о пріятіи бётствующихъ отъ великороссійской церкви свищенниковъ. На этой бесёдё, какъ и на первой, было много слушателей старообрядцевъ, которые остались послё вечерни.

Я спросиль Чернышева: по правиламь ли мы принимаемь приходящихь къ намъ отъ великороссійской церкви священниковь?

Чернышевъ сказалъ: конечно, по правиланъ.

Я спросиль: по какинь правиламь?

Чернишевъ указалъ на 69-е правило Кареагенскаго собора.

Я прочиталь изъ Кормчей это правило, которое гласить: «Иже отъ Донатія поставленніи, аще и отъ римскаго собора показвшеся не пріятии въ священничество, но понеже спастися всёмъ добро есть, во исправление пришедше, да будутъ пріяти». Толкованіе: «Се убо еретицы донатіане, аще будутъ поставлени своими епископы, или діаконы, или презвитеры, приступлыме въ правовърной въръ и свою ересь провление, свою честь имъти и во своемъ степени пребывати прощени быша, и въ причетъ соборныя церкве вчиняеми быти, понеже во Африкіи вельми скулно есть причетникь». Прочитавши, говорю: Здёсь, въ 69-мъ правиле Кареагенскаго собора, сказано о получившихъ поставление отъ донатіанъ и обратившикся къ святой церкви: «да будутъ пріяти». Это выраженіе показываеть, что они не сами своею волею оставляли за собою свой чинъ церковный, но были принимаемы въ своихъ степенахъ церковію, т.-е. епископами. И въ толвованіи говорится: «и въ причеть соборныя церкве вчиняемы быти». Это выражение еще рашительные показываеть, что приходившіе отъ донатіанъ, по принятіи церковію, не сами взимали свои степени священства, но перковію вчиняемы были. Наши же священники, примедшіе къ намъ отъ великороссійской церкви, никъмъ, кромъ простыхъ мужиковъ, въ причеть опредълнемы не были; они своею волею восхищали степень свищенства. Приходя къ намъ не по волѣ своихъ епископовъ, они и принимаемы нами бывають также не по волѣ епископа, а потому и не имѣютъ права священнодѣйствовать, ибо поступаютъ вопреки 39-му правилу свв. Апостолъ, которое говоритъ: «безъ воли епископа своего пресвитери, или діакони да не творятъ ничтоже: тому бо суть поручени людіе Господни».

Чернышевъ сказалъ: наши священники не приходять самовольно къ намъ, а бываютъ принимаемы такими же священниками, приходящими къ намъ отъ ереси.

Я спросиль: гдё же находятся такія правила, чтобы священникъ, не имъя на то отъ епископа разръшенія, могь возводить на степень священства другаго, приходящаго отъ ереси священника?

Чернышевъ не могъ привести такихъ правилъ, а сосладся на примъръ iерея Михаила, что будто бы онъ принималъ не точію священниковъ, но даже и епископовъ.

Я сказаль: Напрасно вы іерея Михаила сравниваете съ своими бъгствующими священниками. Іерей Михаилъ дъйствовалъ не безъ новельнія епископа; напротивъ, онъ былъ папскимъ посланникомъ съ правомъ засъдать на соборъ и подавать голосъ отъ лица папы. А еще выслушайте вотъ что.

И туть я прочиталь изъ Беседь о. архимандрита Павла: «Первое: у самого Баронія въ літь Господни 713-мъ ність писано, что Михаилъ іерей исправляль и разрѣшалъ отъ ереси и допускаль до священнодъйствія іереевъ и епископовъ; второе: очищение престола Константинопольскаго отъ ереси произвели сами восточные епископы въ лъто Господне 714-е, а не іерей Михаилъ; іерей же Михаилъ отъ имени папы только споспътествоваль извержению лжепатріарха Іоанна еретика и возведенію святаго Германа, и святый Германъ въ патріаршество возведенъ восточными епископами; третіе: вев епископы восточные отъ ввры святой не отступали, а особенно св. Германъ, бывшій тогда епископомъ Кизичевскимъ, который не только отъ въры не отступалъ и іереемъ Михаиломъ не быль исправляемъ, но пострадаль за православное исповъданіе. Если же въ церкви восточной православные епископы не оскудфвали, то нужды исправляться

епископамъ и пресвитерамъ, отъ кого бы ни было, не имъ-

Затёмъ я еще спросилъ Чернышева: есть ли точное сходство между іереемъ Михаиломъ и принимаемыми нами отъвеликороссійской церкви священниками?

Чернышевъ на это сказалъ: если Михаилъ іерей могъ принимать, т.-е. исправлять, священныхъ лицъ, то почему же наши священники не могутъ?

Я ответиль: Изъ прочитаннаго сейчасъ вы могли видеть, что іерей Михаилъ совсёмъ не служить примёромъ для нашихъ бёглыхъ священниковъ. Во-первыхъ, іерей Михаилъ былъ посланъ отъ своего епископа, т.-е. отъ папы; наши же бёглые священники не только отъ епископа не посылаются на принятіе священныхъ лицъ, но даже не зависимы ни отъ какой власти, кромё простыхъ мужиковъ и женщинъ. Во-вторыхъ, по сказавію Баронія, Михаилъ іерей и не участвовалъ въ принятіи священныхъ лицъ, потому что очищеніе Константинопольскаго престола отъ ереси произвели сами восточные епископы, а не іерей Михаилъ.

Чернышевъ, обратясь на народу, сталъ говорить: наши священники, приходящіе къ намъ отъ великороссійской церкви, не безъ воли епископской священнодъйствуютъ, — они священнодъйствуютъ по волъ нашего епископа Павла Коломенскаго!

Я замѣтилъ Чернышеву на эти слова его: епископъ Павелъ Коломенскій, жившій въ семнадцатомъ столѣтіи, имѣлъ у себя порученную ему паству въ свое время; а послѣ его смерти паства его была поручена другому епископу, и онъ болѣе управлять паствою не могъ и не можетъ.

Чернышевъ продолжать бесъду не сталъ.

Послѣ этого бесѣдовать съ Чернышовымъ мнѣ не приходилось до самой весны. Весной же, въ одинъ воскресный день, послѣ часовъ, наставникъ нашей моленной Климъ Өе дотовъ заявилъ на меня жалобу Чернышову, какъ главному столпу раскола въ нашей мъстности, что я при разговорахъ сталъ похвалять крестъ четвероконечный, называю его истиннымъ и животворящимъ крестомъ Христовымъ. Тогда Чернышовъ, обратясь ко мнѣ, спросилъ: неужели это правда? Я отвътилъ: Да, дъйствительно, — я утверждаю, что четверок онечный крестъ есть истинный крестъ Христовъ.

Чернышевъ, обратился къ народу и сказалъ: Данила Евстафьевичъ началъ явно проповъдывать ересь, ради которой наши предки отдълились отъ великороссійской церкви!

Я замѣтилъ Чернышову: напрасно вы, Григорій Савельевичъ, называете ересью мои понятія о крестѣ четвероконечномъ, предъ которымъ церковь благоговѣетъ со временъ апостольскихъ, которому покланяется, которымъ освящаетъ всѣ таинства.

Чернышевъ сказалъ: Это сънь креста! Ему не должно дълать такого почтенія, какъ истинному, осмиконечному кресту. Это крестъ, но не животворящій; ему лѣпо быть только на церковныхъ вещахъ, въ святцахъ для указанія праздниковъ и проч.

Я сказаль: Зачёмъ вы унижаете значение креста? Вы называете четвероконечный крестъ сёнью. Онъ точно быль сёнь и прообразъ креста, когда на немъ еще не былъ распять Госнодь нашъ Ісусъ Христосъ; а теперь онъ есть видимое знамение Сына Человеческаго, распятаго на крестъ. Прежде онъ былъ орудиемъ казни; а по распяти Госнодни святая церковь любезно цёлуетъ его и освящаетъ имъ всёлъ вёрующихъ, покланяющихся ему.

Чернышевъ сказалъ: въ ветхомъ завѣтѣ онъ былъ четвероконечный, да на Голгоеѣ къ нему прибавили подножіе и дщицу, — и сталъ онъ видомъ о восьми концахъ, — объ этомъ крестѣ и говорятъ всѣ учители церковные, жившіи до Никона патріарха.

Я замѣтилъ: По вашему виходитъ, будто Ісусъ Христосъ не силенъ билъ освятить своею кровію ветхозавѣтний крестъ, а необходимо нужно било придѣлать еще два поперечния древа, чтоби онъ содѣлался святимъ. Это великое богохульство на Сина Божія, пострадавшаго за наши грѣхи! Развѣ ви не знаете, что въ чинѣ крещенія, при помазаніи святимъ муромъ,

начертавается знаменіе креста четвероконечнаго съ произнесеніемъ слове «печать дара Духа Святаго» и что ми изображаемъ рукою крестное знаменіе тоже четвероконечно? И св. Ефремъ Сиринъ называетъ этотъ изображаемый нами крестъ животворящимъ крестомъ, говоря: «вся уды животворящимъ крестомъ утверди» (сл. 102). О томъ же крестъ и Евангелистъ говоритъ: нося крестъ свой (Ісусъ) изыде на глаголемое лобное мъсто. И еще: и сему (Симону) задъща понести крестъ Его» (Ме. Зач. 112). Спращиваю васъ: чей крестъ?

- Христовъ.
- Дъйствительно Христовъ; но въ это время онъ еще былъ не осмиконечный, — дщицы на немъ еще не было положено Пилатомъ.

Привель я также следующія слова изъ Книги о вере (л. 67): «Мирь сей крестообразно сотворень: висота и глубина, широта и долгота образь креста содержать»; и дале: «и человень по образу креста сотворень, — егда бо руце распростреть, то яве образь креста покажеть». И такь и здёсь, говорю, ясно идеть речь о четвероконечномъ кресте.

Но Чернышевъ продолжалъ твердить: это просто крестъ, а не животворящій!

Тогда я обратился въ народу и сказалъ: Григорій Савельичъ не хочеть изъ упрямства привнать ясныхъ доказательствъ отъ писанія о крестъ четвероконечномъ, что онъ истинный крестъ Христовъ.

Тогда Чернышевъ указаль на Служебникъ, употреблявшійся до патріарха Никона, утверждая, что будто бы въ немъ дѣйствіе проскомидіи совершается осмиконечнымъ крестомъ, а не четвероконечнымъ, и на книгу Симеона Солунскаго, въ которой велѣно печатать просфоры осмиконечнымъ крестомъ со Адамлею главою, тростію, копіемъ и съ надписаніемъ: «се Агнепъ Божій».

На это я сказаль Чернышеву, что онъ не върно ссылается на Служебникъ дониконовскій, — въ немъ нѣтъ того, что говоритъ онъ, Чернышевъ; и слова Симеона Солунскаго о печати на просфорахъ привелъ не правильно. У Симеона Солунскаго

скавано, что на просфоръ «изображается либо крестъ, либо Спась». А проскомилія и по Служебникамъ дониконовскихъ изданій должна совершаться четвероконечнымь крестомъ. Вотъ что сказано въ Іосифовскомъ Служебникъ: «Пріемлетъ іерей въ лівой убо руць просфору, въ десной же святое вопіе и знаменаеть съ нимъ трижды верху просфоры крестообразно, глаголя сипе: «воспоминаніе творимъ великаго Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа». Это первое дъйствіе налъ просфорою, изъ которой должень быть изъять Агнепъ, и оно состоитъ, очевилно, въ знаменовани просфоры образомъ четырежконечнаго креста. За симъ повелъвается образать просфору съ четырехъ сторонъ: правой, лъвой, горней и дольней. И по изъятіи Агнца діаконъ глаголеть: «пожри владыко». «И ръжа іерей крестообразно глаголеть сице: жрется Агнецъ Божій за мірскій животь и спасеніе»... Зайсь опять, ріжа Агнень врестообразно, іерей долженъ употреблять врестъ четвероконечный. Наконецъ о раздробленіи Агица, по освященіи даровъ сказано въ Служебникъ: «полобаетъ въдати једею и блюсти со всякимъ блюденіемъ, яко раздробляя святый Агнецъ да полагаеши части врестообразно знаменіемъ долу во святому дискосу, завланіемъ же горъ, якоже прежде, егда завалашеся, Ісись убо полагаше на вышней странъ святаго дискоса, Христосъ же отъ долу, а отъ святаго потира ка, а ни отъ лъвыя страны». — Воть видите, Грирорій Савельевичь, въ Служебникі о Адамовой головъ и крестъ осмиконечномъ ничего не сказано, а говорится только о словахъ: Ісусъ. Христосъ. ни. ка. и о разложеніи четырехъ частей съ этими словами въ видъ креста четвероконечнаго.

Чернышевъ на это не возразилъ ничего, а сошелъ съ клироса и началъ говорить къ народу: не слушайте его, старички! онъ напился болотной воды, т.-е. ученія еретическаго!

Тутъ я въ свою огередь сказалъ народу, что Чернышевъ не могъ доказать своей правоты и защитить старообрядчество, и учитъ върить не ученію Евангельскому и отеческому, а своимъ неправильнымъ словамъ.

Въ это время подошелъ во мив мой родитель и съ гиввомъ началъ говорить: «Какъ ты посмёлъ съ такимъ человъкомъ, какъ Григорій Савельевичъ, такъ поступать! — онъ у насъ человъкъ знающій писаніе!» И началъ было шуміть; но благоразумные изъ присутствовавшихъ удержали его, говоря: ты человъкъ неграмотный, не понимаешь, о чемъ они разсуждаютъ.

Тъмъ и кончилочь наше собесъдованіе.

## III.

Смерть родителя. — Мои заботы о присоединении къ церкви: повздка въ Оедоровку. — Дело о постройке единоверческой церкви. — Противодействие матери моему присоединеню. — Моя решимость присоединиться къ церкви и присоединение.

Спустя немного послѣ описанной третьей бесѣды съ Чернышевымъ, родитель мой умеръ. Его смерть меня очень опечалила, такъ какъ онъ умеръ безъ христіанскаго напутствія. Будучи давно убъжденъ въ неправотъ старообрядчества, я началь по смерти отца еще болье помышлять о томъ, какъ бы скорве присоединиться къ православной церкви. Въ сосвинемъ селв Ослоровкъ наступила ярмарка, на которую имъють обыкновение съвзжаться жители окружныхъ селъ и деревень. Повхалъ и я ни ярмарку, имъя въ виду оттуда провхать въ село Александровку въ единовърческому священнику отцу Евению Оетисову, чтобы съ нимъ поговорить, когда и какъ удобиве присоединиться къ православной церкви. Но Чернышевъ, предвидя мое намфреніе, постарался удержать меня отъ повздви въ Александровку. Онъ зазвалъ меня въ свою лавку, гдф было много раскольниковъ изъ разныхъ селъ: всв они начали говорить о томъ, какъ нехорошо дълають некоторые изъ нашихъ, измёняя старымъ внигамъ и обрядамъ, -- стали потомъ разсказывать, что наставникъ нашъ Мина Чернымевъ недавно повхаль въ село Александровку вмёстё съ единовёрческимъ священникомъ Өетисовымъ, навърное за тъмъ, чтобы присоединиться. И всё начали осуждать и наставника и всёхъ

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

присоединяющихся къ святой церкви, что они-де въру Христову хулятъ и нашими врагами становятся.

Я замѣтилъ имъ: Напрасно вы такъ говорите; и какое намъ дѣло, если кто поступаетъ по своему убъжденію? зачѣмъ говорить, что онъ вѣру Христову поругалъ? Намъ, старообрядцамъ, надобно лучше подумать: мы-то сами не ослушники ли церкви Христовой?

Чернышевъ говоритъ: будетъ тебъ, Данила Евстафьевичъ, напрасно-то говорить, что мы старообрядцы — ослушники церкви и не слъдуемъ ея ученію!

Я отвътиль: если бы мы слъдовали учению церкви и исполняли это учение, то ниъли бы трехчинную іерархію и седмь церковныхъ таинствъ, безъ которыхъ церковь Христова существовать не можетъ.

Чернышевъ понялъ, что при стечени народа этотъ разговоръ продолжать неудобно, и потому, обратясь во всёмъ, сказалъ: пора, господа, въ вечерни!

Меня тоже пригласили на молитву. Отказаться отъ молитвы нельзя было, и мы отправились въ село Студенецъ, находящееся недалево отъ ярмарки. Тамъ я вмъстъ съ другими былъ въ моленной, — стоялъ вечерню и на другой день утреню. Когда потомъ возвратился я домой, родительница моя была очень рада, что не удалось мнъ съъздить въ Александровку къ единовърческому священнику, а былъ въ Студенцъ и ходилъ въ моленную съ раскольниками.

Между тъмъ, по совъту священника о. Евений Өетисова и другаго священника приходскаго о. Константина Любимова, началось дъло о постройкъ единовърческаго храма у насъ, въ селъ Ростовкъ. 1-го августа 1883 г. написано было прошеніе къ преосвященному и собрались для подписи прошенія въ домъ бывшаго раскольничьяго наставника, а передъ тъмъ присоединившагося къ церкви — Мины Чернышова. Пригласили и меня, такъ какъ знали о моей готовности оставить расколъ. Я согласился подписаться съ удовольствіемъ, взялъ перо и приложилъ руку. Въ это самое время вбъгаеть въ домъ моя родительница и начинаетъ кри-

чать: «ахъ вы, мошенники, что вы дёлаете?» Потомъ обратилась ко миё: «я тебё всё ребра палкой переломаю! — что ты дёлаешь?»

Я свазалъ: матушка, успокойся, — здёсь особеннаго ничего нътъ; я только подписался къ прошенію о постройкъ единовърческаго храма.

Мина Ермиловичъ началъ также уговаривать ее, и она какъ будто успокоилась. Но когда пришелъ я домой, то нашелъ, что тамъ собралась цълая толпа раскольниковъ, мужчинъ и женщинъ. Увидъвъ меня, они вмъстъ съ моими родными подняли страшный крикъ, а мать и сестры заревъли, какъ о покойникъ. Чтобы избавиться отъ этого надрывающаго душу крика, я ушелъ съ женой и ребенкомъ подальше въ сарай. Поутру встаю я и собираюсь на работу. Подходитъ ко мнъ родительница и говоритъ: «ступай изъ моего дома, чтобы я тебя не видала еретика проклятаго!» Взяла меня за плечи и начала выталкивать изъ дому.

Я спросиль, зачёмь она выгоняеть меня изъ дому, когда еще не убрань хлёбь съ поля.

Она сказала: За то я тебя гоню, что ты еретикъ сталъ; а хлъбъ пусть пропадаетъ на полъ! Это лучше, чъмъ мнъ видъть тебя, еретика!

Я просиль родительницу не выгонять меня до уборки хльба; а тогда, говорю, если не въ угоду тебъ будеть жить со мной, пожалуй я и самъ уйду. Увидъвъ, что я не отказываюсь отъ присоединенія къ церкви, на что, очевидно, разсчитывала, мать начала плакать и кричать, что я-де весь родъ свой срамлю, что черезъ меня теперь будетъ поворъ всему нашему роду. Я объясниль ей, что срамить родъ свой можетъ только воръ, пьяница, или иной человъкъ порочный, а мною, говорю, родъ нашъ долженъ быть, напротивъ, доволенъ, такъ какъ я, бывъ отщепенцемъ въры и церкви Христовой, становлюсь истиннымъ сыномъ святой церкви, а также и о васъ прошу Господа Бога, чтобы Онъ, по своему милосердію, не оставилъ васъ въ невъдъніи и слъпотъ заблужденія, и привелъ бы во святую церковь свою.

Послъ этого матушка не говорила со мною уже до моего присоединенія.

5-го ноября того же года мий пришлось быть въ селй Александровки. Пользуясь этимъ случаемъ, я былъ въ церкви у всенощнаго бдинія, потомъ на слидующій день утромъ у литургіи; посли литургіи священникъ единовирческій о. Евений пригласилъ меня къ себи, далъ мий много добрыхъ и полезныхъ совитовъ, а также книжекъ противораскольническихъ, чтобы удобийе дийствовать на своихъ собратьевъ. Прощаясь, онъ совитовалъ мий скорйе присоединиться къ православной церкви.

Потомъ 18-го декабря о. Евений прівхаль въ намъ въ Ростовку и привезъ указъ, разрѣшающій построеніе у насъ единовѣрческой церкви. Сельскій староста собраль сходку для избранія мѣста подъ храмъ. Былъ и я на этой сходкѣ. Воспользовавшись этимъ, мать моя еще рѣшилась посрамить меня (по ея выраженію) передъ всѣмъ сходомъ и, пришедши туда, начала меня обличать, что я-де перехожу къ табашникамъ, щепотникамъ, да и отца-то съ матерью проклинаю. Напрасно я старался уговорить ее, чтобы успокоилась, и только по настоянію сельскаго старосты она замолкла. Окончивъ совѣщаніе о мѣстѣ для церкви и осѣнивъ себя крестнымъ знаменіемъ, пошли служить молебенъ на назначенномъ для церкви мѣстѣ. По окончаніи молебна я пошелъ домой обѣдать; но обѣдать мнѣ матушка не дала, объявивъ, что я еретикъ и обѣдать съ другими въ домѣ не долженъ.

Я спросилъ: неужели ты не считаешь меня за христіанина?

— Конечно нътъ! — отвътила она.

Я на это сказаль ей: Потому-то я и хочу присоединиться къ православной церкви, что и самъ въ настоящее время не считаю себя вполнъ христіаниномъ, такъ какъ не имъю святаго муропомазанія, а безъ сея тайны, по Катихизису, «никтоже совершенъ христіанинъ можетъ быти». И Симеонъ Солунскій говоритъ: «не помазавшійся муромъ ниже Богу, ниже ангеломъ знаеми суть» (гл. 73). Вотъ видишь, матушка

эти слова прямо на насъ, старообрядцевъ, могутъ быть обращены, потому что у насъ нътъ священства, нътъ и упомянутыхъ святыхъ тайнъ! Я не хочу быть не знаемымъ Богу и ангеламъ: поэтому отъ старообрядческаго общества, не имъющаго седми спасительныхъ таинствъ, и ръшился перейти въ православную церковь, которая имъетъ полноту священства и таинствъ, коими освящаетъ сыновъ своихъ и содълываетъ истинными христіанами.

Отлучивъ меня отъ совокупнаго съ собою яденія, родительница моя хотѣла этимъ показать свое ко мнѣ пренебреженіе, при чемъ надѣялась, что я не перенесу такого пренебреженія и вернусь назадъ. Но меня это еще больше укрѣпило въ моемъ намѣреніи оставить расколъ: я сдѣлался какъ бы совсѣмъ чужой въ домѣ и сталъ рѣшительно готовиться къ присоединенію, вмѣстѣ съ тремя другими изъ нашихъ старообрядцевъ, изъявившими о. Евеимію свое желаніе присоединиться къ церкви.

24-го декабря, наканунѣ праздника Рождества Христова, я всталъ рано и пошелъ оповѣстить своихъ товарищей, чтобы собирались ѣхать въ Александровку, гдѣ о. Евеимій долженъ былъ совершить надъ нами чинъ присоединенія. Возвратясь домой, я собрался, помолился Богу и подошелъ къ родительницѣ проститься и попросить благословенія на доброе дѣло. Она отвернулась и проговорила: «чтобы тебѣ туда не доѣхать и оттуда не пріѣхать! нѣтъ тебѣ, еретику, моего благословенія!» Тогда я, обратившись ко всѣмъ семейнымъ, сказалъ: простите меня ради Христа! Семейные отвѣтили: «Богъ простить». А родительница и вслѣдъ миѣ проговорила: «добра бы тебѣ не было! издохнуть бы тебѣ, не доѣхавши!» Съ таковымъ-то родительскимъ благословеніемъ я отправился въ с. Александровку для присоединенія къ святой соборной и апостольской церкви...

Въ Александровкъ я встрътилъ уже прівхавшихъ туда товарищей. Чинъ присоединенія къ церкви о. Евеимій совершилъ надъ нами въ тотъ же день послъ всенощнаго бдънія, а затъмъ предложилъ намъ исповъдаться во гръхахъ; въ самый же день праздника Рождества Христова, за литургіей мы удостовны причастія святыхъ таинъ Христовыхъ.

О, какой неизъяснимой радости исполнились тогда сердца наши! Мы сдёлались какъ бы другими людьми, что и справедливо: прежде были сиротами беззащитными, а теперь стали подъ охрану и осёненіе сердобольной матери-церкви святой! По окончаніи литургім о. Евеимій привётствоваль насъ, какъ новыхъ членовъ церкви Христовой, и разъяснилъ намъ наши обязанности. Онъ говорилъ между прочимъ, что мы, какъ люди начитанные въ старопечатныхъ книгахъ, должны разъяснять истину о святой церкви неразумёвающимъ и пребывающимъ во тьмё раскола, что по силё нашей мы и исполняемъ. За себя же выну благодаримъ Господа, исхитившаго насъ изъ сётей раскола и содёлавшаго сынами святой своей церкви.

Даніиль Романовь,

Псаломщивъ Единовърческой церкви въ с. Ростовкъ.

# Иларіона Георгіевича Ксеноса письмо къ Кириллу Бѣлокриницкому, названное имъ «Объясненіе и всенижайшее прошеніе», 13-го января 1863 года<sup>1</sup>).

## Преосвященный шій Владыко!

Первымъ долгомъ поставляю, пасть предъстопы ногъ вашихъ и требовать вашего архипастырскаго благословенія и святыхъ молитвъ.

За симъ покорнъйше прошу удълить нъсколько времени для выслушанія нижеслъдующаго объясненія.

Богопротивная мудрованія, чуждая святьй церкви понятія и здравому смыслу несогласная мнінія нікоторых тиленовъ новоучрежденной ісрархіи, поблизу съ нами пребываніе иміющих покрывали мраком тедоумінія душу и сердце мое, и довели до того, что я, видя и слыша ихъ богохульства, кресторугательства и несовмістная мудрованія, словесно и писменно проповідуємая, не могъ за ними слідовать и не могъ иміть ихъ за пастырей; но при



<sup>1)</sup> Настоящее письмо Ксеноса не вошло въ собраніе его писемъ, напечатанных въ Братском Слово и въ отдельной книге (Переписка раск. дъятелей, вып. 2-й), такъ какъ въ то время мы еще не имъли его въ рукахъ. Между тъмъ оно заслуживаетъ особаго вниманія по своему содержанію, ибо представляєть въ чертахъ весьма яркихъ тъ нестроенія, раздоры и безобразія въ расколь, какія на первыхъ же порахъ были вызваны изданіемъ Окружнаго Посланія. и указываеть действительныя причины, равно какь и виновниковъ этихъ раздоровъ. Весьма любопытно и важно, какое значеніе во всемъ этомъ Ксеносъ усвояетъ Конону, который, держась лужковскихъ, чисто безпоповскихъ мевній, приняль отъ Кирилла санъ епископа Новозыбковскаго. Мы только что напечатали "Сказаніе" Конона объ учреждении Бълокриницкой ісрархіи (см. выне стр. 300 — 315); считаемъ благовременнымъ напечатать теперь и письмо Ксеноса, съ которымъ давно желали познакомить читателей, какъ представляющимъ собою и вообще ценный матеріаль для исторіи Белокриницкаго лжесвященства. Peд.

всемъ этомъ, поражаемый нестерпимою печалію и скорбію, не отдёлялся отъ нихъ и прежде времене не дёлалъ никоего раздора, общаяся въ молитве и въ прочихъ отношеніихъ.

Въ чемъ же состояло таковое мое затруднительное положеніе, я подробно объясню вамъ, для вашего свъдънія.

Блаженныя и въчнодостойныя памяти инокъ Павелъ, при животъ своемъ, прислалъ мнъ собственноручное начертаніе (подъ названіемъ: графы сличія о религіяхъ), которое представлено было на разсмотръніе и отцамъ Славскаго скита со всъми задунайскими обществами<sup>1</sup>).

Въ немъ о въръ господствующей нынъ въ Россіи церкви, такъ же и греческой, написано тако:

"Великороссіане, и малороссіане, и украинцы во Святую Троицу и во Христа Спасителя въруютъ православно, — всъ седмь вселенскія и девять помъстныя православныя соборы пріемлють, и за своя новшества вселенскимъ соборомъ не суждены; греки нынъшніи (такожде) въ догматъхъ въры о самомъ Божествъ никакой погръшности не имъютъ, что есть главный пунктъ православію, и тоже вселенскимъ соборомъ не суждены".

Тоже самое повойный иновъ Павелъ засвидътельствоваль и въ посланіяхъ своихъ въ безпоповцамъ, особливо въ 9 мъ, что «великороссійская церковь въруетъ, яко Пресвятая Владычица наша Богородица и Присно - Дъва Марія родила совершенно истиннаго Бога, вкупъ и совершена человъва, Спаса Христа, суща всъхъ Творца», что эту въру у нихъ «всякъ можетъ услышать въ церквахъ и на торгахъ, и въ домахъ и на поляхъ», что они «древнія святыя иконы съ подписомъ Ісусъ Христосъ Вседержитель, въ церквахъ и въ домахъ имъютъ, и повланяются тъмъ



<sup>1)</sup> Разумъется извъстное "Соображение и сличение о религіяхъ": см. о немъ и о чтеніи его на Славскомъ соборъ въ Ист. Бълокр. священства, гл. 54 и 55. Ксеносъ, очевидно, пользовался уваженіемъ въ старообрядчествъ и во время учрежденія Бълокриницкой ісрархіи, когда самъ Павелъ прислаль ему это сочиненіе. • Ред.

и лобызають», и что «ито тако не въруеть, таковаго великороссійская церковь въ недълю православія проклятію и анасемъ соборнъ предаеть, и се есть неоспоримая истина».

Въ томъ же посланіи и о имени Христа Спасителя, ясно зрится, что «имя Іисусъ, не есть имя антихристово», что «оно на греческомъ діалектъ напечатано въ Острожской Библіи, въ лъто 7089-е, повельніемъ благочестиваго князя Константина Константиновича Острожскаго. Подобнъ и въ Бесъдахъ Апостольскихъ, напечатанныхъ въ Кіевъ, въ лъто 7131-е, трудами богомудраго Захаріи Конистенскаго, такожде гдъ только имя Ісусово пишется подътитломъ, тамо съ одною йтою, сице: Ісъ, а гдъ складомъ, тамо съ двумя итами сице: Іисусъ, и что слъдовательно таковое написаніе не есть имене противника Христова и хулъ и гажденію не подлежитъ".

Таково было ученіе Павлово, по которому безъ сомивнія можно пользоваться хиротонією, какъ отъ россійской, такъ и отъ греческой церкви, потому что они въруютъ съ нами во единаго Бога, и плотское смотръніе Христово пріемлютъ, якоже пишетъ преподобный Іосифъ Волоцкій въ книзъ своей, яко отъ еретикъ, иже въруютъ во Святую Троицу и плотское смотръніе Христово пріемлютъ, крещеніе пріемлется безъ повторенія: слъдовательно и хиротонія не отлагается. И азъ, гръшный, судя по сему, сближался духомъ къ послъдованію за пастырями новоучрежденной іерархіи. Но вдругъ приведенъ былъ во изумленіе.

Ибо, къ общему прискорбію здравомыслящихъ, поручено было управленіе церковныхъ дѣлъ въ здѣшнихъ мѣстахъ лицамъ, несогласующимся съ истиннымъ ученіемъ святыя церкве, и намъ къ сожалѣнію въ удѣлъ досталось жить подъихъ вліяніемъ. Эти лицы суть: епископъ Кононъ, нынѣ (попущеніемъ Божіимъ) страждущій, добрянскій іерей Григорій, имѣвшій распоряженіе надъ всѣми священники, добрянскій клиръ и сообщники ихъ. Ученія помянутаго г-на Конона (бывшаго Козмы Трофимова) были намъ извѣстны еще въ Лаврентьевскомъ монастырѣ, куда ко

отцамъ онъ присылалъ ругательныя и отвратительныя буллы. Для вашего свъдънія я приложу вдъ нъсколько текстовъ изъ его сочиненія (донынъ лобызаемаго кривотолками), отъ слова до слова. Онъ изложилъ толкованіе на 13 главу Апокалипсиса сице:

"Седмь главъ 7 верховныхъ святителей, сирвчь 7 патріарховъ. Иже бъ въ Москвъ осмый соборъ, нареченный ими вселенскимъ, утвердившій осмую церковь лжехриста, именованнаго Іисуса, противную истиннаго Ісуса Христа Спасителя нашего" (Листъ 54 об. въ книжкъ его).

Здё онъ прямо выразиль, что Іисусь есть (оле хулы!) лжехристось, то-есть антихристь!

О видномъ священствъ заключалъ такъ:

"Якоже бо и прочія ереси, иже вмаль возникають и потомъ вскорт безвъсти бывають, сице бысть и явное и указное священство, и отъ встахъ убо ересей нечистыхъ, ни едина ересь тако не мерзитъ предъ Богомъ, якоже сія, мнитмися, яко священство указное нъсть-Христово отнюдь, но отъ непріязни умышлено бысть, на разореніе истиннаго благочестія, и церкви Христовой на истребленіе" (л. 95—96) 1).

По этимъ словамъ его, видное священство нъсть Христово отнюдь, и всъхъ ересей нечистыхъ нечистъйше есть. Слъдовательно, что было прежде у насъ священство, то было нечистое, и теперь имъющееся въ виду въ сопредъльныхъ державахъ есть не Христово отнюдь. И что будетъ безмъстнъе непщеванія сего? Какъ же онъ ръшился принять амфоръ отъ святителя, объявленнаго у свътскаго начальства? Дивство!

<sup>1)</sup> Изв'єстно, что лужковцы отд'влились отъ прочей поповщины именно тогда, когда поповцамъ дозволено было (при Александр'в І-мъ) им'вть священниковъ: они признали правильнымъ только б'вгствующее, тайное священство, а явное, дозволенное не приняли, и основали свою секту съ своимъ, тайнымъ, священствомъ. Принадлежа въ лужковской сектъ, Кононъ и высказываетъ зд'єсь лужковское понятіе объ "указномъ" священствъ.

Ред.

Положилъ толкование еще таковое, говоря о Петръ первомъ тако:

"Убивъ бо три цари великія въ третіемъ Римв, и прочихъ седмь покоривъ подъ себе, реку же: въру, любовь и надежду, седмь же покори, вся таинствы церковныя испревративъ, и присвоилъ себъ всю власть духовную" (л. 13).

Следовательно, до убівнія этихъ мнимыхъ трехъ царей и до поворенія седьми, три богословскія добродетели — вера, надежда и любовь, и седмь таинствъ церковныхъ имели происхожденіе свое отъ зверя морскаго, виденнаго Даніиломъ, о десяти рогахъ, и находились на главе его.

Изложилъ о семъ и другое толкованіе, еще хуже. Пиша о ееодосіанахъ и укоряя ихъ, глаголетъ тако:

«Ложно толкуютъ такожде перекрещеванцы пророчество пророка Даніила о десяти царехъ, предшествовавшихъ антихристу, въ последнемъ четвертомъ царстве, отъ ниже той трехъ убо искорени, а седыь покори, глаголюще первыхъбыти: въру, надежду и любовь, а послъднихъ — седмь таинствъ церковныхъ (в самъ и забылъ, что тоже самое твердилъ, а теперь еще другое излагаешь!). Но обаче не о тайнахъ убо глаголетъ проровъ, ниже о богословскихъ добродетелехъ, но, якоже явствуетъ изъ событія и изъ свидътельствъ божественныхъ толкователей: 1-е истребися имя Ісусово, а вывсто онаго Інсусъ, 2-е истребися патріаркъ и 3-е самодержавное царское именованіе. Истреби вся три цари Первый Петръ названіемъ императорства, вмастивъ въ себа единомъ, и власть упраздни до конца, сынъ погибельный. Прочія же седмь царей, ихже подъ себе покори, се суть седмь чиновъ церковныхъ, сирвчь: митрополитъ, архіепископъ, епископъ, архимандритъ, пресвитеръ, діаконъ и иновъ; сихъ седмь не точію подъ власть свою приведе, но и клятвенную присягу повелъ приносити ему, еже служити тому върно: сія есть печать еговая» (л. 171).

Разъяснимъ мало текстъ сей.

Святый пророкъ Данімль глаголеть: «видъхъ, и се звърь

четвертый, гордъ и страшенъ и крипокъ излиха: и рогъ десять ему».

Ангель, посланный отъ Бога, возвысти ему:

«Звърь четвертый царство четвертое будетъ на земли, и десять же рогъ ему десять царей возстанутъ» (Данимъ, гл. 7).

Святый же Ипполить протолкова: «Десять персть ногь образа и десять роговъ звъря — десять царствъ, иже отъ него (четвертаго звъря, сирвчь четвертой монархіи) возстающихъ» (Соборникъ Бол., л. 125).

Въ внизъ же Хрисмологіонъ еще яснъе издалается сице: «Яко таяжде десять царствъ Даніилъ чрезъ десять роговъ того звъря, иже образно сію монархію римскую прообразоваще, предрече; и знаменуется раздъленіе царства римскаго въ десять королевствъ, сиръчь: во Италію, Францію, Испанію, Германію, Англію, Сарматію, Панонію, Асію, Грецію или Македонію и Египетъ (Хрисмол., кн. І, гл. 4).

Тако убо, по церковному ученію, десять роговъ знаменуютъ десять царствъ міра сего, отъ римскаго царства происшедшихъ.

Но вышеупомянутый авторъ изложилъ свой толкъ, совершенно богопротивный, ибо по его лжетолкованію выходитъ: искорененные три цари: первый — имя Ісусово, 2-й — патріархъ, 3-й — самодержавный царь, а прочія седмь чиновъ церковныхъ: 1-й — митрополитъ, 2-й — архіепископъ, 3-й — епископъ, 4-й — архимандритъ, 5-й — презвитеръ, 6-й — діаконъ и 7-й — инокъ.

Для лучшаго и яснайшаго зранія представимъ въ виду зваря и роги его 1), изъ чего и открывается трогательное зралище и страшное богохульство, отъ вака неслыханное и никакими еретиками никогда не произносимое. Зда мы видимъ пресвятое и покланяемое имя Христа Спасителя



<sup>1)</sup> Здёсь въ подлинникъ приложенъ грубо сдъланный рисунокъ десятирогаго звъря, исходящаго изъ бездны. *Ред.* 

Іс. уже не равноухимъ названо<sup>1</sup>), но съ прочими тварьми сравнено и соединено такъ плотно, аки бы отъ единаго корене произрастшее со онвми, яковы суть: патріархъ, царь, митрополитъ и проч., иже аще и чины суть, обаче твари Божія.

Кто же не устрашится и не восплачеть о нестерпимомъ злохуленіи! Ибо если и положить, по его лжеумствованію, что все вышереченное истреблено отъ Петра І-го, то до истребленія оно произошло отъ звъря и существовало на главъ звъря. И такъ, вся священная іерархія церковная отъ главы звъря произрасте, а еже нестерпимо и слышати и видъти, и самое пресвятое имя Христово Іс. (Оле діявольскаго злохуленія!) есть рогъ звъря! Бъснованіе, бъснованіе всъхъ злыхъ послъднъйшее!!!

Таковы у насъ лжеучители, богоборцы, океаномъ слезъ не оплаканные!

Кто же изъ здравомудрствующихъ, оставя свътлый и златоструйный церковнаго ученія источникъ приснотекущій, восхощетъ пити сію мутную и смердящую жупеломъ, горкую воду? Развъ той, кто не чаетъ умрети и не желаетъ Христа видъти...

Тако сей юродивый авторъ устрои имя Ісусово рогомъ звъря безстрашно и богохульно. Но при всемъ этомъ его приверженцы почитаютъ его сочиненія за богодухновенныя в и тму нарицаютъ свътомъ и горкое сладкимъ. Но, о Христе, всъхъ Царю! Доколъ сія мрачная атмосфера будетъ ослъпляти люди достоянія Твоего? Отжени ю, Всесильный, мановеніемъ Твоимъ, и якоже помоглъ еси прошедшаго года, февраля въ 24-й день окружнымъ Посланіемъ прогнати зломрачную тьму безпоповскаго злохуленія отъ церкве Твоея, тако и нынъ всъхъ тщащихси



<sup>1)</sup> Намекъ на извъстное выражение въ Розыскъ, неправильно понимаемое раскольниками и доселъ служащее для нихъ камнемъ соблазна.

Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ же, какъ нынѣшніе почитатели Швецова почитають богодухновенными еретическія сочиненія этого послѣдняго. Ред.

низпроврещи оное, вразуми и просвъти, непокоряющихся оному низложи и покори, а святую истину, изложенную въ ономъ, укръпи и утверди, да будетъ непревратна и непреложна во вся въки въкомъ!

Но на предлежащее да возвратимся.

Писаль онъ также и о метрикъ, подълавъ приводы о изчисленіи Израиля при Давыдъ, и заключиль тако:

«Елицы же въ сіи времена христіанстіи церкви не вняша апостольскому и святыхъ отецъ завъщанію, но изволиша повиноватися вышереченному, новоизданному закону императорскому, свободы ради житія тълеснаго, и пріяща вести неподобныя христіанамъ метрики, мнъвше отсюду свободу имъти и удобь содержати благочестіе, тіи вси преткнушася и въ съть непріязненну нечаяннъ впадоша, и свободу христіанскую до конца погубиша: подручницы бо быша антихристу (л. 71, на обор.). Сего ради и отъ православныя церкве таковіи отриновени быша судомъ Божіимъ, святыми правилы, аки и сущіи еретицы» (ниже).

По сему убо выраженію, вси пріемшіи метрическія книги суть внѣ православныя церкви, аки и сущіи еретицы. Отъ таковыхъ то сочиненій происходитъ волненіе въ народѣ о метрикахъ.

О присягъ онъ писалъ такъ:

«Нудять совершать присягу, нарицаемую клятвеннымь объщаніемь, въ нейже самое то состоить число, еже есть 666, въ немже заключается самая печать антихристова, каковую азъ гръшный совершихъ четыре краты. Сія бо есть истая печать антихристова, не имать бо очищенія отъ Господа (л. 77 на обор.). Сего ради и понаянія таковымъ нъсть (л. 293 на обор.). Понеже сія послъдняя язва діавола неудобь сотръна бываетъ. Сія бо едина превосходить паче всъхъ древнихъ ересей (л. 75). Аще вто ю отъ христіанъ пріиметъ, не очистить бо гръха сего до смерти, понеже самая сущая печать антихристова» (л. 109 на обор.) 1).



<sup>1)</sup> Объ этомъ лужковскомъ взглядъ Конона на клятву и присягу

Вонмите, что онъ плететъ: присяга есть самая сущая печать антихристова, ейже и покаянія нъсть! и признается, что онъ четыре краты въ жизни совершилъ оную, слъдовательно, четыре раза запечатанъ печатью антихристовою! Кто же его разръшилъ и далъ ему покаяніе? и кто вручилъ ему жезлъ правленія?

Могутъ ли рещи нъціи, яко сіе онъ писа въ Лужкахъ, еще сущь бъльцомъ? Это правда. То како же онъ безъиспытанія и безъ оставленія таковых душевредных заблужденій, вопреки священныхъ каноновъ (Сардикійскаго собора прав. 11 и первовтораго соб. прав. 17) возведенъ бысть въ санъ епископа? А яко безъ истязанія и оставленія . своихъ неправыхъ митий произведеся, доказуютъ слъдующія событія: 1-е, видъвшій его въ сану, самослышатели быша ученія его: онъ твердиль одно и тоже; 2-е, поставленный отъ него во іерея Григорій Добрянскій наследоваль вполне все его мненія и крепко защищаєть ихъ всвии хитрокованными образы, и 3-е, подтверждаетъ сочинение его, въ пользу Бълокриницкой митрополіи составленное, въ немже съ самаго начала надписуется тако: «Егда убо исполнися число звъря, еже есть 666, по св. Іоанну Богослову, отъ просвъщенія Руссіи святымъ врещеніемъ, св. равноапостольнаго внязя Владиміра Кіевскаго и всея Великія и Малыя Руссіи самодержца, тогда Московскій матріархъ Никонъ, по Господню попущенію, грёхъ ради нашихъ, отступиль отъ истинныя православныя христіанскія въры Господа нашего Ісуса Христа и приложися ко лживому, иному Іисусу, и увлевъ съ собою церковь Божію, и царя и люди вся въ нечестіе» (л. 1-й) 1).

Таковое ученіе его, писанію преданное, ясно противоръчитъ ученію Павлову и ученію святыя церкви.



мы уже говорили въ предисловіи въ его "Сказанію" о Бѣлокриницкой митрополіи (см. выше стр. 303 и слѣд.). Ред.

<sup>1)</sup> Сочиненіе, о которомъ идетъ здёсь рёчь, къ сожалёнію, намъ неизвёстно. *Ped*.

Оно твердитъ, что Никонъ, отступя отъ истиннаго Бога, приложился во лживому, иному Іисусу, что именованный Іисусъ есть лжехристосъ, то-есть антихристъ, и что, слъдовательно, россійская и греческая церковь въруетъ не во Христа Спасителя, а во антихриста.

Таковыхъ твореній авторъ напои ученіемъ симъ приверженцевъ своихъ: въ Лужкахъ — Іакиноа, Кодрата и сообщниковъ ихъ; въ Новозыбковъ — Ивана Пресъкина, Бульбичей, Мазичей и сообщниковъ ихъ; въ Добрянкъ — упрямаго кривотолка и пренаполненнаго сосуда всянаго пронырства и ухищренія Григорія Козина, егоже, яко обръте по сердцу своему, и произведе и во іерея 1), которому по времени поручено бъ старъйшинство надъ прочими священники 2). Тогда, имъя силу, дъйствовате и творяще, якоже годъ ему бысть. Сей, прежде пріятія сана, всъмъ громогласно проповъдываль, что священства нынъ нътъ на свътъ и что если когда у него на ладони волосы вырастутъ, тогда и священство будетъ, что за



<sup>1)</sup> О поставленіи Григорія Козина попомъ въ Добрянку см. въ воспоминаніяхъ Я. Балычева (Брат. Сл. 1891 г. т. І, стр. 780). Какъ вообще Кононъ, почитатель "тайнаго" священства, производилъ поставленіе поповъ, объ этомъ даетъ понятіе отобранное въ 1856 г. у его ставленника, Оомы Блохина, подвергшагося аресту, показаніе. Вотъ что говориль онъ на допросъ: "По просьбъ почти всъхъ воронковскихъ раскольниковъ, но преимущественно Андрея Карамина и Енима Бушева (который и донынъ остается главнымъ ревнителемъ раскола въ Воронкъ ръшился принять священство. Предъ праздникомъ Рождества Христова рукоположенъ Конономъ въ мъсу, принадлежащемъ Воронку и стоящемъ по дорогъ въ Понуровку, въ устроенной для этого случая полотняной палаткъ, или церкви. Кононъ быль въ черномъ тулупъ, но во время священнослуженія облачался въ обыкновенную епископскую одежду, кромъ митры. Рукоположеніе совершалось въ теченіе трехъ ночей: въ первую ночь посвятили въ стихарь, во вторую совершена литургія и поставили во діакона, а въ третью ночь при литургіи поставили во священника. Ставленную грамоту получилъ черезъ мъсяцъ по рукоположении отъ Бушева".

 $<sup>^{2})</sup>$  Въ "старъйшинство", т.-е. въ благочинные Григорья Козина произвелъ Антоній Шутовъ. Ped.

царя Бога молити нивакъ не возможно, что пророцы Илія и Енохъ не пріидутъ и что антихриста послъдняго не будетъ. Ктому же свидътельствуютъ, что онъ назначалъ время кончины міра и втораго пришествія Христова, и для того съ товарищи наряжались въ смертное платье. И когда соединися съ Конономъ, тогда, яко губа, наполнися отъ него вышеописаннаго ученія его. Еще же умыслища и усовътоваща:

- 1-е) еже пятой просфиры за царя не приносити отнюдь, что онъ утверждаль публично;
- 2-е) за присягу на подданство къ царю читалъ третій чинъ, яко еретиковъ;
- 3-е) вто сходить на поклонение ко святымъ мощамъ, такъже читалъ третий чинъ;
- 4-е) давалъ ходъ кривотолкамъ, именующимъ имя Іисусъ антихристомъ, и признающимъ, что россійская церковь въруетъ въ чернаго діавола;
- 5-е) настраиваль на кривыя понятія клиръ свой и прихожанъ, и поощряль ихъ всёми силами дёйствовать по его направленію. И посему-то влиръ и приходъ его суть совершенно набиты безпоповскихъ понятій: Никола, черный попъ ихъ, прямо утверждаетъ, что россійская церковь въруетъ во инаго Бога, т.-е. во антихриста; діаконъ Іаковъ то же, у котораго взята была тетрадь подъ названіемъ "О послёднемъ антихристь", въ нейже между разными сужденіями о россійской церкви говорится тако:

«Вопрошу васъ, о преглубокою тьмою покровеннім никоніане! — къ кому вы окаянніи прибъгнете, на кого воззрите во второе страшное пришествіе Христово? ко Ісусу ли Сыну Божію, коего отрекостеся? ко Христу ли, коего обругали? ко Владыкъ ли, коего не пріяли? къ Царю ли, коему не послужили? ко Спасителю ли, коему не поклонилися? Развъ къ своему незнаемому Іисусу, съ нимже и сведени будете во дно адово. Кое дерзновеніе возымъете? кій отвътъ имате дати, иже самоволно отрекошася Вседержителя и поклонишася мучителю?»

Братское Слово. № 15.

1/8 28

Здъ уже прямо Іисусъ именуется мучителемъ, т.-е. послъднимъ антихристомъ, и судъ наводится, что онъ со своими повлонниви, во второе приществіе Христово, сведенъ будетъ (оле, ужаса!) во дно адово. Сія злохульная тетрадка, хотя и не собственнаго сочиненія помянутаго діакона, но содержаніе смысла онаго вполнъ пріемлется, какъ имъ самимъ, такъ и сообщниками ихъ.

Таковая ужасная и отъ въка неслыханная злохуленія (ибо никакіе еретики, ни жидове, ни самые бъсове еще не дерзали произносить такой хулы и суда), воспятили меня отъ послъдованія за ними, и я часто, ходя уединенно по пустыннымъ урочищамъ, размышлялъ о семъ, непрестанно возносилъ плачевные гласы до облакъ, рыдая не утъшно о своемъ сиротствъ и о страшныхъ злохулъніяхъ. Ибо если остаться безъ священства — есть тщета души; если же послъдовать за кривотолками и смълыми и дерзкими хульниками — есть проявленна пагуба.

Имъя же навлонность въ чтеню разныхъ внигъ, особенно древнихъ рукописей, и проходя оныя, обрътахъ въ нъвіихъ писано имя Христово іс. ії. ії и ійсъ. Видя сіе, я нивакъ не могъ склонить совъсть свою отдаться въ распоряженіе кривотолкамъ, помышляя: если по ихъ понятію Іисусъ есть антихристъ, то отъ антихриста нивакой тайны не пріемлется, и они не имъютъ хиротоніи и дъйствуютъ безблагодатно; а если это не антихристъ, поелику и въ древнихъ нъвіихъ книгахъ тако писано обрътается, то они, именуя Христа антихристомъ и осудивъ его во дно адово, неминуемо загремятъ сами туда, по неложному словеси Христову: «имже судомъ судите, судятъ вамъ, и въ ню же мъру мърите, возмърится вамъ».

(Окончаніе въ слъд. №).



# Протојерея Алексія Иродіонова

"Обличеніе раскольническаго лжеученія" 1).

### ГЛАВА ЧЕТВЕРТАЯ.

О томь, кому подобень есть сей расколническій лжеучитель.

### Проповъдь раскольническая.

Но аще, по ихъ, ересь въ Россію внесена, а времене и лица не является, и хотять, да попустится имъ тая рвчь, авибы безъ описанія ересь тайно могла есть внити, аще и не мощно есть тако быти? Но како аще такимъ ересемъ и новымъ чиномъ святопротивнымъ отъ кого нововводимымъ въ церковь, и како архіерей и іерей вново служити въ церквахъ, яко вмёстё съ простыми народы знаменоватися (по ихъ) поеретически переучиваны вси быша были, како не явишася тому спорницы и обличители, тако отъ духовнаго, яко отъ мірскаго чина? како умолчаща самодержцы? како безъ описанія уступища сугклитъ? како архіерен и іерен не возобличища? како по монастыремъ святоживущім не сопротивищася? како всероссійское множество тако модча въ ересь вступи? како святіи вси россійстіи, по времени другь по друз'в выну бывшін, до царя Іоанна Васильевича и послежде, о томъ не воспроповъдаща? Како же и гречестіи архіереи, часто въ Россію пріважающе, безъ наученія о такихъ ересвув россіанъ оставиша, а наипаче о явныхъ вещехъ, яже тако

Продолженіе. См. выше, стр. 319. Братское Слово. № 16.

на россійскомъ, яко на греческомъ языцѣ равнопоказателнѣ пребываютъ, еже есть о сложеніи перстъ на знаменованіе честнаго креста, о печати на просфорахъ, о имени Ісусовѣ, о аллилуіи, о церковныхъ околохожденіяхъ и о прочихъ, явственно на обою языку показатися могущихъ? — како, аще быша противны Богу и церкви и ереси нововводимы были, то како просто умолчаша? Не вѣрна суть сія, не вѣрна, и всякаго вѣроятельства не суть достойна.

## Обличеніе православное.

Не уподобился еси, пестрословный прелестниче, евангельскому купцу, ищущему добрыя бисеры, иже обръте единъ многоцъненъ бисеръ, шедъ продаде вся едика имяще и купи его (Ме. 13 гл. 4-6 ст.): не ищеши бо пречистыхъ таинъ Христовыхъ, дражайшихъ здата и и сребра и всякаго честнаго камени. Но уподобился еси въ первыхъ малоумнымъ дётищамъ, невъдущимъ цёны злата и сребра и прочихъ многоценныхъ вещей, но собирающимъ при брезъхъ нъкія цвътныя камешки, ни единыя ціны достойныя, и о тіхъ чудно радующимся. Собраль бо еси цвлый суевврныхъ догматовъ твоихъ мвхъ, и сотвориль еси ученымъ людемъ жалость, купно и смъхъ. Како бо ученому человъку не жалостно видъти тя слъпаго ритора, бродяща по каменистому и весма бъдственному пути богословскаго ученія и злополучно о всякій камень православныхъ церковныхъ преданій претыкающася и разбивающася? Како же и не смъшно слышати ученіе твое новое и странное, и глупое и премерзское, проповъдуемо съ толикимъ дерзновеніемъ, не отъ Павла избраннаго божественнаго сосуда, третіе достигшаго небо и неизреченныя слышавшаго глаголы, но отъ тебе злохитраго лестца, который на Повънцъ родился и расколнического худенія млекомъ воспитался, и старыя расколническія бредни и тяжкія хулы новымъ риторскимъ краснословіемъ проповъдати нынъ потщался еси? Такови

по всему тебв подобни были иногда во Греціи еретицы аріане, старою вірою нарицавшій свое еретическое зловъріе, новою же върою именовавшіи православное нивейскаго собора исповъданіе, ихже обличаеть святый Григорій Богословъ, глаголя: «Песокъ чтуще, и свътилники укоряюще, камешки сокровиществующе, и бисеры презирающе: не бо въдають, яко не толико песокъ звъздъ обильшій и каменей прозарных вамешки, елико сія оных в чистшая же и честнъйшая. Паки негодуещи, паки воскрушаешися, паки укоряеши: новая въра!" Доздъ Богословъ. Изрядно таковыхъ вашу братію риторовъ описуеть и подражаемый тобою православный нашъ учитель, јеромонахъ грекъ Софроній Лихудіевъ, въ предисловіи своея Риторики глаголя тако: "Зъло повредися о семъ [мнъніи, яко риторика не отъ ученія происходить, но отъ природнаго остроумія] множество ненаказанных списателей, иже восхотъща именовати себе самыя учители риторики. Зане послъжде, егда наполниша весь міръ книгами и дътскими блядословіи, познашася нази отъ силъ величайшаго благоглаголанія, сирвчь риторическія силы. [Ниже] въ благольпіи сея риторики не изчисляю азъ оное многословесіе, еже нынъ мнози имутъ, исполненное суеты и буйныхъ безумствъ: случися бо, яко грубіи человъцы, иже ради утъсненій персей своихъ не уразумъвше доволно сей высокій родъ благоглаголанія и превосходящаго ума, плодоносятся (склоняются) весма ко уловленіемъ писменъ, ко реченіемъ и къ періодомъ, подобно дътемъ, иже не въдяще цъны злата и бисеровъ, цвътныя нъкія камешки при брезвую собирають и о нихъ чудно радуются. Не есть убо сія, не есть, яже отъмногихъ мнится быти, риторика, тканіе реченій и кругъ періодомъ хитростнъ обточенъ. Риторика есть ръка великая ума, яже состоится паче вещми и разумы, неже словцами красными". Доздъ Софроній. Въ числъ убо таковыхъ лжесловесныхъ риторовъ и ты, лжеучителю, обрътаешися: не истину бо взыскуещи, не догматы въры

святыя проповъдуещи, но словцами красными періоды своя наполняещи, и едино тщетное суевъріе утверждаещи. Второе же: дивно уподобился еси безсловесному пифику (обезъянъ), который аще увидитъ человъка что-либо творяща, шіюща, напримірь, или крояща, или читающа, или пишуща, то и онъ тщится дълати. Но како дълаетъ?весма безразумно и безъ въдънія. Что бо и въдаетъ обезъяна, - животное смъха единаго достойное, разума не причастное? Случается бо въ первыхъ, что видъвъ человъка [который тщаніе имъеть еще уловити его] съть простерша, и въ ней валяющася и заплетающася, таже довителю отшедшу съ хитростію, а съть свою на томъ же мъстъ оставлшу: приходить бъдный пификъ, и якоже видълъ есть человъка сътію завязующася, тако и онъ входить въ съть и оплетается въ ней, и ловъ бываетъ человъку. Тако и ты твориши, лжеапостоле! Понеже увидълъ еси въ вышереченной Риторикъ, въ книзъ второй, во главъ девятой, руководство къ развращенію нъкіихъ предложеній, яже суть ниже зъло явна, ниже весма не върна, но полувърна, то-есть сомнительна и недостовърна, - сіе, глаголю, сущее доброе руководство узръвъ, злъ сотворилъ еси, яко же безумная обезъяна: абіе бо вооружился еси не на басни языческія, не на хулы еретическія, но на явную и познанную, самого свъта солнечнаго свътлъйшую, истину канолическаго благочестія. Тъмже, яко пификъ заплелся еси въ съть расколническаго суевърія, и быль еси желаемый ловъ, не нашему православному учителю, но древнему прелестнику діаволу, яко лву рыкающему и ищущему кого поглотити, якоже глаголетъ верховный Апостолъ Петръ. Почто убо, учася риторики отъ нашего православнаго учителя [аще и не въдущу ему], священныя богословіи отъ него не учишися? Онъ бо прямый бъ учитель въры, грекъ родомъ, поборникъ Восточныя церкве, риторъ, философъ и богословъ ученіемъ, благоревностный обличитель латинскихъ заблужденій [якоже являють дві книжицы его, наречен-

ныя отъ него 1) Мечецъ духовный, 2) Аккосъ, или врачество], но се вашего суевърія не знастъ, не проповъдуетъ. и слова о нихъ не творитъ: убо извъстно въдаетъ, яко сін догматы ваши не суть догматы віры, но догматы суевърія. Ты же за сія догматы суевърія яко за въру стоиши и подвизвешися. Аще бы ты со ученіемъ риторскимъ и богословское почерплъ еси, отверглъ бы еси расколническое лжеучение и быль бы еси земля добрая, сторичный плодъ израстившая, или купецъ добрый, обрътшій многоцінный бисерь и все имініе свое продавшій, а того купившій. Нынъ же, риторикъ учася, богословіе же презирая, путь еси жестокій, на немже падшее съмя слова Божія попрано бысть и птицы небесныя позобаша е (Лук. гл. 8 ст. 5), купецъ еси безумный, бисеры драгія продавшій, а камешки купившій. Аще бы ты истинный еси быль учитель въры, проповъдаль бы еси въру Христову просто, не чрезъ риторскія хитросплетенія, но чрезъ апостольское просторвчіе, якоже божественный Апостолъ Павелъ въ первомъ посланіи къ кориноянамъ, во главъ второй, глаголеть: и азг пришед ка вама, братіе, пріидохъ не по превосходному словеси, или премудрости, возвъщая вамъ свидътельство Божів: не судихъ -бо въдъти что въ васъ, точію Іисуса Христа, и сею распята (ст. 1 и 2). То-есть: судиль быти у вась невъжда и препростый, ничтоже въдый философскаго киченія и риторскихъ козней, точію простымъ и неухищреннымъ словомъ сказуя вамъ распятаго Христа. И паки глаголеть: и слово мое, и проповъдъ моя не въ препретелных человъческія мудрости словесьх, но въ явленіи духа и силы: да въра ваша не въ мудрости человъчестъй. но вз силь Божіей будет (ст. 4). Видиши ли, прелукавый хитрословче, како Учитель языковъ отмещетъ человъческую мудрость отъ проповъди слова Божія? Ибо чрезъ сицевая риторская умышленія еллинстіи мудрецы развращаху благовъстіе Христово, и мощно есть кому чрезъ сіе самое развращенія правило развращати вся

догматы святыя канолическія віры, напримірь: догмать о Святьй Троиць, догмать о воплощени Сына Божія, о безсъменномъ зачатіи, о рождествъ отъ матере безъ отца, о крестной смерти, о воскресеніи и о прочихъ. Не симъ ли правиломъ Іуліанъ отступникъ разрушалъ въру Христову, якоже пишетъ Бароній, літо Господне 363-е? "Въ пути [рече] на брань противу персовъ идый Гуліань, нощію книги писаше противу Христа и святыхъ Евангелистовъ и въры христіанскія [Іеронимъ, епистолія осмьдесять четвертая]. А понеже бъ словесень, многимъ ко спасенію сими книгами препятіе сотвори. Но Кириллъ святый архіепископъ Александрійскій, премудрыми и зъло сильными возраженіями истни я и разсыпа". Доздъ Бароній. Тако убо и ты, оставивъ Божію премудрость, мудрствуещи человъческая, и чрезъ риторское хитрословіе развращаеши истинный путь благочестія. А понеже сіе твориши, нъси истинный учитель святыя въры, но злохитрый еретикъ и скверный лжеучитель.

Велиши убо показати намъ, въ кое время тыя ереси и новины россіане пріяша, - при коемъ князъ, или царъ, и прочая. Убо яко ты съ нами твориши, тако и мы съ тобою. Наступаеши на насъ, яко лжу глаголющихъ, внегда глаголати намъ, яко греческія обычаи въ россійстъй церкви измънишася, и вопрошаеши ревностно: въ кое время, при коемъ князъ, и кто отъ еретикъ таковая предаде, и прочая и прочая? Противъ убо тъхъ вопросовъ, и мы тебъ таковыя же можемъ предложити, и предлагаемъ вопросы. Рцы убо намъ: аще антихристова печать есть треперстное ко знаменію честному сложеніе, или ересь нъкая древнихъ еретиковъ, яко же безумно вредословища ваши начальницы? Аще речеши первое: покажи явственно самаго антихриста: кто онъ есть, когда родися и гдъ? и како воцарися, како же царствуетъ? чувственно ди, или духовно? и чесо ради толь долговременное имъетъ царство? гдъ же Илія и Енохъ, предтечи втораго пришествія Христова? и гдъ обътованіе

пришествія его? Развъ речеши святьйшаго Никона патріарха антихриста, а Илію и Еноха-Аввакума пребезумнаго и Никиту сквернаго? Но гдъ есть власть ихъ великая, еже огнемъ дыхати и враги своя тъмъ поядати, небесныя двери заключати, и воды въ кровь превращати? Не яко ли дымъ изчезоша, и память ихъ съ шумомъ погибе? Гдв же страшное Христово пришествіе, востаніе мертвыхъ, и чаемый страшный судъ? Негли речеши: вся сія духовно подобаеть пріимати? Тъмже и первое Христово пришествіе бысть духовно, и все священное писаніе ничтоже глаголеть по исторіи, но вся духовив. Безбожниче, безбожниче треокаянный! Како сія дерзаеши смышляти и глаголати на прельщение незлобивыхъ, себъ же на въчное осуждение и погибель! Но негли речеши: мы не нарицаемъ треперстнаго вашего сложенія печатію антихристовою, точію не пріемлемъ его? Тъмъ же паки вопрошаю тя: аще печатію антихристовою не нарицаеши, почто съ таковыми лаятели сообщаешися? чесо ради не обличаеши ихъ, яко хулниковъ, и досадителей церкве Христовы? чесо ради таковыхъ преслушниковъ церкве, ижже самъ Христосъ къ язычникомъ и мытаремъ причитаеть, ихже за раздоръ единъ, яко разсъкателей твла Христова, бъгати и удалятися повелъваетъ святый Златоустъ [якоже выше показася], ты же по своему ко онымъ пристрастію почитаеши ихъ яко апостоловъ и пророковъ? почто производиши ихъ во учители, и въ крестители, и въ духовники, и въ пастыри расколническія? А они достойни суть свиніи пасти за свое безуміе и невъжество. Воистинну, каково стадо, такови и пастыри; каковы игумены, такова и братія. Негли не нарицаеши убо печатію антихристовою треперстнаго къ знаменію крестному сложенія, но нарицаеши ересію: тъмже покажи, обличи, засвидътельствуй, отъ коего еретика сія ересь произниче, въ кая лъта произыде, при коемъ царъ, или патріарсъ греческомъ? и како греческая церковь вся абіе ересію повредися, како вся ослівноша, како онімівша, како по пророку, вси нѣми быша, даяти немогуще (Исаіи гл. 56, ст. 10)? како ереси сей не сопротивишася, како не обличиша, не запретиша, не извергоша? Ей, ложъ сія, ложъ, яко же ты глаголеши, на греческую церковь солганая, яже древле попираемая, нынѣ явѣ всенародствутъ. Что же дивно, яко въ Россіи спорницы и обличители суевѣрію вашему до Никона патріарха не явишася? Ибо и егда оригеновы книги вся вкупѣ со всѣми заблужденіями и плевелами въ греческой церкви пріемлемы были во время Златоустаго, и прежде того, и потомъ даже до пятаго собора, не было спорниковъ и обличителей; а пятый соборъ разсмотрѣніе о нихъ изрядное учинилъ, и овыя убо пріялъ, яко православныя, овыя же отвергнулъ, яко злочестивыя. Прочія же сему подобныя примѣры множества ради оставляю.

#### ГЛАВА ПЯТАЯ.

О томъ, яко не могутъ расколщики показати, въ кое время восточная церковъ заблудила отъ православія, и потому не церковъ заблудила, но они сами; и яко суевъріе ихъ не точію не нуждно есть ко спасенію, но и противно слову Божію.

## Проповѣдь расколническая.

Но негли и недостойновърное ихъ слово еще усилствуютъ въроятелно быти, яко пастыри россійстіи, аки вси ціани, молчаще предстишася, россіане аки бы во снъ нощію ереси пріяша, и забыша въ кое время и отъ кого пріяша, гречестіи архіерен аки бы слъпи и безъ очесъ въ Россію прихождаху, съ пастырми россійскими вмъстъ служаще, и ихъ рукополагающе, а ересей не увидеша. Но како мощно въ толикомъ множествъ россійскомъ, акибы вново впадшемъ въ ереси и въ новопротивные чины, не остатися нъкимъ, тако духовнымъ, яко мірскимъ, въ первыхъ православныхъ обычаяхъ, и въ старомъ греческомъ преданіи, и тое аще бы было старое

согласіе, и книги не удержати въ тайнъ въ градъхъ, или въ селвхъ, или въ пустыняхъ, и не довести содержаніемъ даже до Никона, яко же отъ аріанъ и отъ иконоборцовъ, и при такихъ ихъ насильныхъ гоненіихъ, оставащася мнови православно - хранители? Тако, по отступленіи Римлянъ, Антоній, иже въ Новъ-градъ на камени чудеснъ принесенъ, съ прочими инови отлучившеся отъ гоненія, врышася въ пустыни, и тако восточная церковь отъ нихъ отдучися, якоже и бълорусцы отлучишася отъ отступниковъ своихъ архіереевъ, еже и мы нынъ, блюдущеся новопреданія Никонова, храняще древнее святыхъ согласіе, явствуемъ. Како тако могла бы ересь правовъріе покрыти безъ въдънія? како безъ обличителей? како безъ остальцевъ благочестія? како врата адова тако церкви одольша и весма безъ правомудрствующихъ учинища? Невозможна сія, невозможна тако быти; и ложь сія місто не можетъ имъти при истинъ.

Но еще и и чревъ сія возглаголють и хотять и сему, чему невозможно, быти: яко тако ересь модчащи вниде, тако всвхъ безъ останка, безъ обличенія повреди, тако врата адова россійскую церковь тэми ересми безъ противящихся одолъша, и греческое православіе, еже съ начала пріемше, тое послъжде не возъимъща, -- да рекутъ иже тако дерзаю щін: аще отъ описанія времене тому и лицъ опредъленныхъ уже повазати не могутъ, аще отъ явствованія лвтописцевъ не взыщутъ, аще последованія не поважутъ, безъ которыхъ сіе слово стати не можетъ, но поне свое мивніе, въ кое время возмнять новомивниымъ ихъ ересемъ во всероссійское множество внити. Ибо последователив другъ другу архіерем и святіи, отъ Бога славленніи, въ Россіи бяху. До Петра ли чудотворца. великаго московскаго митрополита, время тому отдаютъ? Но вто, бъснуяся, деранетъ рещи въ ересъхъ быти Петра, Алексія, Іону, Филиппа, великихъ свътиль всероссійскихъ. Московскихъ митрополитовъ, и Гуріа и Варсонофіа Казанскихъ, со всею ихъ боголюбивою паствою всероссійскою, со многими ведикопрославленными святыми, межъ твми времены бывшими, Сергіемъ и Никономъ Радонежскими, Стефаномъ, Пермскимъ просвътителемъ. Кириломъ Бълозерскимъ и Новозерскимъ, Зосимою и Савватіемъ Соловецкими, и Александромъ Свирскимъ, и прочими многочисленными чудотворцы, яко пресвътлыми звъзды, украшающими оного времени всероссійскую церковь? Аще ли же до тъхъ святыхъ помышляти не удобно, то когда право возмнятъ быти, - по Петръ ли? Но вскоръ великое свътило Алевсій возсія. По Алевсіи ли? Но абіє Іона преславный явился. По Іонъ ли? Но пресвътлъйшій Филиппъ, и Гурій и Варсонофій Казанская, пречудній всероссійстіи просвътителіе и отъ Бога прославленній чудотворцы, быша. По Филиппъ ли, и Гуріи и Варсонофіи? Но яснъ сіе лжемивніе обличаеть священный соборъ всероссійскихъ священныхъ боголюбивыхъ архіереовъ, при царъ Іоаннъ Василіевичь бывшій, прежде архіерейства сихъ тріехъ світиль, на воторомъ согласно старопечатнымъ внигамъ знаменоватися повельно и на небрегущихъ о семъ написано: аще вто не знаменуется двъма персты, яво Христосъ, да будетъ провиятъ (Стоглавъ, гл. 31), а аллиллуіа тройственная съ четвероприглашеніемъ названа латинская ересь (гл. 42). Тако въ семъ соборномъ согласіи рукоположеніе пріяща святіи Филиппъ и Гурій и Варсонофій; тако архіерействоваща, и паству свою добръ въ Богу управиша, и отъ Бога чудно прославлени быша; тако тое старое согласіе и послъ россійстіи архіереи, и до Никона патріарха, соблюдоща; тако и вселенстіи Іереміа Цареградскій, и Өеофанъ Іерусалимскій патріарси, бывшій въ Россій, россійскому благочестію согласовашася, якоже о нихъ повъсть являетъ (Корм. л. 15 и 26); тако въ старопечатныхъ московскихъ книгахъ, якоже и въ бълорусскихъ, двъма перстома знаменоватися вельно [на брезъ написано: Книга о въръ, глава 9. Кирилъ Іерусалимскій глава 4. Катихизись малый листь 17, болшой глава 2. Стоглавъ глава 31. Максимъ грекъ глава 40, и

во Псалтири печатной; внига Бълорусскія печати во Угорцахъ, року 1618, Грамматика печатная въ Вилнъ лъта
7103, Исторіа о иконъ Пресвятыя Богородицы Тихфинскія, и толкованіе сложенію перстовъ]; сице и на святыхъ древнихъ всъхъ иконахъ назнаменовано. Откуду тако
твердо, тако явственно, тако силно, не даетъ ни времене,
ни мъста свое мнителствовати хотящымъ, аки бы, по
ихъ, новымъ ересемъ всенароднъ россіаномъ новонаучитися и новопріяти послъ греческаго наученія. Весма сіе
лжемнъніе обличаетъ, весма отмещетъ, весма изничтожаетъ и весма, еже имъща патріарси Московскій по
старопечатнымъ книгамъ согласіе, старогреческое преданіе имъща, являетъ.

#### Обличеніе православное.

Точно тако и мы тебъ долженствуемъ вопрошати, якоже ты насъ вопрошаеши, да въ свою, юже ископалъ еси, яму впадеши, и въ своей сокровенной увязнеши съти. Убо повъждь намъ:

Первое: въ кое время мнимыя вамъ ереси грецы пріяша, при коемъ греческомъ царъ, или патріарсъ, или князъ россійскомъ, и кто о семъ отъ святыхъ писаніемъ возвъщаетъ?

Второе: такимъ ересямъ како не явишася спорницы и обличители, тако отъ духовнаго, яко отъ мірского чина?

Третіе: Аще пастыри гречестіи вси аки піани, предстившеся, ереси пріяша и забыша, въ кая льта и отъ кого пріяша; но како мощно въ толикомъ народа греческаго множествъ не остатися нъкимъ, тако духовнымъ, яко и мірскимъ, въ первыхъ православныхъ обычаяхъ и въ старомъ апостольскомъ преданіи? — и тое, аще бы было старое, согласіе и книги не удержати въ тайнъ, въ градъхъ, или въ селъхъ, или въ пустыняхъ, и не довести содержаніемъ даже до скончанія въка? Ибо и во время антихристово будетъ церковь Христова вратами адовыми не одолънна, даже до втораго пришествія

Христова, якоже чтемъ во Апокалипсисъ, во главъ второй-надесять, въ стихъ четвертомъ-надесять: и даны быша жень два крила орла великаго, да паритъ въ пустыню въ мъсто свое, идъже препитана бяде ту время, и времена и полвремене отъ лица зміина.

Четвертое: Въ кое время сія ересь по мивнію твоему въ греческую церковь вниде? – До Стоглавнаго ли собора? Но како отцы собора того не увъдъща, яко восточная церковь заблудила есть отъ истиннаго благочестія? Ибо отцы собора того не имъща таковаго о восточной церкви мивнія, каковое вы нынв имвете, нарицающе ю не православною, но еретическою. По Стоглавномъ ли соборъ? Но по тридесяти и осми лътъхъ былъ въ Москвъ Іереміа патріархъ Константинополскій и произвель перваго патріарха Московскаго Іова, и Россійская церковь восточную, яко меншая сестра болшую, почитала и ересей въ ней никакихъ не въдала. По Гереміи ли патріарсъ? Но по тридесяти летехъ былъ въ Москве Ософанъ патріархъ Герусалимскій, и произвель Филарета патріарха, а ереси въ немъ церковь Россійская не знала, и съ восточною церковію имъла непритворное согласіе. Между же твиъ Мелетій патріархъ Александрійскій четыре посланія писаль въ Россію, и церковь Россійскую училь покорятися восточный церкви, которое учение его такъ честно пріяли пастыріе россійстін, что тая посланія его потомъ съ книгою Кирилла [нареченнаго Іерусалимскаго] печатнымъ тисненіемъ умножили, и во свътъ славно произвели. По Ософанъ ли патріарсъ Ісрусалимскомъ церковь восточная отъ благочестія заблудила и ересь [по вашему мивнію] треперстнаго сложенія и прочія пріяла, егда въ льто отъ созданія міра 7151, отъ воплощенія же Слова Божія 1643, Паросній патріархъ Константинопольскій, Іоанникій Александрійскій, Макарій Антіохійскій и Паисій Іерусалимскій съ прочими архіерен подписаша книгу Православнаго Испов'яданія, яже учить треми первыми персты, во образъ Святыя

Троицы совокупленными, крестное творити знаменіе? Но отъ кого сію ересь греческая перковь пріять? Отъ жидовъ ли? Но они Троицы не исповъдуютъ, и крестнаго знаменія ненавидять. Оть магометань ли? Но и тіи такожде не знаютъ тройческаго догмата, ниже креста Христова почитають. Отъ латинъ ли? Но латини двъма персты, указательнымъ и среднимъ, крестятся Гякоже и сами въсте], аще и не тако, якоже вы, но не якоже и мы. Отъ арменъ ли? Но сіи по вашему нраву же и обычаю слагающе персты крестное знамение на себъ полагають. Отъ лютеранъ ли? отъ кальвиновъ? Но у нихъ якоже крестнаго знаменія ність, тако и сложенія перстовъ не бываеть. Отъ Никона ли патріарха Московскаго? Но того еще и имя не знаемо бъ восточнъй церкви, ниже на патріаршествъ бяше Никонъ, но потомъ за девять, или за десять лътъ произведенъ бысть въ патріарха. Отъ Дамаскина ли, иподіакона Студита, сію ересь пріяда восточная церковь [якоже шепчеть вамъ сатана]? Но о томъ сказують въдущій, яко не въ тое время бысть, но до того за многа лъта. Но аще бы и въ тое время быль, — быль бы онъ или православный, или еретикъ. Аще православенъ бъ, православно есть и ученіе его о треперстномъ сложеніи. И аще православно: не есть новое, но древнее, понеже православніи новинъ ненавидять, а древность любять. Аще ли еретикъ бъ Дамаскинъ: како писатели о немъ не изъявляють, како учители церковніи ересей его не обличають, како патріарси и архіереи вси единому иподіакону повинуются? Како расколниковъ во Греціи не бывало, которіи бы не пріимали треперстнаго сложенія, а за двоперстное даже до крове стояли бы и подвизалися? Како ересь сія молчащи въ церковь вниде, и вся опроверже, вся одоль, вся послушны обрьте? Како врата адова одолъша церкви Христовъ, и ни одинъ не обрътеся исповъдникъ въры и поборникъ благочестія, ни отъ патріарховъ, ни отъ архіереевъ, ни отъ священства, ни отъ монашества, ни отъ простаго народа, но вси абіе, оставльше святую въру, пріяша скверную въру, оставиша свътъ и поидоша во тму? О, сквернаго вашего лжеученія, противницы! О, злохитрства вашего лукавства, лиси! Ты убо велиши намъ показати, въ кое время ереси и новыя чины россіане пріяша; мы же не въмы, о коихъ ересъхъ и новыхъ чинъхъ глагодеши. Ваше бо перстосложеніе, аще и аріанской ереси подобится, поелику первый перстъ болій есть четвертаго, четвертый же — пятаго, но аще съ православнымъ исповъданіемъ догмата троическаго бываеть, аще безъ всякаго раскола и ереси содержится, аще пріемлется не яко догматъ, но яко средняя вещь, аще съ симъ обычаемъ есть въ церкви священство и вся тайны церковныя, яко же было во время Стоглавнаго собора и потомъ, - не есть ересь и не нарицается ересію въ новопечатныхъ книгахъ. Подобив тоежде перстосложение ваше, аще и несторіанской ереси подобится, поелику испов'яданіе Хріста единаго отъ Троицы отдъляетъ отъ догмата троическаго, но егда со благочестивымъ употребляется разумомъ, не есть ересь Несторіева, но Стоглавнаго собора установленіе, или Іакова Жидовина, или инаго невърнаго учителя догмать, невъдомо откуду произшедшій, точію въ книзъ его обрътающійся, якоже вышше въ третіей главъ отъ вашихъ отвътовъ ясно показася. Не есть же и догмать вёры, но толико отстоить оть догматовъ, елико Іаковъ Жидовинъ отстоитъ отъ самого Христа, елико Стоглавъ отстоитъ отъ Евангелія, елико отстоите вы, расколницы, отъ Апостоловъ, и елико земля менше есть небесе, толико сіе уставленіе ваше менше есть закона Божія, иже въ десятословіи, и Сумвола въры, и седьми таинъ церковныхъ. Тъмже и содержащии сіе, аще святіи отцы, аще гръшніи человъцы, аще грецы, аще россіане, къ еретикомъ не причитаются. Доводъ же слову сему таковый есть: "Еретикъ есть, иже върою чуждь" (Кормч. гл. 21, л. 224), якоже глаголетъ Василій Великій въ первомъ своемъ правиль. Но греды, или россіане, елицы двуперстнымъ сложеніемъ знаменашася прежде раскола и безъ всякой ереси православную въру содержаша, не чужди суть върою и изъ дуптиховъ, или изъ помянниковъ не извергаются: убо и къ еретикомъ не причитаются. Почто убо лжеши, злочестивый лжеучителю, на нашихъ православныхъ архипастырей (ихже новыми нарицаеши мудрецами), яко бы они глаголють, яко вси россіане пріяша и содержаща богомерзкія ереси и въ книгахъстаропечатныхъ имъща? Имъща убо въ старопелатнять киплать поветрніе о чвоперстноми сложеній отъ Іакова нъкоего Жидовина, или невъдомо отъ кого, яко плевелъ посредв пшеницы всъянное, и Стоглавнымъ соборомъ утвержденное, лже-Өеодоритомъ и лже-Кирилломъ проповъданное; но отъ коего времене сіе имъща? Явъ, яко отъ временъ онаго Іакова Жидовина, а не отъ временъ апостольскихъ, или не отъ временъ святаго равноапостольнаго князя Владиміра. Не отъ временъ, глаголю, апостольскихъ, понеже во апостольскихъ книгахъ, то-есть въ Новомъ Завътъ, сіе повельніе не обрътается; и не точію въ книгахъ Новаго Завъта нъсть о семъ повелъніи ни единыя черты, но и въ канонъхъ апостольскихъ, и въ канонъхъ седми вселенскихъ соборовъ и девяти помъстныхъ, и въ книгахъ святыхъ великихъ учителей церковныхъ, за многая лъта по Апостолъхъ бывшихъ, якоже Василіа Великаго, Григоріа Богослова, Іоанна Златоустаго, Асанасіа и Кирилла Александрійскихъ, и прочихъ свътилъ и столповъ церковныхъ, нъсть ни единыя черты. Не отъ временъ паки Владиміровыхъ: понеже въ житіи Владиміровомъ и въ житіяхъ преподобныхъ отецъ греческихъ, прежде Владиміра возсіявшихъ, и отецъ россійскихъ, по Владиміръ прославльшихся, не описуется. Ибо въ житіяхъ святоотеческихъ вся заповъди Божіи часто воспоминаются, и догматы въры и заповъди церковныя не умалчиваются, съ нимиже и сему догмату вашему можно было не покрытися молчаніемъ; но покрыся, не написася, не проповъдася, не изъявися: убо догматъ сей или суевърный есть, или тщетный, суетный и ничтожный. Како бо можетъ быти догматъ въры, еже начало имъетъ отъ Іакова Жидовина, а не отъ Хріста, Божія Сына? Еже убо вы глаголете о нашемъ православномъ учителъ Дамаскинъ уподіаконъ, сіе и мы речемъ о вашемъ Іаковъ Жидовинъ (Отвътъ вашъ 9):

Первое: яко той Жидовинъ въ лицъ святыхъ Божіихъ нигдъже поминается.

Второе: не обрътается въ числъ учителей святыхъ церковныхъ.

Третье: еже о двоперстномъ сложении написа, не утверди писанія своего свидътелствы святыхъ. Тъмже и къ въроятію сумнителенъ есть.

А о Кириллъ Іерусалимскомъ и Өеодоритъ, и о московскомъ Стоглавномъ соборъ, и о Максимъ Грекъ, и о книгъ о Въръ и о обоихъ старопечатныхъ Катихисизахъ, великомъ и маломъ, имиже своя суевърныя утверждаете догматы, имате доволный отвътъ въ книзъ обличителной на отвъты ваша, яже нарицается "Обличеніе на не правду расколническую".

Имъща убо россіане въ книгахъ своихъ не самыя ереси, но нъкая реченія еретическія, яже и преподобный Максимъ Грекъ въ своей книгъ обличаетъ, и резоны даетъ правилные, по которымъ онъ церковныя славянскаго діалекта книги началъ было исправляти, и показа достойны исправленія, за что отъ вашего расколническаго полчища премногая укоренія, злословія и досады мужественно философскою душою, яко адамантъ твердый, претерпълъ. Что убо дивно, яко вы, пребезумніи, ропщете о исправленіи книжномъ на святъйшаго патріарха Никона? Ибо такожде дъды и отцы ваши роптали и возставали на преподобнаго Максима Грека, котораго нынъ вы хотя за святость его и почитаете, но дъла его ненавидите, и онымъ ропотникамъ подобитеся, якоже чада

ехидина отщемъ своимъ. Ниже бо можете добран глаголати, сами зли суще. Древо бо злое плоды элы творить, яноже глаголеть Господь. Ибо всему свиту извистно всть, яко ересей богомеряскихь, во всей церкви российстви бывшикъ, никтоже глаголоть; ты же, лжеучителю, пообычаю своему влевещеши на православную нашу церковь, аки бы наши архипастыріе еретиками, злословище, поридають святыхь отець россійскихь, ихже Богь прослави и мы съ теплою върою почитаемъ. Сіе же твориши сего ради, дабы весь народъ россійскій возмогать еси увъщати но своему суевърно и но отступлению отъ святыя православныя церкве, и дабы вся православная Россія, твоего послушавши лжесловія, тебе знала и почитала, яко учителя и проповъдника въры, и яко втораго Павла и новаго Василіа Великаго, и другого Григоріа Богослова, и инаго Златоустаго, едиными усты восхванила бы тя. О, безумія твоего, хитрословный прелестниче! Не ищеши ли ты престола епископскаго, якоже Арій? Не желаеши ли архипастыремъ быти, якоже Евсевій Никомидійскій? Не новый ли еси Дасанъ и Авиронъ, иже, самою таковою завистію же и гордостію возставшихъ на Моисен, земля пожре и адъ поглоти? О, кольистинствуеть на тебъ Соломонова притча: есть, рече, путь, иже мнится человьком правь быти, послыдняя же его приходять на дно ада (гл. 4, ст. 12). Всуе убо труждаешися, лжеучителю нечестивый! Мы бо отцевъроссійскихъ, прежде раскола бывшихъ и православно во Святую Тронцу по Сумвому святому въровавшихъ и дебрыми делы Богу угодившихъ, аще и девма перстома безъ всякаго суевърія и раскода и отступленія знаменавшихся, почитаемъ, и въ молитвахъ нашихъ, яко заступниковъ нашихъ къ Богу, призываемъ; точію въ двоперстное ваше сложеніе не въруемъ, но вамъ сію суевърную въру оставляемъ, сами же въруемъ по святому Сумволу во единаго тріупостаснаго Бога, Егоже сложеніемъ трехъ перстовъ, согласно Сумволу, со всею православно-касо-

Братское Слово. № 16.

лическою церковію православно и благочестно, по древнему церковному преданію, испов'ядуемъ.

Аще ли вопрошаещи насъ: въ кое время россіане пріятое оть восточной церкви треперстное сложение премънили на двоперстное, и кресть четвероконечный на осмоконечный, и прочая, и прочая? Отвъчаемъ тебъ: мы не въ сложение перстовъ, по вашей слъпой богословии, въруемъ, ни въ кресть вещественный коего-либо вида, но въ самого живаго Бога, въ тріехъ упостасвять, во единомъ же естествъ славимаго, Отца и Сына и Святаго Духа, и въру сію пріяхомъ отъ Апостоловъ святыхъ и отъ богоносныхъ отецъ. Убо несть намъ нужды испытовати о вашемъ двоеперстіи. Испытуйте вы, якоже хощете, и послъдуйте баснемъ и родословіямъ безконечнымъ, еже намъ Апостолъ запрещаетъ творити въ первомъ посланіи къ Тимовею, во главъ первой, въ третіемъ и четвертомъ стихв: да завъщаеми, рече, нъкіимъ не инако учити, ниже внимати баснем и родословіем безконечными, яже стязанія творяти паче, нежели Божіе строеніе, еже вз въръ. Которая апостольская словеса толкующь, святый Златоусть глаголеть: "Басни не закона глаголеть, да не будеть! но притворенія и раставиныя пвиязи, и отверженныя догматы. Леть бо есть сущимъ отъ іудей въ неполезныхъ все слово изнуряти, дъды и прадъды счисляющымъ, да якоже се искусства многаго и повъсти мивніе имуть, да запретиши нъкоимь, рече, не инако учити, ниже внимати баснемъ и родословіемъ безконечнымъ. Что есть безконечнымъ? Сиръчь конца ни коегоже имущимъ, или ничтоже полезное, или неудобь намъ постижимое. Видълъ ли еси, како укоряеть стязанія? Идъже бо въра, не требъ есть стязанія; идъже въра, ничтоже не подобаеть испытовати. Кан потреба стязанія? Стязаніе въръ есть разорителное: ибо истязуяй не у обръте; истязуяй увърити не можетъ. Сего ради глаголеть: не упражняемся въ стязаніяхъ, запе аще истизуемъ нъсть се въра; въра убо упокометь помышле-

ніе". Доздів Златоусть (Бесінда 1, л. 1240). Что убо мнится вамъ? -- еда двоеперстіе ваше болши есть обръзанія и закона Моусеова, яже Златоустъ смвло и лерзновенно отверженными догматами нарицаеть и, последуя Апостолу, стязатися о сихъ запрещаетъ? Не болши убо суть погматы ваши Ветхаго Закона; но еже есть Законъ чиновный противу Евангелія, сіе самое есть суевъріе ваше противу въры православно-каоолическія, юже пълу и непорочну содержитъ мати наша святая восточная перковь. Убо стязаніе ваше, еже выше предложися, тогожде достойно есть поруганія, еже произносить Златоусть на еретиковъ бывшихъ отъ жидовъ, иже стязахуся о законв и обръзаніи и о прочихъ ветхозавътныхъ преданіяхъ, ничтожныхъ и неполезныхъ. Рцыте же намъ, стязателіе и совопросницы погибелніи: гдв во святомъ писаніи обрътается и отъ коего святаго отца научистеся, яко три персты, палецъ и близосредній и мизинецъ, сотворилъ есть Богъ по образу тройческому, яко у васъ богословствуетъ ложный Өеодоритъ, два же паки перста, указателный и средній, сотвори Богь по образу двоихъ естествъ Христовыхъ. Божества и человъчества? Испытайте вся божественная писанія и скажите намъ: гдъ написано, яко двоперстное ваше сложение толикую имъетъ благодать и сију, вліянную ему отъ Бога, яко чрезъ тое вси святіи не токмо россійстіи, но и гречестіи спаслися, и Богу угодили и царство небесное получили, и вамъ чрезъ тое велить Богъ спастися, минуя церковь святую, святьйшую евхаристію и вся седмочисленныя тайны святыя, самъмъ Христомъ Богомъ преданныя? Прогивнымъ же образомъ покажите и сіе, яко треперстное наше сложение толь противно и мерзко есть Богу, что вси знаменующися имъ погибоща, и погибають и погибати имуть, и аще вто и тмы добродътелей съ православною върою имъетъ, а треми перстами крестное знаменіе на себъ изображаетъ, вовъки погибнетъ, а не спасется никакими заслугами, никоими добродетелми, понеже вся доброде-

тели епо мерзость едина, и едина скверна суть предъ Богомъ. Сіе бо есть ваше проклятов лжеученіе. Но откулу сіе взясте? — отъ коего Евангелиста, или Апостола, или пророка Божія, иди учителя святаго? — не въны. Покажите убо намъ сте ясно, и тогда въру имемъ сему учению вашему. Мы же покажемь вамь, яко безь Хріста самого невозможно есть спастися. Хріста же егда рену, разумью быти: 1) самую Упостась Хрістову, 2) церковь Его, 3) вся тайны Хрістовы, изрядные же святую евхаристю. Кто убо спасеся когда безъ Хріста? Кто же когда вниде въ небо мимо святыя церкви, мже всть невъста Хрістова, столиъ и утвержденіе истины, домъ Божій, градъ Божій, и прочая и прочая? Кто же и безъ таинъ Хрістовыхъ спасеся? Никтоже, Невозможно есть спастися безъ Хріста, понеже самъ глаголеть у Іоанна, во главв пятой на десять, въ четвертомъ, пятомъ и щестомъ стихахъ: Якоже розга не можетъ плода сотворити о себъ, аще не будеть на лозъ: тако и вы, аще во Мни не пребудете. Азъ есмь лоза, вы же рождів; и мже будеть во Мињ. и Азъ въ немь, той сотворить плодъ много: яко безь Мене не можете творити ничесоже. Аще кто во Мит не пребудеть, извержется вонь, якоже ровга, и изсышеть и собирають ю, и во огнь влагають, и спараета. Се видите, яко невозможно есть спастися безъ Хріста. Зрите же, яко и безъ церкве не лъть есть спастися. Аще же не послушаеть ихъ, рече. послужде церкви: аще же и церковь пресмушаеть, буди тебь, якоже язычник и мытарь. Аминь бо глагомо вамь: елика аще свяжете на земли, будутъ связана на небеси; и емис аще рагрышите на земли, будуть рагрышена на невесых. (Ме. гл. 18, ст. 17-18). И наки: смущаяй вась, Мене слушаеть: и отметаяйся вась, Мене отмытается; отмптаяйся же Мене, отмптается пославшаго Мя (Луки гл. 10, ст. 16). И паки: да увъси, како подобаеть въ дому Божіи жити, яже есть церковь Бога жива, столь и утверждение истины (Тип. гл. 3, ст. 15).

Убо жиоже безъ Кріста спастиси невозможно есть тако и безъ церкве; но не якоже безъ Хріста, тако и безъ вашего перстосложения. Сего бо вы якиже досель не понаваете, тако и вовъки показати не можете. Невозможно есть паки спастися безь тапиь церковныхь, безь крещенін, безъ причащенія и покаянія, и прочикъ. Понеже o Roemeniu Cunt Xonctoct tartoaett come amo he boдитен водого и Лухожь, не можеть внити въ царствие Боже (Тока. тл. 3, ст. 5). Разна и о причащени : чоще не снисте плоти Сына человического, не піете прове Bro; sousoma ne uname es cebr (loan. es. 6 cr. 58). Подобив и о понаяніи: аще не покаетеся, еси погибнете (Лук. гл. 13 ст. 3). А о сугубой аллилуін съ припъвомъ: слава Тебь Боже, таковых установленій ни въ Новомь Завъть, ни въ Ветхомъ не обрътаемъ: убо сіе установлянів Отоглавнаго собора есть, а не Христово, ни апостольское, ни вселенскихъ соборовъ. А равив, якоже двосперстное сложение и сугубое алипуиа не догматы суть ввры, ниже заповъди Господни, ниже тейны церковныя: убо и во спасеню не нужны суть. Почто убо вы, противницы, много велервчите и стязветеся о сихъ мелыхъ и ко спасение не нужныхъ статіяхъ? Развъ того ради, дал покажете свое непокорство и къ расколу свое желаніе? Аще бо, по Апостолу, не оправдися человике от дим закона, но токмо въроно Інсуст Христовою (Галат. гл. 2, ст. 16): множае паче не оправдится отъ предания Ототлавнато собора. О отпекъ же собора того, утвердившихъ противная восточный церкви преданія, за которыя вы яно за самую въру стоите, отвъщаю со свитымъ Апоотоломъ Павломъ, яко комуждо дается явление Духа на ползу: овожу бо Духомъ дается слово премудрости, иному же слово разума, о том же Дусь; другому же въра, тъм же Духом, иному же дарованія исцыленій, о том эне Дусь; другому эне двиствія силь; иному эне пророчество, другому же разсуждение духовомь; иному же роды языков, другому же сказанія языковь. Вся же сія

дъйствует едина и тойжде Духа, раздъляя властію коемуждо якоже хощет (1 Корин. гл. 12, ст. 7—11). Отцы убо россійстіи, Петръ, Алексій, Іона и Филиппъ и прочіи, ихже вы счисляете прежде Стоглавнаго собора, и во время собора того и по соборъ бывшіи, — имъща дары Духа Святаго великія и богатыя; обаче не вся, яже Апостоль въ вышереченномъ словъ счисляеть. Имъща убо въру, дарованіе исцъленій, дъйствія силь, и нъцыи пророчество: сіе достовърно и мы не прекословимъ. Слово же премудрости и слово разума, и роды языковъ и сказаніе языковъ имъща гречестіи древніи отцы, а не россійстім чудотворцы: понеже не вся дары всёмь равно даеть Богь, но раздъляеть, якоже хощеть, и овому убо даетъ сей даръ, овому же другій, якоже изрядно сказуетъ избранный сосудъ Христовъ предреченными словесы. Скажите же, пожалуйте, святьйшій Никонъ патріархъ Московскій и прочіи по немъ патріархи и архіереи имъща ли кое дарованіе духовное, или не имъща? Аще речете: не имъща? — противно будетъ слово ваше естественному разуму, и вышереченному слову апостольскому, и притчи Христовой о талантахъ. Аще ли речете: имъща? должны есте показати, кая дарованія имѣша. Исцъленій и пророчествъ не показуете, и мы не истязаемъ; премудрости же и разума и въры покрыти не можете, и россійское благочестивое царство не попустить вамъ. Къ чему же даетъ Богъ премудрость и разумъ и въру, аще, по вашему безумному ученію, не подобаетъ премудростію и разумомъ и върою дъйствовати? Не сіе ли есть скрыти таланть въ землю, за что глаголеть Господь лънивому рабу: подобаше тебъ дати сребро мое торжникомъ, и пришедъ азъ взяль быхъ свое съ лихвою, — и абіе наводить сіе страшное изреченіе: возмите убо от него таланть и дадите имущему десять таланть; и неключимаго раба вверзите во тму кромъшную, ту будеть плачь и скрежеть зубомь (Мат. гл. 25, ст. 27, 28 и 30). Аще убо тако есть, якоже и есть, то почто вы ропщете

на Никона патріарха и на всю церковь о исправленіи книжномъ, которое онъ началъ и произвелъ во славу Божію и во общую ползу всъхъ православныхъ христіанъ? Тако ли не лъть есть Богу творити безъ вашея воли ничтоже, понеже око ваше лукаво есть, яко Онъ благъ есть? О, безумія вашего, пребезумніи лжеучителіе!

(Продолжение въ слъдующемъ М.).

# Отвъты на 105 вопросовъ старообрядцевъ <sup>1</sup>).

## Вопросъ 85-й.

Если справедливо отвергаетъ ваша церковь апостольскую хиротонію старообрядческаго духовенства, то въ силу какихъ каноническихъ правилъ она принимаетъ совершенныя старообрядческимъ духовенствомъ таинства: св. крещеніе и бракъ безъ повторенія?

## Вопросъ 86-й.

Признавая старообрядческое духовенство простецами, или другими словами свазать самозванцами, и совершенным имъ таинства: св. крещеніе и бракъ, таинствами законными, то укажите какой соборъ опредълилъ самозванцамъ совершать св. таинства, и повелълъ святой церкви принимать оные, какъ совершенныя самозванцами безъповторенія?

#### Отвѣтъ.

Въ сихъ двухъ вопросахъ братчики тщатся указать мнимое противоръчіе въдъйствіяхъ церкви относительно ихъ именуемаго священства, — спрашиваютъ: если церковь не признаетъ ихъ священство, то какъ же признаетъ

<sup>1)</sup> Окончаніе. См. выше стр. 340.

совершаемыя симь овященогномъ: таинства: бракъ и крещеніе? Но, во-первыхъ, сововить не справедливо говорать ови будто церковь принциаеть совершенные ихъ священствомъ браки. Брадовъ этихъ цервовь не привнаеть за таннство, и если принимаеть, то совсямь не потому, что они врнявны распольническими попами, кажъ это мы показали въотвъть на 74, 75 и 76 вопросы. Что же касается, во-вторыхъ, крещенія, то оно принимается смотрительно, когда совершено и міряниномъ, даже бабкою, однако изъ того, что отъ мірянина крещеніе пріемлется, развъ можно заключать, что и мірянинъ, совершив шій крещеніе, есть сихщеничкь? Притокъ, прещенію и хиротоніи совопросники совстить произвольно усвояють одинаковое значеніе. Хиротовін, жакъ таинство, въ коемъ преподается благодать на совершение всихъ другихъ. таинствъ, можетъ быть совершнема только епископомъ, такъ что и въ самой крайней нуждъ совершить сіе таинство, кромъ епископа, не можетъ никакое иное лице, даже имъющее священный санъ. Крещение же, напротивъ, церковь дозволяетъ совершать, въ случат крайней нужды, даже простому, не освященному лицу. Отвергая законность австрійской ісрархіи, но прісмля совершенное лицами сей ісрархіи крещеніе, православная церковь поступаеть согласно православному ученю о сихъ таинствахъ, и основание къ такому дъйствованию имъетъ въ учени старопечатного толкового Апостола, а наппаче въ примъръ втораго вселенскаго собора. Въ Апостолъ толковомъ говорится: "Тайны безъ единости церкви христіанскія ничесоже суть, ибо всемъ отлучившимся отъ единенія церковнаго Богъ пророкомъ рече: послю на вы влятву, и провляну благословеніе ваше, имже тайна совершаема бываетъ. Ибо церковь Божія, якоже глаголотъ писаніе, вертоградъ заключенъ и источникъ запенатльнъ, и того ради невозможно нигиже тайнъ совершатися, токмо во единствъ церкви Божіей, сяже между сонмищами еретическими нъсть: тогда и тайны ни единыя въ нихъ нъсть, развъ крещенія святаго от нихъ, еже тако есть достойно, яко крещаемого от нихъ, егда nouxodums, es coedenenio gener, para experment he mpson, aus au ne apiudems as uepasu, havecome emy нисть полезно" (Толк. Апост. зач. 250). А вторый вселенскій соборъ хиротонію Мансима Киника, пронырствомъ полученную, равно и хиротоние поставленныхъ имъ, отвергъ, вмънивъ за небывшую; но о крещеніи, которое совершаль Максимъ и имъ поставленные именуемые сыноковы, никакого постановленія не сділень, не вижниль его за небывшее крещевіе. Звачить, пріемля врещение, а отвергая двиствительность другопресмственной благодатной киротоніи за именуемою австрійскою ісрархісю, вопреки всяхъ каноническихъ правиль учрежденною, грекороссійская церковь поступаєть согласно ученію толковаго Апостола и постановленію втораго вселенскаго собора. Совопросники пусть сперва осудять ученіе тодковаго Апостола и ръщеніе втораго всеменокаго собора о Максимъ Киникъ и его ставленикахъ, и тогда уже обличають церковь грекороссійскую за непризнаніе ею дъйствительности именуемаго австрійскаго свящевства.

Мы повазали въ отвътъ бративамъ, основанія, почему церковь не признаетъ и не можетъ признать за именуемымъ старообрядческимъ духовенствомъ духовныхъ сановъ; пусть и они отвътять намъ на слъдующій вопросъ: въ числъ седми богопреданныхъ таинствъ священство есть наиважаващее таинство; по силъ благодати Святаго Духа, получаемой въ семъ таинствъ, только и могутъ свершаться всъ прочія таинства и всявія священводъйствія: въ силу какихъ же каноническихъ правилъ поповцы, пріемля отъ церкви талиство хиротоніи, признаютъ совершаемое въ ней талиство муроцомазанія недъйствительнымъ и повторяютъ оное надъ приходящими отъ церкви, тогда какъ хиротонію не повторяютъ? — Пусть отвътятъ совопросвики.

#### Вопросъ 87-й.

Иногда насъ старообрядцевъ укоряютъ въ томъ, что въ нашей церкви прикращалось православное другопріимство апостольской хиротоніи еписвопства, то пастыри вашей церкви православное ли и безпрерывное ли имъютъ другопріимство апостольской хиротоніи?

#### Вопросъ 88-й.

Если православное другопріниство хиротоніи имѣютъпастыри вашей церкви, то потрудитесь указать непрерывный рядъ православныхъ пастырей, принимающихъдругь отъ друга другопріниство апостольской хиротонін, влекущей чрезъ Константинопольскій престоль отъ дней апостольскихъ?

#### Отвътъ.

Въ предшествующихъ вопросахъ братчики тщились обвинить церковь грекороссійскую за непризнаніе ею апостольской другопреемственности въ ихъ именуемой австрійской ісрархіи: этимъ они ясно давали знать, что признають такую другопреемственность даже своей ісрархін, а тъмъ паче ісрархіи россійской и греческой церкви, отъ которой приняли учредителя своей ісрархіи-Амвросія. Теперь же утверждають, якобы и сама грекороссійская церковь не имъетъ другопреемственной іерархіи, непрерывно отъ Апостоловъ влекущейся. Такъ они противорвчать сами себв въ своихъ вопросахъ! Какъ же, на какомъ основаніи могли очи утверждать, будто бы въ грекороссійской церкви нельзя указать преемственности апостольской хиротоніи? — Сами вопросители не указываютъ сихъ основаній; но мы знаемъ ихъ изъ сочиненія распольнического лжебогослова Перетрухина. Перетрухинъ утверждаетъ, что въ Константинопольской церкви нъкоторое время, именно въ 8-мъ въкъ, престолъ занимали патріархи-иконоборцы, и тогда въ Константинополь-

ской церкви, чрезъ этихъ патріарховъ, нарушенъ быль преемственный рядъ православныхъ епископовъ, нарушена была апостольская преемственность хиротовіи. А такъ какъ будто бы отъ этой именно иконоборной Константинопольской іерархіи произопла іерархія россійской церкви, то и въ церкви россійской апостольской преемственности въ хиротоніи нътъ (Зри книгу Перетрушина "Мечъ духовный"). Эта же неправая мысль, очевидно, заключается и въ вопросъ братчиковъ, такъ какъ они требують показать "другопріимство апостольской хиротоніи, влекущей (ся) чрез Константинопольскій престолой, въ которомъ, значить, прежде всего не допускають этого преемства. Но совопросники не приняли во вниманіе, что Константинопольская патріархія не составляла ісрархіи всей вселенской церкви, такъ какъ и сама церковь Константинопольская была и есть только членъ церкви вселенской. Да и въ ней во время иконоборной ереси православные епископы не прекращались, какъ напр., были Стефанъ епископъ Сурожскій и другіе великіе ревнители по православію (Чет. Мин. 15 дек.), а потому и рукоположение православныхъ епископовъ не прекращалось (о чемъ подробиве сказано въ Замвчаніяхъ на книгу Перетрухина "Мечъ духовный" стр. 45, 46 и 47). Укло-кращаетъ преемственности православной хиротоніи въ непоследовавшихъ за ними православныхъ епископахъ. Такъ, наприм., въ нашей Московской церкви митрополить Зосима укловился въ ересь жидовствующихъ; но чрезъ его уклонение московская церковь не лишилась другопреемственной хиротоніи православныхъ епископовъ, ибо на мъсто Зосимы былъ посвященъ православными епископами другой святитель. Подобнымъ образомъ и впавшіе въ иконоборную ересь епископы были исправлены и приняты въ общение съ церковию вселенскимъ соборомъ православныхъ архипастырей, собравшихся въ числъ 376 изъ разныхъ мъстъ вселенныя: изъ Фракін, Элиады, Анатоліп, острововь Архипелата и Средиземнаго жоря, Сипиліи, Сардивіи и юнной Италіи (см. Автоп. церк. соб. архим. Арсенія). Соединившись съ церковію вселенскою, и сами бывшіе иконоборческіе епистопы сделались участниками даровъ благодатной хиротоніи, непрерывно отъ Апостоловъ преподававшейся въ перкви вселенской. Значить, наша русская перковь, чревъ јерархію Константинопольской церкви, приняда хиротомію не отъ еретиковъ-иконоборцевь, кожь полатають совопросники вследь за Перетрухинымъ, а отъ отцевъ седьмаго вселенскаго собора, иначе отъ вселенской церкви. И сія пресмственность хиротоніи съ тахъ времень существовала въ русской церкви до лъть патріарха Никона, и существуєть до нашихъ льть непорочно и неповрежденно. Святители нашей древлерусской перкви въ ставленныхъ и разръщительныхъ грамотакъ поэтому и именовали себя получившими даръ благодати Свитаго Духа въ таинстве рукоположения преемственно отъ святыхъ Апостолъ. А наши совопроснини отвергаютъ сію преемственность хиротоній и въ нынішней и въ дровней церкви русской, когда јерархія принята нами отъ Конотантинопольской церкви, какъ будто древлероссійскіе святители неправду о себъ говорили, называя себя пріемправославных впископовъ, преемственно пріявшихъ хиротокію отъ самихъ Аностоловъ!

Въ своихъ усилихъ обвинить во что бы ни стало церковь россійскую совопросники такимъ образомъ доходить до того, что начинаютъ клеветать и на общую матеръ нашу церковь древлероссійскую и древлегреческую:

## Вопросъ 89-й.

Въ единой періодъ времени, всъ живущім на земиъ православные христіане со священнона талісмъ во главъ, могутъ ли соотавить символьную церковь?

# Вопросъ 90-й.

Если могуть унаванные нь предыдущемь вовросв лица составить Сумвольную церковь, то учить ли православный Сумволь вары составлять эту Сумвольную церковь?

# Отв**ът**ъ.

Нелегко понять смыскь этихъ вопросовъ и цель, съ которою ови предложены. Спрацивая: "въ единой періодъ времени всв живущій на земль православные кристіане, со священноначалість во главь, могуть ди составить сумвольную церковь? -- совопросники этимъ самымъ, очевидно, выражаютъ сомивніе, чтобы всв православновърующіе, "со священноначаліемъ во главъ", т.е. со всею поднотою таинствъ, могли въ одинъ періодъ времени составить исповъдуемую въ Сумволъ въры церковь. Иначе излишне было бы и предлагать о семъ вопросы. Но если допустить, что въ опредъленный періодъ времени существующая церковь не можеть составлять церкви Христовой въ томъ ея устройствъ, какое она доджна, имъть по Сумволу, то будеть следовать, что и во времена святыхъ Апостодовъ, и во времена седми все денскихъ и девяти помъстныхъ соборовъ православные христівне вкупъ со священноначалісмъ не составляли изъ себя полной Христовой церкви, что и самъ Зиждитель церкви создаль ее не полную. Отъ такого ученія, коему, очевидно, савдують братчики, и сами глаголемые старообрядцы отрекутся, конечно, съ негодованиемъ. Апостоль Павель вишеть: основанія иного никтоже можеть положити пачв лежащаю, еже есть Іисусь Христось (къ Кор. зач. 128). Кложе изъ смертныхъ въ положенному Богомъ основанию церкви можетъ прибавить что-либо, или отъ него убавить? Христосъ Господь создаль изъ разныхъ членовъ тъло церкви полное, со всъин потребными для него дарами благодати Святаго Духа. И во времена апостольскія, равно какъ во времена седии вселенскихъ

и девяти помъстныхъ соборовъ върующіе христіане. вкупъ съ поставленнымъ отъ Бога священноначаліемъ. составляли полную церковь Божію, каковую православные христіане составляють и досель: ибо всь члены составляющие тело церкви, находились и находятся въ цвлости; не составляють же церкви общества, утратившія сію полноту, каково и общество старообрядцевъ. лишенное перваго члена церкви — епископства, чрезъ которое преподаются въ церкви всв благодатные дары въ таинствахъ. Перковь по обстоятельствамъ времени можетъ сокращаться и умножаться въ числъ своихъ последователей; но отнюдь не можеть сокращаться, или прибавляться противъ положеннаго Богомъ устройства, въ коренномъ ея основаніи, въ благодатномъ источникъ даровъ, данныхъ ей отъ Христа. "Лухъ Святый и нынь въ церкви есть по Господню объщанію: се Азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія впка. Отонуду же едина есть святая канолическая соборная и апостольская церковь, Духомъ Святымъ начата, и основана Апостолы бъ, и есть и будетъ" (Кн. о въръ л. 10 на об.). Такъ говоритъ уважаемая старообрядцами Книга о въръ. Она же учить, что церковь пикогдаже старветь, но присно юнвется" (л. 19). По слову Апостола, церковь есть столи и утверждение истины (І Тим. гл. 3), - столиъ, котораго никакія противныя силы поколебать не могуть. Последуя ученію слова. Божія и святоотеческому, мы и выражаемъ словами Сумвола въру въ созданную Господомъ церковь, существующую и имъющую существовать до скончанія міра неизмінно въ томъ составь, въ какомъ создалъ ее самъ Господь и объщалъ соблюсти неодолимою отъ вратъ ада. Если братчики, предлагая сін два вопроса, хотыли показать ими, что содержать иную въру осумвольной церкви, то значить они содержать въру не согласную съ ученіемъ слова Божія и святыхъ отецъ. Самые эти вопросы, повторяемъ, являются непонятными и совершенно неумъстными въ ряду вопросовъ, посредствомъ которыхъ они, по ихъ собственному заявленію, желали "разръшить соблазны объ обычаяхъ и ученіи господствующей церкви въ Россіи".

#### Вопросъ 91-й.

По уклоненій епископовъ въ ересь, сохранившій православные христіане могуть ли быть членами Христовой церкви?

#### Вопросъ 92-й.

Если могутъ правосланые христіане и по уклоенній епископовъ въ ересь быть членами Христовой церкви, то по ученію Большаго Катехисиса (гл. 72 л. 356) принимая тапиства во спасеніе, могутъ ли достигнуть въчнаго блаженства?

#### Отвѣтъ.

Говоря объ уклоненіи епископовъ въ ересь, совопросники не объясняють, какое уклоненіе они разумвють,частное ди нъкоторыхъ епископовъ, иди всеобщее, т.-е. всъхъ епископовъ вселенской церкви. Если они разумъють частное уклонение отъ православия нъкоторыхъ епископовъ, какое бывало и всегда можетъ быть въ церкви, то не последовавшіе за сими уклонившимися въ неправославіе епископами міряне не остаются безъ епископовъ и православнаго епископства не лишаются, ибо состоять въ общеніи съ ісрархією вселенской церкви, и такимъ образомъ по прежнему остаются членами церкви Христовой, сохраняющей свое полное устройство, и принимая ея таинства имъютъ надежду на полученіе въчнаго спасенія. Если же совопросники разумъють общее уклонение въ ересь всехъ епископовъ церкви вселенской, какъ это случилось будто бы во времена патріарха Никона, то они, очевидно, говорять о томъ, чего не бывало и быть не можеть: ибо тогда, съ уклоненіемъ въ еретичество всего священноначалія церкви

вседенской, уничтожилось бы и совершение таинствъ въ церкви Христовой, прекратилось бы существование и самой церкви, оказалось бы неисполненнымь и обътованіе Божіе о неодольности церкви, что можеть допустить только нечестивецъ, невърующій во всемогущество Божіе и въ непредожность Божінхъ обътованій. Напомнимъ оовопросникамъ святоотеческія свидетельства о томъ, что существование епископовъ въ церкви и существование самой церкви соединены неразрывно. Св. Кипріанъ пишетъ: "ты долженъ знать, что епископъ въ церкви и церковь въ епископъ, и не находящися въ единени съ епископомъ, не находятся и въ церкви" (посл. 69). "Безъ сихъ (то есть безъ епископа презвитера и діакона) церковь не именуется... нъсть избранна, ниже собрание святое, ниже сонмъ преподобныхъ" (Игнатія Богон. посл. 3 къ Тралліан.). "Кромъ епископа, утверждаетъ Симеонъ Солунскій, ниже жертвенникъ, ниже ісрей, ниже хиротонія, ниже муро святое, ниже убо христіане: чрезъ того убо истиное христівнство и Христовы чрезъ того вся тайны" (гл. 77). "Не можеть церковь безъ епископа быти", свидътельствуетъ вселенскій учитель св. Іоаннъ Златоустый (Марг. въ жит. его, лист. 154 на обор.). "Если бы оно (апостольство и пресиствующее сму святительство) прекратилось, то все разстроилось бы и разрушилось" (Бес. Злат. на разн. мъста св. пис. ч. 2, стр. 317 — 318). Итакъ, говорить объ увлонения всехъ епископовъ въ ересь, значитъ говорить о прекращение самой церкви, которую Христосъ объщалъ сохранить неодолвиною. И однако совопросники, допускающие какъ и всв старообрядцы, прекращеніе всего православнато епискоиства въ церкви, говорять именно объ этомъ. Но если, по приведеннымъ святоотеческимъ свидетельствамъ, безъ епископа нътъ ни таинствъ, ни церкви, ни христіанства, то какіе же безъ епископовъ могуть быть члены церкви?-когда нътъ церкви, какъ могутъ быть члены церкви? когда нътъ преподанія благодатныхъ средствъ ко спасенію, какъ можеть человъкъ надъяться на полученіе спасенія? Допуская возможность прекращенія въ церкви Христовой православнаго священноначалія, а съ нимъ возможность прекращенія хиротоніи и прочихъ таинствъ, совопросники, являются мудрствующими согласно безпоповцамъ, о нечестіи которыхъ сами говорятъ съ негодованіемъ.

Но этимъ они еще не кончили свои странные вопросы о епископствъ въ церкви Христовой. Они спрашиваютъ еще:

#### Вопросъ 93-й.

Обътованіе Господа: созижду церковь мою, и врата адова не одомнють ей (Мато. зач. 67) ограждаеть и епископовъ отъ уклоненія въ ересь?

#### Вопросъ 94-й.

Если ограждаетъ указанное въ предыдущемъ вопросъ обътование Господа отъ уклонения въ ересь епископовъ, то всъхъ ли?

#### Вопросъ 95-й.

Если не всвхъ епископовъ ограждаетъ обътование Господа отъ уклонения въ ересь, то укажите какихъ именно, хотя въ настоящее время въ вашей церкви существующихъ?

#### Отвѣтъ.

Приходится снова повторить для братчиковъ то, что что уже многократно говорилось. Церковь Божія состоить изъ пастырей и пасомыхъ; по подобію тъла человъческаго, они составляють собою члены тъла церковнаго, и пастыри суть члены церкви наиболъе важные и наиболъе необходимые. Святый Златоусть, объясняя слова Апостола, яко же бо тъло едино есть, и уды имать многи, вси же уди единаго тъла, мнози суще, едино суть тъло (Къ Кор. зач. 152), говорить: "Когда я исчисляю членовъ церкви, то именую епископовъ, презвитеровъ и діаконовъ". Объто-

Братское Слово. № 16.

31

ваніе Божіе о неодолівности церкви относится ко всімъ членамъ, составляющимъ ея тъло, а наиначе къ главному чину — епископскому, ибо Господь предъ Своимъ вознесеніемъ на небеса сказаль именно Апостоламъ: се Азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія въка, аминь (Мато. зач. 116). Апостолы не могли жить до скончанія въка; значить, сіе обътованіе относилось не къ нимъ однимъ, но и къ преемникамъ ихъ, епископамъ. По силъ сего обътованія именно чину епископскому принадлежить пребываніе въ церкви до конца міра. И возможно ли, чтобы въ церкви Христовой, имъющей пребыть неодольною вратами ада, могъ прекратиться первый и начальнъйшій ея чинъ, какъ дерзаетъ утверждать Швецовъ и за нимъ утверждають братчики и многіе другіе старообрядцы, тотъ самый чинъ, отъ котораго чрезъ хиротонію получаетъ свое существование и чинъ священства, непрерывное существование котораго признають и сами братчики съ своимъ учителемъ Шведовымъ? Если бы не стало епископства, прекратилось бы и священство, прекратилось бы и преподаніе даровъ Святаго Духа върующимъ въ святыхъ таинствахъ, церковь утратила бы существенное свойство — неоскудъваемость въ ней благодатныхъ даровъ, перестала бы быть источникомъ освященія и спасенія върующихъ, перестала бы быть церковію. Посему-то святые отцы и учители церкви столь ръшительно и пишутъ, что безъ епископа не можетъ быть ни ісрея, ни жертвы, ни самихъ христіанъ, составляющихъ церковь Христову: "безъ епископа ниже христіане" (Сим. Солун. гл. 77). Итакъ обътованіе Господне о неодолівнности церкви относится ко всёмъ членамъ, составляющимъ тъло церкви Божіей, а наппаче къ главному - къ чину епископскому; посему епископы православные, не уклоняющіеся въ ересь, всегда были, есть и пребудуть въ церкви Христовой до скончанія въка.

Братчики спрашивають: "всёх и и епископов обётованіе Божіе ограждаеть от уклоненія въ ересь"? Отвёт-

ствуемъ: каждаго не ограждаетъ; но всв епископы, по силъ Господня обътованія, уклониться въ ересь не могутъ. паденіе всего чина епископскаго не возможно. Христосъ сказалъ Апостоламъ: се Азъ съ вами есмь до скончанія впка (Мат. зач. 116); но Онъ же говориль имъ: аминь. аминь, глаголю вамь, яко единь от вась предасть мя (Мат. зач. 108). Іуда Искаріотскій отпаль отъ лика апостольскаго; но ликъ апостольскій не уничтожился даже въ числъ своихъ членовъ, ибо на мъсто Гуды избранъ былъ въ Апостолы Матеій. Равнымъ образомъ и уклоненіе въ ересь нъкоторыхъ епископовъ не составляетъ паденія всего чина епископскаго, и не можетъ свидътельствовать о неисполнимости обътованія Божія о сохраненіи сего чина до скончанія въка въ неизмънномъ православіи. Притомъ же, — замътимъ совопросникамъ, — уклонялись изъ православія въ ересь не одни епископы, а и священники и міряне, и въ гораздо большемъ количествъ, чъмъ епископы; однако и они сами не заключають отсюда, что обътование о всегдашнемъ существовани православныхъ священниковъ и мірянъ можетъ не исполниться, что всв до единаго јереи и міряне могутъ уклониться въ неправославіе. Но если, по ихъ собственному мнёнію, обётованіе Божіе о неодольности церкви относится ко всегдашнему существованію православных пресвитеровъ и мірянъ, то тъмъ болье они должны признать его относящимся ко всегдашнему пребыванію въ церкви чина епископскаго, безъ коего, какъ сказано, ни јерея, ни самой церкви быть не можеть. Ни чемъ и никогда не докажутъ братчики, что будто бы о всегдашнемъ существованіи въ церкви чина епископскаго Господь не положилъ обътованіе, а о въчномъ существованіи пресвитерства и мірянъ положилъ, и что будто бы безъ личнаго присутствія православнаго епископства церковь существовать можеть, а безъ пресвитерства не можеть, какъ это пустословить въ своихъ многочисленныхъ книжкахъ ихъ учитель Швецовъ, коему они такъ неразсудно следуютъ.

А что сказать о послёднемъ безсмысленномъ вопросв, въ которомъ братчики требують указать, какихъ именно изъ существующихъ въ настоящее время епископовъправославной церкви обътованіе Божіе не ограждаетъ отъ уклоненія въ ересь? Мы полагаемъ, что теперь и самимъ братчикамъ совъстно за такой нелъпый и неумъстный вопросъ, если только не совсъмъ потеряли они совъсть...

#### Вопросъ 96-й.

Церковь ваша признаетъ ли церковь единовърческую церковію православною?

## Вопросъ 97-й.

Если признаетъ ваша церковь, церковь единовърческую церковію православною, то признаетъ ли совершаемыя въ оной таинства спасительными?

#### Вопросъ 98-й.

Если признаетъ ваша церковь то и другое, какъ указано въ 96 и 97 вопросахъ, то почему не допускаетъ сынамъ своей церкви быть сынами церкви единовърческой (пунктъ 5), и воспрещая имъ пріобщаться таинъ въ церкви единовърческой. Но допускаетъ лишь только въ то время, когда постигнетъ часъ смертный и если ни случится найдти вашей церкви священника (пунктъ 11).

## Вопросъ 99-й.

Если же не признаетъ ваша церковь церковь единовърческую церковію православною, то можно ли въ неправославной церкви достигнуть въчнаго блаженства?

## Вопросъ 100-й.

Признаетъ ли ваша церковь сыновъ единовърческой церкви сынами единомысленными съ ученіемъ вашей церкви?

## Вопросъ 101-й.

Если признаеть ваша церковь сыновъ единовърческой церкви единомысленными съ ученіемъ вашей церкви, то

въ чему же митрополитъ Платонъ заключилъ пункты слъдующими словами: «что таковые современемъ Богомъ просвътятся, и ни въ чемъ ниразиствующее съ церковію пріидутъ согласіе?

#### Отвътъ.

Въ сихъ шести вопросахъ совопросники тщатся показать, что будто бы православная церковь не признаетъ церковь единовърческую православною и таинства ея спасительными, а сыновъ церкви единовърческой не признаетъ въ ученіи единомысленными себъ, — вообще, стараются показать между православіемъ и единовъріемъ различіе въ ученіи въры. Но братчики говорять ложь. твмъ болве непростительную, что она обличена уже соборомъ православныхъ епископовъ, бывшимъ въ 1885 г. въ Казани. Вотъ что объявиль во всеобщее свъдъніе этотъ соборъ: "Единовъріе не представляетъ собою кажого-либо особаго, отличающагося отъ православія исповъданія; православіе и единовъріе составляють одну перковь; въ храмахъ православныхъ и единовърческихъ призывается единъ Господь, исповъдуется едина въра, совершается едино врещеніе, приносится едина умилостивительная безкровная жертва Христова, пріемлется едино пречистое тъло и вровь животворящая, словомъ, и тамъ и здъсь одно и тоже, и одинаково все то, что живитъ и питаетъ человъка" (Дъян. Казанск. собора 1885 г.). Вотъ какъ православная церковь смотритъ на единовъріе, и это хорошо знають, по крайней мъръ должны знать, и сами совопросники: поэтому совстмъ напрасно предлагають они свои вопросы о единовъріи. Утверждая, что будто бы таинства, совершаемыя единовърческими священниками, церковь не признаетъ столь же спасительными какъ таинства церкви православной, совопросники сосладись на 11 пунктъ правилъ единовърія. Но этотъ пунктъ въ настоящее время отмененъ; при томъ же когда пунктомъ этимъ дозволялось православному въ крайнемъ случав "пріобщаться святыхъ таинъ" у священника единовърческого, то прямо свидътельствовалось, что единовърческій священникъ преподаетъ именносвятыя тайны; и ни вз какомз случать не было бы дозволено обращаться къ нему за пріобщеніемъ, если бы таинства, имъ совершаемыя, церковь не считала дъйствительными. И можеть ли православная церковь считать не дъйствительными таинства, совершаемыя священникомъ, поставленнымъ отъ православнаго епископа и находящимся въ неразрывномъ съ нимъ общении? Кореагенскаго собора 81 е правило (а въ книгъ правиль 91) повельваеть епископу, отъ чужаго предъла инока поставльшему во игумена, не сообщаться съ прочими епископами, но только въ "своей ему церкви да служитъ и со своими людьми да пріобщается". Почему правило возбраняетъ сему епископу сослужение съ прочими православными епископами, а служение въ своей церкви и пріобщеніе съ своими людьми дозволяеть? Если его служеніе, когда совершается "въ своей ему церкви", не вредить силь таинства и для его паствы спасительно, то, безъ сомевнія, не повредило бы силв таинства и при служени его съ прочими епископами. Ясно, что соборъ уставилъ сіе, не имъя въ виду различія въ силъ и дъйствительности таинства, а только во исправление епископа. Подобнымъ образомъ правило единовърія, на которое указали совопросники (и которое уже отмънено) было уставлено не потому, чтобы церковь полагала различіе въ силъ таинства, совершаемаго православнымъ и единовърческимъ священникомъ, а по другимъ соображеніямъ. Совопросники изъ-за нъкотораго различія въ обрядахъ дълять православныхъ и единовърцевъ на двъ церкви. Но во времена Апостольскія одни члены церкви Христовой соблюдали обръзаніе и прочіе обычаи ветхозавътной церкви, а другіе не соблюдали. Что же? Ужели совопросники скажуть о первенствующихъ христіанахъ, что они составляли не одну, а двъ различныя церкви? И потомъ,

въ нашей древлеправославной церкви, россійскія ся члены, а преимущественно московскіе, содержали обряды, соблюдаемые нынъ единовърцами, а греки содержали обряды употребляющиеся нынвшнею российскою церковию: но можно ли о древнихъ россіянахъ и грекахъ утверждать, что они содержали не одну въру, а разныя? Пусть же совопросники раздълять сперва апостольскую церковь на двъ различныя и древлероссійскую церковь отдълять отъ церкви восточной, пусть назовуть ихъ въровавшими не въ одно ученіе православной въры, и тогда уже отдъляетъ единовъріе отъ православія. Что же касается указанныхъ совопросниками заключительныхъ словъ, которыя написаль митрополить Платонь въ правилахъ единовърія: "таковые (единовърцы) современемъ Богомъ просвътятся, и ни въ чемъ въ неразньствующее съ церковію пріидутъ согласіе", то для объясненія этихъ словъ надобно имъть въ виду, что первые единовърцы, на прошенін которых в митрополить Платон в написаль эти слова, обнаруживали нъкоторое нерасположение къ полному единенію съ церковью: они просили напримъръ, чтобы ихъ "священниковъ не требовать въ грекороссійскую церковь къ соборнымъ моленіямъ, не принуждать единовърцевъ къ допущенію (къ себъ) на общія моленія знаменающихся тремя персты, брады бріющихъ, и прочія имъющихъ несогласія съ древними обыкновеніями (пунк. 5), чтобы ихъ единовърческие священники исповъдъ творили отъ ихъ же священниковъ, а не отъ священниковъ церкви православной (пунк. 8). Митрополитъ Платонъ въ этихъ просьбахъ уступилъ имъ, надъясь въ будущемъ полнъйшаго соединенія ихъ съ церковію, что и выразиль въ приведенныхъ словахъ. Чаяніе митрополита Платона осуществилось: нынъшніе единовърцы, за исключеніемъ немногихъ, въ общихъ моденіяхъ съ православными участвуютъ, священники ихъ въ православной церкви служать и къ себъ на моленіе православныхъ священниковъ приглашають, отцами духовными имъють священниковъ православных». Значить нынъ между единовърцами и общеправославными полное общеніе въ молитвъ и таинствахъ, коего отъ единовърцевъ и ожидалъ митрополитъ Платонъ.

### Вопросъ 102-й.

Ученіе монаха Никона бывшаго патріарха Московскаго и всея Россіи, еже не испов'ядати и не причащати татей и разбойниковъ хотя бы и при кончин'я ихъ жизни, признано соборомъ 1667 года еретическимъ, ереси новатіанской и евстафіанской (Д'ян. соб. 1667 года), то ваша церковь признаетъ ди это опредъденіе собора правильнымъ и зажоннымъ, а ежели н'ятъ, то почему?

#### Вопросъ 103-й.

Если признаетъ ваша церковь указанное опредъленіе въ предыдущемъ вопрост правильнымъ и законнымъ, то бывшій патріархъ Никонъ, имъя и содержа указанныя ереси, признавался ли вашею церковію послт суда еретикомъ?

## Вопросъ 104-й.

Если и послъ суда бывшій патріархъ Никонъ не быль признаваемъ вашею церковію за еретика, то когда и передъ къмъ онъ раскаялся въ своей по суду собора 1667 года новатіанской и евстафіанской ереси, и какимъ чиномъ былъ принятъ?

## Вопросъ 105-й.

Если же бывшій патріархъ Никонъ не раскаялся въ указанной ереси, и не былъ принятъ тъмъ чиномъ, какому подлежатъ еретики новатіаны и евстафіаны, то въ силу какихъ каноническихъ правилъ нераскаявшемуся въ ереси и послъ его смерти возвращенъ санъ патріарха (и признанъ православнымъ?

#### Отвѣтъ.

Таковы послъдніе вопросы братчиковъ. Въ нихъ они опять ополчаются на церковь, припоминая вину патріарха

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

Никона; но и здёсь, какъ во всёхъ прочихъ вопросахъ, отъ начала до конца, тщетно напрягаютъ свои силы къ обвиненію неповинной ни въ чемъ церкви.

Патріархъ Никонъ не отрицаль покаянія грешниковъ, въ какихъ бы тяжкихъ винахъ они ни каялись, какъ отрицали еретики новатіане и евстафіане, которымъ его уподобили его судіи; онъ только сомнъвался въ искренности покаянія татей и разбойниковъ предъ казнію и поэтому опасался допускать ихъ до святыхъ таинствъ, особенно до всесвятьйшаго таинства тъла и крови Христовы, о чемъ, съ согласія царя, и сділаль распоряженіе. Но святителей, допускавшихъ разбойниковъ и татей до св. причащенія, онъ не осуждаль и разділенія съ ними не дълалъ. Соборъ 1667 года, водясь человъколюбіемъ, искренность покаянія каждаго оставивъ на правосудіе Вожіе, повелёль допускать до святых втаинъ и татей и разбойниковъ, чему следуетъ и нынешняя православная грекороссійская церковь, а распоряженіе бывшаго патріарха Никона отміниль, находя въ немъ подобіе ученію новатіанъ и евстафіанъ, хотя точнаго подобія, какъ мы сказали, туть и не было (самое даже выражение въ соборномъ актъ: "Никонъ и послъдующе ему новатіане и евстафіане", не совствит понятно). И осуждент былъ патр. Никонъ не за мнимую новатіанскую или иную какую ересь, а за самовольное оставление рестола. Когда же онъ соборомъ осужденъ не за ересь и къ числу еретиковъ не причтенъ, а напротивъ причтенъ къ числу православныхъ иноковъ, то какое надъ нимъ требовалось исправленіе? Какое можеть быть исправленіе челов'яку, отъ церкви не отлученному, состоящему членомъ православной церкви?

Итакъ совсъмъ напрасно и неосновательно братчики предлагаютъ свои вопросы о патріархъ Никонъ и тщетно думаютъ поставить въ вину церкви и въ оправданіе своего отъ церкви отдъленія, отмъненное соборомъ распоряженіе Никона. Этими неосновательными и при-

дирчивыми вопросами они достойно заключили свои лживые вопросы, въ такомъ множествъ и съ такимъ непохвальнымъ стараніемъ собранные.

Къ своимъ вопросамъ братчики присоединили слъдующее —

#### Заключеніе.

Изложивъ въ настоящихъ вопросахъ сомивнія и недоумънія наши, мы имъемъ честь покорнъйше просить ваше преосвященство и почтеннъйшихъ отцевъ миссіонеровъ снизойти къ нашему худоумію, и какъ требуетъ долгъ справедливости пастырей церкви разръшить предложенные нами вопросы законными на бумагъ отвътами, основанными на евангельской истинъ и ученіи святой церкви, причемъ смъемъ надъятся и полагать, что настоящая прозьба наша не будетъ оставлена втуне, какъ прозьба законная, основанная на сувъщаніи» Всероссійскаго Правительствующаго Сунода и почтеннъйшихъ епископовъ Казанскаго собора, увърявшихъ насъ въ томъ, что «всъ ваши сомивнія и недоумънія получатъ разръшеніе», «которыя предлагайте ничтоже сомиящеся, ничтоже боящеся» (Воззв. Казан. соб. 1885 года).

## Замъчаніе на заключеніе.

Прося основанныхъ на евангельской истинъ отвътовъ на свои вопросы, братчики должны бы и вопросы свои основать на евангельской истинъ. А между тъмъ все, что они изложили въ своихъ вопросахъ, даже и не касается до сущности въры, открытой во святомъ Евангеліи, а касается однихъ обрядовыхъ предметовъ, двуперстія и проч., относительно коихъ церковь имъетъ право дълать распоряженія, — одни другими замънять, а нъкоторые и вовсе отмънять, ни мало не нарушая тъмъ православную въру. Даже и новыхъ обвиненій противъ церкви, которыя бы не были предъявляемы прежними ревнителями раскола, братчики въ своихъ вопросахъ не представили, а повторяютъ

большею частію прежнія, со стороны православной уже давно разсмотрънныя и ръшенныя. Изъ 105 написанныхъ ими вопросовъ, если исключить содержащіе повтореніе одного и того же, останется не болве 25, которые притомъ касаются болъе частныхъ лицъ, а не всей церкви. Вопросы братчиковъ даже не заслуживали и отвътовъ. Если мы вошли въ ихъ разсмотрвніе, то не ради воображаемой братчиками важности ихъ, а главнымъ образомъ для того, чтобы отнять у совопросниковъ всякій предлогъ къ распространенію толковъ, что вопросы ихъ остаются нервшенными и что будто бы оправдать себя противъ этихъ вопросовъ православные не могутъ. Такіе слухи и распространялись уже братчиками; но представленные нами отвъты достаточно показывають, какъ неосновательны и ложны эти слухи, распространявшіеся тщеславными братчиками, какъ ничтожны ихъ вопросы, не смотря на всю ихъ хитросплетенность и многочисленность, и какъ разумно поступили православные собесъдники, не согласившись давать имъ письменные отвъты. когда они отказались отъ словеснаго, на самыхъ бесъдахъ, разсмотренія своихъ вопросовъ.

Въ отвътахъ своихъ мы доказали, что и древнею церковію обрядовыя преданія измѣнялись, — то умножались, то сокращались, что за эти измѣненія, умноженія и сокращенія, обрядовъ и обычаевъ церковь никъмъ зазираема не была въ лишеніи православія, почему и нынѣ за измѣненіе нѣкоторыхъ обрядовъ зазирать церковь грекороссійскую въ лишеніи православія не справедливо, и за сіе лишать себя общенія съ нею погрѣшительно и душепагубно; показали также, что и пореченіе на двуперстіе и другіе обряды, если бы таковое и было, равно какъ произнесеніе клятвы на преслушающихъ церковь даже въ ея распоряженіяхъ относительно обрядовыхъ предметовъ, не можетъ лишить церковь православія, содѣлать ее падшею; утратить православіе церковь можетъ только чрезъ введеніе какихъ либо ересей, соборомъ осужден-

ныхъ, или чрезъ осуждение и порицание православныхъ догматовъ въры. Посему, чтобы доказать правильность отдъленія своего отъ церкви, совопросникамъ и слъдовало изобличить церковь грекороссійскую въ изміненіи неприкосновенных догматовъ въры, въ отступлени отъ евангельскаго, апостольскаго и святыхъ отецъ ученія, или же доказать, на основаніи апостольских соборных правиль, что она не имъла власти измънять обряды, что чрезъ измъненіе обрядовъ, а тъмъ паче чрезъ возстановленіе обрядовъ старыхъ на мъсто недавно появившихся въ церкви, равно какъ чрезъ произнесение клятвъ на церковныхъ непокорниковъ, она впала въ ереси, подверглась осужденію вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ, лишилась благодати Святаго Духа. Но совопросники, какъ показано въ нашихъ отвътахъ, не обличили и не могли обличить церковь въ погръшности противъ евангельскаго, апостольскаго и святоотеческаго ученія, не доказали и не могли доказать, что она не имъла права измънять обряды и чрезъ исправленіе оныхъ впала въ ересь. А когда совопросники не обличили и не могли обличить во всемъ этомъ церковь, то должны признать, что она есть церковь православная, а отдёляющіеся отъ нея суть раскольники.

Егорг Антоновг.

## Изъ исторіи Рогожскаго Кладбища.

Подкрѣпить расколъ на Рогожскомъ Кладбищѣ — значить подкрѣпить его даже до отдаленныхъ краевъ Россіи, и, напротивъ, ослабить его на Рогожскомъ Кладбищѣ — значить ослабить его повсюду.

Слова м. Филарета (Собр. мнвній т. 4, стр. 84).

Рогожское Кладбище, составлявшее прежде истинную митрополію бъглопоповскаго, а теперь составляющее такую же митрополію австрійскаго раскола, никогда не достигало столь цвътущаго состоянія, какъ въ настоящее время, къ прискорбію и соблазну сыновъ православной церкви и особенно православныхъ москвичей. Громадное пространство, занимаемое Кладбищемъ, украшено теперь многими новыми, огромными, каменными зданіями изящной архитектуры, совсёмъ загородивщими и подавившими существующую здёсь единовёрческую церковь; двё величественныя часовни вновь великольпно отдыланы, и въ нихъ открыто служать раскольническіе поны австрійскаго поставленія въ полныхъ священническихъ облаченіяхъ; для этихъ поповъ устроены здёсь же на Кладбище прекрасныя помъщенія въ особыхъ каменныхъ корпусахъ; за службы раскольническихъ поповъ сюда стекается множество московскихъ поповцевъ и приглашаются даже православные — посмотръть на благольпіе часовенъ и благочиніе этихъ службъ, чтобы тёмъ привлечь ихъ расположеніе къ расколу и отдалить ихъ отъ церкви. Вообще, расколъ высоко поднялъ теперь голову на Рогожскомъ Кладбищъ и смотритъ всъмъ въ глаза смъло, открыто, нагло.

Такихъ успъховъ, такого процвътанія расколъ на Ро-

гожскомъ Кладбищъ достигъ постепенно въ течение тридцати последнихъ летъ, после предшествовшихъ имъ тяжелыхъ годовъ, въ которые угрожала опасность даже самому существованію Кладбища. Пятидесятые годы истекающаго стольтія, когда совершился этоть переломъ. слъдуетъ назвать критическими годами въ исторіи Рогожскаго Кладбища: въ первой ихъ половинъ возникалъ вопросъ даже о томъ, быть или не быть Кладбищу, а во второй уже сдъланы первые шаги къ ръшенію вопроса въ пользу раскольниковъ, положены первые начатки того укръпленія и процвътанія раскола на Рогожскомъ Кладбищъ, какого достигъ онъ теперь. Мы намърены изложить здёсь, на основании несомнённыхъ документовъ, нъкоторыя событія изъ исторіи Кладбища за это столь примъчательное и важное въ ней десятильтие, - события, изъ которыхъ съ достаточною ясностію можно видъть, какая опасность угрожала тогда Кладбищу, а съ нимъ и всему поповщинскому расколу, и чемъ воспользовались рогожскіе раскольники, чтобы тогда же нетолько устранить эту опасность, но и начать свои старанія о приведеніи Рогожскаго Кладбища въ цвътущее состояніе.

Въ своихъ законодательныхъ и административныхъ мъропріятіяхъ противъ раскола поставивъ одною изъ главнъйшихъ цълей уничтоженіе прискорбнаго и позорнаго для православной россійской церкви бъглопоповства, Императоръ Николай Павловичъ твердо и неуклонно стремился къ достиженію этой цъли. Рогожское Кладбище, какъ главнъйшее, особенно по закрытіи Иргизскихъ монастырей, центральное мъстобъглопоповщинскаго раскола, при этомъ имълось въ виду попреимуществу, и къ началу пятидесятыхъ годовъ на Кладбищъ, гдъ въ прежнее время проживали по десяти и болъе бъглыхъ поповъ, ихъ оставалось уже только два — Иванъ Матвъевъ Ястребовъ и Петръ Ермиловъ Русановъ, изъ коихъ первый и умеръ въ 1853 г. Правда, въ Россію и въ самую Москву

тогда успъла уже проникнуть австрійская ісрархія, находились уже въ русскихъ предвлахъ два лжеепископа Софроній Жировъ и Антоній Шутовъ, было нісколько поставленныхъ ими поповъ; но на Рогожское Кладбище не только эти лжеепископы, но и самые попы австрійскіе могли проникать развъ только въ особыхъ случаяхъ, и то съ ведичайшими опасностями и затрудненіями. Притомъ же изъ прихожанъ Рогожскаго Кладбища многіе не принимали австрійскаго священства, справедливо питая сомивніе относительно его законности и правильности. Въ средъ этихъ рогожцевъ, колеблющихся принять австрійское священство и вмісті вилівших совершенное оскудение бысствующих и іереевь, которое угрожало имъ крайними затрудненіями въ исполненіи религіозныхъ обязанностей, — въ ихъ средъ возникла тогда мысль принять единовъріе и просить правительство объ открытіи единовърческаго прихода на самомъ Рогожскомъ Кладбищъ, съ обращениемъ одной и его часовенъ въ единовърческую церковь. Митрополить Филареть, къ которому и самые даже раскольники питали уваженіе, къ которому почетнъйшіе изъ нихъ хаживали въ праздники и по другимъ случаямъ, который всегда принималъ ихъ съ особенною предупредительностію 1), — митрополить весьма

<sup>1)</sup> Воть что между прочимъ разсказываеть объ этихъ посъщеніяхъ митрополита Филарета почетными раскольниками В. А. Сапълкинъ въ своихъ Воспоминаніяхъ: "Покойный А. Д. Шелапутинъ говоритъ митъ: "когда бываемъ у него (митр. Филарета), какъ ласково онъ съ нами обходится! посадитъ и станетъ бесъдовать, да таково, братъ, хорошо, что, кажется, и не вышелъ бы!" Это онъ (Шелапутинъ) говаривалъ митъ не одинъ разъ, и я, какъ другу, ему отвъчалъ на это: Антипъ Дмитричъ! вы у насъ люди умиые и почетные, представители нашего общества и все понять умъете: почему же вы не послъдуете его доброму и разумному совъту? — "Ахъ, любезный! — отвъчалъ онъ бывало, — мы видимъ, что онъ говоритъ дъло, да послъдовать-то нельзя его совъту: бабы-то насъ проклянутъ, ей ей". И это говорилъ человъкъ, котораго не мы одни, а и все общество московское уважало за его разумъ". (Изъ раск. и запис. В. А. Саливакима, стр. 56)

сочувствовалъ предпріятію открыть на Кладбище единовърческій приходъ и изъявиль готовность помогать его осуществленію. Для рогожскихъ прихожанъ это діло было притомъ облегчено примъромъ бывшихъ оедосъевцевъ, усивыших в къ тому времени открыть единовърческій прихолъ на Преображенскомъ Кладбищъ, также съ обраще ніемъ одной изъ преображенскихъ часовенъ въ церковь. Первоначально явились къ митрополиту Филарету нъкоторые изъ почетныхъ рогожскихъ прихожанъ для объясненій по сему дълу въ 1853 году; но такъ какъ они предлагали нъкоторыя особыя условія, которыхъ нельзя было принять, чтобы разнообразіемъ не поколебать утвержденныхъ правилъ единовърія" 1), да и самое число ихъ было незначительно, то на этотъ разъ митрополитъ не нашель возможнымъ начать ходатайство объ открытіи единовърческаго прихода на Рогожскомъ Кладбищъ. Но въ первой трети слъдующиго 1854 года явился къ нему тоже значительный прихожанинъ Рогожского Кладбища В. А. Сапълкинъ и объявилъ о своемъ и нъсколькихъ своихъ товарищей такомъ же точно желаніи начать дело объ открытіи на Кладбищъ единовърческаго прихода. Такъ какъ онъ не настаивалъ ни на какія "особенныя исключительныя правила" для предполагаемаго прихода и такъ какъ число единомышленныхъ ему рогожскихъ старообрядцевъ оказалось достаточнымъ, то митрополитъ изъявиль ему полное согласіе содъйствовать его предпріятію. Между тъмъ митрополиту Филарету сообщено было предложенное Святьйшему Синоду 16 августа того же 1854 года Высочайшее повельніе: "если нъкоторое число раскольниковъ, приписанныхъ къ Рогожскому въ Москвъ Кладбищу, изъявять желаніе присоединиться къ православію, или единовърію, то обратить для нихъ въ православную или единовърческую церковь одну изъ молен-

<sup>1)</sup> Подлинныя слова м. Филарета въ донесеніи Св. Синоду: Собр. минній и отнівово... т. дополн. стр. 398.

ныхъ, находящихся на упомянутомъ Кладбищъ 1). Основываясь на этомъ Высочайшемъ повельнім, митрополить могъ уже съ полною увъренностію приступить къ дълу. о которомъ имълъ передъ тъмъ словесныя объясненія съ Сапълкинымъ. 17 сентября онъ принялъ отъ этого послъдняго формальное прошеніе цълаго общества старообрядпевъ. чтобы на Рогожскомъ Кладбищъ, при которомъ они воспитаны" и гдъ "лежатъ предки" ихъ, одну изъ трехъ часовенъ, "которая окажется удобнве", "освятить на церковь по древнему чиноположенію". Желаніе быть прихожанами просимой церкви "письменно изъявили 26 человъкъ, а съ семействами болъе 100 душъ 2). Немедленно послв этого митрополить сдвлаль распоряженія о скоръйшемъ удовлетвореніи просьбы рогожскихъ старообрядцевъ. Для обращенія въ церковь избрана была меньшая изъ трехъ часовенъ, въ сравнени съ двумя другими, общирными и великольпными, -- довольно убогая, но представлявшая то удобство, что она имъла "готовую мъстность для алтаря". Надобно полагать, что при этомъ имълось въ виду и то опасеніе, какъ бы отобраніемъ одной изъ обширныхъ, богато украшенныхъ часовенъ не раздражить рогожскихъ раскольниковъ и не вызвать на открытое противодъйствіе, что могло бы повредить ожидавшемуся доброму вліянію на рогожцевъ учреждаемаго на Кладбишъ единовърческого прихода. Въ 23-й день того же сентября мъсяца избранная часовня освящена была въ церковь святителя Николая съ положениемъ древняго антиминса, освященнаго патріархомъ Филареретомъ. О всемъ этомъ митрополитъ сдълалъ Святвищему Синоду подробное донесеніе, въ которомъ нашель нуж-

<sup>1)</sup> Это Высочайшее повежёніе, въ связи съ другими мёрами въ усиленію надзора за раскольниками Рогожскаго Кладбища, последовало 9 августа 1854 года (См. Сбори. пост. по части раск. вып. 2-й стр. 426).

<sup>2)</sup> Въ этомъ числѣ находился и г-нъ Шибаевъ, нынѣ одинъ изъ главныхъ ревнителей австрійскаго лжесвященства.

нымъ изложить и причины, побуждавшія его "удовлетворить прошенію новыхъ единовърцевъ, не отдагая до умноженія числа ихъ". Достойно вниманія особенно то, что одну изъ главныхъ, побудившихъ къ тому, причинъ, указаль онъ въ особомъ положеніи "новыхъ единовърцевъ среди рогожскаго раскольническаго общества и въ примъчаемомъ распространении среди раскольниковъ австрійской лжеіерархіи. "Они, — писаль митрополить о новыхъ единовърцахъ, основавшихся на Рогожскомъ Кладбищъ, -- своею ръшимостію совершили подвигъ, въ которомъ надлежало ихъ неукоснительно поддержать: потому что хотя между ими есть весьма значительныя лица по разсудительности, благонамъренности и положенію въ обществъ, но рогожскій расколь имветь еще неукрощенныхъ поборниковъ, сильныхъ богатствомъ и привычнымъ на другихъ вліяніемъ, и возбуждаемыхъ корыстными видами, и сін люди расположенныхъ къ миру съ церковію стараются разстроивать то лжеумствованіями, то укоризнами, то покушеніемъ вредить имъ въ дълахъ. Тяготъющая надъ раскольническимъ многолюдствомъ сила богатыхъ и ожесточенныхъ расколоводителей дъйствительно такова, что многіе, особенно маломощные, не смъютъ обнаружить своего расположенія къ церкви, хотя и имъютъ оное... Въ сихъ обстоятельствахъ нужно было явнымъ дъломъ показать, что расколъ не есть непобъдимъ и плънникамъ раскола въ самомъ мъстъ ихъ плъна открыть свободный входа ва церковь". Далье объ Австрійской лжејерархіи митрополить писаль: "Уже нъсколько лътъ извъстно, что деньгами и происками рогожскихъ раскольниковъ устроена за границею лжемитрополія Бълокриницкая; что тамъ поставлены для русскихъ раскольниковъ два лжеепископа; что они, подъ гражданскими именами и званіемъ, тайно бывають въ Москві и въ другихъ городахъ, и ставятъ для раскольниковъ джесвященниковъ... Не нужно объяснять, какъ опасно для словеснаго стада, когда волки уже не отвив видимо напа-

дають, но среди овець въ овчей одеждь, не усмотрънные стражами, ходять. Долгь върности къ святой церкви и къ благочестивъйшему Императору не позволяетъ миъ. скрыть и той мысли, что допущение и даже покровительство иновърнымъ иностраннымъ правительствомъ нелепой Бълокриницкой лжемитрополіи едва ли можеть быть изъяснено иначе, какъ недобрымъ намъреніемъ простирать чрезъ нее недоброе вліяніе на Россію въ религіозномъ и государственномъ отношеніи. Итакъ, по всёмъ соображеніямъ надобно было неукоснительно воспользоваться законно представившимся случаемъ постять доброе стыя на земль Рогожскаго Кладбища, на которой выросло и ст которой разнесено столько злых плевель 1). Донесеніе митрополита Филарета было представлено на Высочайшее возгръніе, и Императоръ Николай собственноручно надписалъ на немъ: "Слава Богу, хорошее начало<sup>и 2</sup>).

Полагалось, дъйствительно, доброе начало; на землъ Рогожскаго Кладбища, заросшей плевелами, было, дъйствительно, посъяно доброе съмя, и плънникамъ раскола открывался свободный входъ въ церковь на самомъ мъстъ ихъ плъна. И государь и митрополитъ, безъ сомнъніянадъялись, что, съ открытіемъ единовърческой церкви и и единовърческаго прихода на самомъ Рогожскомъ Кладбищъ, начнется усиленное присоединеніе раскольниковъ къ единовърію, что современемъ и двъ главныя часовни будутъ обращены въ единовърческіе храмы, и Рогожское Кладбище перестанетъ быть главнымъ центромъ поповщинскаго раскола, чъмъ будетъ нанесенъ этому послъднему ръшительный ударъ. Рогожскіе раскольники хорошо понимали, къ чему стремится правительство, и готовы были бы оказать ему всякое противодъйствіе, если бъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Донесеніе м. Филарета Св. Синоду 25 сент. 1854 г. (Собр. миюній... т. дополн. № 109).

<sup>2)</sup> См. тамъ же стр. 405.

имъли къ тому возможность. Но обстоятельства были именно таковы, что не представлялось къ тому никакой возможности. Раскольники излили только свою злобу на Сапълкина, котораго считали главнымъ виновникомъ совершившагося на Кладбищъ, прискорбнаго для нихъ, событія1); но отклонить и этотъ и ожидавшіе ихъ далве удары были не въ силахъ, видя и чувствуя твердую ръшимость правительства положить конецъ незаконному существованію раскола на Рогожскомъ Кладбишъ, видя и принимаемыя въ тому настойчивыя мъры. Еще въ августь 1854 года по Высочайшему повельнію назначень быль въ смотрители на Рогожское Кладбише статскій совътникъ Мозжаковъ, человъкъ неподкупной честности, энергическій и искусный исполнитель возлагавшихся на него полицейскихъ обязанностей. Эти качества свои, честность, энергію и искусство, онъ обнаружиль особенно, исполняя порученіе правительства объ арестованіи прибывшаго въ Москву изъ Бълой-Криницы сотрудника Павлова въ учрежденіи ісрархіи — Геронтія, за которымъ неусыпно следиль въ течение несколькихъ месяцевъ. Послъ этого министръ Внутреннихъ Дълъ графъ Перовскій предписаль ему оставаться въ Москвъ для наблюденія за дальнъйшими сношеніями московскихъ раскольниковъ съ заграничными, поручивъ ему, какъ и прежде, доставлять свои донесенія, минуя московских в правителей, прямо въ министерство чрезъ чиновника особыхъ порученій при министръ Н. И. Надеждина. Цъня его способности и опытность, Императоръ Николай Павловичъ, наконецъ, и назначиль его смотрителемь Рогожского Кладбища съ тою именно цвлію, чтобы "наблюдаль здёсь за точнымъ испол-

<sup>1)</sup> Какими ругательствами и притвененіями раскольники Рогожскаго Кладбища пресл'вдовали В. А. Сап'ялкина, объ этомъ онъ самъ разсказываетъ въ своихъ Запискахъ (См. стр. 13—14, 58—59); но главный способъ отмстить ему они нашли въ томъ, что ставили ему препятствія въ его торговыхъ д'ялахъ, всл'ядствіе чего они и пришли наконецъ въ полное разстройство.

неніемъ законныхъ постановленій", при чемъ однако онъпорученъ былъ "руководству и распоряжению московскаго военнаго генералъ-губернатора"1). Мозжаковъ, въ качествъ смотрителя Рогожскаго Кладбища, исполнялъ свои обязанности съ безпримърнымъ усердіемъ, — никакой безпорядокъ, никакое отступление отъ "законныхъ постановленій не ускользали отъ его вниманія и были преследуемы съ неумолимой строгостью; доступъ на Кладбище попамъ австрійскаго поставленія сдълался крайне затруднителенъ, и только по временамъ, благодаря покровительству медкихъ полицейскихъ чиновниковъ, имъ удавалось проникать сюда; всв старанія прилагаль онъ и къ тому, чтобы поймать появлявшихся въ Москвъ, за ствнами Кладбища, австрійскихъ поповъ и самого ихъ архіепископа Антонія Шутова, которые спасались также благодаря только снисходительности къ нимъ мелкихъ полицейскихъ чиновъ, покупаемой дорогою ценою<sup>2</sup>). Время,



<sup>1)</sup> Высочайшій приказъ о назпаченіи Мозжакова въ смотрители Кладбища последоваль 9 августа 1854 г.; въ томъ же приказъ содержалось, а) распоряженіе о томъ, чтобы "по приведеніи въ изв'єстность состоянія Рогожскаго Кладбища, войти въ разсмотр'вніе о дальнюйшемъ устройствю онаго и представить на Высочайшее благо-усмотр'вніе", и б) упомянутое выше распоряженіе о обращеніи одной изъ рогожскихъ часовенъ въ православную или едиов'врческую церковь, если н'якоторое число прихожанъ изъявять желаніе присоединиться къ церкви. Вс'є эти распоряженія вызваны были именно доставленными отъ Мозжакова "св'єдівніями о сношеніяхъ главныхъ раскольниковъ Рогожскаго въ Москв'є Кладбища съ раскольниками заграничными, а равно и о томъ, что попечители сего Кладбища, въ видахъ поддержанія и распространенія раскола, дозволяютъ себ'є д'яйствія, законами воспрещенныя" (См. Собр. Пост. вып. 2, стр. 426).

<sup>2)</sup> О томъ, какъ искусно Мозжаковъ отыскивалъ и накрывалъ раскольническихъ поповъ — ставлениковъ Антонія, нѣкоторыя извѣстія находятся въ Зипискахъ В. А. Сапѣлкина (стр. 47 и слѣд.); о поискахъ за Антоніемъ Шутовымъ повѣствуетъ и Швецовъ въ напечатанной нами біографіи Антонія, довольно вѣрно изображая его скитанія и укрывательства отъ производившихся Мозжаковымъ розысковъ, отъ которыхъ будто бы спасали Антонія большею частію не

когда Мозжаковъ былъ смотрителемъ Кладбища, и донынъ вспоминается рогожцами, какъ одно изъ самыхъ тяжелыхъ. На основании его донесений, правительствомъ дълались немедленныя распоряжения объ искоренении замъченныхъ на Рогожскомъ Кладбищъ безпорядковъ и противозаконностей¹). Вновь назначенный министръ Внутреннихъ Дълъ генералъ отъ-инфантерии Бибиковъ, явившийся ревностнымъ исполнителемъ предначертаний Императора Николая относительно раскола, оказывалъ Мозжакову и довърие и поддержку.

Мозжаковъ назначенъ былъ на должность смотрителя незадолго до освященія церкви на Рогожскомъ Кладбищъ; а спустя два мѣсяца по освященіи (21 ноября) присоединился къ церкви послѣдній изъ бѣглыхъ поповъ на Кладбищѣ — Петръ Ермиловъ. Это обстоятельство имѣло большую важность для Рогожскаго Кладбища: правительству открывалось законное основаніе къ новымъ противъ него мѣропріятіямъ. Съ лишеніемъ послѣдняго дозволеннаго попа, и съ прекращеніемъ доступа новыхъ, Кладбище совершенно утрачивало свой религіозный

случайныя обстоятельства и потворство сыщиковъ, а совершонныя имъ чудеса, къ числу которыхъ отнесено и то, что Антоній прикидывался пьянымъ мужикомъ, или выдавалъ себя за сторожа, нарочно вооружившись ружьемъ (См. Брат. Сл. 1883 г. стр. 35, 148, 212). А какіе безпорядки и злоупотребленія нашель Мозжаковь на Рогожскомъ Кладбищъ, объ этомъ даетъ понятіе напечатанная нами его Записка о Кладбищ'в (См. Брат. Сл. 1889 г. т. II, стр. 550-562). 1) Такъ 15 декабря 1854 г. последовало Высочайшее повеленіе: "людей, проживающихъ на Рогожскомъ Кладбищъ и неправильно показанныхъ призръваемыми, удалить оттуда на мъста, къ коимъ они принадлежать, съ учреждениемъ строжайшаго надъ ними надзора, а лишенныхъ ума перевести въ правительственныя богоугодныя заведенія" (Ср. съ Запиской Мозжакова стр. 556-557)... "принять не гласныя, но деятельныя меры въ отысканію раскольническихъ лже-духовныхъ лицъ и обращать строжайшее внимание на тъхъ московскихъ раскольниковъ, которые какими-любо способами препятствують присоединенію другихъ къ церкви". (Собр. постан. вып. 2, стр. 428).

характеръ и свое значение митрополи бъглопоповства; а тъ изъ кладбищенскихъ прихожанъ, которые не расположены были къ принятію австрійского священства, оказывались теперь въ крайне затруднительномъ положеніи относительно удовлетворенія религіозныхъ обязанностей, и этимъ самымъ побуждались къ принятію законнаго священства, къ поступленію въ Единовъріе, водворенное уже на самомъ Кладбищъ. Тогда дъйствительно послъдовало распоряжение о прекращении церковныхъ службъ въ часовняхъ Рогожскаго Кладбища, на томъ основани, что за неимъніемъ священника, который могь бы отправлять ихъ, онъ уже болъе не могутъ имъть здъсь мъста. Неизвъстно, впрочемъ, въ точности, случилось ли это по распоряженію министерства Внутреннихъ Дълъ, или само собою, въ силу необходимости. Такъ впослъдствіи писаль объ этомъ и митрополитъ Филаретъ: "тогда въ остальныхъ двухъ часовняхъ богослужение прекратилось или по распоряженію министерства, или, можеть быть, само собою, потому что правила поповщинскаго толка требуютъ совершенія богослуженія священникомъ (1). Несомнънно только, что это произошло при участіи смотрителя, который находиль именно, что теперь, когда у раскольниковъ не осталось на Кладбище ни одного попа, не должно быть здёсь и прежнихъ торжественныхъ служеній, отправлявшихся дозволенными бъглыми попами. По его представленію последовало даже распоряженіе московскаго генералъ-губернатора объ удалении съ Кладбища, какъ ненужныхъ болъе, многочисленныхъ дьячковъ, отличавшихся притомъ всей Москвъ извъстными безобразіями<sup>2</sup>). При такомъ положеніи дъла возникла на-



<sup>1)</sup> Донесеніе Св. Синоду 16 февраля 1856 г. (Собр. митеній... т. 4, стр. 80).

<sup>2)</sup> Въ Запискю своей Мозжаковъ пишеть: "До 1854 года было на Рогожскомъ Кладбищъ около 40 дьячковъ, самыхъ буйныхъ и пьяныхъ. Почти каждый изъ нихъ имълъ у себя любовницею богатую раскольницу.... Впослъдстви, когда устроилась на Кладбищъ церковь,

дежда на быстрое умножение числа прихожанъ рогожской единовърческой церкви и на обращение даже большихъ рогожскихъ часовенъ въ единовърческие храмы, что было бы равносильно уничтоженою самаго Кладбища. "Единовърцы, — писалъ тогда митрополить Филареть, желали и большую часовню освятить въ церковь; православные также сего желали и надъялись; нъкоторые, колеблющіеся между расколомъ и православіемъ ожидали сего, дабы принять сіе, какъ знаменіе сильнъе утвердившагося единовърія, и присоединиться къ нему. Сего можно было ожидать особенно отъ тъхъ, болъе благонамъренныхъ раскольниковъ, которые не расположены были признать раскольническую лжеіерархію заграничную $^{a}$ 1). Между темъ, въ октябре 1854 года, последовало распоряженіе о строжайшемъ примъненіи къ раскольникамъ закона о купеческихъ гильдейскихъ повинностяхъ, коимъ требовалось отъ предъявителей купеческихъ капиталовъ удостовърение о принадлежности въ православной церкви, и слъдовательно у раскольникамъ отнимались всъ купеческія права. Законъ этоть въ отношеніи къ расколу, главную силу котораго составляють именно капиталистыраскольники, имълъ чрезвычайную важность: онъ подръзываль расколь въ самомъ его корнъ. Богатые раскольники изъ прихожанъ Рогожскаго Кладбища, которыми оно собственно и держалось, поставлены были въ необходимость избрать одно изъ двухъ: или отказаться отъ купеческихъ правъ и привилегій, съ которыми соединялись и ихъ благосостояніе и, что еще важиве, свобода отъ воинской повинности, или оставить расколъ, идти въ церковь, еще ближе въ единовъріе, которое существовало уже на самомъ Кладбищъ и готово было водво-

а священникъ Петръ Ермиловъ Русановъ присоединился къ единовърію, всѣ дьячки, по распоряженію бывшаго тогда генералг-губернатора Закревскаго, высланы изъ Кладбища" (Брат. Сл. 1889 г. т. II, стр. 553).

<sup>1)</sup> Донес. 16 февр. 1856 г. (Собр. митий... т. 4, стр. 80).

риться даже въ главныхъ его часовняхъ. Тъ изъ нихъ, которые самымъ положениемъ раскола на Рогожскомъ Кладбищъ были уже предрасположены къ принятію единовърія, безъ колебанія заявляли теперь о своемъ желеніи присоединиться къ церкви; къ тому же ръшенію, по необходимости, склонились и другіе богатые рогожцы, не желавшіе утратить свои купеческія права. Начались постоянныя присоединенія къ единовърію; особенно же въ послъдніе дни декабря 1854 г., когда наступиль послъдній срокъ внесенія капиталовъ на новый годъ, присоединенія раскольниковъ къ единовърію были такъ многочисленны, что священники московскихъ единовърческихъ церквей не имъли даже возможности соблюсти законную и формальную правильность въ исполненіи этого діла. По свидътельству митрополита Филарета, съ сентября мъсяца 1854 г., когда послъдовало освящение единовърческой церкви на Рогожскомъ Кладбищъ, до конца января 1855 г. присоединилось изъ поповщинской секты (то-есть изъ прихожанъ Рогожскаго Кладбища) въ единовърію душъ обоего пола 1451"1). Въ этомъ числъ много было, разумвется, присоединившихся только по нуждъ, противъ желанія, не искренно, безъ убъжденія въ правотъ церкви и гибельности раскола; но, какъ свидътельствуетъ опытъ, и изъ такихъ, не искренно присоединившихся, выходили современемъ истинные единовърцы, искренно преданные церкви: поэтому и къ нимъ нельзя было относиться съ особенной разборчивостью, или строгостью даже съ церковной точки арвнія. Затвиъ, несомнънно большую половину присоединившихся составляли старообрядцы уже подготовленные къ единенію съ церковію предшествующими событіями на Рогожскомъ Кладбищъ. Вообще же число единовърцевъ изъ бывшихъ прихожанъ Рогожского Кладбища было теперь такъ зна-

<sup>1)</sup> Пис. къ испр. д. оберъ-прок. 4 марта 1855 г. (Собр. миюній, т. 4, стр. 8).

чительно, что являлось достаточное, вполнъ законное основание къ обращению и обширныхъ часовенъ Кладбища въ единовърческие храмы, чрезъ что былъ бы нанесенъ ръшительный ударъ и Рогожскому Кладбищу и тъсно связанному съ нимъ всему поповщинскому расколу.

Итакъ "доброе начало", которое съ благодарностію Богу привътствовалъ Императоръ Николай въ освящении первой единовърческой церкви на Рогожскомъ Кладбищъ, приводилось къ вожделънному концу, — на очереди стоялъ именно вопросъ — быть, или не быть Рогожскому Кладбищу, и самыя обстоятельства указывали, что ръшеніе должно последовать не въ пользу его существованія. Но произопло иное, по недовъдомымъ судьбамъ промысла Божія, испытующаго православную русскую церковь продолжительностію и живучестію возникшаго въ ней раскола. 18 февраля, послъ кратковременной бользии, неожиданно скончался благочестивъйшій Государь Императоръ Николай Павловичъ. Можно сказать съ полною ръшительностію, что раскольники не раздъляли общей тогда скорби русскаго народа, пораженнаго этимъ печальнымъ событіемъ. Если не многіе изъ нихъ, и только въ своемъ обществъ, ръшались открыто выражать свою - радость по поводу кончины государя — поборника православной церкви, то всъ ръшительно оживились надеждою наступленія лучшихъ временъ для раскола, - надеждою устранить положенныя въ минувшее царствованіе препоны къ его упроченію и процвътанію. Всего скоръе и съ особенною ясностію сказалось это у раскольниковъ Рогожскаго Кладбища, со страхомъ ожидавшихъ приближавшагося окончательнаго его закрытія. Любопытно, что еще за нъсколько времени до кончины Императора Николая было замъчено у рогожцевъ оживленіе надеждою на улучшеніе ихъ положенія, — можно догадываться, что тогдашніе главари ихъ желали поддержать въ нихъ бодрость и преданность расколу сообщениемъ ложныхъ слуховъ объ изданныхъ якобы въ ихъ пользу новыхъ узаконеніяхъ. Митрополитъ Фила-

реть писаль исправлявшему должность оберъ-прокурора Святъйшаго Синода: "До нынъшняго (1885) года рогожскіе расколоводители хотя старались удерживать раскольническій народъ отъ присоединенія къ единовърію, но не было примътно особенныхъ оказательствъ. Въ нынъшнемъ году начались оказательства. 23 генваря было необыкновенно большое собраніе раскольниковъ въ часовив и употребленъ былъ обрядъ, употребляемый по уставу только въ Пасху — поставленіе среди храма большой курильницы съ даданомъ. Изъ развъдыванія смотрителя Рогожскаго Кладбища видно, что собрание сие созвано было чрезъ надочныхъ, для слушанія, будто бы, въ пользу раскольниковъ указа. Слухи приписывають сіе діло расколоводителю купцу Свъшникову и попечителю Зеленкову (1). По полученіи же извъстія о кончинъ Императора Николая, рогожцы немедленно показали немыслимую передътвиъ сивлость въ противленіи законнымъ требованіямъ власти: въ теченіе двухъ дней они упорно отказывались принести присягу на върноподданство новому Государю, какъ требовалъ законъ, предъ православнымъ священникомъ, и только уже кроткія увъщанія митрополита Филарета, пригласившаго къ себъ съ сею цълію двухъ попечителей и трехъ вліятельныхъ прихожанъ Рогожскаго Кладбища, склонили ихъ наконецъ подчиниться закону<sup>2</sup>). Тогда же многіе изъ притворно присоединившихся въ единовърію стали возвращаться снова въ расколь, и австрійскіе попы, даже самъ Антоній, съ меньшею осторожностію начали являться въ Москву.

Во всемъ этомъ митрополитъ Филаретъ справедливо видълъ "немаловажные признаки, что рогожскіе расколоводители начинаютъ дъйствовать съ большею противъ прежняго смълостію и надеждою на себя". "Въ сихъ обстоятель-



<sup>1)</sup> Пис. отъ 4 марта 1855 г. (Собр. мнюній, т. 4, стр. 8).

<sup>2)</sup> См. донесеніе объ этомъ м. Филарета Св. Синоду отъ 7 марта 1855 г. (Собр. митеній, т. 4, стр. 11—13).

ствахъ, - писалъ онъ, - особенно много значитъ сохраненіе правиль, данныхь въ Бозв почившимь, благочестивъйшимъ Государемъ Императоромъ Николаемъ Павловичемъ въ отношении къ расколу. При неизмѣнномъ сохраненіи сихъ правиль, открывшіяся оказательства раскола лишатся своего значенія и останутся безъ последствій. Но если бы расколоводители достигли, въ видъ снисхожденія, нъкотораго изъятія изъ оныхъ въ свою пользу, то они не преминули бы выставить сіе предъ простонародіемъ, какъ свое преимущество, усилили бы свое стремленіе къ тому, чтобы образоваться въ сомкнутую отдъльность отъ общаго государственнаго устрой-, ства (status in statu) и, между многочисленными въ разныхъ епархіяхъ единовърцами, менъе утвержденныхъ могли бы поколебать, и такимъ образомъ ослабить единовърческія церкви, а также и кроющаяяся въ норахъ лжеіерархія могла бы получить болье смылости продолжать свои вредныя дъйствія". Изложивъ эти свои соображенія въ письмъ къ исправлявшему тогда должность оберъ-прокурора Святвишаго Синода тайному совътнику Карасевскому, — соображенія, оказавшіяся, къ прискорбію, пророчествомъ, митрополитъ предлагалъ г-ну Карасевскому на разсужденіе - "не нужно ли довести оныя до высочайшаго свъдънія"1). Не знаемъ, были ли доведены до свъдвнія Государя эти въ высшей степени вврныя и, повторяемъ, какъ бы пророческія указанія; но если самъ Императоръ Александръ Николаевичъ и былъ тогда проникнутъ желаніемъ неуклонно следовать предначертаніямъ своего незабвеннаго Родителя въ дъйствованіи относительно раскола, то въ окружавшихъ его, въ самыхъ правительственныхъ лицахъ, особенно въ такъ называемыхъ руководителяхъ такъ называемаго общественнаго мевнія, уже замітно стали проявлять себя извістныя но-

<sup>1)</sup> Пис. къ А. И. Карасевскому отъ 7 марта 1855 г. (Собр. мн. т. 4, стр. 10—11).

выя въянія, совершенно противныя духу предшествовавшаго царствованія, а слъдственно и тъмъ соображеніямъ
о сохраненіи прежняго образа дъйствованія въ отношеніи
къ расколу, которыя такъ убъдительно были изложены
митрополитомъ Филаретомъ. Раскольническіе вожди на
Рогожскомъ Кладбищъ чутко прислушивались къ новымъ
въяніямъ, и начали съ большею и большею смълостью
искать отмъны прежнихъ стъсненій раскола, — вообще
стремиться къ тому, чего такъ опасался митрополитъ
Филаретъ при первыхъ проявленіяхъ раскольническаго
самовольства по кончинъ Императора Николая. Въ апрълъ
мъсяцъ они подаютъ уже на Высочайшее имя прошеніе,
въ которомъ именно жалуются на отобраніе у нихъ, на
Рогожскомъ Кладбищъ "молитвенныхъ храмовъ"), на

<sup>1)</sup> Вотъ какое замъчаніе на этотъ цункть прошенія сділано митрополитомъ Филаретомъ": "Просители пишутъ: ""молитвенные храмы ихъ, строобрядцевъ, воздвигнутые на отведенномъ предвамъ ихъ правительствомъ мфстф за Рогожскою, въ Москвф, заставою, кромф двухъ часовенъ, отобраны"". Если просители хотятъ утверждаться на первоначальномъ распоряжени правительства, то все ихъ часовни и прочія строенія должно у нихъ отобрать или уничтожить, потому что мъсто отведено правительствомъ для больницы и кладбища пораженных чумою, а не для раскольнических заведеній. Можно подумать, что уже много у нихъ и отнято, когда они пишутъ, что отняты молитвенные ихъ храмы, кромъ двухъ часовенъ. Храмъ больше, нежели часовия. И такъ слова ихъ представляють такой смыслъ, что у нихъ отняты многіе важнёйшіе храмы, а только оставлены имъ менъе важныя двъ часовни. Но то ли на самомъ дълъ? Двъ огромныя часовни, великольшно украшенныя, остаются у нихъ неприкосновенными, а взята одна малая. Часовни, какъ и церкви, суть достояніе, посвященное Богу, не принадлежащее частнымъ лицамъ, но для употребленія принадлежащее всему обществу, къ нимъ принадлежащему. Нынъшнее общество рогожскихъ единовърцевъ было прежде въ составъ общества рогожскихъ раскольниковъ, участвовало во вкладахъ въ часовни и имело право съ прочими пользоваться ими. Отдълясь отъ раскольниковъ, и притомъ входя изъ незаконнаго въ законное положение, единовърцы имъли право взять одну изъ часовенъ и въ уважение своей законности могли требовать лучшей изъ часовенъ. Но они поступили скромно и испросили меньшую. Итакъ

неимъніе священниковъ, и просять о дозводеніи безпрепятственно имъть таковыхъ. Тогда же, конечно, по внушенію отъ главарей Рогожскаго Кладбища, представили подобнаго содержанія всеподданнъйшее прошеніе поповцы города Богородска съ увздомъ, подписанное очень многими лицами 1). Замъчательную особенность поданныхъ тогда раскольниками прошеній, по справедливому замъчанію митрополита Филарета, составляло то обстоятельство, что въ нъкоторыхъ видно участіе "человъка, имъющаго ученую образованность", - что, значить, на помощь расколу уже явились тогда упомянутые руководители общественнаго мивнія 2). Для подачи прошеній и вообще для хлопотъ предъ правительствомъ начались потадки въ Петербургъ главныхъ тогда рогожскихъ дъятелей — Свъшникова, Бутикова, Муравлева, Гаранина, — и надобно полагать, что они возвращались въ Москву обна-

безъ преувеличенія можно сказать, что вышеозначенная статья прошенія раскольниковъ написана не только ложно, но и безсовъстно". (Собр. мн. т. 4, стр. 45—46.

<sup>1)</sup> По этому поводу м. Филареть замѣчиль: "Чтобы собрать сін подписи, надобно было или созвать въ одно мѣсто изъ города и уѣзда большое скопище раскольниковъ, или послать агентовъ по селеніямъ, чтобы подговаривать раскольниковъ къ подписанію... Не хорошъ былъ бы открытый митини раскольническій; но и подобное дѣйствіе, сокрытое отъ правительства, менѣе ли худо"? (Тамъ же, стр. 46—47).

<sup>2)</sup> См. тамъ же, стр. 30. Нѣсколько ранѣе поданы всеподданнѣйшія прошенія о дарованіи большей свободы расколу и отъ раскольниковъ Преображенскаго Кладбища. Всѣ эти прошенія — и преображенцевъ и рогожцевъ — министромъ Бибиковымъ были препровождены 8 іюня 1855 г. къ м. Филарету для "сообщенія по онымъ соображенія и заключенія". Примѣчательно, что митрополитъ Филаретъ,
вопреки своему обычаю, долго медлилъ отвѣтомъ, можетъ быть, именно смущенный измѣняющимися правительственными отношеніями къ
расколу, и уже только въ сентябрѣ, по новой просьбѣ отъ новаго
министра—Ланского, препроводилъ къ нему свой отзывъ о раскольническихъ прошеніяхъ, изъ котораго мы привели выше нѣкоторыя
мѣста.

деженные на успѣхъ ихъ прошеній. Весною того же 1855 года между рогожцами было распространено "подложное опредѣленіе правительствующаго Сената о новыхъ якобы преимуществахъ, даруемыхъ Рогожскому Кладбищу", и это сдѣлано было въ тѣхъ видахъ, чтобы "колеблющихся въ расколъ удержать отъ присоединенія къ святой церкви").

Новую смълость и настойчивость для исканій и хлопоть въ указанномъ направленіи придало рогожскимъ
раскольникамъ послъдовавшее въ августъ того же 1855
года увольненіе министра Внутреннихъ Дълъ Д. Г. Бибикова и вслъдъ затъмъ удаленіе отъ службы на Кладбищъ
смотрителя Мозжакова. Въ министры былъ назначенъ
д. т. с. Ланской, — послъдній изъ наиболье видныхъ представителей вымиравшаго въ Россіи масонства, не чуждый
конечно господствовавшихъ въ масонствъ религіозныхъ и
соціальныхъ ученій. А въ смотрители Рогожскаго Кладбища графъ Закревскій, давно тяготившійся горячею ревностію Мозжакова въ преслъдованіи раскольническихъ
злоупотребленій и уже благосклонно относившійся къ заискиваніямъ раскольниковъ<sup>2</sup>), назначилъ камеръ-юнкера

<sup>1)</sup> Донесеніе м. Филарета Св. Синоду отъ 16 февр. 1856 г. (Собр. ми. т. 4, стр. 80).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ упомянутыя выше прошенія раскольниковъ на Высочайшее имя были написаны и поданы съ согласія гр. Закревскаго. Преображенцы даже прямо упомянули объ этомъ въ своемъ прошеніи. По сему поводу м. Филаретъ писалъ въ своемъ отзывѣ: "Особенность сего прошенія составляетъ слѣдующая подъ онымъ подпись: ""на поднесеніе всеподданнѣйшаго прошенія испрошено было предварительное соизволеніе московскаго военнаго генералъ-губернатора"". Нѣтъ ни закона, ни обычая подписывать подъ прошеніемъ, съ чьего позволенія оно подается. Если проситель почитаетъ свое прошеніе, по совъсти, справедливымъ и не противнымъ закону, сего довольно, чтобы подать оное. Итакъ если господинъ московскій генералъ-губернаторъ дѣйствительно зналъ о намѣреніи раскольниковъ подать всеподданнѣйшее прошеніе и, по правилу терпимости, не возбранилъ сего, сіе не давало раскольникамъ права усиленнымъ образомъ выразить сіе въ подписи подъ прошеніемъ" (Собр. мм. т. 4, стр. 44).

Лонгинова, - того самаго М. Н. Лонгинова, который впоследствін явился литераторомъ консервативнаго направленія, а възваніи начальника главнаго управленія по двламъ печати отличался таковымъ уже въ высшей степени, но тогда, при назначении въ должность смотрителя на Кладбище, повидимому, преисполненъ былъ новыхъ, либеральныхъ въяній. Отставка Мозжакова составила для рогожцевъ великій праздникъ, и праздновалась какъ несомнънный залогь достиженія ихъ дальнъйшихъ замысдовъ<sup>1</sup>). Въ новомъ смотрителъ они надъялись въ этомъ отношеніи найти себъ помощника, — и не обманулись въ своей надеждъ. Онъ дъйствительно поставиль себъ задачею постепенно отмънять стъснительныя для рогожцевъ распоряженія своего предмістника, на что каждый разъ получалъ разръшение отъ генералъ-губернатора. Въ числъ первыхъ его дъйствій въ этомъ родъ было дозволеніе возвратиться на Кладбище высланнымъ оттуда пьянымъ и развратнымъ дьячкамъ? 2) Затвмъ последовало, уже съ разръшенія министра, и дозволеніе открыть давно запрещенное, за отсутствіемъ поповъ, богослуженіе въ рогожскихъ часовняхъ<sup>8</sup>). По поводу этого послъдняго

<sup>1)</sup> Самъ Мозжавовъ въ докладной запискѣ министру, писанной послѣ отставви, 2 ноября 1855 г., говоритъ: "До вступленія моего въ должность смотрителя Рогожскаго Кладбища сврывались тамъ поставленные заграничнымъ лжеепископомъ попы Егоръ и Максимъ, которые тайно исправляли всѣ раскольническія требы. Это видно изъ рапорта моего министру Внутреннихъ Дѣлъ отъ 28 іюня 1855 г. № 88. Для прекращенія впредь подобныхъ безпорядковъ приняты были мною самыя строгія мѣры, вслѣдствіе коихъ не только самъ я лично, но и чрезъ агентовъ своихъ долженъ былъ слѣдить за всякимъ шагомъ раскольниковъ. Воть истинная причина, которая не нравилась попечителямъ Кладбища и вообще раскольникамъ. Не мочии дълать того, что имъ хотпълось, они употребляли всть происки, чтобы сжить меня съ своихъ рукъ" (Реп. Публ. Библ. № 693, т. І, л. 187).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сделанныя тогда раскольникамъ послабленія Лонгиновъ самъ исчислиль, какъ заслугу съ своей стороны, въ рапорте Закревскому. См. прилож. № 1.

<sup>3)</sup> Рогожскіе единовърцы впослъдствін писали объ этомъ: "часовни

распоряженія возникло одакоже цізлое дізло, о которомъ мы намітрены сказать съ нізкоторою подробностію, такъ какъ въ неміт ясно обнаруживается, съ какою смітлостію начали тогда дійствовать рогожскіе раскольники для осуществленія своихъ замысловъ и на чемъ основывалась, на что главнымъ образомъ опиралась эта ихъ смітлость.

Ни смотритель Рогожскаго Кладбища, ни самъ московскій генераль-губернаторь не считали себя въ правъ дать раскольникамъ разръшение — открыть на Кладбищъ богослужение послъ продолжавшагося слишкомъ годъ запрещенія. Они сообщили рогожцамъ, что разръшенія на это надобно просить у высшаго правительства. Графъ Закревскій только уполномочиль ихъ сообщить министру, что самъ онъ съ своей стороны признаетъ незаконнымъ воспрещение службъ на Рогожскомъ Кладбищъ и полагаетъ, что воспрещение это должно быть отмънено<sup>1</sup>). Раскольнические ходатаи дъйствительно вздили, конечно, не съ пустыми руками, въ Петербургъ, — и вотъ 15 января 1856 г. послъдовало отношеніе отъ министра Внутреннихъ Дель на имя графа Закревскаго о дозволеніи раскольникамъ открыть богослужение на Рогожскомъ Кладбищъ, о чемъ г. Лонгиновъ съ особымъ удовольствіемъ и возв'ястилъ попечителямъ. Въ первый же послъ этого воскресный день назначено было торжественное открытіе богослуженія въ теплой часовив Рогожскаго Кладбища. Въ субботу, 21 числа, была отслужена вечерня, а въ следующій день служили утреню и часы: раскольниковъ за службою въ воскресенье, даже по оффиціальному извъстію, было до 3000 человъкъ2).



были безъ служенія съ 1854 до 1856 года, въ коемъ, по невѣдомымъ судьбамъ, 21 января открылась служба, и прежде бывшіе простолюдины пѣвчіе допущены къ отправленію оной" (Собр. миюній, т. 4, стр. 94).

<sup>1)</sup> Объ этомъ упоминаетъ самъ Ланской: см. Докладъ его въ приложени № 3.

См. Рапортъ смотрителя гр. Закревскому (прилож. № 1).
 Братское Слово, № 16.

Съ этихъ поръ начались на Рогожскомъ Кладбищъ постоянныя служенія, для отправленія которыхъ являлся даже попъ австрійскаго поставленія, Крининъ, не дерзавшій однако облачаться при этомъ въ священническія облаченія<sup>1</sup>). Служба 22-го числа, при такомъ громадномъ стечении раскольниковъ, имъла характеръ открытой демонстраціи противъ православныхъ и особенно противъ ненавистныхъ рогожцамъ единовърцевъ, водворившихся на самомъ ихъ Кладбищъ, — предъ ними раскольники не только не скрывали своего торжества, но и намфренно старались дать имъ почувствовать это свое торжество, свою начинающуюся сиду. Произведеннымъ съ такою намъренною торжественностію открытіемъ службъ на Рогожскомъ Кладбищъ очень смущены были и московскіе единовърцы, и всъ ревнители православія 2). Одинъ изъ сихъ послъднихъ, іеромонахъ Пароеній, получившій тогда нъкоторую извъстность своимъ "Сказаніемъ о странствіи и путешествій по Святои земль", много потрудившійся потомъ въ борьбъ съ расколомъ, написалъ о происходившемъ на Кладбищь въ Петербургъ, одному лицу, близкому къ особъ Государя: письмо было представлено Его Величеству. Государь Императоръ лично передалъ его министру Внутреннихъ Дъль для наведенія надлежащихъ справокъ объ изложенныхъ въ немъ обстоятельствахъ. Министръ въ свою очередь препроводилъ письмо о. Пареенія къ московскому генералъ-губернатору, прося у него объясненій по содержанію письма. Графу Закревскому, безъ сомивнія, извістно было не только объ открытіи богослуженія въ часовив Рогож-

<sup>1)</sup> См. Донес. м. Фил. Св. Синоду (прилож. № 4).

<sup>2)</sup> Единовърцы писали впослъдствіи: "Чрезвычайно симъ (отврытіемъ службы) возгордились послъдователи севты, стекаются въ великомъ количествъ къ службъ въ часовню и разглащають, что имъ дозволено будетъ вскоръ имъть поповъ, чъмъ слабыхъ братій, перешедшихъ въ церковь, увлекаютъ въ прежнее заблужденіе. Обращеніе къ церкви пресъклось и на истинныхъ ея послъдователяхъ величайтывя лежитъ скорбь и сътованіе" (Собр. митькій т. 4, л. 94).

скаго Кладбища, на что, по получении разръшения отъ министра, самъ онъ уполномочилъ раскольниковъ, но и то, какъ открытіе это совершилось, о чемъ, конечно, не преминулъ донести ему смотритель Кладбища, имъвшій у него всегдащній доступъ и полное довъріе. Однакоже, соблюдая порядокъ дълопроизводства, онъ потребовалъ отъ этого послъдняго, секретнымъ предписаніемъ 12 февраля, письменнаго донесенія о томъ, не происходило ли на Кладбищъ при открытіи богослуженія какихъ безпорядковъ и столкновеній между раскольниками и единовърцами. 18-го числа смотритель Лонгиновъ уже представилъ графу Закревскому общирный "рапортъ" по поводу полученнаго имъ предписанія. Написанной бойко, литературнымъ языкомъ, чего и слъдовало ожидать отъ такого смотрителя, какъ Лонгиновъ, этотъ оффиціальный за нумеромъ документъ очень интересенъ въ томъ отношеній, что представляеть собою яркій образчикь того подчиненія новымъ въяніямъ, равно какъ той свободы и развязности, съ какими выступили, или выступали тогда на защиту раскола и либеральная печать и либеральное чиновничество, отъ высшаго до низшаго. "Рапортъ" смотрителя Лонгинова поэтому заслуживаетъ особаго вниманія <sup>1</sup>).

Г. Лонгиновъ начинаетъ свой "рапортъ" самой ръзкой критикой правительственныхъ распоряженій на Рогожскомъ Кладбищъ, происходившихъ до поступленія его самого на должность кладбищенскаго смотрителя, не щадя при этомъ не только своего предшественника — Мозжакова, о которомъ говоритъ съ крайнимъ негодованіемъ, но и "бывшаго министра", даже самого покойнаго Императора, такъ какъ министръ былъ только върнымъ



<sup>1)</sup> Мы печатаемъ его въ приложениять подъ № 1; нъкоторыя мъста этого удивительнаго "рапорта", поданнаго не особенно важнымъ чиновникомъ высокопоставленному въ правительствъ лицу, мы сопровождаемъ подстрочными примъчаниями.

исполнителемъ воли Императора Николая; въ противоположность этой критикъ онъ пишетъ панегирикъ своимъ собственнымъ распоряженіямъ на Кладбищъ, или распоряженіямъ самого графа Закревскаго, именемъ и съразръшенія котораго онъ дъйствоваль. Главное зло прежняго управленія онъ видить въ покровительствъ водворившимся на Кладбищъ единовърцамъ, которые въ его глазахъ заслуживають полнаго презрвнія, и въ строгостяхь относительно раскольниковъ, къ которымъ относится, напротивъ, какъ къ любимымъ дътищамъ; а свою и своихъ начальниковъ заслугу поставляетъ именно въ покровительствъ раскольникамъ и стъсненіи единовърцевъ, якобы во имя закона и справедливости. Онъ говорить безъ всякаго стъсненія о пкрутости и несправедливости принимавшихся (къмъ, если не самимъ Императоромъ Николаемъ?) въ прежнее время мъръ", о "несправедливостяхъ и самоуправствах, которыя по совъсти не могь продолжать и на пресъчение которыхъ получалъ приказанія отъ генералъ-губернатора, согласно во всемъ съ мивніемъ нынъшияго г. министра Внутревнихъ Дълъ"; говоритъ, что "нашель на Рогожскомъ Кладо́ищъ раскольниковъ и ихъ имущество жертвами самых произвольных распоряженій, что праскольники считались ничемъ въ сравнении съ новоприсоединенными единовърцами". Самое вопіющее изъ такихъ "произвольныхъ распоряженій" онъ видитъ въ томъ, что на Кладбищъ учреждено единовъріе и освящена единовърческая церковь: "Освященіе Николаевской церкви въ оградъ Кладбища поставило единовърцевъ и раскольниковъ въ неизбъжныя столкновенія, въ коихъ единовърцы, часто противъ всъхъ правиль справедливости, оказывались правы, а раскольники, запуганные принимавшимися противъ нихъ частными и общими мърами, или присоединялись по видимости къ ихъ числу, или переносили придирки, обиды и гоненія". Онъ приводить даже и примфры этихъ мнимыхъ придирокъ,

обидъ и гоненій въ количествъ десяти<sup>1</sup>). Межлу ними видное мъсто занимаетъ "неслыханное самоуправство въ запрещени раскольникамъ отправлять въ часовняхъ Клалбища службы, на каковое запрещение, по отзыву г. министра Внутреннихъ Дълъ отъ 15 генваря, не было никогда ни испрошено, ни дано разръшение министерства". Приведя примъры мнимыхъ "гоненій", гуманный смотритель Кладбища восклицаетъ: "Все это произведено было съ небольшимъ въ годъ! Легко можно судить, каковъ былъ этотъ годъ для раскольниковъ"! Затъмъ, г. Лонгиновъ, совствиъ некстати, входить въ подобныя разсужденія о насильственномъ присоединеніи раскольниковъ къ единовърію вследствіе известнаго указа о гильлейскихъ повинностяхъ, которому произносить безпошалное осужденіе. "Вотъ уже 5 місяцевъ, — пишетъ всліндь за симъ г. Лонгиновъ, — какъ будучи исполнителемъ приказаній вашего сіятельства, я служу ст удовольствіем (?!) орудіему прекращенія и исправленія неправды, несправедливостей, самоуправству и противозаконных дияній (какъ будто все это дълалось прежде не съвъдома графа Закревскаго!). По указаніямъ вашимъ возстановляются права притъсненныхъ и укрощается (!) своеволіе неправильно присвоившихъ себъ право распоряжаться (гдъ и чъмъ?). Не удивительно, что это кажется вопіющею несправедливостію симъ последнимъ, какъ и всемъ темъ, вто имветь причины выставлять мнимо-блестящіе результаты присоединенія діломъ серьезнымъ. Времена перемънились. Правда (?) всюду обнаруживается и безпощадно обличает ложь. Начинають возникать на каждомъ шагу дъла, компрометирующія многихъ (?). Защищаться нечёмъ (?), и приходится испытать последнее средство: обвинить твхъ, кто не потворствуеть обману,



¹) Что эти примъры не подтверждають ръзвихъ сужденій г. Лонгинова, это мы повазываемъ въ примъчаніяхъ въ его рапорту (См. прилож. № 1).

какъ попало (?). Въ этомъ полагаю я причину распущенныхъ слуховъ о мнимомъ происшествии на Кладбищъ 22 января. Это не пустое празднословіе, а желаніе запутать дело (?), грозящее неблаговидной для нихъ развязкой". И въ самомъ началъ "рапорта" онъ выразился о письмъ о. Пареенія, что оно внушено безсильною злобою противъ послъднихъ справедливых и полезныхъ мъръ, принятыхъ правительствомъ относительно раскольниковъи. Признавая такимъ образомъ и себя, какъ лицо "не потворствующее обману", оскорбленнымъ въ письмъ о. Пареенія, г. Лонгиновъ, разумъется, отвергъ справедливость всего, что говорилось въ этомъ письмъ. Объяснивъ, что богослужение на Кладбищъ открыто вслъдствие отношенія г. министра Внутреннихъ Дъль отъ 15 января, онъ ръшительно утверждаетъ, что никакихъ безпорядковъ при этомъ не было. Однако, самъ проговаривается о многолюдствъ раскольниковъ, собравшихся къ открытію богослуженія, и объ ихъ ликованіи, также объ "уныніи единовърцевъ, обманутыхъ въ объщанныхъ имъ выгодахъ (?) и привывшихъ къ пристрастнымъ въ ихъ пользу дъйствіямъч. О ликованіи раскольниковъ онъ говоритъ даже съ большимъ чувствомъ: "22 января собралось на Кладбищъ къ утрени и часамъ до 3000 прихожанъ. Торжество при этомъ состояло во общемо весели и слезахъ радости при первой общей молитвъ людей, върующихъ по-своему (?), но обязанныхъ за то отчетомъ не другимъ людямъ, а Богу, и лишенныхъ противозаконно сего утъшенія въ теченіе 14 місяцевъ. Если радость эта преступна, то виноваты въ ней тъ, которые осмълились отнять у нихъ это утъщение и подали имъ тъмъ самымъ поводъ изъявлять ее въ высшей степени, при возвращеніи имъ законнаго права". Любопытно также, чъмъ онъ доказываетъ, что при этомъ "изъявлении радости въ высшей степени" не было насмъщекъ надъ единовърцами и православными: "что говорится на сторонъ, того я знать не обязанъ; впрочемъ, полагаю, что раскольники слишкомъ

довольны, чтобы вивсто радости предаваться насившкамь съ особым в усердіем».

Этими, каковы бы ни были они, объясненіями по существу дъла, казалось, и долженъ бы ограничиться въ своемъ "рапортв" г-нъ смотритель Рогожскаго Кладбища; входить же въ обсуждение правительственныхъ мъръ противъ раскола, тъмъ болъе произносить приговоръ надъ распоряженіями, опиравшимися на узаконенія Верховной власти, хотя бы и въ недавно минувшее царствованіе, — произносить въ выраженіяхъ крайне ръзкихъ и неприличныхъ, недозволительныхъ даже въ частномъ письмъ, не то что въ оффиціальной бумагъ, онъ не имълъ никакого права, и никто не могъ дать ему на это права, если бы даже онъ занималь и не такую неважную должность, какъ должность смотрителя на раскольническомъ Кладбищъ. И однакоже смотритель Лонгиновъ не только позволилъ себъ все это, но и ръшился въ заключение своего рапорта произнести одобреніе новому либеральному образу дъйствованія относительно раскольниковъ, - произнести уже не въ качествъ чиновника губернаторской канцеляріи, а въ качествъ члена образованнаго общества и лица благоговъющаго предъ такъ называемымъ общественнымъ мнъніемъ:

"Въ заключение не могу (!) не присовокупить (писалъ онъ), что общественное мивніе, насколько оно высказывается, рвшительно въ пользу мвръ кротости и справедливости, обнаруженныхъ оз послюднее время правительствомъ въ отношении раскольниковъ. Многочисленныя мои отношенія съ просвещенными людьми разныхъ состояній, разныхъ убъжденій, позволяють мив судить о благопріятномъ впечатлівни, произведенномъ послідними боліве кроткими распоряженіями правительства. Всё благомыслящіе люди видять въ расколів не одинъ церковный вопросъ, но вопросъ государственный и общественный. Они говорятъ, что надо радоваться благодітельнымъ (?) мірамъ, принимаемымъ въ отношеніи къ нісколькимъ милліонамъ нашихъ соотечественниковъ, заблуждающихся конечно, но ослівпленіе коихъ исцілять не гоненія и

фанатизмъ, а время и просвъщеніе... Послъднія же мъры правительства могутъ найти себъ порицателей только въ людяхъ, преданныхъ близорукимъ и одностороннимъ возгръніямъ, своекорыстнымъ видамъ, или закоренълымъ и грубымъ предразсудкамъ".

Говоря о людяхъ преданныхъ близорукимъ и одностороннимъ возгръніямъ" и проч. и проч., а потому и порицавшихъ новыя, "послъднія" распоряженія относительно Рогожскаго Кладбища и раскола вообще, просвъщенный г. Лонгиновъ, конечно, имълъ въ виду прежде всего митрополита Филарета, радикально расходившагося и съ нимъ и съ его "общественнымъ мивніемъ" въ воззръніяхъ на расколъ и на правительственныя къ расколу отношенія. Мы нарочно выписали это мъсто изъ "рапорта" г. Лонгинова, представляющее образчикъ начинавшихся тогда либеральныхъ разглагольствій о расколь либераль. ныхъ литераторовъ и либеральнаго чиновничества. Въ ковцъ своего рапорта г. Лонгиновъ порисовался еще слъдующею фразою: "Послъ ложных и злонамъренных слуховъ, распущенныхъ изъ-за угла въ порицание справедливыхъ мъръ правительства къ возстановленію столь часто нарушенныхъ правъ (?!), я, какъ ближайшій свидътель печальныхъ послъдствій ложной системы (?) почелъ обязанностію изложить здёсь истину (!) объ оной..."

Таково содержаніе "рапорта", поданнаго московскому генералъ-губернатору чиновникомъ его канцеляріи 18 февраля 1856 г. за № 24-мъ, — и такому генералъ-губернатору, какъ графъ Закревскій, предъ которымъ трепетали вст и чиновные и нечиновные жители Москвы. Необходимо допустить, что этотъ чиновникъ былъ заранте уполномоченъ отъ своего пачальника писатъ свой оффиціальный отвтъ ему въ томъ духт и тонъ, въ какомъ написалъ потомъ, не опасаясь никакой отвтственности. И дъйствительно, графъ Закревскій не нашелъ ничего лишняго, неумъстнаго и неприличнаго въ рапортъ г. Лонгинова, наполненномъ дерзкими порицаніями правительству, недавно сошедшему съ житейскаго и служебнаго

поприща, и всей его якобы "ложной системъ" дъйствованія въ отношеніи къ расколу, съ другой стороны льстивыми похвалами и непрошенными совътами правительству новому; напротивъ, — гр. Закревскій призналъ "рапортъ" своего чиновника до такой степени примъчательнымъ и достойнымъ вниманія, что не только руководился имъ въ своемъ собственномъ отвътъ министру Внутреннихъ Дълъ, но и нашелъ нужнымъ даже копію съ него препроводить къ министру.

Въ своемъ "конфиденціальномъ" письмъ къ министру Внутреннихъ Дълъ гр. Закревскій упоминаетъ прежде всего, что словесное приказаніе смотрителю Рогожскаго Кладбища "не запрещать раскольникамъ отправлять въ часовняхъ Кладбища моленіе" дано имъ, генералъгубернаторомъ, на основании полученнаго отъ самого министра отношенія отъ 15 истекшаго генваря"; сообщаетъ потомъ, что при открытіи моленія никакихъ безпорядковъ не было, пникакого столкновенія между раскольниками и единовърцами не возникало"; затъмъ онъ пишетъ: "изъ выше изложеннаго и прилагаемаго въ копіи рапорта исправляющаго должность смотрителя Рогожскаго богадъленнаго дома отъ 18 февраля за № 24, ваше высокопревосходительство изволите усмотръть всю неосновательность доноса іеромонаха Пареенія". Особаго вниманія заслуживають въ письмі гр. Закревскаго заключительныя слова его, основанныя также на рапортъ Лонгинова:

"Долгомъ поставляю покорнъйше просить ваше высокопревосходительство, при всеподданнъйшемъ донесеніи о семъ Государю Императору, доложить Его Величеству, что если между единовърцами и раскольниками на Рогожскомъ Кладбищъ и кроется зародышъ неудовольстій, то это есть послъдствіе извъстнаго (?) вамъ самопроизвольнаго и совершенно противозаконнаго распоряженія смотрителя Рогожской богадъльни Мозжакова о закрытіи раскольническихъ моленныхъ и другихъ пристрастныхъ его распоряженій, а также дъйствій самого духовенства по обращенію раскольниковъ въ единовъріе". Приведя за симъ взятыя прямо изъ рапорта Лонгиновъ цифры о постъдовавшихъ къ 1-му января 1855 года присоединеніяхъ, гр. Закревскій продолжаєть:

"Такое присоединеніе раскольниковъ происходило не отъ искренняго раскаянія и сознанія сектаторскихъ заблужденій, а единственно отъ желанія воспользоваться гражданскими правами и преимуществами, коихъ раскольники лишены на основаніи Высочайшаго повельнія, сообщеннаго мнъ въ отношеніи предмъстника вашего высокопревосходительства отъ 27 октября 1854 года").

Итакъ сановникъ, стоявшій во главъ управленія столицею, выступаль предъ Государемъ Императоромъ съ жалобой и обвиненіемъ противъ отставного чиновника, отличавшагося на службъ особенною ревностію въ исполненіи своихъ служебныхъ обязанностей и заслужившаго этимъ особое довъріе двухъ прежнихъ министровъ, также противъ православнаго духовенства, совершенно непричастнаго къ дъламъ Кладбища. Трудно допустить, чтобы смотритель Мозжаковъ, если дъйствительно имъ сдълано было распоряжение о прекращении службъ въ часовняхъ Рогожскаго Кладбища, сдълалъ такое распоряжение безъ въдома генералъ-губернатора, которому былъ подчиненъ, по крайней мъръ объ изгнани съ Кладбища толпы дьячковъ, имъющемъ тъсную связь съ прекращениемъ службъ, Мозжаковъ прямо говоритъ, что оно сдълано было по распоряженію генераль-губернатора Закревскаго. Могло быть, какъ предполагалъ митр. Филареть, что отправленіе службы на Кладбищъ прекратилось само собою, когда не стало здёсь послёдняго попа, когда уже некому было и отправлять службы<sup>2</sup>). Во всякомъ случав, было ли достойно высокопоставленнаго вельможи обвинять предъ Государемъ своего бывшаго чиновника, ничъмъ

<sup>1)</sup> См. письмо гр. Завревскаго къ Ланскому въ прилож. № 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Министръ Ланской упоминаетъ въ своемъ докладъ, что Мозжаковъ отрекся отъ распоряженія о прекращеніи службъ на Кладбищъ. См. прилож. № 3.

не запятнавшаго своей безпорочной и усердной службы Государю?<sup>1</sup>). Еще удивительные обвинение православнаго духовенства за то, что много раскольниковъ присоединилось не искренно, только по нуждь, чтобы не лишиться богатства и общественнаго положенія. По здравому разсужденію, вина здісь падаеть на самихь раскольниковь, осмълившихся заявить, что они лицемърили, присоединялись не искренно, по одному принужденію, элоупотребляя притомъ снисхожденіемъ духовенства, которое, при множествъ присоединявшихся въ послъдніе дни предъ наступленіемъ новаго года, не имъло и возможности соблюсти всъ требуемыя при этомъ формальности. Но въ глазахъ гр. Закревскаго раскольники и здёсь не виноваты, а виновато въ ихъ лицемъріи и обманъ православное духовенство. Важиве же всего въ письмв графа Закревскаго то, что, обвиняя Мозжакова, точнаго исполнителя Высочайшихъ распоряженій относительно раскола, особенно же поставляя въ вину православному духовенству лицемърныя присоединенія раскольниковъ, вызванныя, какъ самъ говорить, Высочайшимъ повельніемъ отъ 27-го октября 1854 года, онъ произносилъ осуждение самому Императору Николаю Павловичу, своему благодетелю, которымъ возведенъ былъ на высоту власти и почестей... Трудно допустить, чтобы графъ Закревскій, выступая такимъ ръшительнымъ защитникомъ и покровителемъ раскола, руководился новыми, либеральными въяніями, которыя такъ ярко выступають въ рапортв Лонгинова и которымъ сочувствовалъ министръ Ланской, - трудно допустить, чтобы онъ дъйствоваль даже просто по чувству

<sup>1)</sup> Мозжаковъ оставилъ службу, не имъя никакого состоянія, даже растратилъ на службъ, исполняя разныя порученія, своихъ собственныхъ 2500 р., о возмѣщеніи которыхъ подавалъ особую докладную записку 2 нояб. 1855 г. Явленіе, едва ли не безпримърное въ чиновничествъ, въдающемъ дъла по расколу! Сами раскольники, при всей своей ненависти въ Мозжакову, отдаютъ справедливость его безкорыстію.

гуманности и состраданія къ людямъ якобы несправедливо гонимымъ: такія расположенія и чувства едва ли можно допустить въ правитель, который имьль столько неделикатности, что во время последовавшихъ вскоре коронаціонныхъ торжествъ, безъ церемоніи прогналь представителей московского купечества съ устроенного московскимъ же купечествомъ объда въ честь Государя Императора. Всего въроятнъе, что гр. Закревскій, въ своемъ отвътъ министру, какъ и въ другихъ случаяхъ, выступилъ защитникомъ и покровителемъ раскола, склошись на просьбы не ръдко посъщавшихъ его домъ богачей — раскольниковъ, и только воспользовался при этомъ новыми либеральными воззръніями на отношенія къ расколу, которыя такъ смъло изложилъ ему Лонгиновъ и которымъ, какъ ему извъстно было, (и это главное) сочувствуетъ новый министръ1).

Письмо графа Закревскаго министръ получилъ 5-го марта, и въ томъ же мъсяцъ былъ приготовленъ имъ всеподданнъйший докладъ по дълу, возникшему вслъд-

<sup>1)</sup> О посъщеніяхъ богачами - раскольниками дома графа Закревскаго много разсказываль намъ В. А. Сапълкинъ. По его словамъ, раскольники нередко прибегали при этомъ къ посредству супруги Закревскаго и особенно дочери, бывшей замужемъ за Нессельроде, но жившей у отца порознь съ мужемъ: ей дарили и деньги, и брилліанты, и роскошныя матеріи, и дорогіе фрукты. Графъ Закревскій чрезвычайно любиль дочь, и многое делаль по ен просьбамъ. Извъстно, что она довела его и до отставки, о чемъ есть уже печатное извъстіе. Вотъ что именно напечатано въ "Дневникъ" гр. Валуева, подъ 16 апр. 1859 года: "Графиня Нессельроде, урожденная Закревская, при жизни мужа вышла за князя Друцкаго, адъютанта, или офицера для особыхъ порученій при ся отців... Когда чрезъ шефа жандармовъ сдёланъ былъ запросъ графу Закревскому, то онъ самъ написаль Государю, что оне дозволиле браже и что тому бывали примъры. Государь, какъ слышно, кръпко разсердился и приказалъ графу Толстому, оберъ прокурору Св. Синода, дать дълу законный ходъ. Следовательно Закревскій не можеть более оставаться московскимъ генералъ-губернаторомъ" (Рус. Старина, 1891 г. авг. стр. 275). Отставка, действительно, последовала.

ствіе письма іеромонаха Пареенія 1). Отвъть Запревскаго онъ нашелъ вполнъ удовлетворительнымъ, также и рапортъ Лонгинова заслуживающимъ вниманія, такъ что и тотъ и другой ръшился представить Государю: полученныя отъ московскаго генералъ-губернатора отношеніе и копію съ рапорта смотрителя Рогожскаго Богадъленнаго Дома, писалъ онъ, считаю домомъ повергнуть на Высочайшее благоусмотреніе". Съ своей стороны министръ сообщаль въ докладъ свъдънія по данному двлу, собранныя въ самомъ министерствв. Онъ писаль: "По допущенному издавна обыкновенію (?) на Рогожскомъ Кладбищъ отправлялось богослужение и совершались духовныя требы раскольническими попами, изъ коихъ последній (Ермиловъ) обратился въ единоверіе только въ 1854 году"; при министръ Бибиковъ "не было сдълано никакого распоряженія ни собственною его властію, ни по Высочайшему повельнію, о воспрещеніи раскольникамъ поповщинской секты отправлять богомоление на Рогожскомъ Кладбищъ; воспрещение послъдовало отъ бывшаго смотрителя Мозжакова". Далъе министръ объясняеть, что такъ какъ "Высочайще утвержденнымъ 21 декабря 1853 г. всеподданнъйшимъ докладомъ министра Бибикова раскольникамъ безпоповской секты дозволено собираться въ часовни на Преображенскомъ Кладбищъ для молитвы", а "другимъ докладомъ, удостоеннымъ также Высочайшаго утвержденія 9 августа 1854 г., испрошено разръшение принять по Рогожскому Кладбищу тъ же мъры, какія установлены для Кладбища Преображенскагой, и такъ какъ раскольники жаловались на стесненіе, сдъланное имъ отъ смотрителя Мозжакова воспрещеніемъ богомоденій въ часовняхъ Рогожскаго Кладбища, а московскій генераль-губернаторь, находя это воспрещеніе незаконнымъ, подагалъ съ своей стороны "не препятствовать раскольникамъ отправлять богомоленіе", то онъ,

<sup>2)</sup> Докладъ министра печатается въ прилож. подъ № 3.

министръ, "15-го минувшаго января увъдомилъ графа Закревскаго", что богослужение на Рогожскомъ Кладбищъ можетъ быть дозволено. "Изъ полученныхъ же нынъ отъ генералъ-адъютанта Закревскаго объяснений оказывается, что данное раскольникамъ дозволение не произвело никакихъ безпорядковъ", и при открыти богослужения на Кладбищъ "никакого особеннаго торжества и публичнаго оказательства ереси не было".

Итакъ дъло, возбужденное письмомъ іеромонаха Пароенія, по докладу министра должно было кончиться въ пользу раскольниковъ: въ воззръніи на дъло и желаемое его ръшение оказалось полное согласие между смотрителемъ Рогожскаго Кладбища, московскимъ генералъ-губернаторомъ и министромъ Внутреннихъ Дълъ. Въ заготовленномъ докладъ министра слъдуетъ обратить вниманіе на то обстоятельство, что онъ прямо говорить о данномъ имъ самимъ разръшении — открыть раскольническія службы въ часовняхъ Рогожскаго Кладбища, и приводить основанія, почему даль это разръшеніе. Основанія приведены весьма неудачно, такъ какъ по дъйствительному ихъ смыслу слъдовало не дозволять, а воспретить совершение богослужений въ часовняхъ Рогожскаго Кладбища. Въ докладъ указывается на "допущенное издавна обыкновеніе", по которому "на Рогожскомъ Кладбищъ отправлялось богослужение раскольническими попами". Но такъ какъ, по указанію самаго министра, послъдній изъ этихъ поповъ обратился въ единовъріе въ 1854 году", и значить ни одного "раскольническаго попа" уже не осталось на Кладбищъ, то и "обыкновеніе" это должно прекратиться, богослуженій въ часовняхъ Кладбища, за неимъніемъ поповъ, быть не должно. Приводимый далье примъръ Преображенскаго Кладбища, на которомъ дозволено безпоповцамъ собираться для молитвы, здёсь приведемъ некстати: ибо безпоповщинскія моленія совершаются безъ поповъ, а поповщинскія требують именно присутствія попа; воспользоваться дозволеніемъ, даннымъ безпоповцамъ Преображенскаго Кладбища, поповцы Рогожскаго Кладбища могли бы только въ томъ случав, если бы и сами объявили себя безпоповцами одного согласія съ преображенскими. А Высочайше утвержденное разръшеніе "принять по Рогожскому Кладбищу тъ же мюры, какія установлены для Кладбища Преображенскаго", касается, очевидно, не богослуженій, а одинаковаго надзора за обоими Кладбищами. Достойно замъчанія также, что въ этомъ заготовленномъ всеподданнъйшемъ докладъ министръ не ръшился писать о насильственномъ присоединеніи раскольниковъ къ единовърію, на что московскій генералъ-губернаторъ именно просиль его обратить вниманіе Государя Императора, хотя косвеннымъ образомъ и исполняль эту просьбу губернатора, ръшивъ представить Государю подлинное письмо его.

Когда такимъ образомъ былъ составленъ уже всеподданнъйшій докладъ, ръшавшій дъло объ открытіи богослуженія на Рогожскомъ Кладбищъ въ пользу раскольниковъ, послъдовали обстоятельства, вынудившія министра Внутреннихъ Дълъ не только отложить представленіе этого доклада Государю Императору, но даже и совершенно измънить его въ существеннъйшихъ пунктахъ.

(Окончаніе въ слъд. №.)

Иларіона Георгіевича Ксеноса письмо къ Кириллу Бѣлокриницкому, названное имъ «Объясненіе и всенижайшее прошеніе», 13-го января 1863 года<sup>1</sup>).

Находясь въ тесноте духа, я принялся за перо, началъ вести переписку съ разными лицами духовными и мірскими, и писать нъкая сочиненія во опроверженіе безпоповскихъ понятій. Писалъ архіепископу Антонію и прочимъ о своемъ недоумъніи и о таковыхъ неправыхъ понятіяхъ; но никто . не обратилъ должнаго вниманія, и не успокоилъ моей совъсти1). Меня просиди повхать въ Москву и здъщніе граждане и прочіе друзи и братія и сами москвитяне. Однажды семь владыкъ, за собственноручнымъ подписомъ прислали мнъ благодарное письмо за присланные къ нимъ нъкоторыя сочиненія, и приглашали въ гости. Самъ вышеупомянутый ісрей Григорій нарочито прівзжалъ, и просилъ меня отъ имени всъхъ обществъ въ Москву. И послъжде еще двукратно, при собраніи почетныхъ лицъ, со всёми совокупно упращивалъ ёхать всенепременно. Но я, ведый его напитана непрямыхъ понятій, для меня весма отвратительныхъ, говорилъ ему такъ: «Мив не для чего вздить и одолжаться за провзды; я священства не отмътаю; меня не допущаютъ неправая мудрованія. Объявите свое мнёніе о томъ и о другомъ и о третьемъ: если оно будетъ согласно съ ученіемъ святыя церкви, я и здёсь помирюсь съ вами безъ дальнъйшихъ затрудненій». Онъ, стараяся укрыть свои понятія



<sup>1)</sup> Окончаніе. См. выше, стр. 389.

<sup>1)</sup> Ксеносъ, очевидно, не рѣшился сказать откровенно, что Антоній Шутовъ и самъ напитанъ быль такими же безпоповскими лжеученіями, какъ Кононъ, Григорій Добрянскій и большинство поповцевъ. Ped.

отъ меня, говорилъ: «я согласенъ со владынами (а съ навими? — не именовалъ); ты только поважай, такъ тебв все тамъ разъяснятъ». Но я со своей стороны, видя его часто въ непозволительной хитрости прибъгающа, говорилъ ему: «а что будетъ, если владыки утвердятъ, аівы не согласны будете съ ихъ постановленіемъ? — чтотогда будемъдълать»? — «Боже мой! — восклицалъ онъ, — мы и руками и ногами подпишемъ! а въ Добрянкъ никто и не пискнетъ противъ того, поелику меня вси слушаютъ и уважаютъ». Но это его лестное объщаніе было только на словахъ; а на дълъ совсъмъ противное было, какъ впослъдствіи будетъ сказано.

И такъ я ръшился поступать далъе, и со слезами оставдяя свое мъсто пребыванія, по необходимой нуждь отправился въ царствующій градъ Москву въ числё прочихъ депутатовъ, съ довърительными отъ обществъ грамотами. По прибытіи, въ началь азъ грышный посытихъ древнія святыни, и удостоихся видёти и цёловати святый гвоздь, и честный хитонъ Господа нашего Ісуса Христа, ризу пречистыя Богоматери, святыя и чудотворныя иконы съ върою и любовію, и припадая съ усердіемъ къ ракамъ первопрестолниковъ русскихъ: Петра, Алексія, Іоны, Филиппа, Кипріана, Фотія и Өеогноста, и любезно целовахъ честныя мощи ихъ, и просихъ отъ нихъ, аки отъ живыхъ, мира и благословенія на прогнаніе злохуленій безпоповскихъ. Таже повлонихся гробомъ преосвященнаго Манарія митрополита и святвйшихъ патріарховъ всероссійснихъ: Іова, Ермогена, Филарета, Іоасафа и Іосифа, моляся со благоумиленіемъ, и бестдуя съ віимждо и прося ихъ архипастырскаго благословенія и св. молитвъ, да помогутъ отразити всяку лжу неправыхъ мудрованій и утвердити святую истину, яже отъ онвиж запечативнную и намъ преданную, и ощущахъ внутрь себе нъкое духовное утъшение, акибы отъ преподания ихъ благословения происходищее. И тако со благою надеждою изшедъ оттуду, предстахъ честнымъ членамъ, отъ вашего преосвященства

Братское Слово. № 15.

34

присланнымъ: боголюбивому епископу Ануфрію и прочимъ, коихъ вы изволили уполномочить вашею довърительною на основаніи священныхъ правиль (шестаго вселенскаго собора пр. 7; перваго вселенскаго собора пр. 4; кареагенскаго собора пр. 14 и 49, въ книгъ о въръ глава 17 и въ вниге Кирилла лис. 487) грамотою отъ 16-го овтября 1861 г., которымъ и поручено отъ васъ, занимая ваше мъсто, заняться дъйствіями и распоряженіями, всв возникшія церковныя безпорядки и неправильности, на основаніи священныхъ правилъ, исправить и всё учиненныя ими законныя постановленія утвердить ихъ своеручнымъ, и прочихъ россійскихъ епископовъ, подписомъ, да хранятся свято и нерушимо. И предложихъ имъ довърительныя грамоты, и лично пересказаль о своемъ затруднительномъ положенім, причемъ и представиль вышеозначенныя душевредныя сочиненія и другія тэмъ подобныя, пренаполненныя богопротивныхъ заблужденій, и просиль ихъ о семъ разсмотранія и посужденія. Они, разсмотря все оное, приказали подать имъ о семъ на бумагъ доношеніе, и я, написавъ, подаль имъ совокупно съ прочими депутаты. Они, обративъ должное вниманіе, заблагоразсудили составить окружное посланіе, въ коемъ, поименовавъ ложныя тетрадки, уничтожить ихъ и опровергнуть нестерпимыя хулы, прогнать зломрачную атмосферу безпоповскихъ заблужденій отъ церкви Христовы, и издали грамоту, чрезъ которую поручили и благоволили составить помянутое Окружное Посланіе, которое и составлено было въ февралъ мъсяцъ прошедшаго года, по благословенію священноначальническому 1). Въ началь онаго церковь,

<sup>1)</sup> Любопытно, что и здёсь и далее Ксеносъ тщательно избёгаетъ упоминанія о томъ, что именно онъ составиль Посланіе, а поставляеть на видъ особенно то, что составленіе послёдовало "по благословенію священноначальническому", что въ немъ принимали участіе сами епископы. Поступая такъ, онъ очевидно имёль въ виду то обстоятельство, что противники Окружнаго Посланія отвергали его

нривътствуя чадъ своихъ, желаетъ имъ благодати и милости и мира отъ пресвятыя и единосущныя Троицы. Потомъ творитъ увъщавіе, дабы оберегалися и хранилися отъ неправыхъ мудрованій. Посемъ исчисляются десять детрадей лжесоставленныхъ, между которыми занимаетъ первое мъсто Апокалипсисъ седмитолковый, отъ безблагодатныхъ осодосіанъ составленный, потомъ и прочія, которыя уничтожаются и опровергаются (въ числъ ихъ суть нъкія, яже добрянскій клиръ содержитъ). Потомъ подтверждается и засвидътельствуется:

- 1-е) яко церковь, священство и жертвоприношеніе пребудуть до скончанія въка;
- 2-е) понеже мы врещеніе и хиротонію отъ россійской и греческой церкви пріемлемъ безъ повторенія, того ради и о нихъ вкратцѣ сказано, что онѣ въруютъ съ нами во единаго Бога и плотское смотрѣніе Христово пріемлютъ, потому и священство наше несомнительно; и вкратцѣ же объявлены вины нашего непослѣдованія за пастырями тоя церкви<sup>1</sup>);
- 3-е) о поклоняемомъ имени Христовъ Ісусъ, и о произносимомъ нынъшними грекеми и россіанами тако: Іисусъ, постановлено согласно съ древле-печатными книгами и ученіемъ покойнаго инока Павла, т.-е. перваго произношенія отнюдь не измъняти, втораго же не вводити, и хулы на оное не полагати и антихристомъ не именовати;
  - 4-е) о креств трисоставномъ и четвероконечномъ удо-



законность и обязательность между прочимъ потому, что оно составлено мірскимъ человѣкомъ. Ксеносу и желательно было, не упоминая о дѣйствительномъ авторѣ Посланія, поставить на видъ, что составленіе его послѣдовало по благословенію и при участіи раскольническихъ епископовъ.

Ред.

<sup>1)</sup> Невърность и непослъдовательность сужденій о церкви грекороссійской, изложенныхъ Ксеносомъ въ его Окружномъ Писаніи, уже достаточно указаны въ сочиненіяхъ, вызванныхъ его изданіемъ: поэтому здъсь мы и не дълаемъ объ нихъ никакихъ замъчаній. Ред.

жено согласно ученію церковному и священнымъ канономъ;

- 5-е) о евхаристіи греческія и россійскія церкви, согласно ученію священнъйшаго Іоанна Китрошскаго, Матеея Правильника и Севаста Арменополя;
- 6-е) о молитвахъ и пятой просфорт за богопоставленныхъ царей, согласно ученію апостольскому и всеобдержному обычаю церковному;
- 7-е) паки увъщаніе о единомысліи со святою церковію и удаленіи отъ кривосказательныхъ мудрованій;
- 8-е) о пришествін святыхъ пророкъ Иліи и Еноха, согласно ученію святыя церкви;
- 9-е) о послъднемъ антихристъ, согласно ученію священнаго писанія и церковныхъ учителей;
- и 10-е) о кончинъ міра и о второмъ пришествіи Христовъ, согласно ученію евангельскому.

Въ заключении сказано, яко по времени церковь издастъ удовлетворительное разъяснение о нуждныхъ и благословныхъ винахъ отъ многихъ святыхъ писаний, подъ названиемъ: Уставъ древлеправославно-канолическаго исповъдания, яко да православнии извъстно въдаютъ и правъ мудрствуютъ о догматъхъ и о преданияхъ церковныхъ, который, по составлении, положено преподать въ руководство не безъ соборнаго разсмотръния и общаго о томъ посуждения.

Словомъ, въ семъ Посланіи наблюдена умѣренность и благопристойность, якоже во отношеніи къ господствующей въ Россіи церкви, тако и къ нашимъ упругимъ кривотолкамъ, и ни единъ отъ нихъ на имя не выставленъ 1),



<sup>1)</sup> Воть эта "умфренность и благопристойность", а вфрифе свазать уклончивость и осторожность, и составляють главный недостатокъ Окружнаго Посланія. Ксеносъ не имфль смфлости сказать прямо и рфинительно то, что конечно сознаваль, — сказать, что старообрядцы незаконно отдфлились отъ церкви, которая, какъ и въ Посланіи объявлено, въ догматахъ вфры не погрфинаеть, что имя Інсусъ пра-

а точію, согласно ученію святыя церкви и на законномъ основаніи священныхъ каноновъ, отвергнуты зловредная и душепагубная безпоповская мудрованія 1) и изъясненъ средній царскій путь для руководства всяхъ православныхъ христіанъ къ животу въчнаго блаженства.

И наконецъ изъявлено живъйшее чувство и благожеланіе о миръ и о соединеніи всъхъ, яко да будетъ едино стадо и единъ пастырь, аминь.

Въ составленіи посланія сего участвовали непосредственно боголюбивые епископы Ануфрій и Пафнутій казанскій, помогаль совътами и самъ архіепископь Антоній (который предъ всёми одобряль и говориль: нужно размножить въ большомъ количествъ экземпляровъ и раздать оное для пользы и руководства православнымъ христіанамъ, а если можно то и отпечатать). Наипаче же всёхъ прилагаль къ сему тщаніе почтенный логофеть освященнаго собора Семенъ Семеновичъ и говориль: да гремитъ православное ученіе св. церкви повсемъстно и да оглащаетъ безпоповцевъ и кривотолковъ словомъ истины!

И наконецъ, неоднократно просмотръно было всъмъ освященнымъ соборомъ, съ прилежнымъ тщаніемъ и особеннымъ вниманіемъ, и согласно вашему порученію и благословенію (въ довърительной грамотъ преподанному), утверждено своеручнымъ подписомъ, занимающаго мъсто ваше, боголюбиваго епископа Ануфрія и россійскихъ епископовъ: арх. Антонія, еп. Пафнутія Казанскаго и еп. Варлаама Балтовскаго, прилучившихся тогда тамо. Такожде



вильнѣе, нежели Ісусъ, и употреблялось не "нынѣшнею" только греческою и россійскою церковію, а тою и другою издревле, что крестъ четвероконечный есть истинный крестъ Христовъ и достоинъ одинаковаго съ осмиконечнымъ поклоненія, а не того только, чтобы не хулить его, и проч. Ped.

<sup>1)</sup> Однако самъ же Ксеносъ замътилъ сейчасъ, что этихъ "зловредныхъ и душепагубныхъ безпоповскихъ мудрованій" держались и поповщинскіе "упругіе кривотолки" и что они-то главнымъ образомъ имълись въ виду при изданіи Посланія.

Ред.

двухъ священноиноковъ: Еворосина и Иліи, и двухъ священноіереевъ, членовъ духовнаго совъта, трехъ діаконовъ и инока Алимпія, яко да хранится свято и нерушимо.

По совершеніи сего, мы со своими влевреты совершенно усповоилися духомъ, и, принеся должное прощеніе, просили благословенія отъ всего освященнаго собора, върадости духовнъй слушали божественную литургію архіерейскаго служенія, и тако съ миромъ и благословеніемъ возвратихомся восвояси. Духовный совътъ снабдилъ копіями Посланія меня же и влевретовъ моихъ, а мнъ преподаль благословеніе размножить и раздать копіи требующимъ, кромъ подписа именъ. А священникомъ предписано было подписать посланіе и имъть съ него копіи, и согласно изложенію мудрствовати и учити люди Божія.

И на возвратномъ пути, въ богоспасаемомъ градъ Калугъ и въ прочихъ мъстахъ, христіане вездъ слушали (Посланіе) со вниманіемъ, пріимали съ любовію и просили прилежно снабдить ихъ копіями, и мы по силъ нашей удовлетворяли братію нашу. Мы спѣшили на мъсто со скоростію, не смотря на разлитіе водъ, въ то время бывшихъ, и преодолъвая всѣ трудности путешествія, желали обрадовать отцы и братію нашу миромъ и совокунленіемъ.

И по прибытіи нащемъ нечаянный случай указаль видъться съ іереемъ добрянскимъ Григоріемъ. Я въ то время не имълъ при себъ ничего на бумагъ, передалъ ему словесно вкратцъ постановленія освященнаго собора, что составлено Окружное Посланіе отъ освященнаго собора, чрезъ которое опровергаются безпоповскія мудрованія, что утверждено приносити пятую просфору за царя непремънно, въ родъ и родъ и до въка, и что священницы, совнавъ посланіе, должны согласно изложенію онаго творити же и учити.

Онъ, услыша сіе, призадумался, и тогда же изъявлялъ свое несогласіе, требовалъ вопіи; но при мит оной не было. Я просиль его пожаловать и видёть все, что было

поручено, но онъ не изъявилъ согласія, подъ предлогомъ: «не время». Я просиль, чтобъ на Ооминой недвлю соизволиль собрать всвяю священниковь для выслушанія Посланія и изявленія своего на то согласія; но онъ не внять сему. И всявдъ же за мной прислалъ человъка, требуя копін, которой я въ одинъ день не могъ для него изготовить, а подлинное мив не приказано изъ рукъ выдавать. Я, огорченный до звла и разными обстоятельствами и его многовидными и многообразными коварствы, отписаль ему, прося послушать гласа освященнаго собора, и оставя средства непозволительной хитрости, соединиться духомъ и обще промышляти о пользъ церковнъй. Но на него ни что не подъйствовало, и абіе на Ооминой недъли, стремглавъ бросился за Кіевъ къ Балтовскому, и въ прочія мъста, и вездъ старался пріобръсти себъ единомышленники, разсылая пасквили и возмущая народъ; а здъ ученицы его, по его же внушенію, начали развращать христівнъ простодушныхъ, влъ толкуя Посланіе и воздвизая мятежъ въ людехъ, которыхъ діяволъ (не терпяй уничтоженія хуль своихъ) на сіе вооружиль, по словеси святаго Іоанна Златоустаго, въщающаго тако: «бъсу бо свойственно еже крамоду и неистовство творити и многое помраченіе; Божіе же, еже просвъщати и съ разумомъ учити подобающая» (Бес. Апост. л. 891).

Мы, видя его изступленіе, предложили Посланіе и предписаніе прочимъ священникамъ. Тв съ радостію выслушавъ, изявили свое согласіе, и подписавъ взяли копіи, и ни отъ кого прекословія не было, кромъ учениковъ Григорія, крамольниковъ и мятежниковъ, ихже имена суть сія: Іакиноъ и Кодратъ лужковскіе (имъющіе и лобывающіе донынъ вышеописанное душевредное ученіе), Иванъ Пресъкинъ, Бульбичи и Мазичи новозыбковскіе, послъдующіе ученію седмитолковаго Апокалипсиса неодосіанскаго, и сообщники сонмицы ихъ, иже видяще, яко Посланіе истребляетъ плевельная ихъ мудрованія, и не хотяще оставити тьму еретичества и богохульства и послъдовати

свъту истиннаго ученія церковнаго, вооружищася на Посланіе, аки пси злобъсніи, имуще предводителя себъ пронырливаго іерея Григорія. Мы предпринимали кроткія и благія мъры привести его во единомысліе со освященнымъ соборомъ, неоднократно просили его на собраніе, но онъ никуда не явися. Однажды посылали къ нему трехъ депутатовъ, людей честныхъ и благоискусныхъ, иже 7 часовъ предъ нимъ стояли, просили и умоляли его на собраніе и да объявитъ, что вредность въ Посланіи; но онъ не внятъ общему прошенію и не объяви ничтоже вреднаго въ Посланіи.

Тогда мы, истощивъ всв свои силы, дали знать о семъ Духовному Совъту. Но Григорій, совокупя партію свою, возмути добрянцевъ (которые до его прівзда пріимали съ любовію Посланіе, но онъ ихъ растрои и восколеба) и отправися лично въ Москву, где требовалъ наступательно уничтоженія Окружнаго Посланія. Но Духовный Совъть не ръшился послушать ихъ и уничтожить святую истину, высвазанную въ Посланіи. Тогда они взяли съ собою хорепископа Софронія (о которомъ ваше преосвященство изволили писать отъ 15-го ноября 1861 года, чтобы его оставить въ томъ положени, какъ опредълено на бывшемъ въ 1858 г. освященномъ соборъ 1), котораго они того ради и упросили съ собою, чтобы помогаль имъ въ ихъ преднамъреніи и посягательствъ на истину, и, приведше, у себя его сокрывъ, держали, не объявляя здравомыслящимъ, и торжествуютъ, аки онъ и ходатайствуетъ о нихъ, помогая врагамъ истины. Тогда возстаща и на Духовный Совътъ, и хвалятся, аки бы подали прошеніе и вашему преосвященству о уничтоженіи Окружнаго Посланія.

Видяще и слышаще таковое ихъ покушеніе, благоче-



<sup>1)</sup> Софроній Жировъ, первый на Руси раскольническій лжеепископъ, присланный изъ Бълой-Криницы, послѣ многократныхъ запрещеній и изверженій, былъ снова подвергнутъ изверженію въ 1858 г. Объ этомъ разослана была Антоніемъ Шутовымъ "Окружная грамота", въ которой изчислены злодъянія Софронія. Ред.

стивіи поборницы истины и собравшіеся депутаты разныхъ посадовъ съ довърительными грамотами, написавше донесеніе вашему преосвященству, препровождають вамъ извъщеніе о нестроеніи и возмущеніи, происходящемъ отъ мятежниковъ и крамольниковъ, въ коемъ и умоляютъ вашу особу обратить должное ваше архипастырское разсмотръніе и не дать дальнъйшаго хода попирателямъ правды.

Причемъ и я, объяснивъ подробно весь ходъ дъла, осмъливаюсь повергнуть сію убогую просьбу предъ освященныя стопы ногъ вашихъ.

## Преосвященнъйшій Владыко!

Благоволите обратить милостивно священный взоръ вашъ на весь ходъ дъла нашего и удълите время на разсмотръне вышепредъявленныхъ ругательныхъ сочиненій чуждеумныхъ, приносящихъдушепагубный вредъ всему нашему православію и богодарованному священству, донынъ лобываемыхъ фанатиками, которые и напрягаютъ всъ свои силы на уничтоженіе Окружнаго Посланія, которое для михъ есть яко треобоюдный мечь, разсъцающій вся ихъ богохульства, кресторугательства и еретичества, или лоната, развъвающая ихъ плевельная ученія, которое есть свято утверждено и направлено на истребленіе всъхъ еретическихъ злохуленій.

Молимъ васъ, в. с., сообразить его съ ученіемъ древлеправославныя церкви, съ сочиненіями покойнаго инока Павла и съ понятіемъ здраваго смысла: есть ли въ немъ даже слъдъ какой либо противности и несогласія съ истиннымъ ученіемъ св. церкви? Напротивъ, означенныя ложныя тетрадки, явно противоръчащія слову Божію, церковному ученію и законнъй правдъ, можно ли оставить безъ воспрещенія и уничтоженія, яже суть наполнены діавольской лжи и злохуденій, несовитьстныхъ и отвратительныхъ? И можно ли говорить и утверждать, даже мыслить, что имя Іисусъ есть имя антихриста, который во второе пришествіе со своими повлонники сведенъ будеть въ дно адово? что четверовонечный вресть — не вресть, но кумиръ, мерзость запуствнія и печать антихристова? что евхаристія греческія и россійскія церкве есть зміино блеваніе и агнецъ антихристовъ? что пророцы Илія и Енохъ не пріидутъ и что антихриста послёдняго не будетъ, который аки бы подъ именемъ Іисусъ уже царствуетъ въ россійской и греческой церкви, которая въ него вёруетъ и покланяется ему?

Если же и дать (на мунуту) сему юродивому мудрованію місто, то можно ли отъ поклонниковъ антихриста пріимать крещеніе и хиротонію безъ повторенія? Ибо, по глаголу преподобнаго Іосифа Волоцкаго, отъ еретикъ, иже не віруютъ во Святую Троицу и плотскаго смотрінія Христова не пріемлютъ, крещеніе не пріемлется, слідовательно и хиротонія отметается. Аще же отъ таковыхъ еретикъ не пріемлется, кольми паче отъ самого послідняго антихриста!

И такъ, судя по сему, у насъ ни крещенія, ни хиротоніи въ теченіе двухъ стольтій не было и теперь ньтъ. Но да не будеть намъ сего безмъстія когда и во умъпріяти. Если же вся таковая мудрованія не согласна суть, какъ святому писанію, такъ и здравому смыслу, и если иначе не можетъ быть ученіе нашей православной церкви, какъ ученіе, изложенное въ Окружномъ Посланіи, то чему подлежатъ ратующіи оное и хотящіи низповрещи е? И могутъ ли таковіи ужасніи продерзатели допущены быть къ предстоянію олгаря Господня и къ паствъ словеснаго стада Христова? Наконецъ, могутъ ли остаться свободными церковной казни за свое сопротивленіе святой истинъ и за возмущеніе народа, предлагая коварно какое-то невмъщеніе, —невмъщеніе, вымышленное отъ отца лжи — діавола?

Мы видимъ изъ церковной исторіи, яко Арій не вмѣщалъ слово омоусіонъ, то-есть Сына Божія исповъдати единосущна Отцу; но отцы перваго вселенскаго собора не потерпѣша ему и, не смотря на его витійство и риторство, отчуждивъ отъ церкви, анаоематисаща его.

Македоній не вивщаль Духа Святаго исповъдати равночестна и сопрестольна Отцу и Сыну; но отцы втораго собора, не смотря на его невивщеніе, въчному проклятію предаша его.

Несторій не вміналь исповідати Господа нашего Ісуса Христа быти истиннаго Бога, и пречистую Бого-Матерь не именоваль Богородицею, но Христородицею; но отцы третіяго собора не уважиша ему и, обнаживъ священнаго сана, вічной анасемів предаша его.

Такожде и прочихъ соборовъ богоносніи отцы творяху и поступаху съ тъми, иже не вмъщаху истины.

Подобив, егда римстіи папежеве престаща вивщати исповъданіе православнаго Символа, исказивъ оный приложеніемъ «и отъ Сына», тогда вочточніи патріарси не уступища имъ сего, но по мнозъмъ врачеваніи, видъвше ихъ неисцільно недугующихъ, отсівноща я отъ исполненія церковнаго, не смотря на верховнійшую власть папы Римскаго.

Паки видимъ изъ святыхъ древлеписменныхъ и древлепечатныхъ книгъ, яко святая церковь до лътъ Никона, бывшаго патріарха, имя Іисусъ нигдъ не именова инымъ богомъ и антихристомъ, четвероконечный крестъ — кумеромъ и печатію антихриста. Даже римскихъ опресноковъ не именова агнцемъ антихристовымъ, паче же признаетъ и въ римскомъ костеле Евангеліе святое, крестъ Господень и распятіе Христово, аще и не по подобію устроенное, сиръчь странно нъкако и испревращенно: «виситъ не поподобію - руцъ сжаты, а персты не распростерты, и въ объ Христовы новъ единъ гвоздь вонзенъ (Коричая» л. 402 на обор., Кирил. л. 260 и 261 на обор. Потребн. бол. въ чинопріятіи отъ латинъ); иже имя Христово пишутъ Іезусъ, но и Христа пишутъ остриженною брадою и с викою, подброснуты космы, а бритва нъсть взошла на главу Владыцъ Христу» (Кирил. л. 240). Обаче церковь святая, аще папъ римскихъ за превозношение и гордость именуетъ предтечами антихристовыми, но нигдё не рече, яко они вёрують въ діавода и повлоняются антихристу, и убо ереси ихъ подробно обличаеть, на вещи же божественныя хулы и поношенія не полагаеть. Даже у нечестивыхъ и треклятыхъ арменъ исповёдуетъ быти животворящій и святый крестъ Христовъ (Потр. бол. Филарета патр. въ чинопріятіи отъ арменъ приходящихъ).

Аще убо сія тако суть, якоже и суть: то откуду нашимъ русскимъ кривотолкамъ привниде таковое нечестивое мудрованіе и кто даде таковую власть, еже за приложеніе къ имени Христову единой буквы н дерзати самонадъянно, утверждати, говорити и писати, что сіе есть имя антихристово, и именовати антихристомъ, и осуждати его во адово дно (Оле, суда сатанинскаго!)? четвероконечный крестъ нарицати кумиромъ и печатію антихриста? евхаристію тоя церкве, отъ которой хиротонію пріемлемъ, ангыцемъ антихристовымъ? И при всемъ этомъ, какими правилы руководствуяся, въ теченіе двухъ стольтій пользоватися хиротоніею, отъ антихриста пріятою? Оле, тьмы и мрака несвътимаго, многія ради мглы очесемъ простодушныхъ христіанъ непознаваемаго!

И когда уже, благодатію Божіею озаряемый, освященный соборъ, послідуя заповіди Господа нашего Ісуса Христа, повелівающей очистити прежде внутреннее сткляницы и блюду, да будеть и внішнее има чисто (Мате. зач. 95) и ученію Павла, сосуда избраннаго, завіщавающему епископу, при всіхъ своихъ достоинствахъ, пособьствовати по вірнішнь словеси ученія и сопротивляющіяся обличати (Къ Титу, зач. 3), скверныхъ же и изгнившихъ басней отрицатися (Тимое. зач. 285), и руководимый божественною ревностію, купно же и милосердствуя о невіжествующихъ и заблуждающихся, издаде и утверди Окружное Посланіе, чрезъ которое вся еретическая плевельная ученія изобличи и яко лопатою отъ гумна церковнаго развізя, візчному забвенію предаде и показа средній царскій путь, по немуже ходяще обрящемъ славу: тогда явишася нізціи,

вопіюще и глаголюще: мы не вмінаемъ Посланія сего! и вооружающеся на правое ученіе то святыя церкве, и аки львы рыкающе на освященный соборъ, разсылающе и развозяще лжевлеветныя прошенія, съ гажденіемъ и поношеніемъ, въ разныя мъста къ нарочитымъ лицамъ. иже за отдаленіемъ мъстности не знають ихъ понятія и злаго начинанія и, яко незлобивіи, въру емлють всякому словеси, предъ нимиже они являющеся православни быти и, укрывающе мудрованія своя, шепчуть: мы все пріемлемъ и всему божественному писанію въруемъ! Подобнъ, якоже свидътельствуетъ преподобный Іосноъ Волоцкій въ внизв своей о новгородскихъ еретицвиъ: «иже посреди провославныхъ являхуся, яко православни, и таяхуся всячески и клятвами кленяхуся, яко православни суть, того ради, яко да невъдоми будутъ и удобь возмогутъ прельщати тайно православныя; аще ли видяху кого отъ проствишихъ, и таковаго готова себв на ловъ имвютъ; того ради и на священство дерзають, дабы кого къ себъ привлещи» (Просвът. слово, 16). Такожде и сін творятъ, глаголюще, яко мы всему божественному писанію въруемъ, пріемлемъ и лобызаемъ.

Аще убо всему въруете и пріемлете, то почто на уничтоженіе истины вооружаетеся и преходите предълы земли, яко рыси пестрообразній бъгающе, и вездъ гажденіе и злохуленіе предлагаете и всъ силы истощаваете, еже како бы попрати и погасити правое ученіе, и своя зломудрованія укрыти и возрастити? Но отъ плода дълъ вашихъ познавается, яко вы врази истины и сынове тьмы. Аще убо въруещи тако, то покажи въру твою отъ дълъ твоихъ; аще пріемлещи за свято церковное правое ученіе, то престани гнати и уничтожати, пріими, облобызай и проповъдуй тако, и тогда въру имемъ ти, яко поистинъ тако въруещи. Но инако, якоже являютъ дъла твоя и начинанія твоя. Кто же воздвизаетъ ихъ ратовати святую истину? Поистинъ діяволъ, не терпяй уничтоженія хулъ своихъ, иже яко левъ рыкая ходитъ, и поощ-

ряетъ злохулителей и вооружаетъ ихъ на ополчение. Якоже бо древле, при сокрушении кумировъ идольскихъ святымъ и равноапостольнымъ княземъ Владиміромъ, безумній людіе плакахуся, рыдающе о погибели Перуновой, и бъгуще по брегу Дивпра, восклицаху: выбывай, господарю боже нашъ, выбывай! -- подобно нъчто и нынъ при уничтоженін хуль безпоповскихъ творится. Фанатики свтуютъ, вопія: на что Апокалипсисы седмитолковые уничтожать, и на что намъ это Окружное Посланіе! — въдь въ немъ не вельно антихристомъ звать Іпсуса! четвероконечнаго креста - кумиромъ! да еще сказано, что россійская церковь въруетъ съ нами во единаго Бога и праздники почитаетъ вкупъ съ нами - по древнему валендарю! Оле, смысла нашихъ внижниковъ! -- къ нимже мало нъчто провъщавъ, слово препокоимъ. Аще убо языки ваша еще не изгниша ва дерзкая злохуленія, то убойтеся въчнаго и безконечнаго томленія. Аще же не хощете, чтобы россійская цервовь почитала праздники божественные вкупъ съ нами, то повелите ей праздновать вкупъ съ римляны по григоріанскому календарю; но въроятно она васъ не послушаетъ. Итакъ уже не лучше ли вамъ будетъ сдълать самимъ все напротивъ, такимъ образомъ: Рождество Христово празднуйте декабря 20-го, Богоявленіе — генваря 1-го, Срвтеніе — генваря 28, и такъ далве. Праздникъ же Пасхи, чтобы не совокупиться съ россійскою церковію, празднуйте иногда съ римляны, а иногда съ распеншими Христа жидовы. И тогда будемъ писать, что она почитаетъ праздники не вкупъ съ вами. Оле, жалкаго состоянія нашихъ мнимыхъ ревнителей, иже не въдятъ, ни яже глаголютъ, ни о ниже утверждаются!

Въмъ, яко мнози возгласятъ, вопіюще: почто таковое дерзостное сужденіе твориши о лицахъ освященныхъ, о лицахъ высокою нравственною жизнію процвътшихъ, еще же и страждущихъ! 1)

<sup>1)</sup> Здёсь ясно разумёется Кононь, отличавшійся строгою жизнію и тогда пребывавшій въ Суздальскомъ заключеніи. Ped.

На сіе отвъщаю со святымъ Іоанномъ Здатоустомъ, яко «достоинство лицъ не пріемлется, егда о истинъ слово будетъ» (Бесва, ап. д. 1478). Понеже они сами отъ истины уклонишася и, кривосказательною ересію помрачившеся, священнаго писанія смысль злв превратища и несогласная церковному ученію мнінія привведоша, происшествіе священной іерархіи отъ звъря быти суемудрствоваща, и священство, объявляемое у свътскаго начальства, всъхъ ересей нечистыхъ нечиствище и не Христово отнюдъ возмнивше. Еще же, коснувшеся и поклоняемого имене Архіерея Великаго, небеса прошедшаго, Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа, изліявшаго за ны честную и боготочную вровь свою, и пресвятое имя его подревлецерковному преданію начертаемое сице Ісусъ, съ тварьми сравнивше, рогомъ звъря учинища (Оле, послъдняго неистовства и бъсованія!), произносимое же нынвішними греками и россіянами и вънъкоторыхъ древнихъ книгахъ обрътаемое тако: Іисусъ антихристосъ именоваща и во дно адово осудища (Оле, суда нестерпимаго!). Такожде четвероконечный крестъ въ вышереченныхъ тетрадкахъ обругаша, и прочая злохуленія произнесоша, и посему уже явъ, яко внъ православія изыдоша. Обаче мы со своей стороны, милующе и щадяще ихъ и наблюдая умъренность и благопристойность, въ теченім четырекъ-лютней письменной борьбы съ ними, всегда имена ихъ укрывахомъ, мняще, яко негли обратятся, и тихообразно предложихомъ освященному собору ихъ суемудрія: онъ же, разсмотръвъ я, соборне Окружнымъ Посланіемъ уничтожи. И аще бы они покорилися правому ученію церковному, то бы все, еже о нихъ, предано было въчному молчанію. Но понеже они крамолу и рать воздвигоша и на освященный соборъ, ополчившеся, яко звъріе дивіи устремишася, рыщуще и различная клеветы сшивающе, Посланіе оно истребити тщащеся, издавшихъ же оное осудили: того ради и имена ихъ объявишася, яко ратниковъ церковныхъ и сущихъ враговъ

истины. Съ ними же и спомогающім и содъйствующім имъ да напишутся, яко да будуть въдоми въ родъ инъ.

Сего ради молимъ преблаженство ваше, в.с., благоволите изслъдовать о мятежницъхъ и крамольницъхъ, злъ превращати дерзнувшихъ смыслъ Окружнаго Посланія, и вразумите неразумныя словомъ истины, накажите безчинныя жезломъ правленія вашего, умирите непримиримыя церковными каноны, вложите бразду въ челюсти ихъ, и камень молчанія во уста ихъ, да не ктому изрыгаютъ хулы нестерпимыя, и преклоните жестокія выя ихъ, да принесутъ прощеніе во своемъ посягательствъ на истину. Аще ли не покорятся, яко согнившіи удове отъ церкве да отсъкутся.

А гонимое и преслъдуемое ими Окружное Посланіе, въ пользу церкви по благословенію іерархическому составленное, благоволите подтвердить священною вашею десницею и всего иже о васъ освященнаго собора, да хранится свято и нерушимо, и отъ врагъ не навътованно во вся роды родовъ, даже до явленія славы Великаго Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа. И тогда, явльшуся пастырей начальнику, пріимете неувядаемый славы вънецъ во царствіи Его, и да рекутъ вси людіє: буди, буди!

Повторяя при семъ мою нижайшую просьбу, касаюсь праха сущаго подъ ногами вашими, и требую вашего архипастырскаго благословенія и святыхъ молитвъ.

Искупленный честною и міроспасительною вровію Христовою (о Егоже чести и слав'я весь подвигъ и тщаніе мое предлежить, того помощію и благодатію), сынъ древлеправославно-канолическія церкви и врагъ всёмъ кривотолкамъ, убогій и грёшный Иларіонъ. Паки съ почтеніемъ кланяюся до земли. Лета 7371, генваря 13.



## Протоіерея Алексія Иродіонова

"Обличеніе раскольническаго лжеученія" 1).

#### ГЛАВА ШЕСТАЯ.

Яко исправленіе книжное бысть по воли самого Бога, не чрезь единаго Никона патріарха, но чрезь весь освященный соборь, и яко расколщики въ отступленіи своемь пошбають.

### Проповѣдь расколническая.

Но понеже въ сихъ слово ихъ стати не можетъ, и повазати свидетелствъ, доводящихъ до ихъ разума, не имутъ, остается едино свое премудрое разсмотреніе показати, яко Никонъ, глаголютъ, добръ разсмотря, обръть ереси и противенства въ древнемъ согласіи, сія изничтожа, и подобающее разсмотръніе учини (на брезъ написано: Служебникъ изд. лъта 7163 въ предисл. и лъта 7176, въ соб. свитив). Но кое подобающее двло, еже дерзати святыхъ всвиъ общее согласіе преставляти? Кая правда падъ вежиъ древнимъ согласіемъ возноситися? Каковая премудрость всемъ древнимъ православнымъ и святымъ архіереомъ воспротивитися? Что за великое чудо? Что за страшное диво? Кто отцелюбный сынъ стерпить таковая? Кто, хотяй святыхъ части въ царствіи небеснёмъ сподобитися, святыхъ согласія отстати восхощеть? Кто вфруяй, яко дивенъ Богъ во святыхъ своихъ, безбожныя ереси во всесогласіи святыхъ помыслить? Кто, молюся, благоразум-



<sup>1)</sup> Продолженіе. См. выше, стр. 401. Братское Слово. № 17.

ный отлучить себе оть толь пресвытаго полка святых отець и ввырить свое спасеніе Никоновой дерзости? Кто ли, православно въ писаніихъ воспитанный, попустить ему или прочимъ ясные церковные догматы, всесогласно у святыхъ бывшій и до насъ послыдованіемъ дошедшій, стязовати и премыняти? А наипаче при столь крыпкомъ святыхъ воспрещеній, иже прибавляющій, или убавляющій отъ церковныхъ преданій клятыт предаша (на брезы написано: Корми. гл. 71; Максимъ Грекъ 69; Кириллъ Іерусалим. л. 305, Кн. о выры 29). Тымже весма чужде истины, еже дерзати наипаче ясная церковная преданія и у святыхъ бывшая премыняти.

### Обличеніе православное.

Премцаетеся, невъдуще Писанія, ни силы Божія (Мат. гл. 22 ст. 29). Исправление бо книжное, чрезъ Никона патріарха наченшееся, не Никоново дело бъ, но Божіе. Кто бо бъ Никонъ, аще не служитель Христовъ, аще не орудіе Божіе? Христосъ же не Богъ ли есть? не Владыка ли и Господь? не царь ли и Архіерей въчный? не глава ли и женихъ церкве Своея? Не объщался ли есть пребывати съ нею до скончанія въка. (Мат. гл. 28 ст. 20)? Не рече ли неложными своими усты: идпже еста два, или тріе собрани во имя Мое, ту есмь посредь ихъ. (Мат. гл. 18 ст. 20)? Святьйшій же Никонъ патріархъ исправленіе книжное не самъ учини, но по воли благочестиваго самодержца, великаго государя царя и великаго князя Алексія Михайловича, егоже сердце бъ въ руцъ Божіей, по святому писанію, глаголющему: якоже устремление воды, тако сердие царево въ руць Божіей; аможе аще хощет обратити, тамо уклонить е (Прит. гл. 21, ст. 1). И не только по воли царской, но и по воли всего освященнаго собора россійскихъ пастырей, во имя Христово собравшихся, по соизволенію же и благословенію святьйшаго патріарха Паисія Константинополскаго и всего, иже съ нимъ освященнаго собора, емуже согласують и прояіи православнін патріарси и освященній собори, прежде Никона и по Никовъ бывшін, якоже показуеть ясно книга Православнаго Исповъданія и Скрижаль и Жезлъ Правленія и Увътъ Луховный. Убо со всемъ освященнымъ соборомъ россійскихъ архіереовъ и со всею восточною церковію ввчно пребывающій, по своему неложному обвіцанію, върный во всъхъ словесткъ своихъ, и преводобный во вськъ двивкъ своикъ, Христосъ Богъ нашъ, источникъ всикія премудрости и разума, глава и женикъ церкве, царь же и архіерей вічный, той неизреченною своею, мудростію и человъколюбнымъ промысломъ внижное оноисправленіе, въ вящшую свою славу и во общую всероссійскаго народа ползу, началъ и совершиль не чрезъ единаго Никона патріарха, но чрезъ благочестиваго царя, аки чрезъ инаго Давида, или Соломона, или Константина; чрезъ весь освященный соборъ членовъ своихъ, ихже самъ. избраль и возлюбиль, иже самь Глава есль, и чрезь труднодюбное и достохвалное святыйшаго Никона патріарха тщаніе, изрядное же согласіе и богодвижимое писменное сношение съ православною восточно-канолическою церковью. Вы же, пребезраконній суевърцы, злогордій отступницы, элохитріи мудрецы, врази всякія правды, якоже Даоанъ и Авиронъ и сущій съ ними скверный соборъ беззаконный, возстаете на Никона патріарка гордостію діаволскою, завистію же Канновою. И досель еще ропшете и гивваетеся на святую церковь о исправления внижномъ. о которомъ должно есть благодарити всепремудраго и всеблагаго Бога, давшаго церкви своей святьй таковую, премудрость, и возсіявшаго тодикій свёть разума, его же. радъ бы быль видъти Стоглавый Соборъ, и преподобный Максимъ Грекъ, и царіе и патріарси россійстіи и всипреподобніи, въ Россіи просіявшіи, и не видъща: заве тако угодно есть величеству Божію — не всю зарю пред чуднаго своего свъта мірови являти. Сего ради и веще-, ственный свыть поведыниемь Его не абіе весь проливается,

но предыдеть убо денница зари, заря же утру, утро же солнцу, солнце же исходить яко женихь оть чертога. своего (Псал. 18, ст. 6), и едико горъ надъ горизонтъ восходить, толико множайшій світь ниспосылаеть. Подобнымъ убо образомъ и свътъ благочестія явися вселениви. Прінде первве законъ Мочсеовъ, таже последоваша пророцы, по сихъ же явися солнце правды Христосъ. и едико время течеть, свъть благочестія не умаляется и зари премудрости духовныя не оскудъвають, аще и мы, немощній, святительнаго сіянія витстити не могуще, изнемогаемъ и падаемъ, яко Петръ и Іаковъ, и Іоаннъна горъ преобразившуся Христу. И овъ убо ищетъ въры въ сложени перстовъ, и въ числъ древъ крестныхъ, и въ числъ аллилуіи и просфоръ, овъ же чреву своему яко Богу служить и мамонъ день и нощь работаеть, и, по-Златоусту, полнъ убо градъ людей, тща же церковь человъкъ, зане не вси человъческую имутъ душу, но мнози уже претворишася во двы и медвъди, и волки, и зміи, и аспиды, и кони, и волы и въ самыя лукавыя бъсы. Убо не на Никона патріарха вы, пустосвяты, ропщете, но на самого Бога, и часть ваша есть съ Даоаномъ и Авирономъ, а не со святыми россійскими чудотворцы. Читайте божественнаго Златоуста, на второе Павлово посланіе въ Тимовею, нравоученіе второе, и видите, како вселенскій учитель учить повиноватися учителемъ ж священникомъ. Вы убо и патріарховъ, и архіереовъ и всю церковь греческую и великороссійскую такъ оцъняете, что по вашему мудрованію не достойна есть вашихъ двухъ перстовъ, на въсахъ бо добраго вашего разсужденія два персты ваши претягають всю вселенскую церковь, не точію Никона патріарка. Златоустый же учитель не такъ въситъ и цънитъ не точію патріарховъ и архіереевъ, но и священниковъ: наридаетъ бо ихъ ангелами Божінми. У васъ и вся церковь со всеми таинствами благодатными и спасительными есть аки ничто же: а у Златоуста кійждо священникъ ангель Господень есть:

лиевъси ли, рече, что есть священникъ? - ангелъ Господень есть". Но да лучше усмотримъ Златоустово божественное ученіе, предложимъ здів самая світозаршая словеса правоучения его, аще и не вся, но на обличеніе безумія вашего доволная. "Почитаяй, рече, священника, и Бога почтитъ, а иже навыче священника пренебрегати, путемъ проходяй, и на Бога досаду изнесетъ нъкогда. Пріємляй вась, рече, Мене пріємлеть; и священниковъ его, рече, честныхъ имъй. Отсюду навыкоща іудее о Бозв небрещи, яко Мочсеа пренебретаху, яко его каменіемъ побиваху. Егда бо кто къ священнику благоговъйно пребудеть, много паче къ Богу; а аще священникъ золъ есть, Богъ зряй, яко за честь къ нему и недостойнаго суща чести почитаеми, той воздасть тебъ возданніе. Аще бо пріємляй пророка, рече, во имя пророка, мэду пророчу приметь: явъ, яко почитаяй, и повинуйся и покорайся священнику. Аще бо идъже страннолюбія слово, идъже не въси гостимаго, толикую пріемлеши маду: а емуже повельваеть покорятися, аще покоришися, много паче. На Могсеовъ, рече, съдалими съдоша книжницы и фарисее. Вся убо елика аще рекуть вамь творити, творите: по дъломь же ихъ не творите. Не въси ли, что есть священникъ? Авгелъ Господень есть. Еда бо своя глаголеть? Аще не радиши о немъ, не о немъ не радиши, но о рукоположившемъ и Боав". И откуду явлено, яко Богъ рукоположиль есть и? - рече: "Тъиже аще не таково имаши имъніе, надежда твоя истощися. Аще бо твиъ ничтоже Богъ двиствуетъ: ниже крещеніе, ниже бано имаши, ниже тайнамъ прачащаещися, ниже благословенія прінмаеши: убо ни христіанинъ еси. Что убо, рече, всвять ин Богъ рукополагаетъ и недостойныхъ? Всвхъ убо Богъ не рукополагаетъ, всвии же той двиствуетъ, аще и тіи были бы недостойни, заеже спастися людемъ. Аще бо чрезъ осла и чрезъ Валаама скернаго человъка людей ради глаголаше: много паче чрезъ священника. Что бо не творить Богь спасенія ради нашего?

Что им не въщаеть? Чрезъ кого же не дъйствуеть? Аще чрезь Іулу двиствование и чрезь пророчествующихъ, ниже глаголеть: не выму васу, отвидите от Мене дълающи беззаконие: много паче священниками пъйствовати имать. Понеже аще быхомъ имвли житія испытовати началствующихъ, сами быхомъ хотели быти рукоположницы учителей, и горняя долу бывають, горв нозв, а долу глава. Слыши Павла глаголющаго: мить жее въ премало есть, да от васт истяжуся, или от человьческаго дне (1-е Кор. гл. 4, ст. 3). И паки: ты почто осуждаени брата твоего (Рим. гл. 14, стр. 10). Аще брата не подобаетъ осуждати, много паче учителя. Аще убо сіе повель Богь, добрь твориши, и согръщаещи не творяй; аще ли противное, не дерзай, ниже вышше себъ начинай. На Аарона по сотворении тельца востаща сущій съ Кореемъ и Даеаномъ и Авирономъ: Что убо? Не погибоща ли? Кожно о своихъ на печется. Аще убо въры учение имать развращено, аще и Ангелъ будетъ, не повинуйся; аще ли же право учитъ, не житію внимай, но глагодомъ. Имаши Павла, и двлы и словесы наставляющаго тя въ потребное. (Нижше). Рцы -бо ми: золь ли есть? И что сіе? Иже ли бо есть золь, той ли тебъ даруеть велія благая? Никакоже. Противу твоей въръ все дъйствуется; ниже праведникъ ползовати что имать, не сущу ти върну; ниже злый повредить нъчто, сущу тебъ върну. Кравами дъйствоваще Богъ у кивота, егда хоташе спасти люди. Еда бо добродътель толикое начто споспаществуеть: немощно сицевымъ, яже даруеть Боть, еже оть священическія добродвтели совершатися; все благодати есть; сего есть точно отверсти уста, все же Богъ содълываеть; образование сей токмо всполняеть". Доздъ Златоусть. Что убо речеши къ симъ, противниче? Не помышляещи ли, яко учителя сего великаго мы наяхомъ писати такое жестокое на вашу злобу обличение? Но не новый се мудрецъ глаголеть, не человъпоугоднивъ пишетъ, но Дука Святаго органъ, уста

Христовы, смиреніемъ высокій и нищетою богатый, равноапостольный церковный учитель. Убо не нами наятый. но Духомъ Божимъ подвиженный гремить на васъ. И не точію на васъ, но и на всехъ вамъ подобныхъ, гордыхъ и дегкомысленныхъ пустосвятовъ, подражателей Данана и Авирона, которін церковную власть такъ знають почитать, какъ разбойницы гражданскую. И аще бы вы были есте во времена Златоустаго, терпъли бысте отъ него жельзный пастырского его наказанія жезль, жесточайшій (нынъшняго) Жезда Правленія, и сокрушилися бысте отъ него, яко сосуды скуделничи, по Цсалмопъвцу (Пс. 2, ст. 9). Но и нынъ тъсно есть вамъ отъ сего грома, отъ негоже гдъ бы имъли есте укрытися, не въмъ, точію во адв. То вамъ Златоустый благовъствуеть; такъ васъ привътствуетъ. И отъ коего вы чаете не токмо заступленія, но и похвалы, той вивсто вінцевъ візнчалныхъ плететъ вамъ плети и верви, воеже злобу вашу нещадно бити, а нанонецъ влыхъ сущихъ злъ удавити. Последуеть Златоусту преосвященный Стефанъ, митрополигъ Рязанскій и Муромскій, въ книзъ, нареченной отъ него "Камень въры", въ догмать о евхаристи, въ части второй, во главъ второй, противу кальвиновъ, хулящихъ священство, тако глаголя: "Млатъ, аще отъ желъза, аще отъ сребра, аще отъ злата устроенъ бываетъ, равно есть орудіемъ дълающаго: не бо орудію дъло восписуется, но употребляющему орудія и взирающему на изрядное діло. Не орудіе похваляемъ, но художника орудіемъ владущаго. Священникъ же, тайны совершающъ, есть яко орудіе одушевлено; самъ же Христосъ есть въ тайнодъйствіи тъмъ орудіемъ обладающь". Тако во следъ Златоуста течетъ намъ новый мудрецъ. Вы же, старіи мудрецы, что глаголете? Не имъетъ ли Богъ таковыхъ орудій къ совершенію таннъ святыхъ и ко умноженію славы своея, а нампаче ко спасенію человіческому? Убо, по вамъ, Богь или не хощетъ всемъ человекомъ спастися, или новымъ образомъ спасаеть, новымъ путемъ вашего лжеучения приводитъ

насъ во Отцу Своему: убо и слово его ложно есть: Азъ есмь путь, истина и животь; никто же пріидеть ко Отиу, токмо Много (Іоан. гл. 14, ст. 6). Итако вы показуетеся нови быти мудрецы, а не мы. Но, о, новіи влохитрецы! - аще священникъ есть орудіе Божіе къ совершенію таинъ святыхъ, како высочайшая власть церковная, патріарси, глаголю, и архіереи, не суть орудія Божія ко исправленію книжных погрешеній, къ развъянію еретискихъ плевеловъ, ко утвержденію же истиннаго благочестія? Кое же болшее и славнъйшее есть льдо Божіе? - тайны ди святыя освящати и благолать свою изливати, и во святъй евхаристіи хлъбъ претворять въ тъло Христово, и вино въ кровь Христову, еже всегда творить Богъ, не точію чрезъ мудраго и святаго первосвященника, но и чревъ препростаго и гръшнаго попа,или погръщенія въ книгахъ церковныхъ по правиламъ грамматическимъ исправляти и новыя суевърныя обычаи отревати отъ церкви, еже ръдко бываетъ и не чрезъ всякаго попа, но чрезъ обогащенныя премудростію и разумомъ архипастыри и крайнія по Христь учители, паче же чрезъ освященный соборъ церковный, якоже бысть при святьйшемъ Никонъ патріархъ Московскомъ и всея Poccin?

**Peueme:** Кое подобающее дѣло, еже дерзати святыхъ всѣхъ общее согласіе преправляти? кая правда надъ всѣмъ древнимъ согласіемъ возноситися? каковая премудрость всѣмъ древнимъ православнымъ и святымъ архіереомъ воспротивитися? и прочая и прочая.

Отвыщаю: Самь Богь чрезь Іеремію пророка глаголеть: дамз вамз пастыри по сердиу моему, и упасутз васт разумомз и ученіемт (Іер. гл. 3, ст. 15). И самъ воплощенный Сынъ Божій нарицаеть себе пастыремъ и учителемъ, глаголя: Азт есмь пастырь добрый (Іоан. гл. 10, ст. 11 и 16); и паки: будетт едино стадо и единг пастырь (Мат. гл. 23, ст. 8). И: единт есть вашт учитель Христост. Той же объщается пребывати съ нами

до скончанія въка: се, рече, Азъ есмь съ вами во вся дни до скончанія опка (Мат. гл. 28, ст. 20). И церковь свою создаль есть на твердомъ камени въры апостолскія и предрече недожными своими усты, яко врата адова не одольють ей (Мат. гл. 16, ст. 18). И Духа Святаго посла Апостоламъ, да пребываеть съ върными во въки, и да научить насъ на всякую истину: Азъ, рече, умоляю Отца, и инаго Утъшителя дасть вамь, да будеть съ вами вз въкз (Іоан. гл. 14, ст. 16). И паки: егдаже пріидеть онь, Духь истины, наставить вы на всяку истину (Іоан. гл. 16, ст. 13). И Апостолъ Павелъ въ посланіи ко ефесеомъ (гл. 4, ст. 11, 13) глаголеть: той, сирвчь Христосъ, даль есть овы убо Апостолы, овы же пророки, овы же благовъстники, овы же пастыри и учители къ совершенію святых, въ дъло служенія, въ созиданіе тъла Христова, дондеже достигнемь вси въ единение въры и въ познание Сына Божія, въ мужа совершенна, въ мъру возраста исполненія Христова. Отъ сихъ убо священнаго Писанія мъсть происходять сія въдънія:

Первое: яко пастыріе церковній суть по сердцу Божію и даются отъ самого Бога пасти люди съ разумомъ и ученіемъ, отъ чего последуетъ, яко святейшій Никонъ патріархъ пастырь бъ по сердцу Божію и пасяще всероссійскую церковь съ богомудрымъ разумомъ и истиннымъ ученіемъ, понеже православный бъ патріархъ. О влославныхъ бо глаголетъ Христосъ: внемлите себе отъ лживых пророкт, иже приходять къ вамь во одеждахъ овчих, внутрь же суть волцы хищницы: отг плода иха познаете ихъ (Мат. гл. 6, ст. 15, 16.). Такови же суть вси еретицы и вы расколницы, понеже не послани суще приходите; приходите же въ кожахъ овчихъ, волцы суще. Овчая бо кожа есть притворное ваше благочестіе, лицемърная ревность аки бы о въръ, безженное житіе, воздержаніе отъ мяса и отъ вина, и прочая и прочая; волчая же — ярость и свиръпство есть, и плоды, отъ ниже познаетеся, по Господню ученію, еже рече: от плода

их познаете ихъ - ученіе ложное о антихристь, толкованіе печати антихристовы на треперстное къ знаменію. крестному сложение, худа на четвероконечный крестъ, хула на святыя тайны, вредословіе на святьйшую евхаристію, пребеззаконное и безбожное ученіе, яко вивсто тъда и крове Христовы предлежить на святъй трацезъ самое твло и кровь антихристовы, къ сему же гнушаніе честнаго брака, раченіе же блуда, блудодвянія, прелюбодъйства, малакіи и дъторастивнія, скверна содомска, чародъянія, волхованія, дътоубійства, отравленіе ложеснъ къ безчадію, сребролюбія, хищенія, зависти, вражды, лжы, алоба на чинъ учителскій, нерадініе о власти самодержавной, противление власти церковной, противление явной и познанной истинъ, догматы дожныя, ученіе въры развращенное, и прочая, и прочая, ихже нъсть числа, ихже не точію во свътльйшихъ православныхъ патріарсьхъ и преосвященныхъ архіереахъ не въмы, но и въ простомъ народъ мало слышимъ, въ самомъ же святвишемъ Никонъ патріарсъ, на негоже песіими челюстми лаете, таковыхъ и скверныхъ и богомерзкихъ ученій и дълъ никтоже слыша когда, никтоже повъствуетъ, никтоже свидътелствуетъ, развъ вы ложно, по злобъ своей, наносите на его архипастырство.

Второе. Христосъ, Сынъ Божій, есть пастырь добрый и учитель крайній церкви своей святьй, иже и пребываеть съ нею до скончанія въка, пребываеть же не туне и всуе, но яко пастырь добрый пасеть стадо свое на пажити православныя въры, и яко учитель всеблагій учить церковь свою святую, Собою и Духомъ Святымъ, на всякую истину. И посему книжное исправленіе при святьйшемъ Никонъ патріарсъ было не по воль человъческой, но по воли Божіей, надзирающу самому Христу, учащу же пастыри церковныя Духу Святому словомъ истины евангельскія. Убо сіе книжное исправленіе бысть не по новымъ и еретическимъ каковымъ книгамъ и отверженнымъ догматомъ, но по догматомъ православныя

въры, по священному писанію и по предалію святыхъ Апостоль и богоносныхъ отець. А яко тако, а не инако бысть, сіе прежде мене показаща иніи доволно же и явственно. И вы противу таковыхъ показаній по неложной истинъ ничто же можете отвъщати, точію по крайней злобъ лжами и клеветами и безстуднымъ вредословіемъ велеръчите и прекословите, Бога не боящеся и человъкъ не срамляющеся. Обаче изрядно исполняете слово оно божественное, усты Павловыми реченное: лукавіи же человъцы и чародъе преуспъють на юршее, прелщающе и прелщаеми (2-е Тим. гл. 3, ст. 13).

Третіе. Церковь Христова на памени въры апостолскія основанная, ни мучителскою злобою, ни еретическими лшенми, ни расколническими каковыми худами одолънна быти можетъ. Сія бо суть врата адова, имиже аще бы одолънна была святая церковь, было бы слово Христово ложно, еже рече, яко на камени созижду церковь Мою и ерата адова не одомпють ей (Мат. гл. 16, ст. 18). Но якоже удобъе есть небу и земли погибнути, нежели словесемъ Христовымъ пролгатися: тако удобъе есть всей твари измънитися, нежели церкви святьй учении еретическими предщенной быти. Убо вы, расколницы, отъ святыя церкве отступивше, погибаете, якоже при Нои сущін погибоща, обратшінся вна ковчега. Образь бо ба Ной Христа, ковчегъ же — церкве. Мы же православній, въ церкви Христов'в пребывающе, Христа Спасителя съ собою имвемъ и благодатію Его уповаемъ получити животь вканый.

Четвертое. Даде Богъ церкви своей Апостолы, пророки, благовъстники, пастыри и учители, къ совершенію святыхь, въ дёло служенія, въ созиданіе тёла Христова, якоже глаголеть Апостоль; противнымь же образомъ производить діаволь соблазны міру, о ниже глаголеть Христось: горе міру от соблазна (Мат. гл. 18, ст. 7). Произведе бо діаволь при пророцёхъ лжепророки, при при Апостолёхъ лжевпостолы и при учителёхъ лжеучи-

тели. Тако и въ нынѣшняя послѣдняя времена произведе діаволъ васъ, лжепастырей и лжеучителей, сущихъ по истинѣ предтечей антихристовыхъ. Кто бы нынѣ въ Россійской имперіи отъ служителей сатаниныхъ лучше васъ можетъ преобразитися въ служители Христовы? Кто же толь изрядно оное божественное исполняетъ слово, еже избранный сосудъ Христовъ о тогдашнихъ глаголетъ лжеапостолѣхъ: таковіи, рече, лживіи апостоли, дълатели лстивіи, преобразующеся во Апостолы Христовы. И не дивно: самъ бо сатана преобразуется во ангела свътла. Не веліе убо, аще и служителіе его преобразуются яко служители правды, имже кончина будетъ по дъломъ ихъ (2 Кор. гл. 11, ст. 13—15).

Речеши: Святіи отцы прибавляющія, или убавляющія отъ церковнаго преданія клятвъ предаша.

Отвощаю: Не токмо святіи отцы, но и божественный Апостолъ Павелъ глаголетъ въ посланіи къ Галатамъ, во главъ первой: аще мы, или ангель съ небесе благовъстить вамь паче, анавема да будешь. И еже Апостоль тамо же выше глаголеть ино благовъствование: чуждуся, рече, яко тако скоро прелагается от звавшаго вы блаподатію Христовою во ино благовиствованів, сів Златоусть въ толкованіи оныхъ словесъ апостольскихъ нарицаетъ своя догматы: "Зри, рече, разума апостольскаго: да не глаголеть бо кто, яко тщеславія ради своего составляеть догматы, и себе проклять". Доздв Златоустъ. Той же сіе ино благовъствованіе и джеапостольскія догматы, въ вышепредложенномъ на второе въ Тимоеею посланіе правоученіи второмъ, глаголеть ученіе въры развращенное: "аще убо, рече, въры ученіе имать развращенно, аще и ангелъ будетъ, не повинуйся". Вы же, авибы отъ святыхъ отецъ, глаголете, яко сіе учевіе развращенное (по Златоусту) и ино благовъствование (по Апостолу) есть всякое прибавленіе и убавленіе. Убо ино есть ученіе Апостольское и Златоустово, ино же ваше расколническое. Апостолъ убо анаеемъ предаетъ ино благовъствование благовъствующихъ, и Златоустъ чрезъ ино благовъствованіе разумьеть догматы, яже лжеапостоли сами отъ своихъ мозговъ составляють, и догматы тыя нарицаетъ Златоустъ ученіемъ въры развращеннымъ; вы же, таковаго развращеннаго ученія въры не токмо въ нашемъ Сумволъ не обрътающе, но и во всъхъ новопечатныхъ книгахъ показати не могуще, ревностію же раздора яко огнемъ жегоми, всякое прибавление и убавленіе анасем' подлагаете, хотяще тако показати, якобы новопечатныя книги подъ клятвою суть, и якобы церковь святая новую въру отъ невъдомыхъ еретикъ пріяда есть и содержить. Но все сіе умышленіе ваше едина ложь есть, яже аще и отъ вашихъ усть происходить, но имъеть собственнаго отца своего діавола. Понеже той есть самая ложь и отецъ лжи, по свидътельству самого Господа (Іоан. гл. 8, ст. 44). А яко не новую, но древнюю въру содержатъ новыя книги, показують довольно обличителныя на вашу предесть книги: Скрижаль, Жезлъ Правленія, Увътъ духовный, Розыскъ, Пращица и Обличение на неправду расколническую. И аще праведно глаголете, яко святии отцы всякое прибавление и убавление анасемъ подлагають, то сами вы о себв свидвтельствуете, яко подъ анаоемою есте, понеже святіи отцы учать твердо въровати, яко вся словеса Христова истинна суть, якоже самъ неложно засвидътельствуетъ: небо и земля мимо идутъ, словеса же Моя не мимо идуть (Мо. гл. 24, ст. 35). Вы же многая отъ словесъ Христовыхъ ложная вменяете быти. Напримъръ: глаголетъ Христосъ о твердости церкве своя: на камени созижду церковь Мою, и врата адова не одольють ей (Мө. гл. 16, ст. 18); вы же сему слову неложному Владыки въры не емлете. Глаголетъ паки о евхаристіи: аще не снъсте плоти Сына человъческаго, не піете крове Его, живота не импете въ себъ (loan. гл. 6, ст. 53); н паки: пріимите, ядите сіе есть толо Мое, пійте отъ нея вси, сія есть кровь Моя новаю завъта; сіе творите въ Moe воспоминанie (Me. гл. 26, ст. 26, 27). A доколъ

творити? Дондеже самъ пріндеть, якоже чрезъ Апостола Павла учить Духъ Святый: елижды, рече, аще ясте хапбъ сей, и чащу сію піете, смерть Господню возвъщаете, дондеже убо пріндет (1 Кор. гл. 11, ст. 26). Вы же сія словеса Сына Божія како пріемлете? Не тако ли, яко латини пріимають словеса Его о исхожденіи Святаго Духа: Дух истины, иже от Отца исходит (Іоан, 15, 26)? Или якоже жидове пріемлють словеса Мочеова о Христь: пророка ваму воздвигнеть Господь Богъ вашь от братіи вашея, яко Мене: того послушайте по всему, елика аще речеть къ вамъ и прочая (Второв. гл. 18, ст. 15, 16)? Сиръчь тако въруете, яко сія словеса Христова вичтоже суть. Тако у васъ, чудніи мудрецы, Іановъ невъдомый Жидовинъ болши есть Христа, Царя славы и Спасителя міра, понеже догматы, яже Христосъ проповъдуеть, у васъ ничтоже суть, а Іакова Жидовина догматы болши суть Евангелія. Тако въруете и оному слову Христову, о антихристь реченному: Азъ придохъ во имя отца Моего, и не пріемлетв Мене; аще инт пріидеть во имя свое, того приемлете (Іоан. гл. 5, ст. 43), идъже свое расколническое мивніе ставите выше Спасителева проповъданія. Тако въруете пришествію Иліи и Еноха, чрезъ Малахію пророва глаголющему Богу: се Азг посылаю вамя Илію Өесвитянина, прежде пришествія дне Господня великаго и просвъщеннаго (Мал. гл. 4, ст. 5), и чревъ тайновидца богослова прорицающему: дамъ объма свидътелема Моима, и прорицати будуть дней тысячу двъсть и шестдесять, и оболчена во вретище, и прочая, и прочая (Апок. гл. 11, ст. 3). Реку нъчто, мнящееся тяжко, обаче истиню: не вы ли глаголете церковь Христову не быти Христову, но антихристову? не вы ли вредословите крещеніе святое не въ Троицу, не во Христа, но во антихриста, такожде и муропомазаніе и прочая святая богоблагодатная таинства хуляще, и яко свиніи попирающе бисеры многоцънныя? не во святъйшей ли евхаристіи блядословите быти не

твло Христово, но антихристово? Самъ бо слышахъ нъгдъ отъ вашихъ песіихъ устъ таковое даяніе, яко во время святаго причащенія подобаеть піти причастень тако: твло антихристово пріимите и источника смерти вкусите. И что сея хулы горшее, что сея ереси вредословивишее? Колики убо ереси быша въ міръ отъ начала проповъди евангельскія? Сія же треплятая ересь ваша моти есть всвхъ ересей. Что бо противу сея хулы ереси оныя древнія: Аріева, Македоніева, Несторіева и Евтихіева? или новыя: Люторова и Кальвинова и прочія? не малая ди исчадія ехиднина протику великаго и страшнаго апокалипсического змія, имущого главъ седмь, и роговъ десять, и на главахъ его седмь вънцевъ (Апок. гл. 12, ст. 3)? Что же противу сего заблужденія вашего вся приложенія, отложенія же и премъненія, яже сказуете ложно въ новопечатныхъ книгахъ? Не вся ли сія суть едина вившняго благольнія утварь, еюже невъста Христова святая церковь одъвается и украшается, яко пресвътлая царица, одесную Царя славы стоящая, по псадомскому словеси: предста царица одесную тебе, въ ризахъ позлащенныхъ одъяна, преиспещренна (Псал. 44, ст. 10), еяже вся красота и слава есть самъ Хрістосъ, иже есть внутрь ея, якоже таможде глаголеть Духъ Святый: вся слава дщере царевы внутрь (ст. 13)? Такожде въра, надежда и любовь, яже имать церковь ко Христу, и прочыя добродетели, не ко внешней утвари прилежать, но ко внутренней славъ и красотъ, яже толика болши суть внашнихъ уставовъ и церемоній, елико душа болши есть твла, елико твло болше одежды, и елико плоды древа болши суть листвія. Ваше же суевъріе что? Не рубище ли власяное, нечистое? Аще бо вся правда наша яко порть нечистыя предъ Богомъ, по пророку (Ісаін гл. 64, ст. 6): колми паче притворное сіе благочестіе, тщетное суевъріе и вся яже съ нимъ мнимыя добродътели мерзости и нечистоты суть предъ величествомъ Его. И сіе ли рубище дерзаете нарицати царскою порфирою? сіе ли

вретище называете златотканною порфирою, еюже невъста Христова церковь святая одъвается и укращается? сей ли ядъ смертоносный, отъ адскаго седмиглавнаго змія изблеванный, вливаете во ученія православныя въры, еже есть пища небесная, хлюбъ ангельскій, хлюбъ животный и манна сокровенная? Добро убо есть придагати злато ко злату, или сребро къ сребру, или злато къ сребру; придагати же облато къ злату, или свинецъ косребру, дъло есть пребеззаконное и проклятое: колми же паче къ слову Божію и ко ученію православному, еже есть сребро разжено, искушено земли, очищено седмерицею (Псал. 11) прилагати догматы суевърныя, ложныя и проклятыя, дело есть всякого нечестія пребеззаконнейшее и сквернъйшее. Таковъ бо есть вышереченный догмать вашь о антихриств, ложный, богопротивный, суевърный, пребеззаконный и проклятый, и прочыя, о нихже выше изъявися.

Еще же и вы въ своихъ суевърныхъ уставахъ многія чины и цеременіи, аки бы святыми отцы преданныя, премъняете и убавляете по волямъ своимъ: тъмже подъклятвою есте, якоже сами глаголете, яко святыя отцы прибавляющія и убавляющія, явъ якоже и премъняющія отъ церковнаго преданія, клятвъ предаша. Но понеже рекохъ, яко прибавляете и убавляете, изъявлю нъкая отътъхъ премъненій и убавленій. Имянно:

- 1. Былъ у васъ обычай въ понедълникъ свътлыя седмицы ходити со кресты и со иконами и съ молебнымъ пъніемъ около часовни, якоже бываетъ въ честныхъ обителехъ; но сіе крестохожденіе уже давно у васъ оставлено.
- 2. Таковый же обычай крестнаго хожденія быль у вась и августа въ первый день, когда съ молебнымъ пъніемъ и со иконами ходили на ръку; а потомъ догматъ той загладили.
- 3. Было у васъ нъкое многолътіе, не о православныхъ царехъ, но о раскольникахъ; и тое вамъ показалося какъто не любо, и отложили.

- 4. Въ праздники господскія и богородичныя и святыхъ нарочитое дъйство бывало у васъ послъ часовъ надъхлюбомъ богородичнымъ (по вашему наръчію); гдъ же у васъ этотъ догматъ?
- 5. Въ началъ раскола нъціи священницы окаянніи, учащін люди расколническому зловърію, освящали запасныя агицы превеликія, и раздробивши тыя на мальйшія частицы, раздавали дътемъ своимъ духовнымъ и прочимъ приходящимъ къ нимъ расколникамъ, дабы они тъмъ раскодническимъ причастіемъ во вся дни, въ ведикій четвертокъ и въ часъ смерти, причащалися, котораго причастія остатокъ и въ вашей Выгорецкой пустыне у самыхъ главныхъ фарисеевъ былъ около лъта Христова 1735-го. Но такъ уже благодать ваша та оскудъла, что причащающіеся крошками тіми не больше четвертыя части пщеничнаго зерна пріимали. И какъ сіе причащеніе можетъ пребыти до скончанія въка? А ежели не пребудеть, то и обычай той не точію измінится, но и изъ памяти истребится, понеже за неимъніемъ священства обновити того раскольникомъ невозможно. Сіе же извъстно мив потому, что въ тыя годы мив, въ Выгорецкомъ лжемонастыръ жительствовавшу, случалося и видъти причащающихся тайно симъ притворнымъ причащениемъ, и самому оное ложное, яко истинное, принять дважды или трижды (по единожды въ годъ), о которомъ гръхъ и плачуся горко.
- 6. До лъта 1740 тропари, въ которыхъ написанъ имъется и царскій титулъ, читали вы по своему зловърію; а нынъ читаете согласно съ православными. Напримъръ вътропаръ: Спаси Господи люди твоя, тогда читали: побъды благовърнымъ рабомъ своимъ на сопротивныя даруя; а нынъ чтете: побъды благовърной Императрицъ нашей, и прочая.

И много было бы исчислять таковых ваших смъха достойных вымысловъ, которыя сами премънили, и премъненій тъхъ въ гръхъ не ставите; а въ право-

Братское Слово. № 17.

славной церкви всякое премъненіе видите и въ великую ставите ересь. О, треокаяніи прелестницы, лицемъри вселукавіи! Измите первъе бервно изъ очесе своего, и тогда узрите изъяти сучецъ изъ очесе церкве Христовы.

(Продолжение въ слъдующемъ №).

# Изъ исторіи Рогожскаго Кладбища 1).

Распространившіеся по Москвъ слухи о торжественномъ открытіи богослуженій на Рогожскомъ Кладбищь, вызванное этимъ событіемъ смущеніе въ средъ единовърцевъ и православныхъ, особенно же опасеніе вредныхъ для церкви последствій отъ начавшихся такимъ образомъ новыхъ проявленій силы и успъховъ раскола, передъ тъмъ значительно ослабленнаго, - все это побудило и митрополита Филарета возвысить голосъ въ защиту православія. 16 февраля онъ препроводиль въ Святьйшій Синодъ донесеніе по поводу открывшихся на Рогожскомъ Кладбищъ раскольническихъ служеній 2). Кратко упомявувъ о томъ, какъ со времени открытія на Рогожскомъ Кладбищъ въ 1854 г. единовърческаго прихода расколь заметно началь приходить здёсь къ упадку, прекратилось даже отправленіе службъ въ раскольническихъ часовняхъ Кладбища, по распоряженію ли министерства Внутреннихъ Дълъ, или, можетъ быть, само собою ч, за неимъніемъ священниковъ, требующихся для служенія, и какъ съ весны 1855 г. рогожскіе раскольники начали снова хлопотать объ утвержденіи раскола на Кладбищъ и стали распространять слухи объ успъшности своихъ хлопотъ, митрополитъ писалъ далъе:



<sup>1)</sup> Окончаніе. См. выше стр. 445.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Донесеніе это напечатано въ *Собраніи мивній и отзывовъ м. Фи- марета* (т. 4, стр. 79—83). Такъ какъ не всёмъ изъ нашихъ читателей доступно названное изданіе, то мы признали неизлишнимъ напечатать его вполн'в въ ряду приложеній (№ 4).

"Наконецъ, послъ инскольких поподокт значительныхъ раскольниковъ въ Петербургъ, 21 января 1856 года, въ теплой часовнъ Рогожскаго Кладбища, при собраніи множества раскольниковъ, открылось служеніе вечерни, въ которомъ начальствовалъ конторщикъ Иванъ Кручининъ, а 22 дня, такимъ же образмъ, служена утрена, и съ тех поръ продолжается подобное служеніе. Въ послъдующіе дни замъчено, что во время службы отворяемы были царскія врата и служащій дълалъ возгласы; и, какъ сего не можетъ дълать мірянинъ, то заключають, что служащій былъ лжесвященникъ... Полагаютъ, что это именю Крининъ, жительствующій близь Рогожской заставы").

Справедливо усматривая въ этомъ событіи опасные для церкви признаки начинающагося усиленія раскола, митрополитъ и обращалъ на него особое вниманіе высшаго правительства:

"Если принять въ разсужденіе, что раскольники прежде не ръшались открыть богослужение безъ священника, а нынъ открыли и продолжають оное, и если поставить сіе въ связь съ пофздками значительныхъ раскольниковъ въ Петербургъ, то не безг основанія можетт представиться вопрост: не получили ль они на сіе разръшенія отт начальства? Это быль бы печальный случай, котораго послыдствін не легко измырить. Это имило бы такой видь, что начальство само насаждаеть и укореняеть новую отрасль раскола, толкъ поповщино - безпоповщинскій, поповщинскій — по сохраняемому имъ признанію потребности священства и святаго причащенія, а по общественному богослуженію — безпоповщинскій, и, что особенно вредно, это быль бы самый удобный случай для раскольниковъ подъ личиною мірянъ скрывать лжесвященниковъ заграничной лжеіерархій. Особенный вредъ открывшагося явленія есть еще тотъ, что, послъ немаловременной остановки, открытіе часовеннаго богослуженія расколоучители могутъ представлять несвъдущему народу, какъ



<sup>1)</sup> Димитрій Криникъ былъ лженопомъ австрійскаго поставленія, — одинъ изъ ставленико — Антонія. Онъ былъ потомъ взятъ правительствомъ, отправленъ въ Соловецкій монастырь и здёсь 9 февраля 1864 г. присоединился къ православной церкви. См. о немъ въ Запис. В. А. Сапъмкина стр. 50—51.

свою побъду и какъ надежду дальнъйшаго своего усиленія  $^{a}\dots$ 

Донесеніе свое митрополить заключиль следующими словами:

"Находя открывшееся въ Рогожской часовит богослу женіе выходящимъ изъ предтловъ оказываемой раскольникамъ терпимости, имтющимъ уже неблагопріятное дтйствіе и могущимъ имть вредныя послтдствія, и примтчая, что раскольники стараются вести свои дпла къ успъхамъ секретно от секретныхъ комитетовъ, признаю для себя должнымъ и единственно возможнымъ представить сіе благопопечительному о благт святыя церкви вниманію Святтйшаго Синода".

Признавая всю важность изложенныхъ въ донесеніи митрополита Филарета свъдъній и сужденій, Святьйшій Синодъ постановилъ представить его въ подлинникъ на Высочайшее возарвніе Государя Императора, съ присовокупленіемъ, что съ своей стороны Синодъ полагаетъ внести это донесеніе "въ Секретный Комитеть о раскольникахъ для законнаго и совокупнаго съ духовной и гражданской стороны обсужденія міръ, какія должны быть приняты къ устраненію вредныхъ послёдствій упомянутаго (въ донесеніи) событія". 4-го марта исполнявшій обязанности оберъ-прокурора Святъйшаго Синода тайный совътникъ Сербиновичъ имълъ дакладъ у Государя и представилъ донесеніе Московскаго митрополита на Высочайшее Его Величества воззръніе. Читая донесеніе, Императоръ Александръ Николаевичъ остановилъ вниманіе на томъ мість, гдь митрополить дізаеть предположение, не получили раскольники на открытие богослуженія въ кладбищенскихъ часовняхъ празръщенія отъ начальства". Противъ этихъ словъ Государь изволилъ собственноручно написать: "отъ какого?" По всему видно, что донесение митрополита Филарета, всъмъ его содержаніемъ, произвело на Государя сильное впечатлъніе: на немъ онъ сдъдалъ слъдующую собственноручную надпись: "разсмотръть немедля въ Секретномъ Комитетъ и

принять неотложныя міры къ обузданію преступнаго своевольства раскольниковь". На другой же день донесеніе митрополита Филарета было внесено Сербиновичемъ въ Секретный Комитетъ при отношеніи, въ которомъ онъ изложилъ послідовавшее къ сему ділу постановленіе Святійшаго Синода и обстоятельства, сопровождавшія представленіе донесенія Государю Императору<sup>1</sup>).

О донесеніи Московскаго митрополита, поступившемъ въ Секретный Комитетъ для "немедленнаго", по Высочайшему повельнію, разсмотрынія, доведено было до свыдънія министра Внутреннихъ Дълъ: ему сообщена была и копія митрополичьяго донесенія. Прочитавъ его, министръ нашелъ уже неблаговременнымъ и неудобнымъ вносить на Высочайшее возгръніе прежде заготовленный всеподданнъйшій докладъ по дълу, возбужденному вслъдствіе письма іеромонаха Пареенія. Теперь приходилось въдаться не съ письмомъ Пароенія, которое на основаніи отзывовъ Лонгинова и Закревскаго можно было безъ церемовіи объявить "неосновательнымъ доносомъ", приходилось имъть дъло съ донесеніемъ митрополита, которое и важностію своего содержанія и обращеннымъ на него особымъ вниманіемъ Государя требовало отнестись къ нему со всею тщательностію и осторожностію. Министръ нашелъ, что заготовленный докладъ теперь не годится совсемъ, - что следуетъ составить новый, соединивъ въ немъ отзывъ и по поводу письма јеромонаха Пароенія и по поводу донесенія митрополита Филарета. Действительно, составленъ быль новый всеподданнъйшій докладъ, по своему содержанію не имъвшій ничего общаго съ прежде заготовленнымъ, но такъ же, какъ и этотъ послъдній, ръшительно направленный

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Отношеніе и. д. оберъ-прокурора въ Секрет. Комитетъ см. въ прилож. подъ № 5.

въ защиту рогожскихъ раскольниковъ, требовавшій дарованія имъ свободы въ отправленіи богослуженій<sup>1</sup>).

Въ новомъ докладъ нътъ уже ни единаго слова о томъ, что открыть богослужение въ часовняхъ Рогожского Кладбища дано раскольникамъ разръшение отъ самого министра, о чемъ, какъ мы видъли, въ прежде заготовленномъ докладъ говорилось прямо и подробно, съ приведеніемъ основаній, якобы оправдывавшихъ законность такого разръшенія. Обстоятельство это тъмъ болье замъчательно, что, казалось бы, теперь-то напротивъ и слъдовало министру со всею откровенностію объявить, что разръшение раскольникамъ открыть служение въ Рогожскихъ часовняхъ дано имъ самимъ, и представить оправданія этого своего распоряженія, такъ какъ въ донесеніи Московскаго митрополита говорилось о неоднократныхъ поъздкахъ значительныхъ раскольниковъ въ Петербургъ, открытіе службы на Кладбищъ ставилось въ связи этими поъздками и прямо высказывалось предположеніе, пне получили ли раскольники на сіе разръщенія отъ начальства", а что всего важнъе, на это именно предположение митрополита обращено было особое вниманіе Государя, который прямо спрашиваль: "какого" начальства? т.-е. отъ какого начальства дано, или могло быть дано такое разръшение? Оставляя теперь безъ отвъта этотъ прямой вопросъ, хотя отвътъ на него былъ уже приготовленъ раньше, когда еще не предлагалось и самаго вопроса, - признавъ теперь за лучшее обойти его молчаніемъ, министръ этимъ самымъ показалъ, что не находить уже правильнымъ данное рогожскимъ расколь-



<sup>1)</sup> Докладъ этотъ печатается вполнѣ въ прилож № 6. Можно догадываться, что въ составленіи его принималь участіе г. Мельниковъ, служившій тогда чиновникомъ особыхъ порученій при министрѣ и въ слѣдующемъ году, по порученію Ланского, составившій свою из вѣстную записку о расколѣ для В. К. Константина Николаевича: по изложенію и особенно по направленію записка и докладъ имѣютъ большое сходство.

никамъ дозволеніе открыть службы на Кладбищъ, послъ того, какъ въ донесеніи митрополита о немъ замічено, что "это быль бы печальный случай, котораго последствія не легко измірить", — не находить правильною и ссылку на указы о Преображенскомъ Кладбищъ, которыми хотълъ оправдать свое распоряжение относительно Рогожскаго, когда въ томъ же донесени митрополита объяснено, что дозволить на Рогожскомъ кладбище дълать то, что двлается на Преображенскомъ, значило бы "самому правительству насаждать новую отрасль раскола — толкъ поповщино-безпоповщинскій". Конечно, министръ могъ бы съ достойною его положенія откровенностію сознаться, что допустиль ошибку, снизойдя на просьбы прівзжавшихъ въ Петербургь "значительныхъ раскольниковъ", дозволивъ имъ открыть на Рогожскомъ Кладбищъ богослуженія, и могъ бы такимъ образомъ принять на себя отвътственность за случившееся на Кладбищъ; но Ланской въ своемъ докладъ, повторяемъ, предпочелъ обойти молчаніемъ щекотливый для него пунктъ въ донесеніи митрополита Филарета, хотя и обратившій на себя особое вниманіе Государя, - предпочелъ не упоминать о томъ, потъ какого "начальства последовало разрешение раскольникамъоткрыть службы въ кладбищенскихъ часовняхъ, и такимъ образомъ, пока можно, не принимать на себя отвътственности за дъло, которое митрополитъ Филаретъ называлъ "печальнымъ" и "послъдствія котораго, по его митнію, не легко было измърить". Точно такъ же онъ не нашель теперь удобнымъ представлять на Высочайшее воззрвніе не только заносчивый рапортъ Лонгинова, но и подлинное письмо графа Закревскаго, въ которыхъ упоминалось о полученномъ отъ него, министра, оффиціальномъ разръшени на отправление службъ въ Рогожскихъ часовняхъ, тогда какъ въ первомъ докладъ министръ именно писалъ, что "считаетъ долгомъ" оба эти документа "повергнуть на Высочайшее благоусмотръніе"...

Итакъ о томъ, что составляло первую, существенную часть прежде составленнаго доклада, въ новомъ не было и ръчи. Теперь, въ новомъ докладъ, министръ прежде всего обращаетъ внимание на "разногласие", находящееся будто бы въ извъстіяхъ объ одномъ и томъ же случаъ на Рогожскомъ Кладбищъ, съ одной стороны въ письмъ графа Закревскаго, съ другой — въ донесении митроподита Филарета. Онъ приводить сначала слъдующее мъсто изъ донесенія, подчеркнувъ слова, которымъ придавалъ особую важность: "Въ теплой часовив Рогожскаго Кладбища открылось служеніе, при чемъ зампичено, что во время службы отворяемы были царскія врата и служащій ділалъ возгласы, и какъ сего не можетъ дълать мірянинъ, то заключають, что служащій быль лжесвященникь. Одежда на немъ была мъщанская, но могло быть, что онъ подъ верхнею одеждою скрываль епитрахиль". Затвиъ продолжаеть, тоже подчеркивая некоторыя выраженія: "съ своей стороны генераль-адъютанть графъ Закревскій положительно писаль, что при собраніи рогожскихъ раскольниковъ не происходило никаких безпорядков и публичнаго оказательства раскола не было, а происходило внутри часовни чтеніе (?) утрени, часовъ и вечерни, какт это обыкновенно дълается вт дозволенных правительствому раскольнических часовняху и моленныху 1). Изъ сего оказывается, — пишеть далве министръ, — что высокопреосвященный Филареть неопредълительно обвиняло раскольниковъ въ дъйствіяхъ, противныхъ закону, а графъ Закревскій удостовъряеть положительно, что никакихъ противозаконныхъ поступковъ раскольниками допущено не было" 1). Итакъ министръ находилъ и указывалъ "разногласіе" въ донесеніяхъ московскаго генералъ-губернатора и московскаго митрополита, при чемъ

<sup>1)</sup> Подчеркнутыхъ выраженій буквально даже и нётъ въ письмё Закревскаго.

Напечатанныя курсивомъ слова также подчеркнуты въ подлинномъ докладъ.

первому, какъ содержащему "положительное удостовъреніе" давалъ примътнымъ образомъ предпочтеніе предъ вторымъ, какъ содержащимъ "неопредвленное обвиненіе раскольниковъ". Но въ дъйствительности разногласія въ этихъ донесеніяхъ не было и быть не могло, такъ какъ въ томъ и другомъ говорилось не объ однихъ и тъхъ же, а о различныхъ обстоятельствахъ. Графъ Закревскій отвъчаль на запросъ по поводу письма јеромонаха Пароенія, въ которомъ сообщалось о безпорядкахъ, происшедшихъ при открытіи богослуженія въ рогожскихъ часовняхъ, даже о столкновеніи между раскольниками и единовърцами, и потому "удостовърялъ положительно", что никакихъ безпорядковъ и столкновеній не было; митрополить же въ своемъ донесеніи не упоминаль совсвмъ о безпорядкахъ, или столкновеніяхъ, а указывалъ (въ приведенныхъ министромъ словахъ) на то весьма важное обстоятельство, что раскольниками не только открыты на Кладбищъ службы, но и допущенъ въ отправленію оныхъ, какъ видно по всемъ признакамъ, австрійскій лжесвященникъ. Въ чемъ же тутъ "разногласіе"? Напрасно также г. министръ, на основании подчеркнутыхъ имъ выраженій въ донесеніи митрополита Филарета, называлъ "неопределительнымъ", точне сказать — только предположительнымъ, обвинение раскольниковъ въ допущеніи австрійскаго джесвященника къ служенію на Кладбищъ. Говоря "замъчено", митрополить котъль сказать только, что не онъ самъ непосредственно замътилъ, или видълъ то, о чемъ пишетъ, какъ и графъ Закревскій не самъ же непосредственно видълъ то, о чемъ писалъ; а если графъ Закревскій имълъ основаніе довърять тому, что слышаль отъ Лонгинова, то и митрополить Филареть имълъ, конечно, не менъе основаній довърять тъмъ, кто сообщаль ему о происходивешмь на Кладбищь. И выраженіе "заключають" министръ совстив невтрно поняль въ смысль "предполагають". Напротивь, изъ того обстоятельства, что служившій на Кладбищь отворяль царскія врата и ділаль возгласы, само собою слідовало несомнінное заключеніе, что это быль лжесвященникь, такъ какъ отворять царскія врата мірянинь не можеть, и ділать за службами возгласы мірянину не дозволяють и сами раскольники.

Однако министръ не ръшился объявить прямо неосновательнымъ, или невърнымъ донесение митрополита, уже удостоенное особаго внимания самимъ Государемъ; онъ предлагалъ слъдующее мнъніе:

"При такомъ разногласіи высшихъ въ Москвъ властей, духовной и гражданской, самое существо дъла указываетъ, что прежде постановленія какого-либо по сему дълу заключенія и принятія строгихъ по оному мъръ, слъдуетъ произвести подробное и формальное изслъдованіе о томъ, какое именно служеніе произведено было раскольниками, какими обрядами оно сопровождалось ) и, въ особенности, не скрывался ли въ самомъ дълъ, лжесвященникъ подълицомъ, отправлявшимъ служеніе, какъ о томъ заставляютъ догадываться дошедшія до высокопреосвященнаго Филарета свъдънія.

"Разъяснение этихъ обстоятельствъ посредствомъ тщательнаго изслъдования можетъ только одно повести къ правильному разръшению разсматриваемаго вопроса и указать тъ мъры, которыя должны быть приняты сообразно съ существомъ дъла".

Итакъ министръ въ своемъ всеподданнъйшемъ докладъ высказалъ мнъніе, что прежде постановленія (конечно, въ Секретномъ Комитетъ) какого-либо ръшенія по возбужденному Московскимъ митрополитомъ дълу, особенно же "прежде принятія строгихъ по оному мъръ", необходимо "произвести подробное и формальное изслъдованіе" относительно справедливости изложеннаго въ донесеніи митрополита, каковое "изслъдованіе", должно быть, предполагалось поручить тому же смотрителю Кладбища — Лонгинову, къ донесеніямъ котораго министръ относился, какъ видно, съ полнымъ довъріемъ.

<sup>1)</sup> Подчеркнуто въ подлинникъ.

Этимъ изложеніемъ своего мивнія, казалось, и могь бы министръ ограничить свой докладъ; но онъ почелъ нужнымъ войти далве въ пространныя разсужденія о томъ, какъ незаконно и вредно было бы въ данномъ случав прибъгнуть къ строгимъ мърамъ относительно раскольниковъ и какъ вообще желательно, якобы въ интересахъ церкви и государства, устраненіе прежнихъ строгихъ мъръ, предпринимавшихся противъ раскола. Министръ особенно высказывается противъ одной мъры, которую, очевидно, предвидълъ и потому старался устранить, — противъ запечатанія рогожскихъ часовенъ.

"При весьма крутых распоряженіях», — писаль онь, — предпринятых противь рогожских и преображенских раскольниковь во время управленія бывшаго министра Бибикова, правительство не рышилось однако же опечатать ни рогожских, ни преображенских часовень, хотя, повидимому, къ тому представлялся удобный случай, ибо тогда послъдній священникъ поповщинской секты присоединился къ Единовърію".

Непонятно, какимъ образомъ присоединеніе къ церкви "послѣдняго священника поповщинской секты" могло служить удобнымъ случаемъ къ опечатанію преображенскихъ, безпоповщинскихъ, часовенъ; а не воспользовались этимъ случаемъ для запечатанія рогожскихъ часовенъ, конечно, потому, что ожидали въ близкомъ времени обращенія ихъ въ единовѣрческіе храмы и не имѣли основанія предполагать, что поповцы дерзнутъ открыть въ нихъ богослуженіе безъ поповъ, а тѣмъ болѣе, что они осмѣлются ввести въ свои часовни поповъ запрещенныхъ, особенно же австрійскихъ ставленниковъ. Итакъ ссылаться на прежнія правительственныя распоряженія въ настоящемъ случаѣ не было основанія.

Затъмъ министръ говоритъ о вредъ насильственныхъ мъръ къ обращеню раскольниковъ въ единовъріе, и приводитъ въ доказательство печальныя будто бы послъдствія изданнаго съ этою цълію распоряженія о гильдейскихъ повинностяхъ, воспользовавшись для этого,

почти буквально, тъмъ, что говорилось по сему предмету въ рапортъ Лонгинова и на что Закревскій просилъ его обратить вниманіе Государя, но о чемъ, однако, онъ не находилъ нужнымъ говорить въ прежде заготовленномъ докладъ. Это и все, чъмъ министръ, къ сожалънію съ излишнимъ довъріемъ, воспользовался теперь изъ рапорта Лонгинова и изъ письма Закревскаго.

Наконецъ, министръ входилъ въ общее разсуждение о правительственныхъ мърахъ противъ раскола. Положивъ въ основание весьма правильное начало, что здъсь "каждый шагъ правительства, каждое его распоряжение должно быть предпринято съ постоянною осторожностію", онъ ръшительно высказывается противъ прежнихъ стъснительныхъ мъръ относительно раскола, тогда какъ митрополитъ Филаретъ, исходя изъ того же начала, считалъ напротивъ необходимымъ "сохранение правилъ, данныхъ въ Бозъ почивающимъ благочестивъйшимъ Государемъ Императоромъ Николаемъ Павловичемъ"1), и находилъ, что здъсь всякій попятный шагъ неблагопріятенъ, потому что придаетъ смълость врагу и уменьшаемъ уважение къ омступающему вспять правительству<sup>2</sup>). Министръ писаль:

"Успъхи просвъщенія объщають болье пользы, нежели мъры понудительныя, особенно при распространеніи образованности между лицами купеческаго сословія и при постоянномъ развитіи полезнаго ученія (?) между нашими сельскими священниками<sup>3</sup>). Затрогивая расколь живъйшимъ образомъ въ учрежденіяхъ благотворительныхъ, можно ли ручаться, чтобы эта мъра не произвела неблагопріятныхъ послъдствій? (4). Но если даже гнъздилище

<sup>1)</sup> Собр. мн. т. 4, стр. 10.

тамъ же стр. 47.

<sup>3)</sup> Это же говорять и Лонгиновъ въ своемъ рапортъ и Мельниковъ въ своей запискъ.

<sup>4)</sup> Въ томъ-то и дёло, что Рогожское и Преображенское Кладбища не благотворительныя только учрежденія, а прежде всего религіозныя: благотворительностію только благовидно прикрывается для

раскола<sup>1</sup>) будетъ изъ Москвы вытёснено, въ чемъ найдемъ мы ручательство, чтобы оно не утвердилось по разнымъ мёстностямъ, отдаленнымъ отъ надзора правительственной силы и власти, гдё конечно будетъ гораздо труднъе, если даже и вовсе невозможно, слъдить и наблюдать за его (?) дъйствіями<sup>2</sup>). Можно даже опа-

правительства ихъ въ сущности религіозный, раскольническій характеръ. Развъ благотворительныя учрежденія имъютъ прихожанъ, которыя въ огромномъ количествъ считаются на томъ и другомъ Кладбищъ, и развъ имъютъ по нъскольку общирныхъ богато украшенныхъ храмовъ, какія опять имфются на томъ и другомъ Кладбищф? Въ самомъ выраженіи: "затрогивать расколь въ учрежденіяхъ благотворительныхъ" есть внутренняя несообразность. Касаясь русскихъ благотворительных учрежденій, можно затрогивать то общество руссвихъ гражданъ, которымъ учреждение содержится; а коль своро при этомъ затрогивается расколъ, затрогивается не общество гражданъ-благотворителей, а общество раскольниковъ, то значить учрежденіе не есть благотворительное, а религіозное, раскольническое. Къ сожальнію, въ правительственныхъ сферахъ и досель смотрять на раскольническія Кладбища въ Москвь, какъ на учрежденія благотворительныя, совершенно опуская изъ вниманія ихъ религіозный характерь, вредный для перкви и государства.

- 1) Итакъ Рогожское Кладбище и самъ министръ признаетъ уже не благотворительнымъ учрежденіемъ, а "гнъздилищемъ раскола"!
- 2) Напротивъ, митр. Филаретъ, знавшій расколь, надобно полагать, никакъ не меньше министра Ланского, ръшительно говорить въ своемъ донесеніи, что лослабить расколь на Рогожскомъ Кладбищ'в — значить ослабить его повсюду" (Собр. мн. т. 4; стр. 82). А что выраженныя министромъ опасенія печальныхъ послёдствій отъ того, если "гнёздилище раскола будеть вытёснено изъ Москвы", совсёмь напрасны, это показывають примъры последовавшаго въ царствование Императора Николая уничтоженія двухъ подобныхъ "гиводилищъ": знаменитыхъ безпоповщинскихъ Выгоръцкихъ монастырей и поповщинскихъ Иргизскихъ, бывшихъ могущественными центрами безполовщины и поповщины. Выгоръпкихъ и Иргизскихъ раскольникескихъ монастырей теперь нътъ почти и слъда; съ уничтожениемъ же этихъ центровъ раскола и самый расколь значительно ослабёль въ техъ местахъ, для которыхъ они служили центрами. То же было бы, конечно, и съ упичтожениемъ Рогожскаго и Преображенскаго Кладбищъ, единственныхъ и важнъйшихъ теперь центровъ раскола. Министръ опасался, какъ бы тогда московское "гнъздилище раскола", не утверчилось по разнымъ мъстностямъ... гдъ труднье, если даже и вовсе

саться, что въ такомъ случав они обратятъ всв свои исканія къ заграничной лжемитрополіи и будуть ожидать опоры отъ мнимыхъ святителей, покровительствуемыхъ чужеземными правительствами. Въ настоящую же минуту, когда политическое положеніе Россіи воспріяло новый видъ, вопросъ этотъ болве нежели когда-либо долженъ обратить на себя вниманіе".

Высказывается именно опасеніе, что старообрядцы начнуть переселяться за границу, особенно подъ покровъ австрійской лжемитрополіи въ Бълой Криницъ, и въ подтвержденіе этого опасенія дълается ссылка на "историческія событія и факты", свидътельствующіе, что "во всъ тъ эпохи, когда расколъ въ Россіи былъ преслъдуемъ крутыми мърами, сектаторы во множествъ переселялись за границу".). Наконецъ, говорится, что "подвергаясь стъсненіямъ въ отправленіи богослуженія, старообрядцы обратятся къ послъдователямъ тайныхъ и болъе опасныхъ сектъ, ускользающихъ отъ наблюденія правительства".)

Въ нашу задачу не входитъ подробное обсуждение мивній о желаемомъ отношении правительства къ расколу, изложенныхъ министромъ Внутреннихъ Дълъ въ его новомъ

невозможно, следить и наблюдать за его действіями", т.-е. за действіями гнездилища. Но каке скоро гнездилище разошлось бы "по разныме местностяме", оно перестало бы быть "гнездилищеме", утратило бы для раскола притягательную силу его центра, его опоры. И наконеце, что касается правительственнаго надзора надерасколоме, то лучше ли оне ве столице, где надзирали тогда гг. Лонгиновы, чеме ве "разныхе местностяхе?" — это еще вопрось.

<sup>1)</sup> Чтобы въ наше время раскольники, особенно московскіе, стали массами переселяться за границу, это дѣло невѣроятное; а что предоставленіе свободы раскольникамъ-поповцамъ, котораго желалъ г. министръ, должно было способствовать, какъ справедливо опасался митр. Филаретъ, распространенію у насъ, въ предѣлахъ Россіи, австрійской лжеіерархіи, это съ поразительной ясностью показалъ печальный опытъ наступившихъ временъ свободы раскола: извѣстно, какое множество явилось у раскольниковъ и существуетъ доселѣ и архіереевъ и поповъ австрійскаго поставленія, почти открыто являющихся и дѣйствующихъ повсюду.

<sup>2)</sup> См прилож. № 6.

всеподданнъйшемъ докладъ. Мы желали только показать, что ръшительно отличаясь отъ прежде составленнаго доклада своимъ содержаніемъ, вновь составленный былъ совершенно сходенъ съ нимъ по своему основному характеру, - и здъсь министръ является, даже съ большею настойчивостью, противникомъ строгихъ мъръ относительно Рогожскаго Кладбища и раскола вообще, является поборникомъ новой системы дъйствованія относительно раскола, основанной на либеральныхъ началахъ. Такимъ образомъ расколъ имълъ теперь защитника не только въ лицъ смотрителя Лонгинова и генералъ губернатора Закревскаго, защищавшихъ Рогожское Кладбище противъ "доноса" (како они выражались) іеромонаха Пароенія, но и въ лицъ министра Внутреннихъ Дълъ, выступавшаго съ защитою Кладбища уже не только противъ "доноса" Пареенія, но и противъ донесенія митрополита Филарета. Возникалъ существенной важности вопросъ: что восторжествуетъ, -- мете ди защитника существовавшей системы дъйствованія относительно раскольниковъ, считавшаго необходимымъ "сохраненіе правилъ", изданныхъ Императоромъ Николаемъ, и считавшаго опаснымъ "всякій попятный отъ нихъ шагъ", или мнъніе лицъ, прямо называвшихъ прежнюю систему "ложною", подлежавшею отмънъ, требовавшихъ свободы расколу, подъ вліяніемъ и личныхъ расчетовъ и начавшихся "новыхъ въяній".

Всеподданнъйшій докладъ министра Внутреннихъ Дълъ, какъ видно изъ собственной его помъты, былъ "выслушанъ" Государемъ Императоромъ 20 апръля 1856 года. Какъ принялъ его Императоръ Александръ, остается неизвъстнымъ; несомнънно одно, что согласно состоявшемуся уже повелънію Его Величества окончательное ръшеніе дъла могло послъдовать только по разсмотръніи его въ Секретномъ Комитетъ. Прошло послъ этого болье мъсяца до разсмотрънія дъла въ Комитетъ. Наводились ли относительно происшедшихъ на Рогожскомъ

Кладбицъ служеній справки, какихъ желалъ министръ, и какъ происходили самыя разсужденія въ Секретномъ Комитеть, свъдъній объ этомъ мы не имъемъ; но изложенныя въ донесеніи митрополита Филарета основанія. почему отправлявшіяся при дозволенных священникахъ службы въ часовняхъ Рогожскаго кладбища теперь, съ прекращениемъ такихъ священниковъ, не могутъ быть допущены. Комитетъ призналъ достаточно убъдительными и, согласно выраженному Государемъ Императоромъ требованію "принять неотложныя мъры къ обузданію преступнаго своеволія раскольниковъ , постановиль следующее решение по делу Рогожского Кладбища: "Запечатать олтари, какъ вовсе излишніе безъ священниковъ и недоступные для мірянъ, и дозволить раскольникамъ рогожскимъ приходить въ означенныя часовни только молиться про себя, безъ чтенія и пінія, какъ это и продолжалось съ ноября 1854 по 21 генваря сего 1856 года"1). Постановленіе Комитета было представлено на Высочайшее утверждение 20 іюня 1856 года. Императоръ Александръ Николаевичъ не только изволилъ утвердить постановленіе Секретнаго Комитета, но и явнымъ образомъ засвидътельствовалъ при этомъ, что вполнъ раздъляетъ изложенное въ донесеніи митрополита Филарета мивніе, которое Секретный Комитеть положиль въ основу своего постановленія, и что признаетъ необходимымъ "сохраненіе правилъ" своего въ Бозв почившаго Родителя. На представленіи Секретнаго Комитета Его Величеству благоугодно было собственноручно начертать: "Исполнить, твиъ болве, что такъ какъ на Рогожскомъ Кладбищъ священниковъ нътъ, и не должны быть допускаемы, если не присоединятся къ православію или



<sup>1)</sup> Этими последними словами Секретный Комитеть засвидетельствоваль, что прекращение службъ на Рогожскомъ Кладбище, въ которомъ Лонгиновъ, Закревскій и Ланской (въ первомъ докладе) видели противозаконное распоряжение Мозжакова, последовало правильно.

единовърію, то и олтари для службы не нужны<sup>и 1</sup>). Повельніе Государя Императора было приведено въ исполненіе со всею точностію, — олтари въ объихъ часовняхъ Рогожскаго Кладбища запечатаны, доступъ въ нихъ раскольническимъ попомъ загражденъ.

Итакъ, правда восторжествовала на судъ; сама Верховная власть объявила себя на сторонъ защитниковъ церкви противъ открытыхъ и тайныхъ враговъ ея. Извъстіе объетомъ доставило великое утъшеніе митрополиту Филарету.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Собр. мн. т. 4, стр. 124. Что всеподданнайшій доклада министра Внутреннихъ Делъ не повліяль на решеніе Государя Императора въ настоящемъ случав, напротивъ оказалось въ этомъ решени полное согласіе съ мивніемъ, выраженнымъ въ донесеніи митрополита Филарета, этому, какъ можно предполагать, способствовало между прочимъ и бывшее предъ темъ личное свидание Государя съ митрополитомъ въ Москвъ, при которомъ могла быть ръчь и о расколь. Въ письмъ къ намъстнику Троицкой Лавры отъ 1 апр. 1856 г. митрополить писаль: "Государя Императора срътили мы благополучно. Онъ миренъ и милостивъ. Сегодня было я у него во кабинеть". Что при этомъ свиданіи была річь именно о церковныхъ делакъ, видно изъ другого митрополичьяго письма, отъ 9 апр., къ и. д. еберъ-прокурора Св. Синода Карасевскому: "О томъ, что ваше превосходительство писали во мяв, Государь Императоръ снисходительно удостоиль меня услышать нечто изъ его собственных усть. Его Величество, ко благу святыя православныя церкви, изъявиль свою Высочайщую волю — не допустить, члобы домогательства терпимыхъ въ государствъ въроисповъданій могли ослабить преимущества госнодствующаго исповедавія, утвержденныя государственными законами" (Собр. мн. т. 4, стр. 97). Здёсь говорится собственно о римско. католическомъ исповеданін; но въ связи съ нимъ могла быть речь и о расколь, также стремящемся "ослабить препмущества господствующаго исповеданія, утвержденныя законами". Докладъ министра, какъ сказано выше, былъ 20 апр., — вскоръ по возвращени Государя изъ Москви, гдв происходило свидание съ митрополитомъ. Въ мав мъсяцъ Государь снова быль въ Москвъ — и это посъщение ознаменовалось особымъ знакомъ Августъйшаго вниманія именно въ единовърцамъ Рогожского Кладбища: Наследникомъ Цесаревичемъ Николаемъ Александровичемъ дарована въ ихъ храмъ икона Святителя Николая. Черезъ мъсяцъ послъ этого послъдовала и Высочайшая резолюція на представленіе Секретнаго Комитета.

Онъ писаль: "съ благодареніемъ къ Богу и къ благочестивъйшему Государю Императору пріемлю правосудіе, оказанное Его Императорскимъ Величествомъ и правительствомъ православію и единовърію<sup>и 1</sup>). Но для чиновныхъ защитниковъ расколавъ Москвъ и Петербургъ такой исходъ дъла о Рогожскомъ Кладбищъ, вызваннаго письмомъ іеромонаха Пареснія и потомъ донесеніемъ митрополита Филарета, быль, разумъется, весьма непріятень, а тъмъ болъе прискорбенъ для самихъ рогожскихъ раскольниковъ. Но для этихъ последнихъ утешениемъ въ постигшемъ ихъ горъ и даже источникомъ смълыхъ надеждъ служило то, въ высшей степени важное для нихъ, обстоятельство, что теперь они имъли поддержку и союзниковъ въ правительственныхълицахъ, не менъе, чъмъ они сами, недовольныхъ постигшею ихъ карою, желавшихъ и требовавшихъ предоставленія имъ свободы въ отправленіи богослуженія, — что на ихъ сторонъ было теперь и "общественное мивніе", — то общественное мивніе, о которомъ писаль г. Лонгиновъ, котораго выразителемъ явилась либеральная пресса и которое постепенно становилось своего рода силою въ Россійскомъ государствъ. Раскольники, съ свойственной имъ чуткостью, скоро поняли всю важность этого обстоятельства. Зная, что у нихъ есть опора, и опора сильная, они начали немедленно свои хлопоты о возстановленія якобы попранныхъ правъ ихъ на Рогожскомъ Кладбищъ, а въ сущности объ унижени ненавистныхъ имъ единовърцевъ, водворившихся здъсь.

Еще въ то время, когда смотритель Лонгиновъ писалъ свой знаменитый рапортъ въ ихъ защиту, о чемъ разумъется раскольники имъли точныя свъдънія, они просили настойчиво о возвращеніи въ ихъ собственность одного изъ кладбищенскихъ богадъленныхъ зданій, предоставленнаго единовърцамъ, — и на другой же день по представленіи своего рапорта Закревскому, именно 20 фев-

<sup>1)</sup> Собр. мн. т. 4, стр. 124.

раля 1856 г., Лонгиновъ объявилъ единовърцамъ распоряжение генералъ-губернатора возвратить здание раскольникамъ1). Въ мав мъсяцъ, когда по случаю дарованія единовърческой церкви на Рогожскомъ Кладбищъ Наследникомъ Цесаревичемъ иконы святителя Николая готовилось здась большое торжество, назначено было торжественное внесеніе этой иконы въ церковь при участіи самого митрополита Филарета, - рогожскіе раскольники, ободренные безнаказанностью своихъ враждебныхъ дъйствій противъ единовърцевъ, ръшились преступнымъ образомъ омрачить для нихъ этотъ праздникъ: за три дня до назначеннаго торжества, подъ 9-е число, наканунъ храмоваго праздника единовърческой церкви, во время совершавшагося въ ней всенощнаго бавнія, сгоръда колокольня, при чемъ отъ сильнаго пламени растопились и упали висъвшіе на ней колокола. Это неожиданное событіе, такъ странно совпавшее съ особенно торжественными для единовърцевъ днями, общая молва приписывала злоумышленности раскольниковъ<sup>2</sup>). Послъдовавшее затвиъ Высочайшее поведение о запечатании рогожскихъ алтарей было неожиданнымъ тяжкимъ ударомъ для раскольниковъ, и заставило ихъ обуздать свою дерзость, - но не надолго. По мъръ того, какъ начало болье и болье проявлять себя сочувствие расколу и въ правительственныхъ сферахъ и въ либеральной печати, воз-

<sup>1)</sup> По поводу этого распоряженія митрополить Филареть также сдіваль донесеніе Св. Синоду, оть 29 марта 1856 г. Къ А. И. Муравь еву онь писаль оть 1 марта: "Вы почтете нельпостью, если скажу что раскольники нась гонять; но доло походить на это. Напримъръ прежде одно изъ строеній Рогожскаго богадъленнаго дома отдано было единовърцамъ... Единовърческій староста употребиль деньги на исправленіе сего зданія. Но теперь оно отнято. О благостояніи святыхъ Божінхъ церквей Господу помолимся" (Пис. стр. 485—486).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Единовърцы однакоже не дозволили долго ликовать раскольникамъ: въ теченіе трехъ дней была устроена временная колокольня и пріобрътенъ для нея полный звонъ, которымъ и встръчено было 13-го мая внесеніе иконы на Кладбище.

растаеть и смелость распольниковъ. Безпощадное осужиеніе прежней системы приствованія въ отношенів нь расколу, требование отмъны ственительных для него узаконеній и предоставленія раскольникамъ свободы въ ихъ религіозныхъ върованіяхъ, особенно въ отправленіи богослуженій, такъ ясно выраженныя въ рапортв Лонгинова. объявившаго себя въ этомъ случав органомъ общественнаго метнія, и не менте ясно чувствуемыя во всеподданивитемъ докладв министра Ланского, двлаются достояніемъ большинства правительственныхъ лицъ, дъйствовавшихъ въ новомъ направленіи. Въ самомъ Секретномъ Комитетъ раздаются голоса въ защиту раскола. Въ 1857 г. министръ Ланской уже поручаетъ г. Мельникову написать, въ духъ своего доклада, записку о расколь для Великаго Киязя Константина Николаевича, предсъдательствовавшаго въ Комитетъ 1); для него же и въ томъ же духв пишетъ потомъ записку г. Фуксъ<sup>3</sup>). Інберальная пресса въ свою очередь начинаетъ не только защиту, но и прославление раскола. И вотъ чуткие ковсему этому распольники поднимають голову, спвшатъ обдёлывать свои дёла. Постепенно вводится небывалый дотоль обычай представленія раскольнических всеподданнъйшихъ адресовъ, для составленія которыхъ являются съ своими услугами распольникамъ интеллигентные люди; вводится еще болве не слыханный обычай личнаго представленія въ нарочитые праздники и дни расколь-

<sup>1)</sup> Напечатано въ Сборн. Кельсіева. Даже Кельсіевъ ставитъ г. Мельникову въ вину, что, "желая полной свободы поповщинъ", онъ во всемъ винитъ православное духовенство, — "и въ томъ, что пьянствуютъ, и въ томъ, что грабятъ, и въ томъ, что притъсняютъ раскольниковъ, что не умъютъ съ толкомъ преслъдовать, и не знаютъ, что такое расколъ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ркп. Записка В. Фукса, при своемъ либеральномъ направленін, отличается полнымъ незнаніемъ раскола въ его учевіи и исторіи. Достаточно сказать, что онъ производилъ расколъ отъ Мартина армянина.

ническихъ депутацій Государю Императору и членамъ Августвинаго семейства, также разнымъ высокопоставленнымъ лицамъ, съ выраженіемъ върноподданническихъ чувствъ; посылаются даже (и печатаются) върноподданническія телеграммы раскольниковь; раскольники малопо-малу создають себъ депутацію наивърнъйшихъ гражданъ россійскаго государства, и съ неимовърной дерзостью хотять заслонить собою въ этомъ званіи православный русскій народъ. А что всего важиве, подъ вліяніемъ либеральныхъ толковъ о расколь, увлекшихъ собою и правительство, пышнымъ цвътомъ расцвъло среди русскаго народа, едва провябавшее дотоль, австрійское лжесвященство, чего такъ справедливо опасался митрополить Филареть въ случав "попятнаго шага" отъ прежнихъ правительственныхъ дъйствій относительно раскола. Антоній Шутовъ, дотоль скрывавшійся въ разныхъ трущобахъ по окраинамъ Москвы и за Москвою, открыто поселяется въ столицъ, совершаетъ торжественныя служенія въ богатыхъ раскольническихъ домахъ, ставитъ архіереевъ и поповъ для всей Россіи, собираеть въ Москвъ соборы, организуетъ цълое управление раскольническими "церковно іерархическими" дълами. Чтобы дать понятіе о томъ, какое множество раскольническаго мнимаго духовенства наплодилъ одинъ Антоній, достаточно сдълать справку въ его собственной запискъ, которую онъ представилъ въ 1862 г. тогдашнему намъстнику Бълокриницкой митрополіи — Онуфрію, передавая ему во временное управленіе "церковно-іерархическія" дъла русскихъ раскольниковъ. Въ этой запискъ Антоній поименно перечислилъ всъхъ архіереевъ и поповъ, произведенныхъ имъ съ 1852: оказалось, что въ теченіе десяти лътъ поставлено имъ шесть раскольническихъ архіереевъ и девяносто поповъ для губерній Московской, Черниговской, Калужской, Смоленской, Владимірской, Нижегородской, Саратовской, Костромской, Пермской, Кавказской, Тверской, Петербургской, Воронежской, Пензенской, Рязанской, Псковской, Ярославской. Можно судить по этому, какое множество раскольническихъ поповъ явилось въ послъдующее время, и поставленныхъ не однимъ уже Антоніемъ, а и прочими раскольническими лжеепископами, число которыхъ также значительно возросло...

Итакъ, во второй половинъ того самаго десятильтія, когда возникалъ вопросъ о самомъ существовании Рогожскаго Кладбища, а съ нимъ и вопросъ о дальнъйшей судьбъ всего поповщинского раскола, и когда вопросъ этотъ, повидимому, ръшенъ былъ не въ пользу раскола самимъ Императоромъ Александромъ II-мъ, издавшимъ повельніе запечатать рогожскіе одтари и рышительно объявившимъ, что раскольническіе попы не должны быть допускаемы на Рогожское Кладбище, - во второй половинъ этого самаго десятильтія, въ явный разрызъ съ мивніемъ защитниковъ существовавшей системы дійствованія относительно раскольниковъ и въ разрівзъ съ метвіемъ самой Верховной власти, но въ совершенное согласіе съ начавшимися въ государствъ новыми въявіями, возникло въ средъ самаго правительства стремленіе уничтожить прежнюю, якобы ложную систему правительственныхъ отношеній къ расколу, замінить ее новою, на либеральныхъ основаніяхъ, предоставить расколу полную свободу существованія, чего настойчиво требовала также и либеральная пресса, --и раскольники Рогожскаго Кладбища, искусно пользуязь именно этими новыми воззрвніями на расколь, громко выражавшимися повсюду, особенно этими новыми отношеніями къ нимъ въ правительственныхъ сферахъ, успъли не только благополучно избавиться отъ угрожавшихъ имъ бъдъ, но и достигли, къ концу минувшаго царствованія, такихъ успъховъ, какихъ не имъли, можно сказать, никогда. Одного только никакъ не могли они достигнуть, несмотря на всв старанія, — отміны Высочайшаго повелінія о запечатаніи рогожских олтарей, основаннаго на твердо выраженномъ мижніи Государя, что распольническіе попы "не должны быть допускаемы" на Кладбище: олтари въ часовняхъ оставались запечатанными, и раскольническіе архіереи и попы, такъ свободно жившіе и служившіе въ Москвъ, не явялись въ часовняхъ Рогожскаго Кладбища, и если проникали сюда, то развъ въ особенныхъ случаяхъ и съ соблюдениемъ крайней осторожности. Но вотъ настало роковое, ужасное 1-е марта 1881 года. Рогожскимъ раскольникамъ приходилось приносить присягу на върноподданство нынъ благополучно царствующему Государю Императору, — и они воспольвовались случаемъ ввести австрійскихъ поповъ на Рогожское Кладбище. Они обратились къ московскому начальству съ просьбою о принесеніи присяги въ кладбищенской часовив, и не иначе, какъ предъ своимъ священникомъ. Теперь уже не было митрополита Филарета, который могъ бы объяснить раскольникамъ всю незаконность ихъ просьбы, особенно же послъ того, какъ самою Верховною властію объявлено, что раскольническіе священники пне должны быть допускаемы" на Кладбище, — который могь бы, какъ въ 1855 г., убъдить ихъ кроткими увъщаніями — подчиниться закону. Теперь, не вникнувъ надлежащимъ образомъ въ дъло, разръшили раскольникамъ-поповцамъ на сей единствевно разъ привести австрійскаго попа въ Рогожскую часовню и въ его присутствін принести присягу. Раскольники поспъшили воспользоваться дозволеніемъ и ввели своихъ поповъ на Кладбище не ради одного, указаннаго имъ, случая, а на всегдашнее тамъ пребываніе, организовали на Кладбищъ цълый штатъ изъ нъсколькихъ поповъ и дьяконовъ, устроили для нихъ вновь удобныя помъщенія въ самыхъ ствнахъ Кладбища и открыли въ часовняхъ постоянныя, ежедневныя службы съ попами и дьяконами... Такъ нарушена была твердо выраженная воля въ Бозв почившаго Императора Александра II-го: "раскольническіе священники не должны быть допускаемы на Рогожское Кладбище! Видя, что московское правительство снискодительно, сквозь пальцы смотрить на это ихъ деракое нарушение воли покойнаго Государя, съ течениемъ времени раскольники позволили себъ новую, еще большую дерзость. Такъ какъ при запечатанныхъ одтаряхъ, при невозможности проникнуть вънихъ, раскольнические попы не могли оправлять въ рогожскихъ часовняхъ важнъйшей изъ службъ — литургіи, совершеніе которой было особенно желательно имъ, и такъ какъ снять печати съ олгарей, положенныя по Высочайшему повельнію, не могла ръшиться никакая власть въ Москвъ, а также не смъли и сами раскольники, то они придумали — тутъ же, у запечатаннаго олтаря, придълать новый, со всъми олтарными принадлежностями. Придълали дъйствительно, и открыли на Кладбищъ торжественное служение литургии австрійскими попами, конечно, не безъ въдома московскихъ полицейскихъ властей. Это было въ высшей степени наглымъ, открытымъ осмъяніемъ Высочайшей воли, о которой такъ ясно свидътельствовали туть же стоящіе запечатанные одтари.

Въ "Братскомъ Словъ" 1884 и 1885 гг. мы не мало говорили объ этомъ дерзкомъ глумленіи рогожскихъ раскольниковъ надъ остававшимся въ полной силъ Высочайшимъ повельніемъ; нарочно побывавъ на Кладбищъ за соборнымъ служеніемъ раскольническихъ поповъ, мы подробно описали даже все устройство незаконно приставленнаго раскольниками новаго олтаря къ запечатанному по Высочайшей волъ 1), — и имъли потомъ утъщеніе сообщить нашимъ читателямъ о послъдовавшемъ распоряженіи — снять незаконно устроенный олтарь. Олтарь этотъ дъйствительно убранъ и остающееся въ силъ повельніе Императора Александра ІІ-го о запечатаніи рогожскихъ олтарей, безъ сомнънія, ограждено уже на будущее время отъ новыхъ подобныхъ осмъяній. Но уничтоживъ одну противозаконность, къ сожальнію, не

<sup>1)</sup> Брат. Сл. 1885 г. т. 2, стр. 227.

уничтожили другую, теснейшимь образомь съ ней связанную: незаконно устроенный одтарь удаленъ съ Кладбища, а незаконно введенные на Кладбище попы, незаконно служившіе въ этомъ олгаръ, оставлены и досель продолжають отправлять въ кладбищенскихъ часовняхъ, при запечатанных одтаряхъ, свои соборныя, торжественныя служенів. Но въдь каждое ихъ служеніе въ сущности есть не что иное, какъ опять глумленіе надъ изреченнымъ съ высоты Престола словомъ: раскольническіе попы и ихъ служенія не должны быть допускаемы въ часовняхъ Рогожскаго Кладбища. Доколъ же будеть продолжаться такое глумленіе? И если признано необходимымъ преградить возможность къ нарушенію пребывающаго въ силъ Высочайшаго повельнія о запечатаніи олтарей, - нарушенію хотя бы косвенному, чрезъ устроеніе при нихъ новыхъ и временныхъ: то можно ли терпъть прямое и открытое нагушение того, что положено въ основу этого Высочайшаго повельнія, - нарушеніе царскаго слова, что на Рогожское Кладбище не должны быть допускаемы распольнические попы, а потому не нужны и олтари?..

Тридцатильтній печальный опыть достаточно показаль, каких успьховъ достигь расколь на Рогожскомъ Кладбищь (а также и повсюду) при новой системь правительственныхъ отношеній къ нему, основанной на такъназываемыхъ либеральныхъ началахъ, — какъ ошиблись тв, которые, помимо другихъ соображеній и расчетовъ, хотьли видьть въ этой системь наиболье върное средство къ ослабленію раскола, и какъ напротивъ върно смотрыли на дьло, какъ справедливы были тв, которые утвержали, что всякій попятный шагъ правительства отъ принятой до 1855 г. системы дъйствованія относительно раскола неизбъжно принесетъ вредъ и церкви и государству. На Рогожскомъ Кладбищъ расколъ достигъ теперь полнаго процвътанія; а между тъмъ вполнъ върно и всякаго пріятія достойно слово приснопамятнаго ми-

трополита Филарета: "подкръпить расколь на Рогожскомъ Кладбищъ — значить подкръпить его даже до отдаленнаго края Сибири, и, напротивъ, ослабить его на Рогожскомъ Кладбищъ — значитъ ослабить его повсюду" 1). Развивая и обобщая это несомнънно справедливое замъчаніе, можно выразить его и такъ: уничтожить расколь на обоихъ раскольническихъ Кладбищахъ Москвы, на Рогожскомъ и Преображенскомъ, — значитъ лишить его силы и подпоры повсюду въ россійскомъ государствъ, и, напротивъ, подкръплять и усиливать расколь на этихъ Кладбищахъ — значитъ способствовать укръпленію и усиленію его во всъхъ предълахъ нашего православнаго отечества....

(Приложенія въ слыд. №).

## Записки миссіонера.

I.

## Въ Флоровскомъ приходъ (Грязовецкаго уъзда).

Перваго сентября (1890 г.) я прівхаль въ село Флоровское, къ священнику о. Александру Садокову. Тотчасъ же дали знать по приходу, что завтра, въ воскресенье, за об'вдней миссіонеръ будетъ говорить пропов'вдь. Народу въ церковь собралось довольно порядочно, несмотря на дождливую погоду. Народъ здішній быль нісколько знакомъ мнів: во время архіерейскаго посіщенія Флоровской церкви въ август'в мівсяців мнів пришлось быть здівсь и съ нівкоторыми бесівдовать о вірів. Теперь я говориль обычную мою пропов'ядь о томъ, въ чемъ состоить православная віра.

Пося объдни о. Александръ объявилъ, что сегодня будетъ бесъда о старой въръ въ деревнъ Блазнахъ, завтра, въ понедъльникъ, — въ Кошкинъ, во вторникъ — въ Маломъ Зай-

<sup>1)</sup> См. прилож. № 4.

мищъ, въ среду — въ Курочкинъ, въ четвергъ — въ Баранпевъ.

Блазны — огромная деревня, биткомъ набитая старовърамиспасовцами. Въ этой деревнъ есть и моленная ихъ; но я не быль въ моленной и даже не добивался побывать, потому что старовъры, какъ примътилъ, и безъ того боязливо смотръли на миссіонера, а пойти въ моленную — перепугаются совсъмъ. Любопытно, что изъ того дома, гдъ моленная, никто не пришелъ и на бесъду. Изъ начетчиковъ никто также не выступалъ на собесъдованіе. Мнъ самому приходилось и выставлять старовърческія обвиненія на перковь и опровертать ихъ. Такъ я пробесъдовалъ часовъ до 7 вечера. Слушали съ большимъ вниманіемъ; изръдка лишь иные задавали вопросы.

3 сентября, съ 12 до 6 часовъ, шла беседа въ деревив Кошкинъ. И здъсь на собесъдование не выступилъ ни одинъ ивъ главныхъ раскольниковъ. Кошкинскій наставникъ Иванъ Бушевъ во время беседы стояль подъ окномъ избы, где бесъдовали, и слушалъ. Миъ сказали о немъ. Я велълъ его пригласить въ избу; онъ ответилъ, что пошелъ бы и даже вниги свои принесъ бы, да боится, что ихъ у него отымутъ. «Нечего ему бояться грабежа среди бълаго дня и при всемъ народъ! - замътилъ я на это, - въдь не боюсь же я, а взжу одинъ по незнакомымъ людямъ и вожу съ собою не мало книгъ». Ивану эти мои ръчи передали; но онъ все же не пошелъ къ намъ бесъдовать. Запомнилась мнъ эта бесъда твиъ, что на нее пришли нвсколько человвкъ изъ Блазенъ. Они и дома вчера слушали внимательно, что говорилось и читалось; но воть, захотёли и еще послушать. Одинъ изъ нихъ, Василій Ермиловъ Болотовъ, въ дом'в котораго мы тамъ останавливались и вели беседу, даже принесъ съ собой бумаги и карандашикомъ записывалъ, въ какихъ книгахъ и на какихъ листахъ читаются самыя сильныя обличенія безпоповщины. Къ вонцу бесъды въ избу вошелъ средняго роста, съ большой рыжеватой бородой, мужичокъ. Онъ очень внимательно сталъ слушать, и я сейчасъ же обратилъ на него вниманіе. Оказалось, что онъ изъ деревни Малое Займище, и когда, по окончаніи бесёлы, узналь оть о. Александра, что завтра будемъ бесъдовать въ его деревив, то предложилъ -прівхать за нами на своей лошади. Имя его Григорій Осиповъ; онъ православный и семья его — одна изъ усерднъйшихъ къ церкви. Но отецъ его, Осипъ Михайловъ, съ которымъ онъ живетъ въ раздёлё, — безпоповецъ и даже безпоповскій сотець». Между ними бывають частые разговоры о въръ. У отца есть старинныя книги; сынъ береть ихъ для чтенія и потомъ доказываеть отцу, что онъ — не больше какъ мірянинъ, а не отецъ духовный, что вообще вся безпоповщина есть стало безъ пастыря и безъ пастбища, т.-е. что нътъ у нея ни священства, ни храмовъ, ни благодатныхъ таинствъ Христовыхъ. Старикъ защищается; но, видя, что его же книги обличають его, иногда сердится на сына, и въ последнее время неохотно сталъ давать ему вниги. «Мало ты смыслишь, -- говорить, -- читать-то эти вниги, ве твоего ума дѣло! Молодъ еще!» А этому молодому человъку уже около 50 лътъ; самому же Осипу скоро 70. Григорію очень котілось послушать, что сталь бы говорить съ нами его отецъ. Поэтому онъ и обрадовался, узнавши, что мы будемъ у него въ деревив, даже предложилъ довезти насъ.

Прівхали мы въ Займище, и въ домѣ Григорія Осиповича открыли бесѣду. Пригласили старика Осипа. Онъ пришелъ. Почти съ нимъ однимъ и была у меня бесѣда; другіе слушали. Я началъ говорить о церкви, почти такъ:

— И вы, старообрядцы, и мы, православные, одинаково исповъдуемъ въ Сумволъ въры: върую во едину, святую, соборную и апостольскую церковъ. Намъ бы не о чемъ и спорить; надо бы составлять единую церковь. Но вы отдъляетесь отъ насъ и нашу церковь признаете за неправославную; православными же считаете себя. Справедливъ ли вашъ судъ? Какъ узнать это? Почитаемъ Большой Катихизисъ, — книгу временъ Филарета, третьяго нашего патріарха. Послушаемъ, какъ тогда понимали, что такое церковь, въ которую

должно въровать. Будемъ читать и сличать, чья церковь бельше пекодить на описанную въ Катихизисъ, — ваша, или наша. Книга старопечатная намъ это поважетъ.

Отыскаль я въ Катихизись 25-ю главу: О Церпви Божіи, стиль 9-й, и сталь читать:

«Вопросъ. Чесому учимся изъ сего девятаго стиха (Сумвола въры): во едину, святую, соборную и апостольсвую церковь?

Отвъть. Учимся симъ вещемъ о церкви Божіей. Первъй, яко едина есть соборная церковь Божія, обаче во единомъ дусъ їс Христовъ, во единой въръ и во единъхъ догматъхъ, о той въръ и таинствъ учащихъ» (Ефес. зач. 219).

— Върно ли, — спрашиваю, — написано здъсь, что церковь Божія едина?

Осипъ сказалъ: върно.

— Всё вы: и спасовцы, и филипане, и еедосёевцы, и странники, и прочіе, — всё говорите намъ, что вы, старовёры, составляете церковь Божію. Но вотъ церковь, какъ ты и самъ согласился, по Катихизису, должна быть едина. Почему же вы раздробились и разъединились, — вмёсто единой вёры и единой церкви, завели множество вёръ и, значить, церквей? Почему старообрядцы — не единая церковь, даже по видимости?

Осипъ сказалъ: Это правда, что у насъ, старовъровъ, нътъ единой въры. Но единой въры никогда и не было: всегда были и секты. Ты самъ знаешь! О другихъ върахъ, хоть бы и нашихъ, что говорить! Онъ уклонились отъ истины.

— И по-моему, ни филипанъ, ни оедосъевцевъ, ни другихъ старообрядцевъ нельзя назвать православными, — отвътилъ я старику. Но, подумай, можно ли назвать такими и васъ — спасовцевъ. Въдь мы, что читали? Читали, что въ церкви Божіей «единые догматы о въръ и святыхъ тайнахъ». А всъ вы, безпоновцы, увъряете, что до патріарха Никона были у васъ, какъ и слъдуетъ у православныхъ, всъ седмь таинъ, а послъ Никона уже не всъ, а у васъ, спасовцевъ, и ровно им единаго нътъ. Вотъ, значитъ, вы, единой церкви, содержащей единые догматы о въръ и святыхъ тайнахъ, теперь

уже не составляете; таинъ святыхъ, которыя имъли до Някона, теперь не имъете; церкви, которую виъстъ съ другими православными составляли тогда, уже не составляете. Такъ ли я говорю?

- Такъ-то такъ; да вѣдь какъ же намъ быть?! Мы бы рады имѣть и всѣ седмь таинъ, какъ было прежде, да не можемъ: у насъ, видишь ты, нѣтъ священства! некому совершать тайны! оправдывался Осипъ.
- У васъ дъйствительно нътъ священства, это я знаю. Но почему же его у васъ неть? Старая внига говорить, что въ Божіей церкви оно должно быть и есть. У православныхъ, до леть Никона патріарха, священники были: и у васъ они должны быть, потому что вы говорите: мы - православные, ны церковь, ны соблюдаемъ все то, что было въ церкви до Никона! Неимъніемъ священства вы не можете оправдаться. Напротивъ, если ты скажешь, что у васъ, кромв причащенія, брака, соборованія, разрѣшенія отъ грѣховъ, нѣтъ еще и священства, этимъ только еще больше обличишь нищенскую бъдноту своей церкви, еще больше обнаружишь, какъ много разницы у васъ сравнительно съ абиствительно старой, дониконовской церковью, въ которой были всв тайны, было и священство, какъ и должно быть непремънно въ церкви, которую ты исповъдуень въ Сумволъ. Объ этомъ дальше и говорится въ Катихизисъ. Слушай:

«И во единой главъ Господъ нашемъ їсъ Христъ и подъ единъмъ чиномъ его и рядомъ, правилъ же апостольскихъ и вселенскихъ седми соборовъ святыхъ богоносныхъ отецъ, пастырей и учителей, сиръчь святыхъ папъ, патріарховъ и митрополитовъ, архіенископовъ, епископовъ и всего священническаго чина».

— Вотъ слышишь, что здёсь говорится: единая Божія церковь находится и должна находится не въ безпорядкё, не въ безчиніи, —есть у нея и должны быть чинъ и рядъ и правила жизни, должны быть и священники, заботящіеся о соблюденіи Христомъ установленнаго чина и ряда. Ничего этого нётъ у васъ, безпоповцевъ.

#### OCHUR CRARAIN:

— Ну, читай дальше; это я и самъ понимаю, что у насъ не все лапно.

#### Читаю лальше:

- «Другой вещи учимся: яко сія церковь Божія есть святая сихъ ради винъ. Первая убо, яко отъ Христа, жениха и главы своей, върою и тайны съ нимъ соединившися, освящается (Ефес. зач. 219). Вторая же, яко Духъ Святый, пребываяй въ ней выну, соблюдаетъ ю и во святыни сохраняетъ».
- Слышишь, почему церковь исповалуется и есть святая? Потому, что ее освящаеть Христось. Христось есть глава и женихъ ея, то есть съ Нимъ она соединена, какъ тело съ годовой, какъ невъста съженихомъ. Чъмъ же такъ кръпко. неразрывно соединена церковь со Христомъ, - главою и женикомъ? Вотъ злѣсь и это сказано: вѣрою и тайнами. Старовъры, не имъя главнъйшаго средства соединенія со Христомъ, таинства святаго пріобщенія, какъ могуть сказать о себь: мы во Христь и Христось въ насъ? какъ могуть называть свое общество святою церковію? А мы православные, какъ причащающіеся тела и крови Господа Іисуса Христа, имбемъ несомивнию належлу на соединение съ Нимъ, ибо Онъ истинно сказаль: ядый Мою плоть и піяй Мою кровь, во Мыть пребываеть и Азь въ немь (Іоан. зач. 24). Потому и перковію святою мы считать себя имфемъ несомновное основание. Освящается первовь отъ Христа и чрезъдругія спасительныя таинства; но черезъ таинство причащенія самого тіла и самой крови Его — въ особенности. Не имъя особенно этого таниства, вы, безпоповцы, не можете признать себя святою церковію. Такъ выходить по Катихизису.
- Другая «вина», почему церковь есть святая, заключается, по Катихизису, въ томъ, что Духъ Святый, выну въ ней пребывающій, соблюдаетъ ю и въ святынъ сохраняетъ. Вы говорите, что церковь была во всей полнотъ благодати только до лътъ Никона. Но вотъ старая книга увъряетъ, что Духъ Святый выну, т.-е. всегда, во всякое время, непрерывно, во въки въковъ пребываетъ въ церкви и, пребывая въ ней,

- сохраняеть ее во святынь. Никто не можеть отнять у церкви. ея святости при такомъ ея хранитель и защитникь. И если вы скажете, что святой церкви, со всыми таинствами, уже ныть теперь на свыть, то этимъ покажете только свое невыріе, чтобы Духъ Святый могь соблюсти церковь во святынь. А это есть великій, тяжкій грыхъ...

Осипъ молчалъ.

— Ну, станемъ читать дальше:

«Третіей вещи учимся: яко сія едина церковь есть вселенская, или соборная, сирічь, яко она всіхъ вірныхъ вездів во всемъ мірів и въ коемждо вінців сущихъ объемлеть и въ себів содержить».

- Если ты скажень, что теперь нёть соборной церкви, что она при Никонё кончилась, то воть старая книга опять идеть противь тебя. Она увёряеть, что церковь объемлеть и содержить въ себё всёхъ вёрныхъ не въ одномъ какомъ, но въ коемждо вёцё, значить и до Никона и послё Никона. А если скажешь, что вы спасовцы составляете теперь церковь соборную, то вёдь всякій знаеть, что ни спасовцевъ вашихъ, ни филипанъ, ни оедосевщевъ, не было въ прежніе вёка, до Никона патріарха, и теперь вы только живете по нёкоторымъ мёстамъ у насъ, на Руси. А соборная церковь, по Катихизису, должна имёть вёрныхъ вездё, во всемъ мірё и въ коемждо вёцё, значитъ, ваша церковь не соборная. Будемъ дальше читать.
- «Четвертой вещи научаемся, яко въруемъ во едину святую, соборную и апостольскую церковь, сиръчь, уповаемъ на ученія и догматы святыхъ Апостоловъ и святыхъ вселенскихъ седми соборовъ, а не въ люди въруемъ».
- Да въдь и мы въруемъ ученю святыхъ Апостоловъ и соборовъ вселенскихъ, сказалъ Осипъ. Вотъ у меня даже и Кормчая своя есть: тутъ сведены всъ правила. Мы ее почитаемъ.

Осипъ на бесъду принесъ, дъйствительно, Кормчую, Кириллову книгу, Книгу о въръ и еще нъкоторыя другія.

— Если почитаете Коричую, — это хорошо. Такъ и надо

«уповать на ученія и догматы св. Апостоловъ и св. вселенскихъ соборовъ». Въ точности ли вы соблюдаете ихъ, о томъ не будемъ говорить теперь, а станемъ читать дальше:

«Пятой и конечнъй вещи научаемся изъ сего девятаго стиха — о общеніи святыхъ, о немже Апостольскій Сумволъ сице глаголеть: върую святыхъ общенію, сиръчь върую, яко върніи въ церкви Божіи, якоже уди во единомъ тълеси, совокуплени себъ и пріобщаютъ себе едины другимъ, воздъятельныхъ служеніи, благодъяніи и молитвъ, имутъ общее участіе божественныя литургія и таинъ церковныхъ, оставленія гръховъ и добродъяніи, яже во церкви содъваются. Сице убо пріобщаются себъ всъ, якоже въ тълеси единъ удъ бываетъ участникъ силы другаго, и не точію иже суть на земли върніи, но и иже на небеси, вси сіи суть во общемъ участіи святыхъ».

— Надо понять, что мы туть прочитали. Упоминается здёсь о какомъ-то Апостольскомъ Сумволь, въ которомъ быль такой стихъ: «върую святыхъ общенію». Въ нашемъ теперешнемъ Сумволь этого слова нъть, - оно опущено, когда на первомъ и второмъ вселенскихъ соборахъ вновь составлялся Сумволъ въры. Но мы не перестали въровать, какъ велъли въровать Апостолы, въ «общеніе святыхъ». Ты не подумай, что здёсь говорится о общеніи однихъ только святыхъ угодинковъ Божінхъ. Нівть, Апостолы въ своихъ писаніяхъ называють всёхъ христіанъ святыми 1). И действительно, всё, кто носить имя Христово, вто получиль благодать въ таинствахъ и ею освященъ, достоинъ именоваться святымъ въ отличіе отъ всткъ нехристіанъ, подобно тому, какъ святая вода разнится отъ простой, или какъ лица священнаго сана отъ простыхъ христіанъ 3). Есть святые въ особенномъ смыслъ, -это угодники Божін; но и они не могли бы сдёлаться святыми, если бы не получили въ Христовой церкви спасительной и освящающей благодати. Можно такъ сказать: ты

<sup>1)</sup> Смотри напр.: Рим. 1, 7; 1 Кор. 1, 2; 2 Кор. 1, 1; Ефес. 1, 1.

<sup>2) &</sup>quot;Помяни мя" и "помолися о мнѣ, *владыко святый*", говоритъ за обѣдней діаконъ священнику. Священикъ — свять, потому что ему дается особая благодать священства.

христіанинъ свять въ стличіе отъ некрещенняго, я священникъ свять въ отличіе отъ тебя -- мірянина, какъ имъюшій благодать священства, угодники Божін святы, въ отличіе и отъ тебя и отъ меня, богоугодною и добродетельною жизвію. Воть о общенім всёхь этихь «святыхь», т.-е. всёхь христіанъ, и говорилось въ апостольскомъ Сумволъ; о немъ же, какъ о принадлежности Христовой церкви, говоритъ здёсь и Катихизисъ, объясняя при томъ, что общение это подобно общенію членовь въ нашемь тіль. Церковь есть такь же тіло, и кажный христіанинъ есть членъ этого тела. Какъ въ тель всв члены находятся не въ оторванности одинъ отъ другаго. но въ соединении между собою: такъ, въ такомъже единении, находятся и святые, т.-е. христіане члены единаго тёла -церкви. Что связуеть и совокупляеть эти многочисленные члены во едино твло? Что изъ множества христіанъ двлаетъ едину Христову церковь? Во-первыхъ, возделтельное служеніе, молитва, — отвібчаеть намъ старая книга. Нась много; но вев мы молимся въ одномъ мъстъ (въ храмъ). въ одно время (за богослужениемъ). Конечно, въ одномъ храмъ, какъ бы онъ ни былъ великъ, всъ христіане помъститься не могуть; но и во множествъ отдъльныхъ храмовъ одна и та же молитва, одно и то же богослужение. Сколько ни есть молящихся, но всё мы едиными усты и единымъ сердцемъ, какъ одинъ человъкъ, возносимъ Господу молитву Чрезъ эту молитву и служение развые и многие члены церкви соединяются въ одно твло. Молитва — дыханіе церкви, ею живы и соелинены всв ен отлъльные члены.

- И у насъ есть общая молитва! вставилъ словечко Осипъ.
- Значить, этимъ вы похожи на истинную церковь. Мы въдь не говоримъ, что у васъ ничего нътъ хорошаго. Такъ вотъ членовъ церкви соединяетъ воедино, во-первыхъ, молитва. Еще Катихизисъ указываетъ на благодъянія, или добродъянія, какія содъваются въ церкви, что и они, служатъ средствомъ соединенія воедино многихъ ея членовъ. Ты пришелъ въ церковь, сталъ въ ряду другихъ и молишься виъстъ

со всеми единой молитвой. Здесь же отъ своего усердія ставишь свычку, подаешь, когда сбираеть староста. Изъ этого свъчнаго и кружечнаго сбора часть идеть на нужды храмовъ. часть же на разныя двла благотворенія. Вывають и прямо по перквамъ сборы на слепыхъ, на голодающихъ. И вотъ, одни изъ членовъ церкви дають свои лепты, другіе получають ихъ. Такъ и первовния благотворенія, благодівнія соединяють воедино членовъ церкви. Но особато вниманія заслуживаеть воть какой, указанный въ Катихизисв, способъ общенія святыхъ, т.-е. христіанъ, или членовъ церкви: имуть общее участіе божественныя литургіи и таинь церковныхь, оставленія гръховъ. Ты сказаль, что общая молитва и у вась есть. Хорошо. Она и должна быть, по Катихизису, въ истинной церкви. Благотворенія у васъ тоже есть, — это я знаю; и это опять хорошо, - такъ и надо. Но вотъ божественная литургія есть ли у васъ? А она тоже непремінно должна быть въ единой святой, соборной и апостольской церкви; ее тоже указываетъ Катихизисъ какъ необходимое средство общенія святыхъ, и даже необходимъйшее, ибо литургія установлена самимъ Христомъ. Если людскія установленія, - вечерню, часы, утреню, вы пріемлете, то тімь больше должны принимать и совершать Христово установленіе, божественную литургію. А ея-то, самой главной изъ церковныхъ службъ, у васъ нътъ.

- Да въдь у насъ поповъ нътъ; кто же будетъ составлять литургію?! не стать же намъ, простецамъ, самимъ за это дъло браться?!
- Если вы признаете, что безъ литургіи нельзя быть въ православной церкви, а самихъ себя считаете православными, то вы должны какъ-нибудь добиться, чтобы она у васъ была; а безъ нея вы не православные и православной церкви не составляете.
- Я что-то не пойму никакъ, что ты, батюшка, говоришь. Какъ же сдълать, чтобы у насъ была литургія, какъ завести ее?! Поповъ нътъ у насъ, вотъ наше горе!
  - Что попы непремвнно должны быть у православныхъ,

объ этомъ раньше въ Катихизисъ говорилось (и я показальему), а теперь идетъ ръчь не объ нихъ, — теперь говорится, что всъ члены единой церкви имъютъ участіе въ божественной литургіи и въ другихъ таинствахъ. Ты пойми: кто не имъетъ этого участія, тотъ и не членъ церкви, оторвался отъ нея и сталъ мертвымъ духовно. Не можетъ членъ тъла, рука напримъръ, имъть въ себъ жизнь, если будетъ оторвана отъ живаго тъла. Я — членъ церкви; какъ же я могу бытъ живымъ, если добровольно отрываюсь отъ нея, не хочу жить одною съ ней жизнію?!

- Какъ же намъ быть? Литургіи у насъ нътъ...
- Надо завести. Если ты вдешь зимой въ дорогу, а нвтъу тебя теплой одежды, то надо непремвнио добыть ее, еслине хочешь замерзнуть.
- То одежда, а то литургія! То діло исправимое. А какълитургію завести?!
- Ты сперва рѣши: нужно ли ее завести? А потомъ уже и обдумывай, какъ завести.
- Нужно-то, нужно... Кто же скажеть, что не нужно? Да невозможное это дъло... Не тъ теперь времена.
- Не тв времена! Нѣть, Осипъ Михайловичъ, не во временахъ тутъ дѣло. Все дѣло въ вопросѣ: нужна ли божественная литургія христіанину, или не нужна, и можно ли безънея обойтись? Вы, безпоповцы, рѣшили: хотя у православныхъ христіанъ и должна быть дѣйствительно литургія, но... мы особенные христіане, мы можемъ и безъ нея обойтись! И вотъ у васъ нѣтъ литургіи, и вы привыкли къ этому. Впрочемъ, есть изъ вашихъ же безпоповцевъ такіе, которые разсуждаютъ иначе. Они говорятъ: «если христіанину велитъ причащаться самъ Христосъ, то никакъ не слѣдуетъ слушать людей, которые говорятъ, что можно обойтись безъ литургіи, безъ причастія. Значитъ, необходимо намъ изъ безпоповщины, гдѣ нѣтъ литургіи, нѣтъ причастія, уходить туда, гдѣ они есть». И такіе люди отъ васъ переходятъ въ нашу церковь, или же къ старовѣрамъ, у которыхъ есть свои попы.

— Это австрійскіе?

- Да. Ты слыхаль про нихъ?
- Слыхалъ. Не знаю только, правда ли, что и вся эта евра народилась при царв Николав Павловичв?
  - Правда.
- Ну, такъ въдь это не Богъ знаетъ какая старина! Какіе жъ они старовъры?
  - Вѣра-то ихъ моложе тебя!
- Моложе и есть! засмѣялся старикъ. Онъ попросилъ разсказать, какъ завелось австрійское священство. Я разсказалъ.
- Ну, къ этимъ новоявленнымъ попамъ я ни за что не пошелъ бы, сказалъ Осипъ. Развѣ это законные? Ужъ лучше идти къ вамъ.
- Идуть и въ намъ, идуть и въ австрійскимъ. Туть вопросъ только о законности священства того, или другаго; а върують они правильно, что необходимо причащеніе св. таинъ. Но есть еще третій сорть безпоповцевъ: они тоже увъровали, что безъ причащенія и безъ другихъ Христовыхъ таинствъ не можетъ существовать церковь, какъ, видишь, и въ старинной книгъ написано. Но къ австрійскимъ попамъ не пошли, должно быть, разсуждали о нихъ такъ же, какъ ты. Къ намъ тоже не пошли. Они выдумали своихъ, безпоповскихъ, архіерееръ и поповъ, свое причащеніе и всъ тайны.
- Что ты говоришь?! удивился Осипъ. Да откуда же они ихъ взяли? Ни къ австрійцамъ, ни къ вамъ не обращались, а стали у нихъ и попы и объдня?
- Ты какъ полагаешь: можеть ли мірянинь, не имѣющій священства, совершать крещеніе?
- Страшное это дѣло. Мы не дерзаемъ рѣшаться на него.
- А вотъ ваши же спасовцы въ Домшинскомъ приходѣ, Вологодскаго уѣзда, сами крестятъ младенцевъ. Я и крестителя ихъ видалъ: Егоромъ Романовымъ зовутъ.
- Не слыхаль я, чтобъ въ нашей въръ это было. Это филипане перекрещивають; они сами крестять и у насъ.
  - Филипане и въ Домшинъ, какъ и вездъ, перекрещи-

вають; а спасовцы и тамъ, въ Домшинъ, не перекрещиваютъ. Я говорю: они крестять сами своихъ, младенцевъ. Если бъты ушелъ отъ церкви къ спасонцамъ домшинскимъ, они тебя не стали бы крестить; наше крещеніе они признаютъ, какъ и ты. Но если бы твой Григорій, я говорю примърно, родился у тебя, когда ты былъ бы уже спасовцемъ, домшинскій креститель Егоръ Романовъ окрестилъ бы его, нисколько не сомнъваясь.

- Что ты?!
- Я тебъ разсказываю, что самъ слишалъ въ Домшинъ.
- у насъ этого нътъ, и по нашему это, чтобы простецу совершать врещеніе, есть гръхъ, самоуправство.
- Это мы съ тобой такъ объ нихъ понимаемъ. А поговори-ка ты съ ними, они тебъ станутъ доказывать, что это совсъмъ не гръхъ, а только нужда, необходимость. Но не объ нихъ ръчь, миъ нужно было сказать тебъ только, что у васъ безпоповцевъ вообще принято самимъ крестить. А ръчь у насъ объ тъхъ безпоповцахъ, которые завели свое священство и причащеніе.
- Ну, ну, говори.
- Подробной исторіи, какъ они сділали это, я не знаю; а догадиваюсь, что воть вакь они разсуждали: «Въ старыхъ внигахъ, какъ напримъръ въ этомъ же вотъ Катихизисъ, говорится: въждь убо безь всякаго сомитнія, яко въ церкви Божсіей не двъ точію суть тайны, но всесовершенно седмь (л. 360 об.). Значить, пребывать съ двумя тайнами, какія (будто бы) у насъ есть, — невозножно; надобно имать всв. Гдв ихъ взять? Встарину вфровали православные христіане, что никто не можеть строить святих таинь, кромь святителей хиротонисанныхь, имже дана есть власть оть Господа Бога рукоположением наследников постольских (Больш. Катыхиз. л. 358). Такъ и теперь вфрують, согласно съ старинной книгой, тъ, кого мы зовемъ инконівнами. Но мы, истинно-древніе христіане, давно бросили эту старую въру, что только священникъ можетъ совершать таинства: у насъ выль простецы, не рукоположенные, совершають уже тайны:

и врестять и исповедують. Мы оправлываемь себя словами: по нижеть и не священиять, а простепь можеть крестить и неповъдывать. Но развъ меньше мужда въ причащения? О врешеніи Спаситель свазаль: аминь, аминь глаголю тебь: аше кто не подится водою и Лихомъ, не можеть внити въ иарствіе Божіе (Іоан. зач. 8). Но Онъ же сказаль и о причащенін: аминь, аминь глаголю вамь: аще не списте плоти Сина Человъческаго, ни пісте крове вго, живота не имате въ себи (Іоан. зач. 23). Значить, какъ безъ крещенія нельзя обойтись, такъ точно и безъ причащенія: оба великія такнства одинавово необходимы для всякаго христіанина и нужда въ нихъ одинакова. Теперь, если мы допускаемъ, что по неимфнію лицъ священныхъ у насъ можеть крестить простецъ, то что же машаеть намъ допустить, чтобы простецъ и причащаль? Какъ можно врестить по нуждё не священнику, а простецу, такъ можно по нуждъ же и прочія таинства совершать ему же, простецу». Воть, думаю, какъ разсуждали эти безпоповцы, когда наскоро обзаводились богатствомъ -- полнотого талиствъ после безпоповщинской скудости въ нихъ. Да еще они говорили: «возводить на священную степень можеть и собрание мірянъ; изберемъ міромъ себв епископа». Вотъ они и избрали епископа; и сталъ онъ совершать все, что полобаетъ епископу.

- Да гдѣ же этакія чудеса творятся? спросиль Осипь. Миѣ что-то не вѣрится.
- Проповідь эта, что и одни простецы могуть возстановить будто бы павшую при Никоні церковь, началь въ Москві одинь безпоповскій инокь, по имени Іаковь; но тамь, въ Москві, не нашлось сочувствовавшихь его ученію, и онь ушель въ казанскіе и пермекіе преділы. Тамь нашлись согласные принять его ученіе. Правда, другіе безпоповцы не нризнають этихь хищниковь архіерейства, и даже на соборі въ 1884 г. въ г. Саратові было рішено: съ Іаковомъ не иміть общенія «ни въ молитві, ни въ яденіи и ни въ питіи», т.-е. это новое ученіе о поставленіи архіерея мірянами признано за ересь.

- Еще бы это не ересь! Вёдь этакъ и я могъ бы архіерействовать, по присужденію такихъ же, какъ и, мужиковъ! воскликнуль дёдушка Осипъ. Да, дерзки наши покрещеванцы; а этотъ Іаковъ еще хуже!
- Хуже ли? Вѣдь если поврещенскій наставникъ скажетъ ему: «какъ ты смѣешь литургисать?» онъ спроситъ его самого: «а ты какъ смѣешь крестить?» Наставникъ скажетъ: «я по нуждѣ»... «И я по нуждѣ», отвѣтитъ Іаковъ. Впрочемъ, я не знаю, какъ онъ оправдываетъ свое дѣло. А разсказалъ тебѣ объ немъ только для того, чтобы показать, какъ поступаютъ иные безпоповцы, убѣдившись правильно, что безъ семи таинствъ христіане не могутъ составлять истинной церкви.
  - Мудреныя діла!... вздохнуль діздушка Осипь.
- А ты обсуди эти дёла. Вотъ Спаситель сказалъ, что необходимо тебѣ, дѣдушка Осипъ, и мнѣ, и всѣмъ намъ христіанамъ, принимать Его пречистое тѣло и животворящую кровь. И установилъ Онъ во святой церкви таинство причащенія. У васъ, безпоповцевъ, и въ поминѣ нѣтъ его. А эти самовосхищенники архіерейства\*) да «австрійскіе», да еще православные говорятъ тебѣ, что у нихъ таинство причащенія совершается. Ты и подумай, крѣпко подумай, куда же тебѣ идти за причащеніемъ, если не утерялъ вѣры въ непреложное слово Господне: аще не снъсме плоти Сына человъческаго, ни пісте крови Его, живота не имате въ себъ... Ты имѣешь ли эту вѣру? Признаешь ли, что необходимо нужно причащаться святыхъ таинъ?
  - Нужно-то, нужно.
- Если нужно, то значить нужна литургія: потому что безъ литургіи нельзя причаститься.
  - Это такъ.
- А литургія невозможна безъ священства. Нужно, значить, священство.

<sup>\*)</sup> Такъ они названы въ книжкѣ архим. Павла «Краткія извѣстія о сектах» въ расколѣ».

- И я знаю, что нужно священство. Да гдф его взять?
- Конечно, не у выдумщика Іакова и не у бъглаго, запродавшагося въ рабы, Амвросія, но у Христа Спасителя, въ Его истинной церкви. Въ ней всегда совершалась, совершается и будетъ совершаться тайная вечеря Христова, всегда предлагается върующимъ небесный хлъбъ и чаша жизни, всегда были, есть и будутъ слуги Христовы, строители и совершители Его таинъ. Видишь ли, какъ все, что читали мы въ этой старой книгъ о церкви, имъется въ нашей православной церкви, а вами утрачено. Но мы еще не все прочли. Слушай дальше:
  - «Вопросъ. Что есть церковь Божія?
- «Ответь». Церковь Вожія есть собраніе всёхъ вёрныхъ Вожіихъ, иже непоколебимую держатъ едину православную вёру, и въ любви пребываютъ, облобызаютъ же ученіе евантельское непоколеблемое, и иже суть достойни пріимати святыя и божественныя совершенныя тайны, и иже суть подъединою главою Господемъ нашимъ Ісъ Христомъ, а подъправленіемъ совершенныхъ святыхъ, отъ него поставленныхъ; и иже въ законѣ христіанскомъ пребываюсъ не зазорно, а не яко лицемъри творятъ, къ нимже самъ Господь глаголетъ во Евангеліи, еже отъ Матоея, сице рече: что Мя искушаете, лицемъри».
- Вотъ и здёсь говорится, что церковь составляють только такіе христіане, которые лобызають, т.-е. съ полной вёрой пріемлють, ученіе Евангельское, т.-е. такое ученіе, котораго поколебать никто не въ силахъ. Напримёръ, учить Евангеліе, что вёчна, нерушима, даже отъ врать адовыхъ неодолима Христова церковь; это ученіе истинно, непоколебимо, и тёхъ, кто нелицемёрно ему вёруетъ, никто не можетъ убёдить, что будто одинъ человёкъ, Никонъ по вашему, могъ одолёть церковь Христову. Христосъ самъ сказалъ, что ее даже врата адова не одолёють, и этого слова Его намъ довольно, чтобы не колебаться безпоповскимъ вашимъ ученіемъ, что будто бы она отъ кого-то разрушена. Еще здёсь повторяется, что въ церкви Божіей, «христіане находятся подъ правленіемъ совершенныхъ святыхъ, отъ Христа по-

ставленных», т.-е. пастырей и святителей. Если священство въ церкви отъ самого Христа поставлено, чтобы совершать въ ней таинства, то кто опять въ силахъ отнять его у церкви? Не допустить Христосъ, чтобы Его церковь потерпъла въ чемъ-либо недостатокъ, и чтобы могъ кто-нибудь отнять у нея Его божественные дары.

#### Лалве читаемъ:

- «Вопрось: Что есть церковь соборная?
- « Отвыть: Церковь соборная есть, понеже отъ всёхъ седми вселенскихъ соборовъ преданныя догматы въ ней соблюдаемы суть»...
- Вотъ въ этихъ-то догматахъ и вся сила! замѣтилъ Осипъ. Мы подозрѣваемъ, что въ вашей цервви они много измѣнены.
- Какой же напримъръ догмать, утвержденный на вселенскихъ соборахъ, измънила наша церковь?
  - Да вотъ перстосложение, самое первое дъло.
- А ты читаль ли въ своей Кормчей хоть что-нибудь о перстосложения? Укажи, на какомъ вселенскомъ соборъ уставили догмать о перстахъ.
  - Нътъ, въ Коричей нигдъ не читалъ.
- Да и нельзя прочитать, потому что въ Кормчей о перстахъ ничего не писано и на вселенскихъ соборахъ объ нихъ не разсуждали. Это вы иногда зря говорите, что двуперстно креститься узаконено на вселенскихъ соборахъ. Ни о двуперстіи, ни о троеперстіи не найдемъ мы въ Кормчей. Но объ этихъ предметахъ, если хочешъ, послѣ поговоримъ. А теперь ты слѣди и обсуждай, есть ли у васъ то, что, по Катихизису, необходимо должно быть въ истинной церкви.
- Ты читаль о догматахь; догматы у насъ свято соблюдаются.
- А догмать втораго вселенскаго собора? Вѣдь эти слова «вѣрую во едину святую, соборную и апостольскую церковь» догмать этого вселенскаго собора. Какъ же онъ у васъ соблюдается? Гдѣ у васъ священство и тайны, безъ которыхъ не можетъ быть единая святая, соборная и апостольская церковь, по читанному въ Катихизисѣ?

- Да въдь нужда наша...
- Ну, объ этой нуждё мы съ тобой уже достаточно поговорили. Нечего снова про нее толковать. Лучше почитаемъ, чему дальше учить Катихизись о церкви:

«Священнословесными же пъсными и пъніи славима есть, и святыми и божественными иконами украшаема есть. Основана же бъ и утверждена святыхъ мученикъ мощми».

- Иконы и вниги есть и у вась старообрядцевь; а воть мощи святыхь есть ли у вась? Я что-то не слыхаль, чтобы гдв объявились мощи старовърскихъ святыхъ. Почему это, Осипъ Михайловичъ, ни у вась спасовцевъ, ни у филипанъ, ни у еедосъевцевъ, да и ни въ одной изъ многихъ старыхъ въръ, нътъ святыхъ мощей?
  - Да онъ всъ у васъ, въ вашихъ рукахъ.
  - Почему же не въ вашихъ?
  - Ваша власть...
- Ну, и хорошо, что власть наша; а будь власть ваша, я и не знаю, что бы тогда было. Во-первыхъ, кому бы святыя мощи достались? Въры ваши такъ враждебны одна другой, что вамъ мирно не раздълить бы этой святыни. Положимъ, напримъръ, что онъ достались бы въ руки филипанамъ, тогда ужъ ни ты, ни я не могли бы и поклониться этимъ святымъ мощамъ. Если они не даютъ намъ молиться передъ своими иконами, такъ до мощей тъмъ болъе никого бы не допустили, кромъ своихъ только филипанъ. А теперь, когда древнія святыя мощи въ нашихъ святыхъ церквахъ, и вы можете свободно поклоняться имъ; никто вамъ не возбраняетъ. Благодарите же Бога, что власть-то не въ вашихъ рукахъ.
- Изв'єстно, за все надо Бога благодарить. Онъ знаетъ что д'ядаетъ.
- Древнихъ мощей нътъ у васъ потому, что наша власть, мы завладъли ими, а върнъе потому, что намъ благоволилъ дать ихъ Богъ. А почему же вновь не открылось у васъ мощей за всъ 200 лътъ вашего раскола съ нами?
  - Божья воля.

— А есть же воля Божія на то, чтобы у насъ и послѣ Никона открывались святыя мощи (Туть я разсказаль о обрътеніи мощей святителей: Димитрія Ростовскаго, Митрофана и Тихона Воронежскихъ). Еще, говорю, въ нашей Вологодсвой епархіи при император'в Павл'в открыты мощи преподобнаго Өеодосія Тотемскаго чудотворца. Но вы, старовёры, говорите, что преподобный Өеодосій просіяль святою жизнію еще до Никона патріарха, что онъ не нашъ, а вашъ святой. А по-моему это самое, что древлерусскаго святаго угодника Богъ прославиль у насъ нетленіемъ мощей черезъ сто слишкомъ льть посль Никона патріарха, служить оть Бога даннымъ свидетельствомъ, что и после Никона осталась россійская церковь такою же православною и святою, какъ была до Никона, во времена преподобнаго Өеодосія. Но пусть преподобный Өеодосій древлерусскій святой; а три святителя, которыхъ я назвалъ вамъ, всё жили после Никона, всё крестились троеперстно, всё обличали расколь, особенно св. Димитрій Ростовсвій. Твореніями своими, какъ при жизни устами и голосомъ, они и по смерти проповъдують истину Христовой церкви; а твла ихъ, по благодати Божіей, не видввшія истлівнія, не должны ли для каждаго служеть свидётельствомъ, что свята и православна церковь, имъвшая ихъ пастырями и святителями? Но и очевидное Божіе чудо не всякаго вразумляетъ. Есть сердца, которыя еще более ожесточаются при виде чудесъ. Многіе изъ іудеевъ, пришедшіе въ Маріи и бывшіе свидътелями, какъ Спаситель воскресилъ брата ея Лазаря, увъровали въ него, а нъкоторые, виъсто того, чтобы увъровать, пошли къ фарисеямъ и разсказали, что сотворилъ Христосъ; фарисен же присудили убить и Інсуса и Лазаря, потому что многіе ради Лазаря увёровали во Іисуса (Іоан. гл. 11 и 12). Такъ и чудо прославленія новыхъ угодниковъ Божінкъ нетлініемъ тівлесь — нимкъ старообрядцевъ обращаеть къ церкви, другихъ же еще болве озлобляетъ противъ нея, такъ что вивсто вразумленія, они даже издіваются надъ святыми угоднивами.

Но мой собеседникъ, вопреки обычаю старообрядцевъ, не

высказалъ и сомивнія о новопрославленныхъ угодникахъ; напротивъ и онъ и всё бывшіе на бесёде внимательно слушалъ разсказанную мною исторію обрётенія ихъ мощей.

Кончивъ объ этомъ ръчь, я продолжалъ чтеніе изъ Катихизиса о церкви:

«Въ нейже совершается и тайна святыя и божественныя службы; въ нейже вси върніи пріемлемъ пречистаго тъла и честныя крови Христа Бога нашего и тъмъ причастницы бываемъ царствія небеснаго. Сице бо отъ святыхъ Апостолъ предано есть намъ и святыхъ богоносныхъ отецъ. И того ради нарицается святая, соборная и апостольская церковь. Се есть церковь соборная, яже всему Евангелію и всему ученію вселенскихъ соборовъ въруетъ, а не части».

- Слышишь, опять говорится о совершающейся въ церкви божественной службъ и причащении върныхъ; а у васъ въдь нъть этой службы причащения?
- Нътъ, дъйствительно. Но мы желаемъ причаститься, да не можемъ! съ сокрушениемъ говорилъ Осипъ.
- Тутъ сказано: въ церкви соборной «пріемлемъ святыя тайны», а не сказано: желаемъ принять. Значить, это не оправданіе для васъ, что желаете принимать; нужно не желать только, а дъйствительно принимать святыя тайны, чтобы быть членомъ церкви. Далъе обрати особое вниманіе на эти слова: «церковь всему Евангелію и всему ученію вселенскихъ соборовъ въруетъ, а не части». Выходитъ, что можно въровать только части Евангелія, а не всему.
  - Это какъ же?
- А вотъ какъ. Если, напримъръ, я возьму въ руки Евангеліе, прочту какую-либо заповъдь Христову и скажу: эта заповъдь хороша, ее непремънно нужно держать и исполнять. Потомъ прочту другую заповъдь, и скажу: а эту можно оставить; хорошо бы, конечно, и ее исполнить, да невозможно въ настоящее время, котя встарину лътъ двъсти назадъ православные ее исполняли.
- Да развъ этакъ-то можно выбирать изъ Евангелія? сказалъ Осипъ. Если ты христіанинъ, такъ върь всему, а не мудри!

- Справедливо ты говоришь, надобно всему Евангелію вірить, а не части; но відь вы же старообрядцы учите, что крещеніе и покаяніе, пость и молитва будуть у христіань во всі времена до скончанія віна, а причащеніе, муропомазаніе и маслопомазаніе, бракъ и поставленіе въ священники теперь уже миновали, имъ кончился срокъ. И хотя въ Евангеліи они и запов'яданы, эти запов'яди можно не исполнять. Теперь они соблюдаются, по вашему, только у еретиковъ, а у васъ, древлеправославныхъ, не соблюдаются.
  - Ты опять о своемъ.
- Нѣтъ, не о своемъ; я объясняю, какъ это можно вѣровать не всему Евангелію, а только части, и какъ именно вы вѣруете части, а не всему Евангелію.

Будемъ дальше читать:

«Се есть церковь соборная, яже не въруетъ въру умышленную, ниже держитъ тайны, отъ единаго коего человъка установленныя, но се въруетъ и на се уповаетъ, еже Господь Богъ предаде и весь міръ соборнъ похвали и пріятъ».

Въ поясненіе этихъ словъ я говорилъ о въръ, которую хранитъ наша церковь, какъ наслъдіе отъ древней соборной церкви, и о въръ, которую имъютъ старовъры, — показалъ какъ эти въры, почти всъ, и имена-то свои получили отъ человъкъ и выдуманы этими людьми (филипповщина — отъ Филиппа, еедосъевщина — отъ Өеодосія).

Читали дальше:

- «Вопрост. Въ коихъ вещахъ состоится и содержится церкве соборныя единомысліе?
- «Ответьт». Въ сихъ особно пяти вещахъ: въ согласіи православныя въры, и въ любви нелицемърнъ, и въ ученіи правомъ и въ достоинствъ употребленія святыхъ таинъ, и въ чести и почитаніи святителей и пресвитеровъ. Сія суть пять первъйшія вещи, прочія же по сихъ мощно исчитати».
- Вотъ вы, старовъры, все говорите про свои общества, что у васъ правая въра. Но у кого же изъ множества вашихъ толковъ истинвая въра? Всякій толкъ хвалитъ свою въру. Ты, Осипъ Михайловичъ, говорилъ, что только у васъ, спасовцевъ, истинная въра, значитъ, вы и есть православная церковь.

Но и то, что раньше читали, и что сейчась прочитано о церкви, содержится у васъ тольно малою частію. Изъ указанныхъ «пяти вещей», въ которыхъ содержится единомысліе соборной церкви, гдв у васъ напримвръ достоинство употребленія святыхъ таинъ, гдв честь и почитаніе святителей и пресвитеровъ? Ни таинъ, ни священства у васъ нётъ. Какъ же быть, Осипъ Михайловичъ? «Вещи» эти совершенно необходимы для церкви: въ нихъ, какъ тутъ написано, «особно», т.-е. особенно состоитъ единомысліе церкви. Если нётъ ихъ, то нётъ и единства вёры, а есть многовёріе, т.-е. рождаются толки, заводится расколь... Какъ же прожить безъ священства и таинъ? Какъ прожить безъ православной церкви?

Осипъ вздохнулъ.

- Да въдь церковь, сказаль онъ, это когда все соблюдается безъ нарушенія; а когда будеть что нарушено, какъ при Никонъ, тогда какая же это церковь? Мы одного этого и боимся, перемънъ-то никоновскихъ.
- Это объ нашей церкви ты говоришь? Чего же въ ней, по-твоему, недостаетъ, чтобы вполнё походить на ту церковь, которая описана здёсь въ Катихизисё? Кажется, все, о чемъ читано, что должно быть святой церкви, все это въ нашей церкви есть: догматы, установленные на вселенскихъ соборахъ, она твердо и неизмённо содержитъ, тайны всё пріемлетъ, священство имёетъ въ полномъ составъ, храмы, иконы и святыя мощи имъетъ. Чего же еще недостаетъ ей?
  - Да вотъ зачёмъ эти перемёны?
- О перемѣнахъ, я сказалъ тебѣ, поведемъ рѣчь послѣ. А сейчасъ слушай, что скажу. Положимъ, что съ нами сомнительно вамъ, старовѣрамъ, соединиться, потому что васъ смущаетъ наше перстосложеніе и прочія наши особенности. Но вѣдь расколу-то все же не подобаетъ быть? Надобно же, чтобы была единая церковь? Мы желаемъ соединиться съ вами; но какъ пойти намъ въ вашу моленную, когда ваше согласіе на описанную здѣсь церковь совсѣмъ не походитъ и значитъ не есть церковь? Я не напрасно читалъ тебѣ о церкви. Мнѣ хотѣлось, чтобы ты да и весь народъ хоро-

шенько поняли силу словъ, которыя мы читаемъ въ Сумволѣ:, «вѣрую во едину святу, соборную и апостольскую церковь». Вотъ послушайте еще немного, какъ въ этой же книгѣ объясняется, зачѣмъ надобно знать ученіе о церкви:

«Вопрос». Кая намъ есть потреба сего поученія о соборной церкви?

«Ответь». Сего ради, яко, да извёстно вёдуще ю (ее), въ ней пребываемъ и спасени будемъ, зане (потому что) кромъ церкви Божія нигдёже нёсть спасеніе».

Я последнія слова повториль два раза.

- Слишите: «кром'й церкви Божія нигдіже ність спасеніе».
- Да мы не споримъ противъ этого; мы сами знаемъ, что безъ церкви нельзя спастись.
- Это хорошо, что знаете. Но худо то, что знаете, да не исполняете. Знаете, что безъ церкви, безъ таинствъ нельзя спастись; а ни церкви, ни таинъ нѣтъ у васъ. Теперь слушайте, почему безъ церкви нельзя спастись:

«Якоже при потопѣ вси, елицы съ Ноемъ въ ковчезѣ не бяху, истопоша, тако и въ день судный вси, иже нынѣ въ церкви святѣй не будутъ, тіи во езеро оное огненное ввержени будутъ».

— Понятно ли вамъ, что туть пишется? Какъ во время потопа потонули въ водъ всъ, кто не былъ въ Ноевомъ ковчегъ, такъ и въ концъ міра, въ день страшнаго суда, потонутъ въ озеръ огненномъ всъ тъ, кто не будетъ нынъ во святой церкви. Какъ при потопъ спаслись только тъ, кто былъ въ ковчегъ, такъ и при кончинъ міра спасутся только тъ, кто въ церкви. Церковь — Христовъ новозавътный ковчегъ. Кто хочетъ спастись, кто не хочетъ погибнуть, будь въ церкви. Вотъ что здъсь проповъдуется. А дальше идетъ ръчь о томъ, что сама церковь не можетъ погибнуть, и потому она — самое надежное убъжище для людей:

«Церковь же Свою самъ Христосъ спасаетъ, якоже намъ святый Апостолъ Павелъ возвѣщаетъ, глаголяй: Христосъ есть глава церкви и Онъ есть спаситель тѣла Своего» (Ефес. зач. 230).

--- Это и раньше говорилось, что церковь вѣчно будетъ существовать и никто, ни ереси, ни гоненія, ни антихристъ, ея не можетъ уничтожить. Теперь только повторяется это же самое, чтобы мы не забыли. И наконецъ дѣлается такое наставленіе:

«Се убо иже не пребывають въ сей соборнви церкви, тахъ Христосъ не спасаетъ, и Луха Святаго сицевіи не имутъ. О ниже есть написано тако, яко сами отделяются отъ единости въры, и суть тълесни, дука не имуще. Богъ же Самъ, пребывай въ церкви Своей, спасаетъ ю, якоже и той Моуссомъ глаголеть: поставлю завёть Мой въ вась, и не похулить душа Моя васъ, и похожду въ васъ, и буду вамъ Богъ, а вы будете Ми въ люди (Левит. 26 гл.). Таже къ сему святый Апостолъ Павель глаголеть: не въсте ли, яко храмъ Божій есте и Духъ Божій живеть въ вась. Аще ли кто храмъ Божій растлить. растлить сего Богь (1 Корине. зач. 128). Смотри же прочее. како ти суть великая сокровища, и многоценныя бисеры. и предрагое каменіе, и неизреченная благая и неиспов'ядимая утъщенія, еже имъти въ себъ Бога сотворителя Отцемъ милосерднымъ. Сына же Его Избавителя — Женихомъ превозлюбленнымъ, Духа же Святаго освятителя — утвшителемъ и всякихъ благъ подателемъ. Знай прочее добръ церковь Божію и претериввай въ ней до конца вся нападенія. Соборища же бъсовского бъгай, зане и собрание нечестивыхъ, обыче такожде нарицатися перковію Божією. Но ты в'яжь и бъги отъ бъсовскаго Вавилона, сиръчь отъ сонма злыхъ и нечестивыхъ людей, и пріиметъ тя Господь Богъ».

— Вотъ какой завътъ мы слышимъ изъ старины: «добрѣ», корошенько знай церковь Божію и до самой смерти своей въ ней пребывай! Хотя бы и были какія нападенія, гоненія, ты не оставляй ее! Смотри, не промѣняй церкви на какуюлибо секту: соборища бѣсовскаго бѣгай, зане и собраніе нечестивыхъ обыче такожде нарицатися церковію Божією! Собраніе благочестивыхъ и православныхъ есть церковь, и собраніе нечестивыхъ или еритиковъ называетъ себя то же церковію. Не соблазнись одинаковостію имени. Смотри, не смѣшай истинную церковь съ ложной. Церкви нечестивыхъ берегись, бѣжи отъ бѣсовскаго Вавилона, сирѣчь отъ сонмища злыхъ и нечестивыхъ людей, и пріиметъ тя Господь Богъ.

Братское Слово. № 17.

1/.39

Воть какъ строго наказывается, чтобы ты крѣпко держался за Божію церковь. Короче это наставленіе можно выразить такъ: до смерти пребывай въ церкви, и будь какъ можно дальше отъ ереси и отъ раскола.

— Вотъ мы прочитали почти цѣлую главу изъ старинной вниги. Я нарочно прочиталъ изъ нея ту главу, въ которой объясняется, какая это церковь, въ которую мы должны вѣровать по Сумволу: върую во едину святую, соборную и апостольскую церковъ. По-моему, наша церковь вполнѣ походитъ на описанную здѣсь, а ваши старовѣрческіе толки очень во многомъ, и именно въ самомъ главномъ, не походятъ. Такъ ли по твоему, Осипъ Михайловичъ?

Осипъ Михайловичъ въ концѣ чтенія 25-ой главы Катихизиса почти ничего не говорилъ. Онъ слушалъ молча, задумавшись. Мой вопросъ вывелъ его изъ раздумья.

- Да вотъ новшества-то ваши...
- Я же говорилъ тебъ: допустимъ, что наша церковь будто бы не права; но въдь ваша-то ужъ очевидно не права. Какъ же вамъ быть? Безъ церкви невозможно спастись, а у васъ ен нътъ. Это върно. Вы не въруете, что наша церковь православнан; а сами явно не составляете церкви, какан должна быть по Катихизису, т.-е. истинно православной церкви. Въруете ли вы, что есть на свътъ православнан церковь?
  - Есть. Какъ не быть церкви?!
- Такова ли она, какъ сейчасъ читали про нее въ Большомъ Катихизисъ?
- Церковь, въдь я же говорю тебъ, остается правою, когда все это содержатъ безъ нарушенія; а когда будетъ что перемънено, какъ при Никонъ, то сомнительно... Я въдь это давно говорю.
- Я помию, ты объ этомъ не разъ заговаривалъ. Но ты скажи: есть ли теперь на свътъ церковь, совершенно сходная съ той, какая описана въ Катихизисъ? Есть она, или нътъ?
  - Есть.

#### - Глѣ же?

Старикъ, вмѣсто отвѣта заговорилъ о томъ, что они, спасовцы, не перекрещиваютъ переходящихъ къ нимъ отъ нашей церкви, и тотчасъ же перешелъ къ самому безпощадному порицанію филипанскаго правила вторично крестить приходящихъ въ ихъ секту:

— Ну, что за безбожный народъ эти филипане наши? Что выдумали: крестить крещеныхъ! Вёдь это — грёхъ непростительный. И какъ имъ не страшно творить такія дёла? Что имъ не нравится въ вашемъ крещеніи?! Вёдь у васъ крестятъ въ три погруженія, во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Да и хорошо крестятъ. Я нарочно смотрёть приходилъ, какъ вотъ о. Александръ креститъ. Нельзя ничего сказать худаго; хорошо, не спёшно, и чтеніе явственное, — я все разслушалъ, — и по уставу, все какъ есть. Недаромъ его хвалятъ.

Такой отзывъ старовърскаго наставника стоитъ большой награды для молодаго еще священника (О. Александръ Садоковъ только первый годъ въ Флоровскомъ приходъ.) А Осипу за его безпристрастие спасибо. Безпристрастиемъ не особенно отличаются старовърческие наставники въ отзывахъ о нашей брати — священникахъ. Они съ великою охотою говорятъ обыкновенно о нашихъ недостаткахъ и ошибъкахъ; а чтобы кого-нибудь похвалили, ръдко бываетъ у нихъ.

- Вотъ, дъдушка, ты защищаеть наше церковное крещение противъ филипановъ, принимаетъ его...
  - Да, принимаю.
  - А муропозаніе?
- И муропомазаніе принимаю; я крещенъ и муропомазанъ въ церкви.
- А испов'ядь нашу и причащение принимаеть ли? Ходить ли на испов'ядь, причащаеться ли?
  - -- Нътъ...
- Почему же? Почему ты одно наше таинство признаешь за истинное, а другое не признаешь? Вёдь тоть же священникъ, который креститъ и муропомазуетъ, онъ же и исповё-



дуеть и причащаеть. И церковь одна, въ которой совер-

— Да вотъ разныя ваши перемвны-то насъ смущаютъ...
И мы начали наконецъ говорить объ этихъ перемвнахъ.
По обычаю, говорили больше всего о перстосложении. Долго говорили, но спору большаго не было. Осипъ не идетъ противъ очевидности. Когда ему покажешь въ дониконовской книгъ что-либо обличительное для старовъровъ, онъ обыкновенно молча принимаетъ къ свъдънію, иногда высказываетъ удивленіе, что «какъ же такъ? я въдь прежде читалъ эту книгу, а этого не примътилъ»!

Когда кончили толковать о томъ, что, по мнѣнію старообрядцевъ, ввелъ въ нашу церковь Никонъ патріархъ, я сказалъ Осипу:

- Вотъ ты нѣсколько разъ говорилъ, что тебя смущаютъ наши «новшества». Теперь видишь, что это за новшества. Всѣ они до Никона были въ православной церкви, и ничего Никонъ не выдумалъ, не то что еретическаго, но даже и новаго. Пусть филипане толкуютъ о нашей церкви свое; тыто что объ ней думаешь? Ты говоришь, что смущаютъ тебя наши перемѣны, и все же, однако, наше крещеніе считаешь истиннымъ крещеніемъ, филипановъ называешь безбожниками за то, что они вновь крестятъ уже крещеныхъ нашими священниками.
- Извъстно, безбожники... Во имя Отда и Сына и Святаго Духа крещенъ я, а они меня еще станутъ крестить! Въ кого же они станутъ крестить, если имъ не любо, что я крещенъ во имя Отда и Сына и Святаго Духа?.. Да и креститъ-то мужикъ въ зипунъ и лаптяхъ! самозванды они...
- Это върно. Но, прости меня, дъдушка, мнъ кажется, что ты самъ себъ противоръчишь. Когда идетъ ръчь о нашемъ православномъ крещеніи, ты врагъ филипановъ и другъ нашей церкви, а когда дъло идетъ о нашемъ же православномъ причащеніи, ты становишься другомъ филипановъ и врагомъ нашей церкви. Въ одномъ случать ты не поддался своему смущенію, призналъ наше крещеніе за

истинное, несмотря на то, что тебя вокругъ купели носили противъ солнца; а въ другомъ случав ты поддался своему смущенію, и изъ-за того, что у насъ на обвдив употребляется пять просфоръ, живешь, не причащаясь животворящихъ Христовыхъ таинъ. Надо бы и тутъ тебв одолёть свое смущеніе; а ты позволилъ, чтобы смущеніе одолёло тебя. Въдь это не хорошо. Случись тебв бесвдовать съ филипанами, они переспорятъ тебя, и ты не будешь знать, что имъ отвётить. Осипъ, скажутъ они, никоніане еретики, или православные? Ты имъ что отвётишь?

- Не наше діло осуждать церковь! вотъ что скажу.
- А они тебъ скажутъ: значитъ, у тебя еще не ръшенное дъло, гдъ правая въра? зачъмъ же ты отдълился отъ церкви, когда и самъ не знаешь, въ ереси она, или нътъ?
- Да въдь собора для суда надъ вашей церковью не было? Какъ же назвать кого еретикомъ безъ суда надъ нимъ соборной церкви? Въдь это нельзя.
- Такъ, Осипъ Михайловичъ! Вѣрно ты говоришь. Но, если ты скажешь филипанамъ, что наша церковь не осуждена никакимъ соборомъ, что наше крещеніе и муропомазаніе истинныя таинства, то они очень справедливо замѣтятъ тебѣ: почему же ты не членъ этой церкви?
- Да въдь я же въ ней крещенъ, а не въ беззаконной филиповщинъ! воскликнулъ Осипъ.
- А если ты въ ней крещенъ, такъ зачъмъ отсталъ отъ нея? Крещеніе духовное рожденіе. Церковь наша значитъ родила тебя, она тебъ мать: зачъмъ же ты ее забылъ? Она сдълала тебя христіаниномъ, безъ нея ты былъ бы нехристемъ; а ты ее знать не хочешь... Это только блудный сынъ не хочетъ жить въ родительскомъ домъ. Когда блудный сынъ ушелъ изъ дома, гдъ родился, онъ едва съ голоду не умеръ на чужой сторонъ. Такъ и старовъры, покинувъ дома матери своей церкви православной, живутъ въ великой скудости: нътъ у нихъ ни хлъба небеснаго, ни чаши жизни... И ты, старецъ, подумай: твоя мать не только родила тебя, но и кормила. Безъ ея питанія ты умеръ бы съ голоду. Такъ и

мать-цервовь, породивъ насъ во святомъ крещеніи, также питаетъ насъ, ежедневно устраиваетъ для насъ «вечерю», объдню, т.-е. святую литургію. Зачёмъ же лишать себя сей небесной трапезы, которую предлагаетъ тебф родившая тебя мать-цервовь? Умретъ душа съ голоду безъ причастія... Блудный сынъ вернулся къ отцу, и отецъ принялъ его съ радостію. Такъ и церковь-мать принимаетъ съ великою радостію тёхъ своихъ отбъгшихъ сыновъ, которые приходятъ въ себя и возвращаются въ ея домъ, гдѣ они родились водою и Духомъ. Придется вёдь умирать... Подумай, старче, о спасеніи души своей.

И не мало еще говорилъ я съ Осипомъ, а народъ слушалъ. Народу, правда, было не много, потому что и деревня Малое Займище небольшая. А всёхъ внимательнѣе слушалъ Григорій, сынъ Осипа, хозяинъ дома, гдѣ мы бесѣдовали. Я увѣренъ, что онъ все до единаго слова запомнилъ.

Когда кончилась бесёда, онъ и его жена предложили миё съ о. Александромъ пообёдать. Народъ, поблагодаривъ за бесёду, сталъ расходиться. И Осипъ собралъ свои книги.

На прощаньи я сказаль ему:

- Благодарю тебя, Осипъ Михайловичъ, что ты не уклонился отъ собесъдованія. Вчера и третьяго дня безпоповскіе наставники ни въ Блазнахъ, ни въ Кошкинъ не явились на бесъду, — забоялись, что я ихъ обижу, будто книги у нихъ отыму. Осипъ сказалъ:
- Это не ладно они сдѣлали! Съ безграмотными мужиками, да съ глупыми бабами, мы всегда сколько угодно готовы толковать о вѣрѣ; а пріѣхалъ нарочно человѣкъ, знающій не съ наше, тоже потолковать о вѣрѣ, — къ нему не идемъ! Это не хорошо. Я не таковъ, батюшка, о. Іоаннъ. Видишь, пришелъ побесѣдовать. Я хоть и старъ, а радъ поучиться. Вѣдь мы что знаемъ? Ничего! Въ лѣсу мы родились, пеньямъ, прости Господи, молились...

Онъ высказалъ желаніе и еще побестдовать, если приглашу. Этотъ безхитростый старикъ мнт понравился.

Овященникъ Іоаннъ Полянскій. (Продолженіе будеть).

## ОТКРЫТА ПОДПИСКА НА 1892 ГОДЪ.

МУЗЫКАЛЬНЫЙ ЖУРНАЛЪ

# "IM **X** 3 A

вступаетъ съ 20-го декабря сего 1891-го года во второй годъ CBOOFO CYMOCTBOBARIS.

Музывальный журналь «МУЗА» выходить 20-го числа важдаго місяца тетрадями въ 30-34 нотныхъ страницъ большого формата.

Каждая тетрадь содержить: 5-6 пьесь для фортепіано въ 2 руки, одну пьесу въ 4 руки, романсы и детскія пьески. Сверхъ того въ теченіе года пом'вщаются: сочиненія для скрипки, для віолончели, дітскія пісенки, вокальные квартеты и пр., и пр.

Помещая въ журнале «МУЗА» исключительно пьесы, имеющія безспорное значеніе въ музыкальномъ отношеніи и по красотв мелодій представляющія наибольшій интересь, редакція выражаеть надежду, что ею создань такой сборникъ избранной музыки, который долженъ стать

# 🔽 ДРУГОМЪ КАЖДОЙ МУЗЫКАЛЬНОЙ СЕМЬИ. 🤜

Несмотря на разнообразный выборь и столь богатую коллекцію музыкальныхъ пьесъ, редакція, не жалія затрать, рішила дать въ виді премін ту часть находящагося въ печати новаго труда Л. А. Саккетти (профессора Императорской С.-Пб. Консерваторін и Императорской Академін Художествъ) и озаглавленнаго «Историко-кузыкальная крестокатія, которая обнимаеть лучшіе образцы творчества по инструментальной и вокальной музыка авторовъ XVI и XVII столатій. Этоть изящно изданный 4-й томъ

## историко-музыкальной хрестоматіи 🖜 гг. абоненты музыкальнаго журнала «МУЗА» получать при подинскъ

#### БЕЗПЛАТНО;

гг. иногородные подписчики получають безплатную премію одновременно съ выходомъ перваго (за 1892-й годъ) номера журнала, а именно

20-го декабря сего 1891 года.

Озабоченная постояннымъ улучшеніемъ журнала и желая угодить вкусамъ всёхъ подписчиковъ, редакція просить присыдать миснія и указанія гг. абонентовъ, при чемъ все заслуживающія вниманія просьбы о помізщеніи сочиненій того или другого автора по мірув возможности будуть удовлетворены.

# подписка принимается только на годъ

Цена музыкальнаго журнала «МУЗА».... 4 р. 50 к. Съ доставкой или пересылкой..... 5 р. 50 к.

(50 коп. принимаются серебряной монетою всёми почтовыми конторами.) Подписка принимается въ главной конторъ музык. журнала «МУЗА» въ С.-Петербургъ, Невскій просп., № 22 (пря музыкальномъ магазинъ А. Витнера, комиссіонера и поставщика Императорскаго Русскаго музыкальнаго Общества и Консерваторіи); въ Москв'й у А. Гуткейля; въ Кіев'й у Л. Идзековскаго; въ Тифлис'й у В. М. Мериканіана, а также во вс'яхъ главныхъ музыкальныхъ и внижныхъ магазинахъ Россійской имперіи.

За 1891 годъ всё экземпляры музыкальнаго журнала «МУЗА» проданы.

Пробный № журнала «МУЗА» высылается за 1 рубль.

Редакторь Н. А. Тивольскій. Издатель А. Е. фонъ-Миллеръ.

# 4000 стр. обыкнов. журнальнаго формата.

въ годъ съ пересылкой и Р

# ВСЕМІРНАЯ БИБЛІОТЕКА

### ЕЖЕМФСЯЧНЫЙ

# журналъ иностранной беллетристики

(второй годъ изданія)

12 книгъ въ годъ 3 рубля съ пересылкой и доставкой во всѣ мъста Россійской имперіи.

"Всемірная Библіотена" выходить въ среднихъ числахъ каждаго мъсяца книжками въ 18—20 печатныхъ листовъ большого журнальнаго формата (до 4000 страницъ въ годъ).

Въ журналъ помъщаются исключительно лишь выдающіяся новинки иностранной литературы.

### ПОДПИСНАЯ ЦЪНА

съ пересылкой и доставной во всѣ города Россійской имперіи:

За поручительствомъ гг. вазначеевъ допускается разсрочка платежа на вавихъ угодно основаніяхъ.

Каждый романъ имъетъ свою отдъльную нумерацію страниць и снабженъ заглавнымъ листомъ, такъ что можетъ быть сброшированъ и переплетенъ въ самостоятельный томъ.

Гг. новые подписчики получають **безплатно** начало и продолженіе произведеній, переходящихъ печатаніемъ въ слѣдующій подписной годъ.

Съ требованіями просять обращаться въ редакцію журнала "Всемірная Библіотена" (С.- Петербургъ, Троицкая ул., д. 36). Кромѣ того, для гг. московскихъ и харьковскихъ подписчиковъ подписка принимается въ Москвѣ, въ конторѣ Н. Печковской (Петровскія линіи), и въ Харьковѣ, въ конторѣ Ф. Константинова, возлѣ Биржи.

# Протоіерея Алексія Иродіонова

"Обличеніе раскольническаго лжеученія" 1).

#### ГЛАВА СЕДМАЯ.

Яко все расколническое безумное велеръчіе обличено есть от святыя церкве нарочными книгами, и всуе они мятутся, не пріемлюще праваго обличенія и послъдующе безумію своему в погибель себъ.

#### Проповѣдь расколническая.

Но дерзнетъ ли кто никонолюбный, а не отцелюбный, попустити Никону древлецерковная преданія преправляти, но разсмотри, кую ползу, новопремвняя, учини Никонъ? Сіе ли, еже крестъ Христовъ трисоставный отъ присфоромисанія изверже? Которую ересь во оной печати обръте? Кую противность возглаголють въ трисоставномъ крестъ Христовъ, развъ понеже онъ діаволу противный и бъсомъ страшный, церковное просвъщение и всъмъ христіаномъ оружіе непобъдимое? Паки еже персты слагати по древнему на знаменование честнаго Креста, въ ниже добръ и отцепреданнъ оба превеликая таинства, Троицы, глаголю, и смотрвнія, исповъдуются? Сіе истинное богословіе онъ арменскою и несторіанскою ересію оклевета и отъ знаменія изничтожи (На поли написано: Служебникъ, соборный свитовъ, листъ 12, Жезлъ, листъ 60, Увътъ листъ 136)! Кое зло, разсуди, молюся, еже церкви исповъдовати о

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>1)</sup> Продолженіе. См. выше, стр. 497. Братское Слово. Ж 18.

богословім въ тріехъ составъхъ едино Божество, о вочеловъчении же Спасовъ два естества и единъ составъ, которая истинная богословія вся ереси, тако о богословіи, яко о смотреніи Спасове неправомудрствующія, обличаетъ? Сице армены и безглавныя, иже едино естество въ вочеловъчившемся Спасъ мудрствуютъ, изничтожаетъ; несторіаны, иже во двою Спасову существу два состава зломудрствуютъ, отражаетъ; не хотящихъ по свойству антихристову (якоже рече Апостолъ) исповъдовати Ісуса Христа въ плоть пришедша убиваетъ. Како сію толь истинную церковную богословію сице дерзостно ересію зломудрствующихъ оклеветовати? О дерзости свиръпыя! О хулы злочестивыя! О крайняго въ тацемъ зломудрствованіи безумія! Паки двойственное адлилуіа съ приглашеніемъ, ересію овлеветовавше, отринуша (На брезъ написано: Жезлъ, листъ 86, Увътъ, листъ 152), которое церковное славословіе, отъ грековъ древнихъ засвидътельствованное, отъ святаго Евфросина Псковскаго яъ старыхъ гредъхъ и Россіи обысканное, явленіемъ Пресвятыя Богоматере утвержденное, и соборив на вышеупомянутомъ при царъ Іоаннъ Василіевичъ соборъ извъщенное (На поли написано: въ Минеи служебной и въ житій маіа въ 15 день; Стоглавъ, гл. 42); а всеми сими тройственное алдилуіи съ четвероприглашеніемъ пъніе отринутое, и злою вресію объясненнъ повазанное, кая польза сіе воспріяти, - богоненавистное вивсто боголюбнаго, ересеточителное вивсто благочестиваго, церковноосужденное вмъсто православнаго? Таже и прочія чины и уставы древлецерковныя многочисленныя смяте и испремънч, и всю Россію возволнова, и вся души поколеба, междоусобное многое кровопролитие яко бурю звану воздвиже, и ненависть презвану другъ на друга россіаномъ вийсто глубокаго мира возділа, еже яві діло его нъсть подза, нъсть, но душевная пагуба и чаемое гивва Божія воспріятіе (На брезв написано: Коричая, гл. 53, л. 572).

#### Обличеніе православное.

Здв многихъ словесъ и доводовъ потреба; но аще и много возглаголемъ, расколника сего злохитраго увъщати не возможемъ. Удобъе бо есть евіопа убълити, нежели сицевое каменное умягчити сердце и таковую сяверную очистити душу. Потреба ли есть обличити таковое суевърное велервчие и тщеславную гордаго отступника низложити мысль? - Обличено уже сіе велервчіе богомудрыми книгами: Скрижалію, Жезломъ Правленія, Увътомъ Духовнымъ, Розыскомъ, Пращицею и яже нарицается Обличеніе на неправду расколническую. И имущему убо сердце чувственное и совъсть благую и въру истинную не точію оныя книги на обличеніе расколническаго сего суевърія довлъють, но и сія малая доволна есть книжица, съ толикими истинными резонами; а непокоривымъ и твердосердечнымъ противникомъ нашимъ ничтоже довольно можетъ быти.

Рекутъ противницы: сіе исправленіе книжное всю Россію взволнова, и прочая, и прочая.

Отвъщаю: Могутъ тако и жидове похудити, якоже и хулять, благовъстіе Христово, яко сіе всю вселенную возволнова, и прочая. Что же и самь Спаситель нашъ о себъ засвидътелствуетъ: Не мните, рече, яко пріидохъ воврещи мирт на землю: не пріидохь бо воврещи мирь на землю, но мечь. Придохь бо разлучити человъка на отца своего, и дшерь на матерь свою, и невисту на свекровь свою. И врази человтку домашнии его (Мв. гл. 10, ст. 34-36). Что убо? Сего ли ради должни есмы отврещися въры Христовы, яко сія не миръ, но мечъ вверже на землю, и всю вседенную кровавыми обагри струями? Или сего ради законъ Божій отвергнемъ, яко по нему убиваются всегда элодъи, разбойницы, убійцы, волхвы, чародъи в вси законопреступницы? Никакоже; но паче сего ради законъ возлюбимъ, яко истребляеть злобу отъ земли, ж Христа сего ради паче величаемъ, и прославляемъ, яко пріиде отъяти злый миръ отъ земли, да примиритъ ны Богови. Тако убо и книжное исправленіе, всепремудрымъ промысломъ Божіимъ и достохвалнымъ святъйшаго Никона патріарха тщаніемъ содъявшееся, сего ради паче пріемлемъ, яко діаволу и чадомъ его расколникомъ не угодно есть. Все бо, еже Богу есть угодно, діаволу бываетъ противно; а еже Богу противно есть, сіе діаволу угодно. И оттуду есть, что богоугодное дъло не всъмъ человъкомъ угодно есть, но точію благимъ и праведнымъ, иже суть чада Божія; злымъ же не угодно, понеже они суть чада діаволя. Итако часть сію окончити время.

### Проповъдь раскольническая.

Тъмже иже на древнихъ отецъ новопріятіе ересей глаголющіи, показати же мъста во истинныхъ доводъхъ
нигдъ не имъющіи, ясно показуется, яко ложь суть глаголющіи. Православіе же церковное, еже древле у грековъ отъ соборовъ и Апостолъ и отъ Христа пріятое,
отъ нихъ же у нашихъ древнихъ россіанъ воспріатое, и
другопріемно согласіе оно соблюдено даже до Никона не
прерваное, явъ отъ истиннаго слова показуется надежно
истинное, въ немже да сохранитъ насъ (помолимся) Христосъ Богъ до смерти, да согласно со святыми право
върующе, части ихъ въ въчномъ царствъ сподобимся,
по обътованію псаломскому: вселяти Господу единомысленныя въ домъ (Пс. 67), емуже слава нынъ и присно и
во въки въкомъ Аминь.

## Обиченіе православное.

Сома не правда себъ (Псал. 26, ст. 12). Долгую убо сплель еси пленицу джесловія, дукавый дисе; но къ чему годна тебъ ложь сія, аще не къ единой собственной твоей погибели? Солгаль еси первое, глаголя, яко новіи мудрецы утверждають неизвъстными доводы новопреданія своя, которая дожь доводно обличена есть выше въ первой и второй главахъ. Солгаль еси, второе, глаголя, яко

тіи же новіи мудрецы глаголють на отцевь россійскихь, якобы имъли богомерзкія ереси и якобы вси россіане держали тыя ереси единогласно, которая ложь твоя ясно изобличися въ третіей, четвертой и пятой главахъ. Содгаль еси, третіе, глагодя, яко тін же новін мудрецы глаголютъ Никона патріарха ереси истребивша, которая ложь твоя попрася во главъ шестой. И еще не стыдишися дгати, глаголя истинное православіе быти свое расколническое зловъріе, которое развъ тогда было бы православіемъ, когда бы земля стала небомъ, а сатана Богомъ; но сія ложь твоя всеми вышеписанными главами довольно и явственно изобличися. Что убо хвалишися во злобъ, силне? Беззаконіе весь день. Неправду умысли языкъ твой; яко бритву изощрену сотворилъ еси лесть. Возлюбиль еси влобу паче благостыни, неправду, неже глаголити правду... Возлюбиль еси вся глаголы потопныя, языкъ лстивъ. Сего ради Богъ разрушитг тя до конца, восторінет тя и преселить тя отъ селенія твоего, и корень твой отъ земли живыхъ (Псал. 51, ст. 1-7). Аминь.

## ЧАСТЬ ЧЕТВЕРТАЯ.

## О формъ креста Христова.

#### ГЛАВА ПЕРВАЯ.

Слово на воздвижение честнаго и животворящаго креста о томъ, почему нарицается четверочастный крестъ, и яко крестъ Христовъ естъ символъ распятаго Христа.

"Четвероконечный міръ днесь освящается, четверочастному воздвизаему твоему кресту, Христе, Боже нашъ".

Словеса суть матере нашея святыя соборныя церкве, въ стихирахъ настоящаго крестнаго праздника въ честь и славу укрестованнаго за наше спасеніе Христа Сына Божія воспъваемая.

Достохвалное и благочестивое, богоугодное же и душе-

спасителное дъло есть кресть Христовъ почитати, хвалити же и прославляти, слышателіе христолюбивіи! Кресть бо почитающе, Христову страсть воспоминаемъ; воспоминающе же страсть Спасителя своего, благодареніе ему по силъ приносимъ и долгъ свой исполняемъ. Вопреки же, креста не почитати тожде есть, еже страсть Христову забвенію предавати и не благодарити Спасителя за толикое спасеніе и избавленіе, бывшее намъ честною кровію Его. Сего же неблагодаренія что было бы пребеззаконнъйше? Достойно убо и праведно свътлый сей праздникъ Воздвиженія креста Господня празднуемъ, почитающе всечестный свипетръ Царя небеснаго и непобъдимое оружіе христіанское. Аще бо іуден оружіе Голіаново (имже Давидъ умертви нечестиваго онаго иноплеменника) толикою почтоша честію, яко въ храмъ Божій внесше и въ ризу обвивше, положища въ воспоминаніе преславнаго онаго спасенія отъ руки иноплеменникъ (1 Цар. гл. 21, ст. 9): коликою честію и благоговъніемъ мы, христіане, почитати должни есмы пресвятый и животворящій крестъ Христовъ, имже адскій Голіаеъ умертвися, побъдившу его истиннъйшему нашему Давиду - Христу, имже всеродная смерть упразднися и клятва разръшися, имже мы, смертній, безсмертный животъ получихомъ, падшін в стахомъ, истлъвшін обновихомся и врази бывшіи Богу примирихомся? Аще бо прежде смерти Христовы и провлятое было древо крестное, но Христосъ, началникъ жизни и источникъ благословенія, преложилъ клятву на благословеніе, освятилъ мерзкую и проклятую форму крестную честною и пресвятою кровію своею, и орудіе смерти претвориль въ корень безсмертнаго живота и въ садъ нетлънныхъ сладостей небесныхъ. Отсюду великій онъ и небесный человъкъ. Павелъ божественный, не имълъ чимъ бы инъмъ похвалитися, точію похвалился симъ садомъ живоноснымъ: мню же (глаголеть) да не будеть хвалитися, токмо о кресть Господа нашего Іисуса Христа (Галат.

глава 6, ст. 14). И вправду: якоже бо Адаму слава н похвала и крайнее блаженство было прекрасный оный садъ рая едемскаго, тако Павлу и всемъ Апостоломъ, вупно же всемъ вернымъ, блаженство и похвала есть нетявнный сей садъ креста Господия. Сіе бо есть воистину древо живота, отъ негоже изъяхомъ плодъ безсмертія, самого Спасителя міру, Егоже твломъ и провію, единожды на креств за насъ изліянною, всегда питаемся и наслаждаемся, и яко небеснымъ врачествомъ недугъ смерти врачуемъ, и живота въчнаго кръпкое упованіе имъемъ. Сіе древо святое даетъ намъ цълбу противу онаго яда змінна, котораго первый человъкъ внусивъ, смертно отравися. Тамо убо плодъ древа райскаго преслушнику смерть принесе: здъже Христосъ, плодъ чрева дъвическаго, яко пища нетлънная и яко гроздъ животный, отъ сада крестнаго объятый, всвиъпослушающимъ Его и телу Его святому съ верою и любовію причащающимся виновенъ бываетъ спасенія и живота въчнаго

И понеже многихъ и неизреченныхъ благихъ крестомъ Христовымъ сподобихомся, надлежало бы намъ при ныившивиъ свътломъ праздницъ Воздвиженія его имвти слово воспоминателное о таковыхъ неисповъдимыхъ благодатвиъ Божінит и о преславныхъ чудесвить, силою крестною бывшихъ и бывающихъ. Но, оле нашея немощи, яко ни умомъ объяти, ни словомъ представити можемъ толикихъ преславныхъ и неизглагоданныхъ дълъ Бога нашего! Еще же и времене къ тому доволнаго не имвемъ. Имвемъ бо недалече отъ себе враговъ креста Христова, и хощемъ предложити нынъ противу лжеученія ихъ ясное показаніе о самой формъ креста, которую они разсуждають неправилно и чрезъ неразсудное свое разсужденіе кресть Христовъ безчествують, которое вредословіе ихъ есть противно слову Божію, противно святый канолической церкви, противно и естественному разуму. И весма должни есмы заблуждение сіе обличити, яко благочестію христіанскому непристойное и душамъ, кровію Христовою обновленнымъ, пагубное. Сіе убо и сотворимъ нынѣ въ честь и славу укрестованнаго Владыки, себѣ же въ ползу душевную. Тѣмже просимъ отъ Господа Бога благодатныя помощи, елико на обличеніе таковаго заблужденія, толико на наказаніе нашего истиннаго благочестія, имже крестъ Христовъ почитаемъ и силу его проповѣдуемъ. Просимъ же и отъ вашего благочестія добраго и внимателнаго послушанія.

Распрю съ нами имъютъ противницы о крестъ Христовъ таковую. Счисляютъ въ крестъ четыре части, якоже и мы; но опредъляють сія четыре части иначе, а не якоже святая соборная церковь. Первая бо часть, по ихъ мудрованію, есть правое древо крестное, на которомъ повъшено было самое тъло Христово; вторая часть древо прекое, на которомъ пригвождены были руки Его святыя; третія часть — надглавіе, или дщида Пилатова; четвертая-косое подножіе. И аще который образъ креста всъхъ сихъ четырехъ частей въ себъ не имъетъ, они того вреста не точію не почитають, но и хулять его и ругають, нарицающе образомь звъревымь и мерзостію запуствнія, стоящею на міств святв. Мы же, аще и почитаемъ крестный образъ съ надглавіемъ и подножіемъ, и распятіе Христово на такихъ крестахъ написанное, или изваянное лобызаемъ, и самый повлоняемый кресть напрестолный таковь имвемъ видомъ; обаче тою же самою честію чтемъ и четвероконечный крестъ, безъ дщицы и подножія творимый. И о семъ нынъ разсуждение да будетъ намъ отъ вышепредложенныхъ словесъ: "четвероконечный міръ днесь освящается, четверочастному воздвизаему твоему кресту, Христе, Боже нашъ".

Самое убо пребезначалное начало и всевиновная вина, присносущій и преблагій Богъ, изначала, въ сотвореніи міра, крестное четвероконечнаго страсти Христовы образа таинство премудро и явственно прообразиль есть,

сотворивъ четыре страны: востокъ, западъ, съверъ и югъ, и устроивъ четыре вътры началнъйшія: евръ, зефиръ, ворей, нотъ. Тъмже четвероконечный міръ нарицается, егоже освятилъ есть крестъ Христовъ преславнымъ воздвиженіемъ своимъ¹). Егда бо той воздвиженъ бысть отъ земныхъ нъдръ, тогда отъ Герусалима во вся четыре концы вселенныя пройде слава распятаго Христа Бога нашего, не якоже прежде апостолскимъ въщаніемъ, но уже царскими указами равноапостолнаго самодержца Константина Великаго. И аще кто не домышляется, како міръ сей четвероконечный есть, то таковому предлагается, аки зерцало, ученіе географское, въ немже четвероконечная міра сего форма зрится.

Всякая бо премудрость от Господа и съ нимъ есть во вък, якоже глаголеть богомудрый Інсусь Сираховъ (гл. І, ст. 1). Убо и Географіа отъ Господа есть, и не могутъ противницы показати, яко географское учение отъ діавола есть. Изобразують убо географы во образъ всего міра кругь, сотворше круглую черту на хартіи, и раздъляють сей (кругь) въ четыре равныя части, проведше двъ прямыя черты: первую отъ восточныя страны до западныя, вторую же отъ съверныя до южныя, и тако творятъ образъ четвероконечнаго міра, вкупів же и животворящаго креста. Убо четыре концы міра и четыре вътры, отъ четырехъ странъ дышущій на вселенную, образують четыре концы креста Христова. Четвероконечный же креста образъ среднимъ кентромъ придержится и связуется (якоже глаголеть святый Дамаскинъ: О въръ кн. 4, гл. 12), вкупъ же и раздъляется (кентромъ, точкою) на четыре части, якоже географское показуеть ученіе. И по сему разуму въ выше предложенномъ словъ четверочастный называется крестъ Христовъ. Сіе



<sup>1)</sup> Сему подобно пишеть о кресть Хрусъ Уединенный въ словъ на Воздвижение Креста, которое есть въ Минен-Четией древленисменной. Септеврія въ 14. (Собственноручная отмътка А. Иродіонова на полърукописи.)

же есть достовърно оттуду, яко церковь святая отъ древняго апостольскаго преданія вся тайны святыя четвероконечнымъ крестомъ благословляетъ и освящаетъ, и въ проскомидін убо, таковымъ образомъ креста знаменующи просфору, глаголетъ: "въ воспоминание Господа Бога и Спаса нашего Іисуса Христа", въ муропомазаніи же приглашаетъ: "печать дара Духа Святаго". Лгутъ убо противницы, буесловяще, яко четвероконечный кресть есть образъ антихристовъ, и мерзость запуствнія, стоящая на мъстъ святъ. Се бо явственно видимъ, яко знаменіе Христово есть и печать Божія есть. И якоже человъцы, запечатанніи сею печатію чрезъ таинство святаго муропомазанія, Христовы воины суть: тако и хлеби, симъ знаменіемъ знаменаніи, бывають жертва святая въ воню благоуханія духовнаго, во святый пренебесный жертвенникъ Божій чрезъ самого великаго Архіерея Христа приносимая руками служителей Его. Зане, по божественному Дамаскину, идъже есть знаменіе Христово, животворящій кресть: тамо есть и самъ Христосъ, иже есть архіерей и жертва, приносяй и приносимый, пріемляй и раздаваемый, и Единъ всяческая во всвхъ.

Глаголютъ противницы: но самый пресвятый и животворящій крестъ Христовъ быль со дщицею и съ подножіемъ, — исперва бо отъ трехъ древъ содъланъ бысть, потомъ же Пилатъ дщицу написавъ, четвертое древо приложилъ.

Отвъщаю: Не ради троичнаго или четверичнаго числа древъ святая церковь крестный почитаетъ образъ; но понеже крестъ страсть Христову въ себъ самомъ изобразуетъ. И якоже честъ образа на первообразное восходитъ, якоже глаголютъ богоносніи отцы: тако и честъ креста на самого восходитъ укрестованнаго Владыку. Крестъ убо естъ сумволъ (или образъ) Христовъ и за то самое почитается, яко естъ знаменіе Христово, якоже пишетъ святый Дамаскинъ въ книзъ четвертой о православной въръ, во главъ второй надесять. Кто же не видитъ, или кто не исповъдуетъ, яко имже образомъ въ рас-

пятомъ Христв быль образъ четвероконечнаго креста (а не осмоконечнаго), тако и въ четвероконечномъ креств есть образъ самого распятаго Христа? Тъмже и осмоконечный кресть ничтоже имать вящшее, паче креста четвероконечнаго, но оба равную имъютъ силу, равныя и чести достойни суть. Надглавіе же и подножіе (аще приложены были кресту) не существителныя части креста бяху, но прилагателныя, понеже надглавіе не главу укрествованнаго знаменуеть, но титлу Пилатову. Самая же глава Христова довольно знаменуется вышнимъ рогомъ креста. И якоже надписание Пилатово мнози отъ расколниковъ отвергаютъ и уничтожаютъ: тако и дщицу оную отложити и уничтожити мощно есть, целу и неразрушенну безъ нея сущу образу крестному. Подобно и подножіе крестное не самыя ноги Христовы знаменуеть, но мъсто оное, идъже пригвождены быша нозъ Владычни; ноги же довольно изобразуются нижнимъ рогомъ крестнымъ. И есть надглавіе убо на креств, а не въ крестъ; подножіе же подъ крестомъ, а не въ крестъ. Надглавіе яко вънецъ на образъ Христовъ, или яко терновъ вънецъ на образъ распятія Его; подножіе яко подножіе пишемое подъ ногами Его. И сей самый разумъ является отъ оныхъ евангельскихъ словесъ: написа же и титлу Пилать и положи на кресть. Не можаше ли рещи Евангелисть, по расколническому сужденію: "написа же и титлу Пилать и тою соверши крестъ"? Но онъ, яко истинный богословъ, противно расколникамъ глаголетъ: написа же и титлу Пилатъ и положи на кресть, показуя, яко кресть Христовъ и прежде титлы совершенъ бяше (крестъ). И аще кромъ титлы совершенъ бяше, колми паче кромъ подножія совершенъ есть. Существителныя бо части креста суть два древа: правое и прекое, яже, другь другу крестовидно сопоставленная и древодвиною хитростію сращенная, творять посредв себе кентръ (точку), иже есть аки сердце въ крестъ, утверждение и кръпость всего образа крестнаго. Кентромъ

(точкой) паки коеждо древо раздвляется на двв части: правое убо на вышній рогь и нижній, прекое же на десный и лъвый, и тако отъ двою древу бывають четыре части креста: зане (якоже глаголють любомудріи) часть части есть часть цвлаго (всего). Еще же и посему четыре концы суть четыре части креста, яко знаменуютъ собою четыре части укрествованнаго плотію Сыяа Божія: вышній бо рогь знаменуеть главу съ шією, нижній — тело съ ногами, десный же и левый — объ руць съ мышцами. Итако четвероконечный крестъ есть знаменіе Христово, якоже самъ глаголеть: тогда явится знаменіе Сына Человического на небеси (Мато. гл. 24, ст. 30). Аще ли же и преосвященный Питиримъ, епископъ Нижегородскій въ книзъ своей, зовомой Пращидъ (отв. 124), два древа глаголетъ двъ части креста, а не четыре, сіе свойственно глаголется, коемуждо древу именемъ части нарицаему, якоже и святый Аоанасій Великій во отвътвхъ ко Антіоху князю отъ двою древу крестъ Христовъ составляеть (тая паки два древа Евоимій толкователь псалмовъ двъ части нарицаетъ, якоже въ послъдующей главъ покажется). Четыре же концы четыре части глаголются употребително: якоже святый Дамаскинъ среднимъ кентромъ креста четыре краи его содержитъ и связуетъ. Якоже бо міръ сей среднимъ кентромъ своимъ на четыре части раздъляется, по вышереченному образу: тако и крестъ, среднимъ кентромъ своимъ связуемый, твиъ же кентромъ и раздвляется на четыре части. И аще кто коегождо древа не восхощеть на двъ равныя части разделити, таковый не можетъ кентра составити. Аще ли же коеждо древо на двъ части раздълитъ и кентромъ добръ утвердитъ видъ крестный, будетъ крестъ якоже четвероконечный, тако и четверочастный. И тако образъ міра есть въ кресть, креста же образъ въ мірь. Тако едина коего-либо древа крестнаго часть есть часть цълаго креста. Тако кентръ (средняя точка) креста знаме. нуетъ вседержителную силу Божію, четыре же краи креста образують всю тварь, содержимую силою Божіею, глаголющу божественному Дамаскину (кн. 4, гл. 12): "якоже четыри краи креста среднимъ кентромъ содержатся и связуются: тако силою Божіею высота же и глубина, долгота же и широта, сиръчь всякое видимое и невидимое зданіе содержится"

Но глаголють безстудніи святыя церкве противницы и явніи врази креста Христова: сіе разсужденіе о форм'в креста и о частіхь его новое есть и еретическое, не согласное святымъ отцемъ.

Къ нимъ же отвъщаемъ. Не новое есть и не еретичеческое, якоже вы вредословите, но самое древнее и православно-каоолическое, ибо церковь святая, разсмотряющи крестныя образы, прежде страсти Христовы бывшін, знаменій надглавія и подножія не имъвшія, но точю самый видъ спасителныя страсти и четвероконечія крестнаго прообразившія, пріемлетъ тыя честно и воспоминаетъ славно, яко самого животворящаго креста Христова явственныя образы. Нъсте ли чли въ книзъ Бытія, во главъ четыредесять осьмой, что сотвори патріархъ Іаковъ, егда, старостію преклоненъ и недугомъ сліпоты отягчень, благословляше внуки своя Ефрема и Манассію, сыны Іосифовы? Той бо Іосифъ болшаго сына своего Манассію вземъ въ лъвую руку свою, приведе подъ десницу отцу своему, меншаго же сына Ефрема десницею поемъ подъ лъвицею Іаковлею постави. Богу же хотящу меннаго Ефрема паче болшаго Манассіи возвеличити, вложи Духъ Божій въ сердце Іакову преложити руки крестовидно, и положити десницу убо на Ефрема, лъвицу же на Манассію. И тако святый онъ отценачалникъ, преложивъ руки своя крестовидно, благослови юныя дъти, вкупъ и крестный образъ тайно предначертавъ, и меншаго внука своего величество паче болшаго явно прознаменавъ. Не стерпъ предоженія сего Іосифъ, и начатъ прекословити отцу своему, дабы прямое рукоположеніе учиниль на дътвуъ; но онъ правилный отвътъ даде ему,

и будущая предрече, яко настоящая, сказуя, яко величество Манассіево предожить Богь на Ефрема: точію сіє умолча, яко по томужде образу крестомъ Христовымъ языческая первовь возведичится и прославится предъ Вогомъ паче сонмища іудейскаго. Нынъ убо, противницы, ишите вы въ премъненныхъ рукахъ Іаковлихъ образа линны и полножія крестнаго: мы же вамъ покажемъ здв образъ креста Христова, не отъ себе смышляюще, но Духу Святому върующе. Того бо благодатію вразумленъ, Іаковъ преложи руки своя крестовидно, прорицая будущая, ихже не льть есть человъку глаголати; того благогодатію и церковь святая научена, познаваеть въ премвненій рукъ оныхъ святыхъ креста Христова образъ, и поеть въ пъснехъ настоящаго торжества, аки нарочно ваше обличающи безуміе: "прообразуя престъ Христе, патріархъ Іаковъ, внукомъ благословеніе даруя, на главахъ премънены руки сотвори" (на литіи стих. 3). И паки, тожде повторяющи, утверждаеть: "рукъ премъненіе патріарха Іакова на благословеніе чадъ державное преста твоего предъявляще знаменіе" (стих. 5). Согласно сему толкуеть и старопечатная ваша книга, названная "О въръ", которую вы аки самое божественное Евангеліе почитаете. "Іаковъ (рече), благословляя сыны Іосифовы, руцв вопреки положивъ, образъ креста показа" (л. 67). Но вы убо, аще и много потрудитеся, искомаго вами не обрящете; мы же скоро и не трудно обрътохомъ, понеже въровахомъ, Емуже вы противитеся, Богу. Но и велиній во пророцъхъ Моисей, егда жезломъ своимъ удари въ море, и разступися вода сюду и сюду, и проидоша сынове Израилевы сушею посредъ моря, Фараонъ же мучитель со всевоинствомъ яко камень во глубинъ погрязе: тогда симъ преславнымъ чудомъ непобъдимое креста Христова прообразовашеся оружіе. Сухій бо путь, имже прейде Израиль, съ мокрою чернаго моря пучиною, крестовидное прекоположение имяше, еже и днесь паки велегласно воспъваетъ церковь: "крестъ начертавъ Моисей,

въ прямо жезломъ чермное пресъче, Израилю пъшеходящу: тоже обратно фараоновымъ колесницамъ, ударивъ, совокупи, вопреки написавъ непобъдимое оружіе". Видите ли, соперницы, како четвероконечіе крестное самого креста Христова образъ носитъ и непобъдимое оружіе славно нарицается? Паки егда Амаликъ воеваше на Израиля въ пустыни, повелълъ Моисей Іисусу Навину избрати мужи силныя и ополчитися противу Амалика. Самъ же возшедъ наверхъ горы съ Аарономъ и Іоромъ, руцъ свои на высоту воздвизаше, непобъдимое креста оружіе въ себъ самомъ проображая и враги своя силою его низлагая. Егда бо человъкъ руцъ распростретъ (по образу креста Христова), тогда самъ бываетъ образъ креста. И понеже трудное дъло есть руки крестообразно распростертыя на долзъ времени держати на воздусъ, а ниспустити руцъ Моисею и крестъ разорити, то было видимое паденіе Израилю, глаголющу святому писанію: егда воздвизаше Моисей руць, одольваше Израиль, егдаже опускаше руит, одольваше Амиликт: того ради Ааронъ и Горъ вамень въ мъсто престола подложити Моисею умыслиша. И съдяще Моисей на камени, они же руцъ его поддержаху, единъ десную, а другій лъвую, отъ утра даже до вечера. И одолъ Інсусъ непобъдимою силою креста, и вся враги своя яко траву посъче. Тъмже и святая церковь сію побъду, яко крестомъ благополучно совершившуюся, престу приписуеть, днесь поюще: "Моисей предъобрази тя, руки простеръ на высоту, побъждаше Амалика мучителя, кресте честный (на Госп. воззвахъ, стих. 2); и паки: "честнаго креста, Христе, дъйство прообразивъ Моисей, побъди противнаго Амалика въ пустыни Синайстви: егда бо простираше руцв, креста образь творя, укрвиляхуся людіе" (на литіи слава и нынв). Се вамъ, противницы, отъ Ветхаго Завъта тріе образи покланяемаго днесь креста Христова; прочія же множества ради оставляю. Вы же смотрите доброю своею совъстію, еюже хвалитеся, сія двъ вещи: первое, яко образи сіи

самую токмо страсть Христову четвероконечно прообразоваху, самыя существенныя части креста, — древо, глаголю, правое и прекое, — проначертаху, а дщицы и подножія не знаменоваху; второе, яко мнёніе сіе о вышеобъявленных образёх вреста Христова не новое есть, ниже еретическое, якоже блядословите, но древнее и святокаюолическое, самое святоцерковное и святоотеческое, якоже предреченными умнами церковными явно показуется. Вскую убо вы мудритеся паче самого Бога, и форму креста составляете по своему пребезумному умышленію, не доволствующеся непобёдимым оружіем четвероконечнаго креста, но еще двё частицы прилагающе, и чрезъ сіе раздоръ творяще со святою православнокаюолическою церковію?

Хощеше ли и въ Новомъ завътъ яснъйшія сихъ и сіятельнъйшія видъти четвероконечнаго креста Христова образы, и въ нихъ образъ самого укрествованнаго Христа? Видите самое животворящее древо пресвятаго креста, на немже Спаситель нашъ пригвоздися, егоже самъ на пречистыхъ своихъ рамъхъ нося, изыде во глаголемое добное мъсто, глаголющу возлюбленному Его ученику, во Евангелін: поемше Іисуса и ведоша, и нося креств свой, изыде во глаголемое лобное мъсто (Іоан. гл. 19, ст. 17). Не четвероконеченъ ли тогда крестъ бяше, понеже дщицы съ надписаніемъ еще не имяще, якоже самое Евангеліе свидътелствуеть, подножіе же прежде ногь прибивати ко кресту кая нужда бъ распинателемъ? Обаче и четвероконечный сущъ, крестъ Іисусовъ глаголется. Понеже по образу сотворенъ бъ хотящаго укрествоватися на немъ Іисуса, и той хотяше по образу его простретися и пригвоздитися на немъ. Сего ради глаголетъ Евангелисть, яко Іисусь, нося кресть свой, изыде во глаголемое лобное мъсто. Убо якоже Іисусу свое есть четвероконечіе крестное, тако и кресту четвероконечному свой есть Іисусъ. Вскую убо вы, противницы, раздъляете образъ страсти Христовы отъ четвероконечнаго креста,

крестъ же паки отмещете отъ образа и всякія чести лишаете? Не въсте ли, яко образъ страсти Христовы есть въ креств и кресть во образв, якоже учать богоносніи отцы? Приложены ли быша кресту дщица съ надписаніемъ и подножіе, якоже глаголете? Но сія, яко не существителныя части креста, послъди и отложены быша. И сего ради, егда царица Елена обръте въ нъдръхъ земли сокровенный крестъ Животодавца и съ нимъ два разбойниковъ, не возможе познати креста Христова, зане вси тріе равни бяху. Тъмже и чудотворнаго потребова знаменія, и тогда познано бысть животворящее древо, егда мертвой отроковицъ животъ дарова. Не четвероконечный ли крестъ самъ Богъ показа на небеси благочестивому царю Константину, и повель ему таковымъ образомъ содъдати крестъ, да тъмъ побъдитъ воставшаго на него пребеззаконнаго мучителя Максентія, еже и бысть? Ибо Константинъ, повинуяся повельнію Божію и многоцівнюе свое сокровище дражайшія любве ко Христу являя, златый крестъ со многоценнымъ каменіемъ сотворивъ, повелъ носити его предъ лицемъ воинства своего: и тако здаго своего супостата, яко Моисей Фараона и яко Інсусъ Амалика, славно побъди силою непобъдимаго христіанскаго оружія. И бысть тогда ръка Тиверъ гробъ Максентію со всевоинствомъ его, якоже морская пучина Фараону. А яко четвероконечный бъ крестъ онъ небесный, показуетъ подобообразный ему здатосіяющій крестъ, Константиновъ щить и побъдителное, съ небесе данное оружіе нарещися достойный, его же восточная святая церковь, яко даръ многоценный, посла возлюбленной сестръ своей церкви россійстьй, иже и донынъ стоитъ въ преименитомъ градъ Москвъ, во всечестнъмъ храмъ пресвятыя Матере Божія. Се вамъ небесное знаменіе, о непокоривіи! Се отъ самого Бога посланное вамъ обличение, егоже аще не видите, слъпи есте душевныма вкупъ и тълесныма очима. Аще ли же, видяще сію свътльйшу солнца истину, поко-

Digitized by Google

ритися ей не хощете, паче же ратуете ю: горе вамъ, пребеззаконніи лжеучители! Не намъ бо противитеся, но самому Богу; и четвероконечнаго страстей Христовыхъ образа отвергающеся, отвергается самого Сына Божія. И кто бы могъ по достоинству восплакати о толикой погибели вашей? Развъ Павелъ божественный, иже и плачетъ о таковыхъ въ посланіи къ Филипписеомъ, во главъ третіей (ст. 17—19), и жалостно вопіетъ на нихъ, нарицая враги креста Христова; утверждая же ученики своя, глаголетъ: подобни ми бывайте, братіе, и смотряйте тако ходящія, якоже имате образъ насъ: мнози бо ходять, ижже многажды глаголахъ, нынъ же и плача глаголю, враги креста Христова, имже кончина погибель, имже богъ чрево, и слава въ студъ ихъ, иже земная мудрствуютъ.

Глаголютъ противницы: четыре части крестъ имать, и аще едина отъ нихъ убудетъ, то уже своего образа не являетъ (Минея Четія. Древлеп. февр. 14 день въжитіи св. Кирилла Философа).

Отвъщаемъ: Сіе не противно намъ есть, яко и мы тожде глаголемъ, яко четыре части имъетъ крестъ, тоесть четыре концы, вышній и нижній, и десный и лъвый, и аще единъ изъ нихъ убудетъ, то уже крестъ своего образа не являетъ.

Прекословять противницы, глаголюще: четыре части креста суть четыре древа, правое и прекое, и подножіе и дщица.

Отвъщаемъ: Образъ креста есть образъ человъка, рудъ распростершаго. Тако бо ваша прежеланная книга, глаголемая дО въръ", глаголетъ: "человъкъ, рече, по образу креста сотворенъ есть, егда бо рудъ распростреть, то явъ креста образъ покажетъ (Слово о крестъ. Кн. о въръ, гл. 12). Такожде и Дамаскинъ святый крестъ сумволъ Христовъ глаголетъ, приводя словеса самого Господа: тогда явится знамение Сына Человъческаго на небеси. И аще, по словесемъ книги вашея, человъкъ рудъ распро-

стершій есть образъ креста Христова, то и вопреки кресть есть знаменіе человъка, руцъ распростершаго. Паки, аще по Дамаскину кресть есть сумволь Христовъ, сиръчь образъ укрествованнаго Христа: то и обратно Христосъ, изволивый укрествоватися, первообразное есть креста своего.

Тако ли? Аще инако речете, явную лжу возглаголете; аще ли тако, то четыре части креста суть четыре концы его, якоже и распятаго Христа четыре началныя части богомужныя плоти его видимъ: главу съ шіею, тъло съ ногами и двъ руцъ съ мышцами. Сими бо первообразное креста составляется, и сія крестъ въ себъ изобразуетъ. Почто убо глаголете, яко четвероконечный крестъ лишенъ есть образа крестнаго? Се бо ваша книга, юже не менше Евангелія почитаете, явъ обличаеть васъ, глаголющи: "человъкъ, егда руцъ распростретъ, то явъ креста образъ покажетъ". Нынъ убо, или книги своея держащеся, о заблужденіи своемъ покайтеся и четвероконечному кресту съ нами честь воздайте; или четвероконечный крестъ безчествующе, отвержите книгу свою. И аще книгу отвержете, лишитеся оружія своего, егда ратоборство съ нами имъти будете о сложении перстовъ; аще ли книги держитеся, то нынъ обезглавлены есте своимъ мечемъ, якоже древній Голіаоъ. И аще вы своей книзъ не послъдуете, множае паче церковь не послъдуетъ и послъдовати не должна есть таковому заблужденію вашему, зане же церковь есть невъста Христова, вы же противницы есте Христа. Зрите же, что и святіи отцы мудрствують о знамении крестномъ, еже рукою на себъ творимъ. Не самое ли знаменіе Христово глаголютъ? Не самый ли кресть Христовъ нарицають? Предреченная убо книга ваша, приводящи словеса святаго Кирилла Іерусалимскаго, согласуеть имъ, тако глаголющимъ: "не стыдимся креста Христова, но во всъхъ дълъхъ нашихъ знаменаемся имъ, востающе и глаголюще, ходяще и съдяще, ядуще и піюще, и вкратце рещи — во всякомъ дълъ"

(л. 72). Тамо же приводить святаго Ефрема, тако глаголюща: "назнаменаемъ на дверехъ и на челъхъ нашихъ, на уствуъ и на персвуъ и на всвуъ удесвуъ животворящій кресть, и темь непобедимымь христіанскимь оружіемъ вооружаемся на видимыя и невидимыя полки вражія". Святый Дамаскинъ о креств и о крестномъ знаменіи тако глаголеть: "сей намъ знамение дадеся на чель, якоже Израилю обръзаніе". И паки: "идъже знаменіе Христово есть, тамо и самъ Христосъ есть". Что сихъ свидътельствъ достовърнъйше? Что же доводовъ сихъ кръпчайше? Не о четвероконечномъ ли крестъ глаголютъ сіи святіи отцы? Воистину о четвероконечномъ: ибо знаменіе крестное, еже рукою творимъ на чель, въ первенствующей церкви отъ самъхъ святыхъ Апостоловъ уставлено есть, и прежде Воздвиженія животворящаго древа крестнаго воздвизашеся върными сей божественный Царя небеснаго сумволъ. Но сіе креста Христова знаменіе общимъ согласіемъ вси христіане четвероконечно на лицахъ своихъ творять, подножія и діцицы, яко излишнихъ и въ сумволъ Христовъ неприличныхъ частицъ, не полагающе? Обаче Кириллъ святый и Дамаскинъ Христово знаменіе и истинный кресть испов'ядують тое четвероконечное знамение крестное. Тъмже четвероконечный кресть, равнъ якоже и осмоконечный, силы Божія и благодати исполненъ есть и чести и поклоненія достоинъ. яко знаменіе и печать самого Христа, Спасителя нашего. Вы же, противницы, симъ знаменіемъ знаменующеся, въруете ли, яко Христово есть знаменіе, понеже четвероконечно есть, или не въруете? Аще въруете, то уже отложите распрю сію пребезумную. Аще не въруете, то извъстно есть, яко отвергостеся Христа, и Христосъ отвержется васъ, глаголя: не въмъ васъ! О, несмысленнім и пребеззаконіи кривотолки! О, и жидовъ жестокосерднъйшін отступницы! Жидове бо за то самое ненавидять знаменія престнаго, яко Христа распятаго ими образуеть; вы же, Христа чтуще, знаменія его отмещетеся и печатію

антихристовою ругателно нарицаете, и въ таковомъ пребезумномъ мнѣніи, въ таковой сѣти діаволской заплетшеся, благодать Божію въ скверну предагаете, тѣла и крове Христовы якоже бѣси бѣгаете, и всѣхъ таинъ церковныхъ лишившеся, всея спасителныя силы совлекшеся, хощете своими вымыслами спасеніе получити, не слышаще страшнаго превѣчнаго гласа: аще кто во Мнъ не пребудеть, извержется вонь, якоже розга, и изсышеть: и собирають ю, и во огнь влагають, и сгараеть (Іоан. гл. 15, ст. 6).

Мы же, слышателіе православніи, не ревнуемъ врагомъ креста Владычня, не послъдуемъ симъ пребеззаконнымъ джеучителемъ, но съ матерію своею святою каоолическою церковію свято и православно мудрствующе, равнъ почтимъ оба вида животворящаго креста, якоже съ подножіемъ и дщицею, тако и кромъ сихъ прилагаемыхъ частицъ. Не дщицею бо Пилатовою спасохомся, но распеншимся Христомъ; ниже подножіемъ крестнымъ умныя и чувственныя побъждаемъ враги, но самъмъ святымъ и животворящимъ крестомъ Христовымъ. Креста же первообразное есть самъ Христосъ, а крестъ есть знаменіе Христово, имже въ таинствъ святаго муропомазанія запечатахомся, имже всегда, яко овцы Христовы, знаменуемся, имже церковь святая тайны, отъ Христа преданныя, освящаетъ и совершаетъ, имже купель святаго крещенія благословляеть, и евхаристію священнодъйствуеть, и прочая таинства освящаетъ (Златоустъ, на Мо., нрав. 54. Камень въры, догмать о преств, часть 1, глава 4). Свята ли суть дщица и подножіе? - но крестомъ освятишася, а крестъ Христомъ, Христосъ же Самъ есть источникъ освященія и жизни податель и всёхъ благихъ неистощимое сокровище. И якоже копіе, трость, губу и гвоздіе, аще и почитаемъ за прикосновеніе пречистьй плоти Христовъ обаче не освящаемъ сими таинъ церковныхъ, ниже отъ образовъ ихъ благодать кую почерпаетъ: тако и дщицу Пилатову и подножіе вреста, аще съ распятіемъ

Христовымъ на крестъ изобразуемъ, не въ освящение таинъ церковныхъ сіе творимъ, но въ воспоминаніе исторіи евангельскія, яко титла бъ на крестъ и нозъ Христовы на своемъ мъстъ пригвождены стоястъ. Самое же спасеніе наше во Христъ да въруется, и крестъ Христовъ, яко знаменіе и печать его, нами да почитается, яко да тъмъ и мы побъдимъ вся враги своя видимая и невидимая, и получимъ обътованная благая, благодатію Христа Бога нашего, емуже слава, честь и поклоненіе подобаетъ купно со Отцемъ и Святымъ Духомъ, нынъ и присно и вовъки въковъ. Аминь.

(Продолжение въ слъд. №).

# Мое откровенное повъствованіе о жизни въ расколъ и по выходъ изъ раскола<sup>1</sup>).

вмъсто предисловія.

(Письмо въ Редакцію.)

'Достопочтеннъйшему, приснопамятному и многоуваемому старцу, отцу архимандриту Павлу, и многоуважаемому честному старцу Н. И. Субботину, съ глубокимъ чувствомъ и почтеніемъ кланяюсь вамъ по нижайшему поклону.



<sup>1)</sup> Предлагаемое читателямъ "Повъствованіе" П. М. Хахалкина сообщаеть любопытныя свъдънія о приуральскихъ и сибирскихъ раскольникахъ, служащія цъннымъ дополненіемъ къ напечатаниымъ въ "Братскомъ словь" разсказамъ о нихъ Е. Г. Угрюмова (1888 г. т. II, стр. 367—388; 1889 г. т. I, стр. 471—484) и другихъ (1890 г. т. II. стр. 725—739). Не говоримъ уже о томъ, что оно, какъ и всъ подобнаго рода повъствованія, представляеть новый назидательный примъръ старообрядца, ищущаго истины, который путемъ внимательнаго чтенія постепенно выходить изъ тьмы раскола и вступаеть въ единеніе со святою церковію. "Повъствованію" своему П. М. Хахалкинъ предпослалъ, въ видъ предисловія, письмо въ редавцію, которое мы, съ искренней ему благодарностью, ръшились также напечатать, хотя и въ сокращеніи.

Давно я обоихъ васъ знаю, — васъ, Николай Ивановичъ, по изданію "Братскаго Слова", которымъ прежде снабдъвалъ меня преосвященный Владиміръ, бывши епископомъ Томскимъ (нынъ Нижегородскій), и теперь снабдъваетъ священникъ Богоявленской церкви въ городъ Томскъ, о. Евенмій, а васъ, высокопреподобнъйшій о. Паведъ, по вашимъ сочиненіямъ (въ двухъ томахъ; третьяго, къ сожальнію не имью) и по статьямъ на страницахъ Братскаго же Слова. Но вамъ-то я совсвиъ не извъстенъ, хотя Е. Г. Угрюмовъ, въ своемъ письмъ изъ Томска, упомянулъ и меня въ числъ обратившихся изъ раскола въ православіе "искусныхъ и способныхъ входить въ бесвды съ мнимыми старообрядцами" (Брат. Сл. 1889 г. т. 1, стр. 481). И вотъ захотвлось мив поведать вамъ о себъ чрезъ откровенное описаніе моей жизни въ расколь и моихъ сношеній съ раскольниками. По поводу же словъ, сказанныхъ о мив Е. Г. Угрюмовымъ, замвчу вотъ что. Справедливо онъ пишетъ о моихъ сношеніяхъ съ раскольническимъ начетчикомъ, по Тюменскому согласію, Иваномъ Фотвевымъ Суриковымъ: съ нимъ была у меня переписка по обращении моемъ изъ раскола и не мало бесъдъ, о которыхъ упоминаю въ моемъ "Откровенномъ повъствованіи"; а что будто бы и я человъкъ искусный въ писаніи, это, по моему испреннему сознанію, сказаль онъ напрасно. Искусные люди не таковы, какъ я! Если и пріобрыль я нікоторое разумініе писанія, то съ помощію вашего же изданія книжекъ и книгъ: онв помогли мив обратиться и изъ раскола въ православіе. Меня недавно упрекнулъ соперникъ мой Суриковъ, будто напрасно я оставилъ читать старыя книги, а читаю только новенькія. Я отвъчаль ему, что и старыя книги не оставиль читать, а если бы не читалъ новыя, то многаго не зналъ бы изъ писанія, что теперь знаю, да и старыя книги плохо понималь бы. На это онъ ничего мнв не отвътилъ. А "Братское Слово" я такъ полюбилъ читать, что кажется все удовольствие мое отняль бы тоть, вто запретиль бы мнв читать его. Книги я читаю обывновенно сидя за объдомъ и ужиномъ (въ рабочее время только и досужаго времени, что за столомъ почитать), - и вотъ однажды родитель мой сделаль попытку отобрать у меня книжку "Братскаго Слова", взяль и положиль на мъсто. Но я, ничего не сказавши ему, взялъ книжку опять и читалъ все время объда. Благодарение Богу! -- родитель болъе не препятствовалъ и не препятствуетъ миъ читать. А не было бы возможности прочитать и читать книги архимандрита Павла и "Братское Слово" (не говорю уже о Выпискахъ Озерскаго и прочихъ книгахъ), я поднесь можетъ быть оставался бы слепымъ. Раньше, хотя и читаль я старыя книги, но во многомъ не зналь, что читаль, и силы читаемаго пе понималь; отъ прочтенія же новыхъ книгъ получилъ болве здравое понятіе святаго писанія и большее въдъніе старыхъ внигъ. Все это плоды вашихъ, отецъ Павелъ и Николай Ивановичъ, трудовъ. Многихъ, въ томъ числъ и меня, извели вы изъ погибельнаго раскода чрезъ посредство изданныхъ вами внигъ; а Іеремін пророку сказаль Господь: аще изведеши честное отъ недостойнаю, яко уста моя будеши (Іерем. гл. 15, ст. 19). Я не знаю, которымъ бы образомъ могъ достойно возблагодарить васъ. Дай вамъ Господи пожить многія лета и послужить на вящшую пользу святой церкви и на просвъщение блуждающихъ во тмъ раскола!

Поедику же я вижу изъ «Братскаго Слова», что вы пріемлете и охотно печатаете жизнеописанія обратившихся изъ раскола и разныя извъстія о расколь и раскольнивахъ, то и ръшился обратиться съ покорнъйшей просьбой къ вашей милости: просмотрите предлагаемое убогое мое начертаніе. "И аще благо (скажу словами священнаго писанія) и прилично сочиненію, сего и самъ хотъхъ; аще же малоцънно и мърно, сіе по возможности моей бъ" (Кн. 2 Маккав. гл. 15 ст. 39). Грамотъ учился я самоукомъ и все написанное мною наполнено грамматическихъ ошибокъ; и я съ тою только надеждою писалъ, что всъ таковые недостатки вы исправите, ибо слышу и знаю, что вы не оставляете въ презръніи прозьбы и предложенія обратившихся изъ раскола въ православіе и ревнующихъ о пользъ и спасеніи именуемыхъ старообрядцевъ, но исправивъ ихъ писанія печатаете на страницахъ "Братскаго Слова". Сего ради и я, дерзая, прошу вашу милость: если мало-мало убогое мое начертаніе достойно предать гласности, то, Господа ради, исправивъ потрудитесь и его напечатать.

Въ "Повъствованіи" моемъ я говорю о нашихъ. томскихъ, джеучителяхъ раскода, съ которыми приходилось имъть сношенія; скажу здёсь еще и о другихъ, о которыхъ не пришлось упомянуть тамъ. Въдь въ нашей Томской тайгъ много есть разныхъ севтъ и ложныхъ учитедей. Есть у насъ давнишній пришлецъ (кажется изъ Колыванской тайги), тамошнихъ лжеучителей, какихъ-то Черновыхъ1), ученикъ, именемъ Пантелеимонъ (попросту вовутъ его всв Пантюхой). Онъ дошель до такого нечестія, что и Богу не молится и креста на себъ не носитъ. Въ 1888 г. онъ пришелъ во мит на недълю учиться пимы катать. Я училь его, и о многомъ съ нимъ говорилъ. Что ни приводилъ ему отъ священнаго и святоотеческаго писанія о церкви, о таинствахъ, о совершителяхъ таинствъ, оказалось, что все это онъ знаетъ; онъ даже на память приводилъ правила церковныя, въ обличение безпоповцевъ. Но такъ какъ въ настоящее время, по его ученію, нътъ уже ни церкви, ни священства, ни таинствъ, то онъ и остается безъ всякихъ видимыхъ спасительныхъ средствъ, при одномъ сердечномъ воздыханія. Я убъждалъ его, чтобы онъ Богу молился; а онъ отвъчаетъ: "боюсь грвха!" Я говорю: если это по твоему грвхъ, то я возьму его на себя; только молись! Но онъ и на это не согласенъ. "Нътъ. - говоритъ, - боюсь настав-

<sup>1)</sup> Объ этихъ Черновыхъ см. въ *Врат. Сл.* 1890 г. т. II, стран. 735-737. *Ред.* 

ницы (проживающей у Черновыхъ)! — Повдемъ-ка ней! она и тебя научить; она шибко грамотная, сорокъ лътъ сидитъ надъ Библіей!"1) Но считая гръхомъ модиться, онъ однакоже не поставляетъ гръха въ томъ, чтобы празнословить и срамныя слова говорить. Въ 1889 г. одинъ лжемонахъ - бъглопоповецъ успълъ этого Пантюху перевести въ свою секту (говорятъ, посуливши ему невъсту). Послъ этого одинъ безпоповецъ спросилъ его: ты, говорятъ, въ часовеннымъ перешелъ, и Богу молишься, и крестъ на себъ носишь? - "Молюсь-то, молюсь! - отвътилъ онъ: -- да какъ свиньъ тяжело на небо глядъть, такъ и мив Богу молиться! А крестъ-то на шев какъ двухпудовая гиря виситъ". Зимой 1890 г. встрътилъ его мой родитель и спросиль: ты молишся ли нынъ Богу-то? — "Да, — отвътилъ онъ, — по три поклона въ недвлю кладу!" Вотъ какіе встрвчаются между нашими безпоповцами!

А вотъ какіе бываютъ учители и у нашихъ бъглопоповцевъ, или какъ ихъ вовутъ у насъ, часовенныхъ. Надобно свазать, что наши часовенные раздълились надвое: расколъ у нихъ произвелъ одинъ лженнокъ, по имени Еворосинъ, велеръчивый и порядочный кривотолкъ: онъ сталъ проповъдывать о пророкахъ и объ антихристь, какъ настоящій безпоповець, требуеть и непокорности гражданской власти. Въ небольшой его общинъ былъ его овцею старикъ Маклаковъ, совершенно свдой, но малограмотный; а потомъ отделился отъ него, и вотъ по какой причинъ, какъ разсказывалъ мнъ мой пріятель М. М. Любимцевъ. Однажды на праздникъ у последователей Евфросина было собраніе, на которомъ присутствовалъ и Маклаковъ, но Богу съ ними не молился. Во время моленія пришель сюда Любимцевь и, примътивъ, что Маклаковъ не молится, спросилъ его послъ: ты от-

<sup>1)</sup> Річь идеть, віроятно, о сожительниці Макара Чернова— Катерині Дмитрієвой: см. тамъ же. Ред.

чего не молился съ ними? Маклаковъ указалъ на Еворонина и говоритъ: "онъ неладно поставленъ на учительство"! Тутъ Любимцевъ попыталъ у нихъ, какъ они ставили Евфросина на учительство, и вотъ что узналъ. Однажды Еворосинъ пришелъ въ своимъ и началъ отказываться отъ учительства ради какихъ-то великихъ грвховъ своихъ. Его стади уговаривать, чтобы не отназывался. Евфросинъ сказалъ: "ну ладно; если вы исполните мою заповъдь, буду опять вашимъ учителемъ". Ему отвътили: исполнимъ если можно; но какая же заповъдь? --"А вотъ, -- говоритъ, -- я лягу подъ порогъ, а вы всв пинайте меня ногами: если я стерплю, то буду опять вашимъ учителемъ, а если не стерплю, тогда не буду". Согласились. Евфросинъ легъ къ порогу и всв пнули его ногой по разу. Евфросинъ стерпълъ, и это признали поставленіемъ его на учительство. Послъ Маклаковъ догадался, что это поставление нельпое и отдылился отъ Еворосина, - не сталъ вмъстъ съ нимъ и его послъдователями молиться. Тъ стали упревать за это Маклакова, -говорили: "ты всёхъ насъ старше, тебе следовало учить насъ, а ты первый пнулъ ногой Евфросина!" — "А вы почто не сказали мив, что это неладно? - Я бы не пнулъ!" отвътилъ имъ Маклановъ. Вотъ и судите о разумъ нашихъ кривотолковъ...

Есть у насъ и окружники, но тоже весьма скудоумные. У нихъ какъ-то составилась бесъда съ упомянутымъ Суриковымъ, — бесъдовали объ австрійской іерархіи. Суриковъ говорилъ окружникамъ: "сознайтесь же по крайней мъръ, что у васъ 180 лътъ не было епископа!" Они сознались. — "Значитъ у васъ есть провалъ, у васъ яма!" — говорилъ имъ Суриковъ. Они и съ этимъ согласились, — сказали: "у насъ яма; а у васъ еще больше"! На это Суриковъ замътилъ имъ: "у насъ хоть и больше яма, да мы имъемъ изъ нея выходъ". Такъ то Суриковъ осудилъ и себя, признавшись, что сидитъ въ ямъ, а не пользуясь выходомъ изъ нея, который ему извъстенъ.

Но о Суриковъ я буду довольно говорить въ моемъ "Повъствовани".

Теперь еще къ вамъ прозьба. Въ первой половинъ 1888 г. имълъ я возможность прочитать книгу Каптерева: "Патріархъ Никонъ и его противники". Книга эта обносится въ рукахъ именуемыхъ старообрядцевъ и уважается ими только за одну любимую ими половину; а другая, думаю, не должна быть пріятна имъ, такъ какъ въ ней находится и горькая для нихъ правда, которую однако они не хотятъ видъть. Намъ приходится слышать ихъ ссылки на эту внигу, поэтому желательно бы получить вашъ разборъ на нее, который я имълъ счастіе читать въ "Братскомъ Словъ".

Итакъ простите, Бога ради, моей грубости и невъжеству высокопреподобный отче Павле и милостивый благодътель Николай Ивановичъ, и не оставьте просмотръть мое "Откровенное повъствованіе", которое за симъ предлагаю.

Петръ Хахалкинъ.

# Мое откровенное повъствованіе.

T.

Рожденіе въ православной церкви. — Совращеніе родителя въ расколь. — Перекрещиваніе. — Хулы родителя на православную церковь и опасеніе суда за нихъ. — Тогдашніе раскольническіе лжеучители. — Мое жалкое ученіе грамотъ. — Переходъ въ другую секту и второе перекрещиваніе.

Сначала родители мои принадлежали къ православной церкви, именно къ единовърческому приходу села Неволина, близъ города Кунгура: поэтому крещеніе совершено было надо мной единовърческимъ священникомъ. Я былъ первенецъ у родителей. Чрезъ два года послъменя родился мой братъ. Родители наши тогда ревностносъщали святую церковь, а дъдъ былъ и еще ревностнъе въ посъщеніи святыхъ храмовъ. Затъмъ вскоръ,

около 1860 года, послъдовало и соврашение нашихъ родителей въ расколъ.

Въ нашей деревив (Шадейкъ) появились уже тогда расколо-учители. Они собирались на моленіе къ одному старичку, Михаилу Петровичу, въ баню. Въ банъ молились они для того, чтобы укрыться отъ начальства, а притомъ и отъ антихриста. Родитель мой любопытствовалъ ходить къ нимъ въ собраніе, и мало-по-малу увлекся въ ихъ секту. Лже-учители, видя его усердіе и сочувствіе, обратились къ нему съ вопросомъ:

— Ты, Дмитрій Яковлевичь, какъ насъ признаешь, — за христіань, или нъть?

Родитель отвътиль: за христіанъ.

Одинъ изъ учителей, Александръ Егоровъ Блиновъ, сказалъ ему: "тебъ надо началъ принять".

Родитель тотчасъ же согласился на ихъ предложеніе, и принялъ "началъ". Возвратившись домой, сказалъ объ этомъ своему отцу, — моему дъдушкъ. Дъдушка закричалъ на него и настойчиво потребовалъ, чтобы родитель мой ходилъ въ единовърческую часовню каждое воскресенье и праздникъ (въ Шадейкъ было двъ часовни — православная и единовърческая). Родитель въ оправданіе себъ сказалъ: гдъ еретики сходятся на молитву, въ церкви, или въ часовнъ, или въ дому, тамъ Господь не пребываетъ, но бъсове живутъ.

Дъдушка спросиль: гдъ это писано?

Родитель отвътиль: въ Кормчей!

Дъдушка не повърилъ ему; однако и самъ скоро совратился въ расколъ.

Когда пришелъ великій постъ, начали мы готовиться къ перекрещенію въ расколъ. Много земныхъ поклоновъ пришлось намъ положить тогда: это мы несли правило. Я былъ еще маленькій; но помню, какъ это было. Поклоны клали мы не на самый полъ; а были подъланы для каждаго скамейки, у которыхъ двъ переднія ножки были сдъланы выше заднихъ, на скамейку полагался подручникъ: на подручникъ мы и клали поклоны.

По окончаніи правила насъ крестили. Это крещеніе для меня до сихъ поръ памятно: меня съ братомъ крестили въ большомъ водовозномъ чану въ конюшнѣ! Крестителемъ былъ Никаноръ Алексвевичъ Лвпихинъ.

Въ томъ же году, какъ отступили мы отъ св. церкви, 28-го августа, когда въ нашей деревив бываетъ престольный праздникъ Флору и Лавру, приходскій священникъ съ крестомъ и со святой водой, по обычаю, зашелъ и въ нашъ домъ. Священникъ хотель покропить святой водой моего родителя; но родитель не допустиль его, замахалъ руками и сказалъ священнику (оле дерзости!): не скверни! Священникъ спросилъ: развъ вода скверна? Родитель отвътилъ: скверна! Священникъ спросилъ: и крестъ скверный? Родитель отвътиль тъмъ же отвътомъ. Священникъ заявилъ объ этой дерзости моего отца прилучившимся тутъ двумъ нищимъ и привлекъ его къ суду. Родитель, боясь отвътственности, разыскаль вышеупомянутыхъ нищихъ и упросилъ ихъ не показывать такъ, какъ онъ выразился, если они будутъ спрошены. При показаніи, дъйствительно, они солгали, — сказали только: "мы слышали, что онъ (родитель) называлъ что-то сквернымъ, но не знаемъ что; онъ, быть можетъ, себя называлъ сквернымъ". Такъ дъло и кончилось безъ послъдствій для родителя.

Отецъ мой, ругаясь надъ крестомъ и святою водой, дъйствовалъ совершенно согласно духу своихъ тогдашнихъ учителей, упомянутыхъ Лъпихина, Блинова и еще какого-то Василія Кузятскаго (Кузята — деревушка, отъ нашей деревни версты три). Они проповъдывали, что антихристъ уже пришелъ въ міръ и все осквернилъ. Браки законные отвергали, святымъ иконамъ, писаннымъ православными иконописцами, не покланялись, а Василій Кузятскій деревянныя даже кололъ и сжигалъ, а мъдныя на пуговицы переливалъ! Пищу приготовленную мірскимъ человъкомъ, отнюдь не употребляли. Родитель мой былъ самовидцемъ слъдующему случаю. Однажды въ воскрес-

ный день поутру пришель къ вышепомянутому старичку, въ нашей же деревив, Михаилу Петровичу. Старикъ въ подпольт Богу молился (въ подпольт онъ молидся потому, что скрывался отъ міра; модиться же въ домъ, по его мивнію, значило бы молиться посреди міра), а жена его, ему единовърная, но только отъ міра не укрывавшаяся, готовила ему пирогъ съ грибами, и вотъ какимъ чудеснымъ образомъ (расказывалъ родитель мой) загибала она пирогъ про своего старика: голыми руками ей стряцать для него было нельзя, потому-что она въ міру жила, - поэтому она корочку пирога разложила наскатерткъ и сквозь скатерку же загнула пирогъ, но защипать-то никакъ и не можетъ черезъ скатертку! Взяда, да и щипнула голыми пальцами, да при этомъ и выбранилась: "охъ ужъ миъ эта стряпня". До такихъ мелочей доходили наши лжеучители! Впослъдствіи же времени о всемъ этомъ они стали понимать иначе, - стали то одно измънять, то другое.

Одинъ изъ молодыхъ людей, Матвъй Алексвевичъ Хандриковъ, порядочно грамотный, обладавшій къ тому же и даромъ слова, сталъ обличать своихъ учителей лжеученія, и ділаль это не безь ціли: захотілось самому быть учителемъ! Однажды онъ куда-то повхалъ изъ деревни Ершовъ, которая близъ завода Быму, довхалъ до какой то рвчки, слвзъ съ подводы, раздвлся и окрестилъ самъ себя. Живо образовалось около него отдъльное общество. Наше общество именовалось Васильевымъ (по первому лже учителю Василью Кузятскому) братствомъ, а новое, Матвъевымъ, — впослъдствіи оно стало именоваться Сухорицкимъ, потому-что Матвъй окрестился къ сухорицкимъ. Почему же онъ отъ сухорицкихъ ни отъ кого не принялъ крещенія, а самъ себя окрестиль? На это у него быль готовый отвътъ: я-де самъ себя окрестилъ опаснаго ради случая, чтобы не подвергнуть сухорицкихъ гоненію, если бы узналось, что они меня крестили. Но въ сущности у него тутъ была сдълана уловка на тотъ случай, если окажется и сухорицкое общество неистиннымъ: тогда ему легко будетъ отъ нихъ отдълиться и завести свою совершенно отдъльную, ни въ чемъ не погръшимую церковь.

Между тъмъ минудо миъ 6 лътъ, и у меня появилась пламенная ревность учиться грамотв. Въ это время въ нашей деревнъ одна изъ старыхъ дъвицъ набрала мальчиковъ и дъвочекъ учить грамотъ. Училась у неяи моя тетка, сестра моего родителя. Учительница эта учила по недълъ у каждаго изъ учениковъ на дому. Поэтому не одну очередь ученики ходили учиться и въ нашъ домъ. Видя и слыша происходившее въ нашемъ домъ ученіе, я болье и болье горьль желаніемь учиться грамотъ и сталъ убъдительно просить родителя, чтобы отдалъ меня въ ученіе. Но онъ радъ былъ, дождавшись, что я подросъ и могъ кое въ чемъ помогать ему: поэтому и не хотвлъ отдавать меня въ научение грамотв, чтобы не отвлекать отъ работы. Я со слезами просилъ; а онъ долго не обращалъ вниманія и на слезы. Между тъмъ пришло лъто; дъвица учение прикратила, и я остался со скорбію, что не исполнилось мое желаніе. На другую зиму опять приступиль я къ родителю съ просыбами, чтобы отдалъ меня учиться грамотъ къ волостному писарю: отецъ смиловался, позволилъ мнъ ходить въ учителю. Этотъ учитель, волостной писарь И М. Смъткинъ, собраль насъ учениковъ человъкъ до десятка и началъ учить славянской грамотъ. Цълую недълю учились мы у него очень хорошо; но съ воспресенья запировалъ нашъ учитель, да такъ и бросилъ насъ учить. Я въ недълю выучился уже просодіи; а далье и сталь учиться самоучкою. Въ зиму выучилъ до трехъ касизмъ. Въ слъдующую затемъ зиму родитель уже не отдалъ меня ни къ кому въ научение грамотъ, чтобы не отвлекать отъ работы. Пособляя ему кое-что рабогать, такъ и забросилъ я учиться.

Между тъмъ вышепомянутый М. А. Хандриковъ зани-

маль болье и болье видное мьсто между сухоричанами, такъ что многіе старообрядцы другихъ секть обращали на него вниманіе. И родитель мой началь похаживать къ сухоричанамъ; потомъ и онъ и дъдъ перекрестились въ сухорицкую въру, ибо сухоричане перекрещивали приходящихъ отъ Васильева братства: того же лъта перекрестили и меня съ братомъ въ ръчкъ, именуемой Плющихою, въ небольшомъ омутъ. И вотъ мы стали опять новыми христіанами...

#### II.

Переселеніе въ Томскую тайгу и ознакомленіе съ здішними старообрядцами. — Обученіе грамоті. — Пойздка на родину для призыва къ военной службі. — Бесін православнаго миссіонера со старообрядцами въ Шадейкі. — Возвращеніе въ Томскую тайгу. — Вступленіе въ бракъ. — Чтеніе книгъ и переміна понятій.

Когда семейство у моего родителя увеличилось (было уже пять сыновъ и двъ дочери) онъ озаботился, какъ бы охранить насъ отъ соблазновъ: ревность жить благочестиво была у него большая. Вотъ и задумалъ онъ увезти насъ въ тайгу, ибо слава несется, что въ Томскъ нашихъ христіанъ много и всё живутъ благочестиво. Мы имъли рекомендацію отъ кунгурскаго мъщанина Л. К. Ковригина къ живущему въ тайгъ И. М. Рогозину, нашему христіанину: къ нему и прівхали. Онъ принялъ насъ хорошо. Въ праздникъ Успенія Пресвятыя Богородицы у него бываетъ собраніе всей братіи: въ этотъ праздникъ и мы у него съ прівзда гостили. Служба была торжественная, но въ то же время для насъ казалась и странною, новою: ибо здёсь поють на онг. На праздникахъ объды бываютъ здёсь харчистые; но вина не бываеть, а приготовляють квась медовый — пьяный. Къ концу объда гости и охмельють, заговорять за столомъ кто что вздумалъ...

Мить было 15 леть, когда родитель переселился въ Томскую тайгу. Поместились мы жить въ квартире на па-Братское Слово. № 18.

Digitized by Google

секъ. Зимой занимались пимокатною работою; а я въ тоже время твердилъ и Псалтырь. Какъ только умою руки къ объду, или къ ужину, сейчасъ берусь за книгу, и покамъстъ готовится на столъ, сколько могу поучусь. Желаніе учиться грамотъ у меня привезено было еще съ родины. Въ воскресный день братья на улицъ снътъ топчутъ, а я весь день сижу за книгой, чтобы болъе выучить. Такъ за зиму и выучилъ Псалтырь. Не помысли, любезный читателю, яко высокоуміемъ, описуя сіе, повъствую. Ни убо, не буди того! Я только желаю откровенно сказать, какъ скудно было мое ученіе.

Прошло три съ половиною года по переходъ нашемъ въ тайгу, именно въ 1876 году меня потребовали на родину для отбытія воинской повинности. Ніжоторые старички изъ нашихъ "христіянъ" уговаривали меня неходить на родину, укрыться отъ воинской повинности: "ужели мы тебя не укроемъ всв-то здесь въ тайге?"говорилъ одинъ старичокъ. Но я даже и не помышлялъ о такомъ противозаконномъ дълъ и, надъясь на судьбы Божіи, отправился на родину. Здёсь я пріютился у дёдушки, который не повхаль съ нами въ Сибирь, и у тетокъ (двъ дочери его, старыя дъвицы). 15-го октября нужно было вынимать жеребій: я изобразиль на себъ крестное знаменіе, благословился у святителя Николая Чудотворца, и вынулъ 340-й номеръ, такъ что по дальному жеребью остался даже некликаннымъ. Вотъ по судьбамъ Вышняго и не поступилъ я въ военную службу, -- донынъ состою ополчениемъ.

На родинъ въ Шадейкъ, у дъда, я прожилъ полтора года, и въ это время имълъ случай быть здъсь слушателемъ двухъ публичныхъ бесъдъ пріъхавшаго изъ Перми миссіонера о. Стефана Луканина съ мъстными старообрядцами. Первая бесъда была у нашего сосъда П. Ф. Петрова въ домъ, а вторая въ зданіи волостного правленія. Къ прискорбію моему, я тогда почти ничего еще не понималъ, и словно не слышалъ, о чемъ говорили.

На первой бесёдё присутствовами: Семенъ Ивановичъ Овинцовъ и Кириллъ Өедоровичъ Корелинъ, обратившіеся изъ раскола. Но раскольники не дозволили имъ не только беседовать, но даже и слова вымолнить въ защиту православной церкви. Съ миссіонеромъ они говорили свободно; но въ Е. И. Овинцову относились такъ враждебно потому, что прежде онъ быль учителемъ ихъ, а потомъ отъ нихъ отступилъ и сталъ учить иначе. Мой дедушка Кириллу Өедоровичу (о ужаса великаго!) даже такъ отозвался: "не дай Господи съ тобой видъться ни въ семъ въцъ, ни въ будущемъ"! На этой бесъдъ были старообрядцы изъ разныхъ деревень. А на второй были, кажется, одни шадейцы. Собесъдникомъ миссіонера выступиль А. Е. Блиновъ, наставникъ Васильева братства; однако отделывался однимъ молчаніемъ, такъ что миссіонеръ, о. Луканинъ, при всей публикъ стыдилъ его за безотвътность: "ты врестишь, отпъваешь, и всякія требы исполняещь, а самъ не знаешь ничего"! Послъ этихъ бесъдъ многіе собрались въ одну избу, и Блиновъ читалъ имъ (кажется) Кириллову внигу, да такимъ нъжнымъ голосомъ, чуть не нараспъвъ, — а читалъ вотъ какія слова: "церковь бо не ствны и покровъ, но ввра и житіе".

Проживши на родинъ у дъдушки полтора года, я отправился назадъ къ родителямъ въ Томскую тайгу. Родители рады были, что я избавился отъ военной службы и возвратился къ нимъ. Вскоръ послъ этого они задумали женить меня. Нашли невъсту, но не единовърную намъ, и учители наши стали подвергать ее подъ шестинедъльную исправу. А время было передъ сырной недълей, такъ что бракъ пришлось бы отложить за паску. Для насъ это было неудобно, потому что приготовленія къ свадьбъ у насъ были уже почти всъ сдъланы. И вотъ родитель пошелъ къ одному, неподалеку отъ насъ живущему (на пасекъ) единовърному начетчику, Е. С. Балберину, сталъ его упрашивать, чтобы исправилъ невъсту короткимъ исправленіемъ, и намъ бы совершить бракъ

до масленицы. Начетчикъ недоумъвалъ, что дълать: "надо — говорилъ онъ — посовътоваться объ этомъ дълъ на общемъ собраніи со стариками". Однако по усердной просьбъ родителя поъхалъ съ нимъ къ моей невъстъ и наложилъ ей правило только на одну недълю. Такъ до сырной недъли и совершился у насъ бракъ. У невъсты моей родителя не было въ живыхъ: поэтому вмъсто отца благословлялъ насъ сосъдъ невъсты А. П. Щукинъ, нашъ единовърный; а родительницъ невъсты не дозволили благословить насъ иконою и хлъбомъ, ибо не единовърная съ нами: вмъсто матери благословляла въ ея присутствіи другая, единовърная намъ, молодая женщина.

Послъ женитьбы я много перемънился. Оставивъ всъ юношескія мечтанія, началь заботиться объ одномъ: у кого бы какую-нибудь книгу взять да почитать. Разъ. въ воскресный день, пошель я къ вышепомянутому начетчику Е. С. Балберину попросить какую-нибудь книгу для прочтенія. Онъ почему-то не даль мив никакой изъ своихъ книгъ, а присовътовалъ сходить за книгой къ сосъдкъ, Марьъ Филипповиъ: "есть у нея — сказаль онъ — Книга о правой въръ, Кириллова, и другихъ довольно". Какъ скоро я услышаль, что есть у Марыи Филипповны какая-то книга о правой въръ, сейчасъ же пошелъ къ ней просить именно эту книгу о правой въръ. Благоговъйная старица сія (она уже обратилась изъ раскола страннической секты въ православную церковь) одолжила миъ книгу, и я съ нетерпъніемъ и радостію принялся читать. Только что прочиталь 1-ю главу по восточной церкви", и крайне изумился, - думаю себъ: "старая книга, а церковь хвалить"! У меня до этого было такое мивніе, что сказать слово "церковь", значить сказать что-то нехорошее. Однакоже старая книга поборода меня, заставила понимать о церкви такъ, какъ въ ней написано. Итакъ, съ пламеннымъ усердіемъ, въ короткое время прочиталъ я Книгу о правой въръ. Читалъ и родителю. Вмъстъ съ нимъ разсуждали кое-что о прочитанномъ, и

слава Богу, онъ разсуждалъ свободнымъ духомъ даже о православной церкви. Услышали наши разговоры о церкви родительница и моя жена: онъ смутились, зароптали, и въ первый же воскресный день родительница пошла съ жалобой къ Е. С. Балберину, сказала ему: "наши мужики церковь хвалятъ"! Балберинъ сказалъ ей: "пусть-ка Петръ-то придетъ ко мив, я утру ему носъ! Впослъдствіи быль я у Балберина, но онъ ничего мив не сталь и говорить о церкви. Потомъ я взялъ у Марьи Филипповны и другія книги: Кириллову именуемую, Благовъстное Евангеліе, Большой Катихизисъ, и другихъ нъсколько. Читалъ всв отъ доски до доски съ великимъ придежаніемъ и усердіемъ. И по мъръ того, какъ читаль, все кръпче и кръпче убъждался о необходимости быть при святой соборной и апостольской церкви; только незналъ, гдъ она есть. Свое общество я призналъ уже не сообразнымъ съ признаками святой церкви, а также и прочія безпоповщинскія скопища. Поэтому я сталь разсматривать православную церковь. Тогда-то мив и удалось получить "Братское Слово", книгу сочиненій о. архимандрита Павла и еще внигу Григорія митрополита Новгородскаго "Истинно-древняя и истинно-православная Христова церковь 4. Эту послъднюю я сталъ читать, сличая съ Соловецкой челобитной, которую и провърилъ въ тонкость по указаніямъ приснопамятнаго архипастыря. Много туману раскольническихъ понятій разсвялось передъ глазами моими, когда я прочиталъ всв эти книги. Съ ихъ помощію началь я вступать уже и въ бесъды съ нашими стариками, опровергать ихъ ложныя мивнія, за что они стали враждовать противъ меня. Дальше опишу нъкоторыя изъ этихъ бесъдъ.

(Окончаніе въ слъд. №).

## Миссіонерское путешествіе въ Астраханской епархіи.

Астраханская епархія разділена въ отношеніи миссіи на З участка, и въ каждомъ участкъ положено быть особому миссіонеру съ титуломъ епархіальнаго. Первый участовъ — Астраханскій и Красноярскій уёзды. Участовъ маленькій. Здёсь нужно имёть дёло только съ одними раскольниками. Миссіонера для этого участка еще не найдено. Второй участовъ-Черноярскій и Енотаевскій увзды и часть Астрахансваго. Это самый большой и самый неудобный участовъ. Протяжение его около 2000 верстъ. Въ этомъ участив поровну какъ сектантовъ, такъ и раскольниковъ-старообрядцевъ. Онъ достался на мою долю. Третій участовъ-Царевсвій убядъ. Въ немъ много сектантовъ; раскола почти совсёмъ нётъ. Сектанты живутъ въ нёсколькихъ центрахъ, таковы именно: г. Царевъ, села: Пришибъ, Заплавное, Среднее Ахтубинское, Верхнее Погромное, Новоникольское, Терновая Балка, Субботино, Балыклеи, Быково и Степныя хутора. Миссіонеромъ этого участка назначенъ священнивъ о. Петръ Гороховъ. Въ его участив, почти въ каждомъ зараженномъ сектами пунктъ, есть особые миссіонеры изъ приходскаго духовенства. Не то во ввъренномъ миъ второмъ участив. Здёсь всего только окружный миссіонеръ съ помощникомъ, котораго пока еще и нътъ. Равнымъ образомъ по проекту въ г. Черномъ Яру, при моей квартиръ, положена епархіальная библіотека старопечатных внигь; но до сихъ поръ не имъется ни одной книги не только старопечачной, но даже единовърческой печати. Какъ туть вести миссію между раскольниками?

22-го августа я тронулся въ путь, чтобы въ первый разъ объёхать свой участокъ. Вернулся домой 5-го октября, не объёхавши всего участка. Въ каждомъ пунктъ, гдъ есть отщепенцы отъ церкви, велъ бесёды, и въ иныхъ пунктахъ проживалъ по 3, по 4 и по 5 дней.

١.

Первая моя остановка была въ дер. Ступино, Падовскаго прихода, Черноярскаго уъзда. Въ этой деревнъ около 100 дворовъ, изъ коихъ половина безпоповцы, безбрачные, а другая половина котя и не раскольники, но заражена раскольническимъ духомъ. Въ этой деревнъ строится церковъ-школа. Въ настоящее время она уже выстроена, и 24-го октября назначено освящение ея. Въ приходской церкви с. Падовъ есть великій и малый Катихизисы, Кормчая, Евангеліе, печатанные при патр. Іосифъ, Выписки Озерскаго и нъкоторыя изъ сочиненій о. архимандрита Павла. Созвалъ я ступинскихъ раскольниковъ и, пользуясь вышеназванными книгами, сталъ съ ними бесъдовать о сумвольной церкви. Раскольники отвъчали вяло, отговаривансь незнаніемъ. За попа у нихъ служитъ бабушка Өедора, вдовая старушка. Она все жалъла, что я не ен въры.

— Какъ бы ты хорошо намъ читалъ тогда! Ишь, вѣдь и вниги у тебя мои, и святые мои, и читаешь ты все мое, да все и отнимаешь отъ меня!

Побесъдовавши въ Ступинъ, я переъхалъ въ с. Вязовку. Мъстний священникъ о. Александръ Православлевъ заботится о вразумленім раскольниковъ, и въ церкви у него книгъ, нужныхъ для бесёды, поболёе, чёмъ въ с. Падахъ. Пріёхалъ въ Вязовку въ субботу ночью, а утромъ въ воскресенье отправился на моленье въ раскольникамъ. Здёсь тоже безпоповцы, но брачные. Пока собирались раскольники, - а собирались они не дружно, — я поговориль съ ними про ихъ хомовое пъніе, доказываль, что оно не согласно съ уставомъ. Раскольники сказали мив, что ихъ отецъ прівзжаеть къ нимъ нзъ деревни Капустиной, что подъ Царицынымъ, что у него они и пенію учатся. Когда все собрадись, началась служба часы. Возгласъ сдёлалъ мужикъ, какъ я узналъ потомъ, совсёмъ безграмотный, зато обладаеть преврасною большою бородой. Пришелъ о. Александръ, кончившій свою службу въ цервви. Началась беседа. Я говорилъ, что часы они служать не по уставу: безъ священника. Они ссылались на келейное правило; но потомъ сознались, что ихъ служба не

можетъ назваться келейной. Побесъдовавъ, уговорились въ этотъ же день сойтись въ церкви по звону колокола для публичной бесъды.

Собрались. Бесёда была о сумвольной церкви. Старообрядцы говорили: какъ въ Римё было отпаденіе, какъ юниты отпали, такъ и вся церковь можетъ отпасть. Имъ противъ этого указывалось на обётованіе о неодолённости церкви. Читалось по Катихизису: что есть церковь соборная? По Выпискамъ Озерскаго читалось, что безъ епископа ниже христіапе, что церковь николиже старёется, но присно юньетъ, что удобнье солнцу померкнути, нежели церкви безъ въсти быти и т. д. Въ концѣ концовъ раскольники сказали: «вы пріёхали нечаянно, не предувѣдомивъ насъ; если бы предувѣдомили, мы бы вызвали человъка изъ Купороснаго».

Побесъдовавъ въ с. Солодникахъ съ баптистами и жидовствующими, я прибылъ въ с. Свътлый Яръ. Здъсь 7 дворовъ субботниковъ и 10 дворовъ безпоповцевъ брачныхъ. Въ церкви нътъ никакихъ книгъ для бесъды съ старообрядцами. Пришлось побесъдовать только съ сектантами. Потомъ перевхалъ въ с. Большіе Чапурники. Здъсь немного безпоповцевъ брачныхъ и много субботниковъ. Въ церкви книгъ для бесъдъ съ первыми нътъ, и пришлось опять бесъдовать съ одними сектантами. Потомъ я собиралъ свъдънія въ селъ Дубовый Оврагъ о хлыстахъ и разговаривалъ съ пророчицамидъвицами. Отсюда перевхалъ въ с. Цапу, Черноярскаго уъзда.

Въ этомъ селъ считается 300 душъ безпоповцевъ брачныхъ. 7-го- сентября состоялась съ ними бесъда. Почти всъ явились въ церковь; и провославныхъ было очень много. Бесъда шла очень успъшно; старообрядцы никакъ не могли оправдать себя и доказать свою нринадлежность къ сумвольной церкви. По обычаю, они стали ссылаться на свою темноту; но православные этого не допустили, напомнивъ имъ ихъ похвальбу: «пусть-де прівдеть миссіонеръ! мы его утремъ!»

Наконецъ, старообрядцы попросили прекратить бесѣду на время, — говорили, что поѣдутъ въ Саратовъ и привезутъ своего начетчика Терентія Акимова Худошина, съ которымъ и предложили мит побестдовать, когда онъ прітдеть. Я согласился и бестды наши въ с. Цацт были на время прекращены.

Бесъловалъ я потомъ въ селахъ: Киселевей — съ молованами и субботниками, въ Завётномъ и Эллисте — съ молоканами, въ Михайловскомъ съ субботниками, въ Оленичевомъ — съ хлыстами, и, какъ уже сказано, 5-го октября воротился въ Черный Яръ. Возвратился я бодрый духомъ. Восемь человъкъ хлыстовъ с. Оленичева дали полциску оставить свою пагубную ересь и возвратиться въ православіе. Между тімь дома жиала меня телеграмма отъ священника с. Папы: «начетчиви прібхали, расколь волнуется, бесбду думаю назначить 6-го октября. Прівзжайте». Жена моя, следуя моему письменному наказу, эту телеграмму переслала, еще до моего прівзла, въ Астрахань о. Евтропію Кочергину, котораго, какъ опытнаго въ бесвлахъ съ старообрядцами, я желалъ противопоставить Худошину. Прівхавши домой, я немедленно послалъ телеграмму въ Цацу, что беседа назначается 8-го октября, а самъ въ тотъ же вечеръ выъхалъ изъ дому. Въ Цацу я прівхаль 6-го числа вечеромь; 7-го прівхаль и о. Е. Кочергинъ. Къ намъ явились уполномоченные отъ старообрядцевъ, и предложили подписать условія бесёдъ. Эти условія, писанныя рукою самого Худошина, были следующаго содержанія:

### Условіе бестды.

1891 г. октября дня въ селъ Цацъ, Чорноярскаго уъзда, Астраханской губерніи.

Съ соизволенія бо своего начальства назначаю оффиціальную бесёду о разногласіи церковнемъ и собесёднику моему Терентію Акимову Худошину представляю право безопасно и свободно говорить во время бесёды. Бесёда наша должна быть въ слёдующемъ порядкё согласно нижепоименованнымъ правиламъ, а именно:

1) Собесъдники съ объихъ сторонъ должны говорить хладнокровно и не дерзко, подражая словамъ божественнаго Павла, глаголющаго: рабу Господню не подобаетъ сваритися, но тиху быти ко всъмъ, учительну и не злобиву (Зач. 294). 2) На бесъдъ собесъдники должны говорить отъ Евангелія

- 2) На бесёдё собесёдники должны говорить отъ Евангелія и отъ апостольскихъ и святоотеческихъ преданій, также могутъ быть приводимы во свидётельство выписки изъ старописьменныхъ и старопечатныхъ и другихъ внигъ, свидётельствующія о святости соборной апостольской церкви, и притомъ не исключая и полемическія печатныя вниги, служащія разъясненіемъ церковно-религіозныхъ сноровъ и событій.
- 3) Во время бесёды посторонніе разговаривать не должны, и производить какой ропоть и шумъ не должны, но должны сохранять молчаніе, дабы пе было препятствія въ слышанію и пониманію прочихъ зрителей.
  - (4-го пункта нътъ).
- 5) На данный вопросъ собесъдники должны отвътить прямо; не окончивши каждый вопросъ разъяснениемъ, не должны уклоняться къ другому вопросу.
  - 6) Бесъда должна производиться не менъе трехъ дней.

Сіе данное условіе на собесѣдованіе со мной старообрядцу поморскаго согласія саратовскому мѣщанину Терентію Акимову Худошину (условіе) по вышеозначеннымъ пунктамъ исполнить обязуюсь...

Старообрядцы требовали отъ насъ, чтобы мы подписали это условіе, прибавивъ, что иначе не пойдутъ на бесѣду. Разсмотрѣвши условіе, мы увидѣли, что это не обоюдное условіе, а лишь подписка, которую Худошинъ кочеть отобрать отъ насъ; а самъ предоставляетъ себѣ свободу говорить, что и какъ ему вздумается. Отъ насъ онъ требуетъ подписать условіе, а самъ не подписалъ его. Поэтому подписать условія Худошина мы отказались; а съ своей стороны я распорядился дать повѣстку, что 8-го сентября въ 9 часовъ утра, по звону колокола, открыта будетъ публичная бесѣда съ старообрядцами о сумвольной церкви, что старообрядцамъ дается право избрать изъ среды себя, по своему усмотрѣнію, одного или двоихъ собесѣдниковъ для защиты своей вѣры.

Въ назначенное время ударили въ колоколъ.

Отецъ Е. Кочергипъ привезъ съ собою не мало внигъ. Изъ большихъ книгъ у него были: Нивона Черной горы, Благовъстникъ, Маргаритъ, Златоустъ, Кириллова, о въръ, Ефрема

Сирина, Кормчая, Великій Катихизись, Бесецы апостольскія изданія 1623 и др. Явился Хулошинъ: книгъ у него привезено было множество. Народу полна первовь. -- всѣ папинскіе старообрядцы, много изъ Свётлаго Яра, изъ Купороснаго, Паринына, Дубовки. Вмёстё съ Худошинымъ прибылъ еще начетчикъ изъ Вольска — Ильинъ. Первенство на бесела я передаль о. Е. Кочергину, какъ болбе меня опытному въ дъдахъ раскола. Онъ обстоятельно изложилъ по Евангелію, по Апостольскимъ посланіямъ и по старопечатнымъ внигамъ понятіе о созданной Христомъ церкви, юже врата ала не одолжють. и възаключение предложилъ Худошину вопросъ: составляють ли старообрядцы-безпоповны эту перковь? Худошинъ, когда окончиль свою рачь о. Е. Кочергинь, вынуль часы, посмотраль и объявиль: вы говорили 30 минуть. Потомъ, не отвъчая на поставленный о. Кочергинымъ вопросъ, начинаетъ разбирать и искажать приведенныя имъ мъста изъ священныхъ и отеческихъ книгъ. По обычаю безпоповцевъ, онъ утверждаль, что въ 67 зачалъ Евангелія отъ Матеея говорится о церкви, а не о священствъ, -- сказано: церковь врата адова не одолъють, но не сказано: священство не одолбется вратами ада; что притча о 10 мнасахъ представляетъ только примъръ, а на примъръ основиваться нельзя; что мнасы даны не только пастырямъ, но и всёмъ вёрующимъ, - значить, и безпоповцы ими владъють; что здёсь же свазано: куплю дойте дондеже npiudy, а не сказано: будуть двять, дондеже пріиду. — это не обътованіе, а только приказаніе, которое можеть не исполниться; что соль земли, о которой говорится въ 10 зачаль Евангелія отъ Матеея, имъетъ силу только до техъ поръ, пока не обуяла, а обуявшую соль бросають и топчуть ногами, и проч.

О. Е. Кочергинъ разобралъ всѣ эти лжетолкованія Худошина и опять потребовалъ у него отвѣта на предложенный вопросъ о церкви. Худошинъ вмѣсто отвѣта началъ было повторять свои прежнія толкованія. Тогда я потребовалъ, чтобы онъ прямо отвѣчалъ на вопросъ о созданной Христомъ церкви, юже врата ада не одолѣютъ. Худошинъ принужденъ былъ сознаться, что Господь создалъ церковь съ седмію таинствами и съ трехчинной іерархіей; но сталъ утверждать, что при антихристъ жертвы и священства не будетъ. Я началъ послъ этого предлагать ему вопросы, требуя краткихъ отвътовъ:

- Христосъ создалъ церковь свою съ седмію таинствами и трехчинной іерархіей?
  - Да.
- Объ этой ли церкви, созданной съ седмію таинствами и трехчинной ісрархіей, Христосъ сказаль: врата адова не одомоють ей?
  - Объ ней.
- По вашимъ словамъ, антихристъ уничтожитъ священство и нъкоторыя тайны?
  - Да; и уже уничтожиль:
- Христосъ создалъ свою церковь для того ли, чтобы всъ получили въ ней спасеніе?
  - Да.
- A антихристь, по вашему, отыметь у церкви Христовой священство и таинства, и сдълаеть ее не спасающею?
  - Да.
- Значить вы, безъ священства и таинствъ, находитесь не въ Христовой церкви, не въ спасающей, а въ антихристовой, измѣненной имъ на погибель людей.

Худошинъ растерялся. И такъ какъ время было кончить бесъду, то о. Е. Кочергинъ сказалъ заключительное слово.

На другой день, 9-го овтября, была вторая бесёда съ Худошинымъ. Народу сошлось еще более, чёмъ навануне. Худошинъ съ своими спутнивами принесъ опять цёлую груду внигъ. Передъ бесёдой мы съ о. Е. Кочергинымъ условились не вдаваться въ пространныя речи, а требовать отъ Худошина прямыхъ ответовъ и останавливать его после важдаго приведеннаго имъ доказательства, чтобы разбирать это доказательство. Худошинъ заметилъ принятый нами способъ вести беседу, и началъ жаловаться, что ему не даютъ говорить. Старообрядцы тоже начали шуметь; но мне удалось успо-

коить ихъ, и Худошинъ согласился бесъдовать по избранному нами способу. При этомъ онъ показалъ всю свою изворотливость. Когда напр. ему приводять толкованія евангельскихъ словъ, онъ говоритъ: покажите въ сущемъ Евангеліи! А когла указывають на Евангеліе, говорить: что же не указываете на толкованіе? То же и съ церковными правилами. Когда было указано ему въ Кормчей на извъстное толкованіе 55-го Апостольского правила, гдв епископъ названъ главою церковнаго телеси, Худошинъ объявляеть: что мнъ толкованіе! вы покажите въ сущемъ правиль, что епископъ глава! Я обратилъ вниманіе старообрядцевъ на такое поведеніе ихъ защитника, и тъ немного потупились. Между прочимъ я прочиталъ извъстныя слова Блаженнаго Симеона: «безъ епископа ниже тайны, ниже христіане», и просилъ Худошина оправдаться противъ этихъ словъ, по которымъ безпоповцы не только не составляють церкви, но даже не могуть быть названы христіанами. Худошинъ сказалъ:

- Блаженный Симеонъ былъ самъ епископъ и жилъ тогда, когда были епископы. Если бы мы при епископахъ жили безъ епископа, то дъйствительно не были бы христіане; а теперь на насъ, въ это горько-плачевное время, не лежатъ его слова.
- О. Кочергинъ объяснилъ слушателямъ, что никогда церковь безъ епископовъ не была и не будетъ, и что только Худошинъ и подобные безпоповцы выдумали такое положеніе церкви. Потомъ я сталъ читать изъ Великаго Катихизиса главу о церкви, и послъ каждаго пункта спрашивалъ Худошина, есть ли у безпоповцевъ указанная въ немъ принадлежность истинной церкви Христовой. Худошилъ отвъчалъ:
- Нътъ; но въдь Катихизисъ написанъ при епископахъ, при всей полнотъ церковной, а не въ настоящее горькое время.

Однако, замъчая, что слушатели, даже старообрядцы, при предпринятомъ мною чтеніи Катихизиса замътно склоняются не въ его пользу, Худошинъ потерялъ хладнокровіе и сталъ говорить съ горячностью объ искаженіи въры, якобы допущенномъ церковію, о словъ «истинний», о имени «Іисусъ».

объ аллилуін и т. д., о полемическихъ книгахъ, о клятвахъ. Я остановилъ его; но Худошинъ, а за нимъ и старообрядцы, зашумъли: не даютъ говорить!.. Успокоивъ ихъ, я предложилъ разобрать спокойно слъдующій вопросъ:

— Въ Катихизисъ, — говорилъ я, — похваляется соборная церковь, какъ едина спасающая: кто не въ церкви, тъ въ езеро огненное ввергнуты будутъ. Тамъ же завъщано блюстися бъсовскаго Вавилона. Вотъ мы и разсмотримъ: что составляютъ безпоповцы, — бъсовскій Вавилонъ, или соборную церковь?

Всв согласились заняться этимъ вопросомъ; согласился и Худошинъ. Начались пренія; но Худошинъ сталъ постоянно дълать отступленія, — указывать мнимыя искаженія въры и обрядовъ въ православной церкви. О. Е. Кочергинъ кратко отвѣчалъ на эти его отступленія, и опять приводиль его въ вопросу о соборной церкви и бъсовскомъ Вавилонъ. Худощинъ, чтобы уйти отъ этого вопроса, старался напротивъ опровергать его краткіе отвёты, о мнимыхъ искаженіяхъ вёры и обрядовъ. Наконецъ онъ объявилъ, что по сущему Евангелію и по сущимъ Апостольскимъ посланіямъ ему не докажутъ въчности церкви, священства и таинстъ. На это я замътилъ Худошину, что онъ вдался не въ безпоповское, а въ молоканское дъло; а дъло это миъ ближе знакомо, нежели о. Евтропію: поэтому предлагаю ему на слідующій день бесідовать по одной Библіи. Худошинъ изъявиль на это согласіе, и даже похвалился, что я не оправдаю отъ Іоанна зач. 24-е. Я отзатилъ:

— Евангеліе не нуждается въ оправданіи; а вотъ вамъ, безпоповцамъ, нужно оправдаться противъ Евангелія.

На следующій день, 10-го октября, я предложиль Худошину, согласно уговору, побесёдовать со мною только по Библіи о св. евхаристіи. Но теперь онъ уже отказался отъ такой бесёды; а старообрядцы потребовали бесёдовать о клятвахъ собора 1667 г. Прежде нежели начать объ этомъ бесёду, о. Кочергинъ спросилъ Худошина: считають ли безпоповцы двуперстіе, сугубое аллилуіа и проч. за неизмёняемые догматы вёры, или только за обряды? Получивъ отвётъ, что это догматы, а не обряды, о. Кочергинъ потребовалъ на это доказательствъ. Въ доказательство Худошинъ сталъ читать изъ нравилъ св. Василія Великаго; но не по Кормчей, а по новому изданію, гдъ русскій текстъ помъщенъ параллельно съ греческимъ.

Я спросилъ: почему же вы читаете не по старопечатной Кормчей?

Худошинъ отвътилъ: это все равно!

Я: Какъ все равно? Въ томъ изданіи, по которому читаете, слова измѣнены противъ старопечатной Кормчей.

Худошинъ: Это все равно.

Я: Это мы, православные, можемъ сказать и говоримъ: все равно; а старообрядцы, тъмъ болъе безпоповцы, не могутъ этого говорить. Какой шумъ подняли вы, старообрядцы, изъза того, что въ Сумволъ въры буква Азъ, по вашему, убавлена? А теперь говорите: все равно читать, что по старой, что по новой книгъ!

Худошинъ взялъ Кормчую. И такъ какъ на вопросъ о. Кочергина онъ самъ высказалъ, что на семи вселенскихъ соборахъ утверждены и изложены всѣ догматы вѣры, то о. Кочергинъ и потребовалъ у него показать, — гдѣ, на какомъ соборѣ утверждено двуперстіе, какъ неизмѣняемый догматъ. Долго Худошинъ метался; но отвѣтить на этотъ вопросъ не могъ. Вмѣсто отвѣта онъ сталъ читать что-то изъ Протоколовъ Филиппова. Но о. Кочергинъ не отступалъ отъ посталеннаго вопроса, — требовалъ показать, гдѣ на соборахъ утверждено двуперстіе, какъ догматъ вѣры. Отъ Протоколовъ Филиппова Худошинъ бросился къ Поморскимъ Отвѣтамъ, и сталъ хвалиться, что представитъ 17 свидѣтельствъ въ догмазательство, что двуперстіе — Апостольское преданіе. И привелъ извѣстное проклятіе на некрестящихся двѣма персты, якоже и Христосъ.

— Такъ, — говоритъ, — Аностолы постановили. Вотъ какъ эти слова читаются по-гречески...

Я взялъ у него книгу, по которой онъ хотълъ читать греческія слова. Оказалось, что это Замъчанія на Поморскіе

Отвёты о. архимандрита Павла. И я началь читать эти замёчанія противъ того, что говориль Худошинъ; а относительно греческих словъ, приведенныхъ Денисовымъ въ Поморскихъ Отвётахъ, замётилъ, что я самъ изучалъ греческій языкъ и знаю его достаточно, чтобы подтвердить сказанное въ замёчаніи о. Павла, что это не древній греческій языкъ временъ Апостоловъ и вселенскихъсоборовъ, а ново-греческій, явившійся уже послів завоеванія Царя-града турками. Въ заключеніе мы опять потребовали у Худошина, чтобы показаль въ Кормчей, на какомъ соборів двуперстіе утверждено, какъ неизміняемый догматъ віры. Но Худошинъ теперь уже не только отказался отвічать на этотъ вопросъ, но и потребоваль, чтобы бесізды были совсімъ прекращены. О. Кочергинъ сказаль заключительное слово, и бесізды прекращены.

Православные приходили къ намъ на квартиру благодарить за опровержение лжеучений Худошина. Одинъ изъ пришедшихъ самъ былъ старообрядцемъ и очень чувствительно благодарилъ о. Кочергина за бесёду. Изъ селеніяЦацы, вмёстё съ о. Кочергинымъ, я ёздилъ въ Свётлый Яръ, Вязовку и Ступино, гдё тоже произвели бесёды съ старообрядцами. Вязовские безпоповцы приглашали того же Худошина защитить противъ насъ безпоповскія ученія, но онъ отказался пріёхать.

Священникъ М. Тифловъ.

#### приложенія

къ статьъ: "Изъ исторіи Рогожскаго Кладбища".

1. Рапортъ исправл. д. смотрителя Рогожскаго богадѣленнаго Дома г. Лонгинова Московскому Военному г.-губернатору, отъ 18 февр. 1856 г.. за № 24.

Вслъдствіе секретнаго предписанія вашего сіятельства отъ 16 февр. за № 234, я осмълюсь войти въ нъкоторыя подробности, коими надъюсь вполнъ опровергнуть ложные слухи, распущенные не знаю къмъ, но во всякомъ случать внушенные безсильною злобою противъ послъднихъ справедливыхъ и полезныхъ мъръ, принятыхъ правительствомъ относительно раскольниковъ¹). Заранъе прошу ваше сіятельство позволить мнъ письменно со всегдашнею моею откровенностью изложить здъсь обстоятельства, подавшія поводъ къ выдумкамъ, которыя доведены были до свъдънія вашего.

Вашему сіятельству извъстно, въ накомъ положенім засталь я дъла Рогожскаго Кладбища въ сентябръ минувшаго года, при назначеніи меня временно исправлять должность смотрителя онаго. При всемъ моемъ желанім

<sup>1)</sup> Примічательна эта смітлость, съ какою губернаторскій чиновникъ въ оффиціальной бумагіз говорить о "безсильной злобів" человіка, который, сообщая въ Петербургь о торжествів, устроенномъ рогожскими раскольниками, руководился несомнівню лишь ревностію о благіз церкви. И трудно допустить, чтобы г. Лонгиновъ "не зналь", о комъ идеть річь. Между нимъ и гр. Закревскимъ было, разумітется, только условлено, что онъ въ своемъ рапортів не будеть упоминать объ о. Парееніи и его письмів, "конфиденціально" сообщенномъ отъ министра генераль-губернатору.

Ред.

оканчивать возникавшія безпрестанно отъ крутости и несправедливости принимавшихся въ прежнее время мъръ 1) недоумънія посредствомъ дичныхъ соглашеній и другихъ тому подобныхъ способовъ, я почелъ себя не въ правъ своевольно ръшать встръчавшіеся вопросы. Я ръшился не двлать никакого, даже маловажнаго распоряженія, не испросивши напередъ разръшенія вашего сіятельства, что особенно было необходимо въ дълахъ, столь запутанныхъ и щекотливыхъ<sup>2</sup>). Малъйшее происшествіе было доведено до вашего свъдънія. А потому мив остается теперь не издагать, а только приблизительно перечислить тв несправедливости и самоуправства, которыя я по совъсти не могъ продолжать и на пресъчение коихъ я подучалъ постепенно приказанія вашего сіятельства, согласныя во всемъ съ мижніемъ нынжшняго г. министра Внутреннихъ Дваъ3).

Я нашелъ на Рогожскомъ Кладбищъ раскольниковъ и ихъ имущество жертвами самыхъ произвольныхъ распоряженій. 30.000 прихожанъ и 600 слишкомъ призръваемыхъ раскольниковъ считались ничъмъ въ сравненіи съ новоприсоединенными единовърцами, которыхъ призръвается не болъе 25, а другихъ присоединившихся 1500, изъ коихъ даже не всъ московскіе жители, а слъдовательно и не прихожане Кладбища. Да и самое число 1500 есть мечтательное и существуетъ только на бумагъ, какъ увидимъ

<sup>1)</sup> Но въдь эти крутыя и будто бы несправедливыя мъры принимались по распоряженю министра, даже по Высочайшему повельню, а въ губернаторство гр. Закревскаго и съ его въдома. Ред.

 $<sup>^2</sup>$ ) То-есть въ какихъ? Г. Лонгиновъ въ качествъ литератора не заботился, очевидно, о точности выраженій, необходимыхъ въ оффиціальной бумагъ. Ped.

<sup>3)</sup> Итакъ несправедливости и самоуправства приписываются именно прежнему министру, исполнявшему въ своихъ распоряженияхъ относительно раскола волю императора Николая. А если новыя распоряжения дълались "согласно съ миънемъ" новаго министра, то говорить о своей "совъсти" г. Лонгинову было уже совсъмъ излишне. Ред.

ниже. Освященіе Никольской церкви въ оградъ Кладбища 1) поставило тъхъ и другихъ въ неизбъжныя столкновенія, въ коихъ единовърцы часто противъ всъхъ правилъ справедливости оказывались правы, а раскольники, запуганные принимавшимися противъ нихъ частными и общими мърами, или присоединялись по видимости къ ихъ числу, или переносили придирки, обиды и гоненія 2).

Я не нахожу именованій другихъ для двиствій въ родв слідующихъ, о коихъ я своевременно доводиль до світдінія вашего.

- 1. Своевольное отнятіе у раскольниковъ богадъленной палаты на 40 человъкъ, въ противность воли умершаго строителя оной и сына его, вслъдствіе чего больные, тамъ прежде жившіе, переведены въ другія палаты; они заражали тамъ воздухъ и безпокоили призръваемыхъ въ оныхъ (рап. мой 28 сент. № 49 и 4 окт. № 55).
- 2. Несогласное съ давнишнимъ правидомъ и 1012 ст. XIII т. св. зак. (изд. 1842 г.) произвольное прекращеніе увольненія призръваемыхъ, подающихъ просьбы, выбывать изъ богадъльни вовсе (рап. 4 окт. № 56).
- 3. Помъщение даромъ въ домъ, принадлежащемъ частному лицу изъ раскольниковъ, единовърческой богадъльни въ то время, когда о частной собственности въ оградъ Кладбища производилось дъло и доселъ не ръшенное. Вслъдствие сего хозяинъ дома завелъ дъло въ Управъ

<sup>1)</sup> Не должно забывать, что освящение этой церкви Императоръ Николай привътствоваль словами: "Слава Богу! доброе начало"! Ред.

<sup>2)</sup> Достойны крайнаго удивленія эти різкіе, неприличные отзывы о прежнемъ управленіи Рогожскаго Кладбища. Если оно и увлекалось желаніемъ поставить только-что возникшее на Кладбищі единовіріє въ наилучшія условія существованія, это очень понятно въ православномъ человієкі; но чімъ объяснить безприміррное увлеченіе г. Лонгинова въ пользу раскольниковъ и нескрываемую вражду его къ единовірцамъ, которыхъ онъ дійствительно считалъ уже "ничімъ"? А его жалость къ бізднымъ, "запуганнымъ" раскольникамъ просто смішна. Раскольники, особенно рогожскіе, народъ не особенно пугливый.

Благочинія, компрометирующее и бывшаго смотрителя и старосту единовърческой церкви (рап. 29 окт. № 71 и 12 нояб. № 80).

- 4. Безплатное распредъленіе, по произволу, единовърческаго причта по частнымъ раскольническимъ домамъ, возбуждавшее словесныя и письменныя жалобы (рап. 29 окт. № 71).
- 5. Самовольное пріобщеніе къ кассв богадъленнаго дома билета въ 20 т. р. асс., о возвращеніи коего ведется наслъдниками завъщателя процессъ судебнымъ порядкомъ, неблаговидный для бывшаго смотрителя 1), отказавшагося подъ самымъ неосновательнымъ предлогомъ выслать сей билетъ въ магистратъ по его требованію (рап. 5 окт. № 75 и 16 февр. № 23) 3).
- 6. Троекратное приказаніе выдавать въ единовърческую церковь изъ раскольническихъ часовенъ церковныя книги и принадлежности и дорогія облаченія, распоряженіе неблаговидное для единовърцевъ, впрочемъ ими же возбужденное, стъснительное для раскольническихъ попечителей, на отвътственность коихъ возложено множествомъ

<sup>1)</sup> Второй разъ уже г. Лонгиновъ дѣлаетъ намеки на "неблаговидныя" въ денежномъ отношеніи дѣйствія "бывшаго смотрителя". Но полная безупречность въ этомъ отношеніи г. Мозжакова не подлежить сомнѣнію и не подвергалась таковому даже со стороны ненавидѣвшихъ его раскольниковъ; а безупречность самого г. Лонгинова, такъ радѣвшаго о расколѣ, ничѣмъ не доказана. Ред.

<sup>2)</sup> Всё эти пять пунктовъ свидетельствують только о томъ, что, ободренные увольнением Мозжакова, раскольники спешили къ новому смотрителю съ жалобами на мнимыя нарушения уволеннымъ принадлежавшихъ имъ правъ собственности на Кладбище, а новый смотритель спешилъ исполнять ихъ просьбы, входя съ представлениями по ихъ жалобамъ къ генералъ-губернатору. Несправедливость же упоминаемыхъ здёсь раскольническихъ жалобъ видна изъ того, что права собственности на Кладбище принадлежали не однимъ раскольникамъ, но и единовърцамъ, бывшимъ прихожанамъ того же Кладбища; но этого-то именно и не хотели принять въ соображение ни Лонгиновъ, ни гр. Закревскій.

прихожанъ часовенъ храненіе общаго имущества; наконецъ несправедливое, ибо все отнятое у раскольниковъ пожертвовано было издавна въ часовни (рап. 19 нояб.  $\mathbb{N}$  88) 1).

- 7. Придирчивые и ни къ чему не ведущіе обыски у раскольниковъ (рап. 27 дек. № 102)<sup>2</sup>).
- 8. Неслыханное самоуправство въ запрещени раскольникамъ отправлять въ часовняхъ Кладбища службы, не требующія участія священника, чёмъ явно нарушена была 60 ст. XIV т. св. зак. и сепаратное Высочайшее

<sup>1)</sup> Для доказательства лживости сказаннаго въ этомъ нунктв достаточно привести слова митрополита Филарета, по поводу подобной жалобы самихъ раскольниковъ въ ихъ прошеніи на Высочайшее имя: "Въ прошеніи говорится (писаль митрополить), что отобраны иконы, облаченія и утвари. Это несправедливо. Двъ огромныя часовни оставлены у раскольниковъ неприкосновенными со всемъ ихъ украшениемъ. Изъ облаченій взято весьма мало на нужду единовірческой церкви, и единовърцы имъютъ право требовать большаго въ свою церковь". Кстати, повторимъ, что писалъ о правъ собственности м. Филаретъ тутъ же по поводу жалобы рогожскихъ раскольниковъ, что "молитвенные храмы ихъ, кромъ двухъ часовенъ, отобраны": "Часовни, какъ и церкви, суть достояніе, посвященное Богу, не принадлежащее частнымъ лицамъ, но для употребленія принадлежащее всему обществу къ нимъ принадлежащему. Нынфшее общество рогожскихъ единовърцевъ было прежде въ составъ общества рогожскихъ раскольниковъ, участвовало во вкладахъ въ часовни и имело право съ прочиму пользоваться ими. Отделясь отъ раскольниковъ, и притомъ входя изъ незаконнаго въ законное положение, единовърды имъли право взять одну изъ часовенъ, и въ уважение своей законности могли требовать лучшей изъ часовенъ. Но они поступили скромно, и испросили меньшую. Итакъ безъ преувеличенія можно сказать, что вышеизложенная статья прошенія раскольниковь написана не только ложно, но и безсовъстно" (Собр. мн. т. 4, стр. 46). То же савдуеть сказать и о разсматриваемой стать в ранорта г. Лонгинова.

<sup>2)</sup> Но обыски эти производились на основаніи польомочія, даннаго Мозжакову министромъ Внутреннихъ Дѣлъ по Высочайшему повельнію (Собр. постановл. вып. 2, стр. 428), и не безъ вѣдона московскаго генералъ-губернатора; не правда и то, что будто они не вели ни къ чему, — они вели иногда къ открытію раскольническихъ поповъ австрійскаго поставленія.

Ред.

повелѣніе, и на каковое запрещеніе по отзыву г. министра Внутреннихъ Дѣлъ отъ 15 генв. № 129 не было никогда ни испрошено, ни дано разръшеніе министерства (рап. 8 генв. № 4) 1).

- 9. Явное покровительство не справедливымъ притяза-(ніямъ всякаго, кто только называлъ себя единовърцемъ рап. быв. смот. бывшему Мин. Внутр. Дёлъ 17 марта 1855 г. № 44, о выдачъ попадъъ Петровой изъ часовни образа, будто ей принадлежащаго) <sup>2</sup>).
- 10. Множество разныхъ обстоятельствъ, миновавшихъ бумажное дълопроизводство, но безпрестанно возникающихъ на дълъ. Въроятно, что время откроетъ еще многія распоряженія подобнаго рода<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Хотя вслёдь за Лонгиновымъ и Закревскій и Ланской обвиняли Мозжакова въ такомъ "самоуправстве", но, по мивнію митр. Филарета, закрытіе службъ послёдовало или само собою, за неименіемъ поповъ, или по распоряженію изъ министерства. Высылка же дьячковъ, ненужныхъ боле по прекращеніи службъ, последовала, какъ свидетельствуетъ самъ Мозжаковъ, по распоряженію гр. Закревскаго (Брат. Сл. 1889 г. т. 2, стр. 553): ясно, что этому последнему было известно прекращеніе службъ на Кладбище и противозаконнымъ не представлялось. Но всего важне то, что и самъ секретный Комитетъ, въ своемъ определеніи по настоящену делу, которое утвердиль Императоръ Александръ Николаевичъ, призналь прекращеніе службъ на Рогожскомъ Кладбище правильнымъ.

<sup>2)</sup> Общее и голословное обвинение.

Peд.

въ Чтобы довести число обвинительныхъ пунктовъ до десяти, г. Лонгиновъ говорить здёсь даже о разныхъ обстоятельствахъ и распоряженіяхъ, "вёроятно", имфющихъ открыться... Не язлишне привести здёсь въ доказательство несправедливости всёхъ изложенныхъ обвиненій собственные слова Мозжакова изъ докладной записки, которую онъ подалъ министру въ ноябрё 1855 года; "Вступивъ по Высочайшему повеленію въ должность смотрителя Рогожскаго Кладонща, я нашель при повёркё паспортовъ несходство примётъ призревлемыхъ и живущихъ въ Рогожскомъ богадёленномъ домё, а съ тёмъ вмёстё обнаружилъ и незаконно принятыхъ въ богадёльню раскольниковъ и православныхъ. Для разбора этого учреждена была г. министромъ коммиссія, въ которой, въ послёднее время, быль я предсёдателемъ. По должности смотрителя я завель на Рогожскомъ

Все это произведено было съ небольшимъ въ годъ. Легко можно судить, каковъ былъ этотъ годъ для раскольниковъ вообще, не только на Рогожскомъ Кладбищъ, если взять въ соображение разнаго рода понудительныя мъры къ обращению ихъ въ единовъріе, — мъры, не принесшія никакой пользы 1), ибо ими обращено весьма малое число, и то только по наружности (а кто именно и почему, сейчасъ увидимъ); масса же, несмотря на оныя, а можетъ быть раздраженная насиліемъ, осталась въ расколъ явно.

Указъ о припискъ съ 1 января 1855 г. раскольниковъ купцовъ въ мъщане былъ уже одинъ причиною, побудившею многихъ притворно присоединиться къ единовърію, для спасенія дътей и внуковъ отъ рекрутства и для сохраненія сословныхъ и торговыхъ превмуществъ 3). Изъ всъхъ доказательствъ приведу фактъ, ничъмъ не опровержимый.

Число всъхъ присоединившихся въ единовърческой церкви Рогожскаго Кладбища по 1 генв. сего 1856 г. простирается (по повазаніямъ священника оной) до 1570 человъкъ.

Присоединеніе началось 18 сент. 1854 г. и вслідствіе разныхъ приманокъ (?!) и угрозъ (?!) представляєть по 29 дек. т.-е. въ  $3\frac{1}{2}$  мізсяца все-таки не боліве 572 чел.

Кладбищъ отчетность и привель въ точную извъстность все имущество Кладбища, чего прежде никогда не было, а распоряжались всъмъ такъ называемые попечители по своему произволу, какъ хотъли". Понятно, что попечители не могли быть довольны Мозжаковымъ и бросились, при первой возможности, съ жалобами на него къ Лонгинову.

Ред.

<sup>1)</sup> Здёсь и далее г. Лонгиновъ позволяеть себё говорить съ развизностію о дёлё, котораго совсёмъ не понималь и о которомъ митрополить Филареть, конечно, понимавшій дёло лучше г. Лонгинова, быль иного миёнія.

Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Итакъ губернаторскій чиновникъ въ рапортъ начальнику произносить осужденіе распоряженію, изданному отъ Верховной власти! Ред.

Вдругъ, въ 2 дня, 30 и 31 декабря, присоединено 541 человъкъ, и изъ нихъ 539, т.-е. за исключеніемъ только 2-хъ, почетные граждане и купцы.

Цыфра эта краснорвчива сама по себв, и двло ясно: чрезъ день новый 1855 годъ, - срокъ пропущенъ и права потеряны. Старики эдутъ на Кладбище и берутъ у священника свидътельства о присоединении ихъ будто бы(?) къ единовърію со всъми семействами, а правительство вводится въ обманъ мнимыми цыфрами успъха противъ раскола 1). Между тъмъ въ единовърческую церковь, даже въ праздники, изъ означенныхъ мнимыхъ 1500 единовърцевъ собирается къ службъ человъкъ 20 или 25, и то по большей части призръваемыхъ въ богадъльнъ при церкви старухъ. Я не имъю ни надобности, ни права повърять, какіе требуются при присоединеніи обряды, обязательства и проч. Но какъ же върить правильности и искренности онаго, когда мив, кромв издоженнаго, извъстно по дъламъ, что по смерти упомянутыхъ стариковъ, главъ семейства, наследники ихъ говорятъ, что присоединены нивогда не были и записаны въ церковныя книги отцами безъ въдома. Иные даже утверждають, что никогда въглаза не видали священника 2). Въ послъднее время, въ короткій срокъ возникло три следствія по присоединенію купцовъ: Мусориныхъ, Соловьевыхъ и Казаковыхъ; семейство последнихъ состоитъ изъ 19 лицъ. Священникъ, показавшій ихъ всвхъ присоединенными, 30 дек. 1854 г.,



<sup>1)</sup> Но къмъ же вводится? — конечно этими стариками-раскольниками, которые обманывають и священниковъ и правительство притворнымъ заявленіемъ о готовности присоединиться къ церкви. Между тъмъ г. Лонгиновъ и не думаетъ обвинять раскольниковъ, а обвиняетъ священниковъ и правительство, которыхъ раскольники обманывали.

Ред.

<sup>2)</sup> При огромномъ заразъ наплывъ раскольниковъ, заявлявшихъ о готовности присоединиться, легко могли произойти непорядки въ веденіи дъла; однако на свидътельства самихъ раскольниковъ, которыя указываеть г. Лонгиновъ, нельзя же полагаться.

Ред.

самъ письменно признается, что по смерти главы семейства, последовавшей въ іюль 1855 г. (т.-е. до вступленія моего въ должность и ранее разрешенія раскольникамъ молиться въ часовняхъ, — разрешенія, которому приписываютъ силу поколебанія мнимыхъ убежденій единоверцевъ и поверженія ихъ въ уныніе) старшій сынъ покойнаго, тоже показанный въ числе единоверцевъ, жестоко противился тому, чтобы тело отца его отпевалъ священникъ, а хотель похоронить оное безъ всякихъ обрядовъ 1). То же было и съ другимъ членомъ семейства Казаковымъ.

Итакъ нътъ сомивнія, что страхъ рекрутства и потери правъ былъ причиною присоединенія, и притомъ почти единственною; она перевела насильственно въ единовъріе 1113 человъкъ въ три мъсяца; а по прошествіи роковаго срока въ цълый годъ присоединено только 447 чел., и то по большей части въ первое время, а въ послъдніе мъсяцы, даже при прежнемъ управленіи, въ мъсяцъ присоединилось отъ 15 до 5 чел. (Рап. 15 окт. № 64, 16 нояб. № 87 и 23 дек. № 101). Это малое число состоитъ уже не изъ богатыхъ купцовъ, а мъщанъ и крестьянъ<sup>9</sup>). Для привлеченія ихъ употребляются разныя мъры, лишь бы какъ нибудь увеличить то число<sup>3</sup>). Напр. однажды привлечена была къ присоединенію раскольница, признанная умали-

 $<sup>^{1}</sup>$ )  $\Gamma$ . Лонгиновъ указываеть именно случай крайней наглости раскольниковъ; и однакоже винить за нее не раскольниковъ. А чтобы кто-нибудь изъ раскольниковъ-поповцевъ рѣшился требовать похоронъ "безъ всякихъ обрядовъ", это можетъ говорить только человъкъ совсъмъ незнакомый съ расколомъ. Ped.

<sup>2)</sup> Такимъ образомъ въ глазахъ г. Лонгинова имъетъ значение не ирисоединение раскольника къ церкви, а то, купецъ, или мъщанинъ и крестьянинъ присоединившійся. Но то самое, что присоединялись не купцы, для которыхъ дорого было сохранить свои гильдейскія права, а мъщане и крестьяне, служить свидътельствомъ искренности присоединения. Г. Лонгиновъ запутался, не понимая дъла, о которомъ вздумалъ говорить.

Ред.

<sup>3)</sup> Но это голословное обвиненіе; упоминаемый далье частный случай ничего не доказываеть. Ред.

шенною въ Губерн. Правленіи и по сей причинъ удаленная ва годъ до того съ Кладбища (Рап. 12 нояб. № 83). И о возвращеніи золотаго времени подобныхъ продълокъ хлопочутъ выдумщики ложныхъ слуховъ! 1).

Самымъ очевиднымъ следствіемъ на Кладбище такого хода дёль было то, что меньшинство явилось тамъ хозяевами. Мнимо - присоединенные богачи въ церковь не ходили и ничего почти не жертвовали ни въ нее, ни въ единовърческую богадъльню. Пришлось насильно брать у раскольниковъ церковныя принадлежности: книги, облаченія, даже дрова и припасы, и размъщать причтъ и богадъльню даромъ въ частныхъ домахъ, чего не двлали сами хозяевараскольники<sup>9</sup>). Видя, что жертвуемое для раскольническихъ богадъленъ поступаетъ часто для другой цъли 3), богатые прихожане-раскольники перестали дёлать приношенія, коими почти единственно содержатся призръваемые. Дъло дошло до того, что бывшій смотритель доносиль бывшему министру В. Д., что всв источники содержанія Богаделеннаго Дома изсяваютъ (рап. 5 янв. 1855 г.). Подобнаго случая не было никогда съ основанія онаго. Я управляю онымъ 5 мъсяцевъ, и ни разу не взяль изъ кассы ни копейки на его содержаніе: оно покрывается пожертвованіями и отчасти свъчнымъ сборомъ. Не будь сихъ приношеній, богадъльню пришлось бы закрыть, что едва ли было бы сообразно съ видами правительства, или отпускать на нее изъ казны десятки тысячъ руб. сер. въ годъ 4).

<sup>1)</sup> Вотъ какимъ языкомъ начинали говорить либеральные чиновники въ своихъ "рапортахъ" начальству! Ред

<sup>2)</sup> Изъ приведеннаго выше разъясненія правъ единовърцевъ на кладбищенскія владънія, сдъланнаго митрополитомъ Филаретомъ, понятно, въ какое пустословіе вдается здъсь радъющій объ интересахъраскола г. Лонгиновъ.

Ред.

<sup>3)</sup> Какой?

Ред.

<sup>4)</sup> Г. Лонгиновъ пишетъ здёсь нёчто невёроятное; а опасеніе возможнаго закрытія раскольниками богадёльни, т.-е. Рогожскаго Кладбища, просто смёшно. Развё возможное дёло, чтобы расколь-

Вотъ уже 5 мъсяцевъ, какъ будучи исполнителемъ приказаній вашего с—ва я служу съ удовольствіемъ орудіемъ прекращенія и исправленія неправды, несправедливости, самоуправства и противозаконныхъ дъяній. По указаніямъ вашимъ возстановляются права притъсненныхъ и укрощается своеволіе неправильно присвоившихъ себъ право распоряжаться (?). Не удивительно, что это кажется вопіющею несправедливостію симъ послъднимъ, какъ и всъмъ тъмъ, кто имълъ причины выставлять мнимо-блестящіе результаты присоединенія дъломъ серьезнымъ. Времена перемънились. Правда всюду обнаруживается и безпощадно обличаетъ ложь. Начинаютъ возникать на всякомъ шагу дъла, компрометирующія многихъ. Защищаться не чъмъ, и приходится испытать послъднее средство: обвинить тъхъ, кто не потворствуетъ обману, какъ попало 1).

Въ этомъ полагаю я причину распущенныхъ слуховъ о мнимомъ происшествіи на Кладбищъ 22-го января. Это не пустое празднословіе, а желаніе запутать дъло, грозящее неблаговидной для нихъ развязкой<sup>2</sup>).

ники довели Кладбище до закрытія? И если бы это невъроятное событіе случилось, о чемъ тутъ сокрушаться? Напротивъ, это было бы событіе, достойное великой радости для всёхъ православныхъ, и и вполнъ согласное съ видами православнаго правительства, заботящагося объ интересахъ церкви, а не раскола. Правительству тратить деньги на поддержаніе раскольническаго учрежденія не предстояло ни мальйшей надобности. Опасаться за существованіе Рогожскаго Кладбища и выражать такъ откровенно эти опасенія могъ только человъкъ, пе имъющій ни мальйшей привязанности къ православной церкви, окончательно вытравившій въ своей душъ свойственныя православному чувства. И такимъ быль уже тогда не одинъ г. Лонгиновъ.

<sup>1)</sup> Столько во всемъ этомъ подлой лести предъ правительствомъ новаго направленія, господство котораго начиналось въ Россіи, и сколько гнусной клеветы на поборниковъ прежняго порядка, — людей, заботившихся объ огражденіи церкви и православія отъ раскольническихъ нападеній, читатели видятъ и безъ нашаго указанія. Всего любопытиве то, что такая лесть и такія клеветы писались въ оффиціальномъ рапортъ...

<sup>2)</sup> Іеромонахъ Паресній, котораго следуєть здесь разуметь, ни-

По дошедшимъ до вашего с-ва слухамъ имъю честь объяснить:

- 1) Вслъдствіе отношенія нъ вашему с—ву г. министра В. Д. отъ 15 янв. сего года за № 129, богослуженіе довволенное раскольникамъ безъ священства началось на Кладбищъ, но не 22, а 21 января, въ субботу, вечернею, при коей находились почти одни призръваемые въ богадъльнъ.
- 2) Въсть о томъ, что въ часовняхъ попрежнему производится служба, привленла въ воскресенье, 22 января, на Кладбище къ утренъ и часамъ до 3000 прихожанъ. Торжество при этомъ состояло въ общемъ весели и слезахъ радости при первой общей молитвъ людей, върующихъ посвоему (?), но обязанныхъ за то отчетомъ не другимъ людямъ, а Богу, и лишенныхъ противозаконно сего утъщенія въ теченіе 14 мъсяцевъ. Если радость эта преступна, то виноваты въ ней тъ, которые осмълились самовольно отнять у нихъ это утъщеніе и подали имъ тъмъ самымъ поводъ изъявлять ее въ высшей степени, при возвращеніи имъ законнаго права. Какъ въ этотъ день, такъ и до сихъ поръ, служба производится внутри часовенъ, слъдовательно безъ всякаго оказательства ереси, могущаго служитъ соблазномъ православнымъ и единовърцамъ.
- 3) Насмъшекъ надъ единовърцами и православными (которые не знаю, какъ могли попасть на Кладбище, гдъ таковыхъ кромъ 5 или 6 сторожей никого не бываетъ) не дълалось на Кладбищъ никакихъ. Что же говорится на сторонъ, того я знать не обяванъ. Впрочемъ полагаю, что раскольники слишкомъ довольны, чтобы вмъсто радости предаваться насмъшкамъ съ особенныиъ усердіемъ.
- 4) Столкновенія между единовърцами и раскольниками никакого не было. Если я доносилъ вашему с—ву о мальйшемъ происшествіи, могъ ли бы я скрыть столь важное обстоятельство. Даже если бы и было такое столкновеніе,

мальйшаго соприкосновенія къ дъламъ Рогожскаго Кладонща не имълъ: какой же "развязки" могь онъ опасаться? Ред.

не знаю, вто изъ нихъ (?) скорте оказался бы виноватымъ 1). Раскольники ни за что не пойдутъ въ церковь; а единовърцы, даже священники, не знаю, для какихъ причинъ, въ часовню заглядываютъ нертако 3).

5) Уныніе нікоторых единовірцевь, обманутых въ обіщанных имъ выгодах (?) и привывших въ пристрастным въ ихъ пользу дійствіямъ, легко можно объяснить. Если скажуть, что разрішеніе раскольникам службъ (впрочемъ никогда законно не запрещенных в) поколеблетъ единовірцевь, можно возразить тімь, что у большей части изъ нихъ, какъ выше доказано, не было въ присоединеніи искренности, а объ остальных немногих изъявить сожалініе въ томъ, что они присоединены прежде чімь непоколебимое убіжденіе въ нихъ вкоренено.

Въ заключение не могу не присовокупить, что общественное мижніе, насколько оно высказывается, ржшительно въ пользу мъръ кротости и справедливости, обнаруженныхъ въ последнее время правительствомъ въ отношеній раскольниковъ. Многочисленныя мой отношенія съ просвъщенными людьми разныхъ состояній, разныхъ убъденій, позводяють мив судить о благопріятномъ впечатлвнім, произведенномъ последними более кроткими распоряженіями правительства. Всё благомыслящіе люди видять въ расколъ не одинъ церковный вопросъ, но вопросъ государственный и общественный. Они говорять, что надо радоваться благод этельным э м эрам э, принимаемым в э отношеній въ нъсколькимъ милліонамъ нашихъ соотечественниковъ, заблуждающихся конечно, но ослъпление коихъ исцълятъ не гоненія и фанатизмъ, а время и просвъщеніе, что образованіе духовенства, особенно сельскаго, и внушеніе имъ (?) чрезъ то уваженія и довърія къ себъ, тому пре-



<sup>1)</sup> Итакъ, во всемъ должны быть виноваты единовърды и православные, а раскольники во всемъ правы: такъ слъдуетъ по либеральному катихизису г. Лонгинова! Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Здёсь г. Лонгиновъ уже прямо обвиняетъ единоверцевъ и ихъ духовенство въ шпонстве. Но по какому праву? *Ped*.

имущественно можетъ способствовать. Послёднія же мёры правительства могутъ найти себё порицателей только въ людяхъ, преданныхъ близорукимъ и одностороннимъ возгреніямъ, своекорыстнымъ видамъ, или закоренелымъ и грубымъ предразсудкамъ 1).

Послѣ ложныхъ и злонамѣренныхъ слуховъ, распущенныхъ изъ-за угла въ порицаніе справедливыхъ мѣръ правительства въ возстановленію столь часто нарушенныхъ правъ, я, какъ ближайшій свидѣтель печальныхъ послѣдствій ложной системы, почелъ обязанностію изложить здѣсь истину объ оной 2). Картина, мною представленная, основана на фактахъ 3). Изъ нихълегко усмотрѣть, какъ благонамѣренны и справедливы отчаянные вопли въ порицаніе нынѣшняго хода раскольническихъ дѣлъ, основаннаго на справедливости, а не на своеволіи и разныхъ корыстныхъ разсчетахъ 4).

#### 2. Письмо графа Закревскаго министру В. Д. Ланскому.

Конфиденціально.

Весьма нужное.

#### Милостивый Государь

Сергви Степановичъ.

Въ доставленномъ Государю Императору письмѣ іеромонаха Пареенія, изъ Москвы, объяснено, будто бы 22 ген-



<sup>1)</sup> Это отдъление любопытно собственно какъ образчикъ начавшихся тогда либеральныхъ разглагольствій о раскол $\pm$ . Ped.

<sup>2)</sup> Истины-то, къ сожалѣнію, и иѣтъ въ рапортѣ г. Лонгинова, а есть только брань на ревнителей православія и стараніе во что бы ни стало оправдать раскольниковъ и ихъ либеральныхъ покровителей. Ред.

<sup>3)</sup> И картины нѣтъ и фактовъ вполнѣ достовѣрныхъ также нѣтъ.
Ред.

<sup>4) &</sup>quot;Ходъ раскольническихъ дѣлъ, основанный на справедливости!" Этой неудобопонятной фразой г. Лонгиновъ достойно заключилъ свою общирную апологію раскола и филиппику противъ православія. Вообще, въ своемъ "рапортъ" онъ оставилъ потомству позорный па-

варя раскольники торжественно открыли на Рогожскомъ Кладбище въ большой часовие свое богослужение и отпечатали все домовыя моленныя, безстыдно торжествуя и насмехаясь надъ православными и недавно присоединенными единоверцами, изъ коихъ некоторые начали уже колебаться, и что надо ожидать между ними столкновений, каковыя уже и начались на Рогожскомъ Кладбище, но были скоро затушены. Передавая лично вашему высокопревосходительству это письмо, Государь Императоръ изволилъ изъявить желание знать: какое именно столкновение происходило недавно на Рогожскомъ Кладбище между православными и раскольниками?

Въ исполнине таковой монаршей воли ваше высокопревосходительство, препровождая ко мив отъ 12 февраля за № 357 письмо іеромонаха Пареенія, просите меня сообщить вамъ подробныя по содержанію его письма свъдвнія и обращаете мое вниманіе на описываемыя въ ономъ обстоятельства объ отправленіи на Рогожскомъ Кладбищъ богослуженія, и о послъдствіяхъ, которыя произвело публичное оказательство раскола къ соблазну православныхъ и единовърцевъ.

Возвращая при семъ письмо іеромонаха Пареенія, я, по собраніи секретныхъ свъдъній, имъю честь сообщить вашему в—ву: 1) что по полученіи отношенія вашего отъ 15 истекшаго генваря № 129, я словесно приказалъ исправляющему должность смотрителя Рогожскаго Богадъленнаго Дома не запрещать раскольникамъ отправлять въ часовняхъ Рогожской богадъльни моленіе, строго наблюдая, чтобы при этомъ не было допускаемо раскольниками публичнаго оказанія ереси къ соблазну единовърцевъ; 2) что вслъдствіе сего вечеромъ 21 генваря призръваемые въ богадъльнъ отправляли службу въ часовняхъ, а на другой день, 22 числа, собралось большое число бого-

мятникъ своего служенія интересамъ раскола и свсей вражды къ православной церкви и ея служителямъ. Ped.

модьцевъ, но при этомъ никакого особеннаго оказательства ереси не было, а производилось раскольниками внутри часовенъ чтеніе утрени, часовъ и вечерни, подобно тому, какъ это дълается обыкновенно во всехъ дозволенныхъ правительствомъ раскольническихъ часовняхъ и моленныхъ; 3) что въ теченіе нынёшняго года изъ молеленъ, находящихся при обывательскихъ домахъ въ Москвъ, распечатана была только одна въ домъ купца Кононова, вслъдствіе заключенія Секретнаго Совъщательнаго Комитета; во всъхъ же прочихъ моленныхъ, устроенныхъ раскольниками до 1826 года, служба не прекращалась, ибо самопроизвольное распоряжение бывшаго смотрителя Рогожскаго Богодъленнаго Дома статскаго совътника Мозжакова до нихъ не касалось; и 4) что въ недавнемъ времени никакого столкновенія между раскольниками и единовърцами. которое будто бы вскоръ было заглушено, не возникало, равно дерзостей, оскорбленій и насмішень православнымь и единовърцамъ дълаемо не было и жалобъ на то начальству не приносилось.

Изъ вышеизложеннаго и прилагаемаго въ копіи рапорта исправляющаго должность смотрителя Рогожскаго Богадъленнаго Дома отъ 18 февраля за № 24, ваше в—во изволите усмотръть всю неосновательность доноса іеромонаха Парфенія.

Долгомъ поставляю поворныйше просить ваше в—во, при всеподданныйшемъ донесеніи о семъ Государю Императору, доложить Его Величеству, что если между единовырцами и раскольнивами на Рогожскомъ Кладбищы и кроется зародышъ неудовольствій, то это есть послыдствіе извыстнаго вамъ самопроизвольнаго и совершенно противозавоннаго распоряженія бывшаго смотрителя Рогожской богадыльны Мозжакова о закрытіи раскольническихъ моленныхъ и другихъ пристрастныхъ его распоряженій, а также дыйствій самого духовенства по обращенію раскольниковъ въ единовыріе. Присоединеніе рогожскихъ раскольниковъ въ св. церкви началось 18 сентября 1854 года. Обра-

тившихся считается 1570 человъкъ, изъ числа коихъ болъе трети, а именно 539 человъкъ купцовъ и почетныхъ гражданъ, присоединены въ Единовърію 30 и 31 декабря 1854 г., т.-е. въ последнія числа, назначенныя для объявленія купеческихъ капиталовъ. Такое присоединение раскольниковъ происходило не отъ искренняго раскаянія и сознанія сектаторскихъ заблужденій, а единственно отъ желанія воспольвоваться гражданскими правами и преимуществами, коихъ раскольники лишены на основаніи Высочайшаго повеленія, сообщеннаго мив въ отношении предмъстника вашего в-ва отъ 27 октября 1854 г. за № 2304. Это доказывается возникшими въ прошедшемъ году следственными делами, изъ которыхъ видно, что единовърческое духовенство выдавало даскольникамъ свидътельства о присоединени бевъ совершенія полнаго церковнаго обряда и даже такимъ лицамъ, которыя никогда сами у священниковъ не были, ихъ не видали и желанія на присоединеніе не изъявляли.

Покоривйше прошу принять увърение въ совершенномъ моемъ почтении и преданности.

1 марта 1856 г. № 289. Получено 5 марта. Графъ А. Закревскій.

# 3. Всеподданнъйшій докладъ министра В. Д., заготовленный въ мартъ 1856 г.

Ваше Императорское Величество изволили передать мив письмо іеромонаха Пареенія, въ которомъ онъ указываетъ на соблазнъ и безпорядки, произведенные будто бы въ Москвъ богослуженіемъ раскольниковъ въ часовняхъ Рогожскаго Кладбища.

По содержанію означеннаго письма я просилъ Московскаго военнаго генераль-губернатора сообщить мив надлежащія объясненія; и полученныя нынв отъ него отношеніе и копію съ рапорта смотрителя Рогожскаго Бога-двленнаго Дома считаю долгомъ повергнуть на Высочайшее благоусмотрвніе.

Братское Слово. № 18.

Digitized by Google

Вмёстё съ симъ осмёливаюсь всеподданнейше представить Вашему Величеству о тёхъ обстоятельствахъ, которыя оказываются изъ дёлъ ввереннаго мнё министерства по сему предмету.

По допускаемому издавна обыкновенію на Рогожскомъ Кладбищъ отправлялось богосмужение и совершались духовныя требы раскольническими попами, изъ воихъ послъдній (Ермиловъ) обратился въ единовъріе только въ 1854 году.

Во время управленія министерствомъ генерала отъ инфантеріи Бибикова со стороны его не было сдёлано нивакого распоряженія ни собственною его властію, ни по Высочайшему повелёнію о воспрещеніи раскольникамъ поповщинской секты отправлять богомоленіе на Рогожскомъ Кладбищё.

Воспрещеніе сіе послідовало отъ бывшаго тамъ смотрителя Мозжакова, который теперь отрекается отъ этого распоряженія, ибо оно совершенно противно 60 ст. XIV т. Уст. о пред. и прес. прест. и другимъ послідовавшимъ въразное время Высочайшимъ повелініямъ 1) о непреслідованіи раскольниковъ за ихъ митнія о втрі и за совершеніе духовныхъ обрядовъ.

Высочайше утвержденнымъ 21 декабря 1853 года всеподданнъйшимъ докладомъ министра Бибикова раскольникамъ безпоповской секты дозволено собираться въ часовни на Преображенскомъ Кладбищъ для молитвы, отпъванія умершихъ и совершенія панихидъ, при чемъ разръшено раскольникамъ церковное пъніе.

Другимъ докладомъ, удостоеннымъ также Высочайшаго утверждения 9 августа 1854 года, испрошено разръшение принять по Рогожскому Кладбищу тъ же мъры, какія были установлены для Кладбища Преображенского.

Между тъмъ раскольники, не будучи допускаемы смотрителемъ Мозжаковымъ, а потомъ и его преемникомъ, къ бого-



<sup>1)</sup> Высоч. утвер. 1826 г. янв. 9 полож. Ком. Мин.; Высоч. повел. 1838 г. апр. 9, 1841 г. дек. 19.

моленію въ часовняхъ на Рогожскомъ Кладбищъ, жаловались на это стъсненіе.

Московскій военный генераль-губернаторь, имъя въ виду, что смотритель Мозжаковъ вившался въ отправленіе раскольниками обрядовъ вопреки закона и не имъя на то отъ высшаго начальства приказанія, полагаль не препятствовать имъ отправлять богомоленіе по ихъ обрядамъ.

На это отъ 15 минувшаго января я увъдомилъ графа Закревскаго, что такъ какъ по министерству В. Д. не послъдовало ни особаго Высочайшаго повелънія, ни отдъльнаго распоряженія со стороны самого министерства о воспрещеніи служенія въ дозволенныхъ часовняхъ Рогожскаго Богадъленнаго Дома, то совершенно достаточно разръшить смотрителю руководствоваться въ точности постановленнымъ въ 60 ст. XIV т. Свода зак. правиломъ, съ тъмъ однакожъ, чтобы при этомъ не допускалось отправленія духовныхъ требъ и не было публичнаго оказательства ереси къ соблазну православныхъ и единовърцевъ.

Изъ полученнаго же нынъ отъ генералъ-адьютанта Закревскаго объясненія оказывается, что данное раскольникамъ дозволеніе попрежнему молиться въ часовняхъ ихъ
не произвело никакихъ безпорядковъ, что вечеромъ 21
января призръваемые въ богадъльнъ отправляли службу въ
часовняхъ и на другой день, 22 числа, собралось большое
число богомольцевъ, но при этомъ никакого особеннаго
торжества и публичнаго оказательства ереси не было,
а производилось раскольниками внутри часовенъ чтеніе
утрени, часовъ и вечерни, подобно тому какъ это дълается
обыкновенно во всъхъ дозволенныхъ правительствомъ раскольническихъ часовняхъ и моленныхъ 1).

Марта 1856 года.



<sup>1)</sup> Последнее отделение уже переписаннаго доклада исправлено рукою, надобно полагать, самого Ланского, а последния строки, заимствованныя буквально изъ письма Закревскаго, всё имъ вновь написаны.

# 4. Донесеніе митрополита Филарета святьйшему Синоду отъ 16 февраля 1856 г.

Секретно.

Въ 1854 году, въ Рогожскомъ Богаделенномъ Доме (по выраженію раскольниковъ на Рогожскомъ Кладбищъ) меньшая изъ трехъ часовенъ, по случаю присоединенія значительнаго числа раскольниковъ къ единовърческой церкви, по Высочайшему повельнію блаженныя памяти Государя Императора Николая Павловича, обращена и освящена въ единовърческую церковь. Вскоръ потомъ остававшійся при двухъ прочихъ часовняхъ последній раскольническій свищенникъ Петръ Русановъ также присоединился къ единовърческой церкви. Тогда въ остальныхъ двухъ часовняхъ богослужение прекратилось, или по распоряжению министерства Внутреннихъ Дълъ, или, можетъ быть, само собою: потому что правила поповщинского толка требуютъ совершенія богослуженія священникомъ. Раскольники входили въ часовню, возжигали свъчи предъ иконами, молились каждый про себя; но правильнаго, по уставу, богослуженія не было. Единовърцы желали и большую часовню освятить въ церковь; православные также сего желали и надъялись; нъкоторые колеблющіеся между расколомъ и православіемъ ожидали сего, дабы принять сіе, какъ знаменіе сильное утвердившагося единоворія, и присоединиться въ нему. Сего можно было ожидать особенно отъ твхъ болве благонамвренныхъ раскольниковъ, которые не расположены были принять раскольническую лжејерархію заграничную.

23 генваря 1855 года, по повъстив московскимъ и окрестныхъ селеній раскольникамъ (какъ догадывались, купцомъ Свъшниковымъ и попечителемъ Зеленковымъ) собраться для выслушанія якобы въ пользу ихъ указа на Рогожское Кладбище въ часовню, было въ сей часовнъ необык-

новенно большое собраніе раскольниковъ; зажжено было множество свъчъ; противъ царскихъ вратъ была поставлена курильница съ даданомъ; но, по неимънію священника, не было никакого молитвословія.

Весною 1855 года, после повадки въ Петербургъ раскольниковъ-купцовъ Свешникова, Бутикова, Муравлева и Гаранина, распространено было между раскольниками (какъ дознано тогдашнимъ смотрителемъ Рогожскаго Богадъленнаго Дома) подложное опредъленіе Правительствующаго Сената о новыхъ якобы преимуществахъ, даруемыхъ Рогожскому Кладбищу; и сіе колебавшихся въ расколъ удержало отъ присоединенія къ святой церкви.

Наконецъ, послѣ нѣсколькихъ поѣздокъ значительныхъ раскольниковъ въ Петербургъ, 21 генваря сего года въ теплой часовнѣ Рогожскаго Кладбища, при собраніи множества раскольниковъ, открылось служеніе вечерни, въ которой участвовалъ конторщикъ Иванъ Кручининъ, а 22 дня такимъ же образомъ служена утреня, и съ тѣхъ поръ продолжается подобное служеніе. Въ послѣдующіе дни замѣчено, что во время службы отворяемы были царскія врата и служащій дѣлалъ возгласы: и, какъ сего не можетъ дѣлать мірянинъ, то заключаютъ, что служащій былъ лжесвященникъ. Одежда на немъ была мѣщанская, и онъ остриженъ по-мѣщански; но могло быть, что онъ подъ верхнею одеждою скрывалъ епитрахиль. Полагаютъ, что это именно Крининъ, жительствующій близъ Рогожской заставы.

Раскольники симъ ободрены; и, напротивъ, не только единовърцы, но и общеправославные весьма опечалены.

Если принять въ разсуждение, что раскольники прежде, и при особенномъ возбуждении и надеждъ, не ръшались открыть въ часовиъ богослужение безъ священника, какъ замъчено 23 генваря прошедшаго 1855 года, а нынъ открыли и продолжаютъ оное; и если поставить сіе въ связь съ поъздками значительныхъ раскольниковъ въ Петербургъ, то не безъ основанія можетъ представиться вопросъ: не

получили ли они на сіе разръшенія отъ начальства? Это быль бы печальный случай, котораго послъдствія не легко измърить. Это имъло бы такой видъ, что начальство само насаждаеть и укореняеть новую отрасль раскола, толкъ поповщино-безпоповщинскій, поповщинскій— по сохраняемому имъ признанію потребности священства и святаго причащенія, а по общественному богослуженію — безпоповщинскій, и, что особенно вредно, это быль бы самый удобный случай для раскольниковъ подъ личиною мірянь скрывать лжесвященниковъ заграничной джеіерархіи.

Особенный вредъ открывшагося явленія есть еще тотъ, что послѣ немаловременной остановки, открытіе часовеннаго богослуженія расколоводители могутъ представлять несвъдущему народу, какъ свою побъду и какъ надежду дальнъйшаго своего усиленія.

Для показанія, какъ далеко простираться можетъ такое впечатльніе на раскольниковъ, выписываю, что писаль ко мнъ отъ 17 ноября прошедшаго 1855 года преосвященный Иннокентій архіепископъ Камчатскій: "Я старался короче знакомиться съ раскольниками, живущими по ръкъ Маъ. Многіе изъ нихъ соглашались со мною въ ихъ заблужденіи. Мнъ кажется, если бы не ихъ окаянные учители, которые у нихъ пользуются почетомъ и доходами, то всъ прочіе обратились бы скоро, и даже безусловно. Одно считаю достойнымъ вниманія, а именно: они всъ считаютъ себя подчиненными московскимъ рогожскимъ отцамъ, какъ они ихъ называютъ".

Итакъ, подкръпить расколъ на Рогожскомъ Кладбищъ — значитъ подкръпить его даже до отдаленнаго края Сибири, и напротивъ ослабить его на Рогожскомъ Кладбищъ — значитъ ослабить его повсюду.

Сибирскіе раскольники не знають, что отцы рогожскіе, предъ которыми они благоговъють, суть купецъ Свышни-ковъ, конторщикъ Кручининъ и подобные.

Если же ограничить Москвою взоръ на православіе и расколь, то достойнымъ вниманія представляется следующее

соображеніе: которая изъ двухъ рышимостей была бы болье справедлива и менье неблагопріятна общему благу, — ръшимость ли отказать раскольникамъ въ удовольствіи торжественно совершать службу въ рогожской часовнь, безъ чего они уже прожили болье года и чего ищутъ они не по нуждь, имъя въ Москвъ и подъ Москвою много не столь публичныхъ моленныхъ, въ которыхъ собираются, но наипаче для выраженія своей побъды и для удержанія тымъ въ расколь невъдущихъ и маломощныхъ, или рышимость — угожденіемъ раскольникамъ опечалить въ двадцать разъ большее число православныхъ?

Находя открывшееся на Рогожскомъ Кладбищъ богослужение выходящимъ изъ предъловъ оказываемой раскольникамъ терпимости, имъющимъ уже неблагопріятное дъйствіе и могущимъ имъть вредныя послъдстія, и примъчая что раскольники стараются вести свои дъла къ успъхамъ сенретно отъ секретныхъ комитетовъ, признаю для себя должнымъ и единственно возможнымъ представить сіе благопопечительному о благъ святыя церкви вниманію Святъйшаго Синода.

# 5. Отношеніе и. д. оберъ-прокурора Св. Синода въ Секретный Комитетъ о раскольникахъ.

Святвишій Синодъ, получивъ отъ преосвященнаго митрополита Московскаго донесеніе о томъ, что раскольники поповщинской секты въ Москвъ на такъ называемомъ Рогожскомъ Кладбищъ открыли и продолжаютъ ежедневно
богослуженіе, совершаемое міряниномъ, или тайнымъ лжесвященникомъ, поручилъ мнъ всеподданнъйше представить
сіе донесеніе въ подлинникъ на Высочайшее воззръніе Государя Императора съ таковымъ присовокупленіемъ, что
Святъйшій Синодъ полагаетъ внести оное въ Секретный
Комитетъ о раскольникахъ для законнаго и совокупнаго
съ духовной и гражданской стороны обсужденія мъръ,

какія должны быть приняты къ устраненію вредныхъ послёдствій упомянутаго событія.

Его Императорскому Величеству благоугодно было на всеподданнъйшемъ докладъ моемъ о семъ въ 4 день марта собственноручно написать: "Разсмотръть немедля въ Секретномъ Комитетъ и принять неотложныя мъры къ обузданию преступнаго своеволія раскольниковъ"; а на донесеніи митрополита Московскаго, противъ словъ: "не получили ли они дозволеніе на сіе отъ начальства", Его Величество изволилъ отмънить собственноручно же: "Отъ какого?"

О таковой Васочайшей вол'в им'вю честь объявить Секретному Комитету о раскольникахъ, прилагая въ подлинникъ упомянутое донесение преосвященнаго митрополита Московскаго за № 12.

За и. д. оберъ-прокурора Св. Синода тайный совътникъ
Сербиновичъ.

N. 1455.

5 марта 1856 г.

# 6. Всеподданнъйшій докладъ министра Внутреннихъ Дѣлъ Ланского.

Государь Императоръ изволилъ выслушать этотъ докладъ 20 апръля 1856 гола. С. Ланской.

Въ началь февраля сего года Ваше Императорское Величество изволили передать мнв письмо іфромонаха Парфенія, въ которомъ онъ доносиль о соблазнь и безпорядкахъ, произведенныхъ будто бы московскими раскольниками при собраніи ихъ для богослуженія въ часовнь Рогожскаго Богадъленнаго Дома.

Всявдствіе сего я немедленно отнесся въ Московскому военному генералъ-губернатору и просилъ объясненія его по содержанію означеннаго письма. А между тъмъ въ Святъйшій Синодъ поступило донесеніе митрополита Московскаго Филарета, который объ упомянутомъ событіи го-

ворилъ въ следующихъ словахъ: "Въ теплой часовне Рогожскаго Кладбища открылось служение, при чемъ замючено, что во время службы отворяемы были царския врата и служащий делалъ возгласы, и какъ сего не можетъ делать мірянинъ, то заключають, что служащій былъ лже-священикъ. Одежда на немъ была мещанская, но могло быть, что онъ подъ верхнею одеждою скрывалъ епитрахиль. Полагаютъ, что это именно Крининъ, жительствующій близъ Рогожской заставы".

Съ своей стороны генералъ-адъютантъ графъ Завревскій положительно писалъ, что при собраніи рогожскихъ раскольниковъ не происходило никакихъ безпорядковъ и публичнаю оказательства раскола не было, а происходило внутри часовни чтеніе утрени, часовъ и вечерни, какъ это обыкновенно дълается въ дозволенныхъ правительствомъ раскольническихъ часовняхъ и моленныхъ.

Изъ сего оказывается, что высокопреосвященный Филаретъ неопредълительно обвиняло раскольниковъ въ дъйствінхъ противныхъ закону, а графъ Закревскій удостоворяето положительно, что никакихъ противозаконныхъ поступковъ раскольниками допущено не было.

При такомъ разногласіи высшихъ въ Москвъ властей — духовной и гражданской — самое существо дъла указываетъ, что прежде постановленія какого-либо по сему дълу заключенія и принятія строгихъ по оному мъръ, слъдуетъ произвести подробное и формальное изслъдованіе о томъ, какое именно служеніе произведено было раскольниками, какими обрядами оно сопровождалось и, въ особенности, не скрывался ли, въ самомъ дълъ, лжесвященникъ подълицомъ, отправлявшимъ служеніе, какъ о томъ заставляютъ догадываться дошедшія до высокопреосвященнаго Филарета свъдънія.

Разъяснение этихъ обстоятельствъ посредствомъ тщательнаго изслъдования можетъ только одно повести къ правильному разръшению разсматриваемаго вопроса и указать на тъ мъры, которыя должны быть приняты сообразно съ существомъ дъла. Правительство всегда следило и следить ныне за действіями раскольниковь, и въ техъ случаяхь, когда они нарушають установленныя правила, ко вреду церкви и соблазну православныхъ, подвергаетъ ихъ строгимъ взысканіямъ. За всякое оказательство ереси внёшними обрядами, привлеченіе православныхъ къ расколу, сокрытіе бёглыхъ поповъ и т. п., часовни и молельни ихъ запечатываются и даже вовсе уничтожаются, виновные подвергаются заключенію въ монастыри, тюремныя помёщенія, а въ важныхъ случаяхъ лишаются правъ состоянія и ссылаются въ Сибирь; но ко всёмъ этимъ строгимъ мёрамъ приступаетъ на основаніи закона не иначе, какъ по точному дознамю 1) нанесеннаго вреда, или нарушенія постановленій.

Осмиливаюсь доложить, что приведение таковых строгихъ миръ въ исполнение никогда не сопровождалось безпорядками, волнениями, а тимъ мение противодийствиемъ. Сио покорность раскольниковъ къ правительственнымъ ришениямъ слидуетъ отнести къ тому, что даже при осуждении ихъ былъ всегда строго соблюдаемъ установленный закономъ порядокъ. Точный смыслъ всихъ относищихся до раскола правилъ, какъ тихъ, которыя вошли въ сводъ законовъ, такъ и тихъ, кои остаются не обнародованными, предписываетъ крайною осторожность, осмотрительность и единство въ диствихъ относительно раскольниковъ<sup>2</sup>), и Высочайше утвержденный 10 июня 1853 г. Журналъ Особаго Комитета содержитъ въ себъ только утверждение сихъ правилъ, но не предлагаетъ новой ръшительной какой-либо миры.

Здъсь должно замътить, что при весьма крутыхъ распоряженіяхъ, предпринятыхъ противъ Рогожскихъ и Преображенскихъ раскольниковъ, во время управленія бывшаго министра Бибикова, правительство не ръшилось

<sup>1)</sup> Высоч. пов. 5 мая 1839 г.

<sup>2)</sup> Высоч. пов. 1838 г. нояб. 3 и 1840 г. мая 9.

однавоже опечатать ни Рогожских 1), ни Преображенских часовень, котя, повидимому, къ тому представлялся удобный случай, ибо тогда последній священникъ поповщинской секты присоединился къ Единоверію.

Все это приводить къ тому заключенію, что и въ настоящемъ случай слидуетъ поступить по строгому законному порядку <sup>2</sup>), т.-е. объяснить вси обстоятельства бывшаго въ Москви раскольническаго служенія посредствомъ формальнаго изслидованія и до окончанія онаго не приступать ни къ какимъ ришительнымъ мирамъ относительно рогожскихъ часовенъ.

Переходя за симъ въ взводимому обвиненію (?), будто бы служение въ раскольническихъ часовняхъ охлаждаетъ и останавливаетъ присоединение заблуждающихся къ единовърію, нельзя не усмотръть, что это обвиненіе едва ли можетъ быть признано основательнымъ. Стоитъ только вникнуть, что въ теченіе двухъ слишкомъ лють (1853-1855) при самыхъ сильныхъ настояніяхъ къ единоверію присоединено по книгама только 1570 человъкъ3). Искренно ли и съ убъжденіемъ приняли эти люди единовъріе усматривается изъ того, что 539 раскольниковъ () присоединены 30 и 31 декабря 1854 г., т.-е. наканунъ того дня, какъ оканчивался срокъ выдачи купеческихъ свидетельствъ. Можно ли послъ сего допустить, что они присоединились въ единовърію добросовъстно? Московскій военный гене-, ралъ-губернаторъ утверждаетъ, что дълами доказано, что присоединение совершалось только по наружности, безъ всякаго церковнаго обряда, даже заочно. Доказательствомъ

<sup>1)</sup> Имъющихъ, какъ извъстно, частыя сношенія съ уральскими козаками и, по всему въроятію, съ раскольниками линейнаго казачьяго войска.

<sup>2)</sup> Въ 60 ст. XIV т. св. зак. постановлено, что раскольники за въ; у не преслъдуются, но что имъ запрещается лишь совращать другихъ и дозволять себъ дерзости противъ православной церкви.

<sup>8)</sup> Отнош. Моск. Воен. Губ. отъ 1 марта сего года № 289.

<sup>4)</sup> Тамъ же.

неискренности обращенія раскольниковъ можетъ служить письмо, полученное изъ Астрахани въ минувшемъ мартъ мъсяцъ: въ этомъ письмъ астраханскіе раскольники просятъ духовныхъ наставниковъ Преображенскаго Кладбища разръшить ихъ въ томъ, что для сохраненія купеческихъ правъ и во избъжаніе рекрутства, они, по примъру многихъ другихъ раскольниковъ, въ томъ числъ и московскихъ, вынуждены были пріобръсти за деньги отъ единовърческаго духовенства свидътельства о присоединеніи ко св. церкви<sup>1</sup>).

Столь ръшительные факты не могутъ не привести къ убъжденію, что настойчивыя мъры, лишеніе гражданскихъ правъ и матеріальныхъ выгодъ не могутъ успъшно дъйствовать на совъсть и на умы раскольниковъ въ дълъ обращенія ихъ къ православію; что къ прямому, искреннему присоединенію ко св. церкви можетъ довести ихъ одно только православное наше духовенство мърами, предписываемыми православною церковью, что предвидъно даже и закономъ гражданскимъ<sup>2</sup>).

Вопросъ о расколь, какъ о явленіи нравственномъ въ человъческой природь, впадаеть въ область духовную, и потому преимущественно разсматривается въ духовномъ отношеніи. Не менье однакоже важенъ этотъ вопросъ въ политическомъ соприкосновеніи его съ гражданскимъ устройствомъ общества, и, разсматривая его съ этой стороны, нельзя не убъдиться, что каждый шагъ правительства, каждое его распоряженіе должно быть предпринято съ постоянною осторожностію. Коснувшись въ послъдніе годы матеріальныхъ интересовъ раскольниковъ, мы уже видъли, сколько это породило недовольныхъ, сколько возбудило сътованій, жалобъ, прошеній, слъдствій разнаго рода, которыя, произведя разстройство даже въ православныхъ населеніяхъ, сильно обременили

<sup>1)</sup> Отнош. Моск. Воен. Губ. отъ 24 марта сего года № 395.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Св. зак. т. XIV Уст. пред. и прес. прест. ст. 60.

низшія и высшія правительственныя инстанціи, не принеся взамёнь ни малейшей пользы. Между темъ некоторые примъры непринужденнаго перехода въ православіе дітей закоснівлых раскольников доказывають, что успъхи просвъщенія объщають болье пользы, нежели мъры понудительныя, особенно при распространении обравованности между лицами купеческаго сословія и при постоянномъ развитіи полезнаго ученія между нашими сельскими священниками. Затрогивая нынъ расколъ живъйшимъ еще образомъ въ учрежденіяхъ благотворительныхъ, можно ди ручаться, чтобы эта мъра не произведа еще болъе непріятныхъ последствій? Но если даже гивадилище раскола будетъ изъ Москвы вытёснено, въ чемъ найдемъ мы ручательство, чтобы оно не утверждалось по разнымъ мъстностямъ, отдаленнымъ отъ надвора правительственной силы и власти, гдъ конечно будетъ гораздо труднъе, если даже и вовсе невозможно, следить и наблюдать за его дъйствіями? Можно даже опасаться, что въ такомъ случав они обратять всв свои исканія къ заграничной лжемитрополіи и будуть ожидать опоры отъ мнимыхъ святителей, покровительствуемыхъ чужеземными правительствами. Въ настоящую же минуту, когда политическое положение Россіи воспріяло новый видъ, вопросъ этотъ болве нежели когда-либо долженъ обратить на себя вниманіе. Близость границы нашей къ Измаилу, где живутъ весьма многіе раскольники, состоящіе въ постоянныхъ сношеніяхъ съ московскими раскольниками, сосъдство съ турецкими раскольничьими поселеніями за Дунаемъ, наконецъ австрійская джемитрополія въ Бълой-Криницъ, что въ Буковинъ, - все это будетъ естественною приманкою для нашихъ раскольниковъ, которые и безъ того смотрятъ на эти учрежденія, какъ на единственныя мъста, откуда могутъ тайно привлекать къ себъ лжеіерарховъ.

Выраженныя мною здёсь мысли не составляютъ гадательныхъ какихъ-либо предположеній, или умозрёній; историческія событія и факты могуть служить имъ подтвержденіемъ, ибо извъстно, что во всъ тъ эпохи, когда расколь въ Россіи быль преслъдуемъ крутыми мърами, сектаторы во множествъ переселялись за границу, какъ-то въ Польшу и Турцію, гдъ при каждомъ враждебномъ противъ насъ движеніи, становились вредными для Россіи сообщниками ея непріятелей, а съ другой стороны служили върнымъ путемъ для перевода заграницу нашихъ капиталовъ.

Главною целію правительства должно быть, какъ полагаю, пресвчение распространения раскола и обнаруженіе тайныхъ его сношеній съ заграничными сообщниками. Лостиженію этой цвии будуть препятствовать новыя общія міры противь тіхь раскольниковь, кои не изобличены ни въ подобныхъ сношеніяхъ, ни въ совращеніи православныхъ, ибо очевидно, что, подвергаясь стъсненіямъ въ отправленіи богослуженія, они обратятся къ посавдователямъ тайныхъ и болве опасныхъ сектъ, ускользающихъ отъ наблюденія правительства. Вообще нужно, какъ я полагаю, преследовать сколь можно бдительне странствующихъ джеучителей раскольническихъ сектъ, оставляя въ поков, по крайней мъръ до времени, тъхъ изъ раскольниковъ, кои исполняютъ върноподанническія обязанности и следують въ обрядахъ веры своей наставленіямъ своихъ родителей, не принимая и не распространяя никакого новаго лжеученія.

Разсужденія сім я вміняю себі въ обязанность повергнуть на Высочайшее Вашего Императорскаго Величества благоусмотрівніе, дабы я могъ во всіхъ отношеніяхъ и въ точности исполнить Августійшую Вашу волю.

Сергый Ланской.

20 априля, 1856 г.

Digitized by Google

#### ИЗЪВВЛЕНІЕ БЛАГОДАРНОСТИ.

Изъ Саратовской губерніи, отъ одного почтеннаго лица, бывшаго старообрядца, мы получили просьбу напечатать слъдующее его изъявленіе благодарности:

"Московскимъ старообрядцамъ-братчикамъ, составившимъ 105 вопросовъ, приношу благодарность, что они собрали въ одно мъсто всъ, существующія въ старообрядческомъ міръ, мнимыя обвиненія на церковь; а достопочтеннъйшему Е. А. Антонову приношу еще большую благодарность за то, что всъ эти мнимыя обвиненія на святую церковь онъ побъдоносно опровергъ: его книжка драгоцънна для безпристрастныхъ искателей истины".

Охотно печатая это "Изъявленіе благодарности", считаемъ нелишнимъ присовокупить, что желающіе получить упомянутую книжку Е. А. Антонова ("Отвъты на 105 вопросовъ старообрядцевъ"), могутъ обращаться для сего къ автору, въ книжную давку Братства св. Петра митрополита (цъна книжки безъ пересылки 65 коп., съ перес. 80 коп.).

Ред.

# вышла и поступила въ продажу

(въ Братской книжной лавкъ)

## новая книга:

"Царьскіа вопросы и соборныя отвѣты о многоразличныхъ церковныхъ чинехъ" (Стоглавъ).

Изданіе Братства св. Петра митр., сдёланное по тремъ спискамъ XVI вёка.

Цѣна безъ перес. 1 руб. 50 коп., съ перес. 1 руб. 70 коп.

Иногородные благоволять обращаться за книгою въ книжный складъ Братства св. Петра митр. (Никольскій Единов врческій монастырь) и въ редакцію "Братскаго Слова".

#### ОБЪ ИЗДАНІИ ЕЖЕМЪСЯЧНАГО ЖУРНАЛА

# "ДУШЕПОЛЕЗНОЕ ЧТЕНІЕ"

въ 1892 году.

Изданіе журнала Душеполезное Чтеніе въ 1892 году, тридцать третьемъ съ начала его изданія, будетъ продолжаться на прежнихъ основаніяхъ. При благословеніи преосвященнаго Виссаріона, еписнопа Дмитровскаго, несшаго труды по редакціи Душеполезнаго Чтенія ровно тридцать лѣтъ, и при его полномъ и постоянномъ содъйствіи, новая редакція и въ слѣдующемъ году въ собственномъ смыслъ будетъ прямымъ продолженіемъ прежней, содъйствуя основной и постоянной задачъ журнала — служить духовному и нравственному наставленію христіанъ, удовлетворять потребности общеназидательнаго и общенонятваго духовнаго чтенія.

#### ВЪ СОСТАВЪ ЖУРНАЛА ВХОДЯТЪ:

1) Труды, относящіеся въ изученію св. Писанія. 2) Статьи въроучительнаго и нравоучительнаго содержанія, съ обращеніемъ особеннаго вниманія на современныя явленія въ общественной и частной жизни, согласныя или несогласныя съ ученіемъ и установленіями православной Церкви. Обсужденію этихъ явленій посвящаются особыя статьи. 3) Церковно исторические разсказы. 4) Воспоминанія о лицахъ, замъчательныхъ по заслугамъ для Церкви и по духовнонравственной жизни. 5) Статьи, относящіяся къ православному Богослуженію. 6) Общепонятное и духовно-поучительное изложеніе свъдъній изъ наукъ естественныхъ. 7) Слова и поученія, отличающіяся особенною назидательностію. 8) Описаніе путешествій къ святымъ мъстамъ. 9) Свъдънія и сужденія о расколь. 10) По возможности документальныя и въ то же время общепонятныя сведенія о западныхъ исповеданіяхъ: римско-католическомъ, лютеранскомъ, реформатскомъ и другихъ сектахъ и разборъ ихъ ученій и обрядовъ. На этоть отдыль вы следующемь году будеть обращено особенное вниманіе. 11) Имфющія руководственное для пастырей и мірянъ значеніе резолюціи, мивнія, донесенія и письма Моск. митрополита Филарета. 12) Разныя извъстія и замътки.

"Душеполезное Чтеніе" въ 1892 году попрежнему будетъ выхо-

дить ежемъсячно.

При общепонятности журнала и цѣна его общедоступна: за 12 книжекъ безъ доставки 3 руб. 50 коп., съ доставкой и пересылкой въ Россіи 4 руб., заграницей 5 рублей.

Подписка на Душеномезное Чтене принимается: Въ Москвъ, въ квартиръ ректора, при Николаевской, въ Толмачахъ, церкви, священника Димитрія Оедоровича Касицына, также въ Складъ духовно-нравственныхъ книгъ при Петровскомъ монастыръ и у всъхъ извъстныхъ книгопродавцевъ Москвы; въ Петербургъ у книгопродавца И.Л. Тузова, Большая Садовая.

Иногородные благоволять относиться для подписки исключительно въ редавцію Душеполезнаго Чтенія въ Москвъ.

Редавторъ-издатель проф. свящ. Д. КАСИЦЫНЪ.

## Протоіерея Алексія Иродіонова

"Обличеніе раскольническаго лжеученія" 1).

#### ГЛАВА ВТОРАЯ.

О томъ, почему крестъ Христовъ нарицается Апостоловъ похвала, преподобныхъ утвержденіе, върныхъ знаменіе, и прочая.

Тропарь отъ канона честному и животворящему кресту, твореніе святаго Григорія Синаита (Гласъ 4, пъснь 1): "Кресте всесилне, Апостоловъ похвала, преподобныхъ утвержденіе, върныхъ знаменіе, іерарховъ и мучениковъ слава, побъда и утвержденіе всъхъ хвалящихъ тя".

Толкованіе на предложенный тропарь, и обличеніе расколническаго суевьрія о кресть.

Скажите пожалуйте, господа расколщики, о коемъ крестъ сія словеса святый Григорій Синаитъ полагаетъ,— о осмоконечномъ ли, егоже вы трисоставнымъ и четверочастнымъ называете, или о четвероконечномъ, егоже крыжомъ латинскимъ ругателно именуете? Въдаемъ, яко вы, по своему суевърію, безъ всякаго резона, всю вышепредложенную похвалу осмоконечному кресту приписуете; но мы нынъ хощемъ вамъ показати, что похвала сія болше приличествуетъ четвероконечному виду креста, нежели осмоконечному. Возмемъ же всякую ръчь тро-



<sup>1)</sup> Окончаніе. См. выше, стр. 569. Братское Слово. № 19.

паря сего въ разсужденіе, и увидимъ сокровенный разумъ похвалы крестныя, а при томъ и другое усмотримъ, что похвалами сими украшается крестъ четвероконечный, а не осмоконечный.

Первое глаголетъ творецъ: "кресте всесилне, Апостоловъ похвала".

Вы убо глаголете, яко всесилный крестъ есть, иже имъетъ надглавіе и подножіе, а четвероконечный крестъ не точію безсиленъ есть, но и крестомъ нарицатися недостоинъ, яко крыжъ латинскій. Посмотримъ же, творить ли силы кресть, егда не имъеть титлы пилатовы и подножія косаго. Аще творить, или твориль чрезъ Апостолы святыя силы и знаменія и чудеса крестъ четвероконечный, то нъсть простая вещь, но знамение Христово; аще ли не творитъ и древле чрезъ Апостолы не творилъ есть, то уже простая есть вещь и, по вашему хуленію, крыжъ датинскій. Святый Лука Евангелисть о возносящемся Хріств на небо глаголеть: воздвиг рушь свои, благослови их (Лук. гл. 24). Коимъ же образомъ благослови ихъ (то есть Апостоловъ), аще не образомъ креста четвероконечнаго? — мы недоумъваемъ. Блаженный Өеооилакть, толкующь вышедредложенная святаго Евангелиста Луки словеса, тако глаголеть: "благослови же ученики, силою ограждая, до пришествія Святаго Духа". Преосвященный Стефанъ митрополитъ Рязанскій и Муромскій, въ книзъ "Камень въры" изрядно доводствуетъ, яко знаменіе крестное начатся отъ самого Хріста, егда благослови Апостолы, и симъ знаменіемъ Апостоли знаменія творяху безчисленныя. Предложимъ же зді изъ "Каменя въры" резоны Стефановы, яже суть сокращенныя исторіи о чудесвую апостольскихь, бывшихь знаменіемъ крестнымъ, по которымъ исторіамъ познаваемъ, яко четвероконечнаго креста знаменіе есть знаменіе Хрістово, и есть не вчерашнее, но во времена апостольская наченшееся.

"Да не возмнить, рече, нъкто, яко отъ временъ Кон-

стантина Великаго начатся креста Господня почитаніе: въдати предлежитъ, яко отъ временъ апостольскихъ сіе благочестіе воспріять начало. Отнельже бо Христось, возносящся на небо и воздвигъ руцъ свои, благослови ученики своя, оттолъ Апостоли, учителю своему по-слъдствующе, прочыя върныя Христовы знаменіемъ врестнымъ благословляти обывоща. Въ житіи святаго Евангелиста Іоанна Богослова пишется: нъкогда Іоаннъ святый обръте при пути лежаща болнаго человъка, и исцъли его крестнымъ знаменіемъ. А писалъ житіе Іоанново Прохоръ ученикъ его (Зри въ Минеяхъ, септемвріа 26). Въ томъ же житін пишется и сіе: Бысть нъкій христіанинъ, иже въ толикую нищету пріиде, яко не имущь чимъ воздати долговъ своихъ заимодавцемъ. отъ зълныя скорби умысли самъ ся убити, и моли нъкоего водхва жидовина, да дастъ ему испити ядъ смертный. Сей, яко врагъ хрістіаномъ, другъ же бъсомъ, сотвори то, даде ему смертоносное питіе. Вземъ же христіанинъ отъ него отраву смертную, иде въ домъ свой; размышляше и бояшеся, не въдый, что сотворити, и последи, знаменавъ крестомъ чашу, испить ю, и нимало вредися отъ него, ибо внамение крестное весь ядъ отъ чаши отъятъ. Много же дивяшеся въ себъ, яко здравъ есть и нимало вреда ощущаетъ. Паки не терпя скорби отъ заимодавцевъ, иде къ жидовину, да дастъ ему лютъйшій ядъ; жидовинъ же удивися, яко живъ есть человъкъ той, и даде ему лютьйшую отраву, юже пріемъ человъкъ той, иде въ домъ свой, и много мыслящь, егда хотв испити, такожде сотвори знаменіе креста святаго на чашъ той и испить ю, но ничтоже пострада. И паки тече къ жидовину и показася ему здравъ. Ругашеся же жидовину, яко неискусенъ есть въ своей хитрости; жидовинъ же, трепетенъ бывъ, вопроси его, что творяше піющь. Онъ же рече: ничто же ино, точію крестомъ знаменахъ чашу. Жидовинъ же позна, яко сила креста святаго прогонитъ смерть, и хотя истину увъдати, даде

отъ того яда псу, и абіе песъ, вкусивъ, предъ нимъ издше. Се же видъвъ жидовинъ, тече ко Апостолу со онымъ хрістіаниномъ, извъщающь, еже имъ случися. Святый же научи жидовина въровати во Христа и крести его. Хрістіанину же оному убогому повелъ, да принесеть бремя свна, еже Апостоль знаменіемъ крестнымъ и молитвою въ злато претвори и повелъ ему, да тъмъ здатомъ отдастъ долги своя заимодавцемъ, останкомъ же да препитаетъ домъ свой (Зри житіе Іоанна Богослова Септемвріа 26). Въ житіи святаго Евангелиста Матееа пишется: Князь хотяй яти Апостола, внезапу ослъпе, и искаше вожда; начать же молити Апостола, да простить ему гръхъ и да просвътить ослъпленная очеса его; Апостолъ же, сотворивъ знамение крестное на очесъхъ князевыхъ, прозръніе ему дарова (Зри Ноемвріа 16). Въ житін святаго Апостола Филиппа, иже отъ дванадесяти Апостоловъ, пишется, яко повель Апостолъ нъкоему мужу, именемъ Иру, крещеніемъ святымъ просвъщенну, да своею рукою крестный образъ начертаетъ на Аристархъ болномъ, знаменая врежденныя его члены: и егда то Иръ сотвори, абіе исціль усхшая рука аристархова, и око прозръ, и ушеса услъниаста, и весь здравъ бысть (Зри Ноемвріа 14). Въ житій святаго Діонисія Ареопагита пишется: Егда святый Апостоль Павель исхождаще отъ града Авинейска, слъпецъ нъкій, егоже знаяху вси, яко отъ рожденія своего не видитъ, сей моли Апостола, да подасть ему прозрѣніе. Онъ же, сотворивъ крестное знаменіе на очесткъ его, рече: Господь мой и учитель Іисусъ Христосъ, иже бреніе сотворивъ помаза очи слівпорожденному и даде ему прозръти, той и тебе силою своею да просвътитъ. И абіе слъпорожденный прозръ.  $(3ри Oкомвріа 3)^{\alpha}$ .

Доздъ повъсти о апостолскихъ чудесъхъ, знаменіемъ крестнымъ бывшихъ, которыя изъ "Каменя въры" предложихомъ, двое нъчто хотяще показати: первое, яко знаменіе крестное пріяли хрістіане отъ Апостоловъ, Апо-

столи же отъ самаго Христа; второе, яко знамение сіе не есть осмогонечное, но четвероконечное, якоже и сами противницы наши извъстно въдаютъ и о томъ прекословити не могутъ. Убо вышепредложенная похвала: "кресте всесилне, Апостоловъ похвала", четвероконечному кресту приписуется, а не осмоконечному; а отсюду слъдуеть, что дщица верхняя и подножіе креста ни единыя силы имъютъ. И когда Апостолъ Павелъ хвалится о креств Господни, глаголя: мню же да не будет хвалитися, токмо о кресть Господа нашего Іисуса Христа (Галат. гл. 6), не того ради хвалится крестомъ, яко бы онъ носиль на себъ кресть вещественный, отъ четырекъ древъ сложенный, отъ кипариса, и певка, и кедра, и маслины, но жвалится крестомъ того ради, первое, что за распятаго на креств Христа Сына Божія терпитъ скорби и гоненія, носить кресть страданія Его, имже ему міръ распяся и онъ міру; о таковомъ то креств и самъ Христосъ глаголетъ: аще кто хощето по Мнп ити, да отвержется себе, и возметь кресть свой и по *Мип грядет* (Мат. гл. 16. Мар. гл. 8); — второе, хвалится Апостоль о креств Христовв и того ради, понеже знаменіемъ креста чудеса содъваетъ преславная, бъсы изгоняеть, недуги исцеляеть, и прочая. А понеже кресть страданія Христова имветь форму самого распятаго Христа, по которой формъ и знамение крестное творили Апостоли четвероконечное, яко же и до нынъ творятъ православніи хрістіане и сами расколщики тому же уставу последують: убо форма вреста Христова четверовонечная есть, и не требуетъ въ своему сложению четырехъ древъ, но отъ двою древу совершенно составляется, по образу самого распятаго Христа. Итако, похвала Апостоловъ есть крестъ четвероконечный, яко сумволъ Христовъ, по святому Іоанну Дамаскину, а не осмоконечный, въ негоже расколщики яко въ Бога въруютъ.

Второе глаголетъ творецъ: "преподобныхъ утвержденіе".

Въмы же, яко преподобніи отцы, непрестанное ратоборство имуще со діаволомъ, не инымъ коимъ оружіемъ побъждаху его, точію знаменіемъ крестнымъ. Знаменіе же сіе четвероконечное есть, якоже и выше показася и весь міръ неложно свидътелствуетъ. Въмы же и сіе, яко преподобніи отцы имъли въ своихъ келліахъ и въ церквахъ святыхъ вещественные кресты, отъ древа, отъ камене, отъ желъза и прочихъ веществъ сотворенные. Сіи же кресты не всегда были осмоконечніи, но по болшей части четвероконечніи, якоже самая тъхъ преподобныхъ отецъ о крестъ словеса показуютъ. А имянно:

Святый Афанасій Великій ко Антіоху князю во отвътъ 41 глаголетъ: "Креста образу, отъ двою древу совокупляюще, покланяемся. Егда же кто насъ отъ невърныхъ укорилъ бы, яко древу покланяющіяся, можемъ два древа разлучивше, и образъ креста разрушивше, яко праздна сія непщевати древа, и невърнаго увъщати, яко не древо чтемъ, но образъ креста". Доздъ Афанасій (Скрижаль, листъ 57-й).

Өеодоритъ въ толкованіи псалма 22-го: жезлу твой и палица твоя та мя утпышиста, глаголеть: "Глаголати убо можеши жезль и палицу самый кресть, егоже печатію и воспоминаніемъ, враговъ побъждающе, ко истиннымъ наставляемся стезямъ: отъ двою бо палицъ составляется". Сице Өеодоритова сія словеса обрътаются въ руской книгъ Псалтирь Толкованная, перевода Максима Грека, и въ книгъ Даніила митрополита Московвскаго.

Подобнъ таяжде псаломская словеса толкуетъ Евенмій, толкователь псалмовъ, глаголя: "Жезлъ и палицу разумъй крестъ, двъма бо частми сочиняется, отъ егоже палица глаголется стоящая простъ, еюже возставихомся лежащіи въ преступленіи, попречная же часть жезлъ нарицается, имже удари Господь и сокруши демоновъ". Доздъ Евенмій (Камень въры, догматъ о крестъ, часть 1, глава 1).

Симъ божественнымъ псаломскимъ словесемъ и бо-

гомудрому на оныя святыхъ отецъ толкованію согласуеть самый видъ креста, егоже вси православніи хрістіане и сами расколники творять на челѣхъ своихъ. Сему же подобится паки образъ креста со именемъ Христовымъ изображенный на фелони преподобнаго Антоніа римлянина, который фелонь былъ въ бочкъ его, и водами принесенъ изъ Рима въ Новъ-градъ и нынъ есть во обители его. Матеріа его шолковая бълая, весма ветхая, и на ней множество четвероконечныхъ крестовъ окруженныхъ, съ приписаніемъ имени Господа нашего Іисуса Христа. Прочая же многочисленная святыхъ отецъ о четвероконечномъ крестъ свидътелства зри, читателю, въ книзъ обличительной на неправду отвътовъ расколническихъ, во главъ второй, въ разсужденіи пятомъ.

Третіе глаголетъ творецъ: "върныхъ знаменіе, іерарховъ и мучениковъ слава, побъда и утвержденіе всъхъ хвалящихъ тя".

И сіе согласно есть вышереченнымъ: тъмже весь предложенный тропарь четвероконечному приличествуетъ кресту, а не осмоконечному. И не точію тропарь сей, но и весь канонъ Григоріа Синаита, похвалными словесы, яко драгимъ каменіемъ составленное украшеніе четвероконечному кресту, яко царскому прилагается скипетру. Еже отъ послъдующихъ явственно показуется:

- 1. "Кресте всечестный, четвероконечная сила" и прочая (Пѣснь 1).
- 2. "Немощныхъ здравіе показался еси", о семъ выше речеся, како Апостоли болящыя исцъляху образомъ креста.
- 3. "Кресте, ты ми сила буди, кръпость и держава" и прочая. Како же сила буди человъку крестъ, аще не тако, якоже обычно есть христіаномъ облачитися въкрестъ, и въ немъ побъждати невидимаго врага?
- 4. "Кресте преподобныхъ оружіе", и прочая (Пъснь 3): сіе тожде знаменуетъ, еже "преподобныхъ утвержденіе", о чесомъ вышше речеся.
- 5. "Проображаще тайнъ древле Іисусъ Навинъ креста образъ" и прочая (По 3 пъс. съдаленъ).

- 6. "Четвероконечный сый міръ и яко тріобоюдный мечъ, начала тмы свчеши, нами воображаемъ кресте", и прочая (Пъснь 4).
- 7. "Твоя высота, живоносне кресте, воздушнаго князя біетъ и глубина всея бездны закалаетъ зміа, широту паки воображаетъ, низлагая мірскаго князя кръпостію твоею".
- 8. "Крестообразно, пречистая отроковице Богородице, длани твои распростерши, ко иже на креств воздвиженному, и молитвы Дъво нынъ принеси за всъхъ върно молящихся тебъ". Здъ разсуди: аще Богородица, крестообразно длани своя простерши, молится, то креста форма есть во всякомъ человъкъ, крестообразно руцъ своя простирающемъ, и послъдовательно крестъ четвероконечный совершенный крестъ есть.
- 9. "Крестъ страстей пагуба, крестъ помысловъ отгнаніе", и прочая (Пъснь 6). О семъ можетъ всякъ увъритися отъ исторій преподобныхъ отецъ, како они страсти и помыслы гръховныя побъждаху крестомъ, и каковымъ образомъ крестъ Хрістовъ оружіе имяху, аще не тако, якоже и до днесь ограждаются православніи образомъ креста Христова, иже есть четвероконечный, и тъмъ оружіемъ всякъ върный въруетъ побъдити діавола и гръхъ, и прочая, и прочая.
- 10. Согласно есть вышереченному о Богородицъ молящейся: "крестообразно простерши руцъ, чистая, къ распростершему руцъ своя на древъ крестнъмъ, и вознесшему естество наше и умертвившему враждебная полки, молящи не престай" (Пъснь 7).

Весь убо канонъ сей, ко кресту Христову сочиненный и глаголемый, показуетъ намъ форму креста четвероконечную, распятію Христову сообразную, а не осмоконечную, юже обоготворили расколщики.

Глаголютъ противницы: святіи Апостоли и святіи отцы, аще и четвероконечнымъ крестомъ чудеса и знаменіа творяху, но чрезъ четвероконечный крестъ почитаху

осмоконечный; четвероконечный бо крестъ есть образъ осмоконечнаго.

Но противъ сего суесловія вопрошаю васъ, противницы: кто сказаль вамъ, яко святіи Апостоли и преподобній отцы чрезъ четвероконечный кресть почитали осмоконечный, якоже мы чрезъ образъ Христовъ почитаемъ самого Христа? кто васъ сему суевърію научилъ? — пожалуйте, скажите. Апостоли и мученицы и преподобніи отцы не сказали вамъ сего, понеже писменнаго отъ нихъ свидътелства не имъете о таковомъ суевъріи; а словомъ сказать вамъ не могли, нонеже они были въ древнія въки, а вы явилися въ послъдняя времена. Сказаль убо вамь сіе отець лжи (егоже чада есте), врагь креста Христова и ненавистникъ рода человъческаго. Убо слово ваше сіе самая нагая ложь есть, самая живая неправда. Ясно бо показася уже, яко святіи отцы не точію осмоконечный почитаху кресть, но и четвероконечный. Крестъ же, аще осмоконечный, аще четвероконечный, есть образъ перваго креста и на немъ укрестованнаго Христа: тъмже чрезъ образъ креста почитаху святіи отцы Христа паче, нежели кресть оный первый. Чрезъ икону убо Христову почитаемъ самого Христа, а не икону нъкую первую; чрезъ крестъ же и крестъ почитаемъ первый, наипаче же самого Христа, на немъ укрестованнаго. Зри о семъ святаго Іоанна Дамаскина книгу 4, главу 12, и Камень въры, догматъ о кресть, и Обличение на неправду отвътовъ расколническихъ, главу вторую.

#### ГЛАВА ТРЕТІЯ.

O томъ, почему крестъ нарицается тричастный и трисоставный.

Глаголютъ противницы, что крестъ Христовъ наринарицается у святыхъ отецъ тричастный потому, что три части имъетъ: 1) правое древо, 2) прекое древо, 3) подножіе; и тако безъ титлы тричастный бываетъ крестъ, а съ титлою четверочастный. Паки: трисоставный крестъ нарицается потому, что три составы имъетъ, то есть три составленія. Первое составленіе — дщица составлена съ долгимъ древомъ; второе составленіе — прекое древо съ долгимъ составлено; составленіе третіе — подножіе съ долгимъ паки: въ сихъ то составахъ таинство Святыя Троицы заключается, и есть сіе догматъ въры, за который они стоятъ кръпко, отметающе крестъ четвероконечный, яко простую фигуру.

Но сіе ихъ ученіе ложно есть, послідующихъ ради причинъ:

- 1) что въ вышнихъ главахъ доволно показася форма креста не такова, каковыя желаютъ противницы, но такова, каковъ бъ укрествованный Христосъ;
- 2) что расколщики сами о себъ сіе мудрствують, а отъ божественнаго писанія и отъ святыхъ отецъ не по-казують, и показати не могутъ во въки;
- 3) что въ книгъ Розыскъ доволно изобличается лжеученіе ихъ о осмиконечномъ крестъ, и они тому обличенію, яко жабы гремящему облаку небесному, молчаніемъ отвъщаютъ;
- 4) что и сами крестное знаменіе на себъ полагаютъ четвероконечное, а не осмоконечное, и въруютъ, что сіе не простое, но Христово есть знаменіе; и въ книзъ Отвътовъ своихъ, во отвътъ пятомъ, нарицаютъ знаменіе креста, двоперстнымъ сложеніемъ творимое, честнымъ крестомъ;
- 5) что сами паки о жезлъ архіерейскомъ (съ крюками, а не со зміами) толь высоко мудрствують и приводять о томъ восточнаго учителя Симеона Оессалонитскаго, глаголющаго, что жезлъ архіерейскій не токмо власть пастырскую, но и крестъ Христовъ знаменуетъ; а жезлъ оный всегда бываетъ безъ дщицы и подножія (Отвътъ расколн. 50, статіа 34);
  - 6) что самъ Богъ свидътелствуеть нынъ о лжеучени

ихъ и о правости святыя православнока о лическія церкве, понеже нетлініємъ мощей прославиль и чудесы еще прославияеть прославившаго четвероконечный кресть святаго отца нашего Димитрія, митрополита Ростовскаго.

Почему убо крестъ Христовъ нарицается тричастный и трисоставный? Потому, что отцы святіи, которіи кресту каноны и тропари сочинили, они мудрствовали въ крестъ три части, и три состава того ради, что въ креств заключали таинство Святыя Троицы. Оное же святыя Троицы таинство како заключается въ крестъ, изрядно сказуетъ святый Симеонъ Оессалонитскій въ книзъ своей, въ толковании церковныхъ вещей, во главъ 138, толкуя крестъ, стоящій за престоломъ, — глаголетъ точно тако: "Позади жертвенника отъ востока стоитъ крестъ, четверочастный сущь, ради иже на немъ распятаго и содержащаго, и вышняя съ земными совокупившаго, съ вышнихъ низу низшедшаго, и отъ нихъ на вышняя вознесенна, и въ себъ вся совокупившаго, и концы земныя созвавшаго, и высотою Божества и смиреніемъ воплощенія вся присвоившаго, и высотою славы и глубиною нищеты и смиренія, и широтою милости и любве, насъ паки создавшаго, и отъ ада воскресившаго, и вмъсто земныхъ небесныхъ насъ сотворшаго: сія бо изобразуеть крестъ. И таинство Троицы чрезъ крестъ и образъ его намъ подавшаго, и правымъ древомъ знаменующа Отца превышняго и насъ, иже на земли, предъ-устроящаго, Сына самого, и Духа прековымъ древомъ знаменующе, чрезъ нихъ насъ, аки чрезъ руки, паки создавшаго, зане Давидъ глаголетъ: рушь твои сотвористь мя и создасть мя (Пс. 118), Сынъ и Духъ Божій". Доздъ Симеонъ. Здъ ясно показуетъ Симеонъ, како крестъ тройческое прообразуеть таинство: правое бо древо креста, аки тъло распятаго Христа сущее, знаменуетъ начало и корень Божества, самого Отца: прекое же, аки руцъ сущее распятаго, знаменуетъ двъ отрасли Божества, Сына и Духа Святаго. И тако крестъ знаменуетъ единаго Бога въ

трехъ упостасъхъ. Отсюду можно уразумъти, почему кресть Христовъ нарицается тричастный и трисоставный. Сирвчь потому, что правое древо все полагается за едину часть и за единъ составъ, ради исповъданія единаго Бога Отца; прекое же — двъ руцъ Спасовы образуетъ и творить двъ части и два состава, ради двоихъ упостасей, отъ Отца имущихъ свое начало, Сына и Духа Святаго. Симъ богословскимъ святаго Симеона разсужденіемъ расколническое лжеученіе, яко тма свътомъ, прогоняется и разрушается. Не пріемлють сего толкованія Симеонова расколщики, и влевещутъ, аки бы сіе прилогъ чуждій быль (Пом. отв., отв. 69). Но аще тако было бы, то и о жезлъ архіерейскомъ, знаменующемъ крестъ Христовъ, былъ бы прилогъ чуждій, понеже противенъ есть имъ: аще ли тамо не есть прилогъ, то и здв подобнв Симеоново есть разсужденіе, а не прилогъ. Не слушають убо они не токмо Симеона, но ниже самого Христа, егда противно что своему суевърію слышать, или видять отъ Него; а егда согласно что лжеучению своему обрътають, тогда и самого сатаны послушати готови суть. Сами бо явно и безстудно говорять, Бога не боящеся и людей не срамляющеся: "аще бы, рече, Иліа и Енохъ, предтечи втораго пришествіа Христова, пришли къ намъ и начали увъщавати насъ къ треперстному сложенію възнаменіи крестномъ, мы бы ихъ каменіемъ побили"! О, безумія нечуственнаго! О таковыхъ жестокосердечныхъ и непокоривыхъ глаголетъ самъ Христосъ Спаситель нашъ у Луки во главъ шестой на десять: аще Моисеа и пророков не послушають, и аще кто оть мертвыхь воскреснеть, не имуть въры.

# Окончаніе всего Обличенія.

Что убо творити долженствуемъ, съ таковыми нечувственными и каменосердечными человъки живуще, иже едва имене человъческаго достойни, зміеве суще чело-

въкообразніи, мнятся ангели быти Божіи? Должни есмы двое сіе:

Первое, — блюстися ихъ, яко волковъ душегубителныхъ, по оному, еже самъ Владыка нашъ заповъдуетъ намъ, глаголя: Блюдите, да никтоже васт прелститт. Мнози бо пріидуть во имя Мое, глаголюще: азъ есмь Христосъ, и многихъ прелстять (Мв. гл. 24, ст. 4 и 5). И Апостоль Павель завъщеваеть, глаголя: братіе, блюдитеся, да никтоже васт будетт прелщая философіею и тщетною лестію, по преданію человическому, по стихіамь міра, а не по Христь (Кол. гл. 2, ст. 8). И паки: блюдитеся от псовъ, блюдитеся от злыхъ дълателей. (Фил. гл. 3, ст. 2). И паки: Молю вы, братіе, блюдитеся отъ творящихъ распри и раздоры, кромъ ученіа, емуже вы научистеся, и уклонитеся от нихъ: таковіи бо Господеви нашему Іисусу Христу не работають, но своему чреву, иже благими словесы и благословением прелщають сердца незлобивых (Рим. гл. 16, ст. 17 и 18).

Второе, должни есмы таковыхъ лжеучителей обличати и уста ихъ заграждати, по оному, еже святый Павелъ глаголеть къ Титу: суть, рече, мнози непокориви, суесловиы и умомъ прелщени, ихже подобаетъ уста заграждати, иже вся домы развращають, учаще, яже не подобаеть, сквернаго ради прибытка (1, 10 и 11). Сіе слово апостолское, аще и о критянъхъ речено есть, но и о нашихъ суевърцахъ такъ истинствуетъ, какъ бы они темъ Критскимъ лжеучителемъ были братія, или дъти. А понеже не всякъ можеть таковых в лжеучителей скверная уста заграждати: того ради должни есмы таящихся ихъ открывати и укрывающихся представляти лицу и суду церкве, да посрамятся предъ всеми о своемъ нечестіи, и потомъ ими да обратятся ко святый православнока оолической церкви и покаются о своемъ беззаконіи, или да будутъ судими гражданскимъ судомъ по дъломъ ихъ злымъ. Тако бо повелъвають указы благочестивъйшихъ монарховъ нашихъ, а указовъ царскихъ слушати учитъ самъ Богъ. Глаголеть бо въ Притчахъ Духъ Святый: якоже устремленіе воды, тако сердце царево въ руць Божіей: аможе аще восхощеть обратити, тамо уклонить е (Притч. гл. 21, ст. 1). И паки усты Павловыми гремить Духъ Божій: Всяка душа властемь предержащимь да повинуется; нъсть бо власть, аще не от Бога, сущія же власти отъ Бога учинены суть. Тъмже, противляяйся власти Божію повельнію противляется: противляющійся же  $\iota p n x s$  себь пріемлют (Рим. гл. 13, ст. 1-2)... Аще кто попущаеть расколщикомъ ложное свое учение съяти въ народъ, таковый общникъ бываетъ томужде нечестію, которое они уставляють, и судъ себъ восприметь отъ Бога, яко соизволяющій таковымъ лжепропов'ядникамъ. Глаголеть бо божественный Апостоль Павель въ посланіи въ Римлянамъ, во главъ первой, стихъ тридесять второмъ: нъцыи же и оправдание Божие разумъвше, яко таковая творящій достойни смерти суть, не точію сами творять, но и соизволяють творящимь. Убо не токмо блюстися отъ раскольнического суевърія должны есмы, но и объявляти таковыхъ волковъ, егда они насъ, яко овецъ незлобивыхъ, расхищати и поядати хотятъ.

Наипаче же должны есмы попещися о домашиихъ своихъ, чтобъ они въ расколъ не погибли. Имъетъ ли кто расколника въ дому своемъ отца, напримъръ, или матерь, или брата, или сестру, или сына, или дщерь: не буди яко песъ нъмый, но обличай его на всяко время. Купи книгу Новаго Завъта, купи книгу обличителную на прелесть расколническую, чти, толкуй, сказывай словеса Божія, прилагай и свое благочестивое разсужденіе, обращай отъ погибели ко спасенію. Аще послушаетъ тебе, пріобрълъ еси погибшаго; аще ли не послушаетъ, ты свое дъло исполниль еси, обличиль еси нечестиваго, возвъстиль еси беззаконнику путь спасенія, сказаль еси гръшнику волю Божію, благую и угодную и совершенную. Аще хощетъ быти сынъ свъта, да приступитъ ко свъту. Аще ли не хощетъ, да съдитъ во тмъ и съни

смертиви. Аще хощеть быти со Христомъ, да послушаетъ Христа; аще ли хощетъ быти со діаволомъ, да будетъ съ нимъ. Ты точію не скрывай таланта, даннаго тебъ, не буди рабъ лънивый, буди же рабъ благій и върный, потщися умножити таланть Господа своего, да внидеши въ радость Его неприступную и неизглаголанную. Послушай, что глаголеть Духъ Святый усты Іакова, Брата Господня: братіе, аще кто вт васт заблудить отт пути истины и обратить кто его, да въсть, яко обративый гръшника от заблужденія 'пути его, спасеть душу от смерти и покрыет множество гръхов. (Іак. гл. 5, ст. 19-20). То глаголеть тебъ Духъ Святый о спасаемыхъ; а что о погибающихъ гремитъ сынъ громовъ во Апокалипсисъ, паче же самъ Богъ гремитъ чрезъ него? Обидяй да обидить еще, и скверный да сквернится еще (Апок. гл. 22, ст. 11). Для чего такъ, о Господи? Понеже ему такъ любо; онъ такъ хощетъ. Хощетъ онъ сквернитися, да сквернится еще. И того ради праведный да не послъдуетъ ему. Но что? Праведный правду да творить еще, и святый да святится еще. Что же? Всъмъ ли будетъ едина мада? Никако же. И се (рече) гряду скоро, и мзда моя со мною, воздати комуждо по дъломъ его (ст. 12).

Да дастъ же всеблагій и человъколюбивый Богъ и симъ прелщеннымъ и живоуловленнымъ отъ діавола человъкомъ помощь свою божественную и да исторгнетъ ихъ изъ гортани толикаго лва, рыкающаго на всю вселенную и хотящаго весь родъ человъческій поглотити! Бога бо единаго дъло есть, еже спасати погибшыя, и Тому всегда молитися о спасеніи всъхъ человъкъ долженствуемъ. Ему же подобаетъ всякая слава, честь и поклоненіе, Отцу и Сыну и Святому Духу, нынъ и присно и во въки въковъ. Аминь.

# Мое откровенное повъствованіе о жизни въ расколъ и по выходъ изъ раскола<sup>1</sup>).

III.

Посещение православных храмовъ. — Неудачная попытка посмотреть торжественное служение: горе и отрада. — Разговоры съ начетчиками нашего согласія и другихъ сектъ. — Присоединение къ церкви. — Воспоминание о знакомстве съ преосвященнымъ Владиміромъ, бывшимъ епископомъ Томскимъ.

Когла началь я разсуждать о церкви великороссійской. не она ли есть истинная церковь Христова, тогда по временамъ сталъ заходить въ православные храмы послушать и посмотръть, какъ въ нихъ служать. Сначала служение не очень мив нравилось: мнимыя прибавления и убавленія, пропуски и усугубленія наводили на сомитніе. Хотя и не зналь я, вредять ди эти казавшіеся мив недостатки служенія самой върв, и готовъ быль думать, что не вредять; однакоже смущался. Добрые люди, видя, что я стараюсь разрышить мои недоумънія о церкви, дали мив для прочтенія книгу: "Выписки Озерскаго". Съ ведикимъ тщаніемъ и дюбопытствомъ прочиталъ я эту книгу; но сомнъній все еще не поборолъ. Ктому же быль со мною случай, несколько смутившій меня. Хотълось мнъ послушать, какъ совершается въ недвлю православія проклятіе на еретиковъ. Для этого я нарочно повхаль въ Томскъ; со мною отправился и родитель, также расположенный уже къ церкви. Отъ нашего жительства до Томска тридцать версть. Прівхавши, мы немедленно пошли въ соборъ, гдъ назначено было архіерейское служеніе. Храмъ быль уже полонь народа. Нъкоторые изъ моихъ знакомыхъ, бывшіе старообрядцы, стояли неподалеку отъ алтаря: присталъ и я къ нимъ. Народъ свътскою властію раздъленъ быль на двъ сто-

<sup>1)</sup> Окончаніе. См. выше, стр. 590.

роны, ибо ожидали къ службв преосвященнаго. Частные пристава часто отодвигали народъ, приготовляя и освобождая мъсто близъ алтаря для свътскихъ (персонъ и пышныхъ барыней. Я стоялъ съ людьми на ряду, благоговъйно, не нарушая отнюдь устрояемаго властями порядка. Одинъ изъ частныхъ приставовъ, раздвигая народъ, многихъ, на которыхъ похуже одежда, бралъ за руки и отводиль къ порогу церковному: въ томъ числъ хотълъ отвести и меня; но я убъдительнымъ голосомъ сказалъ ему: "въдь добрые люди стоять же рядомъ; нельзя ли и мев?" Приставъ оставилъ меня. Прошло нъсколько минутъ; опять начали сдвигать народъ съ переднихъ мъстъ назадъ. Дълалъ это другой приставъ и лораздо суровъе перваго. Попалъ и я подъ его руку: началъ онъ провождать меня къ порогу, и уже только меня единаго. Я сталъ и его упрашивать, - говорю ему: "Отъ порога я ничего не услышу; а я только для того и прівхаль, чтобы поближе постоять, да удобные службу выслушать! Зачемъ же вы меня прогоняете?" Но частный приставъ не только не убъдился моими словами, а даже принялъ ихъ за противление и сурово толкнулъ меня назадъ, проговоривъ: "ступай къ порогу!" Я отступилъ на сажень и прислонился къ народу. Приставу показалось, что я мало ушель; онъ еще суровъе началь толкать меня назадъ, и я, едва подбирая ноги, сказалъ на ходу: "въдь добрые люди стоятъ же; почему мив-то нельзя?" Онъ еще суровъе началъ толкать меня. Я сказалъ: "да вы уже изъ церкви меня выгоняете! А онъ и дъйствительно толкаеть меня за порогъ. Туть я не вытерпъль и отъ великой горести сказалъ неаккуратно: "не смъйте меня изъ церкви выгонять!" Тогда приставъ велълъ городовому отвести меня въ часть, что этотъ и исполнилъ. И вотъ вивсто храма Божія, гдв хотвлъ посмотреть и послушать торжественную службу, попаль я въ тюрьму, подъ стражу! И какъ это было мив горько, какъ объято было сердце мое скорбію и печалію, не могу и выразить:

Братское Слово. № 19.

такой участи отъ роду я и не встръчалъ! Къ счастію, по дорогъ встрътился съ братомъ (онъ жилъ въ городъ въ прислугахъ), и велълъ ему сообщить родителю и знакомымъ о моемъ несчастіи. Родитель пришелъ ко миъ уже часа въ три пополудии и между прочимъ сказалъ: "вилно ты не достоинъ стоять въ церкви!" Это еще болъе смутило меня, такъ что я помыслиль въ себъ: "Если я не достоинъ постоять въ церкви, такъ достоинъ у нашихъ стариковъ за службой становиться даже къ налою! Мнъ пожалуй и тамъ ладно, когда изъ церкви выгоняють!" Но Господь умилосердился надомной и не допустилъ укорениться во мнъ такому ожесточенію. На третій день по заключени повели меня къ г. полицеймейстеру. Я думаю: что то будеть теперь! И сердце замерло. Но тутъ послъдовало то, чего я никакъ не чаялъ. На вопросъ г. полицеймейстера, гдв я взять и за что, я со слезами, откровенно разсказаль все, какъ было. Выслушавъ мой отвътъ, онъ ахнулъ и сказалъ приставу, который меня арестоваль: "какіе вёдь вы крутые!" Потомъ говорить мив: "а ты дошель бы до меня! я поставиль бы тебя съ собой рядомъ!" Я сказалъ: "тутъ и помыслить-то было невивстимо, а не только до васъ пойти!" - "Такъ, говоритъ, и не слыхалъ ты службу? А желаешь ли хоть прочитать чинъ православія?" Я отвътиль: очень желаю. Онъ сказалъ мив: "Ну, теперь иди съ Богомъ на квартиру; а я достану чинъ православія и ты приходи прочитать его вотъ тогда-то" (назначилъ мнъ день и часъ). Въ назначенное время я пришель къ нему въ присутствіе. Онъ отвелъ меня въ другую комнату, приказалъ къ столу поставить стуль, а самъ подалъ мив Чинъ православія, который я и прочиталь внимательно. По прочтеніи усердно поблагодарилъ добраго г. полицеймейстера за такое вниманіе ко мив. А онъ, утвшая меня, какъ малое двтище, за постигшую меня непріятность, кое-что побесвдоваль со мною, и наконецъ пригласилъ меня прівкать къ великому четвергу посмотръть за службою, какъ бываетъ

омовеніе ногъ, - объщался поставить меня на такое мъсто, съ котораго я увижу все священнодъйствие великаго четвертка (что дъйствительно и исполниль). А на прощанье даже подарилъ мнъ и самую книжицу "Чинъ православія". Вотъ какъ добрый и разумный начальникъ судилъ меня за мнимое нарушение порядка церковнаго! Однако описанный случай все же оставиль во мнв горькое чувство и быль нъкоторое время препятствіемъ къ сближенію церковному, тъмъ болье, что и вообще я примъчалъ: если въ какомъ храмъ предстоитъ архіерейская служба, то уже и стражи во дверяхъ храма стоять, и кто пдеть въ хорошемъ тулупъ, или въ дипломать, то отворяются двери церковныя, а чуть похуже одежда на комъ (не говорю уже о приходящихъ вовсе въ плохой одеждъ), того и въ церковь не пущаютъ. Такъ случалось уходить и мив въ другой храмъ; а иные уходять, кому куда надо: хоть въ кабакъ ступай, а въ церковь не пущають! Простите меня, любезные читатели! это я высказаль не для укоризны существующаго обычая; а только для того, чтобы показать, что отталкивало меня глупаго отъ церкви. А знаетъ ли священно-служитель, что дълается во дверяхъ храма, или не знаетъ, я этого не пыталь; только отъ видимости смущался. Нынъ кажется, не видно такого обычая 1).

Опишу теперь, какія бесёды имёль я съ раскольническими начетчиками, когда сталь понимать несправедливость раскола и разсуждать о церкви.

Однажды, въ воскресный день, пришелъ я къ Е. С. Балберину. У него сидълъ сосъдъ, человъкъ грамотный, но

<sup>1)</sup> Не знаемъ, вывелся ли нынѣ такой обычай; но во всякомъ случаѣ не можемъ не замѣтить, что это прискорбный обычай, достойный крайняго сожалѣнія, въ чемъ еще болье убъждаетъ разсказанный здѣсь случай, на который желательно обратить вниманіе людей, власть имущихъ. Утѣшительно, разумѣется, что нашелся такой разумный и внимательный г. полицеймейстеръ, какъ тотъ о которомъ идеть здѣсь рѣчь; но много ли такихъ?... Ред.

не одного съ нимъ согласія: у нихъ между-себя шелъ разговоръ объ одномъ старикъ, перешедшемъ отъ поморскихъ въ наше общество чрезъ самоперекрещиваніе. Гость доказывалъ, что переходящихъ къ намъ поморцевъ не слъдуетъ перекрещивать, а принимать по правилу раздорныхъ, и Балберинъ съ нимъ соглашался. Тогда я вмъшался въ разговоръ ихъ и спросилъ Балберина:

— Евсевій Семеновичъ! Какъ по-твоему, — справедливо ли этотъ, перешедшій къ намъ, старикъ счелъ поморцевъ за еретиковъ?

Балберинъ отвътилъ: Справедливо.

Я еще спросиль: Значить по-твоему справедливо у насъ и перекрещивають, какъ еретиковъ, подлежащихъ первому чину, приходящихъ къ намъ отъ поморцевъ?

Онъ отвътилъ: Да, справедливо.

Тогда я замътилъ ему: Если поморцевъ справедливо перекрещивать, какъ еретиковъ перваго чина, то по моему правило о раздорныхъ къ нимъ не прилично прилагать.

Онъ сконфузился и сказалъ: Да пожалуй не прилично! Спустя немного времени послъ этого я пошелъ къ Балберину, взявши съ собой книгу Дъяній московскаго собора 1667 года, чтобы показать ему то мъсто въ соборныхъ актахъ, гдъ отмъняется Филаретово изложеніе о перекрещиваніи латинянъ, такъ какъ эта статья заинтересовала меня изложеніемъ многихъ неправильностей въ Филаретовомъ изложеніи. Балберинъ, взявши книгу, не сталъ читать предложенную мною статью, а началъ искать изреченіе и клятву восточныхъ патріарховъ. Долго перелистывалъ книгу, и между тъмъ произносилъ укоризны на собравшихся тогда пастырей, преимущественно за отмъненіе двуперстія.

Я замътиль ему, что читалъ бесъды Павла Прусскаго со старообрядцами о клятвахъ собора, и вижу, что старообрядцы не могли доказать, что соборъ, отмънивъ двуперстіе, погръшилъ въ догматъ въры.

Балберинъ сказалъ на это: А Денисовъ въ Поморскихъ отвътахъ мало ли привелъ доказательствъ о двуперсти! Онъ стоялъ за истину.

Я замътилъ ему: Если Денисовъ стоялъ за истину, и самъ находился въ истинъ: то почему же мы не съ поморцами?

Балберинъ отвътилъ: Да, здъсь большая половина гордость.

Я сказаль на это: Значить, нужно только гордость оставить, и быть въ соединении съ ними, вкупъ и Богу молиться.

Балберинъ сказалъ: Да, болъе ничего бы не надо! Тогда я замътилъ ему: Значитъ мы напрасно приходящихъ къ намъ отъ поморцевъ перекрещиваемъ!

Только-что успълъ я это выговорить, Балберинъ воспалился лицомъ и духомъ, и закричалъ на мена громкимъ голосомъ: "что ты меня потязаешь въ мелкихъ-то вещахъ! въдь у насъ у всъхъ исповъданіе одно"!

Я сробълъ отъ его крика, да и не хотълъ показать себя совершеннымъ его противникомъ; поэтому на крикъ его не сказалъ ничего.

Въ другой разъ имъли мы разговоръ и о церкви православной. Балберинъ обвинялъ ее; а я доказывалъ ея правоту, и наконецъ сказалъ ему примърно: "Ну ладно, — пусть церковь великороссійская неправа, хотя и существуетъ при всей полнотъ церковныхъ таинствъ; а мы-то сами, когда по собственному нашему сознанію имъемъ совершенный недостатокъ церковныхъ таинствъ, можемъ ли утверждать ръшительно, что наше дъло правое?"

Туть Балберинъ откровенно отвътилъ: Нътъ; нельзя намъ въ конецъ утверждать, что наше дъло право.

Я замътилъ: Значитъ не напрасно я сомнъваюсь о правильности нашего положенія.

Балберинъ сказалъ: Разсматривать не мъщаетъ; только надо съ разумомъ.

Однажды пришелъ я къ наставнику часовенныхъ, иначе

сказать, бъглопоповцевъ, И. И. Травникову. Помолившись Богу, я привътствоваль его словами: каково поживаете? здоровы ли?

Онъ отвътилъ: плотію-то здоровъ, а духомъ-то...

— А что? — говорю, — развъ духомъ-то изнемогаете? Онъ отвътилъ: Да въдь, какъ же? вотъ въръ-то шибко много!

И потомъ началъ укорять наше общество за перекрещиваніе приходящихъ къ намъ "отъ никоніанъ".

Я спросиль: А вы не перекрещиваете?

Онъ отвътилъ: Нътъ.

Я спросидъ: Почему же? — развъ вы признаете, что у нихъ въ таинствъ крещенія благодать Святаго Духа присутствуеть?

Онъ отвътилъ: Да, признаемъ, что присутствуетъ.

Я: А въ таинствъ муропомазанія?

Онъ: Тоже признаемъ, что присутствуетъ благодать.

Я еще спросилъ: А въ прочихъ таинствахъ велико-россійской церкви признаете ли присутствіе благодати?

Онъ отвътилъ: Еще въ таинствъ брака признаемъ присутствіе благодати у никоніанъ, ибо мы не считаемъ у нихъ бракъ блудническимъ смъщеніемъ.

Я спросиль: А въ прочихъ-то таинствахъ у никоніанъ не признаете уже присутствія благодати?

Онъ отвътилъ: Больше ни въ какихъ таинствахъ не признаемъ!

Я замътиль: Почему же? Въдь въ числъ остальныхъ таинствъ есть болъе необходимыя для спасенія души, чъмъ таинство брака. Въ этомъ таинствъ у никоніанъ вы признаете присутствіе благодати, а въ болъе необходимыхъ не признаете!

Онъ спросилъ: Какое же таинство считаешь ты необходимъе брака для спасенія?

Я отвътилъ: Таинство причащенія. По священному писанію, безъ причастія спастись не возможно; а неженатому можно спастись.

Травниковъ отвътилъ: О, мы и не нуждаемся въ этомъ (причастіи)! — у насъ есть запасный агнецъ, мы имъ причащаемся! А изъ словъ-то твоихъ видно, что ты какъ будто духомъ-то ужъ никоніянинъ!

Я отвътилъ: Нътъ, не никоніянинъ; а хочу быть православный христіанинъ. Вотъ ты самъ утверждаешь меня вь правотъ великороссійской церкви, потому что признаешь присутствіе благодати Святаго Духа въ ея таинствахъ. Правда, ты не во всъхъ ея таинствахъ признаешь благодать, — въ однихъ признаешь, а въ другихъ нътъ; но это совсъмъ напрасно. Когда въ означенныхъ тобою таинствахъ, и по вашему признанію, присутствуетъ благодать, то значить и во всъхъ присутствуетъ.

Травниковъ ничего на это не сказавши, началъ вдругъ укорять православныхъ за брадобритіе.

— Человъкъ, — говорилъ онъ, — сотворенъ по образу Божію; а никоніяне нарушаютъ образъ Божій въ себъ, — бріютъ бороды!

Я спросиль: Развъ вы въ бородъ признаете образъ-то Божій?

Онъ отвътилъ вопросительно: А гдъ же? — развъ Ісусъ Христосъ безъ бороды былъ?

Я замътиль: Конечно, Іисусъ Христосъ, когда пришель въ совершенный возрасть, имъль браду; но развъ человъкъ только съ того времени сдълался сотвореннымъ по образу Божію, когда сынъ Божій явился на землю во образъ человъческомъ? Еще первый человъкъ — Адамъ быль сотворень по образу Божію; а онъ сотворень за сколько тысячелътій до явленія Іисуса Христа на землю!

Травниковъ совсёмъ растерялся и началъ лепетать: — Да! первый-то человекъ! — ну, этого я не зналъ. Въ Россіи когда мы жили, у насъ была домашность большая, — книги читать было некогда; а сюда (въ Томскую тайгу) прівхали недавно, тоже мало еще книгъ-то читалъ...

Но всего важнъе для меня были разговоры съ главнымъ начетчикомъ и учителемъ, занимавшимъ самое видное мъсто въ нашемъ обществъ, И.Ф. Суриковымъ.

Когда, по милости Божіей, я началъ прочитывать Божественное писаніе и понимать его согласное лежащему въ немъ разуму, то увидель, что наши учители и наставники толкуютъ его превратно. Такъ для меня ясно стало, что объ антихриств и о пророкахъ они толкуютъ не согласно писанію; самъ же я началь понимать, что пророки: Илія, Енохъ и Іоаннъ Богословъ, еще не пришли на проповъдь, а пріидуть на кончину времень, и кождо ихъ во своей личности, что также и антихристъ будетъ чувственный человъкъ и явится предъ самой кончиной міра. Узнавъ объ этомъ, И. Ф. Суриковъ захотвлъ сбить меня своими ложными силлогизмами и посрамить при свидътеляхъ. Однажды, въ праздникъ Богоявленія, въ домъ А. П. Щукина было многолюдное собраніе. Послъ объда, Суриковъ взялъ книгу Ефрема Сирина и началъчитать сто пятое слово объ антихриств. Прочитавъ следующія мъста: "изреку съ бользнію, и возглаголю съ воздыханіемъ о настоящаго міра скончаніи, и о змів безстыдномъ и лукавомъ"... (ниже) "по попущенію святаго Бога, пріемлеть область антихристь, прельстить весь міръ", — Суриковъ спросилъ меня:

— Ефремъ Сиринъ объ одномъ лицъ здъсь говоритъ, или о двухъ, — поминая змія и антихриста?

Я отвътиль: Объ одномъ.

Суриковъ сказалъ: Ну, и мы такъ же понимаемъ! А вотъ почему-то говорятъ, будто ты понимаемъ, что антихристъ человъкъ будетъ. Въдь Ефремъ въ началъ слова объщается изрещи съ болъзнію о зміть безстыдномъ; а зміемъ называетъ писаніе сатану; значитъ Ефремъ далъе сатану называетъ антихристомъ.

Я отвътиль: Можеть, и антихриста зміемъ назваль здъсь Ефремъ? — объ этомъ надо внимательные разслыдовать. А обо мны сказали вамъ правду: я понимаю, что антихристь будеть человыкь. Но я понимаю такъ согласно ученю святыхъ отецъ; притомъ я не исключаю и сатану отъ человыка того, который будеть антихристь,

ибо онъ будетъ сосудъ сатаны. Іоаннъ Дамаскинъ говоритъ: "провидъвый Богъ будущее воли его развращеніе, попуститъ въ него діаволу вселитися" (книга 4, гл. 26, число 2). И Ефремъ Сиринъ согласно сему говоритъ: "родится бо воистину отъ жены скверны сосудъ его: не самъ же родится сатана, но во образъ его пріидетъ прескверный яко тать, лжею говънія хотя предстити вся человъки". Вотъ изъ сихъ свидътельствъ видно, что не одинъ сатана есть антихристъ, но вселится въ того человъка, который родится отъ колъна Данова: тогда два сія и будутъ единъ антихристъ; а не одинъ сатана есть антихристъ, какъ вы понимаете.

Суриковъ сказалъ: Ну ладно, — теперича (у него пословица такая: "теперича"), если антихристъ человъкъ будетъ; то гдъ же онъ наперво будетъ?

Я отвътилъ: По писанію видится, какъ будто въ Римъ.

Суриковъ сказалъ: Антихристъ будетъ чудеса творить, по Ефрему Сирину, всъмъ воочію видящимъ; если же повашему антихристъ будетъ человъкъ и чудеса будетъ творить въ Римъ, то видно ли будетъ чудеса его отсюда (изъ Томской тайги)?

Я отвътилъ: Нътъ, не видно будетъ.

Онъ спросилъ: А если въ Москвъ будетъ творить чудеса, видно ли будетъ отсюда?

Я отвътилъ: Нътъ.

Онъ еще спросилъ: А если въ Томскъ, видно ли будетъ? Я отвътилъ: Тоже не видно будетъ.

Суриковъ еще спросилъ: А если за стъной будетъ творить чудеса, видно ли будетъ намъ здъсь?

Я отвътилъ: И за стъной не видно будетъ.

Тогда Суриковъ сказалъ: Вотъ видите ли, — Ефремъ святый пишетъ, что антихристъ чудеса будетъ творить всъмъ воочію видящимъ; а по-вашему, если и здъсь за стъной будетъ творить чудеса, не видно будетъ. Значитъ, и надо понимать антихриста духовно, и чудеса его духовно же.

Я отвътилъ: Нътъ, вы несправедливо понимаете слова Ефрема Сирина "всъмъ", или "вси", поэтому вамъ и невмъстимымъ кажется мое понятіе, что если даже и въ Томскъ антихристъ сталъ бы чудеса творить, за 40 верстъ отсюда, то ихъ будетъ не видно. Это слово "всъмъ" или "вси" у Ефрема не означаетъ всъхъ, сколько ни есть на свътъ людей, но только многихъ.

Тутъ я взялъ въ руки книгу Ефрема Сирина и прочиталъ изъ нея нъсколько мъстъ.

— Вотъ, напримъръ, Ефремъ говоритъ: "вси пріемшім печать антихристову" и проч. (листъ 303 об.). Здѣсь нельзя понимать такъ, что будто всѣ люди примутъ печать антихристову, потому что самъ же Ефремъ Сиринъ упоминаетъ о непріемшихъ печать антихристову: "вси, иже не пріемшіи печати антихристовы" и проч. (л. 305 об.). Вотъ и здѣсь опять "вси" означаетъ не всѣхъ людей. Точно такъ же надо понимать и указазанное вами выраженіе о чудесахъ антихриста: "всѣмъ видящимъ", т.-е. и здѣсь разумѣются только видящіе, а не всѣ люди.

Суриковъ больше разговаривать не сталь и вышель изъ комнаты; а при разъвздв по домамъ, на прощаньи, сказаль мив: "Ну, заставляете насъ покопаться въ писаніи"!

Суриковъ привозилъ съ собой Цвътникъ, сочиненія Никиты Семенова, извъстнаго учителя странниковъ, кажущійся для слъпыхъ читателей очень глубокомысленнымъ, и навязалъ миъ этотъ Цвътникъ съ тою цълію, чтобы, ружоводствуясь имъ, я понялъ объ антихристъ не такъ, какъ учитъ писаніе, а какъ понимаютъ Никита Семеновъ и самъ Суриковъ. Я охотно взялъ цвътникъ, взялъ также Апокалипсисъ трехтолковый, и, читая ихъ, отмътилъ крупныя и мелкія невърности. Выписки въ нихъсдъланы върно, да толкованіе дано невърное.

Не лишнимъ считаю разсказать здёсь объ одномъ обстоятельстве, случившемся надъ Суриковымъ тогда же, въ доме А. П. Щукина, на празднике Богоявленія. После

объда гости почти всъ разъъхались по домамъ; насъ осталось немного, человъкъ пять, погостить до завтрашняго объда, а утромъ еще помолиться, такъ какъ былъ праздникъ, соборъ Іоанна Предтечи. Вечеромъ подъ этотъ праздникъ мы служили вечерню; пареміи читалъ самъ И. Ф. Суриковъ. Въ пареміяхъ положено между прочимъ чтеніе изъ пророчества Малахінна, гдѣ говорится о Илів Өезвитянинъ. Суриковъ только-что дочитался до словъ: се Азъ послю къ вамъ Илію Өезвитянина, прежде пришествія дня Господня великаго и просвъщеннаго, сейчасъ же и пропустиль всв эти слова, а началь прямо читать слова: иже устроить сердие отца къ сыну и проч. Онъ укралъ эти слова, чтобы предстоящіе не поняли изъ нихъ, что Господь объщается послать Илію Өезвитянина предъ кончиною міра. И дъйствительно, изъ предстоящихъ никто не примътилъ обмана, даже и самъ уставщикъ. А я слышу, что тутъ дълается пропускъ, подошелъ и поглядълъ въ книгу черезъ плечо Сурикова, отъ него тайно, чтобы удостовъриться въ обманъ, и тутъ же до того обуялъ меня страхъ Божій, что я даже весь задрожаль: думаю — остановить Сурикова и обличить его туть же; но не могу! духъ замираетъ! А Суриковъ безъ страху продолжаетъ читать.

Послъ моленія, въ праздникъ Предтечи, съли мы объдать. Вотъ за объдомъ я и спросиль Сурикова:

— Иванъ Фотвичъ! Ты вечоръ пареміи читалъ и, читаль, по какой это причинъ пропустиль цълый стихъ?

Суриковъ порядочно покраснълъ и молчалъ. А я продолжалъ:

- Пожалуй скажу, какой вы и стихъ-то пропустили! И прочиталъ наизусть пропущенный имъ стихъ.
- У Сурикова едва шевелился языкъ, началъ говорить:
- Не знаю, мечтаніе что ли какое сдълалось! незнаю, простите Христа ради, теперича, не знаю...

Я замътилъ ему: бывають ошибки, да не такія; это вы сдълали недобросовъстно и фальшиво.

Когда же пообъдали, Суриковъ досталъ книгу съ полки, и захотълъ удостовъриться, какъ будто въ самомъ дълъ безъ намъренія ошибся. Посмотръвъ книгу, всъ удостовърились, что онъ дъйствительно пропустилъ нъсколько строкъ.

Цвътникъ и Апокалипсисъ Сурикова я держалъ болъе года. На сырной недълъ повезъ ихъ отдать. Суриковъ опять захотълъ попытать меня, каково я начитался о пророкахъ и антихристъ, — посадилъ меня за столъ, а самъ сълъ напротивъ меня. Нъсколько мъстъ прочиталъ въ Апокалипсисъ, и о нъкоторыхъ предметахъ спрашивалъ меня; я отвъчалъ на основани толкования Андрея Кесарійскаго, и въ свою очередь спросилъ его:

— О пророкахъ Енохъ и Иліи вы какъ понимаете, — будутъ ли они для проповъди, во своей кождо личности, или не будутъ?

Суриковъ отвътилъ: не будутъ; мы о пророкахъ понимаемъ духовно.

Я сказаль: Въ Апокалипсисъ сказано, что они будуть, проповъдывать; кто же, повашему, будеть вмъсто нихъ проповъдывать?

Онъ отвътилъ: Писаніе ихъ.

Я спросиль: Если Енохъ и Илія— писаніе, то эти пророки-писаніе пропов'ядують нынів, или не пропов'ядують? Онь отвітиль: Пропов'ядують.

— А антихристъ давно царствуетъ? — спросилъ я.

Суриковъ хотя прямо и не сказалъ, что отъ дътъ Никона патріарха антихристъ царствуетъ; но изъ многословія его выходило это самое.

— Вотъ видите ли? — говорю, — по-вашему, антихристъ давно уже царствуетъ и пророки - писаніе донынъ проповъдуютъ. Но въ Апокалипсисъ ясно сказано (зач. 30), что когда антихристъ воцарится, тогда пророковъ убіетъ. Что же, по вашему, антихристъ забылъ видно убить пророковъ, — писаніе-то, — когда они и доселъ проповъдуютъ?

Суриковъ соскочилъ съ мъста, подбъжалъ къ сидъв-

тей у печки сосъдкъ, старой дъвицъ, — сталъ передъ ней и говоритъ: "Послушай, въ Апокалипсисъ писано: когда люди увидятъ пророковъ убитыхъ, тогда другъ другу дары принесутъ. Можетъ ли быть это? Ну, я принесу тебъ подарокъ и скажу: на-ко тебъ подарокъ! А ты спросишь: за что? А я тебъ скажу: да вотъ пророки убиты, такъ за то!

Я сказалъ Сурикову:

— Иванъ Фотвичъ! тв люди, которые будутъ приносить другъ другу дары, развъ будутъ знать, что это именно пророки Божіи убиты?

Суриковъ на это ничего не отвътилъ.

Я продолжалъ:

— Дары приносить другь другу будуть только тв, которые не будуть знать, что убиты пророки Божіи; они потому рады будуть ихъ смерти, что избавятся по смерти ихъ отъ наносимыхъ ими язвъ. Такъ какъ пророки будуть наводить, за оскорбленіе ихъ, язвы на преданныхъ антихристу, то эти люди съ радостію и принесутъ другь другу дары, видя ихъ мертвыми.

Послъ этого Суриковъ на свое мъсто уже не сълъ и говорить со мной больше не сталъ. А такъ какъ становилось поздно, то и я отправился домой.

Подобные разговоры и бесёды помогли миё познать до конца неправды раскольническія и всю ложь раскола; а отъ чтенія священнаго и святыхъ отецъ писанія, съ помощью новыхъ книгъ, о которыхъ я выше говорилъ, позналъ я правоту, непоколебимость и православіе церкви грекороссійской. Тогда всёмъ нашимъ семействомъ, за исключеніемъ только моей жены, приняли мы намёреніе присоединиться ко святой церкви. Присоединёніе наше совершилось не одновременно; ибо обстоятельства жизни нашей не допустили всёмъ во едино время присоединиться. Надо мною и двумя небольшими сестрами чинъ присоединенія совершенъ былъ послё всёхъ. Присоединились мы къ приходу Благовёщенскаго собора

въ Томскъ. И не могу сказать, насколько во мнъ было тогда духовной радости, что Господь привель мив первый разъ въ жизни раскрыть свои прегръщенія и всю совъсть предъ служителемъ таинъ Божінхъ! А когда стоялъ я за святою литургіею, — какъ сокрушалось сердце мое, при помышленім, въ какой мы находились темнотъ раскола, въ какомъ заблуждения, въ какомъ невъдънии и не въжествъ! И въ то же время какою радостію исполнился я, помышляя, что Господь своимъ милосердіемъ еще помиловалъ насъ и привелъ къ свъту незаходимому и немерцающему, сподобиль стоять во храмъ Своемъ святомъ. И сіе сотворилъ потому, что не хощетъ смерти гръшнику, но всвмъ хощетъ спастися и въ разумъ истины прінти. А когда приступаль въ пріятію пречистаго тела и крови Христовыхъ, то со страхомъ и радостію молилъ Господа, чтобы сподобилъ меня пріобщатися оныхъ и до последняго моего издыханія во оставленіе греховъ и жизнь вфчную!

Съ удовольствіемъ вспомяну здівсь, какъ Господь привелъ меня познакомиться съ преосвященнымъ епископомъ Томскимъ Владиміромъ. Это устроилось вотъ по какому случаю. Одинъ обратившійся изъ раскола ревнитель церкви - Константинъ Аванасьевичъ Пироговъ подалъ прошеніе преосвященному, чтобы въ Томской епархіи открыть миссіонерство. Къ этому прошенію онъ пригласиль подписаться нъсколькихъ человъкъ, также обратившихся изъ раскола: въ томъ числъ подписались родитель мой и я. По этому случаю всв мы неоднократно и приходили къ его преосвященству. Онъ принималъ насъ ласково и привътливо, какъ чадолюбивый отецъ, сопровождая привътствіе назидательными и полезными для насъ бесъдами, по долгу архипастырскому. Съ той поры, познакомясь съ нимъ, я, по его приглашенію, сталъ учащать моими въ нему хожденіями, и никогда не оставался безъ привътствія, никогда не уходиль безъ назиданія отъ него. Не могу я забыть такого добраго архипастыря,

и съ тъхъ поръ, какъ уъхалъ онъ изъ Томска въ Ставрополь, остаюсь прискорбенъ, точно потерялъ отца. Владыка снабжалъ меня "Братскимъ Словомъ", подарилъ мнъ первую часть Собранія сочиненій о. архимандрита Павла, а отъъзжая пожаловалъ мнъ портретъ свой съ собственноручною подписью, который я храню какъ великую драгоцънность. Никогда не забуду я добраго архипастыря и отца, оказавшаго мнъ такое вниманіе.

#### IV.

Мон' бесёды съ раскольническими начетчиками. — Обмёнъ вопросами и переписка съ Суриковымъ. — Новыя встрёчи и бесёды съ нимъ.

Передамъ теперь, какъ и о чемъ приходилось мнъ бесъдовать съ начетчиками нашихъ раскольниковъ, особенно съ главнымъ изъ нихъ, И. Ф. Суриковымъ.

Въ 1886 г. на праздникъ Богоявленія Господня я опять бесъдовалъ съ Суриковымъ въ домъ А. П. Щукина, и тоже при многочисленномъ собраніи народа. Отслужили они всенощную и усълись по лавкамъ отдохнуть. Суриковъ сначала сталъ укорять своихъ, зачъмъ не заботятся дътей своихъ обучать грамотъ, а затъмъ и пънію: иначе, говоритъ, они будутъ болванами, научатся скоро пъснямъ да баснямъ, да какъ получше снарядиться въ шапки бобровыя, да завести каблуки высокіе. Затъмъ бросился съ укоризнами на учениковъ православныхъ школъ: "у нихъ, — говоритъ, — самое ученіе поставлено на пъсняхъ да на разныхъ присказулькахъ; только гордости обучаютъ ихъ"!

Я заметиль на это: А у вась разве того неть?

Тутъ послышалось нъсколько голосовъ: Все равно! и у нашихъ есть гордость-то!

Я сказаль: Значить вы, Иванъ Фотвичь, только и научились указывать на чужіе недостатки, а на себя-то и не оглянетесь, что и между вами различныя страсти существують. Въ православной церкви гръшникамъ по крайней мъръ есть къ кому прійти на покаяніе, есть отъ кого получить разръшение гръховъ; а у васъ что? — крайняя погибель! никто не имъетъ власти разръшать гръхи!

Суриковъ сказалъ: Какъ не имвемъ? имвемъ!

Я спросиль: Кто же? Ужъ не ты ли имъешь власть разръшать гръхи?

Онъ отвътилъ: Имъю!

— Нътъ, — говорю, — прельстился. Въ Номоканонъ сказано, что власть разръшать гръхи имъютъ только епископы да пресвитеры, а кто не имъетъ власти, какъ ты, "вотще отнюдь — сказано — къ таковому исповъданіе".

Суриковъ сказалъ: Ну вотъ въ Номоканонъ-то мы и найдемъ, что старча исповъдь пріята.

- Старча исповъдь пріята только для руководства жизни.
  - А намъ больше чего же надо! отвътилъ Суриковъ.
- Значить, спрашиваю, разръшение гръховъ вамъ не нужно?
- Какъ не нужно? отвътилъ Суриковъ. Да не къ кому исповъдываться; нътъ священства благочестиваго.

Я сказалъ: Развъ церковь Христову врата адовы одо-

Онъ отвътилъ: Въ Томскъ (подъ именемъ Томской церкви онъ разумъетъ всю православную грекороссійскую церковь) одольли, а здъсь (въ тайгъ) не одольли.

— Почему же это такъ? — спрашиваю. Въ Томскъ существуетъ вся полнота церковная, да врата адовы одольли церковь; а у васъ церковь въ однихъ простыхъ мужикахъ, да и то вашу церковь врата адовы не одольли! Скажите, что въ Томскъ вратами адовыми одольно, и что у васъ не одольно?

Суриковъ сказалъ: Церковь Христова на исповъдании Петровомъ создана.

— Точно такъ, — говорю; но не изъ мірянъ только Христосъ создаль церковь на исповъданіи Петровомъ. По свидътельству Апостола Павла: положи Бого въ церкви первое Апостоловъ, второе пророковъ, третие учителей, и проч. (къ Кор. зач. 153). Вотъ съ какими чинами церковь создалъ Спаситель Христосъ; ее-то и не одолъютъ врата адовы. Въ Томскъ такая церковь и есть. А у васъ вотъ не имъется перваго чина церковнаго — священства, нътъ поэтому и церкви.

- Да ужъ никоніане-то никакъ не церковь Христова! воскликнулъ Суриковъ, приняли щепоть!
- A что вреднаго по вашему заключается въ троеперстия? — спросилъ я.
- Что вреднаго? богострастная ересь! щепотью образуется страданіе Троицы на креств!
  - Такъ ли? спрашиваю.
  - Точно такъ.
- Ужъ не тъмъ ли, говорю, образуется въ троеперстіи страданіе Божества на крестъ, что три перста полагаются на тълъ крестообразно?
- Да, отвътилъ онъ, именно положеніемъ трехъ перстъ.
- А вы, спрашиваю, когда полагаете крестное знамение двумя перстами, указательнымъ и великосреднимъ, что образуете этими двумя перстами?
  - Божество и человъчество.

Я еще спросилъ: Такъ перстами въ крестномъ знаменіи нужно образовать, что на крестъ одно человъчество страдало?

- Точно такъ! отвътилъ онъ.
- Почему же вы не одинъ великосредній перстъ полагаете въ крестномъ знаменіи, во образъ страданія только человъчества, а съ нимъ вмъстъ полагаете и указательный, который образуетъ Божество? Значитъ и положеніемъ двуперстія въ крестномъ знаменіи образуется тоже, что не одно человъчество, но и Божество страдало на крестъ!

Суриковъ сказалъ: Мы такъ не мудрствуемъ; поэтому и нътъ ереси въ двуперстіи!

— Точно такъ и въ троеперстіи...

Братское Слово. № 19.

47



Но только что началь я это говорить, Суриковъ, а за нимъ и другіе подняли говоръ: "Онъ хочетъ щепоть оправдывать! — будеть его слушать! надо часы молиться". И встали вст на ноги.

Родитель мой быль туть же; онъ между прочимъ сказаль старообрядцамъ: "Вы за всенощной не свое Евангеліе-то читали; въ немъ говорится о причастіи, а у васъ причастія нътъ". На это одинъ изъ собранія сказаль: "У насъ на небъ причастіе-то"! А мнъ такъ и не дали объяснить, что въ троеперстіи богострастной ереси не содержится.

Послъ объда, когда совсъмъ одълись уже ъхать по домамъ, пришлось опять немного побесъдовать съ Суриковымъ. Одинъ изъ старообрядцевъ, Антонъ Евдокимовъ, стоя посреди комнаты сказалъ мнъ: "надобно книги-то читать, да такъ, чтобы не ошибиться".

Я отвътилъ: Точно такъ, Антонъ Евдокимовичъ, — книги читать надо, а ошибаться не надо. А главнъе всего — строго надо смотръть въ писаніи, безъ какихъ средствъ спастись то невозможно.

Суриковъ, услыхавъ эти мои слова, прибъжалъ изъ другой комнаты и говоритъ:

— А вотъ что, Петръ Маркеловичъ, — въ Евангеліи сказано: аще не снъсте плоти Сына Человъческаго, ни піете крови его, живота не имате въ себъ; а мы видимъ, что можно и кромъ сего спастись. Несостоятеленъ Господь во своихъ глаголахъ! не твердъ въ своихъ словахъ! измъняетъ свои слова! рабовъ его тверже слова! Это я говорю со упованіемъ. И если тебъ угодно, напити ко мнъ объ этомъ вопросы; я тебъ все разъясню, только бы когда избрать посвободнъе время. А то пожалуй я и самъ напишу отъ твоего лица вопросы, а отъ своего, отвъчать буду.

Я быль поражень такими нечестивыми словами раскольнического учителя и сказаль ему:

. — Потрудитесь, Господа ради; я очень желаю слышать,

жакъ это вы находите возможность спастись, не причащаясь тъла и кровиХристовыхъ, и почему такъ богохульствуете, что будто несостоятеленъ Господь во своихъ глаголъкъ, и что будто бы даже слова человъческія тверше словесъ Божіихъ...

Онъ опять повториль, что слова Спасителя: аще не сипсте плоти Сына Человическаго и проч. не имъють силы, — можно спастись и безъ причастия святыхъ таинъ, и что говорить это съ надеждою и упованиемъ.

#### Я сказаль:

- А въ Книгъ о въръ объ этихъ словахъ Спасителя вотъ что говорится: "Страшенъ отвътъ Христовыхъ словесъ! И яко истинна суть словеса Его, симъ заключаетъ: небо и земля мимоидетъ, словеса же Моя не мимо идутъ. Кто не ужаснется отъ вышереченнаго запрещенія и не послушаетъ гласа Госнодня? Развъ той, иже животъ въчный погубити хощетъ". Вотъ что свидътельствуетъ Книга о въръ; а вы говорите напротивъ, что слова Христовы мимоидутъ...
- И это свидътельство въ Книгъ о въръ можно разъяснить! — сказалъ Суриковъ, и съ тъмъ уъхалъ.

Посль втого разговора я неоднократно просиль Сурикова написать мнв разъясненіе (какъ онъ объщаль) дервостныхъ выраженій своихъ о Христь Спаситель и какую возможность находить онъ спастись кромь пріобщенія тыла и крови Христовыхъ. Въ марть мысяць получиль отъ него уклончивое письмо, въ которомъ, не упоминая, о чемъ именно я просиль его сдылать разъясненіе, говорить: "Азъ вамъ обыцался съ охотою удовлетворить васъ; но въ часъ моея дъятельности встрытилась со мною остановка, не попускающая мнв окончить мое намъреніе". Затымъ предлагаеть мнв прислать ему вопросы о томъ, что мнв желательно отъ него узнать, да туть же написаль и мнв 9 вопросовъ о церкви, на которые предавительно требоваль моихъ отвётовъ: "прошу потрудиться мнв вкратцв на мои нижеписанные вопросы

ответить, а какъ получивши отъ васъ вопросы и ответы, я неотрочно къ вамъ прівду и безпрепятственно вашему ванятію мы тихонько друголюбит побестауемъч. Въ апрыль и отвътилъ Сурикову также письмомъ, въ которомъ между прочимъ писалъ: "Я требовалъ и просилъ васъ лично и даже чрезъ Алексвя Павловича (Щукина) написать разъясненіе, иначе сказать — отвъть на извъстный вамъ мой вопросъ, по поводу вашего ръзкаго отзыва о лицъ Спасителя; но, къ удивленію, въ вашемъ письмъ о томъ и помину нътъ... А на ваши вопросы я пожалуй не откажусь отвъчать, призывая помощь Божію; но только тогда, когда вы отвътите мнъ 1). Сего ради молю вашу любовь: исполни прежде свое объщание, удовлетвори мою просьбу, разскажи подробно о своихъ умозаключеніяхъ относительно надежды спасенія безъ святаго причащенія и о невърности словесъ Господнихъ, съ доказательствомъ священнаго и святыхъ отецъ писанія. А въ противномъ случав не пришлось бы невольно заключить о васъ: се человъкъ, иже не положи Бога помощника себъ, но упова на множество самоизмышленныхъ изворотовъ своихъ,-не только не положи Бога помощника себъ, но еще не самостоятельна и не тверда Его во своихъ глаголъхъ быти блядословить".

Суриковъ медлилъ отвътомъ. Потомъ мы увидълись въ праздникъ Пятдесятницы. Онъ сказалъ, что пишетъ мив отвътъ и что дъло остается не за многимъ. Между тъмъ у насъ произошла тутъ новая бесъда. Онъ взялъ книгу святителя Димитрія "Розыскъ" и хотълъ что-то прочитать изъ нея, чъмъ хотълъ поставить меня въ затрудненіе; но, не находя нужнаго ему мъста, сталъ читать 26-ю главу и прочелъ слъдующее: "Еще же и другое о печати антихристовой въ брынянъхъ безумное

<sup>1)</sup> Впоследствін я действительно составиль разборь вопросовь Сурикова, который виссте съ самыми вопросами, быть можеть, неизлишне будеть предать гласности.

умствованіе слышится: треперстное въ знаменію крестному сложеніе нарицають печатію антихристовою и проч. Ниже: "И тако у нихъ стало двъ печати антихристовы: одна печать антихристова крестъ четвероконечный, другая печать антихристова — треперстное сложеніе . Здъсь я остановиль Сурикова и спросиль:

— Какъ, по вашему мивнію,— справедливо ли предки ваши порицали треперстное сложеніе и четвероконечный крестъ печатію антихристовою?

Суриковъ отвътилъ: справедливо, — и съ улыбкою посматривая на меня, прибавилъ: да, печать антихристова! Что, — тебъ, пожалуй, страшно покажется, что и это говорю?

— Какъ же не стращно, — отвътилъ я, — когда не только троеперстное сложение, но и крестъ четвероконечный вы порицаете печатию антихриста!

При этомъ присутствовалъ старообрядецъ Исаакъ Захаровъ, — онъ сказалъ Сурикову:

— Ты, крестный, что-то говоришь опять мудреное,— не наговори на свою шею!

Суриковъ началъ оправдываться.

- Ежели, говоритъ, у святителя Николы на ризъ, или на другомъ подобающемъ ему мъстъ я увижу четвероконечный крестъ, тутъ я почитаю его, какъ крестъ Христовъ.
- Такъ, по вашему, замътилъ я, крестъ Христовъ измъняется въ печать антихристову отъ мъста, гдъ находится?
- Да, отвътиль онъ, отъ мъста. Вонъ у римлянь опръснокъ. Я не скажу, что онъ мерзость запустънія, пожалуй и съъмъ эту пръсную лепешку; а когда положена на немъ печать, онъ ужъ дълается мерзостью запустънія. Такъ и здъсь: когда увижу на просвиръ четвероконечный крестъ, не на своемъ-то мъстъ, то уже и знаю, что это печать антихристова.

Туть же привель онь и еще нельпый примъръ — отъ купели, что въ одной и той же купели можеть и онъ

крестить, могутъ крестить и никоніане, но его крещеніе истинное, а никоніанское— не крещеніе, а оскверненіе.

Я замътиль Сурикову, что онъ приводить совсъмъ не подходящіе примъры. Если-бы онъ доказаль, что опръснокъ дълаль полагаемую на немъ печать мерзостью запуствнія, или что именно купель дъласть совершаемое въ ней крещеніе истиннымъ, или неистиннымъ, это еще шло бы къ подтвержденію его нечестиваго ученія о томъ, что будто бы мъсто премъняетъ кресть четвероконечный изъ креста Христова въ печать антихристову. Сказавши и о нечестіи этого ученія его, я разстался съ Суриковымъ.

По возвращеніи домой, я все думаль, до какого нечестія дошель этоть лжеучитель и въ своемь ученім о четвероконечномъ крестъ, -- даже ръшился написать ему объ этомъ вопросы. Написалъ, и послалъ при письмъ, въ которомъ напоминалъ и о прежнемъ его объщаніи - отвътить на прежній вопрось мой о мнимомь непостоянство глаголовъ Божінхъ. "Прошу васъ, почтенный друже Иванъ Фотвевичъ, — писалъя, — позаботьтесь Господа ради исполнить мою просьбу: уже вотъ прошель целый годъ, а вы все еще не можете отвътить на предложенный мною вопросъ о непостоянствъ словесъ Божінхъ, почему вы признаете ихъ непостоянными. Не знаю, за чвиъ у васъ двло. Вы сами говорили, что остановка не за многимъ, осталось только закончигь весь трудъ разъясненіемъ одного предмета. Скажи, - долго ли еще остается мнв ожидать желаемое? А ежели изготовиль, то увъдомь и о томъ, когда и гдъ вручишь мет свое рукописаніе". Потомъ, напомнивъ ему нашъ разговоръ о четверопонечномъ крестъ, просилъ отвътить и на новые прилагаемые вопросы: "ибо совъсть моя (писаль я) не менъе смутилась отъ ръзкаго, дерзкаго и смълаго выраженія вашего о святомъ креств Христовомъ". Суриковъ отказался отвъчать на мои вопросы подъ тъмъ предлогомъ, что они будтобы не стоять его отвъта; а я полагаю, потому онъ отказался, что вопросы ставять его въ затрудненіе<sup>1</sup>).

Наконецъ въ 1888 году, также въ праздникъ Пятдесятницы, когда я встрътился съ Суриковымъ, онъ далъ мнъ свой отвътъ о мнимой премъняемости словесъ Христовыхъ, преисполненный страшными нелъпостями и довольно пространный, но еще не конченный. Сначала онъ только прочиталъ мнъ этотъ свой отвътъ и не хотълъ отдавать. Но я началъ упрашивать, чтобы отдалъ, такъ какъ желаю подробнъе вникнуть въ приведенныя имъ доказательства,— и долго просилъ. Суриковъ говорилъ, что это тетрадка черновая и еще неконченная, что онъ перепишетъ ее и тогда отдастъ мнъ. Наконецъ согласился дать и черновую, но съ условіемъ, что, прочитавши, я возвращу ее обратно ему. Цъль у него была та, чтобы никто изъ православныхъ не могъ прочитать, что у него написано; а обо мнъ думалъ, что если я и не увъ-



<sup>1)</sup> Для примера приведу здёсь первые четыре вопроса. 1) "Если четвероконечный кресть, по вашему мивнію, тогда только бываеть крестомъ Христовымъ, когда положенъ на нодобающемъ ему мъстъ, а будучи положенъ на неподобающемъ мъсть перемъняется въ печать антихристову, то не допускается ли этимъ, что непобъдимая и божественная сила честнаго и животворящаго креста можетъ быть и бываетъ побъждаема? 2) Если на такомъ мъстъ, которое, повашему, превращаеть четвероконечный кресть въ печать антихристову, положень будеть вресть осмиконечный, то сей последній пременяется ли также въ печать антихристову, или не премъняется? 3) Если признаете, что осмиконечный кресть оть места, на которомъ положенъ, не пременяется въ печать антихристову, то чего ради онъ остается въ своемъ существъ, - ради ли своего осмивонечія, или ради того, что освященъ животворящею кровію Христовою? 4) Признаете ли вы, что и кресть четвероконечный освящень кровію Христовою?-Если признаете (ибо и сами нарицаете крестомъ Христовымъ, когда онъ положенъ на подобающемъ мъстъ), то почему онъ не остается такъ же непременяемымъ отъ места, какъ и крестъ осмиконечный? Если не признаете, то покажите отъ писанія, почему не признаете, и зачемъ сами называете его врестомъ Христовымъ, когда онъ лежить на подобающемъ мъств»?

рюсь отъ его доказательствъ, то по крайней мъръ не съумъю опровергнуть ихъ. Получивши отъ Сурикова тетрадку его отвъта, я не думалъ возвращать ее, такъ какъ былъ вполнъ увъренъ, что объщанной копіи онъ не дастъ мнъ. Сколько времени я ждалъ отъ него этого отвъта! Тетрадкой его я тъмъ болъе дорожилъ, что въ ней онъ вполнъ выразилъ свое нечестивое ученіе. Между твиъ онъ нетерпвливо ожидалъ отъ меня возвращенія его тетрадки. Однажды сосёдъ его, проёзжавшій въ Томскъ, нарочно зашелъ къ намъ, по его порученію, чтобы взять тетрадку. Родитель мой и сказаль этому послу, что тетрадку Ивану Фотвичу мы не отдадимъ, а пошлемъ ее напечатать въ "Братскомъ Словъ": пусть всв почитають, да подивятся его нечестивому ученію! Сосъдъ Сурикова разсказывалъ потомъ, что когда онъ передаль Сурикову эти слова, тотъ вышель изъ себя, началь бъгать по комнать и всячески ругать меня. Другой разъ Суриковъ самъ пробажалъ мимо насъ въ Томскъ; но, противъ обычая, къ намъ не зашелъ. Встрътивъ же моего брата на пашит, сказалъ ему, чтобы я непремънно прислаль ему тетрадь: а иначе, - говорить, - доведу до большаго разговора. Но я уже ръшиль не отдавать, зная, что другой не получу, и понемногу началъ писать на нее замвчанія.

Въ 1889 году, 6-го декабря, въ праздникъ святителя Николая, верстахъ въ шести отъ насъ у одного старообрядца Исаака Дементьева было собраніе: тамъ находился и Суриковъ. Я рёшился тоже съёздить туда, — любопытно было, какъ встрётится со мной Суриковъ. После обёда я вошелъ въ комнату, где были гости; Суриковъ съ Балберинымъ сидели за столомъ. У Балберина въ рукахъ была книга: Ипполитово слово объ антихристе, изданное по списку 12-го века, и Суриковъ доказывалъ ему, что это слово, отличное отъ напечатаннаго въ Соборнике, фальшивое, подложное<sup>1</sup>). Я не

<sup>1)</sup> Достойно вниманія это обстоятельство, что безпоповскіе учи-

утерпълъ, — подошелъ къ столу и попросилъ Сурикова сказать мнъ, что нашли они фальшиваго въ словъ Ипполита, которое ученые признаютъ подлиннымъ, тогда какъ напечатанное въ Соборникъ имъетъ признаки искаженія. Суриковъ отвътилъ: "самъ найди! а мы про себя нашли"!

- Какъ же я найду, когда считаю слово не фальшивымъ? — замътилъ я.
- Ну, пожалуй, скажу, отвътилъ Суриковъ; въдь не велъно скрывать талантъ!

Тутъ онъ указалъ мнв на 50-ю статью Ипполитова слова (стр. 78—80), гдв говорится о именахъ, скрывающихся подъчисломъ 666, — и именно на слъдующія слова: "явъ же есть, яко владущіи нынъ суть латини; на единаго убо человъка имя преложивше, будетъ латини" (латинос, латинянинъ). Вотъ гдв находилъ Суриковъ фальшу.

— Ипполитъ, — говорилъ онъ, — такъвыразиться не могъ, потому что римляне въ его время не были латинами; они стали называться латинами уже по отступленіи; латины — нъмцы!

## Я замътиль на это:

— А какъ же въ Благовъстникъ, въ толкованіи на 11 зачало отъ Іоанна, говорится, что исхожденіе Святаго Духа и отъ Сына приложили латиняне? Въдь объ исхожденіи Святаго Духа они стали учить еще до отступленія: значитъ, по Благовъстнику, и тогда уже назывались латинами. Поэтому и Ипполитъ могъ называть ихъ этимъ именемъ. Фальши тутъ въ его словъ нътъ. Да римляне назывались латинами, когда еще не были и христіанами<sup>1</sup>).



тели не оставили безъ вниманія изданное К. И. Невоструєвымъ въ 1867 г. Слово Ипполита по Чудовскому списку XII въка, неблаго-пріятствующее ихъ лжеученію объ антихристъ, и стараются доказывать его неподлинность.

Ред.

<sup>1)</sup> Въ Ипполитовомъ словѣ по старопечатному Соборнику въ ряду именъ, скрывающихся подъ числомъ 666, не упомянуто имя "латинянинъ": поэтому, конечно, безпоповскіе учители и обратили вниманіе на это имя въ подлинномъ словѣ, какъ на доказательство мни-

Балберинъ проворчалъ, будто я спорю и самъ не знаю о чемъ; а Суриковъ сталъ говорить:

— Вотъ ты на девять вопросовъ моихъ чго-то до сихъ поръ не отвъчаешь, да и черновую тетрадку мою не возвращаешь мив до сихъ поръ!

И началъ меня срамить. Я ему сказаль, что отвъты у меня написаны и по времени доставлю ему, а черновую тетрадь его не возвращаю потому, что копіи съ нея не надъюсь отъ него получить:

— Ты, — говорю, — чуть не два года все объщаль мнъ списать копю, да такъ и не списаль!

Тутъ разговоръ пошелъ у насъ шире и шире. Стали говорить о церкви. Я доказывалъ, что соборной и апостольской церкви у нихъ нътъ и признака; Суриковъ, по обыкновенію своему, укорялъ православную церковъ за то, что "никоніяне", какъ онъ выражается, много кристіанъ замучили за въру. Я сказалъ:

— Нътъ, не за въру мучили, а за тяжкія хулы на святую церковь и таинства церковныя!

Тутъ Суриковъ пустился въ разныя хулы на святыя таинства, и особенно на таинство тъла и крови Христовы, — называлъ ихъ (оле дерзости!) фальшивыми. Я съ ужасомъ замътилъ ему:

— Вотъ такихъ-то лаятелей на святыя тайны и предавали казнямъ, и стоятъ они казней!

Суриковъ сказаль:

- Привелъ бы и мнъ Богъ такъ пострадать! Великое было бы дъло!
- Нътъ, говорю, святый Апостоль Павель пишеть: аще и постраждеть кто, не вънчается, аще не законно мучень будеть (2 Тим. 2 гл., 5 ст.).

Суриковъ соскочилъ съ мъста и, ударяя меня по плечу, сталъ громко повторять:

мой его подложности. Имъя это въ виду, издатель слова, К. И. Невоструевъ, и объясняетъ въ предисловіи, что Ипполитъ слъдовалъ здъсь св. Иринею и что онъ разумълъ языческое латинское правительство, говоря: «владущіи нынъ суть латини» (§ 11, стр. 33—40). Ред.

— Аще кто не крестится двъма персты, якоже и Христосъ, да буди проклять! буди проклять! буди проклять!...

А я на каждое его возглашение отвъчаль ему:

— Недарованная восхищаещи! Недарованная восхищаещи! Недарованная восхищаещи!..

Балберинъ же, видя, что на все, что ни говорять они о въръ, я даю отвътъ, сталъ укорять меня: молодъ еще ты, — учиться тебъ надо, а не спорить со стариками! ты своими спорами и хозяина-то стъсняешь... Даже, безъ сношенія съ хозяиномъ, осмълился сказать, что и гость-то я незваный. Этимъ онъ привелъ меня въ смущеніе, хотя послъ оказалось, что и хозяинъ обидълся на Балберина за это слово, такъ какъ чрезъ жену присылалъ мнъ приглашеніе на праздникъ.

Спустя мъсяцъ, на праздникъ Богоявленія, мнъ опять пришлось увидъться съ Суриковымъ у А. П. Щукина. Утромъ, посят заутрени, говорятъ мнъ: "Иванъ Фотвичъ тебя зоветъ"! Онъ сидълъ въ другой комнатъ. Вхожу. Онъ начинаетъ говорить:

- Петръ Маркеловичъ! Года два, или три назадъ, вотъ въ этомъ же домъ, я сказалъ тебъ: непостояненъ Богъ. Что же? все ли еще страшно тебъ кажется это слово?
- Давно ужъ это сказано было, отвъчаю ему, такъ страхъ-то и отошель; я все только удивляюсь твоей дерзости, какъ ты можешь это говорить.
- А вотъ, не желаешъ ли послушать, мы пропоемъ тебъ, какъ Христосъ называется непостояннымъ?
  - Пропойте! говорю,

Суриковъ съ присутствующими началъ пъть: "Мати безмужная, Дъво Богородице, пріятелище непостоянного, село невмъстимаго"... И еще: "Купина тя воображаще, Богородителнице, огнь носила еси воистину непостоянный".

Я остановиль ихъ, и говорю Сурикову:

— Да въдь это у тебя написано и въ тетрадкъ; только ты написаль и поешь, не разумъя смысла словъ. Развъ

здёсь Христосъ называется "непостояннымъ" въ такомъ смыслё, какъ разумень ты? Непостоянный здёсь значитъ такой, предъ которымъ никто не можетъ постоять ради его страшнаго величія и неизреченной святости. Но теперь я съ вами говорить не буду; на вашу тетрадку, въ которой вы такъ неистово разсуждаете о непостоянстве словесъ Божіихъ, я готовлю замечанія и разберу въ нихъ все ваше лжеученіе<sup>1</sup>). Разговаривалъ же я съ вами много, и отъ разговору бываетъ уже неудовольствіе. Вотъ на празднике у Исаака Дементьича (онъ сидёлъ тутъ же), въ Николинъ день, Евсей Семеновичъ (Балберинъ) поносилъ меня разными укоризнами, и укорилъ даже тёмъ, что будто я у Исаака Дементьича и гость-то былъ незваный...

— Почто незваный! Моя жена звала васъ передъ праздникомъ! — замътилъ Исаакъ Дементьевъ.

А другіе прибавили: Ну да въдь за это его (Балберина) никто не похвалилъ же!

На другой день у меня опять быль разговорь съ Суриковымъ. Онъ положилъ на столъ Скрижаль и говоритъ:

- Вотъ ваша церковь проклинаеть крестное знаменіе!
- Какъ это проклинаетъ крестное знамение? спросилъ я.

Суриковъ понялъ, что неладно выразился; сложилъ руку двуперстно и говоритъ:

- Ну, вотъ двуперстное сложеніе!

Я замътиль:

— И того нътъ; двуперстное сложение церковь нигдъ не проклинаетъ.

Суриковъ и тутъ уступилъ, и еще иначе сказалъ:

- Ну, проклинаетъ молящихся двуперство!
- На молившихся двуперстно предковъ вашихъ, отвътилъ я, также на молящихся двуперстно расколь-

<sup>1)</sup> На сочиненіе Сурикова у меня дѣйствительно написанъ разборъ, и его, вмѣстѣ съ сочиненіемъ Сурикова, я также современемъ предамъ гласности.

никовъ положена клятва не за то, что они молились и молятся двуперстно, а за то, что они объявили еретическимъ троеперстное сложение и все исправление богослужебныхъ книгъ, стали хулить святую церковь и церковныя таинства, называли ихъ оскверненными скверною антихристовой. Вотъ за что положена клятва.

Суриковъ началъ обвинять патріарха Никона за исправленіе книгъ, — говорилъ, что и править-то было нечего, что исправляя онъ только портилъ книги, вносилъ въ нихъ ереси, что поэтому и онъ еретикъ и всв, кто служитъ по исправленнымъ книгамъ, еретики...

— Если исправителей книгъ называть еретиками, — сказалъ я, — такъ вамъ придется назвать еретиками и Максима Грека и преподобнаго Діонисія. Когда Максимъ Грекъ и архимандритъ Діонисій правили книги, тогдашніе невъжды и ревнители старыхъ, неисправныхъ книгъ дъйствительно и объявили ихъ еретиками, подвергли гоненіямъ. А теперь вотъ и вы за тоже называете еретикомъ патріарха Никона, да поносите его всякими хулами, и не только его, а всю православную церковь!

Тутъ я, сколько могъ, разсказалъ Сурикову исторію исправленія книгъ Максимомъ Грекомъ и архимандритомъ Діонисіемъ. Суриковъ слушалъ молча. Скоро мы и разстались, — повхали по домамъ.

Теперь читатели могуть видъть, каковы наши старообрядческіе учители, какою они дышуть ненавистію къ церкви, какими напоены лжеученіями и какія хулы возносять на святую церковь и на самого Христа Спасителя. Благодарю Господа, спасшаго меня отъ сътей ихъ, и молю Его, да помилуеть и ихъ по своему милосердію, пославъ имъ просвъщеніе разума, — враговъ сущихъ, да примирить ихъ съ церковію и да содълаеть присными ея чадами!

П. Хахалкинг.

### ПРИЛОЖЕНІЕ1).

# Замътна о лжоученім безпоповца, янобы непостояненъ Богъ въ словесъхъ своихъ.

Безпоповецъ называетъ Бога непостояннымъ въ своихъ словесвиъ единственно съ тою цвлію, чтобы отклонить отъ себя страшное прещеніе Господне: аще не сипсте плоти Сына Человъческого, ни піете крове Его, живота не имате въ себъ. Это стращное прещение не устращаетъ безпоповца потому, что Богъ - де непостояненъ въ своихъ прещеніяхъ, — они, какъ напримъръ прещеніе на ниневитянъ и тому подобныя, могутъ и не сбыться! Но эти примъры въ безпоповцамъ не приложимы. Ниневитяне въ своихъ беззаконіяхъ раскандись, и только видя ихъ раскаяніе Богъ отвратиль свой праведный гиввъ отъ нихъ; когда же они возвратились къ первымъ беззаконіямъ своимъ, тогда прещеніе Господне на нихъ исполнилось вполив. А безпоповцы въ своемъ ожесточении противъ словесъ Господнихъ пребываютъ нераскаянно: посему и на милость Господню, объщанную кающимся, уповаютъ тщетно. Они скоръе подобны тому "нечестивому", о которомъ глагодетъ проровъ Давидъ: чесо ради проинъва нечестивый Бога? — рече бо въ сердиъ своемъ: не взыщетъ (Пс. 9, ст. 34). Почему и безпоповецъ пребываетъ въ своожесточени, не въруя словесемъ Господнимъ о неодольности церкви: созижду церковь Мою и врата адова не одольють ей, не пріемля святыхъ таинъ тела и крови Господнихъ, не стращась словесъ Господнихъ: аще не снъсте плоти Сына Человъческаго, ни піете крове Его, живота не имате въ себъ? Потому, что говоритъ въ сердцъ своемъ и даже усты: не взыщетъ! Но и въ нему могутъ быть примънимы милости Господни къ покаявшимся, если также

<sup>1)</sup> Прилагаемая "зам'втка" сд'влана о. архимандритомъ Павломъ по прочтени въ рукописи "Откровеннаго пов'вствованія П. М. Хахал-кина".

покается, т.-е. будеть въровать словесемъ Господнимъ: созижду церковь Мою, и врата адова не одолюють ей, м въщеть сію неодолимую вратами адовыми святую церковь, если будеть въровать словесемъ Господнимъ: аще не снисте плоти Сына человическаю, ни піете крове Его, живота не имате въ себи, и прімметь во святой церкви тъле Христово и животворящую кровь Христову.

А что Господь измёняетъ прещеніе свое только на кающихся, о томъ самъ Онъ чрезъ пророка Іезекімля, во главъ 33-й, глаголетъ сице: И ты, сыне человъчъ, риы къ сыномъ модей твоихъ: правда праведника не избавить его, въ оньже день прелстится; и беззаконіе беззаконника неубіеть, въ оньже день обратится оть беззаконія своего; и праведникъ не можетъ спастися въ день гръха своего. Егда реку праведнику: жизнію живт будеши, сей же, уповая на правду свою, и сотворить беззаконіе; вся правды его не помянутся, въ неправдъ своей, юже сотвори, въ той умретъ. И егда реку нечестивому: смертію умреши, и обратится отъ гръха своего, и сотворить судъ и правду, и залогь отдасть, и восхищенное возвратить, беззаконникь въ заповъдяхъ жизни ходити будеть, еже не сотворити неправды: жизнію живь будеть и не умреть. Вси гръси его, яже согръши, не помянутся: понеже судь и правду сотвори, живь будеть въ нихъ. И рекутъ сынове людей твоихъ (какъ и безпоповецъ говорить): неправь путь Господень (непостоянень Господь)! И се путь ихъ не правъ. Егда совратится праведникъ отъ правды своея и сотворить беззаконіе, и умреть въ немь, и егда гръшникъ возвратится отъ беззаконія своего, и сотворить судь и правду, той живь будеть въ нихь. И се есть, еже рекосте: не правъ путь Господень! Комуждо по путемъ его сужду вамь, доме Израилевь (ст. 12-20). Вотъ самимъ Господомъ указанная причина измъненія прещеній Господнихъ — обращение гръшника, когда онъ обратится отъ гръха своего и сотворитъ судъ и правду. И адъсь не Богъ изминяетъ свои словеса о наказаніи нечестія, но нечестивый изміняется, оставляя первое свое дукавство, и Богъ по пути его благому милуетъ его; сего ради и глаголетъ: комуждо по путямъ его сужду вамъ, доме Израилевъ. И какъ тогда, видя милость Господню въ гръщниву, измънившему путь свой, неразумные говорили: неправъ путь Господенъ! — тавъ и теперь безпоповецъ говоритъ: неправъ путь Господенъ, непостояненъ Господь въсловестъ своихъ! Но и безпоповецъ, какъ тъ неръзумные при пророкъ Іезекіялъ, безчествуетъ Бога,

Архимандрить Павель.

## Льтопись происходящихъ въ расколь событій.

7. Тревога московскихъ раскольниковъ по случаю втораго миссіонерскаго съёзда. — Путешествіе Савватія. — Пріёздъ въ Москву Паисія Саратовскаго. — Взаимныя отношенія раскольническихъ лжеепископовъ. — Увеличеніе штата поповъ на Рогожскомъ Кладонщъ. — Своевольства раскольническихъ поповъ.

Минувшимъ лётомъ въ Москвё происходили занятія втораго съёзда противораскольническихъ и противосектантскихъ миссіонеровъ. Ихъ собралось почти втрое болёе, нежели четыре года тому назадъ, во время перваго миссіонерскаго съёзда (157 духовныхъ и свётскихъ лицъ), и обсужденіе разныхъ вопросовъ о расколё и сектахъ такимъ многочисленнымъ собраніемъ свёдущихъ людей представляло несомнённый интересъ. Съ интересомъ и отнеслось общество православныхъ къ извёстіямъ о занятіяхъ съёзда, печатавшимся въ одной изъ наиболёе извёстныхъ газетъ 1). А какъ отнеслись къ съёзду и его занятіямъ сами глаголемые старообрядцы, которыхъ такъ близко касаются разсмотрённые на съёздё вопросы? Старообрядцы, особенно московскіе, были заняты съёздомъ, разумѣется, не менёе, даже болёе, нежели православные;

<sup>1)</sup> Извъстія о занятіяхъ съъзда, составленныя помощникомъ дълопроизводителя В. М. Скворцовымъ, печатались въ *Московскихъ Въ*домостяхъ и для членовъ съъзда изданы отдъльного книгого.

но они интеретовались не тъмъ, какіе будуть указаны миссіонерами способы для удобнъйшаго разъясненія и ръшенія существующихъ между расколомъ и церковію недоразумівній, а заняты были только однимъ — не грозять ли занятія събзда какими-либо стёсненіями для раскола, съ тревожнымъ опасеніемъ ожидали, не послідуеть ли даже немедленно такого рода непріятностей для раскола. Въ этомъ отношеніи особенно любопытно поведеніе главы московскихъ австрійцевъ — Савватія и состоящаго при немъ въ качествъ богослова и законовъда — проходимца Перетрухина. Извъстно, что Савватій живеть теперь открыто, что у него въ дом'в устроена постоянная церковь, гдё отправляются торжественныя службы при пеломъ хоре певчихъ, громогласное пеніе которыхъ слышно даже на улицъ, и на эти службы съъзжаются въ ка ретахъ московскія раскольницы, полюбоваться на куклу, на ряженную въ архіерейскія облаченія, что здёсь же, при его домъ, помъщается цълый штатъ служащихъ и жительствуетъ самъ Перетрухинъ. Вся эта виновія раскольническаго лжеепископа, устроенная притомъ, какъ бы въ насмъшку, у самыхъ ствиъ Покровскаго монастыря, именуемаго миссіонерскимъ, существуетъ и процвътаетъ въ полной безопасности подъ охраною мъстныхъ полицейскихъ властей, а также нерѣдко посѣщающаго ее златоносца Арсентія Морозова. Но вотъ събхались въ Москву миссіонеры для совокупнаго обсужденія вопросовъ, касающихся раскола, — и, несмотря на кръпкую защиту и полиціи и самого Морозова, Савватій и Перетрухинъ страшно перетрусили. Имъ вообразилось, что миссіонеры сейчась же нагрянуть на ихъ виновію, или же, что не менте страшно, потребують ихъ къ отвту, заставять выбирать одно изъ двухъ, - либо доказать правильность австрійскаго священства и законность ихъ отдівленія отъ церкви, либо оставить расколь и примириться съ церковію. Напуганные такими страхами, они бъгають, ни единому же гоиящу, - почти на все время събзда покидаютъ свои жилища и ищуть пріюта у знакомыхь, — Савватій проживаль у разныхъ богачей-раскольниковъ и только изредка посещалъ свой

Digitized by Google

домъ, а Перетрухинъ даже увхаль изъ Москвы въ Егорьевскъ. Службы въ Савватіевской киновіи все это время отправлялись втихомолку, каждую объдню старались отслужить какъ можно раньше. Отчего же такъ перепугались Савватій и Перетрухинъ? Въдь такъ пугаться могутъ только виноватые въ дурныхъ дълахъ, - люди, сами сознающіе себя не правыми. Если бы они вполнъ увърены были въ своей правотъ, или желали бы добиться истины, они сами явились бы для объясненій съ миссіонерами безъ всякихъ требованій съ ихъ стороны, а особенно явились бы на публичныя съ ними бесъды, къ которымъ приглашались старообрядцы. Но они и на этотъ разъ, какъ всегда, оказались недобросовъстиве даже безпоповцевъ, - изъ тъхъ извъстные начетчики явились защищать безпоповство, а они, главные московскіе представители австрійщины, предпочли обратиться въ позорное бъгство. Съ Савватія и взыскивать нечего, — всёмъ извёстно, что онъ человъкъ скорбный главою и малограмотный; притомъ же самое величіе его званія (раскольническій архіепископъ!) не позволяло ему выступать передъ публикою въ качествъ собесъдника съ миссіонерами. А Перетрухинъ? въдь онъ главный богословъ московскихъ австрійцевъ, какъ Иванъ Шибаевъ главный дипломать ихъ и Арсентій Иванычь Морозовъ главный покровитель? — вёдь онъ же самъ хвалился, что пылаетъ желаніемъ сражаться съ «никоніанами», самъ называлъ себя въ этомъ отношении вторымъ Скобелевымъ? - А теперь опять въ кусты, бъжать въ Егорьевскъ! Видно, легче и удобнъе, сидя у себя дома, готовить на защиту раскола картонные «Мечи» и печатать ихъ въ подпольныхъ типографіяхъ, а не выходить открыто передъ всвии на его защиту. То же надобно сказать о московско-австрійскихъ «братчивахъ». Витсто того, чтобы писать сотни пустыхъ вопросовъ и распространять ихъ тысячами экземпляровъ, не лучше ли было бы явиться также на совокупное съ миссіонерами, безпристрастное разсмотреніе взаимныхъ несогласій? Но въ томъ-то и дѣло, что всѣ эти «братчики» и Перетрухины не говоримъ уже о Швецовъ!) ищутъ совсъмъ не разъясненія и уразум'внія истины о церкви и расколі, а только защиты раскола во что бы то ни стало, оправданія какими бы ни было ухищреніями своего незаконнаго австрійскаго священства.

Савватій и Перетрухинъ убоялись страха, идъже не бъ страхъ. Съъздъ миссіонеровъ мирно окончился, не подумавъ требовать ихъ къ отвъту. Тогда произвольные бъглецы возвратились въ свои жилища и предались своимъ обычнымъ занятіямъ. Впрочемъ Савватій, въроятно для вящшаго успокоенія посль недавнихъ треволиеній, ръшился отправиться въ свой любимый сибирскій край, — побывалъ въ Тюмени и другихъ городахъ. Въ этотъ край, гдъ Савватія знали и видали въ разныхъ положеніяхъ, даже и въ острогъ, гдъ онъ позорно отрекся отъ своего епископскаго у раскольниковъ званія, — въ этотъ край Савватій очень любитъ вздить, чтобы показаться во всемъ величіи раскольническаго архіепископа. И на этотъ разъ его путешествіе длилось довольно долго: въ Москву онъ возвратился уже къ празднику Воздвиженія честнаго креста.

Здёсь, въ Москве, Савватія ожидаль непріятный ему гость: прівхаль изъ Саратова Паисій, въ которомъ онъ видить опаснаго соперника, пользующагося расположеніемъ московскихъ старообрядцевъ и могущаго даже отнять у него московскую канедру, прівзды котораго въ Москву поэтому причиняють каждый разъ большія ему непріятности. Прівздъ Паисія и теперь очень не понравился Савватію, что и даль онь почувстровать непрошенному гостю при первомъ удобномъ случав. Паисій остановился въ собственномъ домв, близъ Тверсвой заставы. Въ этомъ домъ, какъ извъстно, существуетъ моленная, въ которой Паисій служиль еще будучи московсвимъ попомъ: прихожане моленной, бывшія духовныя діти Паисія, пользуясь его прітвдомъ, пожелали, чтобы онъ отслужиль въ этой моленной по-архіерейски, и обратились къ Савватію съ просьбой дозволить это служеніе именно въ празднивъ Воздвиженія. Савватій, которому всего болье досадно то, что служенія Паисія московскимъ раскольникамъ

нравятся больше его, Савватіевыхъ, решительно отказался исполнить ихъ просьбу и при этомъ выразился о Паисів весьма несдержанно: «позволь ему, дряни («дрянь» любимое бранное словцо у владыки-Савватія, — у него всъ «дрянь», за исключеніемъ его самого, да Арсентія Иваныча Морозова), — позволь ему отслужить, такъ после и не выбьешь его силой изъ Москвы». Удивленные такой откровенностью Савватія, прихожане Тверской моленной стали просить его, чтобы дозволиль отслужить въ праздникъ по крайней мъръ саратовскому попу, прівхавшему съ Пансіемъ: Савватій и на это не далъ согласія. Старообрядцы ушли отъ него огорченные; а еще болье огорчень быль Паисій. Но этимъ не кончились огорченія, причиненныя ему Савватіемъ. Спустя нъсколько времени одна купчиха, бывшая много лътъ духовною дочерью Паисія, очень ему преданная, пригласила его въ себъ въ домъ отстоять панихиду по умершемъ родственникъ. Панихиду долженъ былъ служить одинъ изъ поповъ Рогожскаго Кладбища — Прокопій. Увидівь Паисія, Прокопій предложиль ему принять участіе въ служеніи, и, какь епископу, первенствовать. Паисій отвітиль, что безь разрішенія вдадыки-Савватія не можеть этого сдёлать. Тогда хозяйка стада просить Прокопія, чтобы събедиль къ Савватію за разръшеніемъ для Паисія отслужить панихиду. Провопій согласился, и полетель къ Савватію на своемъ рысакъ (рогожскіе раскольническіе попы и ихъ жены, дёйствительно, ёздять по Москвъ на рысавахъ); скоро онъ возвратился съ слъдуюшей запиской отъ Савватія на имя хозяйки: «въ Москвъ есть свой святитель, а ты своего оставляешь, а чужого приглашаешь, посему дать разръшение служить у тебя Паисію не могу». Купчиха, прочитавши эту записку, не удержалась высказать вслукъ такое сужденіе о этомъ своемъ владыкѣ: «должно быть онъ полуумный»! Должно быть такъ; однакоже Паисію пришлось отстоять панихиду безъ служенія, какъ мірянину. Этимъ онъ оскорбленъ былъ до послёдней степени и поспёшиль убхать изъ Москвы, опасалсь, какъ бы Савватій и Перетрухинъ не наслали на него полицію, что уже и было съ

нимъ однажды и что случилось незадолго передъ твиъ съ двумя его товарищами.

Съ нъкотораго времени московские властители австрійшины начали, действительно, употреблять послушныхъ имъ полицейскихъ властей для изгнанія изъ столицы не угодныхъ имъ людей своего же общества. Лётомъ пріёхали въ Москву два лжеепископа: Викторъ Уральскій и Алексей Самарскій. Оба они на дурномъ счету у Московскаго Духовнаго Совъта, тавъ какъ были главными участниками зателннаго Швеповымъ заговора объ уничтожени этого раскольническаго центральнаго управленія, въ которомъ господствують подъ предсъдательствомъ безгласнаго Савватія свётскія лица, о чемъ мы говорили въ свое время, излагая дёло Швенова. Понятно, что прибытіе этихъ лицъ было непріятно и полозрительно для господъ властителей Духовнаго Совъта: по ихъ распоряженію, Перетрухинъ отправился къ извёстнымъ ему полицейскимъ чинамъ съ доносомъ, что въ Москву прибыли иногородные архіереи, которымъ въ столицъ находиться не подобаеть, и просиль немедленно удалить ихъ отсюда. И воть Алексви и Викторъ не успъли еще повидаться въ Москвъ съ своими знакомыми, вакъ удостоились посъщенія полиціи и были высланы изъ столипы.

Другой случай еще примъчательнъе. При существующей враждъ между окружниками и противуокружниками, для Савватія и его Духовнаго Совъта, изображающихъ собою мнимыхъ окружниковъ, весьма непріятно, что въ Москвъ живетъ противуокружническій лжеепископъ Іовъ, да и живетъ почти рядомъ съ Савватіемъ, точно бельмо у него на глазу. Давно хотълось господамъ - Духовному Совъту согнать Іова съ этого мъста, а если можно, то и выгнать совсъмъ изъ Москвы. Теперь они нашли, что можно. Самъ И. И. Шибаевъ, опять поднявшій голову, припомнивъ старые подвиги, когда состоялъ полицейскимъ сыщикомъ при покойномъ Мозжаковъ 1),



<sup>1)</sup> См. записку Мозжакова о Рогожскомъ Кладбищѣ: *Брат. Сл.* 1889 г. т. II, стр. 555.

взялся за это дело. Въ полной надежде на успекъ, онъ заранъе предупреждалъ Іова, чтобы оставилъ Москву, гдъ есть якобы законный архіепископъ старообрядцевъ, владыка-Савватій, если не хочеть, чтобы выгнали силой. Іовъ и состоящіе подъ его пасеніемъ противуокружники считали, конечно, эти угрозы пустыми и не обращали на нихъ вниманія. Но случилось именно то, чего они никакъ не ждали, - осенью последовало распоряжение — выслать Іова немедленно изъ Москвы съ воспрещениемъ являться въ столицу. Іовъ, конечно, найдеть возможность потихоньку являться въ Москву и даже секретно проживать въ ней, искупующе это проживаніе у той же полиціи; но не въ этомъ діло, — все діло въ томъ, что противуокружническій лжеепископъ раскольниковъ изгоняется изъ Москвы по доносу раскольниковъ-окружниковъ, а ихъ собственный лжеепископъ остается жить здёсь на всей свободь, окруженный цылымь штатомь служащихь при немъ... Что же это значитъ? И зачёмъ же после этого раскольники жалуются, если православные, принадлежащіе, по ихъ выраженію, къ господствующей церкви, поступають подобнымъ образомъ относительно распространителей раскола, несомивно преступныхъ и вредныхъ для церкви и государства? Зачвиъ подняли такой шумъ и столько жалобъ по случаю ареста ихъ лжеучителя Швецова, разъвзжающаго по Россіи пропагандировать расколь и распространять заграничныя и подпольныя раскольническія изданія, наполненныя влеветами на церковь? Они могутъ съ помощію полиціи преследовать раскольническихъ аріереевъ, а православные не могуть? И что было бы, если бъ они стояли на мъстъ православныхъ? — Впрочемъ о значеніи этого диковиннаго явленія, что по доносамъ раскольническаго лжеепископа (или его сторонниковъ, что одно и то же) изгоняются изъ Москвы полицейскою властію другіе, неугодные ему, раскольническіе же мнимие епископы, — о значеніи этого диковиннаго событія стоить поговорить особо, другой разъ; а теперь доскажемъ, что еще извёстно намъ изъ событій у московскихъ раскольниковъ.

Савватій, его Духовный Совёть, его руководители — Морозовъ, Шибаевъ, и проч. и проч. какъ видно изъ предыдущаго, чувствують себя вполев довольными и сильными. Новое доказательство этому представляеть пресловутое Рогожское Кладбище, все болве и болве цвътущее, украшаемое новыми и новыми зданіями, наполняемое новыми и новыми обитателями. При такомъ его процвётаніи, раскольническіе властители нашли недостаточнымъ прежняго штата трехъ противозаконно введенныхъ сюда поповъ, — рѣшили опредѣлить еще четвертаго, который уже и найдень. Итакъ, теперь на Рогожскомъ Кладбищъ будутъ служить четыре попа съ нъсколькими дьяконами, каждымъ своимъ служениемъ открыто излъвансь налъ произнесеннымъ съ высоты Престола и досель остающимся въ силь царскимъ словомъ: «раскольническіе попы не должены быть допускаемы на Рогожское Кладбише»!..

Выгонять изъ Москвы неугодныхъ имъ раскольническихъ лжеепископовъ и ставить новыхъ поповъ на Рогожское Кладбище въ явное нарушение Верховной воли Савватій и его Духовный Советь умёють и смёють; а воть управиться съ своими попами, безъ помощи полиціи, не могутъ: попы ихъ не слушають и несмотря на всв ихъ угрозы чинять разныя безобразія. Такъ и на Рогожскомъ Кладбищ'в три попа не могли ужиться мирно, - а четыре не уживутся и темъ больше. Напримеръ, воть что произошло тамъ въ праздникъ Преображенія при торжественномъ соборномъ служеніи. По установленному на Кладбищъ правилу первенствовать долженъ быль попъ Елисей, такъ какъ праздникъ пришелся въ его недъльную череду; но попъ Прокопій, считающій себя старшимъ, не позволилъ ему первенствовать и сталъ самъ на первое мъсто. Едисею это не понравилось и онъ тутъ же сдёлаль выговорь Прокопію за самовольство. Этимъ въ свою очередь оскорбился Прокопій, — сняль ризы и пошель вонь изъ часовни. Тогда и Елисей вивств съ третьимъ попомъ Тимовеемъ сняли ризы и также пошли вонъ. Служба прекратилась. Народъ сталъ упрашивать Елисея, чтобы воротился по крайней мъръ онъ и докончилъ службу. Что же, повторяемъ, будетъ на Рогожскомъ Кладбищъ при четырехъ попахъ? Въ Преображенскомъ московскіе австрійны хотіли устроить, подъ видомъ фабрики, общирную церковь, о чемъ мы писали въ свое время. Эта затъя не удалась имъ. Однакоже, по прошествіи значительнаго времени, они все-таки устроили здёсь церковь и помёстили попа, нёкоего Ивана, о чемъ также мы писали. Попъ оказался неуголнымъ Луховному Совету и быль уволень. Тогда этоть попъ открыль служеніе въ своемъ дом' и продолжаеть его досель, не обращая ни малъйшаго внимавія на запрещенія, издаваемыя отъ Савватія и Духовнаго Совета. Также и другой, извёстный читателямъ (см. выше. гл. 4), попъ Исакъ Носовъ, городецкій, лишенный Савватіемъ прихода, открыль богослуженіе у себя на квартирі, благо иміть всі нужныя для служенія принадлежности, - и знать себ'в не хочеть ни Савватія, ни Духовнаго Совъта. Есть впрочемъ у раскольниковъ попы, пользующіеся особымъ благоволеніемъ своихъ властей: таковъ, тоже извъствий читателямъ, Димитрій Смирновъ. Изъ своего прихода въ Смоленской губерніи онъ навзжаеть въ Москву, и здёсь ему не только дозволяють служить, но и говорить за службой проповёди, направленныя противъ церкви. Но объ этомъ Смирновъ и о другъ его Онисимъ Швецовъ слъдуетъ сказать особо

8. Нѣчто по поводу Швецовскаго дѣла. — Любопытная переписка Швецова съ Анастасіемъ Изманльскимъ. — Судъ надъ лжепопомъ Смирновымъ.

Давно не говорили мы о главномъ геров нашей хроники, о г-нв Швецовв, — такъ давно, что у раскольниковъ распространилось мнвніе, будто намъ запрещено даже говорить объ этой важной персонв, — будто мы замолкли, объятые ужасомъ предъ ожидающимъ насъ судомъ, къ которому привлекаютъ насъ кто-то, якобы «оклеветанные» нами въ похищени отобранныхъ при ареств Швецова бумагъ... Клевета! Это слово въ данномъ случав употребили и не одни раскольники; но употребили совсвмъ не къ двлу. Клевета есть намвренная

и злонамъренная ложь, сознательно и умышленно распространяемая въмъ-нибудь объ извъстномъ лицъ. А въ нашихъ словахъ о похищеніи Швецовскихъ бумагъ если бы оказалась и неправда, то развъ эта неправда была намъренная, тъмъ паче злонам вренная, умышленно взведенная на кого-нибудь? Напротивъ, -- сообщая имъющіяся у насъ свъдънія о похищенін бумагь, мы каждый разъ спрашивали: правда ли это? Такъ въ последній разъ, напечатавь некоторыя изъ отобранныхъ у Швецова документовъ, относительно которыхъ имълось предположение, что онъ похищены, мы именно предлагали, кому следуеть, навести справку и объявить, имеются ли онъ при дълъ Швепова. Развъ это клевета? Развъ есть тутъ признаки влеветы? По поводу последняго вопроса мы имели возможность удостовъриться, что напечатанные нами документы не похищены, находятся при дёлё и, надобно полагать, будуть приняты во вниманіе судьями Швецова, какъ несомивним доказательства его общирных сношеній съ раскольническими діятелями, его участія въ теченіи такъ называемыхъ церковно-іерархическихъ дёлъ у раскольниковъ и его разъездовъ по Россіи для пропаганды раскола. Мы рады, что они есть при дѣлѣ, и рады объявить объ этомъ (хотя остаемся въ увъренности, что все же нъкоторыхъ бумагъ, отобранныхъ у Швецова, при деле не обретается). Что же? развъ такъ поступаютъ «клеветники»? Возьмите же, господа, назадъ себъ это нехорошее слово «клевета». Никакой клеветы не было и нельзя «снимать» то, чего нътъ. И вы, слободскіе Гусевы и Макаровы, московскіе Бриліантовы со всвми «братчиками», радостно провозглашавшіе, что мы сидимъ уже въ тюрьмъ за г. Швецова и больше не будемъ писать объ этомъ важномъ «страдальдв», погодите радоваться: по милости Божіей, мы спокойно сидимъ дома и беремся за перо, чтобы повъдать нъчто о вашемъ еретичествующемъ учителъ Швецовъ; не говорили же о немъ такъ давно потому, что давно не писали и нашей Летописи. Впрочемъ на сей разъ мы будемъ говорить не о дълъ Швецова, такъ какъ не знаемъ, въ какомъ положении оно находится теперь, и не о нынѣшнихъ подвигахъ самого Швецова, жительствующаго въ Полосъ (изъ этихъ его подвиговъ слышали только о его бесъдахъ съ миссіонеромъ о. К. Крючковымъ, которыя передадимъ читателямъ, когда получимъ объ нихъ нодробныя извъстія); на сей разъ мы намърены только сообщить, счастливымъ случаемъ доставшіяся намъ, три подлинныя, собственноручныя письма г. Швецова, представляющія любопытныя свидътельства о прежнихъ подвигахъ этого раскольническаго пропагандиста, совершонныхъ впрочемъ незадолго до ареста.

Всѣ три письма адресованы въ раскольническому лжеепископу Анастасію. Первое писано еще осенью 1889 года: оно представляеть новое свидѣтельство усерднаго, но небезкорыстнаго распространенія Швецовымъ его подпольныхъ изданій и новый образчикъ его хвастовства своими мнимыми побъдами на нижегородскихъ ярморочныхъ бесѣдахъ; два остальныя писаны въ 1890 г. и касаются устроеннаго Швецовымъ заговора противъ Московскаго Духовнаго Совѣта. Приводимъ всѣ эти письма вполнѣ, исключивъ только заглавные титулы.

1. Заочно аки лично припадаю къ подножію вашему и прошу вашего святительскаго благословенія и святыхъ молить. При семъ спѣшу съ вами подѣлиться, чѣмъ намъ Богъ привелъ воспользоваться (?). Прилагаемая книга весьма полезна для вразумленія блуждающихъ чрезъ мнѣніе о духовномъ антихристѣ безпоповцевъ и неокружниковъ 1). Также и прилагаемыя тетради по моему убѣжденію также не безполезны ко уясненію религіознаго вопроса съ разныхъ сторонъ 2), и думаю они не отяготятъ васъ уплатить за ихъ стоимость. По сему всепокорнѣйше прошу ваше преосвященство соблаговолите уплатить за ихъ стоимость 9 рублей...

Мы доколь за милость Божію благополучны. Во время ярмарки 10, 11, 13 и 15 августа въ старомъ ярмарочномъ соборъ я бесъдовалъ о Христовой церкви съ профессоромъ

<sup>1)</sup> Річь идеть объ извістной книгі Е. Г. Перевощикова, напечатанной въ Казани. Швецовъ, безъ всякаго права, ради прибытка, перепечаталь эту книгу въ подпольной тяпографіи, только исказивъ ее по містамъ, и пустиль въ продажу.

<sup>2)</sup> Туть разумъются уже собственныя произведенія Швецова.

Казанской Дух. Академін г. Ивановскимъ. И по милости Божіей мы остались нисколько не посрамленными. Хотя профессоръ и обвинялъ, что у насъ церковь не Христова, а Амвросіева, потому что у насъ только съ Амвросія признается епископство благочестивое. Но мы сказали: если вы не можете признать Христовой церкви тамъ, гдв нвтъ безпрерывнаго преемства православнаго епископства, такъ потрудитесь показать въ своей церкви преемство епископовъ только по единому перечню православныхъ епископовъ, не вилючая въ этотъ рядъ ни одного получившаго хиротонію въ какой-либо ереси. Но Ивановскій отъ этого отвіта уклонился 1), говоря: мы хиротовію вашу не называемъ Амвросіевой, а только церковь. Я спросиль: а хиротонія у нась чья? Онъ отвътилъ: апостольская<sup>2</sup>). А если хиротонія у насъ апостольская, то что же у насъ въ церкви вы признаете Амвросіевымъ, — Евангеліе, или какія правила онъ предалъ? Ивановскій сконфузился (?!) и по дальнъйшемъ разговоръ онъ остался совершенно безотвътенъ (?!). Такъ что заключительная рачь осталась наша 3). Благодареніе Господу, что и многоученвишіе не могуть обвинать (?) истину. При семь остаюсь нижайшій рабъ святыни вашея грешный священноиновъ Арсевій. 19 сент. 1889 г.

Такъ г. Швецовъ повъствовалъ, и вообще повъствуетъ, о своихъ побъдахъ надъ православными собесъдниками, въ полной увъренности, что его довърчивые корреспонденты-старообрядцы каждое слово его примутъ за несомнънную правду. Не обманулся онъ и въ Анастасіъ. Анастасій принялъ письмо

<sup>1)</sup> Нельзя повърить, чтобы уважаемый профессоръ уклонился отвъчать на давно извъстный раскольническій вопросъ, который вполнъ достаточно ръшенъ даже не получившими образованія православными собесъдниками — М. Е. Шустовымъ, Е. А. Антоновымъ. Очевидно, г. Швецовъ, по своему обычаю, пишетъ похвальбу

<sup>2)</sup> Опять невозможно повърить, чтобы данъ быль такой отвъть, — опять очевидно, что г. Швецовъ пишеть неправду.

<sup>3)</sup> Нельзя не обратить особаго вниманія на эти слова: "заключительная річь осталась наша". Швецовъ, какъ и всё почти раскольническіе совопросники, заботятся, очевидно, боліве всего о томъ, чтобы "завлючительная різчь" осталась за ними, въ этомъ полагая різшительный признакъ побінды надъ противникомъ. И вся забота у нихъ о побіндів, а не о томъ, чтобы безпристрастно разъяснить истину.

его съ чрезвычайной радостью, какъ нѣкое сокровище, и разсыпался предъ нимъ въ самыхъ льстивыхъ похвалахъ его талантамъ и подвигамъ. Его отвътныя посланія къ Швецову, писанныя одно по полученіи сейчасъ приведеннаго письма, другое по полученіи посылки съ книгами, у насъ имѣются. Писанныя краснорѣчиво, но малограмотно, они, конечно, не стоили бы вниманія; но мы все-таки рѣшаемся напечатать одно изъ нихъ, какъ любопытный образчикъ холопскаго раболъпства передъ Швецовымъ даже раскольническихъ архіереевъ, между которыми покойный Пафнутій, такъ смѣло и основательно обличавшій этого ересеучителя, составляетъ единственное исключеніе. Чего стоитъ одно начальное привътствіе, съ которымъ Анастасій обращается къ Швецову!

Ваше преподобіе, священнъйшій всемірный (?) наставниче, древняго благочестія ревнителю святьйшій и любезнъйшій изъ друзей, господине мой, отче Арсеніе! О Господъ здравствуйте.

Любезнъйшій другь! Я имъль великое счастье получить ваше знакомое мив начертание и потому счель себя вполив счастливымъ и приношу вамъ за сіе врайнюю признательность. Я въ васъ ни на минуту не былъ разачерованъ и на одну іоту не умалиль въ вамъ искренней моей любве 1) и въры. Я нигдъ и до мысли не допустилъ чернить вашу блестящую славу; если гдв и слышаль лгущихь противь вась на истину, затыкалъ уши и не допускалъ до моихъ чувствъ очаровать себя противъ васъ. Только какъ я вспомню объ васъ и о прошедшихъ вашихъ трудахъ не нахожу словъ восхвалить ваши подвиги и вложенные въ мою душу ваши незабвенные труды на славу и утверждение нашего любезнаго старообрядчества и истинной Христовой церкви (!). Я за все прошедшее, бывшее при блаженнъйшемъ святомъ отцъ нашемъ архіепископъ Антоніи и совокупномъ при немъ вашемъ служеніи сопоставляю въ сравненіи Петра и Павла<sup>3</sup>)... А почему мы въ теченіе многаго времени не писали, не могу дать себъ отчета. Но впрочемъ вы у меня всегда во устахъ и въ сердив. Я въ прошлый годъ, по возвращении съ Дону въ Мос-

<sup>1)</sup> Въ подлинникъ, разумъется, написано: "искреннъй моей любвъ"; но мы какъ здъсь, такъ и вездъ исправляемъ ореографію письма.

<sup>2)</sup> Опускаемъ дальнъйшія кощунства, которыя противно читать...

кву, изъ Москвы отправился видить васъ въ Нижній болве чемъ владыку страдальца Аркадія во Владиміръ, но увы мое желаніе не осуществилось. Теперь тоже за неотложное положилъ лично съ вами видъться и далъе пробхать на Черемшанъ; но по прівздів только въ Москву, вдругь встрівтиль Овчинникова. возвращавшагося изъ Петербурга, по случаю неудачи сбора почти мертваго духомъ; при семъ я быль приглашенъ Аванасіемъ Петровичемъ въ Петербургъ. Посему случаю Арсеній Морозовъ посовътовалъ Овчинникову для охоты виъстъ ъхать сомной обратно въ Петербургъ. Прівздъ вторичный быль для него удаченъ и блестящъ по сему предмету, и по возвращеніи изъ Петербурга онъ меня не оставляль, и я его даже до Кагула проводиль 1). Есть теперь вадежда, къ октябрю мвсяцу сего года должна посить окончательно церковь во освященію. Что же касается за отца Порфирія<sup>2</sup>), этого гнилаго и зараженнаго трупа, и никакого значенія не придаю, этотъ человъкъ въчный врагъ и себъ и людямъ, и все что онъ противъ насъ не куетъ<sup>3</sup>), ради своего недостойнаго сына, что въ попы его не ставлю. Болъе объ этомъ и не считаю нужнымъ и писать... За внижицы я хотя оныя еще не получилъ, посылаю съ любезностью вамъ деньги 10 руб.

Во второмъ письмѣ Анастасій уже дѣлаетъ отзывъ о полученныхъ отъ Швецова книгахъ:

Вашу интересную посылку я съ интересомъ прослѣдилъ. Всѣ четыре брошурки очень важны; объ антихристѣ же хотя у насъ и есть Казанскаго изданія, но вашей редакціи полнѣе. Я могу васъ поздравить съ новымъ произведеніемъ, даже весьма отличнымъ. Молю Бога, чтобы ваше духовное богатство не истощалось и кипѣла изъ подъ вашего пера струя живой воды, и т. д.

Въ обоихъ письмахъ Анастасій упоминаль о своемъ желаніи бросить бремя епископства, и побужденіемъ къ тому вы-

<sup>1)</sup> Объ этой повздкв Анастасія въ Москву и Петербургь мы говорили въ свое время: см. *Лютопис*ь за 1889 г. гл. 1. Въ письме Анастасія находимъ только подтвержденіе сказанному тамъ, да любопытное изв'встіе, что безъ Арсенія Морозова не творятся никакія раскольническія дёла.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Порфирій Гончаровъ — раскольническій протопопъ въ Изманлъ.

<sup>3)</sup> По всей вёроятности, рёчь идеть о предложеніи, сдёланномъ Анастасію отъ Гончарова и еще двухъ поповъ: см. *Лютопись* 1888 г. стр. 168.

ставляль, кромв личныхь своихъ недостатковъ и нуждъ совершенное разстройство въ управлени австрійской лже, іерархіи. Этимъ обстоятельствомъ и воспользовался Швецовъ, чтобы пригласить Анастасія къ совокупному, вмъстъ съ другими раскольническими лжеепископами, дъйствованію противъ Духовнаго Совъта, въ которомъ будтобы и заключается зло корень всъхъ происходящихъ въ австрійскомъ расколъ нестроеній. Объ этомъ собственно и пишетъ онъ въ двухъ слъдующихъ письмахъ къ Анастасію.

2. Честь имъю извъстить ваше боголюбіе, что письмо отъ 8 февраля и деньги получилъ. Спаси васъ Христосъ за сворое оправдание нашей коммиссии. Преосвященныйший владыко, вы на много оскорбляете мое чувство, когда заявляете въ полномъ видъ разстройство у насъ церковнаго управленія и говорите, что лучше оставить вся. А по моему лучше пусть рубять голову, но не молчать противу неправды. Іоанну Крестителю отрубили голову за то, что онъ обличилъ неправду, но онъ на много выше прославился тёхъ, которые не смёли обличить ее. У насъ теперь еще не можетъ между себя чувственный мечь господствовать, поэтому инф кажется удобифе еще стоять за правду 1). Стоить только соединиться во единодушіе могущимъ быть единодушными нашимъ епископамъ, и дълающіе беззаконіе сами собою ослабнуть. Собраться на первый разъ хотя и съ собственными издержками провздовъ, и положить окончательную черту, которой бы не могъ преступить Московскій Духовный Совъть. И владыка митрополить это полтвердить не откажется, а благоговъйніи христіане<sup>3</sup>) давно этого уже ожидають. До времени нужно подстраиватьсячтобы и съ ненавидящими мира миръ имъти 3). Поэтому вла

<sup>1)</sup> Итакъ г. Швецовъ, съ свойственною ему скромностію, уподобляеть себя Іоанну Крестителю, а г-да члены Духовнаго Совъта, по его суду, сущіе Ироды. Такое сравненіе, въроятно, не очень поправится господамъ членамъ Совъта. Любопытно и это выраженіе: "у насъ теперь еще не можеть между себя чувственный мечь господствовать". Г. Швецовъ, повидимому, ожидаетъ, что наступить время, когда властители раскола будуть дъйствовать и чувственнымъ мечемъ.

<sup>9)</sup> Подъ "благоговъйными христіанами" разумъются, конечно, "братчики", главные участники предпринятаго Швецовымъ заговора.

з) Воть "подстранваться" дъйствительно въ карактеръ г-на Швецова. Но зачъмъ же послъ этого онъ выдаетъ себя готовымъ по-

дыка Алексій и терпить четвертый годъ запрещеніе, тогда какъ если бы онъ и съ перваго разу отказался отъ него, были бы у него послъдователи. Посему теперь самоудобнъйшее время собраться и помимо Духовнаго Совъта и безъ всякаго кому-либо раболъпства дъла церковныя обсудить. И я именемъ Господнимъ прощу васъ не отказаться отъ прітьзда на собраніе, если епископы: Викторъ и Кирилъ куда пригласятъ васъ. Я имъ такъ (и напишу?), что вы не откажитесь ихъ просьбы исполнить. Если же дадутъ и другіе епископы на это согласіе, то они непремънно пригласятъ васъ около Нижегородской ярморки.

За симъ прощу вашего архипастырскаго прощенія и благословенія и святыхъ молитвъ, нижайшій рабъ святыни вашея гръшный священноинокъ Арсеній. 23 февраля 1890 года.

Изъ этого письма ясно, что Швецовъ былъ начинателемъ и душою заговора о ниспровержении Духовнаго Совъта, къ чему, надобно полагать, побуждало его всего болье личное желаніе отмстить за оскорбленіе и позоръ, причиненные ему извъстнымъ осужденіемъ его еретическихъ сочиненій. Еще яснъе видно это изъ слъдующаго письма, писаннаго уже не задолго передъ тъмъ, какъ предполагалось приступить къ исполненію заговора. Письмо писанно изъ Одессы, на пути изъ Крыма, куда Швецовъ ъздилъ также насаждать съмена своихъ лжеученій.

3. Ваше преосвященство г. Анастасій! Не знаю, успѣете ли вы во свое время получить приглашеніе на прибытіе въ Нижній отъ епископовъ нашихъ Кирила, Виктора, Алексія и Силуана, которые сами объщались съъхаться въ Нижній къ 6 числу августа мѣсяца, и еще пригласить преосвященныхъ Силестра Балтовскаго и Спиридонія Донскаго для обсужденія, какъ должно относиться къ Московскому Духовному Совъту. Конечно, если только получится вашимъ преосвященствомъ ихъ приглашеніе, я убъдительнѣйше просилъ бы васъ прибыть въ Нижній 1), такъ какъ чъмъ болье васъ съъдется къ ска-

страдать за истину, какъ Іоаннъ Креститель,— принять даже отсъченіе главы (впрочемъ не чувственнымъ мечемъ)?!

<sup>1)</sup> Итавъ Нижній, во время ярмарки, считается у раскольниковъ самымъ удобнымъ мъстомъ для съвзда даже всъхъ раскольническихъ лжеепископовъ. Здъсь, конечно, охраняетъ ихъ безопасность самъ г. Бугровъ.

занному обсужденію, тёмъ прочнѣе оно можетъ повліять на злоупотребленія М. Д. С. (т.-е. Московскаго Духовнаго Совѣта); но на васъ долгъ — налагать бразды на всякое противозаконное своевольство.

Я быль теперь въ Ялть, по дълу частному, но религіозному, и пробывъ тамъ съ 16 іюня по 8 іюля теперь уже спыту домой и не имыю въ остаткы времени лично бы посытить васъ. На дорогы буду замыжать въ Кіевъ, Клинцы къ еп. Селивестру и въ Москву къ архіепископу Савватію. А вамъ на случай и прямо можно ыхать, не показываясь никому въ Москву до обратнаго пути.

Засимъ заочно припадаю, и проч. Священноиновъ Арсеній. 9 іюля 1890 г. Одесса.

Вмъстъ съ напечатанными уже документами, отобранными у Швецова при ареств, эти письма его въ Анастасію достаточно разъясняють ходъ подготовленнаго имъ, совокупно съ «братчиками», заговора-уничтожить Московскій Духовный Совътъ, управляющій «церковно-іерархическими» дълами раскольниковъ австрійскаго согласія. Неожиданно послёдовавшій арестъ Швецова положилъ конецъ этому, такъ деятельно веденному имъ, заговору, - прочіе заговорщики безъ него опустили крылья. Но вотъ г. Швецовъ скоро выйдетъ изъ суда, конечно, оправданный, съ ореоломъ страдальца, съ руками. вполив развязанными продолжать свою преступную двятельность противъ церкви. Противъ церкви православной онъ, конечно, будеть дъйствовать еще съ большимъ ожесточениемъ и съ большею наглостію, чёмъ прежде; но возобновить ли онъ прежнее, такъ неожиданно прерванное, дело объ уничтоженіи Духовнаго Совъта? и удастся ли ему это дівло? и что произойдеть въ австрійскомъ расколь, если удастся? Поживемъ-увидимъ. А что судъ оправдаетъ г. Швецова, ручательствомъ этого, кромъ стараній г. Гусева (а г. Гусевъ слободскій Бугровъ!) и кром'в всего прочаго, служить благополучно кончившееся дёло его ближайшаго друга и сотрудника — Дмитрія Смирнова.

Мы говорили уже, что Смирновъ за незаконное ношеніе платья, усвоеннаго священникамъ, былъ судимъ и подвер-

гнуть денежному штрафу, и что, не довольный этимъ ръшеніемъ, онъ перенесъ діло на разсмотрівніе въ съйздъ земскихъ начальниковъ (см. выше гл. 4). 25 іюля дёло его разсматривалось въ г. Гжатскъ. Смирновъ явился въ сопровождении пати свидътелей - раскольниковъ. Любопытно, что когда ихъ нужно было привести къ присягъ, они не согласились присягать не только предъ православнымъ священникомъ, но и предъ Евангеліемъ и Крестомъ, употребляемыми въ православной церкви, хотя называють себя окружниками и должны, согласно Окружному Посланію, принимать и имя Іисусъ и кресть четвероконечный: какъ жидовъ и магометанъ, ихъ приводиль къ присягъ предсъдатель суда, а одинъ изъ свидетелей, крестьянинъ Журавлевъ, вынулъ изъ кармана поддевки завернутый въ бумагу литой осмиконечный крестъ, къ которому присягавшіе и приложились. Кончивъ присягу, они даже и забыли этотъ крестъ на судейскомъ столъ; когда же председатель пригласиль ихъ взять кресть обратно, то Журавлевъ опять небрежно завернулъ его въ бумагу и опустилъ въ карманъ. На судъ Смирновъ произнесъ дерзкую ръчь, въ которой прямо заявилъ, что онъ «старообрядческій священникъ», и такъ какъ правительствомъ не установлено для «старообрядческих» священников» нивакого опредъденнаго платья, то онъ и носить такое же, какъ всё старообрядцы,и просиль судъ провёрить это. Выступившіе свидётели, нарочно одътые въ подобные же кафтанчики, какъ и Смирновъ, подтвердили его слова. Но если бы судьи котъли смотръть безпристрастными глазами, то легко замътили бы, что кафтанъ Смирнова гораздо длиннъе и поэтому совершенно походилъ на священническій подрясникъ. Прокуроръ доказывалъ виновность Смирнова. Доказать его преступность было тъмъ легче, что онъ имълъ дерзость здъсь же на судъ выдавать себя за «старообрядческаго священника», тогда какъ законъ 3 мая 1883 г. никакихъ священниковъ въ расколъ не признаеть: за эту дерзость Смирнова следовало туть же подвергнуть законной отвётственности. Но судъ, подъ предсёдательсвомъ гжатскаго предводителя дворянства (судя по Братское Слово. № 19.

49

фамиліи, принадлежащаго въ православной цервви) состоявшій изъ трекъ членовъ (въ томъ числѣ одинъ ватоликъ и
одинъ лютеранинъ) не благоволилъ принять во вниманіе ни
рѣчь прокурора, ни даже законъ 3 мая, и отпустилъ Смирнова совершенно оправданнымъ, къ немалому изумленію и
огорченію православныхъ, присутствовавшихъ на судѣ. И
вотъ г. Смирновъ, преисполненный еще большей наглости,
свободно ѣздитъ теперь въ Москву, чтобы говорить за службами, по благословенію Савватія, ругательныя на православную церковь проповѣди. Судьи г. Швецова будутъ, конечно,
не менѣе снисходительны, какъ и судившіе Смирнова; а ораторствовать на судѣ Швецовъ способенъ не хуже иного адвоката; свидѣтельствовать же о его невинности явится цѣлый
облакъ слободскихъ раскольниковъ подъ предводительтвомъ
самого Гусева и Макарова...

# Письма Аркадія экзарха Славснаго къ Аркадію Васлуйскому 1).

1.

Господину архіспископу Аркадію Васлуйскому о Господ'в радоватися.

Писмо ваше, писанное отъ 26 ноября, я получилъ 2 декабря, въ коемъ пишете, что вамъ Семенъ Семеновичъ

<sup>1)</sup> Собраніе подлимых писемъ Аркадія къ другому Аркадію недавно сообщиль намъ достопочтенный о. Исихій, за что приносимъ ему усерднійшую благодарность. Письма эти составляють цінное дополненіе къ тімь письмамъ Аркадія Славскаго, которыя уже напечатаны въ "Братскомъ Слові", и въ отдільномъ изданіи составляють значительнійшую половину втораго выпуска "Переписки раскольническихъ діятелей": поэтому мы и признали нужнымъ ихъ напечатать, какъ матеріалъ для исторіи Білокриницкой іерархіи. Притомъ же, въ нихъ особенно ясно выражается характеръ Аркадія, какимъ изобразиль его раскольническій попъ Наумъ въ письмі къ Евфросину (Переписка, вып. 2, стр. 258—263), — его гордость, же-

пишетъ, что у нихъ находится человъкъ изъ болгаровъ, который объщается печатовать книги, какія намъ потребуются 1). Эта вещь книжная, она выгодна тъмъ, какъ я слышалъ, что ихъ закладаютъ по тысяча двъсти штукъ, а не менъе какъ 600, потому и выгодно. Но если такое количество выпустить, то и ходу имъ не будетъ; а малое число будутъ стоить дорого. Опять еще не извъстна его работа. Бывшій Палладій имълъ книги своей работы и весма хороши; а сего мастера мы работы не видали<sup>2</sup>).

Семенъ Семеновичъ и мив о томъ же пишетъ. Я ему отписалъ, что у васъ<sup>8</sup>) граничарство, кажется уже не до того. А впрочемъ Богъ въсть. Также и выходу нужно форму издать. Если съ благословенія нашихъ святителей, то раздорники упрутся и брать будутъ ръдкіе<sup>8</sup>). Инокъ Нилъ желаніе объявляетъ на сіе дъло съ большимъ усер-

стокость, сутяжничество. Въ числъ доставленныхъ о. Исихіемъ подлинниковъ находится и любопытное письмо Аркадія отъ 17 августа 1864 г., напечатанное нами съ копіи (См. тамъ же, вып. 2, стран. 170—173). Копія оказалась согласною съ подлинникомъ. Ред.

<sup>1)</sup> Семенъ Семеновъ — глава тогдашнихъ поповщинскихъ начетчиковъ въ Москвъ. Ръчь идетъ о заведеніи за границей раскольнической типографіи для печатанія богослужебныхъ и иныхъ книгъ,
чъмъ въ то время были заняты раскольническіе дъятели въ Москвъ
(См. объ этомъ въ книгъ: "Расколъ, какъ орудіе партій"). Въ настоящемъ извъстіи важно то, что раскольники искали типографщика и
среди братьевъ-славянъ, прітэжавшихъ въ Москву.

Ред.

<sup>2)</sup> Палладій Лещинскій въ 1863 году являлся въ Аркадію съ предложеніемъ завести въ Славскомъ скиту типографію и представляль образецъ своей типографской работы: подробности объ этомъ неудавшемся предпріятіи раскольниковъ см. въ книгѣ "Расколъ, какъ орудіе" (стр. 159—160) и въ письмѣ самого Аркадія отъ 1 мая 1866 г. (Переписка раск. двям., вып. 2, стр. 206—207). Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Т.-е. въ Молдавін. *Ред.* 

<sup>4)</sup> Ръчь идеть о "выходахъ" на предполагаемыхъ къ печатанію богослужебныхъ книгахъ, гдъ обозначается, съ чьего благословенія внига напечатана. Если въ "выходахъ" будеть сказано, что книги печатаются съ благословенія окружническихъ епископовъ, то противуокружники не будуть покупать ихъ: въ этомъ Аркадій и предвидить затрудненіе для сбыта книгъ, если завести типографію. Ред.

діемъ. За граничаръ я написалъ въ Царьградъ Семену Ильичу, а онъ показалъ Салыкъ-пашъ1), а паша всъмъглавнымъ министрамъ и садразану, и пишетъ Семенъ Ильичъ, что кажется будетъ распубликовано въ газетахъ, и когда Куза узнаетъ съ газетъ, то кажется остановить за граничарство. Воть что пишеть повъренной Вилковской, И Гончарова требовали въ Царьградъ, чтобы скоръй оканчивать ферманъ, что казачина оставлена<sup>2</sup>) и чтобы народъ и шелъ въ Туречину. Посему нужно вамъ громко кричать, что если будете безпокоить граничарствомъ, то мы всв перейдемъ въ Туречину. Я писалъ въ томъ писмъ, что если обложите нашъ народъ денгами за рекрута, то съ Молдавіи народъ къ намъ перейдеть: отъ сего увеличатся парскіе доходы: съ таковыхъ словъ и загорълось наше дъло объ увольнении насъ съ казачины. И вы искусно и осторожно внушайте стороной народу своему о семъ.

А что пишете о моленіи въ епархіяхъ за своего епископа, когда Арсеній первый разъ прибылъ съ Москвы 3) и спросилъ меня: что, не писали ли съ Москвы, чтобы молиться въ епархіяхъ за своего епископа? я говорю, что не получалъ ничего. И я ждалъ, и ничего не получилъ. И когда прибыли къ намъ Ануфрій и Пафнутій, я спросилъ ихъ о семъ предметъ. Они также подтверждали, какъ и Арсеній. Я просилъ ихъ дать на бумагъ. Иванъ Захарычъ написалъ, а Ануфрій подписалъ и утвердилъ 4). И указали на Іоанна Китрошскаго, что

<sup>1)</sup> Садыкъ паша — Чайковскій. Онъ состояль въ сношеніяхъ съ Гончаровымъ и много помогъ Павлу въ пріобрѣтеніи Амвросія и вообще въ учрежденіи Бѣлокриницкой митрополіи. Ред.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) Аркадій и Гончаровъ хлопотали тогда передъ турецкимъ правительствомъ объ освобожденіи некрасовцевъ отъ несенія казацкой службы во время войнъ. Ped.

<sup>3)</sup> Рѣчь идеть, въроятно, объ инокъ Арсеніи Александровъ, спутникъ Лещинскаго: см. *Переписка*, вып. 2, стр. 207. *Ред.* 

<sup>4)</sup> Иванъ Захарычъ былъ письмоводителемъ Духовнаго Совъта. Онъ сопутствовалъ Пафнутію (Коломенскому) за границу въ 1861 году.

митрополитъ въ предъдахъ своего епископа не имветъ власти; епископъ долженъ поминать митрополита, а прочихъ только на сугубой, какъ у насъ и творится о заточенныхъ $^1$ ).

Второе ваше писмо, писанное отъ 8 декабря, я полу-

Написанное имъ и подписанное о. Онуфріемъ удостовъреніе относительно поминовеніи митрополита Аркадій приложилъ при настоящемъ письмъ въ копіи, собственноручно писанной. Копія эта печатается вслъдъ за симъ.

Ред.

Konia.

Преосвященному и боголюбивому епископу Аркадію, господину Ексарху Некрасовскому.

Следуя по назначенію высокопреосвященнейшаго митрополита, я прибыль въ Славскую архіепископію для избранія и поставленія при содействіи вашемь на вдовствующую Тулчинскую епархію епископа, где между прочимь заметиль, что священнослужители Славской архіепископіи въ ектеніяхь во время богослуженія и на многолетіи прежде поминають господина митрополита Амбросія и Кирила, далеве архіепископа, а потомъ наконець местнаго епископа.

Таковое помяновеніе святителей въ ектеніяхъ и многольтіи соображая съ церковными святыхъ отецъ правилами, я нахожу ошибочнымъ и погрышительнымъ, и потому болье, что ни митрополитъ, ни архіепископъ не имъютъ право священнодъйствовать въ чуждой епархіи безъ благословеніи мъстнаго епископа (Кормчая л. 599), и слыдовательно такое помяновеніе есть несообразпо съ церковными постановленіями. А посему считаю нужнымъ вашему преосвященству напомнить — учинить надлежащее распоряженіе, чтобы подвъдомственныя вамъ священнослужители въ возглашеніи на литургіи, на ектеніяхъ и многольтіи, поминали своего мъстнаго епископа, а митрополитовъ и архіепископа другихъ епархій посль мъстнаго епископа, кто какъ произволить.

Распоряжение это последуеть и въ другія епархіи, съ темъ, чтобы немедленно приведено было въ надлежащее исполнение.

Смиренный епископь Ануфрій.

Съ подлиннымъ върно. Смиренный епископъ Аркадій Ексархъ Некрасовскій.

Славскій скитъ.

Маія 22 дня 1861 г.

чилъ 12-го. Копія съ писма Вас. В. 1) когда оно будетъ только, навірное будетъ худо митрополиту, а можетъ и митрополіи, да какъ бы и селомъ чего не досталось. А кажется, что раздражатъ начальство. Горе становитъ невітласовъ въ діла трудныя, и слінцамъ горе быть вожаками, а стаду горе послідовать сліному. Что намъ поможетъ титла высокая? Токмо геенну приготовитъ.

И двъ копіи получиль съ писемъ, Антоніева и Варлаамова. Епископъ Іустинъ<sup>2</sup>) забываєть себя. Только прибыль съ Россіи въ Тулу, узнавши объ насъ, что мы въ
митрополіи, назваль нашъ соборъ мотыльнымъ. Я спросиль его: почему ты такъ называешь? Онъ отказался,
что не говориль. Однако есть на то свидътели. И всъмъ
разсказываетъ, что соборъ нашъ не соборъ, не было ни
одного человъка съ умомъ<sup>3</sup>). Скорбно слушать; но Богъ
его за это накажетъ. Правило 83-е кареагенскаго собора
листъ 153-й, на концъ толкованія: гордящагося и самомнънна суща и о старъйшихъ его не брегуща, повелъша
отцы небрегому быти таковому отъ всего собора. Желательно мнъ видъть, какія онъ правила вамъ написалъ:
потрудитесь вкратцъ указать оныя, и объ дъвочкъ напишите, — Богъ ея покрыетъ.

Смиренный епископь Аркадій.

15 декабря 1864 г.



<sup>1)</sup> В. В. Ооминъ, ясскій купецъ — раскольпикъ, состоявшій въ частныхъ сношеніяхъ съ раскольническими епископами, особенно по денежнымъ дъдамъ.

Ред.

<sup>2)</sup> Іустинъ Тульчинскій тогда уже зам'ятно склонялся къ соединенію съ церковію, и Аркадій началь придпраться къ каждому его поступку.

<sup>3)</sup> Рѣчь идеть о Бѣлокриницкомъ соборѣ, на которомъ 28 сентября 1864 г. состоялось опредѣленіе объ утвержденіи Антонія въ званіи Московскаго архіепископа и вмѣстѣ о преданіи Окружнаго Посланія уничтоженію. Понятно, что Іустинъ не могь хорошо отзываться о такомъ соборѣ.

Ред.

Konia.

2.

Яко воды морскія человъколюбіе волны житейскія погружають.

Вашему преосвященству, господину архіеписскопу Аркадію Васлуйскому.

Въ бытность нашу въ Ясахъ просилъ меня Агаеонъ Ивановичъ отыскать его книгу, въ которой между прочихъ исторій имвется описаніе о кометахъ. Я много трудился искалъ, и наконецъ открылось, что оная книга отослана къ вамъ. Я не помню, на какой предметъ послана, — думаю, что ради пересылки къ Агаеону Ивановичу, но онъ ее и до сего времени еще не получалъ. Прошу васъ, владыко святый, отошлите ему оную книгу.

Я послышаль, будто въ Измаиль прибыль на епархію молдаванскій епископь. Я не ожидаю отъ сего покою церквамь измайльскимь и прочимь тоя области, а наипаче вашему преосвященству не дасть покою. Если и останетесь, но надо быть всегда въ ожиданіи новыхъ преслівдованій, и кажется, что діла затруднятся.

Впрочемъ будемъ слышать далве, что онъ откроетъ.

Наши двла, слава Богу, по сіе время идутъ въ хорошемъ видв: на наши просьбы резолюцію получили, что некрасовцы освобождены казацкой службы, опредвлены въ платежъ рекрутской повинности. Еще не извъстно по чему, но былъ у насъ священникъ съ Новаго села и сказывалъ, что имъ объявлено 22 лева съ души. Желаю, чтобы и у васъ были хорошія обстоятельства. Съ Браилова и Хутора слышно, что тамъ большія тревоги происходятъ и едва ли Куза уступитъ нашимъ предразсудкамъ, и обравши прежде деньги, а послв за живое возмутъ. Желаю слышать отъ васъ, что двлается въ вашемъ міръ.

Смиренный епископь Аркадій.

28 генваря 1865 г.



3.

Ero преосвященству г. архіспископу Аркадію о Господ'я радоватися.

#### Ваше преосвященство!

Священноиноку Иліи поручено было въ Москвъ узнать о времени запрещенія Макарію Килейскому. Онъ, т.-е. Макарій, прівхавши съ Москвы, а церковь, говорять, Килейская строилась и ему служить было некогда. Второе: послъ отдълки церковь освящена, служиль ли онъ литургіи врученныя ему въ Москвъ, и какъ, скоро ли послъдовало ему запрещеніе? — о семъ благотворители желають знать чрезъ отца Илію. Прошу васъ, владыко святый, увъдомить насъ о семъ, потому что требують извъщенія.

Черкесы насъ до крайности ственили, и мы теперь всегда находимся въ опасности. Близъ насъ (отецъ Сидуянъ знаетъ мъста) на Башъ-Пунаръ и на Старой Славъ построено около трехъ сотъ домовъ, а строютъ всв наши селяне и прочіе. Еще и хлібь имъ дають болгары. Воровство скота и что попало. Если идутъ лесомъ, то не дремли: изъ рукъ рвутъ что попало. Народъ готовъ расходиться. Еще немного полегчело, что запретили имъ оружіе при себъ носить. А мнъ уже совътують изъ скита выходить въ Журиловку. Но черкесы еще не распознали никого; но когда распознають, тогда думай какъ хотишъ. Новое село на готовности выходить; и въ прочихъ по части есть довольно; только священству много надо думать. Кажется, примутъ, но безъ крючка не обойдется... Браиловцамъ похоже вышло разръшение выходить; только еще перепись не кончена. Слышно, что и болгары наши послали соглядателей на мъста черкесскія съ намъреніемъ туда переписаться.

Смиренный епископь Аркадій.

5 іюня 1865 г.

4.

Буди Господи милость твоя на нась, якоже уповахомь на тя.

### Преосвященному архіепископу Аркадію о Господ'в радоватися.

#### Ваше преосвященство!

Писмо ваше, писанное отъ 7-го іюня, я получиль, въ коемъ вначаль пишете о епископь Іустинь, что онъ одабриваетъ россійскую церковь. Это вы мнъ писали на мое писмо. Недавно онъ быль въ Галацахъ, и въ Козиной давкъ одабривалъ икону кіевской работы — и въ прочихъ разговорахъ великороссійскую церковь одобрялъ и соблазнилъ (!) многихъ. Свидътельствуютъ его проповъдь вилковскій повъренный Семенъ Ильичъ, Федоръ Игнатьичъ и прочіе, и кажется вамъ хотъли донести о семъ. Я, получа таковое извъстіе, писалъ ему увъщаніе; онъ мнъ напротивъ возразилъ, что это клевета. Но я вижу, что въ (у) него мысль одна, какъ въ (у) Ануфрія, Пафнутія и Филарета 1). Будемъ смотръть далъе. Но мнъ уже четыре свидътеля доказываютъ, которые согласны во всякое время стать лично предъ нимъ.

О посланныхъ вами мнъ внигахъ съ Өеодосіемъ и о полученіи я вамъ писалъ отвътъ, что они мною получены, т.-е. Діонисія Ареопагита и малая Толковая Псалтырь.

Пишете вторично о черновой бумагѣ, писанной въ Вилковѣ. Съ великимъ тщаніемъ искалъ ея, но найти не могъ: или затерялась, или погибла въ Вилковѣ, или въ митрополіи осталась.

За разселеніе черкесовъ между насъ болгаре и наши



<sup>1)</sup> Изъ этого видно, что о предстоявшемъ присоединеніи къ церкви оо. Онуфрія, Пафнутія, Филарета Аркадій уже зналъ и что это между прочимъ побуждало его подозрительно смотръть и на Густина, который потомъ дъйствительно послъдовалъ примъру о. Онуфрія и прочихъ.

Ред.

возмутились какъ бурное море. Но когда запретили имъносить оружіе, народъ затихъ. И черкесы стали равны какъ татары крымскіе, стали съ народомъ мировать и безъ оружія страшны не стали. Теперь будемъ смотръть, какъ они пойдутъ на косовицу и на жниво, чъмъ занимается весь здъшній народъ. Промышленность ихъ воровствомъ, и даже изъ рукъ рвутъ, что увидятъ.

Слухи носятся, будто въ Царьградъ и Варну приходятъ судны съ казанскими татарами и тоже съ остальными черкесами. Но върно, или нътъ, настояще не извъстно.

Народъ еще догадывается, что безъ войны будетъ жить; а какъ война и черкесы вооружатся, тогда ожидаютъ смертей и грабежей.

Теперь и на Москву будемъ смотръть: какое будетъ присоединение Ануфрію и Пафнутію 1).

Смиренный епископъ Аркадій.

Вещи, дарованныя отцу Иліи съ Москвы, представлены благополучно, книги и иконы. Одна икона шитая, аршинавъ три; но еще она въ Тулчи.

14 іюня 1865 г.

Прошу, владыко святый, іерею Аггею<sup>2</sup>) и въ Тису отослать приложенныя писмы.



<sup>1)</sup> Присоединеніе послѣдовало 10 іюня, и Аркадій не замедлиль высказать свой взглядь на это событіе въ извѣстныхъ письмахъ къ Онуфрію и Пафнутію отъ 1 декабря и послѣдующихъ (Переписка, вып. 2, стр. 186—229).

Ред.

<sup>2)</sup> Этотъ Агей — нынъшній Бълокриницій митрополить Аванасій. Кстати замътимъ здъть, что въ примъчаніи къ 45-му письму Аркадія (Переписка, вып. 2, стр. 172), въ которомъ упоминается попъ Авдій, мы, перепутавъ имена, неправильно назвали митрополитомъ этого Авдія.

Ред.

5.

Спаси Господи моди своя и благослови достояние свое.

## Преосвященнъйшему архісписвопу Аркадію о Господъ радоватися.

Получить я отъ васъ писмо епископа Варлаама<sup>1</sup>) и копію отъ верховнаго святителя, и хотёль писать епископу Варлааму; но обдумался, что таковые наши акты усматриваются правительствомъ и публикуются во всю Россію на соблазнъ православію <sup>2</sup>), — разсудиль не писать. А разсудиль кое-что во утёшеніе его немощи. Я никогда не пишу такъ откровенно. и копій митрополитскихъ никакихъ не пересылаю. Непріятно читать въ журналахъ, какъ Сергія епископа письмо пропечатали въ журналахъ; Тамъ пишеть: «дъдушка Кирила»<sup>3</sup>). Писали прежде такъ, но когда уже открылось, нужно перемънять.

Недавно у насъ написали письмо въ Москву, что дъдушка Густинъ; а не можно написать: Устинъ Иванычъ прибылъ, или какъ иначе?

По таковымъ обстоятельствамъ нужно перемънять таковые возгласы.

Мои двъ бумаги, писанныя на коленкоръ Антонію, были въ рукахъ у князя Орлова, начальника корпуса жандармовъ, но какъ писаны осторожно, остались безъ преслъдованія, и кажется возвращены.

При семъ посылаю вамъ обратно ваши бумаги.

Смиренный епископъ Аркадій.

#### 2 іюля 1865 г.

<sup>1)</sup> Варлаамъ Балтскій быль искреннимь окружникомь и за это претерийль много огорченій оть монаховь раскольническаго Куреневскаго монастыря: в роятно, объ этихъ непріятностяхь онъ и писаль въ своемъ письмі.

Ред.

<sup>9)</sup> Т. е. расколу. Аркадій имветь въ виду печатавшіяся тогда статьи о "Современныхъ движеніяхъ въ расколь", которыя доходили и до него. Въ вихъ печатались и разныя акты, также письма раскольниковъ.

Ред.

<sup>3)</sup> Письмо Сергія, поставленнаго Кирилломъ въ Тульскаго епископа, было дѣйствительно напечатано. Ред.

6.

Преосвященному архіепископу Аркадію отвітствую. Письмо ваше, вмісті съ нимъ и Василья Васильича и денегъ семь австрійскихъ (имперіаловъ) я получилъ, а въ женскій скитъ Виссаріонъ самъ отнесъ за упокой рабы Божіей Мареы.

Вы пишите, что намъ безъ въдома митрополита нельзя посылать довърій въ Москву. Я думаю, что митрополиту и московскіе должны писать, а притомъ дъло должно быть объ отступникахъ, и кажется самъ митрополитъ долженъ писать къ намъ. И какъ время было назначено очень коротко, я уже и отписалъ, довърилъ аввъ Козмъ; а вы потрудитель, напишите за всъхъ насъ къ митрополиту свой смыслъ; объявить и причину — краткость назначеннаго срока и причину отступниковъ. И если намъ заводить перепись, затруднимъ соборъ, который съвхался къ 10 іюлю. Но Виссаріонъ объявляетъ, что отложили до 1 сентября, но намъ сіе не было извъстно 1).

Выписку съ Въстника получилъ; спаси Христосъ за увъдомленіе<sup>2</sup>). Читалъ ее и іеродіаконъ Іоасафъ, и сказалъ: я до сего времени никому не говорилъ, а епископъ Ануфрій ему сознавался еще въ митрополіи, что онъ готовится къ такому отступленію.

Единовърцамъ котя и дадутъ ихъ епископами, но отъ россійскихъ отказаться имъ не позволятъ, Государь лично имъ отказалъ<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Чтобы понять, о чемъ идетъ здѣсь рѣчь, нужно припомнить, что къ 10 іюля 1865 г. назначили въ Москвѣ соборъ, къ которому приглашались депутаты и отъ заграничныхъ епископовъ (срокъ потомъ отодвинутъ былъ до 1 сентября). Аркадій послалъ депутатомъ именно Козму. Любопытно здѣсь особенно то, что въ связи съ соборными занятіями Аркадій ставитъ дѣло объ "отступникахъ", т.-е. о присоединившихся къ церкви раскольническихъ епископахъ, о которыхъ, по его мнѣнію, соборъ долженъ былъ имѣть сужденіе. Ред.

<sup>2)</sup> Т.-е. изъ "Русскаго Въстника", въ которомъ печатались статьи о "Современныхъ движенияхъ въ расколь". Ред.

<sup>3)</sup> Любопытно это извъстіе о слухахъ, какіе ходили у раскольни-

Поликарпу и иже съ нимъ нужно теперь (хотя и позно) просить Семена Ильича повъреннымъ, а ихъ повъренные люди неопытные; денги истратили безъ толку.

Прошу ваше преосвященство отослать мое писмо къ r. Фомину.

Епископъ Іустинъ не перестаетъ терять свое довъріе.

Смиренный епископъ Аркадій.

26 іюля 1865 г.

7.

#### Море опустиль еси...

Вашему преосвященству господину Аркадію архіспископу Васлуйскому радоватися.

На прошедшей недёлё получиль я письмо изъ Тульчи за подписомъ двадцати трехъ человёкъ, — донесли мнё, что народъ взбунтовался между собой по случаю скоропостижныхъ смертей. Извёстный вамъ Димитрій Васильичъ обробёлъ, ожидая ежечасно таковой смерти, который и объявилъ вамъ, что всю тайну епископъ Іустинъ ему открылъ, а Димитрій боится умереть, началъ кой-кому объявлять.

Я собраль освященный соборь, предложиль имъ таковое писмо, и по разсуждении дъль я совътоваль отправиться отцу Иліи и архидіакону Арсенію, а соборь возложиль на меня, чтобы таковы мнт съ ними и разобрать дъло и зло прекратить. Я, по прибытіи въ Тулчу спросиль Димитрія о таковыхъ дълахъ, который всю тяготу возло-



ковъ по поводу присоединенія къ церкви ихъ епископовъ: они, очевидно, полагали, что архіереи ихъ будуть признаны въ санахъ и сдълаются единовърческими епископами, что будто бы они ищутъ даже полной при этомъ отдъленности отъ православныхъ епископовъ (на каковыхъ условіяхъ, конечно, и самъ Аркадій поспъшилъ бы присоединиться), что будто бы они даже и просиди объ этомъ, но Государь отказалъ. Все это ложь, и Аркадій, очевидно, смъщиваетъ съ дъломъ о присоединившихся дъло о единовърческихъ епископахъ, начатое единовърцами партіи Верховскаго. Ред.

жилъ на меня: 1-е о согласіи его въ отступленію, 2-е о чародъяніи, которое вамъ Димитрій расказаль, 3-е о тълесныхъ гръсъхъ. Повърь, владыко святый, плачъ и рыданіе и вопль многъ. Хорошо вамъ, что вы удалились; мив же суждено по уставу разсмотрать дало, гда сказано, что даже и намъстнику поручено архіепископа судить. Страшно подробно и писать, и кратце нельзя разъяснить. Здравствующій въ томъ стоять, чтобы вхать ему нь намъ въ скитъ, непонятные шумятъ, епископъ 1) совершенно потеряль себя. Что часъ, то перемъна. Согласится вхать, потомъ отказывается. Писмо Пафнутіево Димитрію вычиталъ, коимъ его приглашаютъ отступники; мы просили его показать намъ писмо: онъ не признается, а все наружи. Въ писмъ ему пишутъ, что Пафнутію назначенъ экзаменъ. Іустинъ ожидаетъ, когда Пафнутій получитъ свою честь, тогда онъ повдеть въ Москву<sup>2</sup>). Іустинъ не смиряется, а болве въ гордыни и презорствв и въ отчаяніи. Теперь началь уже кулакомь угрожать. А народъ напротивъ старается одольть его. Чвиъ кончится, Богъ въсть. А надъ нимъ исполняемъ весь порядокъ, всъ формальныя увъщании. И теперь просьбою просимъ его удержаться отъ всякаго священнодъйствія. Въ Москву буду писать по возможности, т.-е. что можно выразить, а что промодчать, прося наставленія въ такомъ ужасномъ діль. Пишу въ разсвяніи ума.

По написаніи сего писма и паки переміна. Вчера обінцался вхать, а ныні, 2-го числа, отказался, торжествуя, что обличить его не могутъ. Мы прошедшими днями просили его духовно смириться безъ личнаго доказательства;

<sup>1)</sup> Іустинъ. Аркадій торжественнымъ слогомъ описываетъ свои интриги противъ него. *Ред*.

<sup>2)</sup> Быть можеть у Іустина было и дъйствительно письмо отъ Пафнутія, которымъ послъдній приглашаль его оставить расколь и которое Тустинъ показываль тульчанскому старообрядцу, не чуждому расположенія къ церкви; но чтобы въ письмѣ этомъ говорилось о какомъ-то экзаменъ Пафнутію и ожидающей его затъмъ чести, это совершенная нельпость, или раскольническая сплетня. Ред.

а народъ требовалъ обличенія. Но мы не хотвли открывать всв нелвпости. Но онъ не смиряется, а болве гордится и даже понуждаетъ объ открытіи. Не знаю, на что надвется. Мы принуждены остаться до Преображенія, потому что народа кромв праздника нельзя собрать. Вопреки нашего желанія, на Преображеніе намврены по обвдв собрать въ церковь народъ и свидвтели будутъ предъ святымъ Евангеліемъ поставлены и допрошены о всвять двлахъ. И васъ прошу донести Московскому Соввту, а я съ Преображенія буду писать въ Москву, митрополиту и вамъ. А теперь не могу обстоятельно писать чрезъ повсечасныя перемвны. Если успъемъ его взять въ скитъ, тогда буду и писать.

И паки перемвна. 3-го числа склонили его паки вхать въ скитъ. Онъ потребовалъ Димитрія на лице; предложено было святое Евангеліе: Димитрій все расказалъ въ лицо въ присутствіи моемъ, отца Иліи, діакона Арсенія, инока Мартирія, Гончарова, Михайлы Быкова, Василія Козмича и Луки Васильева. Епископъ порочилъ Митрія; но ему сказано: ты подай на бумагъ и приложимъ къ дълу. Послъ сего часа черезъ три видъли его въ (у) русскаго консула и состороны слышно, что угрожаетъ русскимъ консуломъ; но надъемся на промыслъ Божій.

Вотъ уже наступило 4-е число. Іустинъ готовится 5хать, и мы на пути, уже укладываемся<sup>1</sup>).



<sup>1)</sup> Что Аркадій въ дізів Іустина руководился одною враждою къ нему и что такъ понималь его дійствія даже самъ Аркадій Васлуйскій, старавшійся по возможности защищать Іустина, это можно видіть изъ находящагося у насъ подлиннаго Іустинова письма къ Аркадію Васлуйскому, писаннаго 21 декабря 1865 г., которое считаемъ не излишнимъ привести здівсь.

<sup>&</sup>quot;Письмо ваше, писанное 8 декабря, я получиль 21-го... Вижу, что ваше разсуждение самое христіанское, разумное и добросовъстное. Вы предлагаете благій совъть — принести смиреніе и покореніе епископу Аркадію: сіе весьма благо, но оть меня все сіе было исполнено, какъ болье нельзя. Я вамъ и лично говориль и теперь пишу, воть что было оть меня покорности: три раза ъздиль въ скить по

Холера въ Тулчи очень ръдкая. Ивана Пароенова нынъ предаютъ землъ и кромъ его человъка 2 нашихъ. Изъ прочихъ обществъ тоже помалости.

Смиренный спископъ Аркадій.

Думаемъ часа черезъ два вывзжать. Народъ исповъдуется страха ради. При семъ записочка въ Васлуй. 4 августа 1865 г.

(Продолжение въ слъд. №.)

прозбъ мірскихъ, чего и не слъдовало бы, и жилъ въ скиту безъ малаго месяць, и ходиль къ самому Аркадію, такъ говориль: пиши обо мить въ митрополію и въ Москву, а міръ нужно успоконть, чтобы не было смущенія, и буду у васъ въ покорности. И въ ноги кланялся. И онъ спросиль: какъ сделать миръ? Якобы малое дитя. И я разсказаль. А онъ вельль, чтобы я написаль черновую. Я и написаль; но онъ посмотрелъ, свазалъ: подумаю. Чрезъ день я прихожу, пытаю: что, написали, или нътъ? – я хочу вхать въ Тульчу. Но онъ отвъчаетъ: не написалъ. Послалъ за Ильей священноинокомъ, а его послаль за Евфросиномъ. Евфросинъ не пошель. Но епископъ сказаль: поди посовътуйся съ нимъ. А я пошель домой. Илья пришель ко мив. Я спрашиваю: что вамъ патріархъ сказаль? Онъ оттетиль: надо влеветниковъ судить. Я говорю: у насъ нътъ законныхъ судопроизводствъ, судить у насъ не кому, а я всв эти брехни не взысвиваю. Итакъ пъло кончилось ничъмъ; только онъ, епископъ, свою злобу исполниль, вакь и вся братія говорить: пятнадцать леть не забудеть, а ужь, кому захочеть, отомстить. Я его честолюбіе письмами раздражаль, писаль ему по справедливости, а не лицемърно. Его честолюбіе всюду обнесли "масономъ". Въ Журиловев и въ Славъ духомъ дышутъ, хотя бы отъ него какъ-нибудь отодраться. Отецъ Іяковъ-провислый быль въ Славе, а хлопцы бегуть за нимъ и вричать: епископъ вашъ масовъ! епископъ масовъ! А я ему писалъ: если обо мив вврите брехнямь, то вврьте и о себв, что о вась всюду кричать: епископъ масонъ!"



## Объ изданіи Братскаго Слова въ 1892 году.

Наступающій 1892 годъ будетъ десятымъ годомъ возобновленнаго въ 1883 году «Братскаго Слова».

Усердно молимъ Бога и Господа нашего Іисуса Христа, да поможетъ намъ совершить сіе десятильтіе нашего, хотя и слабаго, но усерднаго труда въ служеніи святой Его церкви словомъ вразумленія и обличенія возставшихъ и возстающихъ на нее, бывшихъ нѣкогда чадъ ея, глаголемыхъ старообрядцевъ.

Просимъ и читателей нашихъ попрежнему поддержать насъ своимъ вниманіемъ къ этому нашему труду.

Сколько станетъ нашихъ силъ, уже слабѣющихъ, мы употребимъ все стараніе, чтобы довершить наше дѣло въ томъ же направленіи и Братское Слово. № 20. духѣ, въ какомъ, за Божіимъ благословеніемъ, начали его и продолжали, — будемъ говорить правду о расколѣ, ничтоже сумняся, по нашему крайнему разумѣнію.

Н. Субботинъ.

## О призываніи святыхъ и о молитвѣ за умершихъ.

(Беседа съ мнимо-духовнымъ христіаниномъ.)

Въ одно время пришелъ ко мив незнакомый человъкъ спросить меня по одному нужному для него дълу. Когда онъ вошелъ въ мою келію, то, какъ я замътилъ, обычнаго поклоненія святымъ иконамъ не сдълалъ. Переговоривъ съ нимъ о его потребности, я спросилъ его, какой онъ религіи, или, выражаясь по-старообрядчески, какого упованія.

Пришедшій отвътиль, что онь духовный христіанинь. Я сказаль: Знаю, что есть люди такъ себя называющіе; но не осердись, если я скажу тебъ, что мы попросту называемь васъ, за отрицаніе вами постовъ, — молоканами.

*Пришедшій* отвътиль: Зачъмъ сердиться! Это правда. Потомъ, продолжая ръчь, онъ сказаль: мнъ желательно, если позволите, спросить васъ о двухъ предметахъ религіозныхъ.

— О чемъ же именно? спросилъ я.

Пришедшій: Мнъ весьма страннымъ кажется, что вы въруете во единаго Бога, а въ молитвахъ своихъ, кромъ Бога, прибъгаете еще ко святымъ.

Я спросиль: А второй вопросъ о чемъ?

*Пришедшій:* Другой вопросъ — о молитвъ за усопшихъ, чтобы прощены были гръхи ихъ.

Я ответиль: Прежде побесъдуемъ о первомъ предметъ; а о другомъ будетъ удобнъе говорить, когда разсмотримъ этотъ первый. И вотъ что я скажу тебъ на первый твой вопросъ: ко святымъ мы прибъгаемъ съ молитвою не

Digitized by Google

какъ къ Богу, а какъ къ Божіимъ угодникамъ, могущимъ о насъ ходатайствовать предъ Богомъ о прощеніи нашихъ гръховъ.

Пришедшій: Это именно и кажется мит страннымъ, что святые, по вашему митнію, могутъ умилостивлять Бога своимъ ходатайствомъ о прощеніи человтческихъ гртховъ. Къ чему нужно это ходатайство? Кто болте знаетъ наши нужды, кто болте любитъ и милуетъ насъ, — Богъ, или святые?

Я ответиль: Богь, какь вездвсущій и всевьдущій, всв наши нужды и потребности знаеть, о чемь и въ Евангеліи сказано: въсть Отець вашь небесный, яко требуете сихь встх (Мат. зач. 19). Какь источникь милости и любви, Онь паче встхъ и милуеть и любить нась, по слову Псалмопъвца: якоже щедрить отець сыны, ущедрить Господь боящихся Его (Псал. 102).

Пришедшій: А когда Богъ всё наши потребности знаетъ лучше святыхъ, и больше ихъ любитъ и милуетъ насъ, то этимъ самымъ и доказывается, что призываніе святыхъ— ходатайствовать за насъ предъ Богомъ, излишне. И безъ ихъ ходатайства Богъ знаетъ вполнё наши нужды, любитъ и милуетъ насъ. Притомъ, это призываніе не только излишне,— излишность еще не великая ошибка,— но имъ подается поводъ мыслить о Богв нёчто недостойное Его величества, акибы Онъ не настолько къ намъ милостивъ, сколько святые,— они своимъ ходатайствомъ склоняютъ Его на милосердіе къ намъ, а Онъ, будто бы, безъ ихъ ходатайства, самъ не оказалъ бы намъ милосердія. Это можетъ удалять насъ отъ любви къ Богу и внушать предпочтительную любовь къ святымъ Его.

Я ответиль: Ты говоришь такъ, не зная, что когда мы призываемъ святыхъ въ ходатайство о насъ предъ Богомъ, и Богъ пріемлеть ихъ ходатайство, то здёсь особенно открывается великая Божія къ намъ любовь, ибо чрезъ сіе мы связуемся любовію и съ Нимъ и между собою.

Пришедшій сказаль: Какъ же это? Я не понимаю, — скажите.

Я ответиль: Сначала объясню это примъромъ. Когда отецъ любитъ дътей своихъ, то онъ желаетъ, чтобы дъти не только его самого любили и слушались, но чтобы также находились въ любви между собою, и другъ съ другомъ совътовались, другъ другу помогали; такими взаимными отношеніями дітей любящій отець утішается, и дъти, любящіе отца, зная, что отецъ утышается ихъ взаимною любовію, изълюбви и почтенія къ отцу пребываютъ въ любви и между собою. Этимъ самымъ они показывають любовь и послушание къ своему отцу. А не дълають такъ, чтобы, надъясь на любовь отца, или, върнъе сказать, здоупотребляя любовію отца, презирать другъ друга, не помогать одинъ другому совътами, сторониться другь отъ друга. Такимъ поведеніемъ діти оказали бы непочтение къ любящему ихъ отцу, презръние его воли — чтобы чада его пребывали въ любви и согласіи между собою. И мы, христіане, дъти одного чадолюбиваго Отца-Бога, который требуеть отъ насъ, чтобы мы не только Его всъмъ сердцемъ любили, но и между собою имъли совершенную любовь и согласіе, о чемъ имъются въ священномъ писаніи многочисленныя свидітельства. Такъ самъ Христосъ заповъдуетъ намъ во святомъ Евангелін: заповъдь новую даю вамь, да любите другь друга, якоже возлюбих вы, да и вы любите себе; о семъ разумьють вси, яко мои ученицы есте, аще любовь имате между собою (Іоан. зач. 46). И возлюбленный ученикъ Христовъ глаголеть: сія есть заповодь Его (Бога-Отца), да въруем во имя Сына Его Іисуса Христа и любимъ другь друга, якоже даль есть заповъдь намь (1 Соб. Посл. Іоан. зач. 73); и паки въ томъ же посланіи: Аще кто речеть, яко люблю Бога, а брата своего ненавидить, ложь есть; ибо не любяй брата своего, егоже видь, Бога, Егоже не видь, како можеть любити? И сію заповъдь имамы от Него, да любяй Бога любить и брата своего

(зач. 74). И Іаковъ, Братъ Божій, поощряя насъ ко взаимной любви, пишеть: молитеся друга за друга, яко да исиплиете (Соб. Посл. зач. 57). Видите, какъ Богъ печется о томъ, чтобы мы были въ любви другъ съ другомъ, - печется болъе, нежели пекутся плотскіе родители о любви между ихъ дътьми. Безъ любви другъ ко другу и самая любовь наша къ Богу почитается ложною, ибо сію заповъдь имамы отт Него, да любяй Бога любить и брата своего, а глаголяй, яко люблю Бога, а брата своего ненавидить, ложь есть (1 Іоан. зач. 74). Кто не любить брата, тоть не можеть нарещися ученикомъ Христовымъ, т.-е. христіаниномъ: о семъ разумпють вси, глаголетъ Господь, яко мои есте ученицы, аще любовъ имате между собою. Онъ есть человъкоубійца, лишенный въчнаго живота: всякъ ненавидяй брата своего человъкоубійца есть: и въсте яко всякь человъкоубійца не имать живота въчнаго въ себъ пребывающа (1 Посл. Іоан. зач. 72). Какое попеченіе имфеть Богь о томъ, чтобы мы любили другъ друга, это видно и изъ ветхозавътнаго законоположенія, ибо четыре заповъди даны о богопочтеніи, а шесть о любви къ ближнему. Той же любви другъ ко другу Богъ научаетъ насъ и самымъ созданіемъ, - все бытіе наше устроено такъ, чтобы связывать насъ между собою въ союзъ любви. Почему не создаемся всё мы отъ земли, какъ созданъ Адамъ, но отъ одного всв происходимъ корене, какъ братія отъ единаго отца? – Дабы это насъ связывало во единство любви и возбуждало въ насъ любовь другъ къ другу. И паки,почему не создана Евва отъ земли, какъ и Адамъ, но отъ ребра Адамова? – Дабы и самое начало нашего корене не имъло раздъленія надвое и дабы жена была любима мужемъ, какъ своя ему плоть. И паки: многія великія животныя скоро возрастають и съ самаго рожденія ходять; а мы почему раждаемся немощны и продолжительное время не приходимъ въ возрастъ, требуя ближайшаго попеченія о насъ родителей? - И симъ Богъ хощетъ паче связать

насъ въ любовь съ родителями и со старшими насъ братіями, сестрами и прочими родичами, въ коихъ имвемъ своихъ пъстуновъ. И еще: почему бракъ возбраненъ въ ближайшемъ родствъ? - Да расширится паче любовь; ибо мы своихъ близкихъ родныхъ и безъ брака любимъ, а чрезъ посредство брака и съ чуждыми связуемся въ любовь, и не только съ ними, но и съ ихъ близкими. Такъ, по указанію Божію, расширяется среди людей любовный союзъ. Пойдемъ еще далъе. Почему не всъ мъстности изобилуютъ всвми плодоношеніями и прочими потребностями для нашей жизни, но одна мъстность изобидуетъ тъмъ, адругая другимъ? — Дабы мы за тъмъ, чего у насъ нътъ, понеобходимости шествовали къ другимъ, а тъ, по той же потребности, приходили къ намъ, и чрезъ то завязывалась бы любовь между людьми. И для удобнаго шествія однихъ въ другимъ и преношенія тяжестей положилъ Богъ моря и ръки. Паки и художества не всъ каждому вручилъ Богъ, но ова сему, ова же иному: и симъ насъ связуетъ одного съ другимъ и соединяетъ въ любовь. И грады для совокупнаго жительства устроилъ, дабы мы близостію жительства приходили въ любовь другъ со другомъ (См. о семъ св. Златоуста бес. на 1-е посл. къ Корине. нравоученія 25 и 34). Итакъ и самое созданіе естества нашего и устроеніе міра сего связуетъ насъ въ любовь другъ съ другомъ; посему разсъчение любви есть разсвчение самаго естества нашего и всей природъ нашей противно. А самое важное, что связуетъ насъ между собою въ любовь, есть таинство домостроительства Божія и искупленія нашего, которое и совершено отъ великія любве Божія къ намъ, якоже глаголеть Апостоль: составляеть свою любовь из намь Богь, яко еще гръшником сущим намь Христось за ны умре (Рим. зач. 88); и паки: Богг, богать сый въ милости, за премногую любовь свою, еюже возлюби наст, и сущихт мертвых прегръшенми, сооживи Христомъ: благодатію есте спасени (Ефес. зач. 220). И симъ, изъ великія любви

къ намъ совершеннымъ, таинствомъ искупленія Богъ нампаче соединяеть всвхъ насъ, и небесныхъ и земныхъ, во взаимную другъ ко другу любовь, какъ членовъ единаго тъла - Церкви Его, сущихъ подъ единою Главою, якоже глаголеть Апостоль: И Той (Христось) есть глава тълу церкве, иже есть начатокъ, перворожденг изг мертвыхг, яко да будет во всъхг той первенствуя. Яко въ немъ благоизволи (Богъ-Отецъ) всему исполненію вселитися, и тьмг примирити всяческая въ себъ, умиротворивъ кровію креста Его, чрезъ Него, аще земная, аще ли небесная (Колос. зач. 251). Вотъ здёсь-то особенно, въ этомъ соединени всъхъ насъ, и живыхъ имертвыхъ, и небесныхъ и земныхъ, чрезъ страданіе Христово, смерть и воскресеніе, во едино твло — Церкве, — соединеніи, требующемъ любви, свойственной членамъ единаго тъла, - здъсь и заключается основаніе, почему должны мы призывать святыхъ въ молитет на помощь намъ, просить ихъ о заступленіи за насъ предъ Богомъ. Не потому прибъгаемъ мы ко святымъ въ молитвахъ, что думаемъ (какъ ты говоришь), будто самъ Богъ любитъ насъ менъе, нежели святые, и менъе ихъ хощетъ насъ миловать, а потому, что, последуя писанію, входимъ чрезъ сію молитву въ общеніе со святыми, какъ членами того же тыла, къ которому всъ принадлежимъ, что чрезъ молитву ко святымъ проявляемъ и укръпляемъ нашу любовь къ нимъ и ихъ воздвизаемъ къ проявленію всегда присущей имъ любви къ намъ, гръшнымъ, земнымъ ихъ братіямъ, чего именно и желаетъ Богъ, что и угодно Ему всего болъе, за что и Онъ являетъ намъ свое отеческое милосердіе. О семъ и самъ Богъ свидътельствуетъ, повелъвая именно гръшникамъ обращаться ко святымъ за ходатайствомъ предъ Нимъ. Такъ одному изъ друзей Іова, Елифазу, Онъ глаголеть: Согрышил еси ты, и оба друзи твои; не глаголете бо предо Мною ничтоже истинно, якоже рабъ мой Іовъ. Говъ же, рабъ мой, помолится о васъ, понеже точію лице его пріиму: аще бо не его ради, погубиль быхь убо вась (Іов. гл. 42, ст. 8). Здёсь можно находить прямой отвътъ на твои слова, что такъ какъ Богъ любитъ насъ паче, нежели сколько дюбять святые, то будто бы святыхъ и не должно призывать въ молитвахъ. Вотъ я спрошу тебя, какъ ты меня спрашиваль: кто друзей Іова паче любилъ и миловалъ, -- Богъ, или Іовъ? Ты, навърное, отвътишь, какъ и я отвътиль тебъ, что Богъ паче любиль ихъ, нежели Іовъ. Еще спрашиваю: почему же Богъ, любящій ихъ паче, нежели Іовъ, не только не хочеть простить гръха ихъ, но и хочетъ погубить ихъ, помиловать же ихъ объщаеть только тогда, если помолится за нихъ Іовъ? — ибо говоритъ: погубиль убо быхь вась, и токмо модитву и лице Това приму. Здёсь ты ясно можешь видеть, что Богь, действительно любя и милуя Елифаза и другихъ друзей болъе, нежели Іовъ, самъ же указываеть имъ и путь къ помилованію ихъ, чрезъ молитву Іова, и что Онъ для того посылаеть ихъ къ Іову, просить его молитвы, дабы связать ихъ паче въ любовь съ Іовомъ, и ради сей любви, столь угодной Ему, помиловать. Также и Авимелеху царю Гераррскому самъ Богъ глаголетъ объ Авраамъ: яко пророкъ есть, и помолится о тебъ, и живъ будеши (Быт. гл. 20, ст. 7). Почему опять Самъ всемилостивый не прощаеть Авимелеха и не даруетъ ему животъ, а объщаетъ сіе только тогда, когда помолится о немъ Авраамъ? И здъсь та же причина, - Богъ желаетъ, да умножится любовь Авимелеха въ Аврааму и да прославится праведный. И паки,въ книгъ Левитъ, во главахъ четвертой и пятой, законополагается: аще согръщить сонмъ или князь, или единъ отъ людей, то, по исповъдании гръха и по принесении жертвы за него, долженъ еще жрецъ принести модитву, и тогда, ради молитвы жреца, оставится гръхъ: и да помолится за него жрець о гръсъ, имже согръши, и оставится ему (Лев. гл. 4, ст. 35, гл. 5, ст. 6). Вотъ и здесь жрець, повидимому, умилостивляеть Бога; но здъсь же видимъ, что Богъ самъ установляетъ чинъ, какъ

достигнуть умилостивленія, и значить самъ Богь есть виновникъ умилостивленія и источникъ милости. Но почему же Онъ, источникъ милости, безъ молитвы жреца не хощеть отпустить гръха гръшнику? Опять не по чему иному, какъ потому, что желаетъ укоренить въ людяхъ взаимную любовь и научить, чтобы мы не на свою молитву уповали, но въ смиреніи и союзъ любви прибъгали другъ ко другу за молитвенною помощію. И самъ Спаситель Христосъ на тайной вечери такъ молился за Апостоловъ своихъ: Отче святый! соблюди ихъ воимя Твое; ихже даль еси Мню, да будуть едино якоже и Мы, и проч. (Іоан. зач. 56). Также модился за Петра: Симоне, Симоне, се сатана просить вась, дабы съяль, яко пшеници: Азъ же молихся о тебъ, да не оскудъетъ епра твоя (Лук. зач. 108). Для чего всесильный и всеблагій Господь молится? Молиться свойственно тому, кто самъ не можетъ совершить то, о чемъ молится; а Христосъ есть Богъ всесильный и всеблагій. Ясно, что Онъ молился, дабы научить насъ любви и молитвъ другъ за друга. Послъдуя Ему, святые Апостолы и молились не только сами за другихъ, но и у другихъ просили молитвы за себя. Такъ святый Апостоль Павель пишеть къ Филипписеемъ: всегда, во всякой молитвъ моей, за всъхъ васъ ст радостію молитву мою творю (Зач. 235). А у Церкви Ефесской самъ проситъ молитвы, да дастся ему слово во отверзеніе устъ, съ дерзновеніемъ сказати тайну благовъстія (Зач. 234). Такія свидътельства находятся и въ другихъ его посланіяхъ. Неужели не въдалъ Апостолъ Павелъ (какъ въдаете вы, именующеся духовные христіане), что Богъ, избравый его на проповъдь апостольства еще изъ чрева матери его, паче Ефесянъ любитъ его, и безъ прошенія Ефесянъ подастъ ему помощь въ дълъ проповъди? Въдалъ; но въдалъ также и то, что Богъ, пославый его на проповъдь, хощеть, дабы Ефесяне и прочіе христіане съ пламенною ревностію и любовію согласовали воль Божіей о посланіи Апостола

на проповъдь, извъствовали бы о томъ своею молитвою за Апостола, и тъмъ пріобщались бы его благовъстію. И верховному Апостолу Петру молитва церкви Герусалимской способствовала въ освобождении изъ темничнаго заключенія, какъ о томъ повъствуеть книга Дъяній Апостольскихъ: и убо Петра стрежаху въ темницъ: молитва же бъ прилежна бываемая отъ церкви къ Богу о неме (гл. 12, ст. 5). Видите, апостольская церковь не мыслила такъ, какъ думаете вы. По-вашему: такъ какъ Богь любиль и храниль Петра больше и лучше, нежели братія его - христіане, то незачімь было имь и принимать излишній трудъ молитвы за Петра и темъ показывать себя любящими Петра болве, нежели любить его Богъ. Но первые христіане такъ не разсуждали, - напротивъ, прибъгали къ Богу съ молитвою за Петра, и молитвою прилежною. Изъ всего этого видно, что не требовать другь за друга молитвъ съ мыслію, что каждый самъ имъетъ дерзновение къ Богу и что Богъ Самъ знаетъ наши нужды, несогласно съ духомъ церкви апостольской, противно водъ Божіей и есть нарушеніе дюбви. А нарушеніе любви дълаеть всв прочія наши добродътели безполезными, какъ свидътельствуетъ о томъ Апостолъ Павель: аще языки человъческими глаголю и ангельскими, любвеже не имаму, быху яко мьдь звенящи, или аки кимваль звяцая; и аще имамь пророчество, и въмь тайны вся и весь разумь, и аще имамь всю въру, яко и горы преставляти, любве же не имамъ, ничтоже есмъ; и аще раздамь вся импнія моя, и аще предамь тпло мое, воеже сожещи е, любве же не имамъ, никая польза ми есть (1-е Корине. зач. 153).

Пришедшій: Я понять цёль и смысть вышихъ словъ, — вижу изъ нихъ, что и Ветхій и Новый законъ, и наше происхожденіе, и самое домостроительство нашего спасенія — есть дёло любви Божіей, требующее и отъ насъ любви не только къ Богу, но и между собою, что поэтому должны мы молиться другъ за друга и требовать молитвы

другъ отъ друга, — и это не потому, чтобы самъ Богъ непосредственно не принималъ нашихъ о себъ молитвъ и не хотълъ миловать насъ, безъ моленія другихъ о насъ, а потому, что чрезъ взаимную молитву Богъ хощетъ насъ связать другъ съ другомъ любовію и возвести въ совершенство сей добродътели; понялъ и то, что не требовать молитвы другъ отъ друга и другъ за друга — значитъ разрушать союзъ любви, безъ любви же неполезно бываетъ дъланіе и всъхъ прочихъ добродътелей. Посему молитва другъ о другъ имъетъ дъйствительно великое значеніе, — въ этомъ я съ вами соглашаюсь. Но мнъ думается, что все сказанное вами касается только живущихъ въ здъшнемъ міръ, на этомъ свътъ, — здъсь только требуется молитва другъ за друга; а обращаться съ молитвою къ отшедшимъ отъ сего свъта святымъ излишне.

Я ответиль: Развъ отшествие святыхъ въ Богу, источнику любви, разрушаетъ, или прекращаетъ ихъ съ нами любовь? Развъ святые, отходя отъ сего міра, перестаютъ быть членами церковнаго тълесе? - развъ по отшествіи ихъ отънасъ, и они и мы не имвемъ уже единую главу-Христа, такъ что святые по исшествіи отъ тъла не могуть уже молиться о насъ, и любовь между ними и нами уже прекратилась? На какомъ основаніи вы пропов'ядуете таковое ученіе, что между нами и отшедшими сего свъта святыми прекратилась уже любовь, не стало уже общенія, свойственнаго членамъ единаго тълесе, и молиться за насъ они уже не могутъ, и призывать ихъ въ молитвъ для насъ уже излишне и безполезно? Вы забываете апостольское реченіе: Аще живемь, Господеви живемь, аще ли умираемъ, Господеви умираемъ: аще живемъ, аще умираемъ  $\Gamma$ осподни есмы; на се бо Xристосъ и умре и воскресе и оживе, да и мертвыми и живыми обладаеть (Рим. зач. 113); и другое: Дерзаемъ же и благоволимъ паче отъити отъ тъла и внити ко Господу; тъмже тщимся, аще входяще, аще отходяще, благоугодни Ему быти (2-е Корино. зач. 178). Изъ сихъ словъ святаго Апостола

Павла видно, что святые, какъ во время жизни на семъ свътъ, такъ и по отшествіи изъ сего свъта имутъ нерастерзаемое соединеніе со Христомъ, и по отшествіи отъ сего свъта не только суть со Христомъ, но и ближайшее еще съ нимъ общеніе имутъ; а едико паче приближаются ко Христу, источнику любви, толико наче въ любовь вперяются, только паче и къ намъ любовію изобилують, и какъ честивйшіе члены твла, имущаго главу — Христа, вящшее о насъ, членахъ того же тъла, имъютъ попечение. Когда мы со святыми едино твло подъ главою -- Христомъ, то кто и что насъ разлучити возможетъ какъ отъ нашея главы — Христа, такъ и другъ отъ друга? Извъстихся, свидътельствуетъ Апостолъ, яко ни смерть, ни животъ... возможеть нась разлучити оть любве Божія (Рим. зач. 99). Въ другомъ посланіи онъ пишеть: любы николиже отпадает (Корине. зач. 184). Если любы николиже отпадаетъ, то несомнънно, что и отшедшіе отъ насъ во онъ въкъ святые связаны съ нами любовію, и, какъ старшія братія, явственнъ наслаждающіяся Христова лицезрънія. удобиве могуть о насъ молиться. Вы, отрицая молитву о насъ святыхъ, хотя бы и тщились имъть любовь между собою, чрезъ сіе отрицаніе ихъ молитвъ разрушаете вашу съ ними связь и любовь, разсъцаете наполы тъло Христово, и, по слову Апостола, всв ваши добродътели погубляете. И потомъ, отрицая молитвы о насъ святыхъ, вы отрицаете и ихъ къ намъ любовь, ибо любящій не можеть не модиться о томъ, кого любитъ. И если, по вашему, они лишены любви къ намъ: то, значитъ, лишены любви и между собою, даже, -- страшно сказать! -- лишены любви и въ самому Богу. Если же и вы не дерзнете сказать, что будто святые во ономъ въкъ дишены любви къ Богу и между собою: то почему же они лишены любви къ намъ, живущимъ на земли, и какая можетъ быть причина, прежде будущаго суда пресъцающая ихъ любовь къ намъ? -- скажите. Развъ не къ той же единой цъли --

достиженію спасенія, которой они уже достигли, есть и наше стремленіе?

Пришедшій: Теперь я вижу, что угодившіе Богу святые, по отшествій изъ сего свъта, не разлучаются отъ насъ духомъ, какъ составляющіе вмъстъ съ нами едино тъло единыя главы—Христа, и любовь ихъ, какъ между собою, такъ и съ нами, смертію не пресъцается, что по отшествій изъ міра они еще болье приближаются къ Богу и посему могутъ удобнье молиться о насъ. Но почему вы, живущіе въ семъ мірь, имьете смълость молиться о прощеній гръховъ умершихъ? Если они подпали гнъву Божію, то вы, молясь за нихъ, идете противъ воли Божіей и показуете себя милостивье Бога. Посему и умершимъ можетъ ли быть польза отъ вашей молитвы?

Я ответиль: Православные христіане и по отшествіи отъ сего свъта такоже суть братія наша о Христв, какъ были при жизни своей среди насъ; и какъ при жизни ихъ, такъ и по отшествіи ихъ изъ сей жизни, мы не можемъ за нихъ не молиться, да не разоримъ законъ любви: ибо мобовь, по слову Апостола, николиже отпадаеть. И паки глаголеть Апостоль: на се бо Христось умре и воскресе и оживе, да и мертвыми и живыми обладает (Рим. зач. 114). Размысли о сихъ словахъ Апостола. Христосъ, по Божеству, какъ Содътель всего міра, и прежде распятія обладаль живыми и мертвыми. Какое же по распятіи онъ приняль обладаніе мертвыми и живыми? Явъ, яко учинися главою върующимъ, и мертвымъ и живымъ, и, какъ глава, всёхъ ихъ соединяетъ собою во едино тъло. Если же Христосъ и намъ и отшедшимъ сего свъта есть глава: то, значить, умершіе вмъсть съ нами продолжають быть членами единаго тыла. Уди же, по слову Апостола, пенутся единь о другомь (1 Корин. зач. 152). Посему и мы ве можемъ не пещися о пользъ умершихъ, какъ въ тълъ одни члены не могутъ не пещися о другихъ. И какъ смерть не раздучаетъ насъ отъ любве Христовы, такъ же не разлучаетъ и отъ любви другъ ко

другу. А когда мы не можемъ не любить ихъ, да не разорится законъ любви, то не можемъ и не молиться о нихъ, да не будемъ преступницы заповъди Апостола: молитеся друга за друга (Посл. Іак. зач. 57). А что умершіе о Христъ братія наши чрезъ проявленіе любви нашей къ нимъ въ молитвахъ объ нихъ, въ подаяніи милостыни за нихъ получаютъ пользу, о томъ свидътельствуетъ Апостоль Іаковь, глаголя: много можеть молитва праведнаго споспъществуема (зач. 57). Если усердная молитва одного праведнаго много можетъ: коль паче много можетъ молитва всей церкви. И святый Апостолъ Петръ глаголеть: прежде же всъх друг ко другу любовь прилежну импите, зане любовь покрываеть множество гръховь (зач. 61). По сему слову Апостола и христіанская любовь оставшихся живыхъ по отшедшемъ отъ сего свъта брать и сочлень тыла Христова, выраженная ими въ молитвахъ за него, въ приношеніяхъ и милостыняхъ, пользуетъ какъ отшедшему брату такъ и здъ оставшимся живымъ, творящимъ дъла любви, - и тъмъ и другимъ покрываетъ множество гръховъ И подумай, можетъ ли Богъ, источникъ и податель любви, оставить безъ воздаянія усопшему прошенія и благотворенія, совершаемыя о немъ отъ любви? Любовь покрываеть множество гръховъ!

Пришедшій: Я не отвергаю приведенныхъ вами свидітельствъ священнаго писанія и согласенъ, что они составляють основаніе для молитвы о умершихъ; но я думаю, что они могутъ быть прилагаемы только къ тімъ, кто отходитъ изъ сего світа съ покаяніемъ и молитвою; а къ тімъ, которые умираютъ внезапно, безъ покаянія и молитвы, они неприложимы. Между тімъ вы творите молитвы обо всіхъ, даже, волею Божіею, и внезапно умершихъ, какъ о томъ свидітельствуютъ ваши по умершихъ службы.

Я отвътиль: Каждый сынъ православной церкви тщится отойти къ Богу съ молитвою и покаяніемъ; и если кто изъ православныхъ христіанъ отходитъ отъ сего свъта

и внезапнымъ восхищеніемъ, не должно забывать, что и онъ въ животъ своемъ просилъ Бога, чтобы простилъ гръхи его и сподобилъ его небеснаго царствія своего, что и онъ исповъдывалъ гръхи свои предъ священникомъ, пріималь тело и кровь Христовы во оставленіе гръховъ. И быть можеть въ часъ внезапнаго исхода его изъ сей жизни одно его воздыханіе къ Богу, какъ и молитва мытаря, было пріято Богомъ? Поэтому ко всемь православнымъ христіанамъ, о надежди живота въчнаго усопшимъ, могутъ быть придожимы апостольскія слова: много может в молитва праведнаго споспышествуема; и: любовь покрывает множество гръхов. Посему и церковь молится о всёхъ, въ надежде воскресенія живота вечнаго усопшихъ. А что усопшіе о Христв братія наши такожде и по отшествіи сего свъта суть братія намъ и члены единаго съ нами тълесе, сущаго подъединою главою — Господомъ Інсусомъ Христомъ, объ этомъ довольно сказано мною выше. Посему не молиться о усопшихъ, не приносить о нихъ безкровной жертвы, и не творить о нихъ дъла любви и милостыни къ убогимъ, было бы явственное пресъчение любви между нами и отшедшими ко Христу, что несвойственно христіанской любви, разоряеть заповъди Божіи о любви, разсъцаеть тъло Христово, раздъляетъ насъ отъ братій нашихъ, о Христь усопшихъ, прежде будущаго судища Христова.

Теперь, сообрази изложенное мною ученіе святой церкви о призываніи святых в и о молитв за умерших в, — ученіе, основанное на слов в Божієм в, — и ваше мнимо-духовных в христіан в ученіе, отрицающее молитвы ко святым в и молитвы о усопших в, — сообрази, которое из в них в согласн в съ ученіем в Христовым в о любви. По ученію Христову, любяй Бога должен в любить и брата своего, и глаголяй, яко люблю Бога, а брата своего ненавидит в, ложь есть и челов в коубійца есть. И самое устройство міра и запов в дожія, данныя в в Ветхом в Зав т в, им вют в цвлію соединить насъ в в любовь. Наипаче же таинство

воплощенія Слова Божія, все домостроительство Божіе о нашемъ спасеніи совершено изъ любви къ намъ и лабы насъ соединить въ любовь и съ Богомъ и между собою. — Христосъ, какъ глава, соединяетъ насъ всъхъ во едино твло: и святыхъ, отшедшихъ отъ сего сввта, и прочихъ людей православно върующихъ во Христа, составляющихъ церковь Его. Отшедшихъ отъ сего свъта святыхъ и прочихъ братій нашихъ смерть отъ насъ не разлучаетъ, и любовь наша другъ ко другу николиже отпадаеть; молитва отъ любви покрываетъ множество грфховъ, и мы, исполняя заповъдь любви, не можемъ о отшедшихъ отъ сего свъта братіяхъ нашихъ не молиться. Итакъ ученіе церкви о модитвъ ко святымъ и о модитвъ за усопшихъ основано на заповъди Христовой о любви, и всвхъ насъ, и живыхъ и отшедшихъ отъ сего свъта. соединяеть въ любви во едино тъло - церкви Христовой. Кратко сказать, - все ученіе церкви о молитвъ ко святымъ и за усопшихъ дышетъ любовію и соединеніемъ. А ваше ученіе, мнимо-духовныхъ христіанъ, между вами и отшедшими отъ сего свъта разрушаетъ любовь, раздъляетъ единство церкви, отторгаетъ отъ единой главы — Христа членовъ Его, разсъцаетъ Его тъло: посему ученіе ваше исполнено мертвости, дышеть отчужденіемъ отъ братій, прешедшихъ отъ сея жизни, дышетъ къ нимъ жестокостію и раздъленіемъ, гордостію въ отношеніи ко святымъ скончавшимся, которыхъ молитву вы презираете, а къ прочимъ братіямъ немилосердіемъ, вообще - совершенно противно духу любви Христовой. Если вы и мнитеся проповъдавать, что нужно имъть любовь между собою, но чрезъ такое разсъчение любви къ отшедшимъ отъ сего свъта, обличаете себя въ неимъніи любви и ко Христу и ближнимъ, въ нарушении единства со всъмъ тъломъ Христовымъ. Ваша любовь только временная, со смертію любимаго увядающая, и противна ученію Апостола: любы николиже отпадает, - значить, любовь не Архимандрить Павель. истинная.

Братское Слово. № 20.

## Разговоры съ именуемыми старообрядцами<sup>1</sup>).

Мое присоединение изъ старообрядческого Оедосвевскаго согласія ко святой церкви весьма удивило старообрядцевъ, моихъ близкихъ друзей и знакомыхъ. Одинъ изъ нихъ, землевладълецъ деревни Заварушки, близкой къ моей родинь, Иванъ Карповъ Шатиловъ, человъкъ набожный, прівхаль ко мнв на святой недвлв и привезь мою, у него бывшую, книгу Іосифовской печати — Благовъстное Евангеліе. Книга эта ему очень понравилась, и онъ желалъ купить ее у меня. Прочіе старообрядцы, узнавъ о прівздв Шатилова, пришли также ко мнв въ домъ: имъ было любопытно послушать, что скажетъ мнъ этоть ими почитаемый набожный человъкъ; ихъ даже удивляло, какъ онъ ръшился пріжхать ко мнж, послъ моего, какъ говорили, отступленія. День быль праздничный, поэтому и народу явилось ко мнъ, вмъстъ съ Шатиловымъ, много.

*Шатиловъ спросилъ меня:* Скажите, Лука Иванычъ, что васъ побудило идти въ церковь?

Я отвътиль: Совъсть моя давно понуждала меня къ этому. А совъсть понуждали къ тому ваши несогласія со святымъ Евангеліемъ и ваши порядки, или паче безнорядки, противные ученію слова Божія.

*Шатиловъ:* А какіе у насъ безпорядки и въ чемъ несогласіе съ Евангеліемъ?

Я ответиль: Скажу вамъ всю правду, — вы держитесь преданій человіческихъ, а не Христовыхъ.



<sup>1)</sup> Это изложеніе разговоровъ со старообрядцами составлено Рѣжицкимъ купцомъ Лукою Ивановичемъ Маслениковымъ. Въ старообрядчествъ онъ былъ вліятельнымъ человъкомъ; къ православной церкви присоединился въ 1870 году вмъстъ со всъмъ семействомъ, (О присоединеніи его см. въ Сочиненіяхъ о. арх. Павла ч. 2, стр. 331). Ред.

*Шатиловъ:* Какъ это? Неужели у насъ въра не по Евангелію, а по человъческому преданію?

Я отвътила: А вотъ посмотримъ-те, какіе примъты, или признаки должны быть у Христовой церкви, и есть ли они у Өедосъевскаго общества. Церковь Христова имъетъ седмь таинствъ, Христомъ преданные; а у Өедосъевцевъ только двъ тайны, — крещеніе и покаяніе, да и то крещеніе не полное, безъ муропомазанія, а покаяніе нельзя признать и за тайну, потому что въ немъ не подается разръшенія гръховъ. Еще, у васъ нътъ брака и чрезъ то происходитъ страшный безпорядокъ и порочная жизнь, которая и во гръхъ не ставится. Это меня очень смущало, и вынудила меня совъсть присоединиться ко святой церкви.

*Шатиловъ:* Вы, Лука Иванычъ, несправедливо говорите, что будто мы порочную жизнь не почитаемъ за гръхъ.

Я ответиль: Что у васъ не поставляется въ вину блудная жизнь, я вамъ это докажу вашими порядками. Когда у васъ дъти не женаты, вы съ ними молитесь вмъстъ, пьете и ъдите вмъстъ, хотя и хорошо знаете недъвственную ихъ жизнь; а когда кто изъ нихъ оженится, тогда вы отлучаете его отъ совокупнаго съ вами моленія, отъ совокупнаго яденія и питія, — и только потому, что онъ женатый. Не явственно ли отсюда, что блудная жизнь у васъ предпочитается браку?

*Шатиловз:* Ну да въдь это у нашихъ стариковъ такъ заведено. Вотъ нашъ наставникъ Иванъ Никитичъ, какой былъ спасаемый человъкъ, а браки запрещалъ, — говорилъ, что въ нынъшнее время жениться нельзя, и что кто своихъ дътей жениться благословляетъ, тотъ ихъ на гръхъ благословляетъ, сатанъ передаетъ своихъ дътей.

Я ответиль: Воть вы своего наставника Ивана Никитича и послушали паче святаго Евангелія! Въ Евангеліи говорить самъ Господь, что только въ воскресеніе ни женятся, ни посягають; а Иванъ Никитичь научиль васъ, что и нынъ, прежде воскресенія мертвыхъ, не женятся. Вотъ вы имъете Іосифовскія книги и любите ими хвалиться; а въ сущности имъ не върите, потому что и въ нихъ тъ же слова Спасителя содержатся.

*Шатиловъ:* Да, я очень уважаю и люблю Іосифовскія книги! А вы, Лука Иванычь, какъ полагаете, — книги древнія Іосифовскія и Никоновскія наравнъ, или нътъ?

Я ответиль: Почитаю все равно какъ Іосифовскія, такъ и Никоновскія книги, потому что въ нихъ одна мысль и одно онъ проповъдуютъ ученіе Христово.

*Шатилова:* А скажите вотъ: какая цъна Благовъстнику новопечатному?

Я ответими: Новой печати Благовъстникъ стоитъ рублей двънадцать.

*Шатилов*: А Іосифовское Благовъстное Евангеліе, вы говорите, заплатили сто рублей, — такъ вотъ уступите его мнъ за сто рублей.

 $\mathcal{A}$  отвътиль: Не могу.

*Шатилова*: Почему не можете? Въдь для васъ все равно, что Іосифовское, что новопечатное; вы и купите за 12 р. новопечатное.

Я отвътили: Потому не продать Іосифовскаго Благовъстника, что по нему я разсмотрълъ истину, оно къ церкви привело меня и служитъ для меня памятникомъ моего къ церкви обращенія. И еще есть причина, почему не могу продать. Вотъ вы ко мит прітхали, и спрашиваете меня: что тебя вынудило перейти въ церковь? Я вамъ отвъчаю: совъсть меня понудила за послушаніе къ Благовъстному Евангелію Іосифовскому, которое и вы уважаете. Тутъ и покажу вамъ, что говорится въ этомъ Евангеліи, и вы не можете противъ него спорить. Такъ оно мит нужно; а вамъ не нужно его. Помните, какъ я у васъ ночевалъ на Заваруевкъ, и мы съ вами всю ночь проговорили отъ книгъ? Вы соглашались, что по книгамъ наше положеніе сумнительно, что книги обличаютъ насъ, а наконецъ сослались въ свою защиту на бабушку свою,

говорили, что и она помнитъ хорошо, что у насъ нынвшніе порядки были всегда, — и писаніе въ сторону отложили. Такъ вотъ, братъ, начто тебв Іосифовское Благовъстное Евангеліе, когда бабушкины доказательства для васъ върнъе евангельскихъ!

Шатилов сказал: Мало ли что говорится въ разговоръ! А вы все-таки уступите мнъ древлепечатное Благовъстное Евангеліе: для васъ все равно, — купите себъ новое!

Я отвътта: Вотъ что, другъ мой, — если я куплю новое, а стараго у меня не будетъ, вы же сами станете говорить, что я по новымъ книгамъ перешелъ въ церковь, а старыя уже и продалъ! Но я вамъ повторяю, что именно читая это Іосифовское Евангеліе я убъдился въ правотъ и върности церкви, и какъ памятникъ моего обращенія ко святой церкви желаю его всегда имъть при себъ.

*Шатилова сказала*: Да какъ идти-то въ церковь?— Никонъ патріархъ много кое-что убавилъ...

Я отвътиля: Напрасно вы на Никона слагаете свою вину. Я вамъ по совъсти могу сказать, что вы писанію не върите; а Никонъ патріархъ ничего изъ преданнаго святымъ Евангеліемъ, никакихъ святыми Апостолами и вселенскими соборами утвержденныхъ догматовъ въры не измънилъ и не убавилъ.

Этимъ мой разговоръ съ Иваномъ Карповичемъ и кончился; онъ со мною разстался мирно, — человъкъ онъ кроткій.

Посъщали меня и другіе старообрядцы изъ бывшихъ по старообрядчеству друзей моихъ. Я благодарилъ за ихъ посъщеніе, за ихъ любовь, ради которой навъстили меня, несмотря на то, что я оставилъ ихъ общество. Они же съ своей стороны выражали сожальніе, что я перешелъ отъ нихъ въ церковь, — говорили, что я былъ у нихъ первымъ въ обществъ защитникомъ въ духовныхъ дълахъ и въ граждан-

скихъ<sup>1</sup>). На это я отвътиль имъ, что и самъ жалъю обънихъ, но нужно было разстаться.

 Что же васъ понудило оставить свое общество, присоединиться къ грекороссійской церкви? — спрашивали и они.

Я отвъчаль имъ такъ же, какъ и И. К. Шатилову. — Во-первыхъ, любезные друзья мои, меня вынуждала къ тому совъсть моя. Я разсуждаль: нъть у насъ полноты перковной, нътъ святыхъ таинъ тъла и крови Господни, нътъ на исповъди разръшения гръховъ отъ священника, нътъ брака; согласно ли со святымъ писаніемъ, что будто всего этого нынъ быть не должно, какъ утверждаютъ наши наставники? И вотъ сталъ я читать святое Евангеліе, Бесёды Апостольскія и прочія старопечатныя книги, - и увидълъ, что наставники наши учатъ не согласно писанію. А притомъ я сталъ замічать, что у наставниковъ нашихъ трудно и добиться правды. Когда я былъ неженатый, они мит въ гртхахъ дълали послабление, говорили, что тайный гръхъ Богъ тайно и судить будетъ; а когда я сталъ читать книги и съ умными людьми, которые болъе меня знають, совътоваться, то я поняль, что если кто не можетъ сохранить чистоты, такому дучше жениться. И вотъ, когда я женидся, наставники меня отлучили отъ совокупнаго моленія и чрезъ жену вовсе не стали принимать на исповъдь, а когда если и примутъ на исповъдь, но до сообщенія въ совокупномъ моленіи все-таки не допускають. Туть-то я и началь думать: не обманывають ли насъ наставники? Сталъ въ нимъ приставать и спрашивать ихъ отъ божественнаго писанія: почему женатыхъ вы не принимаете на совокупное моленіе? Они отъ писанія не представили мив никакого доказательства въ оправдание себъ, а только



<sup>1)</sup> Дъйствительно Алейниковъ и Маслениковъ были первые руководители безпоповскаго общества въ Ръжицкомъ уъздъ; поэтому впослъдствии изъ ихъ друзей большал часть присоединилась въ церкви.

Ред.

говорили, что-де у насъ такъ заведено, у нашихъ стариковъ такъ было, и какъ было у нихъ, такъ и мы живемъ и держимъ. Я указалъ имъ, что вотъ въ Ригь Оедосвевцы принимають же браки, и брачущихся въ моленную вводять, свещи имъ въ руки дають, Апостоль и Евангеліе на бракосочетаніи читають, и поученіе новобрачнымъ читаютъ, въ которомъ говорится: женился не согръшилъ. Такъ вотъ въ Ригъ сами наставники въ моленной заключають браки; а потомъ этихъ же брачныхъ молиться вмъстъ не принимають, а наставникъ Петръ Ивановичь и вовсе браки запрещаеть, женатыхь, безь объщанія развестись, на исповъдь не принимаеть и дътей ихъ не креститъ, потому что рождены отъ женатыхъ, -такъ многіе некрещеные и умирають; также и на исповъдь тъхъ не принимаетъ. — многіе умираютъ безъ исповъди. Если же чета безъ брака приживетъ дътей, просто сказать, блудомъ, тъхъ дътей крестятъ, и называютъ ихъ Христовыми дътьми. Это ли справедливое церкви Христовой ученіе? Согласно ли это со святымъ Евангеліемъ?

Старообрядим ответили: Это все правда, что вы говорите, и мы это знаемъ, — знаемъ что наставникъ Петръ Ивановичъ баламутъ, и сестра его такова же, берется крестить и каить!

Я сказаль: Вотъ видите, и баба у васъ попомъ. Такіе-то безпорядки, да несогласіе съ Евангеліемъ меня и смущали.

Старообрядиы: Да въдь сами же вы, Лука Ивановичъ, помогали нашимъ наставникамъ! Помните, какъ вы ъздили въ Гурилишки и въ Гребнахи, когда Тараса Григорьевича въ наставники благословляли? — вы Кормчую съ собой привозили и тамъ ее наставникамъ читали.

Я отвътиль: Это правда; такое понятіе было у меня, была и ревность, да не по разуму; потомъ я сталъ обращаться къ начетчикамъ, которые знаютъ болъе меня; познакомился и съ отцомъ Павломъ Прусскимъ. Я хорошо узналъ о его происхожденіи, о его трудахъ и о жизни его монастыря. У него вся братія молились десять

льть, чтобы Господь открыль имъ церковь свою, и Богъ услышалъ молитву ихъ. Я былъ очень знакомъ съ нимъ, онъ у меня часто бывалъ въ домъ. И когла еще отепъ Павелъ не разсмотрълъ о церкви, мы съ нимъ толковали о бракъ, и я старался, чтобы въ Ръжицахъ была устроена брачная моленная. Сначала дёло это пошло наладъ, а потомъ запуталось, - наше общество въ Рвжицахъ не захотело принимать браковъ, составили соборъ и ръшили все оставить по-старому. Послъ этого я услыхаль, что отець Павель переходить въ церковь. Услыхавши объ этомъ, я сталъ болве вникать въ причины, которыя побудили старовърческого законника такъ поступить. Въ Петербургъ были тогда разсужденія о церкви, изображенной въ Апокалипсисъ подъ образомъ жены, бъжавшей въ пустыню, - разсуждали о томъ, куда могла церковь скрыться отъ христіанъ. Начетчики отвъчали тамъ, что церковь подъ землю ушла; а въ Ръжицахъ, когда я сталъ спрашивать начетчиковъ, куда скрылась церковь, они мив отвътили: на небо взята; а московскаго Преображенскаго толка начетчикъ въ Ръжицахъ Исакъ Александровъ, изъ евреевъ, тотъ изъясняль, что антихристь все побъдиль и все истребиль, что три царя великіе: въру, надежду и любовь — убилъ, а седмь царей, т.-е. седмь таинъ, подъ себя покорилъ. Я Исаку Александрову замътилъ: "Когда въра, надежда и любовь убиты антихристомъ, значитъ у васъ нътъ въры во Христа, нътъ надежды на получение будущей жизни, нътъ и любви ко Христу и Его заповъдямъ; и когда антихристь седмь царей, по-вашему седмь таинъ, подъ себя покорилъ, значитъ у васъ крещеніе и покаяніе покоренное антихристу. Какъ же вы сказывали про себя, что много потерпъли за въру, и крещеніе приняли? Значить, вы его купили у антихриста, потому что по вашимъ словамъ седмь таинъ покорены антихристомъ, а въ томъ числъ и крещеніе"? Онъ мнъ на это отвътилъ: ты ничего не знаешь, а спрашиваешь! Я ему сказаль: если бы

твердо зналъ, тогда бы и не спрашивалъ! Потомъ, когда я узналь, что съ отцомъ Павломъ присоединилась къ церкви почти вся его братія, то я, зная ихъ жизнь богоугодную, принялъ себъ въ разсуждение такую мысль: вотъ эти люди, заботящеся о спасении души, нашли, что для спасенія необходимо нужно принадлежать въ церкви Христовой; а какъ же мы-то, живущіе въ міръ, думаемъ спастись безъ церкви? И напалъ на меня страхъ отъ этой мысли! Думаю — предки наши помирали и мы помираемъ безъ разръщенія гръховъ и безъ причащенія святыхъ и животворящихътаинътъла и крови Христовы; а Христосъ претитъ во Евангеліи: Аминь, аминь глаголю вамъ, аще не снъсте плоти Сына человъческаго, ни піете крови Его, живота не имате въ себъ. Вотъ, братцы, какой страшный Господень приговоръ на не причащающихся святымъ Христовымъ тайнамъ! Христосъ такъ же сказаль и о крещеніи: аще кто не родится водою и Духомъ, не имать внити въ царствіе Божіе. Если у насъ младенецъ умретъ некрещенный, мы сокрушаемся и плачемъ, что умеръ непрещенный, не сподобится въчнаго блаженства; а сами не страшимся, что умираемъ не причащаясь святыхъ таинъ, безъ которыхъ, по Господню словеси, такъ же нельзя получить въчнаго живота, какъ и безъ крещенія. Великій страхъ испытываль я, помышляя объ этомъ, что нътъ у насъ надежды на спасеніе, потому что нътъ святыхъ таинъ. Въ церкви православной имъются всъ таинства; но отъ нея наши предки отдълились, объявивши, что тамъ внесены ереси; а у тъхъ, которые живуть съ бъглыми попами, нътъ законнаго священства: гдъ же теперь, думалъя, найти спасеніе? Неужели весь міръ Господь оставиль безъ надежды на спасеніе, и не промышляетъ уже о спасеніи людей? Нужно, думаю, разсмотръть внимательнъе: справедливо ли, законно ли наши предки отдълились отъ церкви? Если, какъ вижу теперь, они сами остались на неправомъ пути, то легко могли и церковь обвинить несправедливо. Вотъ и сталъ размышлять: церковь во Святую Троицу и воплощение Сына Божія въруеть такъ, какъ указано и въ старопечатныхъ книгахъ, Пресвятую Богородицу и святыхъ почитаетъ, иконамъ покланяется. А что нъкоторые слова измънила въ книгахъ несходно со старопечатными, такъ мы видимъ, что и книги старопечатныя въ словахъ несходны между собою, - Іосифовскія несходны съ Іовскими, Филаретовскими, Іолсафовскими. Сталъ разсуждать потомъ и о тъхъ обрядахъ и обычаяхъ, за которые старообрядцы весьма обвиняютъ церковь, какъ-то: о троеперстіи, кожденіи противъ солнца и о другихъ, что въдь были эти обряды и до Никона. Такъ-то все разсмотръвши, съ чистою совъстію и присоединился я къ святой церкви, на правилахъ единовърія, потому что къ обрядамъ, употребляемымъ въ единовъріи, мы привыкли. Вотъ, любезные мои друзья, почему и какъ присоединијся я къ церкви. И радуюсь, что Богъ вывелъ меня съ семействомъ и родными изъ тьмы невъдънія.

Старообрядцы сказали: И въ нашемъ обществъ всъ крещены и исповъданы нашими наставниками; потому и мы такіе же христіане.

Я отвътиль: Правда, вы крещены водою; да печати Святаго Духа чрезъ таинство муропомазанія не получили. А у Симеона Солунскаго писано: немуропомазаннаго не знають ни Богь, ни ангелы Его. И въ старопечатномъ Катихизисъ, которому вы несомнённо върите, напечатано: христіанинъ именуется отъ муропомазанія; и паки: безъ сея тайны никтоже можетъ быти совершенъ христіанинъ. Посему не только вы, но и сами ваши наставники, именуемые у васъ отцы, еще несовершенные христіане. А когда и сами ваши наставники не совершенные христіане, то общество ваше можетъ ли быть церковію Божією? А объ исповёди вашей надо сказать, что вы хотя и исповёдаетесь, но оставленія грівховъ въ исповёди, какое можетъ подать только законный священникъ, не получаете. Церковь же Божія должна быть во всемъ

совершенна. Святые Апостолы приняли отъ Христа и предали церкви всё дары Святаго Духа, и Господь о ней предрекъ и заручился своею божественною силою: созижду церковъ Мою, и врата адова не одолюють ей; и паки: небо и земля мимо идеть, а словеса Моя не имуть прейти. По сему неложному слову Христову, святая церковь съ какою полнотою создана, съ такою и будетъ неодолимо существовать до скончанія вѣка. Посему въ ней вѣрующіе будуть и должны причащаться тѣла и крови Господни до скончанія вѣка. Святый Іоаннъ Златоусть говорить о причащеніи: аще кто и чистѣ живя и въ покаяніи, а не пріемлеть таинъ Христовыхъ, не можетъ спастися; Господь бо рече: ядый мою плоть, и піяй мою крось, во Мню пребываеть и Азъ въ немъ (Злат. въ недѣлю 5 поста).

Старообрядим: А какъ же наши наставники насъ увъряють, что нынъ время антихристово, въ которое тъло и кровь Христова не имать явитися, по свидътельству святаго Ипполита папы римскаго?

Я отвътил: Святый Ипполить пишеть, что антихристъ пріидетъ къ жидамъ и отъ нихъ пріять будетъ вмъсто Христа, по слову Спасителя: Азъ пріидохъ во имя Отца моего, и не пріємлете Мене; аще инг пріидеть во имя свое, того пріемлете. Это выраженіе: во имя свое, по Благовъстнику, значить, что антихристь не будеть проповъдывать Отца и Святаго Духа, но только себя одного. Посмотрите же вы: пришель ли къ жидамъ антихристъ? Нътъ. Не пришелъ и къ православнымъ, потому что они въруютъ во Святую Троицу. Итакъ напрасно вы антихристомъ защищаетесь. Притомъ же, по слову Апостола, антихристъ въ погибающихъ возможетъ. Значить, у погибающихъ антихристь отыметь и святое причащеніе тъла и крови Господней, а не у върныхъ. Върные будутъ имъть его; не уморитъ Господь гладомъ души праведныхъ; у нихъ будетъ святое причащение до втораго пришествія Христова, по слову Апостола: дондеже пріидетъ. И св. Ефремъ въ словъ 107 иншетъ, что тъло и кровь Христова всемощнымъ Его повелъніемъ будетъ приноситися, дондеже пріидеть. За это антихристь и будетъ върныхъ гнать. Теперь присмотритесь же вы къ своимъ наставникамъ: какъ только начнешь имъ говорить о причастій тыла и крови Христовы, они и слышать того не могутъ. Когда антихристъ придетъ, ему нечего будеть въ вашихъ моленныхъ разорять, - ваши наставники сами давно приготовили мъсто ему. Подумайте же о всемъ этомъ, друзья мои! Подумайте также, что пишетъ св. Апостолъ Павелъ въ посланіи къ Тимоөею: дух явственно глаголет, яко в послыдняя времена отступять ньийи от выры, внемлюще духовомь лестчимь и ученіем бъсовским, в лицемъріи лжесловесник, сожженных своею совъстію, возбраняюще женитися и удаляющеся от брашень, яже Богь сотвори въ снабдение со благодареніем върным и познавшим истину. Подумайте: не сбывается ли это на вашихъ наставникахъ. возбраняющихъ женитися?

Старообрядцы сказали: Не всъ же наставники запрещаютъ жениться. Только Петръ Иванычъ вздилъ въ Москву на Преображенское Кладбище, и здъсь научился таковому преданію, чтобы женатыхъ не исповъдывать и младенцевъ у женатыхъ не крестить; а наши наставники жениться не возбраняютъ, женатыхъ исповъдуютъ и дътей у нихъ крестятъ.

Я ответиль: Напрасно вы говорите, будто ваши наставники не возбраняють вамъ жениться, когда женатыхъ они не допускають вмъстъ молиться и не велять съ ними ни ъсть, ни пить. Не есть ли это явное запрещение брака, когда за бракъ отъ общения съ неженатыми отлучають? А предъ вами наставники, лицемърствуя, говорять, что вамъ жениться не воспрещають. Петръ же Иванычъ не лицемъритъ, но прямо, публично говоритъ, что женящеся явные блудники, а не женящеся тайные, посему женатыхъ, какъ явныхъ блудниковъ, не должно

допускать въ моденію. И ваши наставники точно такъ же, какъ и Петръ Иванычъ, почитаютъ васъ, женатыхъ, явными блудниками, ибо точно такъ же модиться съ собою васъ не допускають, а на словахъ только дълають вамъ поблажку, - говорять: мы вамъ жениться (то-есть по ихъ понятію, быть блудниками), не запрещаемъ! - и говорять это для того, чтобы вы ихъ любили и почитали. И о томъ, братцы, нужно вамъ подумать, съ чемъ явиться на тотъ свътъ. Это страна дальняя. Если по своей имперіи безъ паспорта нельзя ходить, а заграницу отправиться безъ отпуска и еще опаснъе, суду подвергнешься: то какъ же туда-то, на тотъ свътъ, идти безъ надлежащаго напутствія? Какъ явиться къ Царю небесному, не получивши разръшенія гръховъ отъ пріемшихъ на то власть благодатныхъ священниковъ, и не получивъ напутствія теломъ и кровію Христовою? Вотъ, друзья мои, когда вы станете почитывать книги, да разсматривать всв порядки, т.-е. неурядицы старообрядческія, и станете со смиреніемъ просить Бога, чтобы указаль вамъ путь къ истинной церкви своей, тогда и Богъ не оставитъ васъ. Надобно върить болъе Христову Евангелію, святымъ Апостоламъ и ихъ преемникамъ, нежели наставникамъ.

Старообрядцы отвътили: Мы Христу и святымъ Апостодамъ въримъ!

Я замьтиль: Однако въру вы содержите оедосъевскую и сами себя, къ стыду, называете оедосъевцами!

Старообрядиы: Мы называемъ не въру Оедосъевскою, а согласіе называемъ Оедосъевскимъ; мы только держимъ преданіе Оеодосія.

Я отвътиль: Это я и считаю весьма погръщнымъ, что ваши наставники върятъ болъе преданію Өеодосіеву, а не Христу. Если бы Өедосъевское ученіе во всемъ было согласно Христову ученію, и тогда бы должно именоваться Христовымъ, а не Өедосъевскимъ. Если бы Өеодосій былъ причтенъ вселенскою церковію даже кълику

святыхъ и во имя его имъли бы вы выстроеную церковь, и тогда прилично было бы вамъ называться прихожанами церкви Оедосвевской, а не Оеодосвевцами. Но церкви, или моденной во имя Өеодосія въ нашемъ краю не слышно. У православныхъ строятъ церкви во имя святыхъ, и они называются прихожанами тыхъ церквей; но учение содержать одно, Христово, и раздъленія между ними ніть, священники другь друга приглашають на праздники. вмъстъ дюбовно совершаютъ церковную службу и всъ зовутся однимъ именемъ "христіане". А у васъ не такъ. Мив случилось быть у Алейникова въ Шпеляхъ, — думаю, что и вы это помните, - нужно было поставить наставника въ деревню Канпишки, на мъсто покойнаго Корнея Өедоровича, — я быль того прихода. Воть собрались наставники, человъкъ десять, и почтенные прихожане. Покойный Захаръ Сенковъ и мы всъ стали просить наставниковъ, чтобы сообща отстояли торжественную службу и всв бы вмвств помолились ради любви Христовой: это, говорили, болъе повліяло бы на новоизбраннаго наставника, Нестора Өедоровича. Но наставники вивств молиться ни за что не согласились, потому что въ собраніи находились и брачные, - одинъ изъ наставниковъ, Иванъ Никитичъ, прочиталъ написанную уставомъ тетрадь, сославшись, что она выписина изъ Евангелія; въ ней говорилось, что кто своихъ детей на бракъ благословляеть, прямо на блудь сатанъ передаеть своихъ дътей. Мнъ показалось ужасно обидно, что Иванъ Никитичъ сосладся при этомъ на Евангеліе. Всъ молчали; а я ръшился Ивану Никитичу прямо сказать, что въ Евангеліи нътъничего и похожаго на то, что онъ проповъдуетъ, — что въ Евангеліи напротивъ сказано: мужа и жену Богъ сотвориль, и что Богъ сочеталь, человъкъ да не разлучаетъ. На васъ, говорю, будетъ гръхъ тяжкій лежать, что вы оболгали святое Евангеліе, - сказали, что въ немъ говорится то, чего въ немъ вовсе нътъ. Иванъ Никитичь за это на меня страшно обидълся; а другіе

наставники всв промодчали, только Захаръ Сенковъ меня поддержаль, замътивши, что дъйствительно въ Евангелін не написано того, что читаль Иванъ Никитичъ. Итакъ Нестору Өедорову велъли началъ положить, семь поклоновъ, и совершилъ службу только одинъ наставникъ Опочинскаго увзда, а наша просъба о составлении общаго моленія осталась втунъ. Такъ вотъ, друзья, Өедосвевские наставники проповъдують учение, не согласное съ Евангельскимъ ученіемъ, да еще утверждаютъ, что будто бы оно содержится въ Евангеліи, да и сами между собою несогласны; а у православныхъ ученіе одно и всв вкупъ молятся, всв одной духовной трапезы, тъла и крови Христовой, наслаждаются и всъхъ зовутъ: пріидите, насладитеся пира церковнаго! Ваши же Өедосъевскіе наставники и сами духовной пищи не имъютъ, и васъ лишаютъ оной; богаты они которами и раздорами, только другь друга отлучають! И такъ у васъ издавна. Подумайте, сколько въ старообрядчествъ сектъ подъ разными названіями, — Өедосъевцы, Филипповцы, Ермиловщина 1), Странники, Спасовщина, Бъглопоповщина, Австрійскіе, Окружники и Неокружники! и всв зовуть себя старообрядцами, и каждая секта всв другія осуждаеть, каждая зоветь къ себъ: у меня только правая въра! у насъ только спасеніе! прочія старобрядческія секты осуждаетъ на въчную погибель! Не есть ли это явный признакъ самонадъянія и гордости? Кто правду каждаго согласія свидътельствоваль? который вселенскій соборъ оправдалъ? Только сами себя оправдываютъ. А на чемъ основано это самооправданіе? Скажуть: на писаніи? Да въдь и другая секта, которая ихъ обвиняеть. тоже ссылается на писаніе. А кто изъ нихъ справедливъе понялъ писаніе? -- сами не знають. По старопечатному



<sup>1)</sup> Ермиловщина возникла въ Ковенской губ. въ Ново-Александровскомъ увздв отъ некоего Ермила: онъ училъ женатыхъ строго удаляться и съ торгу никакого брашна не покупать.

Катихизису, истинная истолковательница писанія есть святая соборная и апостольская церковь, и потому этимъ толкователямъ върить ненадежно.

Старообрядцы сказали: Мы и сами видимъ у нашихъ наставниковъ всё эти недостатки, — видимъ, что однообразнаго ученія у нихъ добиться нельзя, каждый хвалить свой порядокъ, и только разбиваютъ людей на части; но насъ отъ присоединенія къ церкви много удерживаетъ то, какъ тамъ служатъ, а особенно это партесное пѣніе. Въ Петербургъ случается заходить къ Николъ, въ единовърческую церковь: вотъ тамъ служба нравится намъ, — тамъ и лъстовки, и подручники, и молятся чинно, и пъніе настоящее.

Я отвътиль: Такъ на что же вамъ еще лучше? — и обычаи ваши, и лъстовки, и подручники, и кланяются всъ въ одинъ поклонъ! Идите въ единовъріе, и будете сынами соборной и апостольской церкви, будете имъть всъ таинства!

Старообряцы: Отъ присоединенія къ единовърческой церкви насъ удерживаетъ то, что ея священники хиротонію получають отъ церкви россійской, а она въ 1667 году на наши обряды соборнъ положила проклятіе.

Я ответиль: Это именно и должно васъ привлекать къ церкви единовърческой, что священство ея получаетъ хиротонію отъ епископа православнаго, потому что хиротонія сія существуетъ по преемству отъ святыхъ Апостоловъ. И австрійцы говорятъ, что у нихъ есть священство; но это ихъ священство появилось только съ 1846 года, потому и надо отъ него удаляться, — съ пріятіемъ его, нарушается въра въ обътованіе евангельское: созижду церковъ Мою, и врата адова не одольною ей. А православной церкви хиротоніи удаляться несправедливо, потому что церковь сія догмата въры ни въ семъ не повредила, а обряды исправлять на лучшіе она имъетъ полное право. Обряды, исправленные при патріархъ Никонъ, притомъ не новые, — онъ возстановиль только древніе, на

нъсколько времени оставленные обряды, какъ это ясно доказано въ Выпискахъ Озерскаго. Вы говорите еще о клятвахъ собора 1667 г. Но я спрошу васъ по совъсти, и вы отвътьте мив также по совъсти: царь Алексъй Михайловичъ прежде исправленія книгъ православный быль, или еретикъ? и епископы русскіе прежде исправленія книгъ были православные, или нътъ?

Старообряды отвътили: И царь быль православный и епископы были православные; наши предки въ Соловецкой челобитной царя называють также православнымъ.

Я еще спросиль: Скажите мив также по совъсти: въ Греціи епископы до нашего исправленія книжнаго были православные, или потерявшіе православіе?

Старообрядцы помодчали, подумали и потомъ сказали: Надобно полагать, что и они также были православные, потому что поставляли нашихъ патріарховъ. Если бы они были неправославны, то наши патріархи отъ нихъ поставленія не приняли бы; а притомъ и патріархъ Іосифъ въ Книгв о въръ утверждаетъ, что въ Греціи въра цъла.

Я отвътиль: Когда царь быль православный, епископы русскіе были православны, и изъ Греціи прівхавшіе два патріарха со многими епископами были православны, то какъ же всв они — и царь православный и епископы православные согласились измънить въру? а особенно какъ могли сдълать это греческіе патріархи? какъ могли они явиться къ своимъ собратіямъ патріархамъ и къ своимъ паствамъ, измънивши православной въръ? Подумайте сами: какъ могло это быть?

Старообрядцы: Какъ же случилось, что на соборъ 1667 года произнесены клятвы?

Я отвътиля: Были подвергнуты исправленію нъкоторые обряды по указанію древлеписменныхъ, харатей. ныхъ книгъ русскихъ и греческихъ; первые расколоучители по своему невъдънію почли это измъненіемъ въры и стали проповъдывать, что церковь отступила отъ пра-Братское Слово. № 20.

Digitized by Google

вославія, — стали требовать, чтобы исправленныя книги были отринуты изъ церковнаго употребленія; а соборъ 1667 года разсмотрълъ исправленныя книги, провърилъ, и нашелъ, что они право исправлены, поэтому и приказалъ церковную службу править по этимъ книгамъ, а хулителей церкви, требующихъ отверженія книгъ, если не исправятся, не отложатъ своихъ хуленій, подложилъ подъ проклятіе и отлучилъ отъ церкви. Вотъ какъ и на кого положено соборное проклятіе, — на хулителей, поносившихъ церковь и исправленныя церковію книги, а не на старые книги и обряды.

Старообрядцы спросили: Если Никонъ не портиль книгъ, зачъмъ же потомъ извергли его изъ сана?

Я ответиль: Никона патріарха осудили не за то, что онъ будто бы портиль церковныя книги. Если бы онъ дъйствительно портиль книги и за то быль осуждень, тогда и книги, имъ исправленныя, не одобрили бы. Осудили Никона за то, что онъ самовольно оставиль патріаршій престоль. Притомъ же патріархъ Никонъ самъ и не правиль книги, а поручиль это дъло собору духовныхъ лицъ, и подъ смотръніемъ собора онъ исправлены.

Подъ конецъ бесёды захотёлось мнё показать старообрядцамъ наглядно, что они не принадлежатъ къ устроенной. Христомъ святой церкви, и я сказалъ имъ:

— Почтенные мои друзья! Вы люди въ здъшнемъ краю почетные, и ваше старообрядческое общество здъсь большое, православныхъ же въ здъшнемъ краю, особенно у насъ въ Ръжицахъ и въ уъздъ, противъ васъ количество ничтожное. У православныхъ теперь въ городъ двъ церкви: соборъ и вновь устроенная церковь ). Эта новая церковь устроена вполнъ по старинному, — иконы всъ древняго письма, кресты и снаружи и внутри всъ осмиконечные. Вотъ вы хлопочете у правительства, чтобы



 $<sup>^{1}</sup>$ ) Эта вторая церковь въ Рѣжицѣ построена стараніемъ Л. И. Масленикова. Ped.

вамъ разръшили построить моленную (молитвенный домъ); а что если бы, къ примъру сказать, правительство уступило вамъ эту нашу вторую церковь?— что бы вы съ нею сдълали? Въ ней есть алтарь и въ алтаръ два святыя мъста: жертвенникъ и престолъ.

Старообрядцы ответили: Только бы правительство благоволило отдать намъ вашу церковь, мы знали бы какъ ее передълать: алтарь разобрали бы, жертвенникъ и престолъ вынесли бы вонъ, иконы переставили бы по нашему обычаю, собрали бы наставниковъ, отстояли бы молебенъ, и покадили бы побольше...¹)

Тогда я взялъ Кириллову книгу и прочиталъ изъ нея то мъсто гдъ говорится, что антихристъ своими слугами истребитъ жертвенники изъ церкви, и сказалъ старообрядцамъ:

— Вы, друзья, хотите дълать то, что антихристь дълаетъ своими предотечами!

Старообрядцы крикнули: Ай-ай, Лука Иванычъ! Неужели вы считаете насъ антихристовыми слугами и предотечами?

Я ответиль: Это не мое мивніе, а слово книги, и вами уважаемой. Она нарицаеть слугами антихриста твхъ, которые только жертвенники извергають; а вы хотите изъ нашего храма, если бы только его дали вамъ, извергнуть не только жертвенникъ, но и престолъ!..

Разстались мы однакоже мирно и благопріятно.

Лука Маслениковъ.

<sup>1)</sup> Если бы безпоповцы получили въ свои руки и московскій Успенскій соборъ, они поступили бы съ нимъ не иначе, какъ желали рѣжицкіе поступить съ православнымъ храмомъ... Ped.

## Льтопись происходящихъ въ расколь событій.

9. Еще о висилка изъ Москви противуокруженка Іова.— Что такое Іовъ и что такое Савватій. — Историческая справка о количества раскольническихъ поповъ и церквей въ Москва, явившихся въ теченіе посладнихъ
25-ти латъ.

Мы объщали поговорить особо о изгнаніи изъ Москвы противуокружнического лжеепископа Іова, последовавшемъ вследствіе ходатайства московскихъ мнимо-окружниковъ. Это примвчательное, небывалое доселв событіе заслуживаеть двйствительно особаго вниманія. Оно имфетъ особое значеніе, во-первыхъ, какъ очевидное, осязательное доказательство силы, смёлости и дерзости, какихъ достигла теперь въ Москве наиболее распространенная въ Россіи отрасль раскола — поповцы австрійскаго согласія, называющіе себя пріемлющими Окружное Посланіе. Еще важное то, что событіе это служить (какъ справедливо объясняють его всѣ понимающіе дѣло) косвеннымъ признаніемъ, если не законности, то дозволительности существованія и пребыванія въ Москвъ окружническаго лжеепископа (давно впрочемъ извъстнаго московской полиціи и состоящаго подъ особой ея охраной). Въ самомъ дълъ, - если по представленію, или ходатайству окружническаго лжеепископа (или окружниковъ, что одно и то же) изгоняется изъ Москвы соперникъ его, противуокружническій лжеепископъ, то, очевидно, первый признается законно существующимъ и пребывающимъ въ Москвѣ, его жительство здёсь и дёйствованіе въ качествё раскольническаго епископа чрезъ это самое подтверждается, если не узаконнется. Такъ понимають дёло, конечно, и сами раскольники окружнической секты, и иначе понимать его нельзя.

Мы не будемъ касаться вопроса: согласно ли такое, хотя и косвенное, признаніе законности, по краней мѣрѣ дозволительности существованія въ Москвѣ раскольническаго епископа, — согласно ли котя бы съ послѣднимъ узаконеніемъ

о раскольникахъ, изланнымъ 3 мая 1883 года и ръщительно объявляющимъ, что правительство не признаетъ въ расколъ никакихъ духовныхъ дипъ. — ни поповъ, ни темъ паче фадьшивыхъ архіереевъ заграничнаго, австрійскаго произволства? Разсмотримъ только: заслуживали ли московскіе окружники такъ явно оказаннаго имъ предпочтенія предъ московскими противуокружниками? Чёмъ Савватій лучше Іова? Почему одинъ удостоился благоволенія, а другаго постигла кара? Собственно говоря, и тоть и другой совершенныя ничтожества. Іовъ малограмотенъ, Савватій и совсёмъ безграмотенъ; если Іову нельзя вполнъ отказать въ умъ и нъкоторой способности дъйствовать самостоятельно, то Савватій совсьмъ уже ограниченъ и не болве какъ кукла, наряженная въ архіерейскія одівнія, которою распоряжаются ловкіе люди. Тотъ и другой лично ничего не значать: но они имъють значеніе. какъ представители своихъ обществъ въ Москвъ, — одинъ мнимо-окружническаго, другой противуокружническаго. Значить, вопрось собственно въ томъ, кто вреднве, или кто заслуживаетъ большаго снисхожденія (но никакъ уже не повровительства), - московскіе мнимые окружники, или московскіе противуокружники.

Если разсматривать ученіе тёхъ и другихъ, то окажется, конечно, что окружники болье снисходительно относятся и къ православной церкви и къ православной государственной власти, нежели противуокружники. Эти послъдніе, оставаясь върными ученію своихъ предковъ, смотрятъ на церковь и государство точно такъ же, какъ смотрятъ безпоповцы и какъ смотръли первые расколоучители, которымъ безпоповцы остались наиболье върными изъ всъхъ раскольниковъ, т. е. признаютъ, что церковь, подъ именемъ Іисуса, въруетъ во иного бога, антихриста, заражена его скверною, и что за власть предержащую, какъ представительницу власти антихриста, молиться не слъдуетъ; Окружное Посланіе, напротивъ, учитъ, что великороссійская церковь въруетъ въ того же Христа Спасителя, которому поклоняются старообрядцы, что подъ именемъ Іисусъ, одинаково испо-

въдуется Сынъ Божій, нашего ради спасенія воплотившійся отъ Луха Свята и Маріи Дівы, и что за власть предержащую должно молиться и приносить просфору. Итакъ со стороны ученія окружники имфють, повидимому, ведикое преимушество предъ противуокружниками. Но не должно забывать. что въ настоящее время истинные окружники, во всей иолнотъ и со всею искренностію пріемлющіе Окружное Посланіе, составляють величайшую рёдкость; всё же вообще такъ называемые окружники относятся къ Окружному Посланію съ нескрываемою враждою и, какъ показали многократные опыты, каждую минуту готовы пожертвовать имъ ради мира съ неовружнивами, рали возстановленія прежняго единомыслія въ поповщинскомъ расколъ, когда всъ раскольники поповцы (заисвлюченіемъ дьяконовцевъ) учили такъ же, какъ оставшіеся върными этимъ своимъ предкамъ противуокружники, -- т.-е. что церковь великороссійская въруеть въ иного бога и что приносить просфору за цари не должно, какъ училъ и Антоній Шутовъ, не хотвышій отказаться отъ этого ученія, даже и подписавши Окружное Посланіе. Слёдственно пынёшніе мнимые окружники, всегда готовые пожертвовать Окружнымъ Посланіемъ, отказаться отъ изложеннаго въ немъ ученія, что церковь въруетъ въ истиннаго Христа Спасителя и что должно молиться за предержащую власть, - они, по своимъ возръніямъ на православіе, по своимъ отношеніямъ къ православной церкви и православному правительству, въ сущности не отличаются отъ противуокружниковъ, съ которыми давно желали бы соединиться воедино, предавъ Посланіе полному забвенію, если бъ только эти послёдніе съ своей стороны не полагали преградъ въ такому соединенію, за что именно и мстять имъ такъ называемые окружники. Итакъ въ разсматриваемомъ отношеніи нётъ достаточнаго основанія дёлать какое-либо предпочтение мнимымъ окружникамъ предъ противуокружниками, Савватію передъ Іовомъ.

Но есть другая сторона въ вопросъ о московскихъ мнимоокружникахъ и противуокружникахъ, которую необходимо принять во вниманіе, чтобы ръшить, кто изъ нихъ болъе

опасенъ и вреденъ для церкви, и кто поэтому менте заслуживаеть снисхожденія, тэмь паче покровительства, — это именно степень ихъ распространенности, степень силы и вліянія въ расколь, чьмъ условливается и степень вреднаго воздъйствія на общество православныхъ. Будучи разсматриваемы съ этой стороны, мнимые окружники представляють въ Москвъ раскольническое общество несомивнио болве вредное, нежели противуокружники. Количество этихъ последнихъ въ Москве можно назвать ничтожнымъ въ сравнении съ количествомъ мнимо-окружниковъ; точно такъ же ихъ значеніе и вліяніе срели раскола въ Москвъ не менъе ничтожно: потому и духовный глава ихъ, лжеепископъ Іовъ, существовалъ въ Москвъ совсвиъ безвъстно, никого не тревожа, кромъ гордыхъ своимъ могуществомъ мнимо-окружническихъ властителей. Напротивъ, эти мнимые окружники представляють въ Москвъ главную, преобладающую массу поповщинского раскола, въ ихъ рукахъ вся сила и все вліяніе на эту обширнвищую въ расколъ отрасль, - и прежде всего главная сила, по преимуществу поддерживающая расколь, -- сила капитала, такъ какъ во главъ ихъ стоятъ всъмъ извъстные московскіе богачираскольники и въ ихъ владеніи находится само Рогожское Кладбище, центральное мъсто всероссійскаго поповщинскаго раскола, изъ котораго они въ недавнее время сдълали своего рода метрополію, нагло издіваясь при томъ даже надъ повелъніями Верховной власти. По всему этому и духовный глава мнимыхъ окружниковъ — лжеепископъ Савватій, при всемъ его личномъ ничтожествъ, имъетъ несравненно большую силу и несравненно большее значение въ расколъ, нежели Іовъ. Нужно прибавить къ этому, что при Савватіи состоить, никакимъ правительствомъ не разрѣшенный, такъ называемый Духовный Совъть, составляющій центральное управленіе для всего поповщинско-австрійскаго раскола въ Россіи.

Чтобы показать какой широкой распространенности достигла въ Москвъ секта мнимо-окружниковъ, признающихъ Савватія своимъ духовнымъ владыкой, и какую составляютъ они силу въ расколъ, ко вреду православной церкви, мы представимъ здёсь небольшую историческую справку о количествъ австрійскихъ поповъ и дьяконовъ въ Москвъ, -- сколько было ихъ двадцать пять лётъ назадъ и сколько имется теперь. Справка эта обязательно сдёлана для насъ однимъ лицомъ, служившимъ въ канцеляріи лжеепископа Антонія Шутова. постунившимъ въ его канцелярію, одновременно съ извъстнымъ Онисимомъ Швецовымъ, въ 1866 году, значитъ именно 25 лътъ тому назадъ. Въ то время во всей Москвъ было только шесть австрійскихъ поповъ, — четыре окружника (Петръ Драгуновъ, здравствующій и властвующій досель, Өедоръ, Василій и Яковъ), да пятый неокружникъ (Максимъ), и всего одинъ дъяконъ Митрофанъ. Этотъ Митрофанъ вскоръ потомъ умеръ, и въ Москвъ у раскольниковъ не осталось ни одного дьякона, такъ что даже самъ Антоній, который быль не чета жалкому Савватію, и тоть отправляль свои мнимоархіерейскія служенія безъ дьякона. Потомъ онъ пригласиль изъ Нижегородской губерніи пьянаго ісродіакона Вардаама. котораго однакоже, по требованію раскольниковъ, возмущавшихся его поведеніемъ, вскоръ долженъ быль удалить. Такъ немного было австрійскаго мнимаго духовенства въ Москвъ 20-25 летъ тому назадъ! Затемъ число раскольническихъ австрійскихъ поповъ начинаеть здёсь возрастать, и въ настоящее время, по милости Савватія и управляющаго имъ главнаго поставщика поповъ, г-на Морозова, въ Москвъ находится семнадцать поповъ и восемь дьяконовъ. Мы можемъ и назвать ихъ, - представить полный ихъ списокъ.

- 1. Первымъ стоитъ въ этомъ спискъ, разумъется, упомянутый выше Петръ Драгуновъ, членъ Духовнаго Совъта, и великая въ немъ сила, ибо онъ духовникъ сильныхъ раскола; Драгуновъ, богатый мужикъ, привольно жительствуетъ въ тупикъ близъ Рогожскаго частнаго дома (самое безопасное сосъдство для раскольническаго попа).
- 2. Епифаній, родной братъ Петра Драгунова: имфетъ приходъ и служитъ при моленной Коринкина (бывшій попъ Алексьй), близъ Дурновскаго переулка.
  - 3. Іоанникій, или Аникій, изъ врестьянъ Нижегородской

- губ.; служить при моленной Колычева, на Малой Андроновской улицѣ; прежде поповствовалъ у раскольниковъ въ селѣ Василевѣ (Нижегород. губ.), потомъ въ Торжкѣ (Тверск. губ.), откуда и перешелъ въ Москву лѣтъ 10 тому назадъ.
- 4. Кирила; онъ состоить въ штатъ самого Савватія и служить въ церкви, устроенной при квартиръ этого мнимаго «владыки», въ домъ Апухтина, близъ самой ограды Покровскаго монастыря.
- 5. Захарій (гуслявъ); служить въ моленной купца Латрыгина, на новомъ селеніи въ Покровскомъ переулкъ.
- 6. Авивъ (изъ Самарской губ.); служить въ моленной купца Баулина, на Таганской площади.
- 7. Михаилъ (изъ Ярославской губ.); служитъ въ моленной купца Мусорина, одного изъ фанатиковъ раскола, близъ Зацѣны, на Лужнецкой улицъ.
- 8. Ивань (гуслявъ); переведенъ въ Москву изъ Петербурга, съ Громовскаго кладбища; служитъ въ моленной Прокопія Лапшина (что нынъ Паисій, именующійся епископъ Саратовскій), близъ Тверской заставы.
- 9. Вареоломей (гуслявъ); переведенъ въ Москву изъ Вереи, на мъсто ослъпшаго попа Григорія Виноградова; служитъ при моленной у самого Ивана Ивановича Шибаева, на Нъмецкомъ рынкъ.
- 10. Константинъ; служитъ въ моленной, которую устроилъ у себя въ домѣ, недалеко отъ Нѣмецкаго же рынка, въ Рыковомъ переулкѣ.
- 11. Исаать, или Исакій Носовъ (изъ городецкихъ бъгло-поповцевъ); служитъ теперь въ незаконно устроенной моленной въ Преображенскомъ, на Генеральной улицъ.
- 12. Иванъ (гуслявъ; ставленивъ Морозова); служитъ при своемъ домъ, также въ Преображенскомъ.
- 13. Алексий (изъ деревни Филимонова, близъ Павловскаго Посада); служитъ въ моленной при домъ умершей Дарьи Морозовой, нынъ принадлежащемъ ревнителю раскола Ныркову.
  - 14. Елисей (гуслявъ; ставленнивъ Морозова).

- 15. Савва (гусликъ; ставленикъ же Морозова).
- 16. Прокопій (гуслявъ и тоже ставленивъ Морозова).
- 17. Тимовей Люсинь (торговець изъ Павловскаго Посада; ради поповства изъ неокружниковъ перешель въ окружники).

Всв четверо живуть роскошно на Рогожскомъ Кладбищъ и служать въ его часовняхъ.

Изъ раскольническихъ дьяконовъ, нынѣ существующихъ въ Москвѣ, четверо: 1) Григорій, 2) Елисей (оба гусляви), 3) Иванъ (изъ г. Вознесенска) и 4) Діонисій (изъ Ярослав. губ.) живутъ и служатъ также на Рогожскомъ кладбищѣ; 5) Меводій (гуслякъ) состоитъ въ свитѣ Савватія и служитъ у него въ домовой церкви; 6) Богатенковъ (перешедшій изъ Казани) служитъ при моленной другаго властнаго лица въ расколѣ — г-на Шибаева; 7) Василій (изъ неокружниковъ; ставленникъ Морозова) служитъ при моленной Коринкина; 8) Филиппъ Руфовъ — въ моленной, бывшей Лапшина, за Тверской заставой.

Вотъ какое множество раскольническихъ мнимо-окружническихъ поповъ и дъяконовъ расплодилось въ Москвѣ и состоитъ теперь въ вѣдѣніи Савватія! — вотъ какую силу и свободу распространенія получила здѣсь эта отрасль поповщинскаго раскола съ тѣхъ поръ, когда и самъ пресловутый Антоній Шутовъ служилъ безъ дъякона, а окружническихъ поповъ въ Москвѣ было всего четверо!..

О той же силь и распространенности мнимо-окружническаго раскола въ Москвъ свидътельствують и существующія здъсь въ настоящее время моленныя. Прежде существовали только моленныя Латрыгина (разръшенная правительствомъ), Колычева и Баулина. Службу въ нихъ отправляли дьячки, или уставщики, и лишь въ особыхъ случаяхъ, секретнымъ образомъ, разставлялись походныя церкви и служилъ ктонибудь изъ поповъ. Самъ Антоній служилъ также въ походвыхъ церквахъ, разставляемыхъ на время, то у Бутикова, то у Свъшникова, то у другаго изъ покровительствовавшихъ ему богачей раскольниковъ. И на службы эти никто изъ постороннихъ, незнакомыхъ лицъ не допускался. А теперь у окружниковъ въ Москвъ тринадцать моленныхъ, при которыхъ состоять постоянные попы, и всё эти моленныя имёють алтари, т.-е. въ дъйствительности — это раскольнические храмы, и нопы служать въ нихъ отврыто, ничемъ не стесняясь и никого не опасаясь. А Рогожское Кладбище, этотъ великій обительный градъ поповщинскаго раскола, которымъ мнимоокружники завладёли даже въ нарушеніе правъ (если тутъ можетъ быть рачь о правахъ) баглопоповцевъ и противуокружниковъ, - одно Рогожское Кладбище съ его огромными и величественными часовнями, гдф, при запечатанныхъ по Высочайшему новельнію алтаряхь, служить цыльй штать поповъ и дьяконовъ, -- служить открыто, торжественно, куда приглашаются и православные посмотрёть великолёпіе часовенъ и служение раскольническихъ поповъ, - не служить ли одно это Кладбище поразительнымъ доказательствомъ силы и распространенности окружнического раскола въ Москвъ?!

Кто же болъе заслуживалъ, — не говоримъ покровительства (это совсъмъ невъроятное дъло), а по крайней мъръ снисхожденія, — безвъстный ли, смирно сидъвшій духовный глава московскихъ противуокружниковъ, или такой же глава многочисленныхъ, сильныхъ, наглыхъ и кичащихся своею наглостію московскихъ мнимо-окружниковъ?

Просимъ, въ завлюченіе, просмотріть недавно напечатанную въ "Братскомъ Словів" (1891 г. т. II стр. 445, 514, 617) статью: "Изъ исторіи Рогожскаго Кладбища". Въ ней документально доказано, что московскіе мнимые окружники, введя своихъ поповъ на Рогожское Кладбище служить въ его часовняхъ, сділали это въ явное нарушеніе, доселів остающатося въ силів, твердо и рішительно выраженнаго повелівнія въ Бозів почившаго Государя Императора Александра Николаевича: раскольническіе попы не должны быть допускаемы на Рогожское Кладбище, — что поэтому каждое служеніе раскольническихъ поповъ на Рогожскомъ Кладбищів есть дерзкое и наглое издівательство надъ этимъ, съ высоты императорскаго престола изреченнымъ словомъ, — издівательство, публично совершаемое тіми самыми пріемлющими священство

старообрядцами<sup>4</sup>, которые такъ стараются, гдъ слъдуетъ, выставлять себя наивърнъйшими, върноподданнъйшими слугами царя и отечества...

Нътъ, не объизгнани какого-то темнаго Іова нужно было бы позаботиться, а обратить должное вниманіе на техъ, которые хлопотали объ изгнаніи Іова, да на самого ихъ владыку — Савватія съ его Духовнымъ совътомъ и множествомъ распложенныхъ имъ по Москвв раскольническихъ поповъ; прежде же всего надлежало бы выгнать изъ Рогожскаго Кдадбища противозавонно введенныхъ туда, составляющихъ цёлый штать, поповь и подвергнуть законной ответственности твхъ, которые дерзнули чрезъ это ихъ водворение на Кладбищъ нарушить ясно и точно выраженное Высочайшее повельніе, что раскольническіе попы не должны быть допускаемы сюда. А такъ какъ по справедливому замѣчанію митрополита Филарета, великаго авторитета и въ сихъ делахъ, "подкрилять расколь на Рогожскомъ Кладбищи - значитъ подкрвплять его даже до отдаленныхъ краевъ Россіи", то и покровительствовать властвующимъ и такъ злоупотребляющимъ своею властію на Рогожскомъ Кладбищѣ мнимо-окружникамъ — значитъ покровительствовать поповщинско-австрійскому расколу на всемъ пространствъ Россіи до отдаленныхъ ея краевъ...

 Нѣчто о нежегородскихъ раскольникахъ. — Два извлечени изъ писемъ: о подвигахъ г. Большакова и о бесёдё съ раскольническимъ начетчикомъ.

Давно не говорили мы и о расколѣ нижегородскомъ, состоящемъ подъ ближайшимъ покровительствомъ г-на Бугрова, — такъ давно, что и тамъ, въ нижегородскихъ предѣлахъ, раскольники пришли къ радостному и столь желанному для нихъ заключенію, будто мы молчали не по доброй волѣ и должны умолкнуть навсегда. Одинъ знакомый изъ тѣхъ мѣстъ пишетъ намъ: "Какъ только вы перестали писать о нашихъ раскольникахъ, они точно какъ ожили, они смѣлѣе подняли голову. Въ сентябрѣ мѣсяцѣ, на пароходѣ встрѣтился со мной

одинъ изъ здёшнихъ видныхъ раскольническихъ дёятелей и съ самодовольствомъ говоритъ: "что, голубчикъ, прихлопнули васъ? замолчали?" Я не понялъ, о чемъ онъ говоритъ. спрашиваю: а что такое? — "Какъ что? запретили про Николан-то Александрыча печатать!" Я сказаль: не знаю! не слыхаль! — "Чего не знаю! — запретили, върно!" Намъ даже пріятно слышать подобные слухи. Значить, все-таки наше слово не остается незамъченнымъ ревнителями раскола, хоть немного тревожить ихъ среди смёлыхъ и широкихъ замысловъ объ усиленіи и распространеніи раскола во вредъ православной перкви. А что касается собственно подвиговъ г. Бугрова, то объ нихъ и о состоящемъ подъ ближайшимъ его покровительствомъ нижегородскомъ расколъ мы всегда готовы говорить съ полной откровенностью, и въ непродолжительномъ времени надвемся сказать подробно. Теперь же только нёсколько словъ о городецкихъ бёглопоповцахъ, у которыхъ онъ состоитъ какъ бы оффиціальнымъ покровителемъ. Не очень давно они бъдствовали, крайне нуждаясь въ бъглыхъ попахъ; а теперь, къ прискорбію православной церкви и стыду православнаго духовенства, имфютъ трехъ такихъ бъглецовъ: изъ нихъ двое прибъжали въ недавнее время, одинъ изъ Вологодской епархіи, бывшій единовърческій священникъ Максимъ Горевъ, другой, привезенный мъсяца два тому назадъ, въ точности неизвъстный еще по имени, украденъ, какъ слышно, изъ какого-то прихода въ самой Нижегородской епархіи. Итакъ, столь близкіе г-ну Бугрову городецкіе и вообще нижегородскіе бъглопоповцы теперь обезпечены краденымъ священствомъ. Не менве благоденствуютъ и процебтають въ Городце и безпоповцы, покровительствуемые уже не г-мъ Бугровымъ, а московскимъ безпоповцемъ — Морозовымъ. Недавно они построили, рядомъ со старою, новую великольпную каменную моленную, обнесли высокимь, плотнымъ тесовымъ заборомъ, достаточно скрывающимъ ее отъ посторонняго любопытства, и отврыли здесь свои службы. Говорять, что это уже восьмая такого рода безпоповщинская моленная, изъ построенныхъ Морозовымъ по разнымъ мъстамъ, гдъ больше или меньше распространенъ безпоповщинскій расколъ.

Приведемъ теперь, что пишетъ намъ изъ Вятской губерніи, извъстный уже нашимъ читателямъ М. В. Кудрявцевъ (см. его статьи въ *Брат. Сл.* 1890 г. т. І, стр. 238 и 366) еще объ одномъ изъ московскихъ распространителей раскола во всъ предълы Россійской имперіи, — объ извъстномъ торговцъ запрещенными раскольническими книгами — Сергъъ Большаковъ.

"На дняхъ (пишетъ М. В. Кудрявцевъ отъ 8 ноября) прибыла домой моя родительница: она болъе двухъ лътъ жила въ раскольническомъ монастыръ на Черемшанъ, въ Хвалынскъ (она еще держится раскола). Монастырскіе лжесвященники снабдили ее брошюрами раскольническаго изданія, между коими есть одна подъ заглавіемъ: "Беспода Павла Прусскаго съ Картушинъмъ", въ которой написано много лжи на высокочтимъйшаго о. Павла. Я не мало читалъ его сочиненій и лично говаривалъ съ нимъ: поэтому былъ очень удивленъ тъмъ, какую явную ложь пишутъ о немъ раскольники 1).

"При семъ не излишнимъ считаю написать вамъ, какъ раскольники, или глаголемые старообрядцы, торгуютъ книгами
подобнаго рода. Нынъ лътомъ я былъ въ Нижегородской
ярмаркъ и зашелъ купить нъсколько пъвчихъ крюковыхъ
книгъ къ Сергъю Тихоновичу Большакову. Такъ какъ эти
книги старообрядческаго изданія, то онъ и спросилъ меня:
"Вы должно быть христіянинъ?" (т.-е. онъ уже принялъ меня
за своего, австрійскаго старообрядца, такъ какъ безпоповцы
печатныя пъвчія книги признаютъ испорченными). Я отвътилъ: да, я христіанинъ! — "Такъ вотъ, — говоритъ, — любезный другъ, я вамъ предложу драгоцънное сокровище!" Тутъ
онъ вынулъ изъ-подъ спуда 10 гектографическихъ брошюрокъ,
все сочиненія Швецова, и подавая мнъ, попросилъ състь и
разсмотръть ихъ. Я говорю: разсматривать мнъ некогда; а



<sup>1)</sup> Этого Картушина, который будто бы побъдоносно состязался въ бесъдъ съ о. архим. Павломъ, раскольники намъреваются скоро поставить въ епископы.

Ред.

чего они стоять? -- "Они стоять дорого, -- отвътиль Большаковъ. — но съ васъ я возьму только 15 руб. " — И это очень дорого, - сказалъ я, - и сталъ снова разсматривать брошюрки. Въ это время въ лавку вошелъ знакомый мив безпоповецъ, В. Вихаревъ, мъщанинъ гор. Уржума, Вятской губ. Г. Большаковъ сейчасъ же узналъ въ новомъ покупателъ безпоповца, и ему тоже предложилъ драгоцвиное сокровище, но уже не Шведовскія брошюрки, а Поморскіе Отвъты, печатанные тъмъ же Швецовымъ въ Австріи; это сокровище оказалось тоже недоступнымъ по цѣнѣ, — за Поморскіе Отвѣты Большаковъ назначиль цёну 6 руб. Оба мы, по дороговизнё, и отвазались отъ сокровищъ г. Большакова. Между твиъ, изъ разговора моего съ безпоповцемъ, Большаковъ узналъ, что я, по-ихнему, не христіанинъ уже, а уклонившійся въ никоніанство, и поспъшиль какъ можно поскоръе отобрать у меня брошюры. Я хотыль купить одну, именно: Бесподу Швецова съ Надежинымь, но ужъ было поздно, - г. Большаковъ спряталъ всв полъ спудъ".

Такъ вотъ какъ, этотъ, всѣмъ извѣстный раскольническій книжный торговецъ тщится распространять Швецовскія произведенія, и Большаковскіе "христіяне" должно быть покупаютъ ихъ, не жалѣя платить и большія деньги.

Въ завлючение "лѣтописи" нынѣшняго года подѣлимся съ читателями пріятнымъ извѣстіемъ, полученнымъ изъ Вятской же губерніи. Вотъ что пишетъ намъ изъ. Омутинскаго Завода, также нѣсколько знакомый нашимъ читателямъ, Д. С. Ю шковъ:

"Миссіонерскія наши діла хотя не быстро, но все же движутся впередъ. Въ настоящемъ году у насъ къ единовірческой церкви присоединилось 34 чел. и къ обще-православной человікъ до 15-ти. 22-го сентября была бесіда въ нашемъ единовірческомъ храмі съ раскольническимъ начетчикомъ, поповцемъ-окружникомъ, называвшимъ себя Александромъ Гавриловымъ Веретенниковымъ, уроженцемъ села Укана, Глазовскаго уізда, долгое время проживавшимъ въ Осинскомъ уізді, Пермской губ. Бесідовали о священстві. Раскольники были такъ увірены въ побіді Веретенникова, что явились

на бесёду весьма охотно, "ничтоже сумняся", въ числё нёсколькихъ сотъ человъкъ; многіе старики и старухи первый разъ въжизни переступили порогъ церковный и сполобились зръть красоту церковную, при видъ которой не стъснялись туть же открыто выражать свои чувства. Бесвду вель учитель Братской школы М. Г. Ветлужскихъ, при помощи И.О. Птицына и моей, подъ наблюдениемъ благочиннаго о. Петра Швляева и единовърческого священника С. Юшкова, въ присутствін г-на земскаго начальника. Предъ бесьдой хоръ пъвчихъ православной церкви весьма стройно и умилительно пропълъ стихиру на цълование вреста: "Придите върни, животворящему древу поклонимся" и "Царю небесный" (въ это время всв поклонялись животворящему кресту и взирали на него, ибо царскія врата въ нашей церкви изображають собою большихь размёровь осмиконечный кресть, сіяющій новой позолотой). Послів сего Веретенниковъ испросилъ дозволеніа "помолиться", — и воть, въ удивленію всёхъ присутствующихъ, выступаетъ кучка старообрядческихъ пъвцовъ, во главъ съ самимъ начетчикомъ; предварительно положили три поклона и, оградивъ себя крестнымъ знаменіемъзапъли: "Царю небесный", на гласъ шестый, и "Все упова, ніе мое"; закончили пініе нісколькими повлонами съ молитвою во Пресвятой Богородицъ. Дивились сему и православные и раскольники. Бесъда вышла столь стройна и удачна, какихъ не бывало. Храмъ не вмъщалъ всвхъ слушателей; массы народа толпились вокругъ него. Бесъда началась въ два часа пополудни и кончилась засвътло еще; но толиы народа изъ православныхъ и раскольниковъ до ночи не раскодились, бесёдун между собой. Съ начала бесёды презёльные защитники раскола съ гордой самоувъренностью возсъдали виереди, ожидан побъды своего начетчика; а къ концу такъ поникли главами, что жаль было смотрёть на нихъ, а нёкоторые изъ нихъ, отъ "стъсненія духа", даже ушли съ бесъды. не дождавшись конца. Спустя нъсколько дней послъ этого и самъ начетчикъ Веретенниковъ заявилъ православнымъ о своемъ желаніи присоединиться къ св. церкви, а теперь пока онъ отправился на родину, въ село Уканъ, для отбыванія воинской повинности».

Искренно желаемъ, чтобы исполнение воинскихъ обязанностей не отвлекло почтеннаго старообрядца отъ исполненія важивитей его обязанности — поступить въ члены святой перкви: тогла и воинская служба булеть меньшимъ для него бременемъ: а затъмъ, надъемся, онъ съ пользою послужитъ и церкви, какъ прежде служилъ расколу. Говоря это, мы невольно вспомнили о другомъ, вятскомъ же, бывшемъ старошколы покойнаго обрядий, талантливомъ воспитанники протојерея о. Стефана Кашменскаго, Е. Зубаревъ, взятомъ также въ военную службу и заброшенномъ въ самую глубь Закавказскаго края. Въ упованіи на Бога, въ преданности святой Его церкви онъ почерпаетъ единственное утъщеніе среди своей горькой доли. И даже тамъ, въ глухомъ Закавказскомъ крав, неся воинскія обязанности, немногіе остающіеся часы посвящаеть на чтеніе сочиненій о расколь и на бесёды съ раскольниками, которыхъ приходится встрёчать и тамъ. Да поможетъ ему Богъ успѣшно кончить службу царю земному, чтобы поступить потомъ на служение церкви Христовой, чего такъ жаждетъ его душа! Недавно онъ прислалъ намъ довольно большое сочинение, написанное въ отвътъ старообрядцу, другу его дътства, и съ утъщеніемъ извъщаетъ. что родные, такъ озлобившіеся противъ него за его присоединеніе къ церкви, теперь стали мирно смотріть на него. "Да и вев наши старообрядцы (прибавляеть онъ), какъ мнъ пишеть мой двоюродный брать изъ Вятки, переменили свой взглядъ на меня, соболъзнуютъ обо мнъ и не злословятъ уже, а говорять съ благожеланіемъ: видно онъ предадся въ волю Божію, ръшился все перенести, — помоги ему Богъ! А что всего важиве, - начали наши старообрядцы мирно разсуждать и о церкви". Утъщаясь этимъ извъстіемъ, скажемъ и мы: помоги имъ Богъ, какъ и всвиъ братіямъ нашимъ старообрядцамъ, ищущимъ истины!



## Письма Аркадія экзарха Славскаго къ Аркадію Васлуйскому <sup>1</sup>).

8.

Егда сшедъ языки размпси, раздполиие племена Вышній.

Господину архіспископу Аркадію Васлуйскому отъ спископа Аркадія извъщеніе.

Мы изъ Тульчи на прошедшей недвлё возвратились, слава Богу, благополучно. Отецъ Илія нашелъ свою келію обокраденною! Сынъ его Лаврентій и съ другимъ подобнымъ товарищемъ скрылись. Отецъ Илія, разузнавши ихъ путь, выпросилъ мою лошадь и мою повозку, и взявши съ собою человъка, побъжали за ними въ погоню. И мы получили уже слухъ, что бъглецы только взошли въ Новое село, а отецъ Илія слъдомъ въъхалъ туда же. Бъглецы замедлили по пути, занимались піянствомъ. Что успъетъ съ ними отецъ Илія, Богъ въсть, и когда возвратятся — неизвъстно.

Второе событіе. Сію нощь, во вторникъ, съ Троицы, во второмъ часу обходъ нашъ услыхали, что отецъ Макарій кричитъ: караулъ! Обходчики набъжали и сдълали большую тревогу, и на нихъ послъдовалъ выстрълъ съ пистолета, — три черкесина ломали анбарушку отца Макарія, онъ вышелъ: два черкесина побъжали, а третьяго отецъ Макарій не усмотрълъ, который внезапно ударилъ отца Макарій станомъ, т. е. кинжаломъ, повредилъ лъвое ухо и порубилъ лъвую руку около самой кисти. Рана тяжелая, крови сошло много, и утромъ отецъ Макарій весь въ крови поъхалъ къ бабинскому начальству объявить нападеніе черкесовъ и просить начальство, чтобы позволили намъ стрълять въ черкесовъ въ будущихъ случаяхъ.



<sup>1)</sup> Окончаніе. См. выше стр. 714.

Отецъ Илія возвратится не ближе середы, а можетъ и поздиве. Посему ни я, ни онъ не успвемъ прівхать къ вамъ ко освященію къ четвергу, Мы заботились точію о примиреніи, а освященіе можеть совершить и единъ іерей со діякономъ. Еще я совъть даваль, чтобы освященіе было безъ всякой огласки, и чтобы въ 10-му часу и окончить, дабы не было людей лишнихъ. Я даже совътоваль, чтобы освящение отсрочить на дальнее время, дабы забыто было въ градъ, ибо церковь Христову мы обязаны соблюдать непорочну 1). Отцу Висаріону я преддагалъ вхать во освященію: онъ отказался. Въ Славу къ діякону посылаль я человъка, чтобы вхаль: діаконь пришелъ ко мив, предъявилъ мив свою нужду, дни рабочіе, занять делами. Я не сталь беднаго человека понуждать. Бумагу епископа Іустина я прочиталь въ церкви на Сошествіе Святаго Духа после полунощницы, и повидимому всв остались довольны. Разосланы копіи въ Славу, въ Журиловку и въ Сарыкіое. Итакъ прочитаютъ, весь народъ будетъ знать, что нътъ сомнънія вхать къ освященію, кому угодно, даже и священники могутъ по собственному своему желанію.

Теперь прошу ваше преосвященство довершить наше дёло такъ, чтобы всякое сомнёніе погибло, дабы и слёду не было его между насъ. Прежде освященія пріимите на исповёдь епископа Іустина и вмёстё съ тёмъ дабы онъ вычиталъ предъ святымъ Евангеліемъ свое исповёданіе, то-есть проклятіе ересей, и прочитайте ему 3-го чина двё молитвы<sup>3</sup>). И паки прошу васъ, владыко святый,



<sup>1)</sup> Рѣчь пдетъ, какъ видно и изъ дальнѣйшаго содержанія письма, все о томъ же подозрѣніи Іустина въ отступничествѣ отъ раскола, и объ освященіи церкви въ Тульчѣ. Ped.

ч) Такимъ образомъ Аркадій требовалъ подвергнуть Іустина своего рода чинопріятію отъ ереси за то, что онъ похваляль великороссійскую церковь. И все это дёло раздуль нарочно самъ, чтобы унизить Іустина.

пришлите мнъ свидътельство, что по исповъди можетъ онъ священнодъйствовать безъ всякаго сомнънія.

Только прибыль въ обитель, и мив последовали уже вопросы отъ людей значительныхъ, которые могутъ волновать міръ церковный. Говорять они: прочія его дъда чъмъ ръшены? Я отвъчаль: мы заботились о искорененіи еретическаго недоразумёнія<sup>1</sup>); а грёховныя его дёла (какъ и прочихъ) предоставляются на разсуждение духовника. И я, когда получу отъ васъ свидетельство, тогда могу увърить всякаго, чтобы были покойны. Безъ свидътельствованія я никакъ не рёшусь согласиться въ соединеніе. Можетъ быть и селяне наши когда поусердствуютъ отслужить соборомъ и его будутъ приглашать, или тульчанскіе захотять въ своей церкви пригласить насъ обоихъ отслужить соборомъ ради увъренія. Къ тому же подтвердите ему на исповъди, чтобы удержался похвалять великороссійскую церковь и не худиль бы наши книги: Кириллову, Въру, Стоглавъ, Челобитную и прочія подобныя<sup>2</sup>); а народъ замвчаютъ и другъ другу передаютъ. При освященій церкви хоть тіломъ не съ вами, но духомъ съ вами есмь, аще исполнится мое предложение.

По написаніи сего писма прибыла и подвода. Но, простите Бога ради,— безъ свидътельства вашего не поъду. А притомъ разсуждаю, что и нужды во мнъ не имъется. Богъ управитъ и церковь освящена будетъ на славу Божію.

Смиренный епископь Аркадій.

18 мая 1866 г.



<sup>1)</sup> Воть уже и прямо Аркадій обвиняеть Іустина въ еретичествъ, - сказать правду о великороссійской церкви, по его мивнію, значить еретичествовать. Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Итакъ еретичество Іустина состояло именно въ томъ, что "похвалялъ великороссійскую церковь и хулилъ (Соловецкую) челобитную и подобныя книги!" Значитъ, самъ велемудрый Аркадій даже Челобитную признавалъ сочиненіемъ, не подлежащимъ ии малѣйшему порицанію... Ред.

9.

Архіепископу Аркадію Васлуйскому епископъ Аркадій Славскій.

Письмо ваше, писанное ко мив отъ 20 мая, по освящении тульчанской церкви, я получилъ, въ коемъ вы изволите писать о мирв и о устроении Божией церкви сице: "что вы по нашему желанию все исполнили о епископъ Іустинъ и вы можете безъ сомивния съ нимъ быти въ соединении, ибо въ немъ противнаго духу нъсть".

Владыко святый! Въ вашемъ объяснения имъется большой недостатовъ. Я вамъ писалъ, что мы, когда прочитали въ церкви бумагу епископа Іустина, т.-е. проклятіе ересей, всв остались довольны, потому что написано ясно; только всё мы ожидаемъ, чтобы оная бумага была довершена, такъ чтобы епископъ Іустинъ оную бумагу въ патрахиль и поручахъ во святомъ алтарь предъ престоломъ Божіимъ, или въ церкви, хотя бы и въ келіи предъ святымъ Евангеліемъ вычиталъ при васъ, и вы бы сами прочитали ему двъ молитвы, яже въ третьемъ чинъ, также вы сами (а не инъ кто, а особенно не новоначальный) приняли бы его на исповъдь. Потому что въ народъ вкоренилось ведикое сомнъніе. И по совершеніи таковаго обряда напишите намъ сице, что вы сами совершили таковый обрядъ предъ престоломъ Божіимъ, или предъ святымъ Евангеліемъ, какъ исповъдь, такъ и проклятіе ересей, и въ томъ свидътельствую какъ здёсь предъ человъки, равно и на страшномъ судищи Христовъ предъ Богомъ и предъ святыми ангелами Божіими, что оныхъ поносовъ отъ навътниковъ не находится, все оное происходило отъ злыхъ людей и отъ злобы человъческой, епископъ Іустинъ чистъ и непороченъ, а влеветники должны быть истязаны праведнымъ судіею и отъ человъкъ, да пріимутъ судъ по дъломъ своимъ. Ваше объясненіе весма темно и кратко; а діло важное; и теперь еще многіе ходять безь віры.

И если кому ваше оное писмо показать, будутъ спрашивать: о чемъ оно писано? — не извъстно. Потому что нътъ ничего яснаго. А свидътельствующіе не сами собой, но Бога свидътеля поставляють и святымъ Евангеліемъ увъряютъ; не одинъ разъ, но и на всякій вопросъ одно и то же говорять, и какъ въ трубу трубять. И если бы о гръховномъ дълъ какіе-нибудь были бы недостатки, не сомнъвались бы; но дъло о чародъйствъ, за него у насъ во всей епархіи есть отлученныхъ болье пятидесяти человъкъ. Ересь и чародъйство не суть гръси, но богоотступленіе. Теперь надо всёхъ разрёшить и впередъ не исповедовать о чародействе. И будеть у насъ горніе долу, а дольніе горъ. Подобно и о ересяхъ предстоитъ важное претыканіе: онъ бумагу писаль не отъ чистаго сердца, но съ принужденія. Вы знаете, владыко святый, чинъ постриженія, тамо вопрошають: волею ли своего разума приходиши Господеви? еда отъ нъкія бъды, или нужды? и паки: никтоже тя нудить. А онъ съ принужденія. Даже и при бракосочетаніи вопрошаются: нътъ ли какого принужденія? Но и на самое святое крещеніе не понуждаются, но ожидаютъ произвола. Іюда предатель изъ рукъ Христовыхъ принялъ, и съ хлъбомъ вниде вонь сатана. Согласно сему и Павелъ Апостолъ пишетъ къ римлянамъ сице: а сомняйся, аще ясть, осуждается, зане не отъ въры: всяко еже не отъ въры, гръхъ есть (зач. 115).

Я чрезъ совъсть не поъхвать на освящение. И если нынъ не исполните мою просьбу, не могу быть въ соединении. Наши іереи при освященіи съ вами служили безъ въры: на комъ таковой гръхъ будетъ? Іосифъ Волоколамскій въ своей книзъ, именуемой Просвътитель, пишетъ, и въ прочихъ внигахъ довольно имъется, что таковыхъ, т.-е. поползнувшихся, церковь пріемлетъ съ своимъ произволомъ: приходятъ со слезами, а не по просьбъ и принужденію. Здъже все случилось сопротивно. Явъ, яко Богу не угодно. Того ради и прошу васъ, хотя нынъ поправьте. Ваше свидътельство, какъ выше писано, много успокоитъ

міръ. Если же не согласитесь такъ написать, узрите, что будетъ. Я вамъ писалъ, что плотію раздъленъ съ вами, но духомъ съ вами есмь при освященіи, аще исполните мое предложеніе. Если же не исполните, то какъ бы не случилось, что будетъ послъдняя горше первыхъ, чего Боже сохрани!

Прибылъ въ намъ съ Россіи юный черноризецъ, именемъ Герасимъ: онъ говоритъ, что по всей Россіи (!) равно считается Іустинъ съ Пафнутіемъ и съ ихъ единомысленники.

Отецъ Макарій пострадаль наказаніе, по нашему мивнію, за его грубость, что стояль весьма упорно иновъ противу своего епископа напротивъ правилъ святыхъ отецъ, и даже говорилъ, что раздоръ сотворю. Мы дали ему волю; но Богъ немедленно его наказалъ. Предъ самымъ освящениемъ церкви едва не отрубили голову: онъ рукой заслонилъ шею, рука разрублена и часть уха отрублено. Явное чудо и наказаніе упорнымъ. Но Богъ еще оставиль на поканніе. А на утро и пожарь возгоръдся близъ его келіи. Мы сіе считаемъ знаменіемъ, и если бы братія были въ разсвяніи, и прочія келіи погорвли бы. Симъ случаемъ многіе устрашились и говорять такъ, что не безъ промысла Божія сіе наказаніе двется. Я много таковыхъ событій собраль изъ божественнаго писанія и отъ поздивишихъ событій. Ужасная вещь случилась. Яко того же вечера и служба началась во освященію. Означенныя бъды: кровь и огнь аки нъкій продотеча предшествовали освященію церкви тульчинской!

И если, владыко святый, не увърите насъ такъ, какъ я прошу, то сія искра произведетъ пламень. И паки прошу — потрудитесь исполнить нашу просьбу въ скоромъ времени. Ваше свидътельство можетъ быть пособитъ и не дастъ расширяться таковому соблазну. Ибо я противъ вопрошающихъ молчать не могу и корчемствовать святынею не ръшусь. Есть и кромъ меня люди, къ которымъ всъ сомнящіяся прибъгаютъ и вопрошаютъ о вещахъ не-

доумительныхъ. Ваше свидътельство можетъ быть преградою великихъ бъдъ.

Я прожилъ въ Тульчи цълую недълю, отъ 20-го іюня и до 27 числа: раздълывался съ долгами отца Менеодія. Онъ затрачивалъ свои деньги на архіепископію, потомъ бралъ назадъ и отъ меня бралъ въ позыкъ (?) на векселя. Но теперь своими домами раздълался. Онъ весма боленъ, а сынъ его меншій Стефанъ при мнъ и умеръ и преданъ землъ. И видълъ я въ народъ, что имъются большіе разговоры и сомнънія, и ихъ прекратить невозможно кромъ какъ только напишите мнъ, о чемъ выше написано.

Съ Кременчуга пишутъ, что тамо уже холера начинается. Въ Сулинъ тоже холера. А въ народъ тульчинскомъ велія скорбь, что въ смертныхъ случаяхъ желаютъ нъцыи иного духовника<sup>1</sup>).

Иновъ Менодій какъ будто приготовляется въ смерти. При собраніи началь предлагать епископу Іустину о примиреніи съ іереемъ Григоріемъ и разрѣшить его. То же и я предлагаль, что нужно снять запрещение съ Григорія, ибо неприлично младому епископу ходить по хатамъ, и родильницамъ читать молитвы и прочія требы исправлять. Не точію младому епископу, но и старому на вредъ брать новорожденнаго младенца въ руки, а особенно женскаго пола. Не можетъ не вредиться совъсть младаго епископа о происхожденіи на свътъ младенца. Чрезъ сіе имъется большой соблазнъ. Соображали мы иныхъ іереевъ, назначенныхъ въ тульчинскую церковь: нашлись тяжеле Григорія по совъсти. И даже такіе соблазны нетерпимые что въ пьяномъ видъ садятся на лошадь верхомъ вивстъ съ діакономъ и по селу вздять на поруганіе священнаго сана, и отъ устъ ихъ изрыгаются (аки нъкія жабы по Апокалипсису) срамныя словеса<sup>2</sup>). Епископъ Густинъ со-



<sup>1)</sup> Т.-е. не Іустина, который исполняль въ Тульчв и обязанности приходскаго священника, о чемъ говорится далве. Ред.

 $<sup>^{9}</sup>$ ) Достойно вниманія это свид'ятельство раскольническаго архіерея объ раскольнических іереяхъ. Ped.

гласился и разръшилъ iepen Григорія, и объщалъ на праздникъ свв. Апостолъ Петра и Павла служить вмъстъ съ Григоріемъ. И я, по желанію епископа Іустина, прочиталъ имъ разръшальныя молитвы о дерзости кленшимся. Ибо случались между ихъ таковыя преступленіи. Теперь вы, владыка святый, пріимите всевозможныя мѣры, напишите просимое мною оправданіе, и надъюсь, что вскоръ услышите въ предыдущихъ праздникахъ, что будемъ мы вмъстъ служить съ епископомъ Іустиномъ, если исполните мое предложеніе. Если же не исполните, то за миръ, т.-е. за примиреніе, не ручаюсь, и вы дадите Богу отвътъ о многихъ душахъ.

И какъ я получу отъ васъ свидътельство, тогда буду писать въ митрополію, въ Московскій Совътъ и въ прочія мъста, что епископъ Іустинъ оправдался, а влеветники осуждены. Еще, владыка святый, какъ вамъ, равно и епископу Іустину нужно написать отступникамъ возраженіе. Пусть они насъ конфузятъ, какъ хотятъ; но намъ та польза — что они будутъ публиковать и всъ православные будутъ знать, что мы съ ними не въ согласіи 1). Прости, владыко, мнъ о васъ уже писали, что будто вы съ ними заодно мудрствуете, потому что вы молчите, и тъмъ наводите на себя сомнъніе.

Я одобрилъ разумъ Козина. Онъ мнв писалъ, что надо имъ отвъчать, кто какъ можетъ. Я послалъ имъ самимъ въ руки два сочиненія<sup>2</sup>); да еще въ Духовный Совътъ три возраженія. И еще готовлю. Хотя и колко имъ будетъ,

<sup>1)</sup> Значить, Аркадій заботился только о томъ, чтобы раскольники знали, что онъ не съ "отступниками", а не о томъ, чтобы опровергнуть существенно важныя возраженія противъ старообрядчества и австрійской іерархіи, изложенныя въ вопросахъ этихъ мнимыхъ отступниковъ. Видно вообще, что присоединеніемъ оо. Онуфрія, Пафнутія, Филарета чрезвычайно занять былъ раскольническій міръ. Отсюда и преслідованіе на Іустіана, о которомъ идетъ річь въ письмахъ Аркадія.

Ред.

<sup>2)</sup> Письма Аркадія къ оо. Онуфрію и Пафнутію, о которыхъ идеть здёсь річь, напечатаны въ *Перепискю* (вып. 2, стр. 186—229). *Ped*.

но намъ было извъстно, что правительство позволяетъ старообрядцамъ отвъты писать, посему и не предстоитъ опасности, а особенно заграничнымъ. И россійскіе старообрядцы желаютъ, чтобы заграничные писали и смъло и ръзко<sup>1</sup>). Върно, правительство желаетъ узнать наши доказательства<sup>2</sup>).

Смиренный епископъ Аркадій.

29 іюня 1866 г.

10.

#### Отвътъ, или разсужденіе епископа Аркадія жителямъ боташанскимъ о бракъ Сергія и Даріи<sup>3</sup>).

Въ началъ всего нужно написать лъствицу степеней, по подобію какъ въ Кормчей на листахъ 544 и 547 и 548, сице:

Настоящій бракъ: Стефанъ,

Логинъ

роди Ирину, крести — роди Климента. Ирина роди Сергія.

У Стефана съ Логиномъ пошло родство въ нисходящихъ до осмой степени отъ Климента и Сергія на низъ, а ихъ братія и сестры именуются побочными, какъ сказано въ Кормчей и въ Матеев Правильникв, что могу пояти кума своего сестру.

Вы пишете, что Дарія со Ириною въ четвертомъ сте

<sup>1)</sup> Весьма любопытно это извъстіе, что россійскіе старообрядцы подбивали заграничныхъ "писать смёло и рёзко" о присоединившихся къ церкви епископахъ.

Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> По прочтеніи этого письма невольно припоминается, что писаль объ Аркадіи попъ Наумъ: "одного противъ другаго развращать никто не уподобится ему... мститель онъ первоизбранный и подобныхъ ему мало" (Переписка, вып. 2, стр. 260).

Ред.

<sup>3)</sup> Копія, писанная собственнручно Аркадіємъ и, какъ надобно полагать, посланная имъ для св'яд'внія Аркадію Васлуйскому. Это разсужденіе Аркадія достойно прим'вчанія, особенно по высказанному зд'ясь сужденію о Требник'в Петра Могилы и о самомъ Петр'я Могиль.

Ред.

пени, и выдетъ что Сергій въ Даріи въ пятомъ степени. Подобно сему въ Кормчей на листу 547 Өеодора и Марія сестры, въ пятой степени позволено въ бракосочетанію.

Нынвшній боташанскій бракъ съ означеннымъ бракомъ не сходенъ и есть легчае, понеже Дарія не принадлежитъ въ нисходящее число, но въ побочныхъ; а побочныя, какъ по Кормчей, такъ и по Матеею Правильнику не воспрещаются къ бракосочетанію. Дарія имъетъ свое родство съ тъми, кто ее родилъ и кто ее крестилъ: тамъ она до осмой степени связалась, а къ Сергію она чужда.

Если неправо разумъю, въ томъ мене простите, а не илените. Вопрошайте мудръйшихъ. Забвеніе и неразуміе надо всёми нами хвалится. Я самъ вопрошалъ россійскихъ епископовъ і), на что и получилъ наставленіе, чтобы держаться готоваго изложенія, а своимъ разумомъ не дерзать и не утверждать.

Еще предложу вамъ разсуждение, тоже готовое, святыхъ отецъ, на случай, если есть погръшность на одну степень къ боташанскомъ бракъ.

- 1) Кормчая листъ 562 пишетъ сице: "да въси же, яко таковый бракъ прежде даже не будетъ, не повелъвается, по бытіи же не разлучается, запрещенію же повиненъ сутъ".
- 2) Листъ 514, на оборотъ такъ же сказано: "прежде убо даже не будетъ, не поведъвати творити его; аще ли будетъ, по бытіи не разлучати его, запрещеніе же полагати на совокупльшіяся тако".
- 3) На листъ 565-мъ. Два митрополита разлучити покусищася, и едва самихъ не извергли изъ сана. Ниже: "по сотвореніи дътей разлучити другъ отъ друга покусищася и разръшити, яко возбраненное, сожительство, не отверженіемъ закона же и правилъ, сами налагаютъ токмо законъ, но нуждею великою и мучительствомъ. Симъ же аще нъкто речетъ и манихейской ереси прика-

Pe∂.

<sup>1)</sup> Т.-е. расколъническихъ.

сающихся, иже законныя браки беззаконно растерзаютъ, гнушающеся ихъ. И понеже того зла се обое есть, еже прощати браки возбраненные, и возбраняти невозбраненные". Доздъ изъ Кормчей.

Если бы и достойны были церковнаго наказанія, то вмінить имъ ихъ долговременное изнуреніе вмісто наказанія. А между тімь, если бы и совершенное беззаконіе случилось въ нашихъ бракахъ, вина будетъ общая на всіхъ насъ за упущеніе наше, что не имінь, по преданію церковному, записныхъ книгъ. По Діонисію Ареопагиту о священноначами въ гл. 2 о крещеніи пишетъ сице:

"И знаменавъ священноначальникъ пришедшаго ко крещеню, вписати повелъваетъ мужа и пріемника. Симъ же вписаннымъ молитву священную творитъ. И сія вся къ тому церкви скончавшей, отпущаетъ и". Ниже: "повелъваетъ мужа привести и нъкоторому священнику отъ подписанія тогожде и пріемника воспроповъдавшу".

Потребникъ Петра Могилы, листъ 18: "Сію внигу Требникъ да имать іерей абіе съ собою и другую книгу, си есть Каталогъ крещаемыхъ, въ нейже имена крещаемыхъ впишутся".

Листъ 14. "Въ той часъ, якоже тому, иже крещеніемъ святымъ въ сына Божія во Христъ породитися и между воины его вписатися имать, по древнему обычаю церковному имя нарицаетъ".

На концъ сего Требника Петра Могилы повелъваетъ имъти каждому священнику четыре книги: въ первой вписати крещающихся, во второй вънчающихся, въ третей живыхъ сущихъ, въ четвертой умирающихъ.

Діонисій Ареопагитъ бысть во времена святыхъ Апостолъ. А Петръ Могила родися около 1590 года, постригся во иноки 1625 года, а въ 1632 году избранъ въ митрополита граду Кіеву. Сей митрополитъ въ 1646 году издалъ большой Требникъ; въ 1647 году декабря 21 дня скончался въ исповъданіи восточномъ. Противъ уніатовъ много подвизался.

По всему видно, что Петръ Могила родился и скончался въ древнемъ благочестіи, еще до Никона патріарха<sup>1</sup>).

Но и второе упущеніе имъется въ нашей православной перкви. Писано въ Кормчей, на листу 522-мъ на оборотъ, сице: "Прежде даже обрученіе и вънчаніе будетъ, долженъ есть парахіальный священникъ трижды въ праздничные дни по себъ идущія о хотящихъ женитися въ церкви, по божественной литургіи, по отпустъ, возвъстити людей. Аще же юноша и дъвица не единаго суть прихода, извъщеніе во обоихъ приходъхъ да будетъ. Сіе же трижды іерей сотворивъ, аще ни едино правильное препятіе къ спряженію ихъ обрящется, да вънчаетъ ихъ невозбранно. Аще же законное каково препятіе будетъ, никакоже да дерзнетъ благословити ихъ".

Если вамъ, православнымъ христіаномъ, будетъ какое сомнъніе, что Требникъ Петра Могилы печатанъ не въ православныхъ нашихъ типографіяхъ, то оставьте его въ сторонъ, а въруйте поне Діонисію Ареопагиту. А церковь Христова пріемлетъ и Баронію, какъ видно въ Книгъ въры. Она составлена кардиналомъ Римскаго папы, еретикомъ сущимъ, и печатана тоже еретиками. И очень жалко, что означенный Требникъ не попалъ въ наши типографіи<sup>2</sup>); по этой самой причинъ и дъются у насъ таковые безпорядки.

У насъ за Дунаемъ одинъ женихъ едва не повънчался съ духовною своею дщерію, а именно вотъ какъ. Онъ



<sup>†)</sup> Признавая такимъ образомъ, что Петръ Могила "родился и скончался въ древнемъ благочестіи", Аркадій долженъ бы признать, что и изложенное въ Православномъ Испов'яданіи Петра Могилы ученіе о троеперстіи принадлежить ко времени "древняго благочестія".

Ред.

жилъ въ малольтствъ въ Серковскомъ монастыръ, и въ то время былъ у нихъ священникъ, и со всъхъ странъ вхали къ нимъ съ кресбинами, а сей отрокъ принималъ почти всъхъ отъ святой купели. Прошло лътъ 20. Сей отрокъ зашелъ за Дунай, равно и его воспріемницы иными путями переселились туда же. И началось у нихъ сватовство. Богъ вложилъ мысль: гдъ крещена отроковица? Родители объявили, что въ Серковскомъ монастыръ. А кто воспріемникъ? Отвъчаютъ: какой-то мальчикъ. И сей самый женихъ объявился воспріемникомъ своей невъсты. А что случалось между братій крестныхъ и сестръ, единому Богу извъстно!

Если бы въ нашихъ церквахъ имълись книги, о которыхъ Діонисій Ареопагитъ пишетъ, кромъ вмъшательства свътской власти, тогда бы священникъ и прочіе справились бы и узнали связь крестовую. И за таковый гръхъ будемъ мы всъ вообще предъ Богомъ отвъчать. Равно и по Кормчей, какъ только бы священникъ возгласилъ о новомъ бракъ въ теченіе трехъ праздниковъ, тогда бы народъ, а особенно женщины начали бы разсуждать, и объявилось бы родство. За таковыя наши общія упущеніи достойны помилованія Сергій и Дарія.

Кормчія листъ 543. "Плотскій же сынове отца духовнаго ко духовному своему брату суть втораго степени, по отцу же его третіяго степене. Сего ради не прощено есть сынови воспріємшаго пояти въ жену сестру плотскую воспріємленнаго, понеже есть четвертаго степене, ниже сестру брата воспріємлющаго, понеже вмінено бы было, яко поемлетъ внуку свою. Но убо сіє бываетъ по всей епархіи Константинопольской, есть бо пятаго степене, въ болгарской же земли сдержится". Разъясненіе. Непрощено есть сынови воспріємлющаго пояти въ жену сестру плотскую восріємлемаго, т.-е. Ирина была бы мужчиною, то ей не позволено взять за себя Климентову сестру Дарію, понеже четвертаго степене, а о сынъ умолчано. И я умолчанное дъло не могу разъяснять. Далве пишетъ

непонятно; а на концъ поясняетъ сице: но убо сіе бываетъ по всей епархіи Константинопольской, есть бо пятаго степене, въ болгарской же сдержится.

Мнъ приходилось съ болгарами разговаривать о бракахъ: точно, они и донынъ вруче нашихъ правилъ выдерживаютъ.

Особеннаго писать не нахожу.

Смиренный епископъ Аркадій Славскій.

18 Октября 1866 года.

11.

Господь вознесся на небеса да послеть Утъщителя міру.

Преосвященному господину архіепископу Аркадію въ Изманив о Господв радоватися.

Письмо ваше, писанное 23 маія, я получиль того же числа, въ коемъ преподаете свое мнёніе, чтобы они, т.-е. тульчинскіе, относились ко мнё со всёми дёлами. Они и писменно и словесно изъявляли таковое желаніе, но я отказался по той причинё, что безъ соборнаго опредёленія невозможно епископу принимать таковую обязанность. Они хотёли писать митрополиту, но кажется не писали.

Господинъ архіспископъ Антоній совътуєтъ поставить въ Тулчю епископа постарше. Я давалъ совътъ Ануфрію поставить отца Илію; но меня не послушали, пожелали похрабръе... Спросили меня Ануфрій и Пафнутій: ты всъхъ знаешь, кто достоинъ. Я, зная жизнь Густина, а притомъ и года его позволяли, одобрилъ его; но случилось то, что я не ожидалъ 1).

Постарше есть и теперь. 1-й отецъ Макарій, но я считаю, что вамъ извъстно, за что онъ устраненъ...



 $<sup>^{1}</sup>$ ) Разумъется предстоявшее присоединеніе Іустина къ православной церкви.  $Pe\partial$ .

2-й Еворосинъ, — кто только помянетъ ему, онъ всякому говоритъ, что онъ въ младости впадалъ во многая плотская безместія. З-й Саватій — кромъ сего имъетъ мудрованіе Прокопово. Болъе у насъ нъту старичковъ; а до молодыхъ страшно и дотронуться!

Въ Тулчъ нахожусь съ самой пасхи, по просьбъ архіепископа Антонія обстраиваю ветхую церковь. По въръ усердниковъ нужно воздвигнуть. Можетъ быть теплая церковь и для отправленія требъ можетъ служить.

Слава Богу, черкесы съ нами примиряются. Смертоубійствъ нътъ, только въ лъсу лишину съ плечъ снимаютъ. Хлъбъ очень хорошо растетъ. Дожди проходили очень благопріятные.

Нашей обители инокъ Генадій со единымъ глазомъ пошелъ къ вамъ на жительство, разсорился съ моими старцами, и не покорился, вышелъ; а въ Тулчъ жалится на черкесовъ, но напрасно. У васъ кажется не уживется и назадъ возвратится.

Смиренный епископъ Аркадій.

26 мая 1867 года.

12¹).

Преосвященнъйшій владыка Аркадій.

При семъ обратно посылаю вамъ ваши бумаги. Вы пишите, что или увъдомить митрополита, или оставить. Я думаю, что увъдомить непремънно нужно, также и Василью Васильичу и Сидору Прокопьичу что-нибудь надо написать. Только я теперь не успълъ. Съ понедъльника сего плотники приступили въ окончанію церковной работы. А какъ только получу свободу, буду писать. Московскіе свои дъла будутъ писать, а мы свое какое-нибудь митніе.

Я можетъ напишу, что архіепископъ имъетъ право



<sup>1)</sup> На этомъ письмѣ не означено время, когда оно писано; по содержанію оно имѣетъ связь съ предыдущимъ. *Ред*.

освящать яссвія церкви, — онъ на то имветь грамоту; а что митрополить после запрещаль, права онъ не имветь запретить, и правило воспрещаеть противно своему подписанію творить. Все это надо выставить. Думаю писать и о томъ, что какъ Акиноъ и Дей Парамоновъ обругали соборъ и оставлены безъ наказанія, по 121 правилу въ Номоканонъ, такъ равно и ересіархъ Прокопъ подписанъ на грамотахъ. Ихъ еще нужно судить. Да и митрополиту напомнить, что онъ подписалъ Прокопову ересь. Все это нужно напомнить. Комарей цъдютъ, а верблюда оставляютъ. Молчать не можно; нужно все выставить, а потомъ и о примиреніи дъло начинать 1).

Итакъ болъе писать время не имъю, работою озабоченъ. Смиренный епископъ Аркадій.

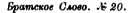
Діаконъ Иринархъ тайнымъ образомъ бъжалъ. Слышно, что будто въ Тису. Онъ за сомоволіе да будетъ запрещенъ отъ всякаго богослуженія, за то, что ни одного слова никогда не напомянулъ и не просился, а побъгъ учинилъ. Пусь стоитъ со оглашенными въ притворъ.

13.

Преосвященному архіепископу Аркадію Аркадій епископъ Славскій о Господ'в радоватися.

Получилъ я вашъ пакетъ съ разными бумагами: 1) программа, 2) боташанскихъ, 3) Алимпьева. Копіи снялъ, подлинныя вамъ посылаю обратно. Спаси Христосъ за присылку. Въ Тулчъ я прочиталъ ихъ, не публично, но со іереемъ Григоріемъ; были приглашены дьякъ Филатъ, Степанъ Алексвичъ и Алексви Никоновъ. Мирной очень

<sup>.1)</sup> Ръчь идеть о безобразномъ соборъ въ Боташанахъ; Акинфъ, Дей, Прокопъ — ярые противуокружники: сличи съ письмами Аркадія въ *Перепис*. М.М. 55 и 56; подробности о соборъ и упомянутыхъ лицахъ см. въ статьяхъ: "Нъсколько словъ о новъйшихъ событіяхъ въ расколъ" и "Еще нъсколько словъ"... (Душеполез. Чт. 1876 г. М.М. 2 и 5).



остались довольны; за боташанскую возскорбили (т.-е. за безпорядки митрополита), а когда прочиталь Алимпіеву, тогда до глубины души возстенали. Они говаривали: что бы митрополить ни дилаль, все свято; но теперь разстроились до смерти...

Я пошлю въ Москву добавление къ ихъ програмив сицевое: "Тетради Окружнаго Посланія расплодились мо-"жетъ быть на нъсколько тысячь экземпляровъ и не всъ "согласятся ихъ истребить, они будутъ сохраняться въ ко-"модахъ и читаться: одни, какъ и нынъ, будутъ одобрять, "а другіе напротивъ худить. Какое положить на этотъ "предметъ суждение? Пришло мив на мысль такъ напи-"сать, — причислить ихъ, т. е. Окружное Посланіе, къ кни-"гамъ историческимъ, каковы суть: 1) Книга изданная "кардиналомъ Бароніемъ: въ ней описываетъ исторію "церковную; 2) книга Юнга Штиллинга: онъ описываетъ "толкованіе на Апокалипсисъ; 3) Новгородскаго иконо-"писца Ивана Пешахонова противу безпоповцевъ: много "она согласуетъ съ Окружнымъ Посланіемъ, — и прочія "подобныя исторіи. Ихъ читають изъ любопытства, со-"гласное пріемлють, а несогласное отметають, и объ "нихъ нътъ никакихъ толковъ, ни споровъ. Причислить "сіе Посланіе къ онымъ книгамъ. Бароній одобряетъ цер-"ковь католическую, унижаетъ грекороссійскую, и сія "книга Бароніева свидътельствуется въ книгъ Кирилло-"вой въ разныхъ приводахъ, на многихъ листахъ. Штил-"лингъ чернитъ папу, признаетъ какое-то протестанство. "Пешахоновъ утверждаетъ церковь со священствомъ, "укоряетъ безпоповцевъ. Старообрядцы, ни направо, ни "налъво, идутъ царскимъ среднимъ путемъ; не вредятъ "истиннаго старообрядца нивавія сочиненія, вредятся тъ, "которые сами ищутъ разврата" і). Программа, по моему



<sup>1)</sup> Любопытенъ этотъ проектъ Аркадія, какъ выпутаться изъ затрудненія, въ какое поставлены стирообрядцы изданіемъ Окружнаго Посланія; но проэкть его, очевидно, нелѣпъ. Развѣ есть какое-иибудь подобіе между Окружнымъ Посланіемъ, изданнымъ отъ собора

митнію, составлена очень хорошо; а мое прибавленіе какъ они хотятъ, — или примутъ, или не примутъ. И за Антонія, если соборъ соглашается признать, и я признаю быть ему Коломенскимъ<sup>1</sup>).

Итакъ, желаю вашему преосвященству многольтствовать. Не знаю я за Сергія превратнаго, — гдъ и въ какомъ положеніи онъ находится<sup>2</sup>). Если вамъ извъстно, пропишите мнъ.

Смиренный епископъ Аркадій.

Съ Царя-града ферманъ на нашу церковь посланъ въ Рущукъ, а изъ Рущука присланъ въ Тулчу. Надвемся вкорв получить.

14.

### Копія грамоты, выданной Кирилломъ Бѣлокриницкимъ лжепопу Кириллу Масляеву<sup>8</sup>).

Кириллъ Б. м. архіепископъ Бълокриницкій и проч. Даю сію грамоту честному отцу священноіерею Кириллъ Георгіеву Масляеву (душенубщу) въ томъ, что онъ раскольническихъ епископовъ въ руководство всюмъ ихъ пасомымъ, и между "историческими" сочиненіями, названными у Аркадія (которыя впрочемъ, за исключеніемъ Бароніевой Літописи, совсёмъ не историческія)? И по самому содержанію, если можно находить какоелибо сходство между сочиненіемъ Пешехонова и Окружнымъ Посланіемъ, то можетъ ли иміть какоелибо сходство съ нимъ книга Баронія и массонская книга Юнга ІПтиллинга, едва ли и извістная кому изъ старообрядцевъ, кромі Аркадія, котораго не безъ основанія раскольники звали масоновъ? Покойный Ксеносъ, кажется, совсёмъ не зналь объ этомъ неліпомъ проэкті Аркадія; а если бы узналь, какъ поскорбіль бы и какъ подивился бы, что "умный и начитанный" Аркадій, какъ онъ зваль его, написаль такую неліпость!

- 1) Итакъ, было предположение Антонія-противуокружника, въ видахъ примиренья, признать въ санѣ и сдѣлать какъ бы викаріемъ Антонія Шутова, съ званіемъ Коломенскаго, какимъ былъ оставившій расколъ— Пафнутій, преемникомъ котораго, какъ видно, и хотѣли сдѣлать этого Антонія-киника, какъ звалъ его Иларіонъ. Ред.
- $^{2}$ ) Сергій, въ раскол'в епископъ Тульскій, присоединившійся къ церкви. Ped
  - <sup>3</sup>) Копія эта собственноручно писана Аркадіемъ и, какъ имѣющая

по прибытій изъ заточенія (Зри Субебникт Іосифа патріарха 21 іл. стат. 19 и 20: осужденный не принесеть бимаги, что онг изг тюрьмы выпушень, таких модей приводить ка воеводама) явился въ нашу богоспасаемую митрополію маія 30 и представиль съ собою одобрительную бумагу отъ Галацкаго общества (но не ото суда) съ придоженіемъ церковной печати и за подписаніемъ всего общества, которую я разсматриваль, пишуть сице: что священнојерей Кириллъ Георгјевъ по прибытіи къ намъ изъ заточенія, находится въ благопристойности и трезвости, не замвчають за нимъ никакихъ противныхъ поступковъ, угрожающихъ священнодъйствію, и вромъ того, что помянутый іерей въ нихъ болве заботится о построеніи церкви, какъ сначала, такъ же и о окончаніи оной. Также и моему смиренію священної ерей Кирилль, Бога свидътеля поставляя, говориль, что во время его въ заточеніи нивакихъ противныхъ дъловъ не было за нимъ, ни отрицаній отъ своего сана, ни подписовъ къ присоединенію къ великороссійской церкви, чтобы было возбранено правилами святыхъ отецъ къ священнодъйствію.

Я разсмотръвъ все общественное прошеніе и оправданіе, не предвидъ за священноіереемъ Кириломъ никакихъ препятствій къ священнодъйствію. Итакъ по дарованной мнъ благодати отъ Всесвятаго и животворящаго Духа благословляю священноіерею Кирилъ Георгіеву всъ священническія требы исполнять вполнъ въ городъ Галацахъ и другихъ мъстахъ, идъже нътъ мъстнаго священника.

Пави впредь замъчается священноіерею Кирилъ Галавскому и всей купно епархіи Браиловской, дабы не обращались съ какими-нибудь дълами церковными и общест-

отношеніе въ Аркадію Васлуйскому, препровождена первымъ въ этому послёднему. Въ текстъ грамоты Аркадій вносить свои замечанія, помещая ихъ въ скобки (они печатаются курсивомъ). Кириллъ Масляевъ — первый попъ, поставленный Кирилломъ для Россіи. Въ Россіи, будучи уже раскольническимъ попомъ, онъ совершилъ гнусное убійство, ущелъ изъ тюрьмы и бежалъ за границу. Ред.

венными къ Аркадію Васлуйскому, такоже и въ богослуженіи его не поминать, а повельваемъ обращаться и доносить обо всемъ къ намъ въ богоспасаемую Бълокриницкую митрополію, къ верховному святителю, потому что Браиловская епархія въ настоящее время вдовствующая, и мы объ оной попеченіе имъемъ; а Архіепископъ Аркадій Васлуйскій самопроизвольно окромъ всякихъ правиль св. отецъ въ чужой епархіи распоряжается и наскакаитъ. Итакъ да будетъ съ вами благодать Божія и наше архипастырское благословеніе отнынъ и до въка.

Въ заключение всего удостовъряю своеручнымъ подписомъ и печатию. С. м. Кирилъ. 1 июня 1868 г. Бълокр. М.

Приписка Аркадія.

Означенный Кирилъ Масляевъ 8 августа съ Тулчинскаго конака препровожденъ на русскій пароходъ и отправленъ моремъ въ Одессъ<sup>1</sup>).

Владыко святый! Прошу о полученіи сей копіи ув'вдомить меня въ Тулчу. Я прибыль 17 августа и проживу съ недвлю или болве. Епископъ Аркадій.

<sup>1)</sup> Масляевъ быль тогда арестованъ, какъ убійца, по распоряженію русскаго консула въ Тульчъ К. Н. Леонтьева, который, въ своихъ "КОНСУЛЬСКИХЪ ВОСПОМИНАНІЯХЪ" И ОПИСАЛЪ ЭТОТЬ СЛУЧАЙ СЪ СВОИМЪ обычнымъ талантомъ (Нива, 1885 г. № 49). Масляевъ изображается здесь мужчиной огромнаго роста и страшной силы. Къ удивленію. онъ здёсь названъ не Кирилломъ, а Александромъ. Я и прежде указываль К. Н. Леонтьеву эту ошибку (онъ даваль мий прочесть свой разсказъ еще въ рукописи), а потомъ, въ последнее съ нимъ свиданіе, приносиль въ нему настоящее письмо Аркадія для удостовівренія, что Масляева звали Кирилломъ, а не Александромъ; но покойный К. Н. Леонтьевъ утверждаль, что въ его документахъ Масляевъ назывался именю Александромъ. Достойно вниманія, что самъ Аркадій прямо называеть Масляева "душегубцемъ", и значить о преступленіи его было изв'єстно раскольникамъ; а Кириллъ благословляеть "душегубца" на отправление всёхъ священническихъ действій! Такіе-то попы бывають въ австрійскомъ священствъ! Pe∂.

15.

Господину архіспископу Аркадію Васлуйскому. Епископъ Аркадій Славскій о Господъ радоватися.

Податель сего письма инокъ Іоасафъ великій былъ у насъ на правомъ клиросв за головщика, вознамърился по собственному желанію посвтить ваши обители, ему невозбраняется.

Господинъ Бутиковъ и съ прочими присладъ мив писмо, писанное съ неудовольствіемъ на мирную грамоту сего лъта, наипаче на митрополита, а на насъ гораздо легче, потому что я описалъ еще изъ Яссъ, что ничего къ миру не могли и сдълать полезнаго. Похоже, что опровергнутъ сей актъ. Просятъ меня, чтобы вообще съ вами подписаться на опровержение 1). Я еще ничего не писалъ; но писать буду.

1-го ноября сего мъсяца земля потряслась, а на второе въ ночи звъзды осыпались. Едва ли не предвъщаетъ раздъленія отъ Бълой Криницы и храма Козмы и Даміана<sup>2</sup>).

Смиренный епископъ Аркадій.

4 ноября 1668 года.



<sup>1)</sup> Письмо Бутикова, отъ 19 авг. 1868 г., о которомъ идетъ здѣсь рѣчь, напечатано въ прилож. къ 1-му вып. "Современ. Лѣтоп. раск." ( $\mathbb R$  14). Ped.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Бълой-Криницъ, въ самомъ селеніи, церковь во имя Козмы и Даміана: поэтому Аркадій и примъняеть къ митрополіи событіе, случившееся 1-го ноября, т.-е. въ день памяти Козмы и Даміана. А между тъмъ, самъ пророчествующій Аркадій писаль это всего за недълю до смерти: онъ умеръ 11 ноября 1868 года.

Ред.

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

| Cons                                                        | ран.        |
|-------------------------------------------------------------|-------------|
| Протојерея А. Иродіонова "Обличеніе раскольническаго лже-   | 640         |
| ученія                                                      | 047         |
| Краткое руководство къ познанію правоты св. церкви и непра- |             |
| воты раскола, изложенное въ формъ разговоровъ. Архим.       |             |
| Павла24, 100,                                               | 186         |
| Отвъты на сто пять вопросовъ старообрядцевъ. Е. Аптонова.   |             |
| 42, 116, 207, 266, 340,                                     |             |
| Літопись происходящих въ расколт событій68, 148, 696,       | 764         |
| Письмо въ редавтору и вопросы Савватію съ его Духовнымъ     |             |
| Совътомъ. П. Иванова                                        | 140         |
| Новая побздва въ Гуслицу                                    | 228         |
| Изъ переписки раскольническихъ дъятелей                     | <b>24</b> 6 |
| Описаніе моей жизни въ расколь. А. Подковыркина             | 282         |
| Еще сказаніе объ учрежденіи и первыхъ годахъ существованія  |             |
| Бълокриницкой і ерархіи                                     | 300         |
| Письмо бывшаго старообрядца о своемъ обращении въ правосла- |             |
| віе. М. Сушкова                                             | 216         |
| Мое обращение въ православие. Д. Романова                   | 362         |
| И. Е. Ксеноса письмо къ Кириллу Белокриницкому389,          | 480         |
| Изъ исторіи Рогожскаго Кладбища445, 514,                    | 617         |
| Записки миссіонера. Свящ. І. Полянскаго                     |             |
| Мое откровенное повъствование о жизни въ расколъ. П. Ха-    |             |
| хамкина590,                                                 | 664         |
| Миссіонерское путешествіє по Астраханской епархіи. Свящ     |             |
| М. Тифлова                                                  | 606         |
| Замътва о лжеучени безпоповца, якобы непостояненъ Богь въ   |             |
| словесвиъ своимъ. Архим. Павла                              | 694         |
| Письма Арвадія Славскаго                                    |             |
| О призыванін святыхъ и молитвъ за умершихъ. Архим. Павла.   |             |
| Разговоры съ именуемыми старообрящами. Л. Масленикова       |             |

## поступили въ продажу

#### новыя книги:

# "Царьскіа вопросы и соборныя отвѣты о многоразличныхъ церковныхъ чинехъ" (Стоглавъ).

Изданіе Братства св. Петра митр., сдёланное по тремъ спискамъ XVI вёка.

Цѣна безъ перес. 1 руб. 50 коп., съ перес. 1 руб. 70 коп.

Иногородные благоволять обращаться за книгою въ книжный складъ Братства св. Петра митр. (Никольскій Единов'трческій монастырь) и въ редакцію "Братскаго Слова".

Отвъты на сто пять вопросовъ, сочиненыхъ старообрядцами австрійскаго согласія. Егора Антонова. Цъна безъ перес. 65 к., съ перес. 80 к.

За книгою обращаться къ автору, въ Братскую книжную лавку.

Протоіерея Алексія Иродіонова сочиненія о расколъ. Выпускъ третій. "Обличеніе раскольническаго лжеученія". Цтва безъ перес. 1 р., съ перес. 1 р. 15 к.

За полученіемъ книги должно обращаться въ редакцію "Братскаго Слова".

89093115459

B89093115459A





